TUFAN ACIL

GRENZUBERSCHREITUNGEN
(IN) DER KUNST
EINE PRAXISBEZOGENE ASTHETIK

[transcript] Edition Moderne Postmoderne

hittps://dol.org/10,14361/9783838437650 - am 14.02.2026, 11:40:34, o



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tufan Acil
Grenziiberschreitungen (in) der Kunst

Edition Moderne Postmoderne

https:/dol.org/10:14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34, https://www.Inilbra.com/de/agb - Opan Access - =) =


https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tufan Acil (Dr. phil.), geb. 1982, hat am Institut fiir Philosophie an der Freien
Universitit Berlin promoviert. Er ist Postdoc Fellow in der Dahlem Research

School an der FU Berlin und forscht im Bereich der Asthetik und Kunstphiloso-
phie.

hitps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TuraN AciL

Grenziberschreitungen (in) der Kunst

Eine praxishezogene Asthetik

[transcript]

https:/dol.org/10:14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34, https://www.Inilbra.com/de/agb - Opan Access - =) =


https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zugl.: Dissertation, Freie Universitit Berlin, 2016 unter dem Titel »Grenziiber-
schreitungen und Konvergenzen. Eine praxisbezogene Asthetik«.

Diese Publikation wurde aus den Mitteln der FAZIT-STIFTUNG Gemeinniitzige
Verlagsgesellschaft mbH gefordert.

Die freie Verfuigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde erméglicht
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber

http://dnb.d-nb.de abrufbar.

©0e)

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-No-

Derivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet aber
keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen finden Sie
unter https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

Um Genehmigungen fiir Adaptionen, Ubersetzungen, Derivate oder Wiederverwendung
zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@transcript-pu-
blishing.com

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2017 im transcript Verlag, Bielefeld
© Tufan Acil

Umschlagkonzept: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Umschlagabbildung: Girbiiz Coémlekgioglu, Istanbul [g mit Breve]
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar

Print-ISBN 978-3-8376-3765-6

PDE-ISBN 978-3-8394-3765-0
https://doi.org/10.14361/9783839437650

Buchreihen-ISSN: 2702-900X

Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhalt

Vorwort | 7

Einleitung |9

I. GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN |29

1 Allgemein-begriffliches Verstandnis von Grenze
und Grenziiberschreitung | 35

1.1 Dialektische Bestimmung der Grenze | 35

1.2 Differenztheoretisches Verstindnis der Grenze | 51

2 Praxisbezogenes Verstidndnis von Grenze
und Grenziiberschreitung | 69
2.1 Doppelte Praxisbezogenheit der Grenze | 70

2.2 Erfahrung und Sprache der Grenze und der Uberschreitung | 75
2.3 Ubergang zu den #sthetischen Grenziiberschreitungen | 88

Il. GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS |95

1 He-Autonomie der Asthetik | 101
Mini-Exkurs zu Hegel | 120

2 Autonomie als Grenze der Kunst | 123
Monade: Verschlossene Grenze des Kunstwerks | 139
Zwischenresiimee | 143

3 Riss: Bestreitende Grenze des Kunstwerks | 147
4 Parergon: Aporetische Grenze des Kunstwerks | 161

Resiimee | 183

https:/dol.org/10:14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34, https://www.Inilbra.com/de/agb - Opan Access - =) K=


https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I1l. GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE | 189

1 Grenzen der Kiinste | 195
1.1 Einteilungen: Probleme, Methoden und Relevanz | 196
1.2 Exkurs zur Einteilung der Kiinste (Lessing) | 203
1.3 Laokoon seit dem 20. Jahrhundert:
Das Paradigma der Medienspezifitit | 224

2 Das Problem der Grenziberschreitung zwischen
den Kiinsten | 235

3 Konvergenzen zwischen den Kiinsten | 249
3.1 Konvergenzen der Gattungen (Adorno) | 250
3.2 Gattungen aus Konvergenzen (Derrida) | 271
Resiimee | 293

Siglenverzeichnis | 297

Literatur | 299

https:/dol.org/10:14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34, https://www.Inilbra.com/de/agb - Opan Access - =) K=


https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORWORT

Die vorliegende Arbeit wurde im Oktober 2015 am Fachbereich Philoso-
phie an der Freien Universitdt Berlin als Dissertation angenommen. Sie
wurde im Rahmen des internationalen DFG-Kollegs ,.InterArt in Berlin
erstellt. Die miindliche Priifung fand am 12.02.2016 statt und fiir die
Druckfassung wurden nur stilistische Anderungen vorgenommen.

Diese Studie wire ohne die vielfdltige Hilfe und Unterstiitzung von
verschiedenen Personen und Institutionen nicht moglich gewesen. Zu-
néchst mochte ich mich bei meinem Erstbetreuer Georg W. Bertram fiir
seine optimale Betreuung ganz herzlich bedanken. Sein grofles Engage-
ment, sein Interesse und seine wertvolle Kritik fiihrten dazu, dass ich diese
Arbeit mit einem guten Gefiihl abschliefen konnte. Ebenfalls bedanke ich
mich von ganzem Herzen bei meiner Zweitbetreuerin Andrea M. Esser,
die mir iiberhaupt ermoglicht hat, dieses Projekt (bereits in Marburg) zu
beginnen. Zudem hat sie meine Dissertation in jedem Schritt mit hilfrei-
chen Ratschldagen mitverfolgt, dann begutachtet und ist am Ende fiir die
Disputation extra nach Berlin gereist. Mein besonderer Dank gilt Erika Fi-
scher-Lichte, die als Sprecherin des InterArt-Kollegs eine ideale Atmo-
sphére fiir einen internationalen sowie interdisziplindren Austausch schaft-
te, auf den wichtige Argumente und Uberlegungen dieser Studie zuriick-
fithren. Ausdriicklicher Dank gilt der FAZIT-STIFTUNG fiir die Gewih-
rung eines Druckkostenzuschusses und fiir die finanzielle Unterstiitzung
wihrend der Frithphase meiner Promotion.

Danken mochte ich vor allem Mark Halawa-Sarholz, der nicht nur zu
dem Inhalt meiner Arbeit mit zahlreichen Kommentaren und produktiven
Diskussionen beigetragen hat, sondern auch mich in schwierigen Phasen
der Promotion mit personlichen Gespriachen unterstiitzt hat. Mein Dank
gilt weiterhin allen Mitgliedern des InterArt-Kollegs, unter anderem Ge-
trud Koch fiir die wichtigen Anregungen, die sie in den Kolloquien sowie
wiahrend meiner Disputation gegeben hat, Andrea Sakoparnig fiir ihre
wertvollen Kommentare und kritischen Anmerkungen iiber Adornos As-
thetik, Sophie Herr fiir die gemeinsame Lektiire aktueller Film- und In-
termedialitdtstheorien und Anne Breimaier fiir die sehr anregenden Ge-
spriche iiber einzelne Kiinste und Kiinstlersubjekte, durch die ich immer

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8 | GRENZUBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST

neue Blickwinkel iiber die Verschiedenheiten und die Grenzen der Kunst-
praktiken gewinnen konnte. Auch Daniel Martin Feige danke ich fiir seine
Empfehlungen, Kommentare sowie seine Schriften, die viele Argumente
im vorliegenden Buch stark beeinflusst haben.

Das Verfassen dieses wissenschaftlichen Buches war fiir jemanden,
dessen Muttersprache nicht Deutsch ist, ein sehr langer Marathon und er-
forderte viel Vor- und Mitarbeit. Viele wichtige Menschen aus unter-
schiedlichen Orten haben dafiir ihre Kraft und Zeit zur Verfiigung gestellt
oder einfach mitgefiebert. Besonderer Dank gebiihren Winfried Schroder
(Marburg), bei dem ich mehrere Semester als wissenschaftliche Hilfskraft
arbeiten diirfte, meiner Dozentin Doris Krohn (Hamburg), die mir deut-
sche Sprache mit Kunst und Theater beigebracht hat, meinen Hochschul-
dozenten aus METU (Ankara), unter anderem Elif Cirakman, Tahir Koca-
yigit, Samet Bagge und Ahmet Inam, die mich Philosophie schon zu Be-
ginn meines Studiums als eine leidenschaftliche Denkpraxis belehrt haben,
meinem Schullehrer Refik Teymen, der mich zu einer akademischen Lauf-
bahn ermutigt hat, und meinen Freunden Volkan, Mete, Pelin, Ozan, Oz-
ge, Giirbliz, Hannah, Daniel, Neri, Malte, René, Fadime, Andy, Aziz, E-
ser, Kalender, Fatma, El¢in, Togan, Sinem, Suse, Ali, Ceyda, Miriam,
Emine, Martin, Katia, Necdet, Cigdem, Dennis, Can, Eda, Nil, Seyda,
Seckin, Julie, Sasha und The Crew. Meine GrofBfamilie, insbesondere
meine Onkel Ali und Berkant, meine Schwestern Derya und Berna sowie
ihre Kinder Deniz und Maya, (die mir seit ihrer Geburt dauerhaft Freude
schenken), meine Eltern Cevdet und Nurcan und nicht zuletzt meine Frau
Gesa, die fiir diese Arbeit zahlreiche schlaflosen Néchte verbringen sollte
und auch ihre Familie, haben mir auch hier im Ausland Riickhalt gegeben,
fiir den ich sehr dankbar bin.

Die Arbeit wurde in ihrer letzten Phase mit einer nicht weiter iiber-
schreitbaren Grenze konfrontiert: mit dem Tod eines sehr lebensfrohen
und engen Freundes, von Murat. Trotz oder mit seiner Abwesenheit hat er
den Verlauf und die Richtung dieser Studie maBvoll veréndert. Darum sei
dieses Buch ihm gewidmet.

Koln, Dezember 2016

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

Seit Alexander G. Baumgartens Begriindung der philosophischen Asthetik
beschiftigt sich diese mit einer Reihe von Grenzproblemen. Das grundle-
gendste Problem ist offensichtlich das der eigenen Grenze: Welche Grenze
hat Asthetik, um iiberhaupt als eine eigenstindige Disziplin zu gelten?
Was gehort zu ihrem Programm und was nicht? Wie ihr Herkunftswort
aisthesis impliziert, bezieht sie sich nur auf die Grenzen der sinnlichen
Wahrnehmung? Aber auch auf ihre ganze Reichweite?

Mit der Begriindung dieses Neubereichs der Philosophie wollte Baum-
garten im Allgemeinen zeigen, dass sich die Erkenntnisfdhigkeit von Men-
schen nicht allein auf rational-logische Urteile beschrinken lésst, sondern
es noch eine andere spezifische Art von Erkenntnis gibt, die aus unseren
sinnlichen Vermdgenskréften hervorgeht. Eine solche Erkenntnis wurde in
der zu seiner Zeit prominent gewordenen Leibniz-Wolff’schen Schule als
untere Stufe der Erkenntnis — d.h. eine klare, aber undeutliche Erkenntnis
— diskreditiert und von den sogenannten hoheren Stufen der Erkenntnis
(deutlich-klares oder adéquates Wissen) stark abgegrenzt.' Gegeniiber die-
ser einseitigen Erkenntnislehre behauptete Baumgarten, dass auch unser
sinnliches Vermogen seine eigene Berechtigung hat, weil es solche Leis-
tungen erbringt, die fiir das Wissen genauso konstitutiv sind wie andere ra-
tionalen Erkenntnisse.

Mit einer Umdeutung des Konzepts des analogon rationis argumen-
tierte Baumgarten, dass die Asthetik mit eigener Logizitit als ein selbstin-
diges Wissensfeld gelten sollte, ohne auf andere rationale Felder reduziert
zu werden.” Gleichzeitig hatte er der Asthetik eine fiir alle anderen Wis-

1 Vgl. Stefan Majetschak, Asthetik zur Einfiihrung, Hamburg 2007, S. 20f.
2 Vgl. Brigitte Scheer, Einfiihrung in die philosophische Asthetik, Darmstadt 1997, S.
57.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 | GRENZUBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST

sensbereiche konstitutive Funktion zugeschrieben: Mit diesem neuen Wis-
sensfeld konnte die Vollkommenheit des menschlichen Erkenntnisvermo-
gen im Ganzen nachgewiesen werden, ohne eine einzige Quelle desselben
auszulassen. Die Vervollkommnung aller Erkenntnisarte, die man als ein
gemeinsames Ziel des rationalistischen Zeitalters bezeichnen kann, kdnnte
aber immer davon abhéngig sein, dass zwischen Teilwahrheiten, die durch
verschiedene Vermogen gewonnen werden konnen, keine strikten Tren-
nungen bzw. Abgrenzungen, sondern flieBende Uberginge existieren.
Eben in einem solchen Grenzgebiet bzw. an einer Peripherie ist die neu-
zeitliche Asthetik entstanden, durch die jene Uberginge bzw. Vermittlung
zwischen den rationalen, mathematischen, moralischen oder theologischen
Erkenntnisarten moglich sein sollten.

Da Asthetik ihren Anspruch auf einen eigenen autonomen Wissensbe-
reich scheinbar nur im Spannungsfeld mit anderen Wissensbereichen ver-
wirklichen konnte, ist wegen ihrer relativen Freiheit, die von jenen Berei-
chen abhingt, eine Reihe von weiteren Grenzproblemen entstanden, die
bis heute viele Diskussionen der philosophischen Asthetik beherrschen.
Neben dem Problem der disziplindren Autonomie trat vor allem auch die
Frage nach ihrem Forschungs- oder Untersuchungsgegenstand auf: Geht
es der Asthetik um eine neue Erkenntnis, die man anhand von bis dahin
geltenden Begriffen der Philosophie nicht analysieren kann und darum ei-
nes vollig anderen Vokabulars und neuer Methoden bedarf? Auf welche
Phénomene, Praktiken und Gegenstinde bezoge sich dann solch eine Er-
kenntnis? Nur auf bestimmte Phdnomene der Kultur oder der Natur oder
der Kunst?

Als Baumgarten Asthetik als eine Wissenschaft von der sinnlichen Er-
kenntnis bestimmte, ging er davon aus, dass das Schone in den Phdnome-
nen der Welt und der Kunst objektiv existiert und durch menschliche Er-
kenntnis- bzw. Vorstellungskrifte unmittelbar erkannt werden kann.” Hin-
gegen hat Kant in seiner Kritik der Urteilskraft (1781) — in der néchst-
groBten systematischen Studie der philosophischen Asthetik — die Mog-
lichkeit einer Ubereinstimmung des Gefiihls des Schénen mit den Er-
kenntnisbegriffen vehement zuriickgewiesen. Zwar ging auch Kant (wenn
auch erst in der Dritten Kritik) von der wissenschaftlichen Wiirdigkeit der
Untersuchung des Schonen aus und fiihrte die Asthetik als eine eigenstin-
dige Disziplin entscheidend fort. Jedoch konnten ihm zufolge die Prinzi-
pien dieser Wissenschaft weder an den Dingen der Welt noch in den Er-

3 Vgl. Scheer, Einfiihrung in die philosophische Asthetik, S. 55 u. 77.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 11

kenntnisbegriffen gefunden werden. Vielmehr lassen sie sich in einer spe-
zifischen Urteilsart entdecken, durch die uns das Schone in seiner Form
bzw. ohne Fremdinteresse gefillt. Wihrend also Baumgartens Asthetik
von der objektiven Existenz des Schonen bis zu ihrer begrifflichen Er-
kennbarkeit reicht,* grenzt Kant sie auf die Form und die Prinzipien der
schonen Urteilpraxis ein. Allerdings geht es der kantischen Begrenzung
der Asthetik auf die dsthetischen Urteilspraktiken weniger um eine maB-
volle Abgrenzung, sondern eher um eine qualitative Verschiebung ihres
Gegenstandsbereichs. Denn das &sthetische Urteil bestimmt Kant — wie in
dieser Studie eingehend diskutiert wird (vgl. II.1) — als eine wesentliche
Reflexionsleistung des Subjekts, die einerseits — wie bei Baumgarten — mit
den anderen Wissensarten zutiefst verbunden ist und andererseits einen
grundlegenden Beitrag zur freien Konstitution des Subjekts leistet.

Das Moment des #sthetisch Reflexiven in der kantischen Asthetik
wurde anschlieBend von den Frithromantikern (besonders von Schlegel
und Schelling) sowie spiter von Hegel kritisch fortgefiihrt und sein Wert
unmittelbar auf die Werke und Gattungen der Kunst bezogen. Da die
Kunst und die Kunstwerke — nach den deutschen Idealisten — eben durch
die sich denkende und reflektierende Subjektivitit produziert werden,’
sollte die Asthetik nicht wie bei Kant als Wissenschaft des Naturschonen,
sondern als ,Philosophie der (schénen) Kunst* bestimmt werden.® Dabei

4 Asthetik war fiir Baumgarten nicht nur die Wissenschaft der sinnlichen Erkenntnis,
sondern auch ,, Theorie der freien Kiinste*, ,,untere Erkenntnislehre®, ,, Kunst des
schonen Denkens” und ,,Kunst des der Vernunft analogen Denkens“. Alexander
Gottlieb Baumgarten, Asthetik (1750), Dagmar Mirbach (Hrsg.), Hamburg 2007, S.
11. Fiir die Probleme in der Rezeptionsgeschichte dieser weiten Auffassung der As-
thetik vgl. Dieter Kliche, ,,Asthetik/asthetisch®, Karlheinz Barck (Hrsg.), Astheti-
sche Grundbegriffe. Historisches Worterbuch in sieben Bdnden, Stuttgart, Weimar
2000, S. 308—400, hier S. 326f.

5 Vgl. Walter Jaeschke, ,,Asthetische Revolution. Stichworte zur Einfithrung®, ders.
(Hrsg.), Der Streit um die Grundlagen der Asthetik (1795-1805). Mit Texten von
Schlegel, Schelling, Humboldt, Jacobi, Novalis u.a. und mit Kommentar, Hamburg
1999, S. 1-11, hier S. 8.

6 Bei Hegel heiBt es z.B.: ,,[Der] Gegenstand [der Asthetik] ist das weite Reich des
Schonen, und néher ist die Kunst, und zwar die schone Kunst ihr Gebiet. Georg
Wilhelm Friedrich Hegel, Werke 13. Vorlesungen iiber die Asthetik I, Frankfurt am
Main 1986, S. 13. Vgl. auch den allerersten Abschnitt mit dem Titel ,,Begrenzung
der Asthetik [...], ebd. S. 13ff.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12 | GRENZUBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST

lasst sich aber eine andere Art von Abgrenzung erkennen: Der Asthetik
gehe es nicht mehr um den gesamten Kreis des Schonen und dessen Ur-
teils- oder Wahrnehmungsbezug,” sondern — vor allem bei Hegel — darum,
dass das Kunstschone in seiner historisch-kulturellen Verdnderbarkeit be-
grifflich erkannt wird. Von dem philosophisch-dsthetischen Projekt Hegels
wird dementsprechend sowohl das Naturschone, das nach Kant der kiinst-
lerischen Produktion immer iiberlegen war, als auch schone Gegenstinde,
Phianomene oder Momente des Alltags ausgeschlossen. Jedoch deutet auch
diese Abgrenzung keineswegs auf eine geringe Funktion der Asthetik fiir
die menschliche Welt hin, sondern ihr wird im Gegenteil eine ganz we-
sentliche Rolle zugeschrieben: Zusammen mit Religion und Philosophie
reprasentierte die Kunst nach Hegel eine hochst spezifische Form des
Geistes, die ,,die tiefsten Interessen des Menschen® in ausgezeichneter und
reflexiver Weise erscheinen lisst.®

Im Hinblick auf die Akzentverschiebung der Asthetik erst von den
Wahrnehmungspraktiken (Baumgarten) zu den reflexiven Urteilspraktiken
(Kant) und dann von diesen zu den Kunstpraktiken (Hegel) lasst sich be-
haupten, dass bereits mit der Entstehung und der Entwicklung der Asthetik
ein Streit um ihre eigenen Grundlagen und ihren Gegenstandsbereich ein-
herging. Noch heute ist dieser Streit keineswegs entschieden.” Die Reich-
weite und der Gegenstandsbezug der philosophischen Asthetik werden
auch von heutigen Theoretikern'® sehr unterschiedlich wahrgenommen.
Einige grundlegenden Fragen, die die aktuellen &sthetischen Theorien di-
rekt oder indirekt betreffen, sind darum immer noch: Was gehort zum For-
schungsprogramm der Asthetik heute und was nicht? An welchem Inhalt

7 Vgl. Jaeschke, ,,Asthetische Revolution®, S. 8.

8 Hegel, Werke 13, S. 21.

9 Nicht zuletzt tragen zwei verschiedene Sammelbénde, die sich auf vollig unter-
schiedliche Epochen und Traditionen der Asthetik beziechen, den gleichen Namen:
»Streit um die Grundlagen der Asthetik®. Fiir den thematischen Bezug auf die Ana-
lytische Asthetik vgl. Roland Bluhm, Reinold Schmiicker (Hrsg.), Kunst und
Kunstbegriff. Der Streit um die Grundlagen der Asthetik, Paderborn *2013. Fiir den
historischen Bezug auf die Frithromantik vgl. Walter Jaeschke (Hrsg.), Der Streit
um die Grundlagen der Asthetik (1795-1805). Mit Texten von Schlegel, Schelling,
Humboldt, Jacobi, Novalis u.a. und mit Kommentar, Hamburg 1999.

10 In diesem Buch wird nur aus Griinden der sprachlichen Vereinfachung die ménnli-
che Funktionsbezeichnung verwendet. Es sind jedoch stets Personen ménnlichen

und weiblichen Geschlechts gleichermaflen gemeint.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 13

oder an welchem Gegenstand soll sich eine &sthetische Theorie orientie-
ren: an unserer dsthetischen Erfahrungs- und Wahrnehmungsweise oder an
den Gegenstinden und Ereignissen, die wir gewohnlich Kunst nennen?
Sind die Erfahrungen primér oder die Kunstwerke? Zihlen dazu auch be-
sondere Gegenstinde des Alltags oder asthetisch-poetisch wirkende Sétze
aus politischen oder sozialen Kontexten? Ist es nicht wieder notwendig,
wie bei Hegel, die Philosophie der Kunst von der allgemeinen Asthetik
strikt zu trennen?'' Der aktuelle Streit um die Abgrenzung des Astheti-
schen hinsichtlich seines Gegenstandsbezugs kann an dieser Stelle zwar
nicht vollstindig ausgefiihrt werden. Jedoch wird sie — exemplarisch — mit
Blick auf eine wichtige philosophische Richtung in der gegenwirtigen As-
thetik, auf die Theorien der dsthetischen Erfahrung, problematisiert, um
daraus die methodologische Pointe der vorliegenden Studie klar zu be-
stimmen.

Vielen erfahrungstheoretischen Ansétzen geht es an erster Stelle um
die Analyse der besonderen Weisen der Erfahrungen, die wir bei unserer
Auseinandersetzung mit Kunstwerken oder anderen Gegenstédnden der Na-
tur und der Kultur machen. Die Besonderheit einer solchen Erfahrung
wird von jedem Autor freilich je anders verstanden: Asthetische Erfahrun-
gen konnen z.B. verstehend, krisenhaft, korperlich, existentiell, sprach-
lich-auslegend, sprachlos, schwellenhaft, gefiihlserregend, selbstzweckhaft
usw. vollzogen werden.'> Obwohl bei den unterschiedlichsten Theorien
der dsthetischen Erfahrung weder der Erfahrungsbegriff noch der Begriff
des Asthetischen noch ,,die Reichweite der dsthetischen Erfahrung“13 ein-

11 Vgl. Daniel Martin Feige, ,,Zum Verhéltnis von Kunsttheorie und allgemeiner As-
thetik: Sinnlichkeit als konstitutive Dimension der Kunst?*, in: Zeitschrift fiir As-
thetik und allgemeine Kunstwissenschaft 56 (2011), S. 123—142.

12 Fiir verschiedene Auffassungen dieses Begriffs vgl. Joachim Kiipper, Christoph
Menke (Hrsg.), Dimensionen dsthetischer Erfahrung, Frankfurt am Main 2003. Fiir
einige frithe Entwiirfe zur Theorie der dsthetischen Erfahrungen vgl. Riidiger Bub-
ner, Asthetische Erfahrung, Frankfurt am Main 1989; Hans Robert Jauss, Astheti-
sche Erfahrung und literarische Hermeneutik, Frankfurt am Main 1991. Der Be-
griff der Erfahrung war auch im Kontext der analytischen sowie pragmatischen As-
thetik nicht unbedeutend. Vgl. Monroe C. Beardsley, Aesthetics. Problems in the
philosophy of criticism, Indianopolis 1981, S. 527f.; John Dewey, Kunst als
Erfahrung, Frankfurt am Main 1988.

13 Martin Seel, ,,Uber die Reichweite #sthetischer Erfahrung®, Gert Mattenklott
(Hrsg.), Asthetische Erfahrung im Zeichen der Entgrenzung der Kiinste. Epistemi-

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 | GRENZUBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST

heitlich konzipiert wird,'* kann man wohl die Behauptung aufstellen, dass
die Entstehung bzw. Reaktualisierung dieser Theorierichtung unmittelbar
mit der Krise des Werkbegriffs im Einzelnen und generell mit der Krise
der Kunst, die durch die vermeintlichen Tendenzen der kiinstlerischen
Grenziiberschreitungen verursacht wurde, zu tun hat. So schreibt Riidiger
Bubner in seinem Aufsatz Uber einige Bedingungen gegenwirtiger Asthe-
tik, in dem einer der einflussreichsten erfahrungstheoretischen Ansétze in
der Asthetik entworfen wurde:

,Wenn [...] einer Asthetik, in der die Philosophie die Kunst als eine markierte Gestalt
ihrer selbst zu identifizieren meint, die Gefahr der Heteronomie droht und wenn weiter-
hin die massive Werkkategorie, die den ontologischen Trager einer in Kunst sinnlich
erschauten Wahrheit abgibt, gerade im Blick auf zeitgendssische Phdnomene kein Ver-
trauen verdient, so bleibt als methodischer Weg allein der Ausgang von der dstheti-

schen Erfahrung tibrig. "

Der Begriff der ,sthetischen Erfahrung, den Bubner in weiteren Ab-
schnitten seiner Schrift ausgehend von Grundeinsichten der kantischen
Asthetik entwickelt, wird heute zwar nicht direkt als der neue Gegen-
standsbereich, sondern eher als ,,Grundbegriff“'® der philosophischen As-
thetik betrachtet. Jedoch hat sie sich bisher weniger nur auf spezifische Er-
fahrungsweisen im Umgang mit Kunstwerken begrenzt, als dass er zu-
meist eine grofBere, kunstdefinitorische Funktion erfiillte. Sie war in der
Tat fiir Bubner und spéter fiir viele Theoretiker ein begriffliches Instru-
mentarium, um selbst Kunst zu bestimmen.'” Demnach lisst sich die
Kunst nicht mehr durch die Struktur der Kunstwerke oder der einzelnen
Kiinste, sondern durch unsere ésthetischen Erfahrungen bestimmen.

sche, dsthetische und religiése Formen von Erfahrung im Vergleich, Hamburg
2004, S. 73-81.

14 Vgl. Stefan Deines u.a., ,,Kunst und Erfahrung. Eine theoretische Landkarte®, dies.
(Hrsg.), Kunst und Erfahrung. Beitrdge zu einer philosophischen Kontroverse, Ber-
lin 2012, S. 7-37, hier S. 10f.

15 Riidiger Bubner, ,,Uber einige Bedingungen gegenwirtiger Asthetik®, ders. (Hrsg.),
Asthetische Erfahrung, Frankfurt am Main 1989, S. 9-51, hier S. 34. Hervorhebung
im Original.

16 Vgl. Joachim Kiipper, Christoph Menke, ,.Einleitung*, dies. (Hrsg.), Dimensionen
dsthetischer Erfahrung, Frankfurt am Main 2003, S. 7-15, hier S. 7.

17 Vgl. Kiipper/Menke, ,,Einleitung®, S. 7.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 15

Bei solchen direkten oder indirekten Versuchen zur Definition von
Kunst in der Asthetik'® haben wir schlieBlich eine neue Version des oben
diskutierten Abgrenzungsproblems. Auf der einen Seite fithrt eine erfah-
rungsésthetische Theorie der Kunst meistens zu einer sehr weiten Kunst-
definition, weil man nicht nur Kunstwerke, sondern sehr oft auch die Na-
tur, schone Gegenstinde und Momente des Alltags, Design, Mode oder
Kulinarisches #sthetisch erfahren kann.'” Werden also die Konturen des
eigenen Erfahrungskonzepts mit dem Begriff oder der Reichweite der
Kunst gleichgesetzt, hat man am Ende eine neue Form des Asthetizismus,
der dafiir offen ist, das ganze Leben als Kunst aufzufassen. Auf der ande-
ren Seite kann eine Erfahrungstheorie der Kunst tatséichlich ihr Konzept
der asthetischen Erfahrung modifizieren und es nur auf kiinstlerische Phé-
nomene oder paradigmatische Werke in der Kunst begrenzen. Weil aber
Kunstwerke (im klassischen Sinne) nicht immer als dsthetisch oder schon
erfahren werden, sondern sehr oft auch anderen Tatigkeiten wie der Inter-
pretation oder dem kunsthistorischen Wissen (wenn wir z.B. den Werken
der Minimal Art oder Ready-Mades begegnen) bediirfen,” miisste eine
solche Theorie mit einem relativ engen Kunstverstdndnis zufrieden sein,
das viele Werke und Praktiken aus dem Kunstbereich ausschlief3t.

Mit dieser knappen Problematisierung der (Nicht-)Definierbarkeit der
Kunst aus einer erfahrungstheoretischen Perspektive”’ wird keineswegs
darauf abgezielt, das Paradigma der asthetischen Erfahrung im Ganzen in

18 Solche Definitionsversuche werden selbstverstindlich nicht von allen oder auch
nicht nur von Erfahrungsésthetikern unternommen. Auch bei vielen verschiedenen
z.B. werkontologischen, produktions- und medienésthetischen oder analytischen
Ansitzen der Kunst ldsst sich von einem Streit um die Definierbarkeit und Nicht-
Definierbarkeit der Kunst sprechen. Vgl. z.B. Petrus Klaus, ,,Was sind Kunstwer-
ke? Grundziige einer Konstitutionstheorie der Kunst®, in: Zeitschrift fiir Asthetik
und allgemeine Kunstwissenschaft 47/2 (2002), S. 217-236. Fiir diese Debatte im
Allgemeinen vgl. Bluhm, Schmiicker, Kunst und Kunstbegriff.

19 Vgl. Deines u.a., ,,Kunst und Erfahrung®, S. 22ff.

20 Paradigmatisch stehen fiir diese Debatte Arthur Dantos Uberlegungen, vgl. Arthur
C. Danto, Die Verkldrung des Gewéhnlichen. Eine Philosophie der Kunst, Frank-
furt am Main 2003. Fiir Martin Seels Einwand gegen Danto vgl. Martin Seel, As-
thetik des Erscheinens, Miinchen 2000, S. 192ff.

21 Fiir die weiteren Diskussionen und Beitrdge in dieser Hinsicht vgl. Deines u.a.,
,.Kunst und Erfahrung®.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16 | GRENZUBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST

Frage zu stellen oder ihre wichtigen Leistungen zu iibersehen.** Vielmehr
kommt es hier darauf an, auf ein dauerndes Abgrenzungsproblem der As-
thetik hinzuweisen, das uns zu den folgenden Fragen bringt: Wodurch ist
die Grenze der Kunst zu bestimmen? Soll sie nur &sthetisch bestimmt
werden oder ist eine auBerdsthetische Bestimmung der Kunst moglich
bzw. notwendig? Soll man dafiir eine allgemeine Asthetik von der Philo-
sophie der Kunst strikt trennen oder eher diese jener harmonisch unterord-
nen?> Soll man diese beide jeweils als vollig verschiedene oder (manch-
mal) einander iiberkreuzende Disziplinen verstehen? Und noch wichtiger:
Wenn es sich in einem von diesen Bereichen um einen vermeintlichen Akt
der Grenziiberschreitung handelt, wo ist dieser dann theoretisch zu veror-
ten? Wenn es im weiteren Sinne Zwischenfille und -praktiken gibt, die
weder nur als Kunst noch als nur Alltagsschones noch als nur Naturschd-
nes klassifiziert werden konnen, in welchem Bereich sollen sie the-
matisiert werden? In der Kunsttheorie oder in der allgemeinen Asthetik?
Oder an der Grenze zwischen beiden? Dies sind einige wichtige Fragen
auch an die vorliegende Studie, die versucht, angemessene Verstindnisse
der Grenzen und Uberschreitungen (in) der Kunst zu gewinnen, aber not-
wendigerweise andere (Nachbar-)Grenzen beriihrt.

Bleiben wir aber zuerst noch einmal bei der (vermeintlichen) Krise des
Werkes, die oben ausgehend von Bubner als eine der wichtigen Ursachen
der gegenwirtigen Abgrenzungsprobleme der Asthetik — bzw. als eine
neue Akzentverschiebung in der gegenwirtigen Asthetik — beschrieben
wurde. Wenn wir uns mit Bubner an ,,den Phdnomenen der Kunst<**
entieren, konnen wir diese Krise mit ihm so diagnostizieren: ,,Seit den
Konstruktionen des Kubismus und Futurismus, seit den Ready-mades und
den Materialbildern aller Art zielt eine der wesentlichen Tendenzen mo-
derner Produktion auf Uberwindung [...] der herkémmlichen Werkein-
heit.“*® Dazu kommen selbstverstindlich weitere Beispiele wie die ,,dada-
istischen Vexierbilder und surrealistischen Schocks sowie Praktiken aus
der Aktionskunst und Happeningkunst, die ebenso ,,die Skepsis gegeniiber

ori-

22 Die Leistungen von Kants Autonomie-Asthetik werden im zweiten Teil dieser Stu-
die eingehend diskutiert. Vgl. I1.1.

23 Vgl. Feige, ,,Zum Verhiltnis von Kunsttheorie und allgemeiner Asthetik®.

24 Bubner, ,,Uber einige Bedingungen gegenwirtiger Asthetik, S. 10. Hervorhebung
im Original.

25 Bubner, ,,Uber einige Bedingungen gegenwirtiger Asthetik®, S. 33.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 17

der Geschlossenheit des Werkes in ihr Zentrum auf[nehmen].“* Das
Problem oder die Krise liegt anscheinend in den kiinstlerischen Praktiken,
jedoch konne man es bzw. sie nicht durch die ,,Hypostasierung® von ein-
zelnen Kunstwerken bzw. -ereignissen aufldsen, weil dabei mit den Gren-
zen zwischen Werk und Nichtwerk permanent gespielt wird, die nicht
mehr festzustellen seien. Vielmehr kdnne man die Krise erst dann beseiti-
gen, wenn man ,,von der dsthetischen Erfahrung* ausgeht.”’

Anstatt die hier von Bubner beschriebene Krise der Werkeinheit weiter
mit seinem Konzept der dsthetischen Erfahrung oder mit einem alternati-
ven Werkkonzept zu iiberwinden,”® treten wir als Nichstes einen Schritt
zuriick: zuriick zum Vor-Krisen-Zustand des Kunstwerks. Freilich wurde
die reale Existenz eines solchen Zustandes weder von Bubner noch von
den anderen Kritikern des Werkbegriffs direkt erwdhnt. Um aber die theo-
retische Pointe der vorliegenden Arbeit von einer Art des kunsthistori-
schen Empirismus klar zu differenzieren, ist es notwendig, die prinzipielle
Unméoglichkeit eines solchen Zustandes geltend zu machen. Einem sol-
chen Empirismus zufolge hiefle es z.B., dass die Grenziiberschreitungen
als Phianomene der einzelnen Kunstwerke und der Kiinste historisch unge-
fahr mit den Avantgardebewegungen beginnen und ihr Grad mit den Kun-
strichtungen wie Konzeptkunst, Aktionskunst und heute auch mit der Di-
gitalkunst oder Netzkunst weiter steigen. Zweifelsohne wandeln sich
Kunstpraktiken, wodurch immer wieder neue kiinstlerische Richtungen,
Stile, Traditionen, Formen und Gattungen entstehen. Die Bedeutung der
Geschichte fiir die Kunst kann keineswegs bestritten werden — auch wenn
man nicht immer von der gleichen Geschichtskonzeption ausgeht.”” In
diesem Sinne lassen sich die Ansicht der Kunsthistoriker sowie -kritiker,
dass die Tendenz zu kiinstlerischen Grenziiberschreitungen im Verlauf der
Geschichte immer deutlicher wahrzunehmen sei, und auch der Anspruch
von einzelnen Kiinstlersubjekten und -gruppen, dass sie in ihren Praktiken
Grenzen immer mehr iiberschreiten, moglichst ernst nehmen. Allerdings:
Indem solche kiinstlerischen oder kunsttheoretischen Anspriiche auf
Grenziiberschreitung ernsthaft beriicksichtigt werden, sollen sie gleichzei-

26 Bubner, ,,Uber einige Bedingungen gegenwirtiger Asthetik®, S. 33.

27 Bubner, ,,Uber einige Bedingungen gegenwirtiger Asthetik®, S. 33f.

28 Verschiedene Werkkonzeptionen (von Adorno, Heidegger und Derrida) werden im
zweiten Teil dieser Studie detailliert diskutiert. Vgl. 11.2—4.

29 Die Rolle der Geschichte fiir die Grenzen der Kunst und der Kiinste wird mit He-
gels und Adornos Philosophie zur Geltung gebracht. Vgl. 11.1 u. IL.2.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 | GRENZUBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST

tig und permanent mit zwei grundlegenden Fragen konfrontiert werden:
(1) Welche Grenzen werden mit welchen Mitteln und Praktiken iiber-
schritten? (2) Was wird daraus — welche Konsequenzen haben also Grenz-
iiberschreitungen?

Stellt man sehr grob und beispielhaft diese zwei Fragen hinsichtlich
einer der wichtigsten Bewegungen in der Geschichte der kiinstlerischen
Grenziiberschreitungen, der Dada-Bewegung, lassen sich anhand von
moglichen Antworten die Problemstellung sowie das methodische Vorge-
hen dieser Studie ndher explizieren. Bekanntlich behaupteten Dadaisten,
dass ihre Praktiken und Produktionen keinem Programm oder keinen Prin-
zipien unterldgen. Sie wollten — ihrem Anspruch nach — Anti-Kunst sein,
keine Gattungsgrenzen, keine Grenzen zwischen Kunst und Leben bzw.
Politik und Gesellschaft, keine Landergrenzen, keine Sprachgrenzen usw.
kennen und schlieBlich das Publikum stets provozieren. In ihren Schriften,
Manifesten, Veranstaltungen sowie Messen haben sie immer wieder stark
propagiert, dass sie sich nicht nur von der Kunst insgesamt, sondern auch
von den einzelnen kiinstlerischen Richtungen wie dem Expressionismus
und auch vom Futurismus und Kubismus deutlich absetzen.* Kurzum, es
handelte sich bei ihren Akten (Dadaisten zufolge) um anti-kiinstlerische
Reaktionen gegen die Kunst, gegen einzelne Kunstbewegungen sowie ge-
gen Einteilungen der Kiinste.

(1) Mit welchen Mitteln und Praktiken konnten aber Raoul Hausmann,
Hugo Ball, Tristan Tzara, Marcel Duchamp, Max Ernst und viele andere
das Publikum vdllig irritieren oder provozieren und die zeitgendssische
Kunstwelt als Ganze zum Narren halten? Offensichtlich konnten sie dies
weniger mit rechtlichen, moralischen oder wissenschaftlichen Praktiken
und Mitteln als vielmehr mit kiinstlerischen Intentionen und Interventio-
nen, aber auch mit Lautgedichten und Collagen, Assemblagen und Zu-
fallstechniken usw. tun. Kurt Schwitters, der selbst Dada-Anhédnger war,
hatte dies bereits erkannt: ,,Nur der fahigste Kiinstler kann dada ma-
chen“.’" Anders — oder dialektisch — ausgedriickt: Gegen die Kunst stand
den Kiinstlern nichts anderes als selbst die Kunst zur Verfiigung. >

30 Vgl. Hanno Ehrlicher, Die Kunst der Zerstorung. Gewaltphantasien und Manifesta-
tionspraktiken europdischer Avantgarden, Berlin 2001, S. 214.

31 Zitiert nach: Wilhelm Duwe, Die Kunst und ihr Anti von Dada bis heute. Gehalt-
und Gestaltprobleme moderner Dichtung und bildender Kunst, Berlin 1967, S. 27.

32 Wie Peter Biirger aus dieser Perspektive eingehend analysiert hat: ,,Dada begreift

sich als totale Negation der biirgerlichen Daseins- und Denkweise; aussprechen

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 19

(2) Und was wurde oder wird daraus? Wieder Kunst? Hier kann man
ebenfalls eine dialektische Antwort nahelegen: Da Prinzipienlosigkeit
selbst zu seinem verbindlichen Prinzip gemacht wurde, war Dada selbst-
verstidndlich am Ende keine Anti-Kunst, sondern wieder Kunst. Oder man
meint wie Peter Biirger, dass das Dada-Projekt daran gescheitert sei,
Nichtkunst zu sein, stattdessen eine ,,Selbstkritik der Kunst* geworden
sei.”® Diese Antwort ldsst sich dann fast fiir die gesamte Avantgarde-
Kunst verallgemeinern: ,Grenziiberschreitung® ist selbst das Prinzip, die
Konvention, die geltende Norm und damit die Grenze der kiinstlerischen
Avantgarde geworden. Wer nicht nach der Norm ,Grenziiberschreitung’
oder ,Prinzipienlosigkeit* handelte oder praktizierte, war kein Avantgarde-
Kiinstler.

Allerdings bleiben diese Antworten, wie im Laufe dieser Studie ge-
zeigt wird, nicht allein in Bezug auf die Avantgarde-Kunst, sondern all-
gemein hinsichtlich vieler anderen kiinstlerischen Praktiken, Formen,
Werke oder Traditionen ziemlich verkiirzt. Wenn man die Phénomene und
Prozesse der Grenziiberschreitungen (in) der Kunst néher verstehen moch-
te, muss man meines Erachtens auf die bindren Oppositionen wie dsthe-
tisch/nicht-dsthetisch oder Kunst/Nichtkunst oder auch auf Fragen wie ,Ist
es Kunst oder Nichtkunst?* moglichst verzichten. Denn der Begriff der
Grenziiberschreitung hat ihren Sinn eben in dem Hinausgehen iiber diese
oppositionellen Einteilungen. Erkldrt man Grenziiberschreitungen mit ei-
ner impliziten oder expliziten Logik der Gegensitze oder mit einer Entwe-
der-Oder-Logik, ordnet man immer wieder sie in einen Bereich, d.h. in-
nerhalb einer Grenze fest ein, was schlieBlich zur Folge hat, dass sie sehr
verkiirzt bzw. unplausible verstanden werden. Dieser Logik folgend gehen
auch viele Diskussionen in der heutigen Forschung ofters (implizit) davon
aus, dass es einerseits grenziiberschreitende und andererseits auch nicht-

kann sich die totale Negation nur, indem sie etwas Bestimmtes verneint; die be-
stimmte Negation ist immer zugleich Affirmation des Gegenteils des Negierten.”
Peter Biirger, Der franzésische Surrealismus. Studien zur avantgardistischen Lite-
ratur, Frankfurt am Main 1996, S. 44.

33 Peter Biirger, Theorie der Avantgarde, Frankfurt am Main 2 1980, S. 26. Nicht zu-
letzt wurden diejenigen Kiinstler, die gegen die Prinzipienlosigkeit gehandelt ha-
ben, von den anderen Dada-Anhidngern stark kritisiert. Vgl. Raimund Meyer,
,.Kleine Dada-Kosmologie®, ders. (Hrsg.), Dada global, Zirich 1994, S. 11-40,
hier S. 20.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 | GRENZUBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST

grenziiberschreitende Kunstpraktiken gibt, die jedoch irgendwie ge-
meinsam zu einem Bereich (zur Kunst) gehoren.

Dass der Debatte um die édsthetische Grenziiberschreitungen ofters eine
feste Trennung von Kunst und Nichtkunst zugrunde liegt und damit sie
sehr verkiirzt analysiert wird,** kann an dieser Stelle im Hinblick auf die
oben kurz angedeutete Diskussion zwischen Bubner und Biirger veran-
schaulicht werden: Wahrend Bubner mit der Orientierung ,,an den Phd-
nomenen der Kunst** eine implizite Trennung zwischen Kunst und Nicht-
kunst bereits zu Anfang voraussetzt, ndmlich so, dass die krisenhaften
Phidnomene in der Moderne, die sich entwickelt haben und sich bis heute
weiterentwickeln, sicher Kunst seien, an der wir uns orientieren miissen —
mit anderen Worten: sie seien nicht zu Politik oder zu Markt geworden,
sondern sie seien irgendwie Kunst geblieben und wir alle wissen es und
konnen uns an ihr orientieren —, schlieit Biirger explizit diese Phédnomene,
die seiner Meinung nach daran gescheitert seien, Nichtkunst zu sein, in die
Kunstpraxis ein, so dass diese ihre Legitimation wiederum in der Diffe-
renz bzw. Trennung von einer angeblichen auBlerdsthetischen Sphire be-
kommt. Beiden Autoren haben also die Annahme gemein, dass es einen
ausdifferenzierten Kunstbereich gibt, in den wir grenziiberschreitende
Phinomene einordnen kénnen.

In der vorliegenden Studie werden stattdessen Grenziiberschreitungen
(der Kunst, der Kunstwerke oder der einzelnen Kiinste) als solche Prakti-
ken zur Geltung gebracht, die immer aus dem tiefsten Zusammenhang mit
den anderen Lebenspraktiken hervorgehen, ohne dabei einen geschlosse-
nen Bereich des Asthetischen vorauszusetzen und ohne nachfolgend die-
sen herauszubilden. Asthetisch-kiinstlerischen Praktiken manifestieren ih-
re Besonderheiten nach diesem Verstindnis, das im Laufe dieser Studie
als praxisbezogene Asthetik™ charakterisiert wird, nicht in den von diesen

34 Diese implizite oder explizite Voraussetzung einer dsthetischen Grenze wird von
Georg W. Bertram in Begriffen der Autonomie-Paradigmen in der heutigen Asthe-
tik und mit einem exemplarischen Bezug auf die Philosophien von Christoph Men-
ke und Arthur Danto ausfiihrlicher diskutiert. In dhnlicher Weise, aber von der an-
deren Seite der Grenze her, wird an dieser Stelle diese Voraussetzung problemati-
siert. Vgl. Georg W. Bertram, Kunst als menschliche Praxis. Eine Asthetik, Berlin
2014, S. 23ff.

35 Mit der Bezeichnung ,praxisbezogene Asthetik® wird in dieser Studie nicht bean-
sprucht, eine vollig neue Theorie aufzustellen. Der Begriff , Praxis® hat vor allem

im Rahmen der aktuellen kunstsoziologischen Ansétze seinen bedeutenden Platz.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 21

abtrennbaren Zeichen- oder Erscheinungsstrukturen, sondern eben in ih-
rem tiefen lebenspraktischen Bezug. Mit einem richtigen Verstdndnis der
,Grenziiberschreitung® im Hinblick auf verschiedene Kunstpraktiken wird
also aufgezeigt, wie sich die (einheitliche) Logik von Gegensitzen sowie
der Gedanke einer semiotisch oder dsthetisch ausdifferenzierbaren Sphire
der Kunst auflosen und stattdessen Dynamiken, Bewegungen sowie per-
manente Verschiebungen zum Vorschein kommen, die sich um einzelne
Kunstpraktiken herum siedeln.

Im Diskurs und in der Praxis der Kunst lassen sich von zahlreichen
Verwendungsweisen des Ausdrucks ,Grenziiberschreitung® reden, die sich
sowohl voneinander viel unterscheiden als auch miteinander iiberschnei-
den. Anna-Lena Wenzel fiihrt z.B. in ihrem Buch Grenziiberschreitungen
in der Gegenwartskunst in Anlehnung an Gerald Raunig ,,acht Bewegun-
gen von Grenziiberschreitungen“*® ein: Neben der erwihnten Debatte um
die Kunst und Nichtkunst nennt sie Uberschreitungen von Grenzen der
einzelnen Kiinste, die Auflésung von Werkgrenzen, die Verdnderung des
Bildraums, Erweiterung der kiinstlerischen Materialien bzw. Formen,
Ausweitung der kiinstlerischen Handlungszone, Verschwinden des Ge-
dankens eines ,,Genie-Kiinstlers* sowie die Verwischung zwischen ,,Anti-
Kunst und Nichtkunst“.’” Diese und mégliche weitere Uberschreitungen
seien nach Wenzel keineswegs voneinander getrennt und alle hinterfragen
die Kategorien des Kunstbegriffs auf verschiedene Weise.*® In diese Liste
hitte man natiirlich viele andere Aspekte mit einbeziehen oder sie einzeln
noch weiter spezifizieren konnen, was den Thesen von Wenzel oder Rau-
nig keineswegs widerspriache: die Verwischung der Grenzen zwischen in-
dustrieller und handwerklicher Kunst, zwischen der sogenannten Massen-

Vgl. Andreas Reckwitz, Die Erfindung der Kreativitit. Zum Prozess gesellschaft-
licher Asthetisierung, Berlin, 2011. Vielmehr hat diese Bezeichnung hier eine me-
thodische Funktion. Nach einer detaillierten Bearbeitung der Kriterien des praxis-
bezogenen Verstindnisses von Grenzen und Uberschreitungen (Vgl. 1.2.3.) wird so
vorgegangen, dass eine Herausarbeitung von asthetisch-kiinstlerischen Grenziiber-
schreitungen ohne die Voraussetzung und ohne eine implizite Suche nach einer &s-
thetischen Differenz moglich wird.

36 Vgl. Anna-Lena Wenzel, Grenziiberschreitungen in der Gegenwartskunst. Astheti-
sche und philosophische Positionen, Bielefeld 2011, S. 54-77. Vgl. auch Gerald
Raunig, Charon. Eine Asthetik der Grenziiberschreitung, Wien 1999, S. 153-157.

37 Vgl. Wenzel, Grenziiberschreitungen in der Gegenwartskunst, S. 54£.

38 Vgl. Wenzel, Grenziiberschreitungen in der Gegenwartskunst, S. 54.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22 | GRENZUBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST

kunst und elitidrer Kunst, zwischen den Kiinstlern und Zuschauern und de-
ren Partizipation an den Kunstwerken bzw. -ereignissen.”” Mit Gianni
Vattimo lasst sich auch die Gegenrichtung der Grenziiberschreitung her-
vorheben: Bei der Debatte um die Grenziiberschreitungen der Kunst konne
es demnach nicht nur um die Asthetisierung des Lebens gehen, sondern
auch — wie er ausgehend von Walter Benjamin erklart — darum, dass selbst
Kunst und Asthetik politisiert werden.* Und schlieBlich fiihrt auch die
These von Wolfgang Welsch, die er generell mit Blick auf die Grenziiber-
schreitungen aufstellt, dass die Kunst mit solchen Tendenzen inhuman
werde, zu einer anderen wichtigen Diskussion. !

In dieser Studie kdnnen nicht alle diese Arten Grenziiberschreitungen
(in) der Kunst einzeln fokussiert werden; stattdessen werden zwei ver-
schiedene Aspekte eingehend untersucht, so dass Grenziiberschreitungen
aus einer praxisbezogenen Perspektive im oben kurz angedeuteten Sinne
verstanden bzw. begriindet werden konnen.* Bevor aber die Ziige und
weiteren Merkmale einer praxisbezogenen Asthetik von Grenziiberschrei-
tungen entwickelt werden, sollen zunéichst die zwei Begriffe ,Grenze® und
,Uberschreitung* eingehend bearbeitet werden. Denn viele Probleme der
asthetischen Grenziiberschreitungen stiitzen sich in der Tat darauf, wie wir
den Begriff der Grenze sowie dessen Relation mit der Uberschreitung ver-
stehen, definieren oder wahrnehmen. Deswegen widmet sich der erste Teil
dieser Studie einer detaillierten Auseinandersetzung mit den Theorien der
Grenze und der Uberschreitung, die nicht nur in der Asthetik, sondern all-
gemein in vielen philosophischen Kontexten diskutiert werden und sich
anschliefend fiir die &dsthetischen Grenziiberschreitungen als fruchtbar er-
weisen konnen (I). Vor dem Hintergrund dieser Auseinandersetzung wer-
den Grenziiberschreitungen der Kunst und der einzelnen Kunstwerke als

39 Vgl. Erika Fischer-Lichte, Asthetik des Performativen, Frankfurt am Main 2004.

40 Vgl. Gianni Vattimo, ,,.Die Grenzen der Kunst“, Wolfram Hogrebe, Joachim
Bromand (Hrsg.), Grenzen und Grenziiberschreitungen. XIX. Deutscher Kongress
fiir Philosophie, Bonn, 23-27. September 2002: Vortrige und Kolloquien, Berlin
2004, S. 752-758.

41 Vgl. Wolfgang Welsch, ,,Die Kunst und das Inhumane“, Wolfram Hogrebe,
Joachim Bromand (Hrsg.), Grenzen und Grenziiberschreitungen. XIX. Deutscher
Kongress fiir Philosophie, Bonn, 23-27. September 2002: Vortrige und Kolloqui-
en, Berlin 2004, S. 730-751.

42 Fiir die detaillierte Diskussion um ein praxisbezogenes Verstindnis von Grenzen
und Uberschreitungen und der Asthetik) vgl. 1.2.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 23

solche Momente der Kunstpraxis aufgezeigt, die aus den Uberbordungs-
bzw. Entgrenzungsdimensionen der grundlegenden Praktiken des Men-
schen hervorgehen sowie diese permanent verdndern (II). SchlieBlich wer-
den auch die Konvergenzen zwischen den Kiinsten nicht als beliebige,
sondern als notwendige Dimensionen der einzelnen Kunstpraktiken nach-
gewiesen, weil diese sich nicht nur auf jene Dimensionen, sondern immer
zugleich auf andere Kunstpraktiken konstitutiv beziehen (I1I).

Im ersten Teil (I) werden zunichst zwei zentrale Komponente des Be-
griffs ,Grenziiberschreitung*, ,Grenze‘ und ,Uberschreitung®, hinsichtlich
der dialektischen und differenzphilosophischen Theorien sowie hinsicht-
lich ihrer relationalen, topologischen und funktionalen Aspekte eingehend
untersucht (1). Durch das dialektische Verstindnis (von Platon bis Hegel)
wird als Erstes das konstitutive Einhergehen von Grenze und Uberschrei-
tung geltend gemacht. Jedoch haben sich bei diesem Verstidndnis einerseits
eine als negativ gedachte Beziehung zwischen diesen beiden und anderer-
seits die Symptome des Absoluten bzw. des Unbegrenzten als prob-
lematisch erwiesen (1.1). Als Nachstes wird ein alternatives Versténdnis
von Grenzen und Uberschreitungen in Anlehnung an Foucaults und Derri-
das Schriften herausgearbeitet. Beide Autoren beheben die Probleme der
dialektischen Konzeption — die der Negation oder des Absoluten — in ganz
plausibler Weise und zugleich fiihren das fruchtbare Moment des dialekti-
schen Verstindnisses (das konstitutive Einhergehen von Grenzen und
Uberschreitungen) entscheidend fort (1.2). Mit Foucaults und Derridas
Schriften lassen sich schlielich Beziehungen zwischen Grenzen und
Uberschreitungen als unabschlieBbare, prozessuale sowie mehrdimensio-
nale Relationen charakterisieren, die im &sthetisch-kiinstlerischen Zu-
sammenhang konstitutive Rollen spielen. Da aber Grenze und Uberschrei-
tung (sowohl fiir dialektische Theorien als auch fiir differenzphilosophi-
sche Ansitze) keine blof3 theoretischen Konstrukte darstellen und stattdes-
sen immer mit unseren Praktiken sowie den grundlegenden Weltorientie-
rungen zutiefst verbunden sind, soll auch der Praxisbezug dieser Begriffe
bearbeitet werden (2). Hierfiir ldsst sich zuerst der Gedanke einer doppel-
ten Praxisbezogenheit der Grenze im Hinblick auf die Schriften von Kant,
Hegel und Simmel formulieren. Grenzen zeichnen sich demnach einerseits
dadurch aus, dass sie in und aus den Praxiszusammenhéngen konstituiert
werden, und andererseits dadurch, dass sie selbst Praxisformen sind, d.h.
bestimmte (re-)flexive Ziige aufweisen (2.1). Vor diesem Hintergrund
wird dann noch einmal auf Foucaults und Derridas Schriften rekurriert,
um die als prozessual und mehrdimensional nahegelegte Relation zwi-

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24 | GRENZUBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST

schen Grenze und Uberschreitung auf der Ebene unserer Praktiken und vor
allem mit Bezug auf unsere Sprache und Welterfahrung zu prézisieren
(2.2). Durch den Dialog zwischen Foucault und Derrida wird deutlich,
dass die Grenziiberschreitungen immer aus den Dimensionen unserer
Denk-, Sprach- oder Schreibpraktiken hervorgehen, aber nicht liber diese
hinausgehen, sie stattdessen verschieben, verdndern sowie transformieren.
Dieses praxisbezogene Verstindnis von Grenzen und Uberschreitungen
hat schlieBlich fiir unsere dsthetisch-kiinstlerischen Praktiken zumindest
zwei entscheidende Implikationen, deren Thematisierung den Kern des
zweiten Teils dieser Studie ausmacht: Asthetisch-kiinstlerische Praktiken
konnen niemals von anderen Praktiken mit festen Linien getrennt werden,;
sie weisen also keine besonderen Zeichen- oder Wahrnehmungsstrukturen
auf. Stattdessen gehen sie mit den anderen Lebenspraktiken dynamisch-
prozessual einher und gewinnen ihre Besonderheit erst in dieser Prozessu-
alitdt (2.3). Versteht man Kunstpraktiken allgemein aus dieser praxis-
bezogenen Doppelperspektive, so die Herangehensweise am Ende dieses
ersten Teils, treten viele Phinomene oder Werke aus der zeitgenossischen
Kunst, die man als ,grenziiberschreitende‘ bezeichnet, weder als proble-
matisch noch als Sonder- oder Ausnahmefille auf, sondern als kunst-
konstitutive Dimensionen, die bei jeder einzelnen Kunstpraxis auf unter-
schiedliche Weise merk- und sichtbar werden.

Um die Pointe der praxisbezogenen Doppelperspektive im ésthetisch-
kiinstlerischen Zusammenhang geltend zu machen, werden im zweiten
Teil (IT) die Schriften von Kant, Adorno, Heidegger und Derrida behan-
delt. Kants Asthetik stellt — wie im ersten Schritt (1) argumentativ darge-
legt wird — ein sehr fruchtbares Modell fiir eine praxisbezogene Asthetik
dar, weil er die Grenzen des Asthetischen aus den Uberschreitungs- bzw.
Uberbrodungsdimensionen unserer (reflexiven) Praktiken heraus versteht,
ohne damit zu einem é&sthetischen Auflerhalb zu gelangen. Vor allem im
Hinblick auf Renata Homann und Gilles Deleuze, die in ihren Schriften
unterschiedlich auf den kantischen Begriff der ,Heautonomie‘ rekurrieren,
werden die heteronomen sowie fruchtbaren Momente der kantischen As-
thetik herausgestellt, die dem Subjekt immer die Mdglichkeit anbieten,
seine reflexiv konstituierten Grenzen zu erkennen, zu veridndern sowie neu
zu bestimmen. Allerdings werden die zwei Momente der praxisbezogenen
Asthetik bei Kant nur dann erkennbar, dass man auf Kunst bzw. auf einen
fiir verschiedene Kunstpraktiken anwendbaren Kunstbegriff verzichtet.
Als Ergénzung und Weiterentwicklung ist im zweiten Schritt (2) Adornos
Autonomie-Asthetik zu verstehen, die auf wichtige Momente von Kants

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 25

Asthetik einen immanenten Bezug nimmt. Indem Adorno die Grenzen der
Kunst als selbstreflexive bzw. selbstkritische Norm- und Formbildungs-
prozesse begreift, transformiert er die Errungenschaften der kantischen
Asthetik in den Zusammenhang der Kunst. Gleichzeitig verkniipft er diese
Selbstnormierungsprozesse der Kunst (mit und gegen Hegel) ganz plausi-
bel mit den historisch-gesellschaftlichen Strukturen. Obwohl Adorno die
Grenzen der Kunst auf diese Weise unmittelbar aus den Uberbordungsdi-
mensionen unserer gesellschaftlichen Praktiken und aus den geschichtlich-
reflexiven Momenten der Kunstpraktiken nachvollziehbar macht, verlieren
die (monadisch strukturierten) Kunstwerke in jedem Schritt ihren Bezug
zu denjenigen Praktiken, aus denen sie zuallererst hervorgehen. Um den
gesellschaftlichen Abstand, der vor allem bei Adornos Werkbegriff er-
sichtlich wird, zu verringern, wird im dritten Kapitel (3) Heideggers
Kunstwerkaufsatz eingefiihrt. Bei diesem Aufsatz, der aus einer praxisbe-
zogenen Perspektive interpretiert wird, fillt eine spezifische Grenzfigur
(der Riss) auf, die einzelne Kunstwerke mit den historischen und gesell-
schaftlichen Praktiken in eine dynamisch-prozessuale Relation versetzt. In
dieser Relation ldsst sich erkennen, wie die dargestellten Themen, die
verwendeten Materialien oder Handlungen und wie die den Menschen be-
reits bekannten und grundlegenden Relationen zu ihrer Welt in einer dau-
erhaften Streit-Form und in ihrer jeweiligen Singularitét in ihre Wahrheit
(d.h. in die Unverborgenheit) heraustreten. Auch wenn Heidegger auf die-
se Weise das zweite Kriterium der praxisbezogenen Asthetik im Zusam-
menhang der Kunst und der Kunstwerke in sehr starker Form erfiillen
wird, ist er noch zu kritisieren, dass sein Ansatz auf einer falschen oder
unbegriindeten Voraussetzung beruht: Heideggers Theorie gelangt zwar
nicht zu einem &dsthetischen Aullerhalb, aber setzt dieses — in Form eines
in sich geschlossenen Werkkonzepts — von vornherein voraus. Das hat zur
Folge, dass man die produktive (strittige) Relation zwischen Grenze und
Uberschreitung nur den Kunstwerken zuschreibt und sie von vielen ande-
ren Gegenstidnden und Praktiken absondert. Die Voraussetzung von oder
die Suche nach einem einheitlichen Werkkonzept, das immer von biniren
Oppositionen wie Werk/Nichtwerk oder Kunst/Nichtkunst gepréigt ist,
wird im vierten Kapitel (4) mit Derrida auf die traditionellen &sthetischen
Theorien erweitert. Denn die Logik der Gegensétze betrifft fiir Derrida
nicht allein Heideggers (und Adornos) Theorie, sondern stellt ein grundle-
gendes Grenz- bzw. Rahmenproblem des kunsttheoretischen Diskurses
dar. In dieser Hinsicht wird mit Derrida die vermeintliche Grenze zwi-
schen Kunstwerk und Nichtkunstwerk und Beiwerk (Parergon) kritisch

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26 | GRENZUBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST

iiberpriift. Mit drei verschiedenen Beispielen aus der Kunst wird gezeigt,
dass jene Grenze weder begrifflich noch sinnlich, weder diskursiv noch
thematisch festgestellt werden konnen. Stattdessen bestehen Kunstwerke
und Praktiken der Kunst — mit Derrida gesprochen — aus einer Reihe von
Uberschreitungen, die einerseits ihre zahlreichen Grenzen allererst sicht-
und merkbar machen, aber andererseits diese permanent verschieben. Der
Gedanke der Prozessualitét der Grenze ermoglicht schlieBlich, dass grenz-
iiberschreitende Kunstpraktiken oder -phdnomene nicht als Ausnahme-
oder Sonderfille, sondern als solche Praktiken verstanden werden, die bei
jeder einzelnen Kunstpraxis auf unterschiedliche Weise auftreten und bei
jedem Auftritt unzihlbare Grenzen sicht- und merkbar machen. Obwohl
diese Ergebnisse groBtenteils mit Derridas Uberlegungen zu erreichen
sind, wird aber am Ende (Reslimee) diskutiert, dass dies keineswegs von
Anfang an oder nicht allein mit ihm moglich gewesen wire. Stattdessen
sollen seine Schriften in die kunsttheoretischen Diskussionen so eingesetzt
werden, dass nicht nur die Defizite, sondern auch die Verdienste der tradi-
tionellen Kunsttheorien niher hervortreten.

Der dritte Teil der Studie (III) widmet sich einer vergleichsweise we-
niger behandelten, aber ebenso wichtigen Debatte: den Konvergenzen zwi-
schen den Kiinsten. Die leitende These lautet, dass die Ubergéinge, Bewe-
gungen sowie Kreuzungen zwischen den Kiinsten nicht beliebige Zusam-
menkommen oder Aufeinandertreffen der einzelnen Kiinste darstellen,
sondern sie — mit dem Hintergrund der Ausfithrungen zu den mehrdimen-
sionalen Relationen zwischen Grenze und Uberschreitung (vgl. 1.1.2) —
ebenfalls notwendige und konstitutive Momente der einzelnen Kiinste so-
wie der Kunstpraktiken sind. Methodisch wird im ersten Kapitel (1) wie-
der so vorgegangen, dass die bereits definierten oder wahrgenommenen
Grenzen der einzelnen Kiinste mit Blick auf den Diskurs der Einteilungen
zwischen ihnen einer Kritik unterzogen werden. Nach einer kurzen Prob-
lematisierung von verschiedenen Arten und Weisen der Einteilungen der
Kiinste (1.1) wird eine der am meisten rezipierten und einflussreichsten
Theorien, Lessings Klassifizierung der Kiinste, mit ihren geschichtlichen
Hintergriinden (wie Mimesis oder Paragone) kritisch rekonstruiert, so dass
man ein allgemeines Verstdndnis der Pluralitit und der Unterschiede der
Kiinste gewinnen kann (1.2). Bei dieser Rekonstruktion fallt aber nicht nur
Verdienste, sondern vor allem fragwiirdige Motive bzw. Konzepte auf, die
bis heute kaum etwas von ihrer Aktualitit verloren haben: der Gedanke
der Materialspezifitit der Kiinste und eine einheitlich konzipierte Gat-
tungslogik. Im nichsten Schritt wird zuerst die Aktualitéit der ersten Figur

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 27

(der Material- oder Medienspezifitdt der Kiinste) in den kunsttheoretischen
Debatten ab dem 20. Jahrhundert mit Hilfe von Noél Carrolls Schriften
gezeigt sowie problematisiert (1.3). Auch wenn Carroll mit seiner Alterna-
tive, d.h. mit der Kontra-Spezifititsthese, das Medienspezifitidt-Denken
mit einem praxisorientierten Ansatz plausibel widerlegt, wird am Ende
dieses Kapitels festgestellt, dass das zweite Motiv durch diese Widerle-
gung weniger iiberwunden wird, als vielmehr es selbst seinen Uberlegun-
gen zugrunde liegt. Im zweiten Kapitel (2) wird diskutiert, dass dieses
Einheitsmotiv nicht blo ein ideologisches, sondern vor allem ein kunst-
theoretisches Problem darstellt. Denkt man Gattungen (in impliziter oder
expliziter Weise) als einheitlich strukturierte Formen oder Bereiche, exis-
tieren immer Probleme in Bezug auf die Grenziiberschreitungen zwischen
ihnen. Die Voraussetzung einer einheitlichen Gattungslogik fiihrt dazu,
dass die Grenziiberschreitungen zwischen den Kiinsten gar nicht oder
recht unplausibel erklart werden. Exemplarisch sind hierfiir zunéchst die
Schriften von Goethe und Hegel, in denen die ,Vermischungen® der Kiins-
te normativ ausgeschlossen wurden. Dieses Problem ldsst sich anschlie-
end mit einem kritischen Blick auf Lopes’ Theorie der Kiinste auf den
aktuellen Kunstdiskurs beziehen und dann mit dem Beispielwerk Crepus-
culum noch stérker exponieren: Bereits beim Denken und Sprechen iiber
die vermischten Kunstwerke oder -praktiken wird die Existenz von unge-
mischten oder puren Kunstformen vorausgesetzt, was 6fters zur Folge hat,
dass zahlreiche kunstkonstitutive Dimensionen sowie immanente Bezie-
hungen zwischen den einzelnen Kiinsten auler Acht bleiben. Abschlie-
Bend werden noch mal Carrolls Uberlegungen thematisiert, um einerseits
seine praxisbezogene Pointe fiir solche Phdnomene positiv aufzunehmen,
aber andererseits auch seine Antwort, die wiederum auf der einheitlich
konzipierten Gattungslogik beruht, zu problematisieren. Im dritten Kapitel
(3) werden auf die Schriften von Adorno und Derrida rekurriert, um un-
verkiirzte und plausible Erkldrungen fiir Grenziiberschreitungen zwischen
den Kiinsten zu gewinnen. Mit Adorno werden als Erstes (3.1) verschie-
dene Konvergenzformen zwischen den Kiinsten dargelegt, die man insge-
samt als ein wichtiges Anzeichen fiir eine These der konstitutiven Plurali-
tdt der Kiinste denken kann. AnschlieBend wird Adornos Konvergenz-
modell mit verschiedenen Phanomenen in der Kunst kritisch in Verbin-
dung gebracht und dabei ihre geschichtliche Ausdifferenziertheit aufge-
zeigt. Obwohl Adornos Verstidndnis von Konvergenzen der Kiinste viel-
seitige Perspektiven auf die Ausdifferenziertheit der kiinstlerischen Phé-
nomene in der zeitgendssischen Kunst erdftnet, enthélt es zumindest zwei

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | GRENZUBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST

wichtige Probleme, die in der Auseinandersetzung mit Derrida (3.2) ndher
diskutiert werden. Das erste Problem lautet, dass Adorno die Uniiber-
setzbarkeit von einzelnen Kunstwerken bzw. -praktiken grundsétzlich als
eine Konsequenz von Gattungsdifferenzen ansieht und die Besonderheiten
der einzelnen Kunstpraktiken hauptsdchlich mit diesen Differenzen identi-
fiziert — was zur Folge hat, dass die Besonderheiten einzelner Kunstprak-
tiken in den allgemeinen Gattungen aufgehen. Derrida legt hingegen ein
alternatives Gattungskonzept nahe, durch das die Relation zwischen einer
einzelnen Kunstpraxis und der Gattung wieder als eine prozessuale Relati-
on auftritt. Er schreibt der einzelnen Praxis eine solche Dynamik zu, nach
der sie niemals einer Gattung zuzuordnen ist, sondern notwendigerweise
iiber die Gattungsgrenzen hinausgeht und bei diesem Hinausgehen diese
Grenzen einerseits verschiebt, aber andererseits neu sicht- und merkbar
macht. Das zweite Problem von Adornos Uberlegungen zu Grenziiber-
schreitungen zwischen den Kiinsten ist seine Unterscheidung zwischen
den immanenten und nicht-immanenten Konvergenzen. Hierfiir wird Der-
ridas Konzept der kontaminierten Gattungen aus einer praxisbezogenen
Perspektive (sowie mit Nancys Uberlegungen) so interpretiert, dass eine
jede Kunstpraxis von Grund auf eine singulér-plurale Praxis ist, ohne auf
eine Logik des Innen/Auflen oder des Immanenten/Nicht-Immanenten re-
duziert werden zu kdnnen. Adornos Unterscheidung hat nach dieser Inter-
pretation keine kunstkonstitutive Funktion. Jedoch bietet das, was er als
immanent denkt und mit Derridas Uberlegungen weiter als eine konstituti-
ve Pluralitit der Kiinste interpretiert wird, uns insgesamt ein unverkiirztes
und plausibles Verstdndnis von Grenziiberschreitungen zwischen den
Kiinsten.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

l. Grenzen und Uberschreitungen

https:/dol.org/10:14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34, https://www.Inilbra.com/de/agb - Opan Access - =) K=


https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11

4. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [{-]EEETEEE


https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,Grenziiberschreitungen® haben in jedem Wissensbereich und in jedem
historisch-kulturellen Kontext verschiedene Konnotationen. Denkt man
z.B. an die Grundpositionen der philosophischen Ethik, erkennt man be-
reits bei Aristoteles eine negativ-konnotierte Bewertung der Grenziiber-
schreitung im Sinne von L UbermaB* oder ,,Zuviel“ des Guten sowie des
Bésen.' In aktuelleren Theorien, z.B. in Levinas’ Ethik, wird sie als eine
asymmetrische Relation (d.h. Verletzlichkeit) zwischen einem Subjekt und
dem sich entriickenden Anderen gesehen.” Bezieht man sich auf einen
ganz anderen Bereich, z.B. auf die jiingeren Entwicklungen der Technik,
der Physik oder der Biologie, hat das Wort ,Grenziiberschreitung® als
Uberschreitung von Grenzen des Machbaren einen vergleichsweise posi-
tiven Sinn: Man kommt z.B. zu bahnbrechenden Erkenntnissen oder ent-
wickelt eine neue Technik, die zu dem jeweiligen Zeitpunkt nicht vorstell-
bar ist. Diese Liste der Bedeutungsvielfalt von Grenziiberschreitung lasst
sich beliebig erweitern. Im juristischen Bereich bezeichnet sie einen
rechtswidrigen Akt, in der Geographie einen Ubergang zwischen vordefi-
nierten Landstiicken, in der Politik die Uberschreitung einer ,roten Linie*
und in der Kunstgeschichte eine Reihe von kiinstlerischen Praktiken ab
dem Anfang des 20. Jahrhunderts, die eine Engfiihrung zwischen Kunst-
und Lebenspraxis anvisiert haben.

Trotz dieser vielfiltigen Gebrauchsweisen und Deutungen kann man
jedoch festhalten, dass jede dieser unterschiedlichen Arten von Grenz-
iiberschreitungen auf einer gemeinsamen Annahme beruht: Mit der
,Grenziiberschreitung® wird immer vorausgesetzt, dass eine Sache oder
der diskutierte Gegenstand bereits eine bestimmte Grenze hat, die dann
iiberschritten wird. Das heif}t, dass die Grenziiberschreitung immer die
Existenz einer Grenze voraussetzt bzw. postuliert. Welche Existenz die
Grenze hat, wird allerdings in meisten theoretischen Diskursen nicht klar
definiert. Daher ist es vor allem erforderlich, zuerst den Begrift der ,Gren-
ze® im allgemeinen Sinne zu kldren, damit die ,Grenziiberschreitungen® in
den verschiedenen Lebensbereichen sowie im Kontext der Kunst, um den
es in dieser Studie geht, ndher untersucht werden konnen. Unter dieser

1 Vgl Aristoteles, 1131b24-1132a6.
2 Vgl. Emmanuel Levinas, Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phdnomeno-

logie und Sozialphilosophie, Freiburg, Miinchen *1998.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

Perspektive wird es im Folgenden nicht um eine feste Lokalisierung dieses
Begriffs gehen, der fiir seine sprachlichen oder weiteren mdglichen Ver-
wendungen instrumentalisiert werden konnte. Stattdessen wird methodisch
das Ziel verfolgt, begriffliche Reichweite (oder Grenze) der Grenze im
Hinblick auf ihre diversen Verwendungen und in ihrem Bezug auf
menschliche Praktiken machen, so dass anschlieBend eine angemessene
bzw. philosophisch sinnvolle Auseinandersetzung mit den Grenziiber-
schreitungen der Kunst und der Kiinste moglich wird.

Der Versuch, ,Grenze* zu definieren oder sie allgemein-begrifflich zu be-
stimmen, bringt eine doppelte Schwierigkeit mit sich. Solange es sich — als
Erstes — bei einer Definition (lat. definitio aus de ,von‘ und finis ,Grenze®)
im einfachsten Sinne des Wortes um ein begriffliches Ab-Grenzen handelt
oder in Anlehnung an die auf Aristoteles zuriickzufiihrende Definitions-
regel (genus proximum et differentia specifica) darum, dass ein Inhalt mit
der ndchsten Gattung verbunden sowie sein spezifisches Merkmal von
dieser unterschieden wird,3 lasst sich dann etwa behaupten, dass wir es
hier mit einem paradoxen Begriff zu tun haben, dessen Klarung wiederum
durch sich selbst — durch eine Art von Grenzziehung — vollzogen werden
konnte. Dies erschwert die Beantwortung der Frage nach dem existenziel-
len und auch ontologischen Status der Grenze sehr grundlegend: Gibt es
z.B. die Grenze iliberhaupt oder gibt es sie gar nicht? Oder, wenn es sie
doch gibt, was ist sie dann? Ist die Grenze ein geometrisches, abstraktes
oder begriffliches Konstrukt? Oder eine sinnliche Barriere? Ist die Grenze
ein Ende, eine Linie, eine Norm, das Limit, die Regel, eine Schranke, die
Schwelle oder der Tod? Die Beantwortung von allen solchen Was-Ist-
Fragen ist letztlich von der gleichen Schwierigkeit betroffen. Durch sie
lasst sich keine Definition der Grenze gewinnen, die dem Spiel der Grenze
nicht verhaftet wire.

3 Vgl. Monika Schmitz-Emans, ,,Vom Archipel des reinen Verstandes zur Nordwest-
passage. Strategien der Grenzziehung, der Reflexion iiber Grenzen und des &stheti-
schen Spiels mit Grenzen®, Beate Burtscher-Bechter, Peter W. Haider u.a. (Hrsg.),
Grenzen und Entgrenzungen. Historische und kulturwissenschaftliche Uberlegun-
gen am Beispiel des Mittelmeerraums, Wiirzburg 2006, S. 19-47, hier S. 22f. Vgl.
auch Nobert Wokart, ,,Differenzierung im Begriff ,Grenze‘. Zur Vielfalt eines
scheinbar einfachen Begriffs®, Richard Faber, Barbara Naumann (Hrsg.), Literatur
der Grenze, Theorie der Grenze, Wiirzburg 1995, S. 275-289. Diese verbindende
und trennende Tiétigkeit beim Definieren wird auch spéter als eine der wesentlichen
Funktionen der Grenzen auftauchen. Vgl. L.1.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN | 33

Wenn die Grenze sich (dhnlich wie die Begriffe Sprache, Medium oder
Definition) einer unmittelbaren Definition verweigert, soll — als Zweites —
die Art und Weise ihrer Problematisierung ebenfalls in Frage gestellt wer-
den. Die Frage lautet, wie, wenn nicht rein ontologisch oder definitorisch,
man sonst die Frage nach der Grenze richtig stellen soll. Auf welche Wei-
se lisst sich also dieser komplexe Begriff auffassen? Die folgenden Uber-
legungen gehen davon aus, dass man durch andere Arten von Fragen und
durch Umwege tatsichlich ein angemessenes Verstindnis der Grenze und
dann deren Uberschreitung gewinnen kann. Hierfiir wird zuerst die Frage
nach dem Topos der Grenze gestellt: Wo liegt die Grenze? Worum geht es
an der Grenze? Wessen Grenze ist die Grenze? Zweitens werden be-
sonders die Funktionen und Leistungen der Grenze problematisiert. Was
tut also die Grenze, welche Funktion hat sie? Teilt sie etwas in zwei Teile
oder verbindet sie diese zwei Teile? Grenzt sie ein oder grenzt sie aus?
Verweist sie auf ein Pseudo-Unmégliches oder lidt sie zu einer Uber-
schreitung ein? Oder geht ihre Funktion immer dariiber hinaus? Drittens
wird in Verbindung mit dem zweiten Aspekt nach der Relationalitit der
Grenze gefragt: Welchen Bezug oder welche Relationen hat die Grenze zu
dem, was sie eingrenzt, und zu dem, was sie ausgrenzt? Handelt es sich
dabei um einen fiir ein- und ausgegrenzte Bereiche konstitutiven oder be-
liebigen und logisch positiven oder negativen Bezug?

Im Hintergrund dieser topologisch, funktional und relational angedeu-
teten Fragen wird sich also zuerst an einen Grenzbegriff im allgemeinen
Sinne angenihert, der dann im zweiten Kapitel dieses Teils — aus einer
praxisbezogenen Perspektive — ndher spezifiziert wird. Hierfiir wird ge-
schichtlich und systematisch auf einige wichtige Grenzkonzeptionen ein-
gegangen, ohne die oben genannten sprachlichen Schwierigkeiten aus dem
Auge zu verlieren. Eine detailliertere Darstellung der langen Begriffsge-
schichte der Grenze in ihren unterschiedlichsten Bedeutungskontexten er-
forderte in der Tat eine ganz andere Studie, die weit iiber das Forschungs-
thema dieser Studie hinausginge. Stattdessen werden in der folgenden
Darstellung verschiedene und bis heute in vielen Kontexten sehr breit dis-
kutierte Grenzverstidndnisse grob in zwei Gruppen — in dialektische und
differenztheoretische Grenzkonzeptionen — eingeteilt, um aus ihrer Entge-
gensetzung sowie Vermittlung etwas Produktives fiir die Debatte um die
Grenziiberschreitungen (in) der Kunst entwickeln zu kdnnen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11

4. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [{-]EEETEEE


https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Allgemein-begriffliches Verstandnis
von Grenze und Grenziiberschreitung

1.1 DIALEKTISCHE BESTIMMUNG DER GRENZE

Die erste Denktradition, bei der die Grenze — in verschiedenen Hinsichten
— als ein dialektischer Begriff auftaucht, l4sst sich bis auf die Philosophie
der Antike zuriickfiihren. Aus einer allgemein philosophiegeschichtlichen
Perspektive beginnt eine Frithform der Dialektik der Grenze mit der eleati-
schen Schule im Sinne einer Paradoxie von Begrenztem und Unbegrenz-
tem. Obwohl Parmenides, der Begriinder der eleatischen Philosophie, das
Seiende zeitlich und rdumlich fiir unbegrenzt hilt, bedient er sich in seinen
Fragmenten immer wieder dem Wort der ,Grenze* (péras), um das Seien-
de als ein Ganzes zu charakterisieren und von dem Nicht-Seienden zu
trennen.' Thm zufolge hat das Seiende zwar keine konkrete Grenze und
unterliegt keinen Verdnderungen, aber es hat wohl qualitative Grenzen
und Bestimmungen, durch die es sich von dem Nicht-Seienden unter-
scheidet. Mit der Verwendung des Begriffs ,Grenze‘ macht er zunéchst
sein bekanntes Argument iiber die logische Unmoglichkeit des Nicht-
Seienden geltend: Das, was nicht ist, konne man weder denken noch er-

1 Vgl. Parmenides, Fragment 28 B, 14, 26f. u. 30-32 (Diels/Kranz-Nummerierung,
im Folgenden gekiirzt als DK). Vgl. auch Christof Rapp, ,,Grenzen des Seins. Die
Diskussion um die Grenzen des Seienden in der Ontologie der vorsokratischen Phi-
losophen®, Wolfram Hogrebe/Joachim Bromand (Hrsg.), Grenzen und Grenziiber-
schreitungen. XIX. Deutscher Kongress fiir Philosophie, Bonn, 23-27. September
2002: Vortrdge und Kolloquien, Berlin 2004, S. 40-53, hier S. 41.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

kennen.” Die Unmoglichkeit des Nicht-Seienden weist also Parmenides
anhand eines spezifischen Grenzbegriffs nach, der sich ex negativo verste-
hen lisst. Die Grenze begrenzt demzufolge nicht das ,.kugelformige* Sei-
ende, sondern das Nicht-Seiende. Parmenides’ Schiiler Melissos fiihrt die-
se Gedanken fort indem er die Unbegrenztheit des Seienden durch eine
einfache Form der Dialektik zu begriinden versucht. Auch ihm zufolge
gibt es nur ein unverdnderliches Seiende. ,,Denn gébe es zwei, so kdnnen
sie nicht unbegrenzt sein, sondern wiirden eine Grenze gegeneinander bil-
den.“* Bei den Eleatikern wird weiterhin diskutiert, dass das philosophi-
sche Denken sich vor der Uberschreitung der Grenzen des Seienden schiit-
zen und das Seiende mit dem Nicht-Seienden nicht verwischen solle.” Von
daher stellt der Begriff der Grenze bei ihnen nicht nur eine ontologische
Kategorie dar, sondern hat auch eine normative Funktion fiir das mensch-
liche Denken.

Bekanntlich hat Platon in seiner Ideenlehre die von Parmenides aufge-
listeten Merkmale des Seienden, z.B. Unbegrenztheit, Unverénderlichkeit
und Nicht-Teilbarkeit neu charakterisiert und als wahre Eigenschaften der
,Ideen‘ bezeichnet. Der ewigen, unverdnderlichen und unbegrenzten Ide-
enwelt stellt Platon eine vergingliche, verdnderliche und minderwertige
Sinnenwelt gegeniiber. Das gute Leben ist in dieser Welt erst dann mog-
lich, wenn sich die Menschen durch den folgerichtigen Vernunftgebrauch
auf das Reich der vollkommenen Ideen beziehen. Im Rahmen dieser pla-
tonischen Einteilung in zwei Welten, die durch die menschliche Vernunft
wiederum miteinander verbunden werden konnen, lassen sich zwei ver-
schiedene Verwendungsweisen des Begriffs der Grenze erkennen. Erstens
verwendet Platon das Wort Grenze (péras) als einen dialektischen Metho-
denbegriff und bezeichnet sie — genauso wie die Philosophie selbst — als
ein ,,Geschenk der Gotter“. Durch eine folgerichtige und erfolgreiche
Anwendung des Grenzbegriffs werden Gattungen und Spezies in Unter-
gattungen dialektisch aufgeteilt.” Das dialektische Vorgehen und der rich-

Vgl. Parmenides, Fragment 28 B 2 u. 6-8 (DK).

Vgl. Parmenides, Fragment 28 B, 42-49 (DK).

Melissos, Fragment 30 B 5 (DK).

Rapp, ,,Grenzen des Seins. Die Diskussion um die Grenzen des Seienden in der On-

wm A~ WN

tologie der vorsokratischen Philosophen®, S. 46f.

Platon, Philebos, 16¢.

Vgl. Platon, Philebos, 16c—18e. Vgl. auch Dorothea Frede, ,,Grenze und Unbe-
grenztheit — Das gute Leben in Platons Philebos®, Wolfram Hogrebe/Joachim

~N

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTANDNIS | 37

tige Gebrauch der Grenze ermdglichen somit fiir Platon die Bestimmung
der Lebensbereiche oder auch der verschiedenen Disziplinen als solcher.

Zweitens geht das Konzept der Grenze bei Platon iiber die Funktion
der dialektischen Einteilungsfihigkeit hinaus und tritt selbst als eine von
vier Seinsklassen auf.® Platon teilt — durch die erwihnte dialektische Me-
thode — alles Seiende in das Unbegrenzte (1), die Grenze (2), eine Mi-
schung der ersten und zweiten Klasse (3) und die Ursache der Mischung,
d.h. die Vernunft (4), ein.’ Der Begriff ,Grenze® wird in diesem Zusam-
menhang von ihm nicht blof3 als eine ontologische Kategorie bestimmt.
Innerhalb dieser Klassen hat sie eher eine ethische Funktion, die sich fiir
die Realisierung eines guten Lebens als notwendig erweist. Wahrend die
erste Klasse, ,,das Unbegrenzte®, das auch fiir die eleatische Schule das
wesentliche Merkmal des Seienden war, eine unbestimmte Anzahl von
gegensdtzlichen Lebenszustinden wie Wirme/Kélte oder Lust/Schmerz
darstellt, wird die Grenze als die Seinsklasse gedacht, die solche unbe-
stimmten Zustidnde durch den richtigen Gebrauch der Vernunft harmoni-
sieren sollte. Die Grenze hat also die Funktion, dem Widerstreit der Ge-
gensitze, die aus der Klasse des Unbegrenzten hervortreten, ein Ende zu
bereiten.'® Sie bringt solche unbestimmten sowie widerstreitenden GroBen
und Zustdnde des Unbegrenzten in Ordnung, indem sie sie harmonisch
mischt und durch eine mathematische Proportionierung miteinander kom-
mensurabel macht.

Bevor man sich von der antiken Philosophie verabschiedet, lassen sich
(mindestens) zwei wichtige Aspekte hervorheben, die sich fiir weitere dia-
lektische Grenzkonzeptionen, die noch diskutiert werden, als konstitutiv
zeigen. Zum einen wird in der Antike der Begriff der Grenze in direktem
Zusammenhang mit ihrem Gegensatz, d.h. der Unbegrenztheit, themati-
siert. Wéhrend die Unbegrenztheit (des Seienden) dabei einen hoheren
Wabhrheitswert und -status erlangte, hatte die Grenze eher eine normative
Funktion fiir endliche Menschen. Zum Zwecke eines guten Lebens sollte
die menschliche Vernunft sie folgerichtig verwenden. Zum zweiten wird

Bromand (Hrsg.), Grenzen und Grenziiberschreitungen. XIX. Deutscher Kongress
fiir Philosophie, Bonn, 23-27. September 2002: Vortrige und Kolloquien, Berlin
2004, S. 62-75, hier S. 66f.

8 Vgl. Platon, Philebos, 23b—d.

9 Vgl Platon, Philebos, 23c—d.

10 Vgl. Frede, ,,Grenze und Unbegrenztheit — Das gute Leben in Platons Philebos®, S.
69.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

der Begriff der Grenze — wie besonders mit Platon deutlich wurde — zwei-
deutig aufgefasst. Im Rahmen der platonischen Dialektik wird sie nicht
nur als ein trennender, abgrenzender oder klassifizierender, sondern zu-
gleich als ein harmonisierender Begriff gedacht, der die Gegensétze und
Widerspriiche in eine Ordnung bringt, miteinander verbindet und verei-
nigt.

Die Gegeniiberstellung der Grenze mit dem Unbegrenzten sowie ihre
zweideutige — trennende und verbindende — Funktion werden auch nach
der Antike immer wieder neu behandelt und charakterisiert. Nicht allein
im Rahmen der mittelalterlichen Philosophie (im Kontext der metaphysi-
schen Gottesbeweise) oder in der Neuzeit (mit dem dualistischen Cartesi-
anismus), sondern besonders in und nach der Philosophie der Aufklarung
féllt abermals ein dhnlicher Begriff der Grenze auf. Kant und insbesondere
Hegel haben zwar ein vollig neues Verstdndnis der Dialektik entwickelt,
das sich sehr stark von der platonischen Dialektik entfernte. Aber auch bei
ihnen bleibt das gegensétzliche Verhéltnis fiir die Bestimmung der Gren-
ze, d.h. deren unmittelbarer Bezug auf das Unbegrenzte, das Unendliche
oder das Absolute, ausschlaggebend. Da die Philosophien von Kant und
Hegel heutige Diskussionen iiber und Verstdndnisse von Grenzen und
Grenziiberschreitungen immer noch sehr stark priagen und auch fiir die dif-
ferenztheoretischen Konzepte der Grenze, die im néchsten Kapitel behan-
delt werden, eine wichtige Rolle spielen, wird an dieser Stelle auf ihre je-
weiligen Grenzbegriffe ndher eingegangen.

Kants Transzendentalphilosophie, die sich vornehmlich darauf abzielt,
das sinnlich Erkennbare von dem Nicht-Erkennbaren zu unterscheiden und
damit die Grenze der sinnlichen Erkenntnis zu markieren, lésst sich als ei-
ne ,,Grenzwissenschaft® bezeichnen.'' Bereits im Vorwort der Kritik der
reinen Vernunft (1781) kiindigt Kant sein programmatisches Ziel als eine
Kritik ,,des Vernunftvermogens iiberhaupt, [...] mithin die Entscheidung

11 Volker Gerhardt, ,,Kolloquium 2. Transzendentalphilosophie als limitative Theorie.
Einleitung®, Wolfram Hogrebe, Joachim Bromand (Hrsg.), Grenzen und Grenz-
iiberschreitungen. XIX. Deutscher Kongress fiir Philosophie, Bonn, 23-27. Sep-
tember 2002: Vortrdge und Kolloquien, Berlin 2004, S. 7678, hier S. 76. Der Be-
griff ,,Grenzwissenschaft™ wird hierbei weder im Sinne einer Pseudo-Wissenschaft
noch als Kombination von zwei Wissensbereichen wie Biochemie und Geophysik
verwendet. Vielmehr wird er im Zusammenhang mit Kants kritischer Philosophie
als eine Methodologie des Einteilens (im Sinne des altgriechischen Wortes kpivewv

[krinein], [unter-]scheiden’, ,trennen‘) verstanden.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTANDNIS | 39

der Moglichkeit oder Unmoglichkeit einer Metaphysik iiberhaupt und die
Bestimmung sowohl der Quellen, als des Umfanges und der Grenzen der-
selben, alles aber aus Prinzipien® an.'* Kant zufolge werden die Grenze
und der Umfang des Erkennbaren nicht in den sinnlichen Gegensténden,
sondern durch eine Selbstkritik der Vernunft in unserer Erfahrungsart bzw.
-struktur bestimmt. Die fiir unsere Erfahrungen relevante Funktion des Er-
kenntnisvermdgens beruhe auf der transzendentalen Idealitdt unserer An-
schauungsformen und Verstandeskategorien. Das Adjektiv ,transzenden-
tal* spielt vor allem fiir den Kontext von Grenze und Uberschreitungen ei-
ne wichtige Rolle. Kant stellt dieses Wort den in der platonischen Traditi-
on oder in den religiosen Kontexten giiltigen Verwendungen des Wortes
,transzendent‘ entgegen.'> Wihrend zB. fiir Platon transzendente Ideen
eine liber die Sinnenwelt hinausliegende Wirklichkeit darstellen, sind
transzendentale Formen und Prinzipien fiir Kant Grundsétze des reinen
Verstandes, die jeder mdglichen Erfahrung a priori vorangehen. Die trans-
zendentalen Prinzipien sind demzufolge nicht Prinzipien, die jenseits der
Grenzen der sinnlichen Erkenntnis liegen, sondern Gesetze, die diese
Grenze markieren oder bestimmen und damit das Erkennbare von dem
blof3 Denkbaren (den Noumena) trennen.

Wenn hier von der Grenze der sinnlichen Erkenntnis gesprochen wird,
heifit dies nicht, dass fiir Kant empirische Wissenschaften in ihrer Ent-
wicklung ein Ende hétten. Das sinnlich Erkennbare (oder der Bereich der
moglichen Erkenntnis) stellt fiir ihn keine endliche Erkenntnis dar. Ohne
Zweifel schreitet die wissenschaftliche Erkenntnis fiir Kant immer weiter
fort und sie ist unbegrenzt: ,,Die Erweiterung der Einsichten in der Ma-
thematik, und die Moglichkeit immer neuer Erfindungen geht ins Unendli-
che [...]. Aber Schranken sind hier gleichwohl nicht zu verkennen, denn
Mathematik geht nur auf Erscheinungen, und was nicht ein Gegenstand
der sinnlichen Anschauung sein kann, als die Begriffe der Metaphysik und

12 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft (1781), Jens Timmermann (Hrsg.),
Hamburg 1998, A xii, im Folgenden zitiert als KrV B/A.

13 Vgl. Kant, KrV B 353f. Fiir den Unterschied zwischen transzendentalen und trans-
zendenten Ideen im Rahmen der Antinomien der Vernunft vgl. Kant, KrV B 593 f.
,»S0 lange wir mit unseren Vernunftbegriffen blo3 die Totalitit der Bedingungen in
der Sinnenwelt [...] zum Gegenstand haben: so sind unsere Ideen zwar transzen-
dental, aber doch kosmologisch. So bald wir aber das das Unbedingte [...] in dem-
jenigen setzen, was ganz auflerhalb der Sinnenwelt, mithin aufler aller méglichen

Erfahrung ist, so werden die Ideen transzendent.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

Moral, das liegt ganz auBerhalb ihrer Sphére, und dahin kann sie niemals
fiihren; sie bedarf aber derselben auch gar nicht.“'* Die Grenze der sinnli-
chen Erkenntnis bedeutet demzufolge vielmehr die Beschrinkung unserer
Erkenntnis auf die Sinnlichkeit. In einem empirischen Wissensbereich,
dessen Umfang von der rdumlich-zeitlichen Struktur der Anschauungs-
formen und der transzendentalen Idealitdt unserer Verstandesbegriffe ab-
héngt, konnen wir fiir Kant durch eine richtige Anwendung dieser Formen
bzw. durch deren Beschrinkung auf das empirisch Gegebene unendlich
viele neue Erkenntnisse gewinnen.

Der Vergleich bzw. der Unterschied zwischen den oben verwendeten
zwei Begriffen — der ,Grenze‘ und der ,Schranke® — wird von Kant in den
Prolegomena (1783) ndher erldutert. Die Vernunft, als das ganze Vermo-
gen des Denkens hat fiir Kant an sich keine Grenzen." Sie kann blof un-
endlich denken. Das Denken sei fiir sinnliche Erkenntnis zwar eine not-
wendige, aber keine hinreichende Bedingung.'® Wir kénnen eine sichere
Erkenntnis der sinnlichen Welt erst dann gewinnen, wenn wir unsere Ver-
nunft richtig orientieren. Diese Orientierung ist fiir Kant nichts anderes als
eine kritische Selbstorientierung der Vernunft, indem das unendliche Den-
ken durch sich selbst klar unterteilt wird. Vernunft hat also als Denkver-
mogen keine Grenze, aber sie setzt selbst eine Grenze, und noch kon-
kreter: Um der richtigen sinnlichen Erkenntnis willen muss sie sich selbst
eine Grenze setzen.'” Selbstbegrenzung der Vernunft im Bereich der em-
pirischen Erkenntnis geschieht dadurch, dass sie sich von dem Bereich des
blof3 Denkbaren (d.h. des Dinges an sich) distanziert und sich nur auf Er-

14 Immanuel Kant, Prolegomena zu einer jeden kiinfiigen Metaphysik, die als Wissen-
schaft wird auftreten kénnen (1783), Karl Vorlinder (Hrsg.), Hamburg "1993, A
167, im Folgenden zitiert als Prolegomena, A. Vgl. auch Paul Guyer, ,,Transzen-
dentaler Idealismus und die Grenzen der Erkenntnis“, Wolfram Hogrebe, Joachim
Bromand (Hrsg.), Grenzen und Grenziiberschreitungen. XIX. Deutscher Kongress
fiir Philosophie, Bonn, 23-27. September 2002: Vortrige und Kolloquien, Berlin
2004, S. 89-103, hier S. 100-103.

15 Vgl. Kant, Prolegomena, A 167.

16 Vgl. Herbert Schnidelbach, ,,Grenzen der Vernunft? Uber einen Topos kritischer
Philosophie, Wolfram Hogrebe, Joachim Bromand (Hrsg.), Grenzen und Grenz-
tiberschreitungen. XIX. Deutscher Kongress fiir Philosophie, Bonn, 23-27. Sep-
tember 2002: Vortrige und Kolloquien, Berlin 2004, S. 283-295, hier S. 283.

17 Vgl. Kant, Prolegomena, A 181. Vgl. auch Schnidelbach, ,,Grenzen der Ver-
nunft?, S. 293f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTANDNIS | 41

scheinungen desselben beschrdnkt. Das Ding an sich, das nicht zu dem
sinnlichen Erfahrungsfeld gehort, wird von Kant blof als Grund dieses
Feldes angenommen. Demzufolge kénnen nicht die Dinge der Welt, wie
sie sind, sondern nur ihre Erscheinungen, wie sie in Raum und Zeit vorge-
stellt werden, erkannt werden. Die Dinge an sich sind und bleiben die
Schranken unserer Erkenntnis, iiber die wir nur spekulieren kénnen. '®

Der Begriff der Schranke lésst sich in diesem Zusammenhang wie eine
Barriere des Dinges an sich, d.h. der intelligiblen Welt, verstehen, die dem
sinnlichen Erkenntnisvermdgen — dem menschlichen Verstand — vollig
unzuginglich bleibt. Jenseits dieser Schranke liegt fiir Kant ein Nichts o-
der ein leerer Raum, der aus bloBen Verneinungen besteht.'’ Die Schranke
trennt das Ding an sich von dem Feld der sinnlichen Erkenntnis negativ
und schlieBt jegliche Uberschreitungsmoglichkeit aus. Das Ding an sich
stellt letzten Endes die Schranke unserer Erkenntnis dar, deren Uberschrei-
tung prinzipiell nicht moglich ist. Versucht man das Ding an sich trotzdem
mit den transzendentalen Formen des Verstandes zu erkennen, dann wird
es nicht als ein Ding an sich, sondern notwendigerweise in ihrer Er-
scheinung erkannt.

Gegeniiber diesem negativen Charakter der Schranke sicht Kant ,,in al-
len Grenzen [...] etwas Positives“.?’ Die Grenze schlieBt nicht nur den
Raum ein, der innerhalb ihrer selbst liegt, sondern sie gehort auch zu dem
Raum, der jenseits ihrer selbst liegt.”' Die Grenze begrenzt also ein Er-
kenntnisfeld ,positiv‘, weil sie innerhalb desselben Grenziiberschreitungen
zuliisst. Uberdies hiingen die Grenzen und deren Uberschreitungen von
den Bestimmungen des Subjekts, d.h. von dessen reflexiven Praktiken ab.
Es geht ndmlich darum, auf welche Art und Weise es sein Erkenntnisver-
mogen im Hinblick auf die sinnlichen Phidnomene verwendet. Dagegen
sind die Schranken zunichst nicht die Bestimmungen unseres Vermogens.

18 ,,Spekulieren” wird hier weder im Sinne von Hegels spekulativer Logik noch des
spekulativen Realismus, sondern weiterhin im kantischen Sinne verwendet: ,,Eine
theoretische Erkenntnis ist spekulativ, wenn sie auf einen Gegenstand, oder solche
Begriffe von einem Gegenstande, geht, zu welchem man in keiner Erfahrung ge-
langen kann.“ Kant, KrV B 662. Hegel wird dagegen eben durch den Begriff der
Spekulation den Unterschied zwischen blol Denkbarem und wahr Erkennbarem
aufheben.

19 Vgl. Kant, Prolegomena, A 166f.

20 Kant, Prolegomena, A 170.

21 Vgl. Kant, Prolegomena, A 181.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

Vernunft kann — und um der Erkenntnis willen: muss — die Schranke er-
kennen und diese dann reflexiv als ihre eigene Grenze setzen.

Mit dieser minimalen Unterscheidung zwischen Schranke und Grenze
lasst sich das oben diskutierte Argument der Unbegrenztheit unserer Er-
kenntnis besser klaren: Sinnliche Erkenntnis hat zwar keine Grenzen, wohl
aber Schranken.”” Die sich richtig orientierende Vernunft erkennt die
Schranken — die Unzugénglichkeit — der intelligiblen Welt bzw. der No-
umena und beschrinkt sich auf den Bereich, der nur der Gegenstand der
sinnlichen Anschauung sein kann. Innerhalb der Schranke, die die Ver-
nunft erkennt und als ihre eigene Grenze setzt, sucht sie nach unendlichen
Kenntnissen. In einem empirischen Erkenntnisbereich wie Physik oder
Mathematik, wo eigene Grenzen erkannt werden, ist also fiir Kant unsere
Erkenntnis grenzenlos. Selbstbegrenzung der Vernunft in ihrem er-
kenntnistheoretischen Gebrauch ist ihm zufolge vor allem fiir sichere
Kenntnisse notwendig. Darum ldsst sich behaupten, dass Kant eben durch
die Beschrankung der Erkenntnisformen bzw. -begriffe auf die Sinnlich-
keit die prinzipielle Grenzenlosigkeit der Erkenntnis sichern wollte.*

Der grofite Kritiker der kantischen Unterscheidung zwischen den Be-
griffen ,Schranke und ,Grenze* ist bekanntlich G.W.F. Hegel. Bevor wir
auf seine Kritik eingehen, soll aber noch erwdhnt werden, welches Prob-
lem fiir Kant durch eine mogliche Uberschreitung der Grenze hervortritt.
Wenn die Vernunft ihre Grenzen iibersieht und ihre Erkenntnisbegriffe auf
den Bereich der Noumena anwendet, dann verzweifelt sie fiir Kant an sich
selbst. Wenn man sich der reinen Verstandesbegriffe ,,iiber die Grenzen
der Erfahrung hinaus“ ohne Beschrinkung bedient, so lduft man Gefahr,
»durch leere Verniinfteleien von den bloBen formalen Prinzipien des rei-
nen Verstandes einen materialen Gebrauch zu machen“* und iiber die
Gegenstinde, die uns sinnlich nicht gegeben werden konnen, zu urteilen.
,Der Skeptizismus ist uranfianglich aus der Metaphysik und ihrer poli-
zeilosen Dialektik entsprungen.“® Die Selbstverzweiflung der Vernunft
durch den falschen Gebrauch (oder ,Missbrauch®) derselben ist Kant zu-
folge ein Grund fiir ihre Verwicklung in Paralogismen, Antinomien und
(falsche) Ideale.

22 Vgl. Schnédelbach, ,,Grenzen der Vernunft?*, S. 288.
23 Vgl. Schnidelbach, ,,Grenzen der Vernunft?*, S. 293.
24 Kant, KrV B 449.

25 Kant, Prolegomena, A 164.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTANDNIS | 43

Hinsichtlich einer solchen Gefahr, die selbst der Natur der Vernunft
immanent entspringt, bestimmt Kant die Aufgabe der transzendentalen
Dialektik ,,als eine Kritik des Verstandes und der Vernunft [...], um den
falschen Schein ihrer grundlosen Anmaf3ungen aufzudecken und ihre An-
spriiche auf Erfindung und Erweiterung [...] zur bloBen Beurteilung und
Verwahrung des reinen Verstandes vor sophistischem Blendwerke herab-
zusetzen.“%® Das Wort »Dialektik® wird also in diesem Zusammenhang bei
Kant doppeldeutig verwendet. Erstens bezeichnet er sie als ,.einen logi-
schen Schein®, durch den die Vernunft sich in Widerspriiche bzw. Anti-
nomien verwickelt.”” Zweitens impliziert dieser Begriff im Rahmen der
transzendentalen Dialektik eine selbst-reflexive Tétigkeit der Vernunft, die
jene Scheinlogik aufdeckt und zugleich die Vernunft davor schiitzt, in
Trugschliisse zu geraten.®

Zusammenfassend lasst sich also festhalten, dass nach Kant Grenzen-
Setzen fiir die Erkenntnis konstitutiv ist. Zieht man keine Grenze, erkennt
man nichts. Erkenntnis ist immer eine bestimmte Erkenntnis, die wir nur
innerhalb der selbstbestimmten Grenzen erwerben konnen. Vernunft ohne
Grenze bleibt ein Vermdgen ohne Schutz und verwickelt sich in Antino-
mien. Durch die falsche Verwendung von Erkenntnisformen bzw. Kate-
gorien (zum Zwecke eines unbedingten Wissens) geht die Vernunft iiber
die Grenzen der moglichen Erkenntnis hinaus und gelangt zu Aussagen
bzw. Gedanken tiber die Welt, die weder bewiesen noch widerlegt werden
kénnen. Die Antinomien® gehen zwar aus der Natur der Vernunft selbst
hervor, aber konnen eben durch diese selbst beseitigt werden. Sie stellen
fiir Kant letztlich den iiber die Erfahrungsgrenzen hinausgehenden, d.h.

26 Kant, KrV B 87f.

27 Kant, KrV B 350.

28 Vgl. Kant, KrV B 354f.

29 Hier kann weder auf die jeweiligen Beweise noch auf die Aufldsung der Antino-
mien im Einzelnen eingegangen werden. Jedoch ist es wichtig, die erste Antinomie
zu erwéhnen, weil sie der hier diskutierten Dialektik der Grenze und des Unbe-
grenzten in gewisser Hinsicht sehr nahe kommt. Dabei handelt es sich um die Fra-
ge, ob die Welt einen Anfang und ein Ende (Grenze) oder keinen Anfang und kein
Ende habe (oder unbegrenzt sei). Fiir Kant macht man, wenn man hier Anfang und
Ende (d.h. Grenze) jeweils als eine mathematische Grofle denkt und diese auf die
Sinnlichkeit anwendet, wieder einen falschen Gebrauch der Vernunft: Denn das
Unendliche oder das Unbegrenzte ldsst sich in der Welt der raumzeitlichen Phéno-
mena nur vergeblich suchen. Vgl. Kant, KrV B 454f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

transzendenten Gebrauch der Vernunft dar, durch den diese sich jedoch
von dem Bereich des Erkennbaren verabschieden wiirde.

Wihrend nach Kant die Erkenntnis nur innerhalb der bestimmten —
und selbst-reflexiv gesetzten — Grenzen moglich ist, spielt Hegel zufolge
auch das von der Vernunft scheinbar Ausgegrenzte fiir die (wahre) Er-
kenntnis eine notwendige Rolle. Hegel zeigt dies vor allem dadurch, dass
er den Begriff der (transzendentalen) Dialektik stark — oder radikal — ver-
andert.”® Er ist sich zwar mit Kant dariiber einig, dass Antinomien der
Vernunft als die der Natur der Vernunft entspringenden Widerspriiche zu
denken sind.*' Jedoch stellen diese fiir ihn nur einen begrenzten Teil der
Widerspriiche der Welt dar. Antinomien lassen sich nach Hegel nicht blof3
auf vier Sitze bzw. Gegensitze reduzieren. Vielmehr befinden sie sich ,,in
allen Gegensténden aller Gattungen, in allen Vorstellungen, Begriffen und
Ideen.“** Mit anderen Worten: Der Widerspruch liegt fiir ihn nicht allein
in der Natur einer subjektiven (oder verzweifelten) Vernunft, sondern in
der Natur der Sache selbst und gehdrt notwendigerweise zu der logischen
Struktur der Wahrheit.

Hegel macht in diesem Zusammenhang einen grundlegenden Unter-
schied zwischen einer abstrakten und einer konkreten Unendlichkeit, wo-
bei jene auf Kants Diagnose der Antinomien der subjektiven Vernunft
verweist und diese deren objektive Gestalt bezeichnet, die erst durch ge-
schichtliche und intersubjektive Authebungsprozesse zu erkennen sei.
Kant habe nach Hegel die sich widersprechenden Gedankenbestimmungen
der Vernunft nur als deren abstrakt-unendliche Bestimmungen aufgezeigt,
ohne sie als der objektiven Wirklichkeit zugehorig geltend zu machen. So
habe Kant das Antinomienproblem blo subjektiviert und auch seine Lo-

30 Vgl. dazu Andreas Arndt, ,,Hegels Transformation der transzendentalen Dialektik*,
Mariano Alvarez-Gomez, Paredes Martin, Maria del Carmen (Hrsg.), La contro-
versia de Hegel con Kant. Il congreso internacional (13—16 de mayo de 2002), Sa-
lamanca 2004, S. 51-67.

31 Vgl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Werke 8. Enzyklopddie der philosophischen
Wissenschaften im Grundrisse. 1830. Teil 1. Die Wissenschaft der Logik: mit den
miindlichen Zusdtzen, Eva Moldenhauer, Karl Markus Michel (Hrsg.), Frankfurt
am Main °2003, S. 126.

32 Hegel, Werke 8, S. 127. Hervorhebung im Original.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTANDNIS | 45

sungsvorschlige blieben nur im Kreis einer subjektiven Vernunft.” Darum
seien die subjektiven Bestimmungen letzten Endes immer bloB endlich.**
Erst wenn diese abstrakt-endliche Bestimmungen der (reinen) subjektiven
Vernunft im breiten Rahmen, d.h. im Horizont des Unendlichen bzw. des
Absoluten aufgefasst werden, lassen sie fiir Hegel dialektisch iiber die ge-
schichtlich-intersubjektiven bis hin zu den konkret-unendlichen Formen
des Absoluten aufheben.

Diese allgemeinen Anmerkungen zu Hegels radikaler Umdeutung der
Dialektik haben bestimmte Implikationen hinsichtlich des Begriffs der
,Grenze‘. Zuerst einmal ist es wichtig festzustellen, dass fiir Hegel das
Wissen in keinem Sinne begrenzt sein kann. Es gilt und realisiert sich
stattdessen nur als absolutes Wissen. Zum Zwecke und im Kreise eines
solchen Wissens sollen alle gesetzten Grenzen bzw. endlich-subjektiven
Bestimmungen dialektisch-geschichtlich aufgehoben werden. Nicht He-
gels umstrittene Logik der Notwendigkeit als solche, sondern vielmehr die
Funktion der ,Authebung‘ in dieser Logik lasst sich an dieser Stelle her-
vorheben. Bekanntlich hat Hegel bei der Verwendung dieses Worts jedes
Mal dessen drei Bedeutungen — Negieren, Bewahren und Hochheben —
gleichzeitig im Auge. Aus dieser Perspektive ldsst sich bei Hegel die
Uberschreitung einer Grenze als deren Aufhebung verstehen, die einen di-
alektischen Prozess darstellt, wobei eine endlich-begrenzte Subjektivitét
bis zum absoluten Wissen schreitet. Anders ausgedriickt existieren end-
lich-subjektive Formen oder Grenzen nur, um — in allen drei Bedeutungen
— aufgehoben zu werden.* Dies ldsst sich besonders im Hinblick auf He-
gels kritische Auseinandersetzung mit der Unterscheidung zwischen dem
Erkennbaren und Denkbaren zeigen, die Kant mit einer Differenzierung
von ,Schranke* und der ,Grenze* begriinden wollte.*® Hegel zufolge ist die
Schranke des Ding an sich nur fiir uns — fiir ein bewusstes Wesen — eine
Schranke, die genauso wie die Grenze eine Dynamik der Uberschreitung

33 Vgl. Rainer Schifer, Die Dialektik und ihre besonderen Formen in Hegels Logik.
Entwicklungsgeschichtliche und systematische Untersuchungen, Hamburg 2001, S.
57.

34 Vgl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Werke 20. Vorlesungen iiber die Geschichte
der Philosophie, Eva Moldenhauer, Karl Markus Michel (Hrsg.), Frankfurt am
Main *1986 S. 403f.

35 Vgl. Sebastian Reus, Ungliickliches Bewusstsein. Denken ohne Dialektik bei Botho
Strauss, Wiirzburg 2006, S. 34.

36 Vgl. Schnidelbach, ,,Grenzen der Vernunft?*, S. 285.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

impliziert: ,Im Bewusstsein der Schranke der Endlichkeit liegt das
Dariiberhinaussein.” Fiir den bewussten Menschen ist die Schranke also
etwas, worliber er hinausgehen sol/l. Hingegen haben die Dinge der Welt
fiir sich keine Schranke, d.h., sie sind sich ihrer Schranke nicht bewusst:
,,Der Stein, das Metall ist nicht iiber seine Schranke hinaus, darum weil sie
fiir ihn nicht Schranke ist.“** Wihrend diese nach Hegel nicht angeregt
sein konnen, ihre Schranken zu iiberschreiten, ist die Schranke fiir uns nur
eine scheinbare Schranke, die aufzuheben und dadurch wiederum als eine
Grenze zu denken ist. Hegel bezeichnet diesen — und jeden — Authebungs-
prozess als einen Prozess des Sollens, weil Etwas (als ein Gegenstand des
Bewusstseins) an seiner Schranke bzw. seiner Grenze ,,sowohl ist als nicht
ist“, das heiBt einen Selbstwiderspruch hat:*

,,Betrachten wir nunmehr niher, was wir an der Grenze haben, so finden wir, wie die-
selbe einen Widerspruch in sich enthilt und sich somit dialektisch erweist. Die Grenze
macht ndmlich einerseits die Realitdt des Daseins aus, und andererseits ist sie dessen

- 40
Negation.

Der Widerspruch des Etwas, den Hegel an einer anderen Stelle als die der
Grenze desselben immanente ,,Unruhe**! bezeichnet, treibt es notwendi-
gerweise dazu, tiber sich selbst hinauszugehen. Im Rahmen dieses dialek-
tisch-notwendigen Prozesses lésst sich erkennen, dass das, was Kant fiir
die Grenze hielt, bei Hegel auch auf die Schranke angewandt wird.** Nach
Hegel werden Schranken immer zu Grenzen, indem sie in verschiedenen
Stufen des Denkens aufgehoben werden (sollen). Gegen Kants Verstind-
nis der Schranke schreibt Hegel in der Wissenschaft der Logik: ,,|E]s wird
behauptet, es konne iiber die Schranke nicht hinausgegangen werden. In
dieser Behauptung liegt die Bewuftlosigkeit, da darin selbst, daf} etwas

37 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Werke 16. Vorlesungen iiber die Philosophie der
Religion, Eva Moldenhauer, Karl Markus Michel (Hrsg.), Frankfurt am Main 1986,
S. 168. Vgl. auch Schnidelbach, ,,Grenzen der Vernunft?* S. 286.

38 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Werke 5. Wissenschaft der Logik, Eva Molden-
hauer, Karl Markus Michel (Hrsg.), Frankfurt am Main 1986, S. 145.

39 Hegel, Werke 5, S. 136.

40 Hegel, Werke 8, S. 197.

41 Hegel, Werke 8, S. 138.

42 Vgl. Schnidelbach, ,,Grenzen der Vernunft?*, S. 285.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTANDNIS | 47

als Schranke bestimmt ist, dariiber bereits hinausgegangen ist.“*> Kant ha-
be, so Hegel, mit seiner Bestimmung des Dinges an sich als die Schranke
unserer Erkenntnis {iber dieses bereits sehr viel gesagt. Die Schranke ist
uns erst im Hintergrund eines dialektischen Wissens iiber die Unbe-
schrinktheit verstandlich. ,,[E]ine Bestimmtheit, Grenze ist als Schranke
nur bestimmt im Gegensatz gegen sein Anderes iiberhaupt als gegen sein
Unbeschrinktes, das Andere einer Schranke ist eben das Hinaus tiber die-
selbe.“** Dadurch, dass Hegel die Schranke des Dinges an sich als eine
Art Grenze denkt, 16st er letztlich auch die Unterscheidung zwischen dem
blo Denkbaren und Erkennbaren auf, die Kant anhand der Begriffe der
Grenze und der Schranke sowie um der sicheren Erkenntnis willen postu-
liert hatte.

Hegels Uberwindung dieser Trennung soll allerdings nicht so gedacht
werden, dass er Kants Bestimmung der Grenze als ein reflexives Tun der
Vernunft vollig verneinte. Im Gegenteil ldsst sich wohl behaupten, dass er
die kantische ,Grenzwissenschaft® mit ihren eigenen Mitteln auf sich an-
wendet und sie in eine Wissenschaft des unbegrenzten bzw. des absoluten
Erkennens verwandelt. Auch Hegel geht hauptsidchlich von einem Kon-
zept der Grenze aus, das durch das Geistige oder das Bewusstsein reflexiv
gesetzt wird und nicht als ein blof &duBerlich Gegebenes zu denken ist.
Anders als Kant behauptet er aber, dass zugleich die andere Seite der
Grenze bzw. der (scheinbaren) Schranke, d.h. das Ding an sich, durch die
sogenannte spekulative Logik zu erkennen sei. Und zwar noch grundle-
gender: Fiir die wahre Erkenntnis ist Hegel zufolge nicht nur das Diesseits
der selbstbestimmten Grenze, sondern auch das Jenseits derselben ent-
scheidend und als eine negative Bestimmung immer schon im Spiel. So-
bald man der Erkenntnis eine Grenze setzt, hat man eben durch diese
Grenzsetzung das Pseudo-Unerkennbare oder das blo8 Denkbare schon
beriihrt und es sogar negativ bestimmt. Die Grenze hat also fiir Hegel
nicht die Funktion, das Erkennbare vom Denkbaren oder das Sein vom
Nicht-Sein véllig zu trennen, sondern das Negative des Daseins auf es
selbst zu beziehen. Als eine negative Figur stellt die Grenze eine der be-
treffenden Sache, dem Sein oder dem Wissensbereich interne Qualitdit dar.
In diesem Sinne unterscheidet Hegel zwischen quantitativen und qualitati-
ven Grenzen:

43 Hegel, Werke 5, S. 145.
44 Hegel, Werke 5, S. 145.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

,,Die Auffassung der Grenze als einer blof dulerlichen Bestimmung des Daseins hat ih-
ren Grund in der Verwechslung der quantitativen mit der qualitativen Grenze. [...] Be-
trachten wir z.B. ein Grundstiick, welches drei Morgen gro8 ist, so ist dies seine quanti-
tative Grenze. Weiter ist nun aber auch dieses Grundstiick eine Wiese und nicht Wald

. . . . . . 45
oder Teich, und dies ist seine qualitative Grenze.*

Das Konzept der qualitativen Grenze bedeutet also eine dem Dasein eige-
ne und negative Bestimmung und weist auf einen stdndigen und internen
Dialog mit der anderen Seite des Etwas oder des Seins, d.h. mit dessen
Negation, hin. Zwischen Etwas und seiner Grenze gibt es fiir Hegel nicht
bloB ein positives Verhéltnis; das heil3t, dass die Grenze von Wiese nicht
direkt im Wiesesein zu erkennen ist. Vielmehr steht dieses Etwas durch
die Grenze in einem negativen Verhéltnis mit einem Anderen (z.B. mit
Wald). Die Grenze ldsst sich von daher als eine Art Negation denken, die
fiir Etwas und Andere bestimmend ist und sich konstitutiv fiir die Identitét
vom Dasein erweist:

,,Die Negation ist im Dasein mit dem Sein noch unmittelbar identisch, und diese Nega-
tion ist das, was wir Grenze heilen. Etwas ist nur in seiner Grenze und durch seine
Grenze das, was es ist. Man darf somit die Grenze nicht als dem Dasein bloB duflerlich

betrachten, sondern dieselbe geht vielmehr durch das ganze Sein hindurch.«*S

Eine vollstaindige Rekonstruktion des Grenzbegriffs im Rahmen der hegel-
schen Dialektik erfordert zwar eine noch tiefgriindigere Untersuchung sei-
ner Philosophie.*” Jedoch lassen sich mit Blick auf die bisherigen Anmer-
kungen grob drei Merkmale der Grenze zusammenfassen, auf die im
néchsten Kapitel mit differenztheoretischen Ansdtzen kritisch rekurriert
wird: Als Erstes ist bei Hegel — dhnlich wie bei den anderen dialektisch-
orientierten Grenzkonzeptionen — das Spiel des Unbegrenzten fiir die Be-
stimmung der Grenze und der Uberschreitung unerheblich. Diese zwei
Begriffe werden im Hintergrund des dialektischen Verhiltnisses von Ge-
gensétzen wie Endlichkeit und Unendlichkeit oder Etwas und Anderes be-
handelt sowie auf das Unendliche und das Unbegrenzte bezogen. Grenzen

45 Hegel, Werke 8, S. 197.

46 Hegel, Werke 8, S. 197.

47 Fiir eine detaillierte Untersuchung iiber die Rolle des Grenzbegriffs in Hegels
Friihphilosophie vgl. Anne-Kristina Kwade, Grenze. Hegels , Grenz -Begriff 1804/5
als Keimzelle der Dialektik, Wiirzburg 2000.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTANDNIS | 49

und Uberschreitungen haben ihre Bestimmung immer im Zusammenhang
eines unendlich Dritten, d.h. des absolut Unbegrenzten. Sie bilden mit dem
Unbegrenzten (dem Unendlich-Negativen der Grenze) eine triadische
Struktur und koénnen jeweils nur aus dieser Struktur heraus verstanden
werden.

Als Zweites lésst sich erwdhnen, dass Hegel zufolge das Hinausgehen
iiber die Grenze — d.h. Grenziiberschreitung — fiir den Begriff der Grenze
eine Notwendigkeit darstellt und eben darum zwischen Grenze und Uber-
schreitung eine konstitutive Relation besteht. In diesem Sinne geht Hegel
iiber die vorhin diskutierten dialektischen Grenzverstdndnisse weit hinaus.
Beide Begriffe sind immanent miteinander verbunden, weil das Denken
iiber die Grenze im Horizont der Unbegrenztheit immer mit dem Denken
ihrer Uberschreitung zusammen zustande kommt. Grenzen existieren im
System des absoluten Wissens nur, weil sie {iberschritten werden kdnnen.
Eine uniiberschreitbare Grenze gibt es fiir Hegel nicht. Diese dialektisch-
konstitutive Relation zwischen Grenze und Uberschreitung wird von ihm
aber nicht als eine positive gedacht, sondern als eine widerspriichliche Be-
ziehung beschrieben, die es im ndchsten Kapitel (I.2) noch zu hinterfragen
gilt.

Drittens behauptet Hegel, dass die Grenze als eine negative Form nicht
bloB eine AuBerlichkeit der betreffenden Sache darstellt, sondern sie die-
ser vollig intern ist. Die qualitative Grenze, um die es ihm geht, betrifft
den gesamten Existenzbereich einer Sache. Die Grenze sei also nicht als
eine Randlinie zu denken, die Etwas geometrisch umschlie3t. Vielmehr
geht sie, wie oben zitiert, ,,durch das ganze Sein hindurch.“ Etwas in sei-
ner Grenze steht mit seinem Anderen in einem internen Verhéltnis. In die-
sem Sinne schreibt Hegel der Grenze eine Identifikationsfunktion zu: Die
Grenze von Etwas bestimmt dieses Etwas negativ. Inwiefern die Grenze
aber immer nur als eine negative Figur zu denken ist, wird ebenso im
néichsten Kapitel eingehend diskutiert.

Aus dem kurzen Exkurs zu den dialektischen Grenzkonzeptionen ldsst
sich allgemein schlieBen, dass der Begriff der Grenze von Platon, Kant
und Hegel im direkten Zusammenhang mit ihrer eigenen Negation, d.h.
mit dem ,Unbegrenzten‘, thematisiert wird. Trotz der erheblichen Unter-
schiede zwischen ihren Dialektik-Auffassungen gehen sie generell von ei-
nem triadischen Verhiltnis zwischen Grenze, Uberschreitung und Unbe-
grenztem aus. Die Diskussion iiber Grenze und Uberschreitungen bleibt
damit groBtenteils von dem Spiel des Unbegrenzten (d.h. des unendlich
Negativen der Grenze) abhingig.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

Gleichzeitig ldsst sich insbesondere bei Hegel, bei dem die Dialektik
ihren Hohepunkt erreicht hat, eine konstitutive Beziehung zwischen Gren-
ze und Uberschreitung feststellen. Frithere dialektischen Denktraditionen
(in der Antike) sowie spater Kants Philosophie haben zwar ebenfalls diese
Beziehung erkannt, die sie aber (sowohl im moralischen als auch im er-
kenntnistheoretischen Sinne) als negativ bewertet haben und die darum
durch das folgerichtige Denken beseitigt werden sollte. Dagegen war die-
ses logisch Negative fiir Hegel nur etwas, das im Rahmen einer dialektisch
strukturierten und teleologischen Fortschrittsgeschichte aufzuheben war.
Ungeachtet dieser und weiterer Unterschiede ldsst sich die konstitutive
Beziehung zwischen Grenze und Uberschreitung als einen wichtigen und
gut nachvollziehbaren Charakter der dialektisch-orientierten Theorien her-
vorheben.

Allerdings muss man das Spiel der ,Unbegrenztheit* und der ,Negati-
vitdt® in dieser konstitutiven Beziehung noch kritisch iiberpriifen bzw. ak-
tualisieren. Denn es dréngt sich die Frage auf, inwiefern das Konzept der
Unbegrenztheit aus heutiger Sicht noch eine Aktualitét besitzt. Ist die Vor-
stellung einer Unbegrenztheit oder des Absoluten heute — oder seit gerau-
mer Zeit — bei den Praktiken des modernen Subjekts in verschiedenen Be-
reichen des Lebens und des Wissens immer noch ausschlaggebend? Man
kann wohl — oder zumindest intuitiv — argumentieren, dass sich unsere
Welt- und Selbstvorstellungen von dem Gedanken eines unendlichen Le-
bens und einer iiber das Leben hinausgehenden Sakralitit immer weiter
entfernen. Dass eine Vorstellung des Jenseits der Grenze und deren Ab-
héngigkeit von Unbegrenztheit und vom Absoluten fiir das moderne Sub-
jekt weniger Sinn macht, heiflt selbstverstindlich nicht, dass diese in der
Politik, der Wirtschaft und der Gesellschaft in anderen Weisen und For-
men nicht hervortreten. Diese Intuition weiflt vielmehr darauf hin, dass die
Grenzen — prinzipiell — auch ohne einen iiber sie unendlich hinausgehen-
den Bereich des Unbegrenzten problematisiert bzw. thematisiert werden
konnen. Dementsprechend wird im Folgenden der Begriff der Grenze so
geklart, dass dabei kein Symptom des Absoluten bzw. des Unbegrenzten
auftaucht. Gleichzeitig wird auch die in den dialektischen Theorien als ne-
gativ postulierte Beziehung zwischen Grenze und Uberschreitung grund-
legend hinterfragt. Zwar kann man wohl annehmen, dass es eine Reihe
von Begriffen gibt, die man als negativ oder positiv einordnen kann. Ist
das Verhiltnis zwischen Grenze und Uberschreitung aber (nur) auf negati-
ve oder positive Weise zu bestimmen? Oder kann man zwischen ihnen

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTANDNIS | 51

noch von anderen Verhiltnissen reden, die weder positiv noch negativ,
aber doch fiir ihre Relation entscheidend sind?

1.2 DIFFERENZTHEORETISCHES VERSTANDNIS
DER GRENZE

,Differenzphilosophie‘, mit der man generell unprogrammatische Schrif-
ten einer Reihe franzosischer Autoren ab den 1960er Jahren bezeichnet,
lisst sich als ein alternatives Bild von Grenze und Uberschreitung anfiih-
ren.*® Wegen ihrer zeitlichen Nihe (im Vergleich zu den oben diskutierten
Philosophien) kann man sie zwar als eine aktuelle Strémung bezeichnen.
Jedoch liegen ihre historischen Wurzeln bereits in den Schriften von
Friedrich Nietzsche, Baruch de Spinoza und sogar Heraklit von Ephesus.
Anstatt diese philosophische Linie vollstindig zu rekonstruieren und wie-
der einen historischen Exkurs darzustellen, wird hier anhand von Michel
Foucaults und Jacques Derridas Schriften ein differenzphilosophisches
Konzept der Grenze entwickelt, das auch die Gedanken dieser genannten
historischen Vorldufer zum Teil enthélt. Es ist zwar nicht zu bestreiten,
dass Foucault und Derrida sich in ihren philosophischen Ansétzen, Heran-
gehensweisen oder auch thematischen Aspekten voneinander sehr unter-
scheiden. In den folgenden Abschnitten wird es aber weniger um solche
Unterschiede gehen als vielmehr darum, dass sie miteinander in ein pro-
duktives Gesprich gebracht werden, um aus diesem ein plausibles Ver-
stindnis der Grenze fiir die Praktiken der Grenze und Uberschreitungen
(in) der Kunst zu gewinnen.

Foucault setzt sich in seinem viel diskutierten Aufsatz Vorrede zur
Uberschreitung (1963) unmittelbar mit den Begriffen ,Grenze* und ,Uber-
schreitung‘ auseinander. Bevor man auf diesen Schliisseltext eingeht, ist
es erforderlich, einige Hintergriinde und Probleme seiner Philosophie An-
fang der 1960er Jahre zu erwédhnen. Hierfiir bietet Wahnsinn und Gesell-
schaft (1961) den Ausgangspunkt, wo er bereits bei der Rede von Grenzen
und Uberschreitungen ein sprachliches bzw. begriffliches Problem er-
kennt. In diesem Frithwerk charakterisiert Foucault die abendldndische
Vernunft in ihren verschiedenen historischen Formen anhand von einem

48 Fiir die Probleme der Bezeichnung ,,Differenzphilosophie” vgl. Heinz Kimmerle,
Jacques Derrida zur Einfiihrung, Hamburg 41997, S. 171.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

spezifischen Begriff der Grenze. Foucault zufolge verlduft das abendléndi-
sche Denken seit dem friihen Mittelalter in einem grundlegenden Motiv
der Ausgrenzung oder ,,Ablehnung®.* Diesbeziiglich schreibt er im Vor-
wort:

,»Auf welches Gebiet wiirden wir uns begeben, das weder die Geschichte der Erkenntnis
noch ganz einfach Geschichte ist, das weder von einer Wahrheitsteleologie noch von
einer rationalen Kausalreihe beherrscht wird? Zweifellos auf ein Gebiet, wo es eher um
die Grenzen als um die Wesenseinheit einer Kultur geht. [...] Man konnte eine Ge-
schichte der Grenzen schreiben — dieser obskuren Gesten, die, sobald sie ausgefiihrt,
notwendigerweise schon vergessen sind —, mit denen eine Kultur etwas zuriickweist,
was fiir sie auBBerhalb liegt; und wahrend ihrer ganzen Geschichte sagt diese geschaffe-
ne Leere, dieser freie Raum, durch den sie sich isoliert, ganz genau soviel iiber sie aus

wie iiber ihre Werte [...].“

Damit kiindigt Foucault sein philosophisches Interesse insgesamt in der
,,Geschichte der Grenzen an, auch wenn man von einem einheitlichen
Denken bzw. Werk von ihm nicht reden kann. In so einer Geschichte wer-
den die Grenzen nicht blol phanomenologisch beschrieben oder aufgelis-
tet. Vielmehr werden die den Akten der Grenzziehungen zugrunde liegen-
den historischen Strukturen aufgezeigt und die kulturabhéngige Differen-
zierung der Grenzen kritisch tiberpriift. In der abendléndischen Geschichte
der Vernunft und des Wahnsinns, die hier nur exemplarisch anzufiihren
ist, ldsst sich nach Foucault historisch-kulturelle Variabilitit der Grenze
zwischen beiden leicht erkennen. Der Wahnsinn wurde z.B. im klassi-
schen Zeitalter durch den Akt der Ausgrenzung oder AusschlieBung als
das Andere der Vernunft konstituiert.”’ Er wurde durch neue Grenzzie-
hungen, durch ,Institutionen, juristische und polizeiliche Mafinahmen,
wissenschaftliche Begriffe**” von der Gesellschaft ausgeschlossen und in
Gefangenschaft gebracht. Zwischen Wahnsinn und Vernunft entstand
letztendlich ein Exklusionsverhiltnis, indem die Vernunft ihren eigenen
Rest, d.h. den Wahn, geschichtlich ablehnte, von sich abgrenzte und zu-

49 Michel Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeit-
alter der Vernunft, Frankfurt am Main 1973, S. 11f. Im Folgenden wird zitiert als
WG.

50 Foucault, WG, S. 9.

51 Foucault, WG, S. 7-16.

52 Foucault, WG, S. 13.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTANDNIS | 53

dem sich selbst als verniinftig definierte. In allen seinen historischen For-
men existierte also der Wahnsinn nicht fiir sich, sondern nur fiir die Ver-
nunft. Dasjenige, was fiir die Vernunft aulerhalb liegt, oder das, was von
ihr als ,Wahnsinn‘ bezeichnet wird, gilt darum nach Foucault ebenso als
verniinftig. SchlieBlich ist er informativ fiir die Vernunft selbst, d.h. fiir
den sogenannten verniinftigen Innenbereich.”® Deswegen behauptet Fou-
cault, dass das gegensitzliche, ausschlieBende Verhiltnis zwischen beiden
geschichtlich bloB kontingent ist. Als ein kulturgeschichtliches Konstrukt
konnen sich der Wahnsinn und dessen Sinn in Zukunft sehr viel dndern.
Seine AuBerlichkeit kann sich véllig aufldsen und sogar — wie es im alten
Griechenland gewesen sei — in ein Inklusionsverhéltnis mit der Vernunft
geraten:

,Vielleicht wird man eines Tages nicht mehr so richtig wissen, was Wahnsinn hatte
sein konnen. [...] All das, was wir heute im Modus der Grenze oder der Fremdheit oder
des Unertraglichen erfahren, wird wieder auf die heitere Gelassenheit des Tatsidchlichen
getroffen sein. Und das, was fiir uns jetzt dieses AuBere [der Wahnsinn, T. A.] bezeich-

. . . .. 54
net, wird durchaus eines Tages uns bezeichnen konnen.*

An dieser Stelle lasst sich klar betonen, dass es bei dieser knappen Dar-
stellung von Foucaults Verstindnis des Wahnsinns nicht darum geht, ob er
in seinen Diagnosen und Prophezeiungen richtig lag. Vielmehr geht es
hier um die Grenzkonzeption, die Foucaults Uberlegungen zugrunde liegt
und auf die wir uns im néchsten Kapitel (I.2.2) aus einer sprachtheoreti-
schen Perspektive wieder beziechen werden. Bleibt man bei dem Akt der
AusschlieBung oder der Ablehnung als dem geschichtlichen Trennungs-
strich zwischen Vernunft und Wahnsinn, féllt dabei eine spezifische
Grenzfigur auf, die von Foucault spéter noch weiter bearbeitet sowie mo-
difiziert wird. Die Grenze, die urspriinglich zum Zwecke der Trennung
oder AusschlieBung des Wahnsinnigen von dem Verniinftigen gezogen
wurde, erweist sich zugleich als eine fiir beide Bereiche konstitutive
Schnittstelle: Vernunft und Wahnsinn sind in ihrem Ursprung ,,konfus
miteinander verwickelt [...] und flireinander und in Beziehung zueinander

53 Vgl. Foucault, WG, S. 13.

54 Michel Foucault, ,,Der Wahnsinn, Abwesenheit eines Werkes®, Daniel Defert,
Francois Ewald (Hrsg.), Schriften, Frankfurt am Main 2001, S. 539-550, hier S.
539f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

in dem Austausch existierend, der sie trennt.“>> Die Grenze tritt hier also

als eine Geste auf, deren Struktur ein reziprokes Verhéltnis zwischen Au-
Ben (dem Bereich des Wahnsinns) und Innen (dem Bereich der Vernunft)
ermoglicht sowie fiir die Existenz von beiden Seiten konstitutiv ist: ,,Die
Grenze als Mauer oder als Zaun, als Abtrennung, [...] konstituiert durch
ihr Gezogen-werden jenes Netz, das auch die einschlief3t, die nicht einge-
schlossen sind, die eigentlich auflen stehen und damit im Inneren jener
Seite, die die der Gesunden, der Normalen ist.“*

Ein solches Verstindnis der Grenze, das das (Quasi-)AuBlen-Liegende
und das Innere einander niher bringt oder sogar jenes diesem einordnet,
weist auf eine Funktion der Grenze, die bereits bei den dialektisch-
orientierten Theorien erwédhnt wurde: Grenze teilt nicht nur Etwas von ei-
nem Anderen, macht nicht nur sichtbar, dass es zwischen ihnen Unter-
schiede gibt, sondern verbindet zugleich diese geteilten Bereiche mitei-
nander. Zwischen Wahnsinn und Vernunft gibt es fiir Foucault auch eine
solche Schnittstelle, die diese nicht nur als Gegensétze voneinander trennt,
sondern konstitutiv miteinander verbindet. Gehen Foucaults Argumente
also — wenn auch gegen seine eigene Intention — nicht in die Falle einer
historischen Dialektik? In Wahnsinn und Gesellschaft scheint Foucaults
Konzept der Grenze tatsdchlich nicht weit entfernt von einem dialekti-
schen Verstindnis zu sein, dem er eigentlich stark widersprechen wollte.
Aber nicht nur diese scheinbar inkonsequente Haltung gegeniiber der Dia-
lektik, sondern mehr noch seine methodische Alternative ist von einer
Schwierigkeit betroffen. Wenn der Wahnsinn von der Vernunft kulturge-
schichtlich ausgegrenzt oder ausgeschlossen wurde/wird, mit welchem
Mittel soll man eine Geschichte dieses Ausgeschlossenen schreiben?
Wenn beide grundsitzlich ,,konfus miteinander verwickelt* sind und nur
fureinander existieren, wenn es zwischen beiden also in der Tat keine
konkrete, nur eine schwankende Grenze gibt, ist es dann moglich, die Ge-
schichte des Ersteren von dem Zweiten zu isolieren? Sollte eine Geschich-
te des Wahnsinns letztlich nichts anderes als die der Vernunft selbst sein?
Wie Jacques Derrida bemerkt, ist Foucault als Theoretiker oder Ge-
schichtsschreiber des Wahnsinns der rationalen Sprache und dem begriff-
lichen Instrumentarium der Vernunft verpflichtet, die den Wahnsinn bis-
her beherrscht, verschiittet, ihn ,,als Objekt konstituiert und als das Andere

55 Foucault, WG, S. 8.
56 Philipp Markus Schorkhuber, ,,Eingeschriebene Grenzen. Verwirklichung durch
Verschwinden®, In: Zeitschrift Tortuga 1 (2013), S. 12.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTANDNIS | 55

einer Sprache und eines historischen Sinns verbannt“ hat.”’ Foucault
schreibt, so Derrida, eine Geschichte des ,,Wahnsinns selbst™ letztendlich
wieder aus der Perspektive der Vernunft sowie ihrer rationalen Ordnung
und mit einer diskursiven Sprache. Derrida ist an dieser Stelle weniger mit
Foucaults Diagnosen, sondern mehr mit seinem methodischen Vorgehen
uneins.>® Obwohl Foucaults Thesen iiber die Geschichte des Wahnsinns
zum Teil sehr nachvollziehbar seien, blieben seine Problembeschreibung
und Losung fiir Derrida wieder der gleichen Vernunftgeschichte und der
Sprache verpflichtet.

Im Grunde genommen handelt es sich bei diesem Vorwurf um eine
Grenzproblematik, wessen sich auch Foucault selber bewusst ist.® Zwar
kann man aus den bisherigen Anmerkungen indirekt folgern, dass fiir
Foucault die Beziechung zwischen Vernunft und Unvernunft, Innen und
AuBen, Normalem und Wahnsinnigem usw. historisch variabel und kon-
tingent ist. Um diese These zu begriinden, braucht er aber einen Begriff
der Grenze, dessen Funktion darin besteht, flieBende Ubergiinge oder
Uberschreitungen zwischen den Bereichen der Vernunft und des Wahn-
sinns zu ermdglichen. Zugleich soll er sich auf eine nicht bloB rational-
diskursiv strukturierte Sprache beziehen, die fiir die Flexibilitdt der Gren-
ze bzw. der Grenziiberginge zwischen verschiedenen Lebensbereichen
kompatibel ist. Erst dann kann er weitere Geschichten der Grenzen schrei-
ben sowie diese angemessen problematisieren.

57 Jacques Derrida, ,,Cogito und Geschichte des Wahnsinns®, ders. (Hrsg.), Die
Schrift und die Differenz, Frankfurt am Main 1976, S. 53-101, S. 58. Vgl. auch Pet-
ra Neuenhaus-Luciano, Individualisierung und Transgression. Die Spur Batailles
im Werk Foucaults, Pfaffenweiler 1999, S. 137.

58 Hinsichtlich der These zur Geschichte des Wahnsinns kritisiert Derrida unter ande-
rem Foucaults Descartes-Lektiire. Seine Kritik kann jedoch hier nicht weiter ausge-
fiihrt werden. Vgl. Derrida, ,,Cogito und Geschichte des Wahnsinns®. S. 73ff. Fiir
eine ausfiihrliche Auseinandersetzung mit Derridas Kritik an Foucaults Wahnsinn
und Gesellschaft vgl. Roy Boyne, Foucault and Derrida. The other side of reason,
London, Boston 1990.

59 Vgl. ,.In diesem einfachen Problem des Ausdrucks verbarg sich und driickte sich
die besondere Schwierigkeit des Unternehmens aus. Es war vonnoten, eine Tren-
nung und eine Auseinandersetzung, die notwendig diesseits bleiben miissen, weil
jene Sprache nur jenseits ihrer selbst einen Sinn annimmt, auf die Hohe der Sprache

der Vernunft zu bringen.” Foucault, WG, S. 16.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

Der bereits erwihnte Aufsatz Vorrede zur Uberschreitung (1963), der
zweil Jahre nach Wahnsinn und Gesellschafi verdffentlicht wurde, kann
nun vor dem Hintergrund dieser Grenzproblematik (der Funktion und
Sprache der Grenze/Uberschreitung) gelesen werden. Foucault behauptet
in diesem Aufsatz, dass zwei Begriffe — Grenze und Uberschreitung — in
keinem Sinne voneinander getrennt gedacht werden konnen. Beide ,,ver-
danken einander die Dichte ihres Seins: eine Grenze, die nicht {iberschrit-
ten werden konnte, wire nicht existent; eine Uberschreitung, die keine
wirkliche Grenze iibertrite, wire nur eine Einbildung.“®® Die Verschrin-
kung der Grenze und der Uberschreitung lisst sich nach dieser Darstellung
sowohl im genealogischen als auch im ontologischen Sinne verstehen. Das
Entstehen und das Vergehen von Grenze und Uberschreitung sind immer
aufeinander angewiesen. Die Vorstellung, dass eine Grenze ganz und gar
nicht iiberschreitbar sei, ist also nicht moglich. Auch die Existenz der
Uberschreitung schopft nur aus dem Augenblick, an dem sie die Grenze
durchquert.®' Der Ort oder der Punkt, wo Grenze und Uberschreitung auf-
einandertreffen, und auflerhalb dessen sie nicht existieren, macht ihr gan-
zes und ,,bedrohliches* Austausch- und Spielfeld aus. Wenn eine die ande-
re vernichten wiirde, wiirde sie auch selbst verschwinden. Jedoch ist dieser
wechselseitige Prozess der Gefdhrdung oder Bedrohung nach Foucault fiir
ihre jeweilige und wahre Existenz notwendig:

,,.Die Uberschreitung treibt die Grenze bis an ihre duBerste Grenze; sie lisst sie iiber ih-
rem drohenden Verschwinden erwachen, [...] sie lésst sich ihre positive Wahrheit in ih-
rem Verlust spiiren. Doch wohin bricht die Uberschreitung in ihrer Gewaltsamkeit auf
[...]? Wo bricht sie ein und welcher Leere verdankt sie die freie Fiille ihres Seins, wenn
nicht gerade dem, was sie gewaltsam durchbricht, um es dann wieder zu verschlie-

Ben?+®

Im Hinblick auf diese Uberlegungen zum Einhergehen der Grenze und der
Uberschreitung kann man Foucault noch einmal den Vorwurf machen,
dass er weiter dialektisch argumentiert. Denn auch fiir die dialektische
Tradition und vor allem fiir Hegel war eine konstitutive Existenzbezie-

60 Michel Foucault, ,,Vorrede zur Uberschreitung®, Walter Seitter (Hrsg.), Von der
Subversion des Wissens, Frankfurt am Main 1996, S. 28-45 S. 32.

61 Vgl. Foucault, ,,Vorrede zur Uberschreitung“, S. 32, im Folgenden zitiert als vU.

62 Foucault, VU, S. 32.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTANDNIS | 57

hung zwischen der Grenze und der Uberschreitung grundlegend. Jedoch
ist Foucault zufolge bei der konstitutiven Beziehung zwischen beiden von
einer Negativitit oder einem Widerspruch keine Rede:

,,Uberschreitung verhilt sich [...] zur Grenze nicht wie das Schwarze zum WeiBen, das
Verbotene zum Erlaubten, das AuBere zum Inneren, das Ausgeschlossene zum ge-

schiitzten Heim. Sie ist in sie eingebohrt und kann nicht einfach abgeldst werden.“®

Foucault behauptet damit, dass es zwischen Grenze und Uberschreitung
statt eines gegenséitzlichen oder negativen Verhdltnisses eine spiralformi-
ge, einander einrollende Beziehung gibt. Er wirft der dialektischen Tradi-
tion vor, dass sie ,,an die Stelle der Infragestellung des Seins und der
Grenze das Spiel des Widerspruchs und der Totalitdt gesetzt™ habe.® Die
anti-dialektische Pointe in Foucaults Uberlegungen beruht also auf zwei
Merkmalen dieser Tradition — dem Widerspruch und der Totalitit —, der er
sich in weiteren Schritten seines Aufsatzes widersetzen mochte.

Die Logik des Widerspruchs im Sinne des Ein- und AusschlieBens
wurde von Foucault bereits im Rahmen seiner kulturhistorischen Analyse
iiber die Trennung von Wahnsinn und Vernunft diskutiert. Anders als die-
se dialektisch-widerspriichliche Rationalitit, die im abendlédndischen Den-
ken seit Platon verankert sei, mochte Foucault ,,Uberschreitung“ nicht als
einen negativen Begriff denken, der die Grenzen und Existenzen verneine:
,Nichts ist in der Uberschreitung negativ. Sie bejaht das begrenzte
Sein.“% Sie solle aber auch nicht vorschnell als ein bloB positiver Begriff
verstanden werden. Denn das, was durch die Uberschreitung bejaht oder
affirmiert wird, ist nichts anderes als die Grenze, d.h. ,,das Sein der Diffe-
renz*.°® An dieser Stelle weist Foucault auf Blanchots Prinzip der Bestrei-
tung (contestation) hin und beschreibt die Uberschreitung als eine ,,nicht-
positive Affirmation” der Grenze. Uberschreitung als Bestreitung ,,geht
bis zum leeren Inneren, wo das Sein seine Grenze erreicht und die Grenze
das Sein definiert. Dort in der iiberschrittenen Grenze hallt das JA der

63 Foucault, VU, S. 32.
64 Foucault, VU, S. 34.
65 Foucault, VU, S. 33.
66 Foucault, VU, S. 33. Hervorhebung T.A.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

Kontestation [Bestreitung, T.A.] wider.“®” Damit meint er, dass fiir die

Definition bzw. die Identifikation des Seins nicht nur die Grenze, sondern
auch deren Uberschreitung ausschlaggebend ist, eben weil die Uberschrei-
tung in die Grenze ,.eingebohrt* ist und diese ihre Uberschreitung bereits
in sich tragt.

Foucaults Interpretation von Blanchots Konzept der Bestreitung als ei-
ne ,nicht-positive Affirmation® spielt auch in Derridas Schriften eine
wichtige Rolle.®® Da Foucault das Bestreitungsprinzip der Grenze nicht
geniigend weiterfiihrt, kann man von diesem gemeinsamen Punkt heraus
auf Derridas Uberlegungen zur Grenze und zur Uberschreitung eingehen.
Dieser wiirde Foucault darin zustimmen, dass ,Grenze‘ und ,Uberschrei-
tung® begrifflich immer einhergehen und ihre Relation weder positiv noch
negativ, sondern auf eine andere Weise (z.B. kontestativ, spiralformig,
dialogisch, figurativ oder — im Rahmen seiner Philosophie der différance,
auf die wir gleich kommen werden — als Verschiebungs- bzw. Entzugs-
prozess) verstanden werden soll. Grundsétzlich 14sst sich behaupten, dass
der Unterschied zwischen Derridas und Foucaults Denken tiber die Grenze
und die Uberschreitung weniger in ihren jeweiligen Schliissen oder Er-
gebnissen, sondern eher in der Art und Weise von deren Problematisie-
rung und in ihrer verschiedenen (schreib-)praxeologischen Herangehens-
weise besteht, was aber fiir Derrida keineswegs sekunddren Wert haben.
Derridas Philosophie unternimmt im Allgemeinen den Versuch, die
schwankende Beziehungsstruktur zwischen der Grenze und der Uber-
schreitung als solche in die Denk- und Schreibpraxis selbst mit einzube-
ziehen, anstatt von ihnen nur als Gegenstinde der Reflexion zu sprechen.®
Wihrend Foucault iiber ein AuBen oder die Uberschreitung aus der Per-
spektive eines /nnen, aus einer logisch-rationalen Sprache heraus spricht —
ein Problem, das er bereits in Wahnsinn und Gesellschaft selber formuliert

67 Foucault, VU, S. 33. Das Bestreitungsprinzip wird mit Heideggers Kunstwerk-
aufsatz noch mal diskutiert, vgl. (IL.3).

68 Vgl. Jacques Derrida, ,,Von der beschrinkten zur allgemeinen Okonomie. Ein
Riickhaltloser Hegelianismus*, ders. (Hrsg.), Die Schrift und die Differenz, Frank-
furt am Main 1976, S. 380-421, hier S. 392. Vgl. auch Jacques Derrida, ,,Die Dif-
férance®, Peter Engelmann, Gerhard Ahrens (Hrsg.), Randgdnge der Philosophie,
Wien 1988, S. 31-56, hier S. 56.

69 Dies tut Derrida — Gehring zufolge — insbesondere in seinen Schriften nach der
Grammatologie. Petra Gehring, Innen des Auffen — Auflen des Innen. Foucault,
Derrida, Lyotard, Miinchen 1994, S. 108.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTANDNIS | 59

hatte —, zeigt Derrida auf, wie verdichtig so eine ,urspriingliche‘ Trennung
zwischen Innen und AuBen ist. Derridas Alternative lautet: Anstatt sich zu
bemiihen, aus dem inneren Zirkel der sprachlichen Rationalitit durch eine
neue Sprache herauszutreten, soll man eben mit der gleichen Sprache, mit
den gleichen Instrumentarien, Mitteln und Praktiken anders denken und
anders schreiben.”® Bereits in unseren Praktiken und in den Strukturen der
Sprache liegen zahlreiche Uberschreitungsmomente sowie -dimensionen,
die Derrida interessieren werden. Zu diesem Zweck thematisiert er — ganz
gezielt — in fast allen seinen Schriften immer die Randerscheinungen der
Sprache z.B. Anfithrungszeichen, Fufinoten, Titel, Epigraphen usw., die
man gewohnlich fiir sekundir oder parasitér hielte. Eben diese ofters als
unwichtig, sekundédr oder ,parergonal® gedachten Momente der Sprache
sowie der menschlichen Praktiken bilden fiir Derridas Denken die wich-
tigsten theoretischen Zugidnge zu den &sthetischen ,Grenziiberschreitun-
gen‘ ein (vgl. I1.4).

Derridas Uberlegungen zu Grenze und Uberschreitung, die im Folgen-
den ndher angefiihrt werden, lassen sich unmittelbar auf Foucaults Gedan-
ken beziehen und diesen im bestimmten Sinne noch erweitern. Derrida
behauptet, dass jeder Diskurs — sei es iiber den ,,Tod* oder iiber die ,,De-
mokratie®, sei es iiber die ,, Kunst“ oder iiber die ,,Philosophie — eine
,,Rhetorik der Grenze* erfordert.”’ Mit Blick auf seine zahlreichen Schrif-
ten, die sich in verschiedensten thematischen Zusammenhidngen immer
wieder mit einer solchen Rhetorik auseinandersetzen, lisst sich ein grund-
sdtzliches Motiv erkennen, das mit dem foucaultschen Projekt der ,.Ge-

70 Hier ,,muss ,urspriinglich® als ausgestrichen verstanden werden, widrigenfalls leite-
te man den Aufschub [différance] aus einem vollen Ursprung ab. Die Ursprungslo-
sigkeit ist es, die urspriinglich ist.“ Jacques Derrida, ,,Freud und der Schauplatz der
Schrift, ders. (Hrsg.), Die Schrifi und die Differenz, Frankfurt am Main 1976,
S. 302-350, hier S. 312. Vgl. auch Jacques Derrida, ,,Tympanon®, Peter Engel-
mann, Gerhard Ahrens (Hrsg.), Randginge der Philosophie, Wien 1988, S. 25.

71 Jacques Derrida, Aporien. Sterben — auf die , Grenzen der Wahrheit* gefasst sein,
Miinchen 1998, S. 16. In den Aporien wird eine Grenzrhetorik im Hinblick auf den
Tod behandelt. Fiir eine solche Rhetorik in Ansehung der Philosophie vgl. auch
Jacques Derrida, ,,Tympanon®, S. 13-29. Fiir eine andere Grenzrhetorik hinsicht-
lich der ,,Demokratie und der Europa-Politik: Jacques Derrida, Das andere Kap.
Die vertagte Demokratie. Zwei Essays zu Europa, Frankfurt am Main 1992. Zu den
Grenzen (Parerga) der Kunstwerke und Kunst, die im nédchsten Teil diskutiert wer-
den, vgl. I1.4.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

schichte der Grenze“ vereinbart werden kann. Derridas philosophisches
Interesse besteht in dhnlicher Weise darin, ,,am Begriff der Grenze und an
der Grenze des Begriffs zu arbeiten.“”* Eine Philosophie des ,,An-der-
Grenze-Seins* heil3t fiir ihn nicht bloB Grenzen der Philosophie (oder ei-
nes jeden Diskurses) aufzufassen oder begrifflich zu bestimmen, weil man
eben dadurch — auch im hegelschen Sinne — bereits iiber sie hinausginge.”
Hat man also die Grenze der Philosophie bestimmt oder definiert, ist man
nicht mehr an der Grenze, sondern ziber die Grenze hinaus. Darum sei es
unmoglich, eine begriffliche ,Herrschaft iiber die Grenze“’* fiir sich zu
beanspruchen. Stattdessen mochte Derrida sein Denken ausschlieflich auf
die Randzone bzw. -génge ausrichten, wo die Grenzen sich stets entzie-
hen, kontinuierlich tiberschritten und neu gesetzt sowie definiert werden.
Den unaufhérlichen Entzugs- und Uberschreitungsprozessen der Gren-
ze kann man sich nach Derrida ,,[m]ittels einer /imitrophen Gewaltsam-
keit* anndhern.” Limitrophie, die sich etymologisch aus den Wortern /i-
mes (lat. Grenze) und trophe (griech. erndhren, subsistieren) zusammen-
setzt, weist auf die transgressiven Zonen hin, die die Philosophie (als die
oder eine Philosophie) stets in Gefahr bringen und es zugleich eben er-
moglichen, dass sie weiterlebt. Durch die limitrophe Gewaltsamkeit oder
dadurch, dass man sich ,,iiber die Randzone hermach[t]*, kann ,,die Philo-
sophie nicht mehr die Gewissheit verschaffen [...], dass sie ihr Trommel-
fell [ihre Grenze, T. A.] immer erhalten (maintenu) hat.“’® Das Wort ,,Li-
mitrophie* im Sinne von Grenz-Erndhrung wird von Derrida spéter in The

72 Derrida, ,,Tympanon®, S. 19. Vgl. auch Jacques Derrida, Positionen. Gespriche mit
Henri Ronse, Julia Kristeva, Jean-Louis Houdebine, Guy Scarpetta, Graz, Wien
1986. ,,Ich versuche mich, an der Grenze des philosophischen Diskurses aufzuhal-
ten.” Ebd. S. 37. Jedoch ldsst sich von Beginn an festhalten, dass Derrida an einem
einheitlichen Begriff der Grenze gar nicht interessiert ist. Grenze als abstrakter Be-
griff hat fiir ihn keinen besonderen Status und ist blo3 einer von vielen Begriffen
der traditionellen Metaphysik, die er mit deren eigenen Mitteln einer grundlegen-
den Befragung unterzieht. Obwohl er sich in fast jeder seiner Schriften mit dem
Thema ,,Grenze™ auseinandersetzt, geht es dabei gar nicht um eine einzelne Funkti-
on oder Definition der Grenze. Vielmehr interessiert er sich fiir Kreuzungen, Prak-
tiken, Ubergiinge, Konflikte usw. an verschiedenen Grenzzonen.

73 Vgl. Derrida, ,,Tympanon®, S. 13.

74 Derrida, ,,Tympanon*, S. 13.

75 Derrida, ,,Tympanon*, S. 25.

76 Derrida, ,,Tympanon®, S. 25. Hervorhebung im Original.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTANDNIS | 61

Animal That Therefore I Am [L’animal que donc je suis] wie folgt be-
schrieben:

,,Limitrophy is [...] my subject. Not just because it will concern what sprouts or grows
at the limit, around the limit, by maintaining the limit, but also what feeds the limit,
generates it, raises it, and complicates it. Everything I’ll say will consist, certainly not
in effacing the limit, but in multiplying its figures, in complicating, thickening, deline-

arizing, folding, and dividing the line precisely by making it increase and multiply.*”’

Limitrophie bezieht sich somit auf zwei untrennbare Momente der Grenze.
Erstens bezeichnet Derrida mit diesem Begriff eine Art von Grenzoffnung
bzw. -dehnung. Ist die Philosophie (oder ein Diskurs) ,,an der Grenze®,
dann wird diese nicht blof3 vernichtet oder iiberwunden, sondern immer
mehr gedffnet und ausgedehnt. Der Aufenthalt an der Grenze heil3it fiir
Derrida also, dass diese erndhrt, multipliziert oder kompliziert wird. Zwei-
tens macht Derrida mit Limitrophie geltend, dass die Uberschreitung eine
der Grenze inhdrente Arbeit ist. Sie ist nicht als Einsatz von etwas Frem-
dem, auBlerhalb Liegendem in die Grenze zu denken, sondern — &hnlich
wie bei Foucault — sie geht nur mit der Grenze einher und ihr Schreiten
betrifft die Zone der Grenze als Ganze.”

An den Rand- bzw. Grenzzonen, von denen Derrida spricht, geht es al-
lerdings nicht blol um lineare Bewegungen vom Innen- zum Auflenbe-
reich oder umgekehrt. Die Schritte oder die Génge an den Grenzzonen
tangieren den gesamten Bereich des Seins. ,[D]urch die Vorginge auf
beiden Seiten der Grenze verindert sich der innere Bereich.“” Es handelt
sich bei den Akten an den Grenzzonen also um solche Verdichtungen,
Offnungen oder Erndhrungen, die sich durch das ganze Sein hindurch er-

77 Jacques Derrida, The animal that therefore I am, Marie-Louise Mallet (Hrsg.), New
York 2008, S. 29.

78 1In einem anderen Kontext hinsichtlich der Grenze und der Uberschreitung spielt
Derrida mit der Mehrdeutigkeit des Worts pas, das sowohl den ,,Schritt* als auch
den Verneinungspartikel (ne) pas, ,,nicht”, bezeichnet. Derrida, Aporien, S. 21. Vgl.
auch: ,,Das Uberschreiten einer Grenze kiindigt sich immer entsprechend der Be-
wegung eines gewissen Schritts an — und des Schritts, der eine Linie iiberschreitet
[...].“Ebd., S.27.

79 Derrida, Positionen, S. 47.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

strecken, wobei selbst der Gegensatz von Drinnen und Drauflen stets in
Frage gestellt wird.*

Die Arbeit (an) der Grenze als Uberschreitung® impliziert also im
Denken Derridas keine bloB statisch-ontologische Beziehung zwischen
diesen beiden, sondern eher ihre wechselseitigen Kreuzungen, die die ge-
samte (bewegliche) Struktur des Seins betreffen. Die Verdichtung der
Grenze durch ihre Uberschreitung wird von ihm als eine dynamische Rela-
tion weiter spezifiziert: Jeder ,iibertretende Schritt” macht ,,uns die Ab-
grenzung fassbar“.*> Wird eine Grenze iiberschritten, wird dieses Uber-
schrittene dann nicht blo geldscht oder vernichtet, sondern dichter gezo-
gen und deutlicher erkannt. Zugleich ist die Uberschreitung selbst — als ein
Vollzug — von der Dichte der Grenze abhingig, die sie erndhrt und dichter
zieht. ,,Die Ubertretung setzt voraus, dass die Grenze wirksam sei.«® Die
Wirksamkeit der Grenze weist jedoch weniger auf eine physikalische
GroBe hin. Wechselseitige Abhiingigkeit von Grenze und Uberschreitung
lasst sich also nicht so verstehen, dass es zwei verschiedene Entitéten gé-
be, die sich sinnlich oder physisch beeinflussen. Vielmehr wird diese Be-
ziehung als eine die Differenzen erzeugende und verstirkende Qualitét
konzipiert, die eine Existenz, ein Sein oder einen Diskurs als Ganze per-
manent in Bewegung setzt.

Uberschreitung der Grenze als Verdichtung, Erndhrung oder Ausdeh-
nung derselben wird in diesem Sinne von Derrida — dhnlich wie bei
Foucaults Konzept der Bestreitung — weder positiv noch negativ gedacht,
sondern als eine Weise der permanenten Erzeugung von Differenzen cha-
rakterisiert. Liest man die bisher angefiihrten Uberlegungen im Hinter-
grund seiner Philosophie der différance, lasst sich diese konstitutive Be-
ziehung zwischen Grenze und Uberschreitung noch stirker formulieren.
Sein Neologismus différance, der ,,weder ein Wort noch ein Begriff“84 seli,

80 Vgl. Derrida, Positionen, S. 47.

81 Fiir diese doppelte Beziehung zwischen der Grenze und der Uberschreitung bei
Derrida vgl. auch Maria Margaroni, ,,Margin®, Victor E. Taylor, Charles E. Winqu-
ist (Hrsg.), Encyclopedia of postmodernism, London, New York 2002. S. 237-238,
hier S. 237.

82 Derrida, Positionen, S. 47.

83 Derrida, Positionen, S. 47. Waldenfels iibersetzt diese Stelle anders: ,,Die Uber-
schreitung impliziert, dass die Grenze immerzu am Werk ist.“ Bernhard Walden-
fels, Der Stachel des Fremden, Frankfurt am Main 1990, S. 39.

84 Derrida, ,,Die Différance®, S. 35.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTANDNIS | 63

bezieht sich auf zwei Bedeutungen des franzosischen Wortes différer: Dif-
ferenzieren und Verschieben/Aufschieben.® Sie ist eine Bewegung in der
Sprache, die sowohl die Differenz voraussetzt als auch diese produziert.
Mit der Anspielung auf diesen doppelten Bedeutungsmoment wird die dif-
férance nach Derrida weder definiert noch als eine Art des festen Ur-
sprungs der Sprache bzw. des Denkens konzipiert. Stattdessen bezeichnet
diese Figur unaufhdrliche Prozesse der Differenzierung und der Verschie-
bung, denen auch sie selbst unterworfen ist. In der Figur der différance
spielt sich also immer eine ,,Verzeitigungsbewegung® ab, die jede Gegen-
wart ent-prisentiert.*® Der Sinn einer Sache (z.B. eines Satzes, eines Bu-
ches, eines Lebens oder einer Uberlieferung®) ist demzufolge nicht in ei-
nem geschlossenen Zeichensystem zu lokalisieren oder aus diesem einzu-
holen, sondern er wird ,,stets antizipiert oder nachtriglich wiederherge-
stellt«.®®

Derridas Konzept der Grenze ldsst sich von der Figur der différance
nicht trennen, die im néchsten Kapitel ndher diskutiert wird (vgl. 1.2.2). Im
Hinblick auf sein différance-Denken lasst sich an dieser Stelle nur hervor-
heben, dass die Beziehung zwischen Grenze und Uberschreitung ,,inner-
halb des Spiels der Differenzen“*’ sowie in den permanenten Prozessen
des Aufschubs gesucht werden soll. Die oben beschriecbenen Verdich-
tungs- und Erndhrungsprozesse lassen sich in den permanenten Aufschubs-
bzw. Uberschreitungsbewegungen erkennen, durch die die Grenzen immer
wieder neu und anders hervorkommen. Bei der Beziehung zwischen Gren-
ze und Uberschreitung handelt es sich also um einen Differenzierungspro-
zess, wobei jene durch diese permanent aufgeschoben wird, indem sie sich

85 Vgl. Derrida, Positionen, S. 41f. Vgl. auch Rodolphe Gaschés Anmerkung zur
deutschen Ubersetzung dieses Worts: ,,Der Begriff différance lisst sich nicht ins
Deutsche iibertragen. Er bezeichnet die die Differenzen erzeugende ,, Tatigkeit* und
gleichzeitig die Verzogerung und den Aufschub der Prisenz, die durch diese Er-
zeugung bewirkt wird. Die ,différance‘ ist folglich die substantivierte Form der
beiden Verben, ,differéncier* (Unterschiede setzen) und ,différer* (aufschieben).*
Derrida, Die Schrift und die Differenz, S. 153.

86 Gehring, Innen des Auffen — Aufsen des Innen, S. 121.

87 Vgl. Geoffrey Bennington, Jacques Derrida. Ein Portrait, Frankfurt am Main
2001, S. 80.

88 Bennington, Jacques Derrida. Ein Portrait, S. 80.

89 Derrida, Positionen, S. 67f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

aber dieser stets entzieht.” Die Grenze wird schlieBlich nur sicht- und
merkbar als eine Differenz in den Entzugs- sowie Aufschubsprozessen der
différance.

Aus diesen letzten Uberlegungen heraus lisst sich die differenzphilo-
sophische Kritik an der dialektischen Konzeption der Grenze bzw. Uber-
schreitung noch préziser geltend machen. Foucault hatte — nach seiner
starken Kritik der Widerspruchslogik, d.h. dem Spiel des Negativen und
des Positiven in Hegels Dialektik — zwar versucht, die Beziehung zwi-
schen Grenze und Uberschreitung statt durch eine Aufhebungslogik durch
den blanchotschen Begriff der Kontestation (der nicht-positiven Affirma-
tion) zu beschreiben. Allerdings hat er diesen Begriff im Kontext der
Uberschreitung nicht weitergefiihrt, so dass auch seine zweite Kritik an
Hegels Dialektik — dem Absoluten bzw. der Totalitét — verstdndlich gewe-
sen wire.”' Mit Derridas Verstiandnis von Grenziiberschreitungen als Auf-
schubs- bzw. Differenzierungsprozesse der Grenze lasst sich die Kritik am
Motiv des Absoluten weiterfiihren.’> Derrida zufolge ist nicht bloB die
Uberschreitungsbewegung in der hegelschen Aufhebung (d.h. Bewahren
durch Uberwinden), sondern vielmehr deren Restriktion auf das System
des absoluten Wissens problematisch: ,,Die Aufhebung ist im Kreis des ab-
soluten Wissens einbegriffen, sie iibersteigt nie dessen Geschlossenheit
und stellt nie die Totalitdt des Diskurses, der Arbeit, des Sinns, des Geset-
zes usw. ein.“”> Das System des Absoluten bei Hegel bildet also Derrida

90 Dies driickt Derrida in einem anderen Zusammenhang wie folgt aus: ,,Eine Grenze
jedoch, die Grenze selbst, scheint, per definitionem, eines Korpers beraubt. Sie be-
rihrt sich nicht/ist nicht zu beriihren (ne se touche pas), sie 148t sich nicht beriihren,
sie entzieht sich dem Beriihren, das sie entweder niemals erreicht oder das sie auf
immer iiberschreitet.” Jacques Derrida, Beriihren, Jean-Luc Nancy, Berlin 2007, S.
13.

91 Wie im ndchsten Kapitel dargelegt wird, versucht Foucault diese zweite Kritik
durch eine Analyse von Nietzsches Diktum ,Gott ist tot* geltend zu machen. Vgl.
11.2.2.

92 Diese Kritik an Foucault wird mit Derrida weitergefiihrt. Wie Petra Gehring in die-
sem Sinne ausdriickt: ,,Derrida scheint es [...] gerade dort auf Explikation anzule-
gen und genau da seine philosophischen Akzente zu setzen, wo Foucault zu
schweigen beginnt.” Gehring, Innen des Aufien — Auf3en des Innen, S. 109.

93 Jacques Derrida, ,,Von der beschriankten zur allgemeinen Okonomie. Ein riickhalt-
loser Hegelianismus®, ders. (Hrsg.), Die Schrift und die Differenz, Frankfurt am
Main 1976, S. 380—421, hier S. 419. Hervorhebung im Original.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTANDNIS | 65

zufolge eine Geschlossenheit, die zwar jegliche Bestimmungen iiber-
schreitet oder aufhebt, die aber selbst nicht liberschritten werden kann.
Dagegen lassen die differenzenbildenden und -markierenden Aufschubs-
bzw. Uberschreitungsprozesse fiir eine solche Endgiiltigkeit oder Ur-
spriinglichkeit keinen Raum zu.

Derridas Uberlegungen zu Grenzen bzw. Uberschreitungen kénnen
weiter mit Foucaults oder diese beiden noch eingehender mit dem dialekti-
schen Verstindnis der Grenze verglichen werden.’* Anstatt sie nur kompa-
ratistisch oder noch detaillierter weiterzufithren, werden an dieser Stelle
im Hinblick auf den bisherigen Exkurs zur differenzphilosophischen Kon-
zeption der Grenze drei wichtige Schliisse — beziiglich ihrer Relationalitét,
Funktion und Topologie — hervorgehoben, die fiir die weiteren Teile dieser
Studie wichtig sein werden. Das Erste, was man nun festhalten kann, ist
der Gedanke des konstitutiven Einhergehens von Grenzen und ihren Uber-
schreitungen. Bei der konstitutiven Beziehung zwischen beiden handelt es
sich nicht einfach um eine statisch-existenzielle Relation. Grenze und
Uberschreitung sind nicht als zwei verschiedene Entititen zu denken, die
sich dann zusitzlich gegenseitig affizieren. Ihr Verhiltnis liegt auch nicht
blof3 in der Vorstellung, dass eine Grenze nur dann existiere, wenn sie
iiberschritten werden kénne oder umgekehrt von einer Uberschreitung nur
dann die Rede sei, wenn es eine Grenze gébe. Mit der konstitutiven Rela-
tion wird vielmehr eine dynamisch-prozessuale Interdependenz zwischen
beiden bezeichnet. Diesem prozessualen Verhéltnis zufolge — und beson-
ders in Anlehnung an Derridas Uberlegungen — werden die Grenzen dich-
ter und sichtbarer, indem sie iiberschritten werden. Uberschreitet man ei-
ne Grenze, wird diese also nicht vernichtet, vielmehr wird sie stirker ge-
zogen, oder, wie Foucault mit Blanchot auslegte, affirmiert: Eine Affirma-
tion, die nicht bloB etwas bereits Existierendes als solches bestitigt, son-
dern es kontestativ (bestreitend) und differentiell mitkonstituiert. Die
Grenze als eine Differenz wird demnach im Akt der Uberschreitung weiter
gezogen, indem ihre Existenz als Grenze bestritten, ausgehandelt und auf’
immer neu und anders bestimmt wird. Uberschreitungen der Grenze rufen
— bildlich gesprochen — neue Schutzmittel, UberwachungsmaBnahmen,
politische Diskussionen, Sicherheitskontrollen usw. hervor, durch die die
Zone der Grenze immer neu gestaltet wird. Insofern eine Grenze nicht vor
dem Akt der Uberschreitung, sondern immer mit diesem Akt zusammen

94 Fiir die Unterschiede zwischen beiden Philosophen hinsichtlich ihrer Grenzver-
stdndnisse vgl. Gehring, Innen des Aufien — Aufsen des Innen. S. 1071t.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

entsteht, lassen sich auch theoretische Diskurse und Rechtfertigungsversu-
che iiber die Legitimitit und Stabilitdt der Grenze (sei es in der Politik, in
der Kunst oder in der Gesellschaft) immer neu und anders denken. Thre in-
terdependente Prozessualitét stellt eine permanente Herausforderung fiir
das Denken iiber verschiedene Grenzen in unterschiedlichsten Bereichen
dar. Der Gedanke der prozessualen Relation zwischen der Grenze und der
Uberschreitung wird in den spiteren Teilen dieser Studie, wenn es auf die
Grenzen der Kunst, der Kiinste und der Werke, ndmlich auf die Debatte
um die Autonomie und Heteronomie der Kunst einerseits (vgl. 11.1/11.2)
und um die intermedialen Vernetzungen der Kiinste andererseits (vgl.
II1.3) ankommt, sehr wichtige Rollen iibernehmen.

Das Zweite, das man aus diesen Ausfiihrungen folgern kann, betrifft
die Funktion von Grenzen und Uberschreitungen. Anfangs wurde disku-
tiert, dass die Funktion der Grenze als eine doppelte gedacht werden kdnn-
te, d.h., diese sowohl eine Trennungs- sowie eine Verbindungsfunktion
habe. Foucaults und Derridas Uberlegungen gehen deutlich iiber diese
verbindende und trennende Funktion der Grenze hinaus. Das permanente
Spiel von Grenze und Uberschreitung hat eine grundlegende Funktion zur
Folge, die die gesamte Struktur von etwas betrifft.”> Die Zonen der Gren-
zen und der Uberschreitungen beschrinken sich nicht nur auf die Randli-
nien und -génge, sondern durchdringen die sogenannten innersten Teile
und die gesamte Reichweite des betreffenden Seins. Funktionen der Gren-
ze bzw. Uberschreitung fallen also mit den (unaufhérlichen) Identifikati-
onsprozessen in eins.

Als Drittes kann man durch diesen Exkurs ein kritisches Verstdndnis
zur Topologie der Grenze gewinnen. Mit den Grenziiberschreitungen wer-
den — metaphorisch gesprochen — nicht blofl unbekannte oder fremde Fel-
der entdeckt, sondern die inneren Felder stindig neu, anders und plural de-
finiert. Denkt man die von Foucault angedeutete sich einrollende Bezie-
hung zwischen Grenze und Uberschreitung mit den von Derrida gewonne-
nen permanenten Verschiebungs- und Aufschubsprozessen der Grenze zu-
sammen, wird der Gedanke einer festen, unbeweglichen Grenze zwischen
Innen und AuBlen, Sein und Nicht-Sein oder Diesseits und Jenseits obsolet.
Grenzen und Uberschreitungen lassen sich in diesem Sinne nicht blo8 in

95 Auch mit Hegel wurde erwihnt, dass die Grenze nicht als eine Randlinie zu denken
sei, sondern sich durch das ganze Sein hindurch erstreckt. Allerdings taucht bei ihm
die Funktion der Uberschreitung eher als ein versdhnendes Aufhebungsmoment

auf, von dem sich die Differenzphilosophien grundsétzlich entfernen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTANDNIS | 67

einem eindimensionalen Ubergang zwischen solchen Gegensitzen, son-
dern eher in einem pluralen und mehrdimensionalen Grenzverkehr erken-
nen.”® Ein solches Grenzkonzept kann mit einem Verstindnis vom strikt
definierten und in sich identischen Sein schwer vereinbart werden. Statt-
dessen lassen sich Seinsgrenzen als porose, schwankende und stets verdn-
dernde Grenzen denken, die sich erst durch und immer im Zusammenhang
mit Uberschreitungen zeigen. Darum sollte man das mehrdimensionale
Spiel von Grenzen und Uberschreitungen weiter an den schwankenden
Zwischenrdumen, den Differenzen markierenden Kreuzungen und ver-
schwommenen Zonen suchen.”” Besonders mit Derrida ldsst sich sagen,
dass der Fokus permanent auf die Verdichtungsprozesse der mehrdimensi-
onalen Grenzen eines Diskurses gelegt werden soll. Dieser Gedanke der
Mehrdimensionalitdt der Grenze wird uns im Rahmen des letzten Teils der
vorliegenden Studie — mit Blick auf Grenziiberschreitungen zwischen den
Kiinsten — einen wichtigen Beitrag leisten (vgl. I11.3).

96 Diese Mehrdimensionalitdt der Grenze bezieht sich auch auf das vieldiskutierte
Konzept des ,,dritten Raums“ von Homi Bhabha. Vgl. dazu Christoph Klein-
schmidt, ,,Einleitung: Formen und Funktionen von Grenzen. Anstdf3e zu einer in-
terdisziplindren Grenzforschung®, ders. (Hrsg.), Topographien der Grenze. Veror-
tungen einer kulturellen, politischen und dsthetischen Kategorie, Wiirzburg 2011,
S. 9-21, hier S. 11f.

97 Vilém Flussers Kritik an einem strikt definierten Begriff der Grenze hat eine dhnli-
che Schlussfolgerung: ,,Grenzen sind keine klaren Linien, sondern verworrene Zo-
nen, in denen sich die Phanomene kreuzen und vermischen. Widerspriichliche, am-
bivalente Schwellengebiete. Man miisste daher nicht von Grenzen, sondern von
Grenzgebieten sprechen.” Vgl. Rainer Guldin, ,,Ineinandergreifende graue Zonen.
Vilem Flussers Bestimmung der Grenze als Ort der Begegnung®, Christoph Klein-
schmidt (Hrsg.), Topographien der Grenze. Verortungen einer kulturellen, politi-
schen und dsthetischen Kategorie, Wiirzburg 2011, S. 3948, hier S. 40.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11

4. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [{-]EEETEEE


https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Praxisbezogenes Verstandnis von Grenze
und Grenzuberschreitung

Bei der bisherigen allgemein-begrifflichen Analyse der relational, funktio-
nal und topologisch angedeuteten Grenzkonzeptionen darf man aber die
Verschiedenheit und die Pluralitit von Grenzen nicht aus dem Blick ver-
lieren. Denn etwas, ein Diskurs oder ein Wesen, hat nicht nur eine (flie-
Bende) Grenze, sondern viele Grenzen, die es in seinem mehrdimensiona-
len und permanenten Bezug auf sogenannte nichstliegende Gattungsarten,
Untergattungen, Nachbarschaften, Kreise, geschichtliche Kontexte oder
Praktiken — um tiberhaupt mit ihnen in Beziehung stehen zu kénnen — auf
unterschiedliche Weise immer neu gewinnt. Der Mensch zum Beispiel hat
nicht nur eine Grenze zwischen Menschsein und Nicht-Menschsein oder
Leben und Tod, sondern viele weitere Grenzen hinsichtlich seiner Bezie-
hung und der Unterschiede zum Tiersein, im Hinblick auf seine gesell-
schaftlichen, individuellen, moralischen, rechtlichen, dsthetischen und ge-
schlechtlichen Handlungsrdume und -praktiken oder hinsichtlich seiner
Sprachen, Erfahrungsarten und historisch-kulturellen Normen usw. Bei
der Auflistung solcher und anderer Grenzformen ist es aber wichtig, dass
man die Grenzen im Anschluss an die bisherigen Uberlegungen weiterhin
als pordse und schwankende Grenzen denkt, die mit mehrdimensionalen
Uberschreitungen einhergehen. Die Vielfalt und die Verschiedenheit von
Grenzen werden in diesem Kapitel zuerst mit einem Hinweis auf eine
doppelte Praxisbezogenheit der Grenze erldutert (1). Anschliefend wird
ihr spezifischer Praxisbezug im Rahmen der menschlichen Erfahrungen
und Sprachen weiter prazisiert (2), so dass schlieBlich auf eine angemes-
sene Weise in die Debatte um die Grenziiberschreitungen (in) der Kunst

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

eingestiegen werden kann (3), die das Thema der néchsten zwei Teile die-
ser Studie ausmachen.

2.1 DOPPELTE PRAXISBEZOGENHEIT DER GRENZE

Wie wir Grenzen bzw. Uberschreitungen denken, hat entscheidende Aus-
wirkungen auf unsere Praktiken.' Unseren sozialen, ethischen und politi-
schen Praktiken, Handlungen oder Entscheidungen liegen verschiedene
Verstindnisse von Grenzen (in Form von Normen, Regeln oder Gesetzen)
zugrunde. Und umgekehrt: Wie wir mit Grenzen praktisch umgehen, wie
wir sie in der Praxis verhandeln, hat bestimmte Einfliisse auf unser Den-
ken tliber Grenzen oder geltende Normen. Unsere Grenzverstindnisse blei-
ben in diesem Sinne niemals statisch, sie werden in verschiedenen Prakti-
ken permanent gepriift, modifiziert, verneint, transformiert, ausgehandelt
oder verschoben. Von daher kann man von einem doppelten Praxisbezug
von Grenzen reden: Erstens werden Grenzen allgemein in verschiedenen
Praxiszusammenhéngen konstituiert und sie kdnnen nur aus diesen heraus
verstanden werden. Zweitens lassen sich Grenzen selbst als spezifische
Praxisformen denken; sie liegen nicht auBlerhalb unserer Praktiken, son-
dern sie stellen fiir unsere Praktiken konstitutive Formen dar, die bestimm-
te (re-)flexive Ziige aufweisen.’

1 Hierzu vgl. Frauke A. Kurbacher, ,,.Die Grenze der Grenze. Strukturreflexion zum
Verhiltnis von Denktraditionen und Performativitit in menschlichen Haltungen®,
Christoph Kleinschmidt (Hrsg.), Topographien der Grenze. Verortungen einer kul-
turellen, politischen und dsthetischen Kategorie, Wiirzburg 2011, S. 25-37, hier S.
27. In den folgenden Abschnitten verfolge ich den Gedanken von Andreas Reck-
witz tiber die Verflochtenheit der menschlichen Praktiken miteinander. Vgl. Andre-
as Reckwitz, ,,Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken®, in: Zeitschrift fiir
Soziologie 32 (2003), S. 282-301, hier S. 289.

2 Diese doppelte Praxisbezogenheit als allgemeine und spezifische besagt aber nicht,
dass die Grenzen zweifach existieren oder zwei getrennte Ziige in sich tragen. Sie
sind als zwei Dimensionen des einen und gleichen Akts zu denken und werden im
Folgenden nur zum Zwecke eines besseren Verstdndnisses von Grenzpraktiken an-

gefiihrt.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISBEZOGENES VERSTANDNIS | 71

Die Grenzen sind zuerst einmal im allgemeinen Sinne auf Praktiken
bezogen. Das heilit, sie entstechen immer aus bestimmten Praktiken und
vergehen auch durch Praktiken. Ein Fluss zum Beispiel, der zwischen
zwei Landern liegt, ist an sich keine Grenze. Er wird erst durch eine Reihe
von historisch-sozialen Praktiken (durch Kriege, politische oder wirt-
schaftliche Vertrige usw.) zu einer Grenze gemacht.’ Ein solcher allge-
meiner Praxisbezug der Grenze ldsst sich mit den Gedanken von Georg
Simmel wie folgt ausdriicken:

,,Nicht die Lander, nicht die Grundstiicke, nicht der Stadtbezirk und der Landbezirk be-
grenzen einander; sondern die Einwohner oder Eigentiimer iiben die gegenseitige Wir-
kung aus [...]. Die Grenze ist nicht eine rdumliche Tatsache mit soziologischen Wir-

kungen, sondern eine soziologische Tatsache, die sich rdumlich formt.«*

Man kann wohl behaupten, dass durch unsere sozialen und geschichtlichen
Praktiken nicht nur sinnlich-materielle Grenzen wie Landergrenzen, Woh-
nortsgrenzen, Geschwindigkeitsgrenzen usw., sondern vor allem normati-
ve oder auch unsichtbare Grenzen konstituiert werden, die fiir die Konti-
nuitdt und den Zusammenhalt zwischenmenschlicher Praktiken im Alltag,
in der Politik, im Recht, in der Wissenschaft, in der Kunst usw. notwendig
zu sein scheinen. Die Verschiedenheit und Pluralitidt von Grenzen kénnen
aber weniger durch eine solche feste Einteilung oder Gliederung in phéno-
menologische, soziologische, ethische, juristische, kiinstlerische usw.
Grenzen erklirt werden — eine Auflistung, die niemals endgiiltig vollendet
werden konnte —, als vielmehr dadurch, dass man die Grenzen aus den je-
weiligen Praxiszusammenhingen heraus versteht, die sie immer bereits
mitbestimmen. Die Grenze ist unter diesem Aspekt in einer Praxis nicht
einfach vorgegeben, sondern als eine Reflexionsfigur immer schon auf die
Durchfiihrung der Praxis sowie auf eine Reihe von anderen Praktiken be-
zogen. Sie stellt eine spezifische Form unserer Praktiken dar, insofern sie
fiir deren Realisierung auf konstitutive und reflexive Weise im Spiel ist.
Man kann diesen spezifischen Praxisbezug der Grenze auf zwei ver-
schiedene Arten und Weisen als einen reflexiven Bezug denken, der fiir
die Konstruktion und gleichzeitig die Transformationsprozesse unserer

3 Vgl. Kleinschmidt, ,,Einleitung: Formen und Funktionen von Grenzen®, S. 11.
4 Georg Simmel, Soziologie. Untersuchungen iiber die Formen der Vergesellschaf-
tung, Berlin 1983, S. 467.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

Praktiken eine grundlegende Rolle spielt. Das erste reflexiv-praktische
Motiv der Grenze lédsst sich mit Blick auf die gewdhnliche Bedeutung des
Begriffs ,,Reflexion” erkliren:’ Demzufolge werden Regeln, Prinzipien,
Normen oder Grenzen des sozial-politischen sowie individuellen Lebens
durch selbstbeziigliche Denk-, Sprach-, Wissens- und Handlungspraktiken
entdeckt und zugleich mit einer permanenten Riickbeziiglichkeit gefestigt
bzw. stabilisiert.® Bereits mit Blick auf die dialektisch-orientierten Grenz-
konzeptionen wurde erwidhnt, dass die Grenzen fiir die menschlichen Wis-
senspraktiken nicht blof3 als gegebene Grenzen, sondern vor allem als re-
flexiv zu bestimmende Grenzen zu denken sind. Wéhrend sie bei Kant um
der Erkenntnis willen durch die menschliche Vernunft selbstreflexiv gezo-
gen werden (miissten), hat Hegel Grenzen dialektisch so umgedeutet, dass
sie im Kreise eines unbegrenzten bzw. absoluten Wissens auf immer auf-
zuheben seien. Auch hinsichtlich der praktischen Philosophien von Kant
und Hegel kann man von einer Form reflexiver Grenzpraxis reden — was
aber an dieser Stelle nur kurz angedeutet werden kann. Insofern eine
Grenze im praktischen Bereich als eine Handlungsnorm bzw. ein Gesetz
gedacht wird, liegt fiir Kant das Prinzip (Maxime) des guten Handelns in
der kritischen Selbstbeziiglichkeit der praktischen Vernunft und in deren
Selbstgesetzgebung.” Hegel hat zwar einer solchen subjektorientierten Re-
flexivitat, die universale Handlungsprinzipien erbringen soll, vollig wider-
sprochen. Jedoch hat er keineswegs den Begriff der Reflexion im morali-

5 Reflexion, als ein zentraler Begriff der Philosophie, wird hier (dhnlich wie viele
weitere Begriffe in der Studie) nicht einheitlich gebraucht. Sie wird an dieser Stelle
nicht im Ganzen, sondern nur im Zusammenhang mit Grenzen sowie Praktiken der
Grenzziehungen und -iiberschreitungen diskutiert. Fiir einen kritischen Blick auf
die Vielseitigkeit des Reflexionsbegriffs vgl. Bertram, Kunst als menschliche Pra-
xis, S. 15f.

6 Vgl. Christian Wille, ,,Rdume der Grenze — eine praxistheoretische Perspektive in
den kulturwissenschaftlichen Border Studies®, Friederike Elias, Albrecht Franz u.a.
(Hrsg.), Praxeologie. Beitrdge zur interdisziplindren Reichweite praxistheoreti-
scher Ansdtze in den Geistes- und Sozialwissenschaften, Berlin 2014, S. 53—72, hier
S. 67.

7  Kant hat auch einen anderen und fiir seine Asthetik enorm wichtigen Reflexionsbe-
griff — das freie Spiel unserer Vermogenskréfte —, auf den wir erst spiter kommen
werden (vgl. IL.1).

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISBEZOGENES VERSTANDNIS | 73

schen — oder besser sittlichen — Bereich verlassen.® Thm zufolge lassen
sich reflexive Ziige unserer praktischen Normen weniger durch subjektive
Denktdtigkeiten als vielmehr im Hinblick auf kulturell-geschichtliche
Konventionen einer bestimmten historischen Gesellschaft artikulieren, die
deren Mitglieder bereits als einzelne und moralisch handelnde Subjekte
konstituiert haben.’ In ihren kulturellen Praktiken beziehen sich die Mit-
glieder einer Gesellschaft auf die Gebrduche oder Konventionen zuriick,
denen sich spezifische Werte und Orientierungen ihrer Kulturen immer
schon verschrieben haben. Kurzum: Soziale Reflexivitét (als eine Form
des objektiv Geistigen) geht bei Hegel immer den reflexiven Téatigkeiten
des einzelnen Individuums (des subjektiv Geistigen) voran.

Der zweite reflexive Zug der Grenze geht iiber diese allgemeine Ver-
wendung des Reflexionsbegriffs hinaus und bringt uns zu der konstituti-
ven Relation zwischen Grenze und Uberschreitung zuriick, die mit diffe-
renztheoretischen Ansitzen detailliert diskutiert wurde: Reflexion ist zu-
gleich eine Re-Flexion, d.h. eine iterative Beugung, Veridnderung bzw.
Verschiebung.'® Der reflexiv-praktische Bezug der Grenze lsst sich dem-
nach nicht blo so denken, dass wir uns auf eine feste Grenze (oder Norm)
zuriickbeziehen und die Grenze bei diesem Bezug unveridnderlich bleibt.
Vielmehr wird die Grenze durch einen jeden (re-)flexiven Bezug und Akt
als eine bereits veranderte, verletzte, verschobene, bestrittene und in die-
sem Sinne iiberschrittene Grenze hervorgebracht. Den Gedanken des kon-
stitutiv-prozessualen Einhergehens von Grenzen und Uberschreitungen
kann man also auf der Ebene der Praxis auf neue Weise sehen: Reflexive
Konstruktions- bzw. Stabilisierungsprozesse der Grenzen (oder der prakti-
schen Normen) gehen mit den Momenten des Flexiven, d.h. mit den Ver-
schiebungen, Verletzungen, Verinderungen und Uberschreitungen — in
unterschiedlichsten Maflen und Graden — einher. Unsere praktischen
Grenzbestimmungen als sozial-historisch geprigte Normbildungen lassen
sich darum mit Grenz- und Normverletzungen bzw. -verschiebungen zu-

8 Reflexion — als setzende, dulere und bestimmende Reflexion — macht den ersten
Hauptteil seiner Wesenslogik aus, die hier nicht diskutiert werden kann.

9 Vgl Daniel Martin Feige, Kunst als Selbstverstindigung, Miinster 2012.

10 Vgl. Wille, ,,Rdume der Grenze®, S. 67.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

sammendenken.'' Bei Grenzpraktiken handelt es sich schlieBlich um eine
Simultaneitdt von Grenzziehungen und -iiberschreitungen. lhre Gleich-
zeitigkeit ist aber aus einer differenztheoretischen Perspektive keine Ver-
s6hnung, sondern, wie vorhin erldutert, eine Art prozessualer Relation
bzw. Interdependenz, in der die Grenzen als Differenzen fiir uns perma-
nent in einer neuen Weise sicht- und merkbar werden.

Zusammengefasst ldsst sich sagen, dass Grenze als eine (re-)flexive
Praxis sowohl Stabilisierungsmomente (Reflexion als Selbstbeziiglichkeit)
als auch Akte der Uberschreitungen, Veriinderungen sowie Verschiebun-
gen (Reflexion als Re-Flexion) gleichzeitig in sich trigt. Eine Grenze ist
also aus praxisbezogener Hinsicht immer eine bereits iiberschrittene
Grenze. Dieses — zum Teil kontra-intuitive — Grenzverstindnis wird im
Laufe dieser Studie und besonders im Hinblick auf verschiedene Diskurse
iiber die Kunst sowie auf unterschiedliche Praktiken der Kunst, die noch
diskutiert werden, niher beschrieben und verstindlich gemacht. An dieser
Stelle ldsst sich aber nur vor Augen halten, dass sich Normen und Grenzen
im Rahmen der historischen, kulturellen und individuellen Praktiken stin-
dig veridndern und es weder eine rein urspriingliche noch eine rein endgiil-
tige Grenze gibt, die nicht mit ihrer simultanen Verletzung und Uber-
schreitung einherginge. Die Durchsetzung oder die Etablierung von neuen
Grenzen kann erst durch Uberschreitung, Bestreitung und Verletzung der
geltenden Grenzen geschehen, die aber ebenfalls bereits iiberschritten
sind.

Der spezifische Praxisbezug der Grenze und ihr konstitutiv-prozes-
suales Einhergehen mit der Uberschreitung lassen sich weiterhin hinsicht-
lich zwei sehr grundlegender und voneinander untrennbarer praktischer
Weltorientierungen — Erfahrung und der Sprache — bestimmen. '* Dies wird

11 Fiir eine kulturtheoretische Untersuchung der Gleichzeitigkeit von Normbildung
und -verletzung vgl. Gustav Frank, Wolfgang Lukas, ,,,Grenziiberschreitungen® als
Wege der Forschung. Zur Einfiihrung in den Band*, dies. (Hrsg.), Norm — Grenze —
Abweichung: Kultursemiotische Studien zu Literatur, Medien und Wirtschaft, Mi-
chael Titzmann zum 60. Geburtstag, Passau 2004, S. 19-27, hier S. 19f.

12 Der Gedanke, dass die Sprache und die Erfahrung grundlegende Weltorientierun-
gen und zugleich voneinander untrennbare Praxisformen seien, geht — wenn auch
nur in impliziter Weise — auf eine Lektiire von Hans-Georg Gadamers Wahrheit
und Methode zuriick. Vgl. insbesondere das Kapitel ,,Sprache als Welterfahrung®.
Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen
Hermeneutik, Tiibingen *1975, S. 415ff.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISBEZOGENES VERSTANDNIS | 75

im Folgenden noch einmal in Anlehnung an Foucaults und Derridas
Schriften getan. Denn bei diesen Autoren tauchen auf der einen Seite die
Beziehungen zwischen Grenzen und Uberschreitungen, die vorhin begriff-
lich als differenzenerzeugende sowie -markierende Prozessualitit be-
schrieben wurden, eben als spezifische Praxisformen in der (beweglichen)
Struktur der Erfahrung und Sprache wieder auf. Auf der anderen Seite
wird durch eine ndhere Auseinandersetzung mit diesen Formen unmit-
telbar in die Diskussion iiber die Grenzen des Asthetischen einsteigen, die
uns in den weiteren Teilen (I u. III) dieser Studie beschiftigen werden.

2.2 ERFAHRUNG UND SPRACHE DER GRENZE
UND DER UBERSCHREITUNG

Wenn man nur bei den vorhin genannten drei Schlussfolgerungen — kon-
stitutives Einhergehen, prozessuale Relationen und Mehrdimensionalitét
von Grenzen und Uberschreitungen — bleibt, tut man den Gedanken von
Derrida und Foucault hinsichtlich ihrer spezifischen Praxisbezogenheit un-
recht. Denn sie interessiert weniger die Thematisierung von Grenze und
Uberschreitung als Formen des Denkens, sondern eher ihre spezifischen
Erfahrungen und historischen Praxisformen. Im Folgenden werden darum
zuerst Foucaults Gedanken zur Erfahrung der Grenze und der Uberschrei-
tung erldutert. Da Foucaults Beschreibung der Grenzerfahrung auf eine
entscheidende sprachliche Schwierigkeit stofit, wird als Néchstes auf Der-
ridas Konzept der aporetischen Erfahrung eingegangen, das zugleich mit
seinem umstrittenen, aber fiir Kunst und Asthetik produktiven Sprachver-
standnis zutiefst verbunden ist.

In dem vorhin diskutierten Aufsatz Vorrede zur Uberschreitung zielt
Foucault nicht bloB auf eine allgemeine Theorie der Grenzen und Uber-
schreitungen ab, sondern setzt sich vor allem mit ihrem spezifisch prakti-
schen Bezug auseinander. Der grundlegende Praxisbezug der Grenze bzw.
Uberschreitung ldsst sich im Hinblick auf die Beantwortung einiger wich-
tiger Fragen erldutern, die Foucault sich in seinem Aufsatz zum Teil
selbstkritisch stellt: Vor welchem historisch-sozialen Hintergrund spielen
sich die oben diskutierten Thesen iiber ,Uberschreitung® und ,Grenze* ab?
Auf welche Art und Weise kann man Grenzen/Uberschreitungen erfah-
ren? Welche historisch-kulturellen Subjekte erfahren sie in dieser Weise?
Und wie spricht man iiber sie? Gibt es nimlich eine Sprache der Uber-

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

schreitung? Oder umgekehrt eine Grenze der Sprache — an der man im
wittgensteinschen Sinne zum Schweigen verurteilt ist?

Die Beantwortung dieser Fragen wird zuerst eine kurze Erdrterung von
Foucaults Bataille-Rezeption erfordern, wie sie in der Vorrede zur Uber-
schreitung dargelegt wird. Bataille zustimmend interpretiert Foucault
Nietzsches Diagnose ,Gott ist tot* als das Ende des dialektischen Denkens
sowie den Anfang einer neuen Denk- und Erfahrungsweise, die man als
charakteristisch fiir unsere Zeit ansehen konne: ,,Um uns aus dem dialek-
tisch-anthropologischen Schlummer zu wecken, bedurfte es der nietzsche-
schen Figuren des Tragischen und des Dionysos, des Todes Gottes.“"
Dieser Tod impliziert fiir beide Autoren eine radikale Ablehnung eines
jeglichen transzendenten Existenzbereiches. Der Tod Gottes fithre aber —
solange man ihn angemessen interpretiere — nicht zu einem blofl dogmati-
schen Atheismus, der alles Gottliche oder Unendliche von Grund auf ver-
nichte oder durch einen leeren Nihilismus ersetze. Stattdessen tritt der
transzendente Bereich des Géttlichen in einer immanenten Form in die
menschlichen Erfahrungen ein:

,,.Dieser Tod ist nicht als Ende seiner historischen Herrschaft zu verstehen, auch nicht
als die endlich getroffene Feststellung seiner Nichtexistenz, sondern als der von nun an
konstante Raum unserer Erfahrung. Der Tod Gottes, der unserer Existenz die Grenze
des Unbegrenzten nimmt, fiihrt sie zu einer Erfahrung zuriick, in welcher nichts mehr
die AuBerlichkeit des Seins ankiindigen kann, also zu einer inneren und souverdnen Ex-

wl4

fahrung.

Dass Gott und dessen unbegrenzte AuBerlichkeit von uns getdtet und da-
mit ,unserer Existenz die Grenze des Unbegrenzten genommen wurde,
stellt fiir Foucault nicht einen Zustand dar, der das menschliche Leben
vereinfachen oder erleichtern wiirde. Im Gegenteil habe sich der Mensch
als Morder einer Geschichte einer groBen Herausforderung gestellt: Er
konne die alte Herrschaft Gottes nicht mehr durch etwas Gleichgiiltiges
ersetzen'® und sei nun selber fiir ,,seine eigene Endlichkeit verantwort-

13 Foucault, VU, S. 34.

14 Foucault, VU, S. 30.

15 Neo-Marxisten oder viele Kulturkritiker wiirden dieser Behauptung stark wider-
sprechen und z.B. meinen, dass alte gottliche Formen durch die neue Formen des
Kapitals, der Produktion oder neue Kultobjekte ersetzt wurden. Allerdings geht es

Foucault — zumindest an dieser Stelle — nicht um eine kritische Sozialtheorie der

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISBEZOGENES VERSTANDNIS | 77

lich.“'® Beim Tod Gottes handelt es sich also Foucault zufolge um eine
Mordtat, die in einem kulturgeschichtlichen Diskontinuum vom Menschen
selbst begangen wurde und nicht mehr zu rehabilitieren ist. Dass der
Mensch mit Gott zusammen auch eine sakral-religiose Geschichte er-
mordet hat, heif3t allerdings nicht, dass er diese nicht mehr erfahren wiir-
de. Vielmehr tritt das sakral Unbegrenzte oder Unendliche nun auf eine
der Erfahrung immanente Weise auf. Es verliert also seine AuBerlichkeit
und wird in Form von Uberschreitung (innerlich) erfahren. SchlieBlich
bleibt dem modernen Subjekt'” fiir Foucault nichts anderes als seine eige-
nen und souverinen Erfahrungen.'®

Die These vom ,,Tod Gottes*, die Foucault im Weiteren in Anlehnung
an Batailles Schriften bearbeitet, impliziert ein weiteres wesentliches
Merkmal des Begriffs der Erfahrung. Nach dem (sogenannten) Tod Gottes
lasst sich nach Foucault eine radikale Verdnderung unseres praktischen
Umgangs mit den Grenzen und Uberschreitungen erkennen. Das moderne
Leben zeichne sich demzufolge durch ,,die Erfahrung der Uberschreitung®
aus.”” Da der Tod Gottes auch einer jeden Vorstellung, die eine Au-
Berlichkeit darstellt, ein Ende gesetzt habe, liege das Unbegrenzte in unse-
rem Zeitalter nicht mehr auBlerhalb der Grenzen des Erfahrbaren, sondern
gerate in ein Inklusionsverhéltnis mit den Erfahrungen. Anders gesagt sei
das dialektisch Unbegrenzte historisch in die Struktur der Erfahrung hin-
eingegangen und habe sich zu den grenziiberschreitenden Erfahrungsfor-
men gewandelt. Die Erfahrung der Uberschreitung ist nach Foucault letzt-

Grenze und Uberschreitung, sondern zuerst um eine kritische Ontologie und dann
ihre historisch verdnderten Erfahrungsweisen. Vgl. dazu Boyne, Foucault and Der-
rida, S. 86.

16 Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge. Eine Archdologie der Humanwissen-
schafien, Frankfurt am Main 1990, S. 460.

17 In Die Ordnung der Dinge identifiziert Foucault den Tod Gottes mit dem Tod des
Menschen — d.h. des modernen Subjekts. Foucault, Die Ordnung der Dinge, S.
460f. Diese Umformulierung hat viele weitere Diskussionen ausgel6st, auf die hier
nicht ndher eingegangen werden kann. Auch die allgemeine Debatte iiber den Be-
ginn eines solchen Subjekts oder seinen Unterschied zu frithen Subjektformen muss
ausgeklammert werden. Stattdessen ist an dieser Stelle wichtig, mit Foucault die
geschichtliche Wandelbarkeit der Subjektivitit und der subjektiven Erfahrungswei-
sen stark zu betonen.

18 Foucault, VU, S. 30.

19 Foucault, VU, S. 31.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

lich fiir die heutige Zeit so charakteristisch geworden, ,,wie noch vor nicht
allzu langer Zeit fiir das dialektische Denken die Erfahrung des Wider-
spruchs [gewesen ist]*. "

Mit diesem historischen Wandel in unserer Erfahrungsdimension wur-
de aber fiir Foucault unser Erfahrungsraum nicht begrenzt, sondern statt-
dessen das Unbegrenzte ,,ins Herz des Denkens* versetzt.”! ,,Der Tod Got-
tes gibt uns nicht einer begrenzten und positiven Welt zuriick, sondern ei-
ner Welt, die sich in der Erfahrung der Grenze aufldst, die sich in dem sie
iiberschreitenden Exzess aufbaut und zerstort.“** Der konstante Raum der
menschlichen Erfahrungen beruht wiederum auf dem vorhin diskutierten
Spiel von Grenzen und Uberschreitungen und wird durch dieses immer
wieder neu definiert. Die von Foucault dargelegte, sich wechselseitig ein-
rollende Beziehung zwischen Grenze und Uberschreitung zeigt sich also
in dieser Erfahrungsstruktur wieder: Bei einer ,,inneren und souverdnen
Erfahrung®, die Foucault bereits mit Bataille charakterisierte, handelt es
sich um eine Erfahrung, deren Struktur in das Innerste des Individuums
spiralformig schreitet und es als Subjekt in ein stindiges Spiel der Ande-
rungen versetzt. Eine solche Erfahrung ist, wie Foucault in einer anderen
Stelle noch einmal in Anlehnung an Bataille deutlich macht, ,.ctwas, aus
dem man verindert hervorgeht.“® Grenzerfahrungen sind demnach als

20 Foucault, VU, S. 31.

21 Foucault, VU, S. 34.

22 Foucault, VU, S. 30f.

23 Foucault, VU, S. 24. Die Grenzerfahrungen, von denen Foucault spricht, weisen ei-
ne enorme Ahnlichkeit mit dem Konzept der ,,Schwellenerfahrung™ auf, das seit ge-
raumer Zeit in den Kulturwissenschaften (mit Victor Turner), in den sogenannten
Performance Studies (z.B. von Erika Fischer-Lichte) oder in der Phdnomenologie
(von Bernhard Waldenfels) diskutiert wird. Vgl. Victor Turner, Das Ritual. Struk-
tur und Antistruktur, Frankfurt am Main 2000, S. 95ff. Fischer-Lichte, Asthetik des
Performativen, S. 341ff. Bernhard Waldenfels, Ordnung im Zwielicht, Frankfurt am
Main 1987, S. 28f. Auf Letzteren ldsst sich an dieser Stelle kurz exemplarisch hin-
weisen. Ausgehend von Walter Benjamin unterscheidet Waldenfels Schwellen von
Grenzen. Schwellen sind demnach als Zonen zu denken, die Wandel, Ubergiinge
usw. erlauben. Dadurch, dass man Schwellen iiberschreitet, werden diese nicht ge-
16scht. Stattdessen befinde man sich an einer Scheidezone, wo gezogert oder ver-
weilt wird. Schwellenerfahrungen sind folglich als solche zu denken, durch die man
in eine andere Ordnung eintritt und sich dabei dndert. Vgl. auch Bernhard Wal-
denfels, Der Stachel des Fremden, Frankfurt am Main 1990, S. 29.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISBEZOGENES VERSTANDNIS | 79

solche zu verstehen, ,,in denen das Subjekt sich selbst iiberschreitet, an
den Grenzen seiner eigenen Unmoglichkeit sich selbst als Subjekt auf-
16st.“** Sie sind schlieBlich fiir ihn in zweierlei Hinsicht zu denken: Einer-
seits wird das Subjekt bei den Grenzerfahrungen eine Art von Identitéts-
verlust erfahren und zum Teil entsubjektiviert. Andererseits wird es aber
dabei permanenten Verdnderungs- bzw. Transformationsprozessen unter-
zogen. Mit jeder grenziiberschreitenden Erfahrung kommt das Subjekt
dem Unmdglichen und dem Nicht-Lebbaren so nahe wie mdglich und
wird also ,,zum AuBersten an Intensitit und Unmoglichkeit getrieben.«*
An den inneren Erfahrungszonen geht es letztlich um eine konstante Neu-
Identifikation des Subjekts sowie unendliche Definitionsversuche seiner
eigenen Grenze.

Wenn wir mit Foucault die Erfahrung der Uberschreitung als Ein-
schlieBung des religionsgeschichtlichen Unbegrenzten (oder des aullerhalb
liegenden Gottlichen) in unseren Erfahrungs- und Denkraum behaupten,
dann stellt sich die Frage, mit welcher Sprache man Uberschreitungen auf
angemessene Weise praktizieren, oder wie man sie sprachlich ausdriicken
kann. Gibt es also eine Sprache der Uberschreitung? Ist es also eine fiir die
grenziiberschreitenden Erfahrungen und Praktiken geeignete und mit
ihnen einhergehende Sprache nicht erforderlich? Foucault driickt im Kon-
junktiv aus, ,,dass man fiir das Uberschreitende eine Sprache finden miiss-
te, die das wire, was die Dialektik fiir den Widerspruch gewesen ist.“?’
Allerdings weist er zugleich darauf hin, dass man, anstatt von einer Spra-
che der Uberschreitung zu reden, auf die Erfahrungen selbst gehen solle.?®

24 Michel Foucault, Der Mensch ist ein Erfahrungstier. Gesprdch mit Ducio Trom-
badori, Ducio Trombadori (Hrsg.), Frankfurt am Main 1996, S. 37-38.

25 Foucault, Der Mensch ist ein Erfahrungstier, S. 27.

26 Wie bereits erwdhnt wurde, soll Foucaults Charakterisierung der neuen Erfah-
rungsdimension der modernen Welt hier im Rahmen seiner Uberlegungen zur
Uberschreitung und Grenze, aber nicht als seine vollstindige Bestimmung des Er-
fahrungsbegriffs verstanden werden. Wie die Erfahrungen sich in verschiedenen
Kulturen, Epochen, Lebensformen oder Individuen ausdifferenzieren oder wie die
Geschichte selbst durch die Erfahrungen von Grenzen und Uberschreitungen kon-
stituiert wird, sind weitere wichtigen Fragen, die Foucault lebenslang beschaftigt
haben.

27 Foucault, VU, S. 36.

28 Foucault, VU, S. 36.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

Jedoch: Geschehen diese Erfahrungen ,selbst® sprachlos und haben sie
keine sprachlichen Inhalte?

Man braucht wohl nicht zu erwihnen, dass Foucault mit seiner Forde-
rung nicht fiir eine kiinstlich-formelle Sprache pladdiert, die uns von Gren-
zerfahrungen bloB berichten konnte. Konnte aber — aus seiner Perspektive
— eine &sthetische oder literarische Sprache fiir die Artikulierung und Prak-
tizierung unterschiedlicher grenziiberschreitenden Erfahrungen gelten?
Kann der Bereich der Kunst und Literatur generell als die sprachliche und
menschliche Praxis der Uberschreitung gelten? Da Foucault seine Gedan-
ken zur Uberschreitung vornehmlich mit Blick auf Batailles literarische
Schriften erldutert, konnte man tatsichlich vorschnell zum Schluss kom-
men, dass er die Sprache von Grenziiberschreitung mit der Sprache oder
Praxis von Kunst und Literatur gleichsetzen wolle.” Nicht zuletzt wurden
seine Thesen zur Uberschreitung bisher in unterschiedlichsten kunst- und
literaturtheoretischen Zusammenhingen immer wieder aus dieser Perspek-
tive rezipiert.”® Die literarisch-kiinstlerische Praxis als die Sprache der
Uberschreitung schlechthin wurde allerdings von Foucault an keiner Stelle
deutlich formuliert. Und es ldsst sich behaupten, dass er eine solche For-
mulierung mit Absicht vermieden hat: Denn er hétte dann wieder mit den
diskursiven Einteilungsstrategien wie dsthetischer/nicht-dsthetischer Pra-
xis oder literarischem/nicht-literarischem Schreiben, d.h. mit den rational-
dialektischen Methoden operieren miissen, die er aber grundsitzlich ab-
lehnen wollte. Stattdessen lisst sich aus seinen Uberlegungen folgern, dass
fiir ihn eine bereichsspezifische Unterscheidung zwischen der literarischen

29 Christian Lavagno, Rekonstruktion der Moderne. Eine Studie zu Habermas und
Foucault, Miinster 2003, S. 236.

30 Um nur ein paar Beispiele zu seiner Rezeption in kunst-, kultur- oder literaturtheo-
retischen Kontexten zu erwihnen: Vgl. Rolf Parr, ,,Liminale und andere Ubergin-
ge. Theoretische Modellierungen von Grenzzonen, Normalititsspektren, Schwellen,
Ubergingen und Zwischenrdumen in Literatur- und Kulturwissenschaften, Achim
Geisenhansliike, Georg Mein (Hrsg.), Schriftkultur und Schwellenkunde, Bielefeld
2008, S. 11-63; Monika Ehlers, Grenzwahrnehmungen. Poetiken des Ubergangs in
der Literatur des 19. Jahrhunderts: Kleist, Stifter, Poe, Bielefeld 2007, S. 13f.;
Nicole A. Siitterlin, ,,Uberschreitungen. Zur (De)Figuration des Vampirs in E.T.A.
Hoffmanns ,Vampyrismus*‘-Erzidhlung.”, Daniel Miiller Nielaba, Yves Schumacher
v.a. (Hrsg.), Figur, Figura, Figuration. E.T.A. Hoffinann, S. 187-201, hier S. 190.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISBEZOGENES VERSTANDNIS | 81

und der philosophischen Sprache véllig obsolet geworden ist’ und die Er-
fahrung der Uberschreitung nicht bloB in der Rehabilitation oder Revision
dieser Trennung, sondern in den vielféltigen Sprach- und Denkpraktiken
selbst gesucht werden kann.

Foucaults Gedanken zur Sprache der Grenzen/Uberschreitungen stel-
len uns schlieflich vor die Herausforderung, dass wir die Sprache hin-
sichtlich der grenziiberschreitenden Erfahrungen immer wieder dynamisch
und neu verstehen sollen, anstatt sie auf diskursive Grenzen hin zu be-
stimmen. Erst in der Erfahrung der Uberschreitung findet ihm zufolge
letztlich ,,die Sprache ihr Sein [... als] die Form einer nicht-dialektischen
Sprache der Philosophie®.*” Allerdings bezeichnet er eine solche Sprache
als eine mogliche Sprache der Zukunft und fiihrt nicht geniligend weiter,
auf welche Weise die Sprache, die die grenziiberschreitenden Erfahrungen
nicht exkludieren und durch diese immer wieder neu definiert werden sol-
le, heute praktiziert werden konnte. Wenn also weder eine rein rational-
diskursive noch eine rein &sthetisch-literarische Sprache fiir die Erfahrung
der Uberschreitung geeignet ist, gibt es dann sonst noch einen anderen
Weg, durch den man die sprachliche Praxis der Grenzen bzw. Uberschrei-
tungen angemessen charakterisieren konnte?

Derrida wiirde an dieser Stelle Foucault darin zustimmen, dass weder
eine Wiedervereinigung des dialektischen Auflerhalb mit dem scheinbar
Innersprachlichen noch eine Diskursivierung der Uberschreitung und des
Asthetischen als eine angemessen sprachliche Praktizierung der grenz-
iiberschreitenden Erfahrungen gelten kann. Anders als Foucault behauptet
er aber, dass wir fiir solche Erfahrungen nicht eine neue Sprache, sondern
ein neues Verstdndnis der Sprache brauchen, deren Grenze in einem per-
manenten Spiel mit den etablierten rationalen Grenzen steht und zugleich
flir andere Bereiche und Randerscheinungen des Lebens (des Sakralen, des
Wahnsinnigen oder auch der Kunst) immer offen bleibt. Derrida zufolge
konne dies durch eine Art und Weise des Schreibens, Denkens und Spre-
chens geschehen, durch die die Grenzen der Sprache permanent iiberpriift
und ihre Durchldssigkeit aufgezeigt werden. Nicht bloB weil Derrida diese
Schreibweise in seine eigene Schriften zu integrieren versucht hat, sondern
mehr, weil man mit ihm die praxisbezogene Pointe der Grenze/Uber-
schreitung hinsichtlich ihrer Erfahrbarkeit und Sprachlichkeit auf eine

31 Ulrich Brieler, Die Unerbittlichkeit der Historizitit. Foucault als Historiker, Koln
1998, S. 99.
32 Foucault, VU, S. 42.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

spezifische Weise geltend machen kann, wird an dieser Stelle noch einmal
auf seine Uberlegungen rekurriert. Nach einer Problematisierung der
Grenze/Uberschreitung von Sprache und Erfahrung wird am Ende dieses
Kapitels zu der These gelangt, dass dsthetische Grenziiberschreitungen
weder auf einen eingeschlossenen und getrennten Erfahrungsbereich noch
auf ein besonderes Zeichensystem oder eine Sondersprache verweisen,
vielmehr aus den verschiedenen Dimensionen und Momenten unserer
Sprach- Denk- und Zeichenpraktiken hervorgehen, ohne dabei ein dstheti-
sches Auferhalb zu bilden.

Um es gleich vorwegzusagen: Fiir Derrida ist die Erfahrung (ex-
périence) selbst eine Art von Grenzpraxis. Wir haben nicht zuerst Grenzen
vor uns, die wir dann nachtriglich erfahren, sondern die Grenzen werden
immer durch Erfahrungen und Praktiken konstituiert bzw. {iberschritten.
Das Wort ,,Er-Fahren®, wie Derrida expliziert, beruht auf verschiedenen
Prozessen von Passagen, Durchqueren, Uberschreiten.® In diesem Zu-
sammenhang ist auch daran zu erinnern, dass flir ihn die Existenz und
Wirksamkeit einer Grenze mit den Akten des Uberschreitens, Uberque-
rens, Durchschreitens usw. konstitutiv einhergehen. Er-Fahrung der Gren-
ze deutet ausgehend von dieser prozessualen Wechselhaftigkeit auf eine
Passage der Grenzzone, — mit Waldenfels ausgedriickt: einer Scheidezone
— wo eine Ent-Scheidung getroffen wird.** An dieser Zone handelt es sich
fiir Derrida also nicht um eine Wahl zwischen zwei Moglichkeiten, nicht
um eine ,,entweder oder“—Entscheidung,35 sondern um die Erfahrungen,
die sich aus der Ausweglosigkeit, d.h. den Aporien bilden:

»Das Unentscheidbare ist nicht einfach das Schwanken oder die Spannung zwischen
zwei Entscheidungen, es ist die Erfahrung dessen, was dem Berechenbaren, der Regel
nicht zugeordnet werden kann, weil es ihnen fremd ist und ihnen gegeniiber ungleichar-
tig bleibt, was dennoch aber — dies ist eine Pflicht — der unmoglichen Entscheidung sich
ausliefern und das Recht und die Regel beriicksichtigen muss. Eine Entscheidung, die
sich nicht der Priifung des Unentscheidbaren unterziehen wiirde, wire keine freie Ent-
scheidung, sie wiére eine programmierbare Anwendung oder berechenbares Vorge-

hen «36

33 Derrida, Aporien, S. 32f.

34 Vgl. auch Waldenfels, Ordnung im Zwielicht, S. 29f.

35 Waldenfels, Ordnung im Zwielicht, S. 32.

36 Jacques Derrida, Gesetzeskraft. Der ,,mystische Grund der Autoritdt”, Frankfurt
am Main 1991, S. 49f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISBEZOGENES VERSTANDNIS | 83

Eine Entscheidung, die eine Grenzpraxis darstellt, wird erst aus der Erfah-
rung des Aporetischen sowie mit der Begegnung mit dem Unentscheidba-
ren vollzogen.’” Aporien stellen fiir Derrida aber nicht bloB negative Best-
immungen im Denken dar, die durch unsere Erfahrungen beseitigt, aufge-
16st oder zu einer dialektischen Versohnung gebracht werden konnen. Sie
tauchen weder nur in bestimmten, merkwiirdigen oder aulergewdhnlichen
Momenten noch blol am Rande des Lebens (am Tod) plétzlich auf. Viel-
mehr sind die Erfahrung des Jetzt™® und der Erfahrungsprozess selbst, aus
dem man eine Entscheidung trifft, aporetisch strukturiert. ,,Jeder Entschei-
dung, jeder sich ereignenden Entscheidung, jedem Entscheidungs-Ereignis
wohnt das Unentscheidbare wie ein Gespenst inne, wie ein wesentliches
Gespenst.“** Jede Erfahrung oder jede Entscheidung ist also aporetisch
strukturiert. Eine Entscheidung konne damit nicht auf einem in-finiten Re-
gress der Vor-Entscheidungen reduziert werden. Sie wird fiir Derrida eher
aus einer Weglosigkeit, aus der Unentschiedenheit, aus dem Aporetischen
heraus gefallt* und lisst sich darum als eine Erfahrung der , Mdglichkeit
des Unméglichen™"" denken. Die Begegnung mit dem Unmdglichen, mit
den scheinbar gesperrten Grenzen ist ihm zufolge letztlich konstitutiv fiir
unsere Entscheidungsmdglichkeiten und ,,scheint gerade entscheidend zu
sein fiir alle Grenzen, iiber die wir sprechen.**

37 Das Wort Aporie wird von Derrida in Anlehnung an Aristoteles als ,,eine gewisse
Unmoglichkeit als Nicht-Weglichkeit“ bzw. Ausweglosigkeit interpretiert. Um-
gangssprachlich hiee es: ,,Ich bin in der Klemme, ich komme da nicht raus, ich
kann nichts tun“. Vgl. Derrida, Aporien, S. 31.

38 Die eigentliche, zentrale Aporie ist, wie Aristoteles feststellt, die der Zeit. Wenn die
Zeit als eine gleichméfige Linie vorgestellt wird, die aus Jetzt-Punkten zusammen-
gesetzt ist, die aber selbst keine Erstreckung haben, ist die Zeit ein Nichts. Vgl.
Kimmerle, Jacques Derrida zur Einfiihrung, S. 132.

39 Derrida, Gesetzeskraft, S. 50f.

40 In vielen Kontexten verwendet Derrida ,,das Unentscheidbare* als Synonym fiir das
Wort ,,Aporie“. Vgl. Derrida, Aporien, S. 33; ders., Das andere Kap, S. 33; ders.,
Gesetzeskraft, S. 49-53.

41 Derrida, Das andere Kap, S. 49.

42 Derrida verwendet dieses Wortspiel in seiner Auseinandersetzung mit Heideggers
existenzieller Analyse des Todes. Nach dem dekonstruktivistischen Verfahren lasst
sich nach Derrida zeigen, dass Heidegger an dieser Stelle selbst als ein unentschie-
dener Autor auftritt, der jedoch aus dieser Unentschiedenheit eine Entscheidung
trifft. Derrida, Aporien, S. 93.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

Einer jeden Grenzbestimmung (Entscheidung) liegt somit eine aporeti-
sche Erfahrung zugrunde. Dass die Grenzen aus den aporetischen Momen-
ten der Erfahrungen konstituiert sowie iiberschritten werden, impliziert
zugleich, dass Aporien allgemein fiir die Bestimmung bzw. Errichtung ei-
nes jeden Diskurses wichtige Rollen spielen. Die Philosophie, ,,die Moral,
die Politik, die Verantwortung — wenn es sie gibt — [heben] erst mit dieser
Erfahrung der Aporie an“*. Die dauerhafte Begegnung mit den Aporien
hélt die (vor-)definierten Grenzen dieser und weiterer Diskurse permanent
in der Schwebe, ohne sie aber blofl zu vernichten. Stattdessen geht es bei
den aporetischen Begegnungen fiir Derrida vor allem um eine stindige
und produktive Neudefinition dieser Bereiche und — noch einmal — um ei-
ne Art Verdichtung bzw. Erndhrung ihrer Grenze. Die unauthorliche Kon-
frontation mit den Aporien gibt uns schlielich zu erkennen, dass diese —
wie die Grenzen selbst — fiir die genannten Bereiche oder Diskurse keine
duBerlichen Elemente, sondern interne Bewegungsmomente darstellen.*
Auf diese grundlegende Rolle des Aporetischen im Rahmen der Grenze
des Kunstwerks sowie der Kunstgattung wird in den folgenden Teilen die-
ser Studie immer wieder mit Derrida rekurriert (vgl. I1.4 u. I11.3.3).

Diese wichtige Figur, die Aporie, ldsst sich ebenso im Rekurs auf die
Figur der différance interpretieren: Sie ist weder negativ noch positiv,
sondern eine Affirmation und ein ,,nicht passives Aushalten von Ausweg-
losigkeit.* Das Aporetische zeigt sich als différance in unaufhérlichen
Aufschubs- und Entzugsprozessen des Regelméfigen, des Normbhaften,
des Berechenbaren, des zeichenhaft Stabilen, der Schrift auf.* Die Erfah-
rung des Aporetischen wird also von Derrida als eine Art Uberschreitung
der Grenze oder eine Passage durch die Grenze hindurch verstanden, de-
ren Sinn aber nicht in einem Jenseits der Sprache liegt. Vielmehr tritt das
Aporetische immer wieder als ein bedeutungsgenerierendes Moment der
Sprache auf. Dies zwingt uns, die anfangs an Foucault gestellte Frage nach
der Sprache der Uberschreitung mit Derrida umzukehren: Es geht fiir die-

43 Derrida, Das andere Kap, S. 33. Hervorhebung im Original.

44 Vgl. ,Es gibt Ethik, weil es Aporien gibt.” Michael Wetzel, Derrida, Stuttgart
2010, S. 106.

45 Derrida, Aporien, S. 32 u. S. 35.

46 Zum Konnex der Aporie mit der différance vgl. Schmitt, Axel: Le Derrida actuel.
Eine anfiihrende Skizze. in: literaturkritik.de Nr. 3 Mérz 2001 (3. Jahrgang), URL:
http://www.literaturkritik.de/public/rezension.php?rez_id=3431&ausgabe=200103
(abgerufen am 17.05.2015).

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISBEZOGENES VERSTANDNIS | 85

sen weniger um eine Suche nach der Sprache der Uberschreitung, sondern
eher um einen niheren Fokus auf die Uberschreitung der Sprache. Grenz-
iiberschreitende Erfahrungen und Praktiken liegen ndmlich fiir Derrida
weder auBerhalb der Sprache noch in einer anderen Sprache, weder in ei-
ner rein literarisch-kiinstlerischen Sprache — wie im Laufe dieser Studie
noch diskutiert wird, kann es eine solche Sprache fiir ihn niemals geben —
noch im Schweigen. Vielmehr sollen sie in den entgrenzenden und {iiber-
bordenden Dimensionen sowie in den permanenten Entzugs- und Auf-
schubsprozessen der Sprache selbst gesucht werden, denen auch diese
,selbst® unterworfen ist. Dieser wichtige Punkt, aus dem man ein praxisbe-
zogenes Verstindnis von Grenziiberschreitungen (in) der Asthetik und der
Kunst gewinnen kann (vgl. 1.3), ldsst sich an dieser Stelle mit Michael
Wetzel starker formulieren:

,,Dekonstruierend soll eine Erfahrung der Grenze als Medium vermittelt werden, das
Reprisentations- oder Kommunikationsprozesse unter Einschluss aller Momente der
Verschiebung, des Widerstands, des ,,Rauschens” und Verzerrung der mitgeteilten Bot-
schaften moglich macht. Nur in dieser Weise einer Unentscheidbarkeit des Ziels als
Aufgabe des Suchens realisiert sich fiir Derrida eine philosophische Verantwortung als
Bereitschaft des immer wieder neu sich formierenden und formulierenden Antwortens

auf die sich stindig auf andere und unvorhersehbare Weise stellenden Fragen.«*’

Dass Derrida die Erfahrung und die Uberschreitung der Grenze in Begrif-
fen des Aporetischen als fiir die Sprache konstitutive Momente denkt, ist
zutiefst mit seiner kritischen Haltung gegeniiber der klassischen Zeichen-
theorie verbunden, die es als Letztes zu erwédhnen gilt. Bekanntlich unter-
zieht er die saussuresche Semiologie einer grundlegenden bzw. dekon-
struktiven Kritik. Derrida zufolge wird die Sprache in der allgemeinen
Semiotik aus einer binér-hierarchischen Relation von Signifikaten und
Signifikanten heraus konzipiert, indem dem Signifikat ein eigenstandiger,
privilegierter oder transzendentaler Status zugeschrieben werde, der iiber
die gesamte Signifikantenkette hinausgehe.” Derrida versucht, diese

47 Wetzel, Derrida, S. 12.

48 ,,Die Seite des Signifikats wird insofern nicht als eine Spur betrachtet, als sie immer
noch urspriinglich von der Seite des Signifikanten unterschieden wird: Eigentlich
bedarf sie des Signifikanten nicht, um das zu sein, was sie ist.“ Jacques Derrida,
Grammatologie, Frankfurt am Main 1983, S. 128.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

(vermeintliche) Selbststdndigkeit des Signifikats zu dekonstruieren, indem
der selbststindige Status des Signifikats defixiert und dieses stattdessen im
Spiel von Signifikanten als das immer zu iiberschreitende oder iiberbor-
dende Momente (de)platziert wird:

,,Das Signifikat fungiert darin [in der Bewegung der Sprache, T.A.] seit je als ein Signi-
fikant. [...] Es gibt kein Signifikat, das dem Spiel aufeinander verweisender Signifikan-
ten entkdme, welches die Sprache konstituiert, und sei es nur, um ihm letzten Endes
wieder anheimzufallen. [...] Strenggenommen, lduft dies auf die Dekonstruktion des
Begriffs ,,Zeichen* und seiner ganzen Logik hinaus. Nicht zufillig ereignet sich diese
Uberbordung in dem Augenblick, wo die Extension des Begriffs Sprache grenzenlos

wird «49

Derrida behauptet demnach, dass die Sprache nicht anhand von einem (ar-
bitrdaren oder konventionellen) Verweisungszusammenhang zwischen Sig-
nifikaten und Signifikaten, sondern im Spiel/ der sich differenzierenden
und verschiebenden Signifikanten, d.h. in der Bewegung der différance
verstanden werden kann.>® Derridas Auseinandersetzung mit den struktu-
ralistischen (oder auch konventionalistischen) Sprachverstdndnissen kann
hier zwar nicht vertieft werden.’' Jedoch fillt dabei eine wichtige Figur —
die des Spiels — auf, die sich fiir ein Verstindnis der Grenze bzw. Uber-
schreitung auf der Ebene unserer sprachlichen Praktiken produktiv er-
weist. Das Wort ,,Spiel” wird von Derrida , fiir die Abwesenheit des trans-
zendentalen Signifikats* in der Sprache verwendet.> Es hat eine sprachin-
terne und zugleich die Sprache entgrenzende Funktion. Das Spiel der
Sprache kann also als nicht-fixierbare und unendliche Verweisungskette
von Signifikanten gedacht werden. Es stellt die entgrenzende und {iiber-
bordende Dimension der Sprache dar, die jegliche metasprachliche bzw.

49 Derrida, Grammatologie, S. 17. Hervorhebung im Original.

50 Vgl. Wetzel, Derrida, S. 27. Hervorhebung im Original. Vgl. Derrida, Grammato-
logie, S. 87f.

51 Fiir eine solche Auseinandersetzung vgl. Klaus Gloy, ,,1. Klaus Gloy: ,Variierende
Ubernahme*: Ein Plidoyer fiir und gegen Derrida“, Jorg Lagemann, Klaus Gloy
(Hrsg.), Dem Zeichen auf der Spur. Derrida — eine Einfiihrung, Aachen 1998,
S. 17-30.

52 Derrida, Grammatologie, S. 87.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISBEZOGENES VERSTANDNIS | 87

(prisenz)metaphysische Begriindung derselben zum Scheitern verurteilt.”
Das interne Spiel der Sprache soll letzten Endes weder als ein Sprachspiel
noch als eine Spieltheorie gedacht werden: ,,.Dieses Spiel [...] ist nicht ein
Spiel in der Welt, als welches es von der philosophischen Tradition seit je
bestimmt wurde, um es in Grenzen zu halten>* Vielmehr gehe es um
das Spiel der Welt“ im Sinne der permanenten Entgrenzung der sprachli-
chen und menschlichen Praktiken.>

Es mag zwar sein, dass diese knappe Anfithrung zu Derridas Erfah-
rungs- und Sprachverstindnis noch viele wichtige und auch umstrittene
Punkte in seiner Philosophie ausldsst. Jedoch reicht sie in unserem Zu-
sammenhang aus, um zu sehen, dass das vorhin diskutierte prozessual-
konstitutive Verhiltnis zwischen Grenze und Uberschreitung mit der (apo-
retischen) Struktur der Erfahrung sowie mit dem spielerischen Charakter
der Sprache zutiefst verbunden ist. Anders formuliert: Das konstitutive
Einhergehen von Grenze und Uberschreitung ldsst sich selbst als spezifi-
sche Form und spezifisches Moment der Erfahrung und der Sprache wie-
dererkennen.”® Schon mit Blick auf Foucaults Uberlegungen zur Erfah-
rung der Uberschreitung/Grenze lieBe sich zwar sagen, dass dieses relatio-
nal sowie prozessual charakterisierte Spiel von Grenzen und Uberschrei-
tungen sich in den Strukturen und Momenten der Erfahrung wiederholt
zeigt und damit einen spezifischen Praxisbezug darstellt. Jedoch kann fiir
ihn unsere (heutige) dialektisch-rational strukturierte Sprache den grenz-
iiberschreitenden Erfahrungen nicht gerecht werden. An dieser Stelle geht
Derrida mit seinem — wenn auch fiir die Sprachwissenschaft sowie die
Philosophie sehr umstrittenen — Sprachverstindnis einen Schritt weiter als
Foucault, den man vor allem fiir die Asthetik fruchtbar machen kann: An-
statt nach einer anderen oder kiinftigen Sprache zu suchen, die den Grenz-

53 Wetzel, Derrida, S. 26.

54 Derrida, Grammatologie, S. 87.

55 Derrida, Grammatologie, S. 88.

56 Mit dem ,,Wiedererkennen® ist hier nicht gemeint, dass zwischen den oben darge-
stellten Merkmalen der Grenze und der Uberschreitung und dem hier angefiihrten
sprachlichen Praxisbezug derselben ein zeitlicher Abstand bestehe oder der eine
thematisch wichtiger als die andere sei. Dass Grenzen und Uberschreitungen bisher
zuerst allgemein begrifflich erarbeitet wurden und dann auf ihren Praxisbezug ein-
gegangen wird, deutet also weniger eine Trennung zwischen Theorie und Praxis der
Grenze an, als vielmehr eine systematische Herangehensweise, die in Bezug auf

spezifische Praktiken weiterentfaltet wird.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

iiberschreitungen der Kunst entsprechen kénnte, muss man nach Derrida
den Fokus von vorherein permanent auf die iiberbordenden Dimensionen
der Sprach-, Denk- und Schreibpraktiken lenken, aus denen Praktiken der
Kiinste tiberhaupt hervorgehen.

2.3 UBERGANG ZU DEN ASTHETISCHEN
GRENZUBERSCHREITUNGEN

Die unablgsbare, prozessuale und mehrdimensionale Relation zwischen
Grenze und Uberschreitung sowie der konstitutive Praxisbezug derselben
haben mindestens zwei konkrete Implikationen fiir unsere &dsthetisch-
kiinstlerischen Praktiken, die fiir den néchsten Teil der vorliegenden Ar-
beit — vor allem in methodischer Hinsicht — grundlegende Rollen spielen
werden: (1) Asthetische oder kiinstlerische Praktiken kénnen niemals mit
festen Grenzen von den allgemeinen Weltorientierungen der Menschen
wie den Sprach-, Denk- oder Wissenspraktiken getrennt werden. Sie ge-
hen aus den iiberbordenden Dimensionen dieser Orientierungen hervor,
ohne aber dadurch zu einem ausdifferenzierten Bereich oder zu einem &s-
thetischen AuBerhalb zu gelangen. (2) Die Untrennbarkeit der dsthetischen
Praktiken von den anderen Lebenspraktiken weifit eine Besonderheit auf,
die man vor allem durch eine ndhere Analyse von &sthetischen Grenzbil-
dungs- und Grenziiberschreitungsprozessen erkenn kann (vgl. II.). Erst im
Hintergrund dieser unabldsbaren Bewegungen ldsst sich dann iiber ver-
schiedene Arten und Formen von Grenziiberschreitungen in der Kunst
(z.B. Konvergenzen der Kiinste, vgl. IIl.) auf eine angemessene Art und
Weise sprechen.

Die erste und fiir den kommenden Teil wichtige praxisbezogene Impli-
kation (1) lautet, dass es eine feste bereichsspezifische Trennung zwischen
Kunsterfahrung und Alltagserfahrung, zwischen &sthetischer Sprache und
gewohnlicher Sprache usw. nicht gibt. Anders ausgedriickt: Einen rein &s-
thetisch-kiinstlerischen Praxisbezug der Sprache und der Erfahrung, der
sich von den anderen Lebenspraktiken klar ablésen wiirde, kann es nicht
geben. Dies ldsst sich mit Blick auf die oben dargestellten Uberlegungen
von Foucault und Derrida stirker hervorheben. Beide Autoren gehen —
trotz der erheblichen Unterschiede zwischen ihren Philosophien, die vor
allem auf ihren jeweiligen Sprachverstandnissen beruhen — offensichtlich

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISBEZOGENES VERSTANDNIS | 89

davon aus, dass die Praxis der Asthetik und der Kunst keineswegs in ei-
nem abgesonderten Erfahrungs- und Sprachraum lokalisiert oder theore-
tisch untersucht werden kann. Weder Kunstinstitutionen noch unsere pri-
vaten Erfahrungen, weder neue Sprachen noch theoretische Mafinahmen
konnen in der Lage sein, die Asthetik und die Kunst von den anderen
Denk-, Sprach- oder Wissenspraktiken zu trennen.

Auf der einen Seite wurde oben mit Foucault problematisiert, dass es
fir die grenziiberschreitenden Praktiken, denen man gewdhnlich &sthe-
tisch-kiinstlerische (sowie religidse, rituelle, wahnsinnige etc.) Erfahrun-
gen zuschreibt, keine geeignete Sprache gibt. Sie konnen also nach
Foucault weder durch die bereits rational-dialektisch strukturierte Sprache
noch durch eine sprachliche Diskursivierung bzw. Rationalisierung jener
Erfahrungen angemessen verstanden werden. Aus diesem Grund ist fiir ihn
kiinftig eine Sprache der Uberschreitung erforderlich, die zwar unsere is-
thetisch-literarischen sowie grenziiberschreitenden Praktiken niemals als
solche représentieren kann, aber doch sich mit ihnen stets im Spiel befin-
den soll. Hinsichtlich dieser letzten Bemerkungen soll nun deutlich wer-
den, dass mit Foucault dsthetische Grenziiberschreitungen nicht néher be-
stimmt oder diskutiert werden konnen. Zwar lasst sich in Foucaults Schrif-
ten die Untrennbarkeit unserer &dsthetischen von nicht-dsthetischen Prakti-
ken sowie der Kunst von der Nichtkunst, welche aus der prozessualen Re-
lation zwischen Grenze und Uberschreitung hervorgeht, sehr konsequent
verfolgen. Jedoch kann man mit ihm auf die Grenziiberschreitungen der
Asthetik und der Kunst wegen des selbst von ihm thematisierten Sprach-
problems nicht spezifisch, sondern nur auf eine implizite Weise einge-
hen.”” Auf Foucaults Schriften werden deswegen in den nichsten Teilen
dieser Studie weniger hingewiesen — jedoch wird seine Kritik an der be-
reichsspezifischen sowie dialektischen Einteilung der Kunst und der
Nichtkunst dabei immer im Hintergrund bleiben.

Auf der anderen Seite wurde mit Derrida (gegen die foucaultsche
Sprachproblematik) argumentiert, dass man das Verhdltnis zwischen der
Uberschreitung und der Sprache grundlegend andersherum denken muss:

57 Das bedeutet nicht, dass man ausgehend von Foucault keine Asthetik oder keine
Theorie der Kunst entwickeln kann. Foucault hat sich wohl in vielen Schriften, die
hier wenig oder nicht behandelt wurden, immer wieder mit der Kunst und der As-
thetik auseinandergesetzt. Vgl. Michel Foucault, Asthetik der Existenz. Schrifien
zur Lebenskunst, Daniel Defert u. Frangois Ewald (Hrsg.), Frankfurt am Main
2007. Vgl. auch Foucault, Die Ordnung der Dinge, S. 311f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

Der Fokus sollte nach Derrida nicht bloB auf eine Sprache der Uberschrei-
tung, sondern umgekehrt auf die Uberschreitungsdimensionen der Sprache
sowie generell unseres sprachlich-medialen Weltbezuges gelegt werden.
Denn wir haben fiir ihn keine andere Sprache als die, die wir bereits ken-
nen, und wir brauchen auch keine andere, um grenziiberschreitende Prak-
tiken ndher zu verstehen. Diese gehen Derrida zufolge keineswegs iiber
unsere Sprache hinaus, sondern lassen sich immer als solche Momente
denken, die aus den unabschlieSbaren Differenzierungsprozessen unserer
Sprache hervorgehen. Die sich permanent verschiebenden und entzichen-
den Zeichen der Sprache, die Derrida mit der Figur der différance aus-
driickt, verweisen niemals auf einen auferhalb liegenden Bereich. Statt-
dessen stellen sie einen unabschlieBbaren Prozess der Bedeutungsgenerie-
rung dar, der sich in jedem einzelnen Praxiszug aufschiebt sowie weiter
differenziert. Uberschreitungen kommen schlieBlich fiir Derrida nicht blof
von auflen zu unseren Praktiken hinzu, sondern sie beruhen unmittelbar
auf den iiberbordenden und entgrenzenden Dimensionen unserer Sprach-,
Denk- und Schreibpraktiken. Und indem sie nicht auf einen AuBlenbereich
verweisen, verdndern oder verschieben sie jene Praktiken permanent bzw.
auf eine besondere Weise.

Zweifelsohne kann man Derridas Sprachphilosophie in vielerlei Hin-
sicht (z.B. aus einer kommunikations- oder interpretationstheoretischen
Sicht®) kritisieren, diskutieren oder sie véllig zuriickweisen. Jedoch bietet
sein Hinweis darauf, dass Grenziiberschreitungen immer aus den Dimen-
sionen unseres sprachlichen Weltbezuges hervorgingen und man durch sie
niemals zu einem AuBlenbereich gelange, ein fruchtbares Modell, das im
Folgenden produktiv auf die Debatte um die dsthetischen Grenziiber-
schreitungen {ibertragen wird.

Eben ausgehend von diesem doppelten Aspekt lasst sich die oben er-
wiahnte zweite praxisbezogene Pointe (2) hervorheben, die in den folgen-
den Teilen dieser Studie ebenso eine wichtige Rolle spielen wird: Die Un-
trennbarkeit unserer dsthetisch-kiinstlerischen Praktiken von den anderen
Lebens—praktiken stellt nicht das Verschwinden, sondern eine Besonder-
heit der Asthetik und der Kunst dar. Dass es zwischen den Kunstpraktiken
und Lebenspraktiken keine feste Grenze gibt, heifit zuerst nicht, dass eine
Kunstpraxis grenzenlos oder ohne Grenze ist. Die Grenze, die eine Kunst-
praxis bildet, ist stattdessen eine produktive und prozessuale Grenze, die

58 Vgl. dazu Umberto Eco, Die Grenzen der Interpretation, Miinchen 1992, S. 40-42
u. 430-441.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISBEZOGENES VERSTANDNIS | 91

mit ihrer Uberschreitung immer weiter einhergeht. Denn auch eine #stheti-
sche Grenze trigt ihre Uberschreitung in sich. Zwischen der #sthetischen
Grenzbildung und der &sthetischen Grenziiberschreitung gibt es ebenso
kein bindres Oppositionsverhéltnis, sondern immer eine dynamisch-
prozessuale Relation, die sich jeglicher Logik von Innen/Auflen, Jen-
seits/Diesseits oder Kunst/Nichtkunst vollig entzieht. Wie im Einleitungs-
kapitel problematisiert wurde, ordnet diese Oppositionslogik ofters selbst
die Grenziiberschreitung in einen eingegrenzten Bereich (d.h. in eine
Grenze) ein. Eben aus diesem Grund vermeiden es Foucault und Derrida
konsequenterweise, dsthetische bzw. literarische Praktiken als die Sprache
oder die Erfahrung der Grenziiberschreitung zu bezeichnen — weil dies
wiederum hieBe, dass man die Grenziiberschreitungen unter einer Grenze,
d.h. unter einem abgegrenzten Forschungs- oder Erfahrungsbereich, hitte
subsumieren kdnnen.

Insofern eine Grenze immer als eine bereits tiberschrittene, bewegliche
und prozessuale Grenze verstanden wird, kann sie dann weniger die Funk-
tion haben, verschiedene Praktiken mit klaren Linien voneinander zu tren-
nen, als vielmehr unsere Praktiken zu verdndern, zu verschieben sowie zu
transformieren. Deswegen soll die Untrennbarkeit zwischen Kunst- und
Lebenspraktiken nicht bloB als eine passive und eingeschlossene, sondern
als eine hochst dynamische und produktive Relation gedacht werden. As-
thetische Grenzen, die aus den entgrenzenden Ziigen und iiberbordenden
Dimensionen unserer Praktiken gebildet sowie konstituiert werden, blei-
ben niemals in einem von diesen Praktiken getrennten Raum; ihr Spiel mit
der Uberschreitung geht stattdessen im Rahmen der anderen Le-
benspraktiken immer weiter. Asthetik und Kunst gewinnen erst in ihrer
konstitutiven sowie dynamischen Untrennbarkeit mit den anderen Prakti-
ken ihre Besonderheit. Dass man zwischen Kunst und Leben (oder Nicht-
kunst)* keine klare Linie ziechen kann, hat schlieBlich nicht bloB zur Fol-
ge, dass wir Asthetik und Kunst nicht auf eine besondere Weise verstehen
und praktizieren kdnnen. Vielmehr sollen vielfdltige und verschiedenartige
Praktiken der Kunst und der Asthetik so konzipiert werden, dass sie ihre

59 Fir die Unterscheidung zwischen den Debatten um Kunst/Leben und um
Kunst/Nichtkunst vgl. Mirjam Schaub, ,,Larger than life? Zwei beriihmte Unter-
scheidungen — Kunst/Nichtkunst und Leben/Kunst — geraten ins Wanken. Lasst
sich der Rahmen unserer Kunsterfahrung iiberhaupt noch sprengen in Zeiten eines
ubiquitdr gewordenen Kunstraums wie -begriffs?, Uwe Wirth (Hrsg.), Rahmen-
briiche, Rahmenwechsel, Berlin 2013, S. 179-197.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

jeweilige Spezifizitdt und Andersheit aus der tiefen Verflochtenheit mit
den anderen Lebenspraktiken und aus den Zwischenrdumen gewinnen und
in dieser Verflochtenheit effektiv fortfithren, ohne dass sie ihre Besonder-
heit an ein dsthetisches Auflerhalb verloren.

Diese zwei praxisbezogenen Momente, die hier vor allem aus einer in-
tensiven Auseinandersetzung mit den differenzphilosophischen Verstind-
nissen von Grenzen und Uberschreitungen gefolgert wurden,® lassen sich
offensichtlich nicht voneinander separieren. Bevor ihr Einhergehen im Zu-
sammenhang der Kunst nachgewiesen sowie kritisch rekonstruiert wird,
sollen sie abschlieBend kurz zusammengefasst werden, so dass das metho-
dische Ziel der folgenden Ausfithrungen klar wird. Erstens: Zwischen é&s-
thetisch-kiinstlerischen sowie anderen Lebenspraktiken gibt es keine feste
Grenze. Denn eine dsthetische Grenze ist, wie alle praktischen Grenzen,
eine bereits tiberschrittene sowie prozessuale Grenze; sie wird immer aus
den Uberschreitungsdimensionen unserer grundlegenden Weltorientierun-
gen, d.h. der Denk-, Schreib-, Sprech- oder medialen Praktiken herausge-
bildet. Zweitens: Die &sthetische Grenze (als eine bereits {iberschrittene
Grenze) hat im Rahmen der menschlichen Praktiken keinen Sonderstatus;
sie gelangt niemals zu einem &sthetischen AuBerhalb. Stattdessen ist sie
weiter zutiefst verflochten mit den anderen Lebenspraktiken und gewinnt
ihre Besonderheit nur in dieser Verflochtenheit.

Diese zwei Ziige machen die Kriterien einer praxisbezogenen Asthetik
aus, auf die im nédchsten Teil dieser Studie immer wieder zuriickgegriffen
wird. Verschiedenste Arten, Praktiken sowie Beispiele von Grenziiber-
schreitungen aus der Kunst konnen meines Erachtens erst vor dem Hinter-
grund dieser zwei einfachen Uberlegungen bzw. Kriterien an Bedeutung
gewinnen oder verlieren. Denn eine Grenze, die iiberhaupt keinen Zug
von, keine Verbindung zu oder keine Gefahr der Uberschreitung hat, und
umgekehrt eine Uberschreitung, die uns keine Grenze sicht- und merkbar
macht, bleiben im Rahmen unserer Praktiken jeweils vollig leer. Stattdes-
sen gehen sie aus einer praxisbezogenen Hinsicht miteinander immer kon-

60 Das bedeutet aber nicht, dass zu diesem Verstandnis die dialektischen Grenzkon-
zeptionen keinen Beitrag geleistet hétten. Diese hatten bei den bisherigen Ausfiih-
rungen mindestens zwei wichtige Funktionen: Einerseits wurde das konstitutive
Einhergehen von Grenze und Uberschreitung erst mit diesen Konzeptionen stark
gemacht, bevor die prozessuale Dimension dieser Relation diskutiert wurde. Ande-
rerseits hatten sie ex negativo eine grundlegende Rolle fiir das differenzphilosophi-

sche Verstéindnis von Grenze/Uberschreitung.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISBEZOGENES VERSTANDNIS | 93

stitutiv und prozessual einher. Ubersieht man ihre prozessuale Relation,
hat man mit den Grenziiberschreitungen stets Probleme. Im Folgenden
wird schrittweise gezeigt, wie dsthetische Grenziiberschreitungen ohne die
Voraussetzung sowie die Herausbildung eines dsthetisch ausdifferenzier-
ten Bereichs konzipiert werden konnen, so dass man von verschiedenen
Arten und Phianomenen der Grenziiberschreitungen (in) der Kunst auf eine
angemessene Weise sprechen kann. Zu diesem Zweck wird die Figur der
Grenziiberschreitung methodisch immer in ihrem Verhiltnis mit jenen
Grenzen, die im é&sthetischen Diskurs bereits definiert, problematisiert so-
wie wahrgenommen wurden, kritisch analysiert sowie neu aufgefasst.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11

4. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [{-]EEETEEE


https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ll. Grenzen der Kunst und Kunstpraxis

https:/dol.org/10:14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34, https://www.Inilbra.com/de/agb - Opan Access - =) K=


https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11

4. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [{-]EEETEEE


https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bereits seit der Moderne sind Diskussionen um die Grenziiberschreitungen
der Kunst und der einzelnen Kunstwerke durch eine problematische Tren-
nung von Kunst und Nichtkunst gekennzeichnet. Fiihren &sthetisch-
kiinstlerische Grenziiberschreitungen in der Tat in Nichtkunst und stellen
fir die Kunst entscheidende Probleme dar? Oder sind sie nur Rander-
scheinungen oder Ausnahmefille in einer bestimmten Epoche der Kunst-
geschichte, die der Kunst du8erlich bleiben? Der vorliegende Teil geht da-
von aus, dass historisch steigende Anzahl der grenziiberschreitenden
Kunstpraktiken insgesamt neue Perspektive und Verstdndnisse iiber die
Kunst erfordert. Zugleich wird dabei die These entwickelt, dass jene Prak-
tiken nicht eine Praxisart unter anderen sind, sondern aus verschiedenen
Hinsichten wichtige konstitutive Dimensionen der Kunst und der Kunst-
praxis ausmachen. Um diese These und Perspektive zur Geltung zu brin-
gen, werden vor allem diejenigen Grenzen problematisiert sowie themati-
siert, die durch &sthetisch-kiinstlerische Praktiken {iberschritten werden.
Denn die Probleme, die dsthetische Grenziiberschreitungen eventuell dar-
stellen, héngen, wie im vorangehenden Kapitel methodisch festgelegt
wurde, immer nur davon ab, wie die Grenzen im Kunstdiskurs sowie in
einer Kunstpraxis bereits definiert, verstanden, an- und wahrgenommen
werden. In diesem Sinne geht es den folgenden Ausfithrungen weniger um
die Beschreibung einzelner (grenziiberschreitender) Kunstpraktiken als
vielmehr um eine begriftliche Bearbeitung der Grenzen der Kunst und der
Kunstwerke und um die sich dabei auszeichnenden Uberschreitungen des
Asthetischen. Die Breite oder die Reichweite dieser Grenzen werden zu-
gleich aus dem Aspekt der vorhin skizzierten zwei praxisbezogenen Poin-
ten {iberpriift, kritisiert sowie fortgefiihrt: Einerseits wird diskutiert, wie
sich die Grenzen der Kunst tatsdchlich aus den iiberbordenden sowie ent-
grenzenden Dimensionen unserer Praktiken herausbilden lassen. Anderer-
seits und gleichzeitig wird nachgewiesen, wie die Kunst durch diese Her-
ausbildung nicht zu einem &asthetischen AuBlerhalb gelangt, sondern immer
zutiefst mit den anderen Praktiken verflochten bleibt. Solange man die
Grenze der Kunst aus diesen zwei praxisbezogenen Perspektiven begriin-
den sowie konzeptualisieren kann, werden sich meines Erachtens viele ak-
tuelle Phdnomene in der Kunst, die man als ,Grenziiberschreitungen® be-
zeichnet, weniger als problematisch als vielmehr als wichtig und konstitu-

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

tiv fir eine Theorie der Kunst im Allgemeinen sowie fiir unser Denken
und Sprechen iiber Kunst im Einzelnen erweisen.

Vor diesem begrifflich-methodischen Hintergrund sowie zum Zwecke
einer praxisbezogenen Begriindung von Grenzen der Asthetik und der
Kunst gliedert sich dieser Teil der Studie in vier einzelne Kapitel. Im ers-
ten Kapitel (1) wird Kants &sthetische Theorie als ein hochst produktives
Modell fiir eine praxisbezogene Asthetik zur Geltung gebracht. Mit einer
Interpretation des Begriffs der Heautonomie wird erdrtert, dass Kants As-
thetik eine Reihe von heteronomen Dimensionen hat, die fiir dsthetische
Grenz- sowie Normbildungsprozesse notwendig sind, wobei das Subjekt
seine eigenen Grenzen erkennt und im gleichen Zug immer die Moglich-
keit erwirbt, diese Grenzen reflexiv neu zu konstituieren, permanent zu
verschieben und zu verdndern. Da diese Prozesse bei Kant keine ideale
Sphére bilden, sondern mit den anderen Praktiken dynamisch-prozessual
einhergehen, stellen dsthetisch-kiinstlerische Grenziiberschreitungen fiir
seine Asthetik keine Probleme dar. Auch wenn kantische Asthetik damit
insgesamt die Kriterien einer praxisbezogenen Asthetik erfiillt, wird am
Ende argumentiert, dass seine Theorie diese Leistungen ohne einen spezi-
fischen Kunstbegriff erbringt. Das Fehlen eines Kunstspezifikums in sei-
ner Asthetik wird uns vor die Aufgabe stellen, auch die Kunstpraktiken
nach diesem Modell neu zu verstehen sowie zu begriinden. Hierfiir wird
im zweiten Kapitel (2) Adornos Asthetik angefiihrt. Mit dieser werden
nicht nur die Errungenschaften von kantischer Asthetik im kunstspezifi-
schen Bezug wiedererkannt, sondern auch die Grenzbildungs- oder Auto-
nomisierungs-prozesse der Kunst werden unmittelbar aus den negativen
bzw. iiberbordenden Dimensionen der historisch-gesellschaftlichen Prak-
tiken bestimmt. Allerdings tritt mit einem genauen Blick auf seine Theorie
und besonders sein Werkkonzept zutage, dass jene Prozesse Schritt fiir
Schritt einen undurchdringlichen sowie verschlossenen dsthetischen Be-
reich bilden, so dass der Riickbezug von Kunstpraktiken auf die anderen
Lebenspraktiken beinahe unmdoglich wird. Da Adorno somit offensichtlich
die zweite Pointe der praxisbezogenen Asthetik fehlt, werden zahlreiche
Arten von &sthetischen Grenziiberschreitungen von seiner Theorie stets
ausgeschlossen. Um jene Pointe im kunstspezifischen Zusammenhang
stirker zu machen, wird im dritten Kapitel (3) eine alternative Kunst- bzw.
Werktheorie, den Kunstwerkaufsatz von Heidegger eingefiihrt. Mit seinem
vieldiskutierten Konzept des Welt-Erde-Streits und einer differenztheore-
tischen Interpretation der Riss-Figur, die in diesem Streit auffallt, gelingt
es, die dsthetische Kluft, die bei Adornos Theorie entstanden ist, zu iiber-

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS | 99

briicken. Die einzelnen Kunstwerke werden mit Heidegger in die gesell-
schaftlichen Praktiken konstitutiv einbezogen, so dass zwischen diesen
beiden eine dynamisch-prozessuale Relation entsteht. Obwohl Heidegger
damit den konstitutiven Riickbezug der Kunstpraktiken auf Lebensprakti-
ken nachvollziehbar macht, wird es sich aber schlieBlich zeigen, dass sich
seine Theorie auf eine falsche bzw. unbegriindete Voraussetzung stiitzt: Er
setzt implizit voraus, dass das Kunstwerk ein Wesen — ein verschlossenes
Gebilde — besitzt und der Welt-Erde-Streit nur in ihm, aber nirgendwo an-
ders geschehen kann. Heidegger fehlt damit — auch wenn auf eine indirek-
te Weise — die erste Pointe der praxisbezogenen Asthetik. Wihrend Ador-
nos Theorie also schrittweise zu einem #sthetischen AuBlerhalb gelangt,
geht Heideggers Asthetik implizit von diesem (oder von einem #stheti-
schen Innerhalb, im Sinne von einem verschlossenen Bereich des Astheti-
schen) aus. Anstatt die Leistungen von zwei Theorien blo zu addieren
oder miteinander zu kombinieren, wird im vierten Kapitel (4) mit Derrida
auf die problematischen Trennungszonen eingegangen, wobei man Gren-
zen der Kunstwerke entweder als verschlossene Formen postuliert oder
nach und nach zu einem ausdifferenzierten Bereich des Asthetischen ge-
langt. Demgegeniiber wird mit einer Interpretation von Derridas Parergon-
Konzept dargelegt, wie beweglich, wie pords, wie durchlissig, wie oszil-
lierend die Grenzen der einzelnen Kunstwerke in der Tat sind und wie sie
immer bereits einer Reihe von Entzugs-, Verschiebungs- und Aufschubs-
prozessen ausgesetzt sind. Mit drei verschiedenen Beispielen wird am En-
de dieses Teils erldutert, dass sich einzelne Kunstwerke und -praktiken
nicht durch feste Grenzen markieren lassen und sie sich jeglicher Fest-
stellbarkeit permanent entzichen — was zur Folge haben wird, dass sich &s-
thetische Grenziiberschreitungen als immer weniger problematische Ein-
zelphdnomene, sondern vielmehr aus verschiedenen Hinsichten als konsti-
tutive Dimensionen der Kunst und der einzelnen Kunstpraktiken erweisen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11

4. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [{-]EEETEEE


https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 He-Autonomie der Asthetik

Seit Dekaden sind erfahrungsésthetische Ansdtze allgemein darin einig,
dass sich é&sthetische Grenziiberschreitungen durch eine Aktualisierung
von kantischer Asthetik auf eine angemessene Weise begreifen lassen.' In
diesem Kapitel wird in Ubereinstimmung mit diesen Ansdtzen zuerst die
These verteidigt, dass Kants Autonomie-Asthetik sich fiir ein Verstindnis
von aktuellen Phianomenen der Kunst als hochst produktiv erweist. Seine
Asthetik bietet im weiteren Sinne ein sehr wichtiges sowie fruchtbares
Modell fiir eine praxisbezogene Asthetik an, weil sie die Grenzen des As-
thetischen aus den iiberbordenden und entgrenzenden Dimensionen unse-
rer (reflexiven) Praktiken bestimmt, ohne dabei zu einem dsthetischen Au-
Berhalb zu gelangen. Um diese Leistungen der kantischen Asthetik im
Rahmen einer praxisbezogenen Asthetik zur Geltung zu bringen, wird als
Erstes seinen Begriff ,Heautonomie‘ in Anlehnung an Renata Homanns
Uberlegungen bearbeitet und von seinem ethisch konnotierten Autono-
miebegriff leicht unterschieden. Als Zweites werden ausgehend von dieser
Unterscheidung dsthetische Grenzbildungsprozesse als reflexive Normbil-
dungs- sowie Selbstkonstituierungsprozesse des Subjekts interpretiert,
welche fiir Kant gar keine nachgeordnete Rolle spielen und stattdessen
immer einen unverzichtbaren Beitrag zu anderen menschlichen Praktiken
haben. Als Drittes werden mit Gilles Deleuze’ Kant-Interpretation die he-
teronomen Dimensionen #sthetischer Grenz- und Normbildungsprozesse
als fruchtbare Momente von Kants Asthetik aufgezeigt, durch die das Sub-
jekt in ein Spiel mit seinen eigenen Grenzen eintritt und damit es ihm

1 Vgl z.B. Bubners Ansatz im Einteilungskapitel.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

moglich wird, diese Grenzen zu erkennen, sie permanent zu verdndern, zu
verschieben und neu zu konstituieren. Nach der Entdeckung dieser hochst
produktiven Momente bei Kants Asthetik wird als Letztes das Fehlen des
Kunstspezifikums als das — zumindest fiir unseren Zusammenhang — zent-
ralste Problem seiner &sthetischen Theorie festgestellt. Wichtige Merkma-
le, die Kant fiir eine praxisbezogene Asthetik anbietet, mangeln an einem
spezifischen Begriff der Kunst, und eine direkte Ubertragung seiner Re-
flexionsdsthetik auf eine Kunstésthetik kann meines Erachtens nicht das
richtige Verfahren sein. Denn mit diesem Verfahren wiirden die Leistun-
gen von Kants Theorie fiir ein Verstdndnis von dsthetischen Grenziiber-
schreitungen, welche weder von einem &sthetischen Auflerhalb ausgeht
noch zu diesem gelangt, wieder verloren gehen. Stattdessen wird seine
Theorie mit ihren konstitutiven Defiziten als ein begriffliches Modell fiir
eine praxisbezogene Asthetik aufgenommen. AbschlieBend wird hinsicht-
lich dieser Defizite kurz auf Hegels Kunstphilosophie hingewiesen, bevor
im ndchsten Kapitel mit Adorno auf eine kunstspezifische Bestimmung
der Grenzen des Asthetischen eingegangen wird.

Zweifellos stellt das Wort ,Autonomie (auto-nomos: Selbst-Gesetz-
gebung) den wichtigsten Begriff der Praktischen Philosophie von Kant
dar. In der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten heifit es: Autonomie
»ist Beschaffenheit des Willens, dadurch derselbe ihm selbst (unabhéngig
von aller Beschaffenheit der Gegenstinde des Wollens) ein Gesetz ist.«?
Erst unabhdngig von allen materialen Beschaffenheiten und nur durch sich
selbst konne der Wille autonom sein, weil durch diese reine Form des
Wollens zugleich das allgemeine Gesetz des Handelns mit begriffen sei.’
Indem Kant auf diese Weise dem politisch-rechtlich aufgeladenen Auto-
nomiebegriff eine stark ethische Kontur verleiht, fallen drei wichtige und
untrennbare Momente dieses Begriffs auf: Unabhédngigkeit (Freiheit),
Selbstbeziiglichkeit und Gesetzlichkeit.* Zu iiberpriifen gilt es zunichst,
welchen Bedeutungswechsel diese Momente im Rahmen seiner Asthetik

2 Immanuel Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Karl Vorlander (Hrsg.),
Hamburg 1968, A 440.

Vgl. Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, A 440.

4 Freilich hat der Begriff noch andere Aspekte wie ,,Unabhingigkeit™ und ,,Selbst-
standigkeit* und bezieht sich konstitutiv auf andere Begriffe wie ,,Allgemeinbeziig-
lichkeit oder mit Axel Honneth auf ,,Anerkennung“. Vgl. Nicole Balzer, Spuren
der Anerkennung. Studien zu einer sozial- und erziehungswissenschaftlichen Kate-
gorie, Wiesbaden 2014.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HE-AUTONOMIE DER ASTHETIK | 103

erfahren und in welchem Sinne auch asthetische Praktiken als autonome
zu verstehen sind.

In der Kritik der Urteilskraft’ ibertrigt Kant seinen Autonomie-
Begriff auf den Bereich der Asthetik. Obwohl das Wort ,,Autonomie” im
Rahmen seiner asthetischen Theorie viel weniger auftaucht, als es in der
Praktischen Philosophie der Fall war,® wird seine Theorie bis heute als das
wichtigste Paradigma der Autonomie-Asthetik bezeichnet. Fiir eine solche
Rezeption der Dritten Kritik gibt es in der Tat mehrere Griinde. Zentrale
Begriffe seiner &sthetischen Theorie wie Selbstreflexivitit, Interesse-
losigkeit, ZweckmaBigkeit ohne Zweck und Freiheit scheinen auf den ers-
ten Blick denjenigen Autonomiebegriff zu wiederholen, der schon in der
praktischen Philosophie entwickelt wurde. Auch der Gedanke eines &sthe-
tisch erfahrenen Menschen lésst sich fir Kant von dem Ideal einer au-
tonomen Personlichkeit schwer trennen.” Der dsthetisch konnotierte Auto-
nomiebegriff darf jedoch weder als eine Eins-zu-eins-Ubertragung des
willens- und handlungsbezogenen Autonomie-Konzepts auf den Bereich
des Asthetischen noch als eine vollige Verabschiedung von den urspriing-
lichen Bedeutungsmomenten (wie der Selbstgesetzgebung, der Freiheit
oder der Selbstbeziiglichkeit) gedacht werden.® Stattdessen verlagert Kant
seine Autonomie-Asthetik in eine Vermittlungszone: Sie bleibt immer im
Hintergrund unserer praktischen und theoretischen Weltorientierungen
und hat fiir die Erweiterung und die Harmonisierung dieser Orientierungen
sowie der einzelnen subjektiven Reflexionskrifte grundlegende Funk-
tionen.

Zuallererst lisst sich behaupten, dass die Autonomie der Asthetik fiir
Kant — wie bei Baumgarten — im weitesten Sinne einen eigenstindigen Un-
tersuchungsbereich fiir die Prinzipien der dsthetischen Praktiken darstellt,
auch wenn ihm die Moglichkeit einer disziplindren Abgrenzung bzw. Be-
griindung der Asthetik als ein autonomer Wissensbereich fiir lange Zeit

5 Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, Heiner F. Klemme (Hrsg.), Hamburg 2001,
im Folgenden zitiert als KdU B.
Vgl. Kant, KdU, B 135, B 137 u. B 253.
Vgl. Friedrich Wolfzettel, ,,Autonomie”, Karlheinz Barck (Hrsg.), Asthetische
Grundbegriffe. Historisches Worterbuch in sieben Bdnden, Stuttgart, Weimar 2000,
S. 431-458, hier S. 443f.

8 Vgl Birgit Recki, Aura und Autonomie. Zur Subjektivitit der Kunst bei Walter
Benjamin und Theodor W. Adorno, Wiirzburg 1988, S. 81f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

nicht bewusst war.” Erst in der dritten Kritik gelingt es ihm, dsthetische
Urteile in einem selbststdndigen Erkenntnisbereich zu untersuchen bzw.
nach ihren Prinzipien zu bearbeiten.'® Genauso wie in den anderen Kriti-
ken machen den Gegenstand sowie die Konturen eines Wissensbereichs
eine spezifische Art von Vernunftgebrauch bzw. eine bestimmte Urteils-
praxis aus.

Neben dieser diszipliniren Autonomie der Asthetik geht es Kant noch
wesentlicher darum, dass eine einzelne &sthetische Urteilspraxis selbst als
ein autonomes Urteil charakterisiert werden kann. Dafiir grenzt er zuerst
asthetische Urteilspraktiken allgemein von Erkenntnisurteilen und morali-
schen Urteilen ab.'' Diese Abgrenzung heiBt aber nicht, dass fiir Kant ein-
fach alles andere als unsere moralischen und empirischen Urteile als dsthe-
tische Urteile und diese dann unmittelbar als autonome gélten. Vielmehr
lasst sich die Autonomie der &dsthetischen Urteile nach Kant in einem Prin-
zip bzw. in einer besonderen Gesetzlichkeit finden, die sich nicht nur von
ethischen oder epistemologischen Urteilen, sondern zugleich von den he-
teronom strukturierten #sthetischen Urteilen, z.B. von dem Gefiihl des
Angenehmen, unterscheidet. Asthetische Urteile gehen fiir Kant iiber die
privaten Befindlichkeiten des Urteilenden hinaus, werden ohne Interesse
vollzogen und kdnnen darum auf eine spezifische Weise — in Form einer
prinzipiellen Mitteilbarkeit — verallgemeinert bzw. zu einem Gesetz ge-
bracht werden.

Die Suche nach dem Autonomie-Prinzip des Asthetischen erfordert al-
so eine ndhre Analyse des Begriffs des Gesetzes bzw. der Mdoglichkeit ei-
ner Eigen-Gesetzlichkeit des Asthetischen. Denn solange das #sthetische
Urteil nicht bloB als irgendeine Praxis neben anderen Praktiken, sondern
als eine besondere und eigenartige Praxis konzipiert wird, muss ihr Voll-
zug durch ein bestimmtes Prinzip bzw. eine Gesetzlichkeit (nomos) cha-
rakterisiert werden. Asthetische Urteile sind nach Kant insofern eigenge-
setzlich bzw. sie werden insofern autonom vollzogen, dass sie nicht in an-
dere Praktiken (z.B. wissenschaftliche oder ethische Praktiken) iibersetzt
und durch diese nicht ersetzt werden konnen. Welche dsthetischen Gesetze

9 Kant, KrV, A 21.

10 Vgl. Andrea Esser, ,,Der transzendentale Ansatz in der Asthetik und die Autonomie
der Kunst®, dies. (Hrsg.), Autonomie der Kunst? Zur Aktualitit von Kants Asthetik,
Berlin 1995, S. 9-24.

11 Vgl. Esser, ,,Der transzendentale Ansatz in der Asthetik und die Autonomie der
Kunst®“, S. 9.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HE-AUTONOMIE DER ASTHETIK | 105

ermdglichen aber die Uniibersetzbarkeit und die Nicht-Ersetzbarkeit der
dsthetischen Praktiken?

Kant untersucht die Moglichkeit eines spezifisch édsthetischen Gesetzes
weder in den Gegenstidnden oder Phdnomenen der Natur bzw. des Alltags
noch in den Werken oder Ereignissen der Kunst. Vielmehr liegt ihm zu-
folge das Gesetz bzw. das Prinzip der Asthetik in der dsthetischen Urteils-
praxis und deren Vollzug selbst. Dabei geht es Kant nicht um eine externe
Analyse und Klassifizierung der Urteilsarten als &sthetisch und nicht-
dsthetisch, sondern darum, dass die Bedingung der Moglichkeit — das
transzendental-philosophische Prinzip — des &sthetischen Urteilens ausge-
wiesen wird. Der das dsthetische Urteil'” charakterisierenden Gesetzlich-
keit kann man sich in der Kritik der Urteilskraft mindestens auf zwei Ar-
ten und Weisen anndhern. Die erste Herangehensweise wire eine Rekon-
struktion der vier spezifischen Momente des rein &sthetischen Urteils, die
Kant im Kapitel ,,Analytik des Schonen® darstellt. Da es inner- und auf3er-
halb der Kant-Forschung bereits zahlreiche Texte gibt, die diesen Teil aus
unterschiedlichsten Perspektiven interpretieren oder auf ihn kritisch rekur-
rieren, wird im Folgenden eine andere Alternative angefiihrt, die die den
Konnex des Konzepts der &sthetischen Autonomie mit den Grenziiber-
schreitungen unmittelbar klar macht. Bei dieser zweiten Herangehenswei-
se geht es um eine begriffliche Ausarbeitung der Figur der ,Heautonomie‘,
die Kant an einer Stelle als einen Ersatzbegriff fiir die Autonomie der As-
thetik verwendet:

,,Die Urteilskraft hat [...] ein Prinzip a priori fiir die Moglichkeit der Natur, aber nur in
subjektiver Riicksicht, in sich, wodurch sie, nicht der Natur (als Autonomie), sondern
ihr selbst (als Heautonomie) fiir die Reflexion iiber jene, ein Gesetz vorschreibt, wel-
ches man das Gesetz der Spezifikation der Natur in Ansehung ihrer empirischen Geset-
ze nennen konnte, das sie a priori an ihr nicht erkennt, sondern zum Behuf einer fiir un-
seren Verstand erkennbaren Ordnung derselben in der Einteilung, die sie von ihren all-
gemeinen Gesetzen macht, annimmt, wenn sie diesen eine Mannigfaltigkeit der beson-

deren unterordnen will.«!

12 Im Folgenden wird das &sthetische Urteil von der &sthetischen Praxis oder Erfah-
rung nicht klar differenziert. Fiir eine solche Differenzierung vgl. z.B. Christoph
Menke, Die Souverdnitit der Kunst. Asthetische Erfahrung nach Adorno und Der-
rida, Frankfurt am Main 1991, S. 167.

13 Kant, KdU, B 185f. Hervorhebung im Original. Auch in der Ersten Einleitung in

die Kritik der Urteilskraft bezeichnet Kant an einer Stelle die Autonomie der As-

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

Mit der Verwendung des Worts ,Heautonomie*'* beabsichtigt Kant zwar
nicht, dsthetische Autonomie von den anderen autonomen Praktiken und
Orientierungen der Vernunft im absoluten Sinne zu unterscheiden."® Je-
doch lésst sich anhand dieser leichten Differenzierung zwischen dem Au-
tonomie-Begriff, der auf Natur und Sitten bezogen ist, und dem Heauto-
nomie-Begriff, der sich auf den &sthetischen Bereich bezieht, ein wichti-
ges Merkmal zur Geltung bringen, das einerseits die Momente der dstheti-
schen Urteile in der Analytik des Schonen (wie formale ZweckmaBigkeit
und Interesselosigkeit) mit einschlieit, anhand dessen andererseits der au-
tonome Charakter dieser Urteile unmittelbar expliziert werden kann.
Etymologisch gesehen wird in der Wortbildung He-auto-nomos —
Sich-selbst-Gesetz-Sein — das reflexive Moment zweimal hervorgeho-

thetik als Heautonomie: ,,Autonomie [des Gefiihls der Lust und Unlust; T.A.] aber
ist nicht (so wie die des Verstandes, in Ansehung der theoretischen Gesetze der Na-
tur, oder der Vernunft, in praktischen Gesetzen der Freiheit) objektiv, d.i. durch
Begriffe von Dingen oder moglichen Handlungen, sondern blo subjektiv, fiir das
Urteil aus Gefiihl giiltig, welches, wenn es auf Allgemeingiiltigkeit Anspruch ma-
chen kann, seinen auf Prinzipien a priori gegriindeten Ursprung beweist. Diese Ge-
setzgebung miisste man eigentlich Heautonomie nennen, da die Urteilskraft nicht
der Natur, noch der Freiheit, sondern lediglich ihr selbst das Gesetz gibt und keine
Vermogen ist, Begriffe von Objekten hervorzubringen, sondern nur mit denen, die
ihr anderweitig gegeben sind, vorkommende Fille zu vergleichen und die subjekti-
ve Bedingung diese Verbindung a priori anzugeben.” Hervorhebung im Original.
Zitiert aus: Immanuel Kant, ,,Erste Einleitung in die Kritik der Urteilskraft, Manf-
red Frank, Véronique Zanetti (Hrsg.), Immanuel Kant. Schriften zur Asthetik und
Naturphilosophie. Werke III. Text und Kommentar, Frankfurt am Main 1996. S.
415-478, hier S. 447.

14 Auch fiir Schillers Asthetik spielt dieser Begriff eine enorme Rolle, die aber im
Rahmen dieser Studie nicht behandelt werden kann. Vgl. Friedrich Schiller, ,,Kalli-
as, oder tliber die Schonheit. Briefe an Gottfried Korner”, Rolf-Peter Janz (Hrsg.),
Werke und Briefe in zwélf Binden. Theoretische Schriften. Band 8. Frankfurt am
Main 1992. S. 276-329.

15 Fiir die Gemeinsamkeiten sowie Unterschiede zwischen der handlungsbezogenen
Autonomie und der dsthetischen Autonomie bei Kant vgl. Birgit Recki, ,,Die Dia-
lektik der dsthetischen Urteilskraft und die Methodenlehre des Geschmacks (§§ 55—
60)“, Otfried Hoffe (Hrsg.), Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, S. 189-210,
hier S. 202-205.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HE-AUTONOMIE DER ASTHETIK | 107

ben.'® Diese Verdopplung des Reflexiven besagt im einfachsten Sinne,
dass das Gesetz, das durch das Selbst hervorgebracht wird, nur fiir die
Doméne oder die Konstitution dieses Selbst gilt. In dieser recht abstrakten
Definition steckt in der Tat eines der Kernargumente der kantischen As-
thetik: Das dsthetische Urteil wird nicht im Interesse an der wahren Er-
kenntnis und auch nicht im Interesse an der guten Handlung, sondern im
Selbstinteresse d.h. selbstbeziiglich vollzogen. ,Interessenlos® ist das &s-
thetische Urteil also doch nicht bloB un-interessiert, sondern frei von jegli-
chen Fremdinteressen. In dieser Form weist es ein spezifisches Interesse
auf, das erst in seinem aktuellen Vollzug hervortritt und nur das urteilende
Subjekt selbst betrifft. Das dsthetische Urteil ist somit in seiner Interesse-
losigkeit auf das urteilende Selbst und dessen Urteilsweise konstitutiv be-
zogen und eben in diesem spezifischen Selbstbezug ist es (he-)autonom.
Diese konstitutive Selbstbezogenheit kann nur mit Blick auf die ande-
ren menschlichen Tétigkeiten expliziert werden, die von Kant bereits in
der ersten und zweiten Kritik diskutiert wurden. Nach Kant verfahrt die
Vernunft sowohl in ihrem theoretischen als auch in ihrem praktischen und
— jetzt — ihrem dsthetischen Gebrauch jeweils autonom. Auf der einen Sei-
te wird um der Erkenntnis willen die vorgegebene Sinnlichkeit unter die
Gesetze des Verstandes subsumiert. Und durch die selbstgesetzgebenden
Akte der theoretischen Vernunft werden schlielich die Natur und sinnli-
che Objekte, wie sie uns erscheinen, konstituiert. Auf der anderen Seite
wird im praktischen Bereich durch den sich selbst bestimmenden Willens-
akt die Maxime der Handlungen (der kategorische Imperativ) konstituiert.
Anders als diese beiden vollig verschiedenen, aber doch selbstreflexiven
und -gesetzgebenden Aktivitdten, die im Interesse der Natur- oder Hand-
lungskonstitution vollzogen werden, begriindet Kant die (He-)Autonomie
der Asthetik in einer anderen Konstitutionsleistung der Urteilskraft: Beim
Vollzug der dsthetischen Urteile geht es — mit Renata Homann gesprochen
— um die Selbstkonstituierungsprozesse des Subjekts.'” Autonomie des 4s-
thetischen Urteils ldsst sich mit anderen Worten als ein spezifischer Ge-
brauch des Urteilsvermdgens denken, durch den das urteilende Subjekt
sich selbst konstituiert, immer wieder neu formiert sowie organisiert.
Wenn das (he-)autonome Urteil die Funktion der Selbstkonstitution hat,
dann muss noch geklirt werden, welche Gesetzlichkeit eine solche Konsti-

16 Vgl. Renate Homann, Theorie der Lyrik. Heautonome Autopoiesis als Paradigma
der Moderne, Frankfurt am Main 1999, S. 46.
17 Vgl. Homann, Theorie der Lyrik, S. 104.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

tution liberhaupt zustande bringt. An einer (viel zitierten) Stelle versucht
Kant die dsthetische GesetzmaBigkeit von der Gesetzlichkeit des Ver-
standes zu unterscheiden:

,,Bs wird [...] eine GesetzmiBigkeit ohne Gesetz, und eine subjektive Ubereinstimmung
der Einbildungskraft zum Verstande ohne eine objektive, da die Vorstellung auf einen
bestimmten Begriff von einem Gegenstande bezogen wird, mit der freien GesetzméfBig-
keit des Verstandes (welche auch ZweckmaiBigkeit ohne Zweck genannt worden) und
mit der Eigentlimlichkeit eines Geschmacksurteils allein zusammen bestehen koén-

nen «l8

Das rein dsthetische Urteil geht fiir Kant niemals auf ein allgemeines Ge-
setz zuriick. Denn dem Urteilsvermdgen ist fiir ihn kein objektiver Begriff
des édsthetisch Schonen gegeben. Das Fehlen einer allgemein verbindli-
chen Regel verweist allerdings nicht auf einen Mangel der &sthetischen
Urteilskraft, sondern im Gegenteil macht genau dieses Nicht-Gegeben-
Sein ihr gesetzméBiges sowie produktives Moment aus. Anders als die
Verfahrensweise der bestimmenden Urteilskraft, durch die etwas Besonde-
res unter ein allgemeines Gesetz subsumiert wird, hat die dsthetisch reflek-
tierende Urteilskraft die Aufgabe bzw. die Funktion, fiir die einzelnen
Phénomene und Gegensténde in ihrer Besonderheit etwas Allgemeines zu
(er-)finden." Die He-Autonomie des Asthetischen driickt also eine spezi-
fische Art von Gesetzgebung aus, die anders als die theoretische und prak-
tische Gesetzgebung ist. Sie geschieht in Ansehung eines besonderen Er-
eignisses und stellt eine stets noch zu findende Gesetzlichkeit dar. Astheti-
sche Gesetze oder Normen sind demzufolge weder vorgegeben noch ver-
allgemeinerbar, wie es z.B. in der Satzform ,alle Blumen sind schon® der
Fall ist, sondern eher singulir und vom Satztypus ,diese Blume ist
schon‘.?’ Das dsthetisch GesetzmiBige wird in jedem einzelnen Urteilsakt
und wegen der dauerhaften Konfrontation mit singuldren und nicht-
verallgemeinbaren Phanomenen selbstbeziiglich neu konstituiert.

Jeden Prozess des dsthetischen Urteilens begleitet eine reflexive Suche
nach einer — noch zu konstituierenden — Norm bzw. Grenze. Die Suche
nach dem é&sthetisch GesetzmaBigen ldsst sich mit Homann in einen dsthe-

18 Kant, KdU, B 69.
19 Vgl. Kant, KdU, XXV.
20 Vgl. Kant, KdU, B 136.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HE-AUTONOMIE DER ASTHETIK | 109

tischen Imperativ umformulieren: ,,Finde zu dieser begriff- und maximen-
losen Reflexion die GesetzmiBigkeit, die es dir erlaubt, dein Urteil selbst
als eine freie, selbsterfinderische, innovative, selbstgesetzgebende Refle-
xion zu konstituieren.“?! Im weiteren Sinne lisst sich dieser Prozess als
eine autopoietische Reflexivitdt der Urteilskraft beschreiben, durch die das
urteilende bzw. norm-suchende Subjekt sich selbst konstituiert bzw. neu
organisiert.”> Asthetische Praktiken sind insofern als selbst-konstituierend
zu denken, dass sie als Prozesse der Normbildung vollzogen werden. Die
Suche nach dsthetischen Normen beruht auf den Reflexionskréften des
Subjekts, durch die es mitkonstituiert wird. Bei den &sthetischen Praktiken
verschrinken sich schlieBlich die Normierungsprozesse mit den Prozessen
der Selbstkonstitution.

Wenn idsthetische Gesetzgebung, die nur auf dem aktuellen Urteils-
vollzug beruht, mit dem reflexiven Moment der Selbstkonstitution zu-
sammenkommt, dann muss die dsthetische Urteilskraft nicht als ein passi-
ves Verhalten, sondern immer als eine hochst aktive und kreative Tétigkeit
des Subjekts und von dessen Vermogenskriften verstanden werden.” Die
selbstédndigen Komponenten der subjektiven Vermodgen (der Verstand, die
Vernunft und die Einbildungskraft) befinden sich in diesem Prozess nicht
mehr in einer dominierenden Relation zueinander. Das heif3it: Es geht nicht
um eine objektive Ubereinstimmung zwischen ihren einzelnen Begriffen
und Formen (wie der Idee der Freiheit oder der Kausalitit) zum Zwecke
der Handlungs- und Naturbestimmung. Vielmehr treten diese Vermogens-
krifte jeweils als ein Ganzes (Verstand als Verstand, Vernunft als Ver-
nunft usw.) in ein freies Spiel miteinander ein. In diesem Spiel werden die
Vermogenskrifte selbst iiberpriift und ihre Einheit im Subjekt konstituiert.
Dies geschieht nach Kant in der Erfahrung des dsthetisch Schonen durch
die subjektive Zusammenstimmung der GesetzméBigkeit des Verstandes
und der Freiheit der Einbildungskraft, die hier ohne einen Begriff des Ver-
standes zu schematisieren vermag. Die Vorstellungen werden in diesem

21 Homann, Theorie der Lyrik, S. 117.

22 Vgl. auch Oliver Jahraus, Literatur als Medium. Sinnkonstitution und Subjekterfah-
rung zwischen Bewusstsein und Kommunikation, Weilerswist 2003.

23 Vgl. Astrid Wagner, ,,Grenzen des Begrifflichen in der asthetischen Erfahrung.
Kants Konzeption der dsthetischen Idee in symboltheoretischer Perspektive®, Wolf-
ram Hogrebe (Hrsg.), Grenzen und Grenziiberschreitungen. Sektionsbeitrige, Bonn
2002, S. 969-979, hier S. 969. Vgl. auch Esser, ,,Der transzendentale Ansatz in der
Asthetik und die Autonomie der Kunst“, S. 16-20.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

Prozess auf solch eine Art und Weise reflektiert, ,,,als ob® eine verniinftige
Praxis sie in eine zweckmifBige Riicksicht auf unser Gefiihl [...] gebracht
hitte.“** In der dsthetischen Reflexion flieBen schlieBlich die Formen von
Freiheit und GesetzméaBigkeit ineinander und der (&dsthetische) Gegenstand
wird nur in seiner zweckméafigen Form ohne Zweck empfunden.

Zu einer solchen selbstzweckhaften und interesselosen Empfindung
gelangt das Subjekt in der Harmonie zwischen dem freien Verhalten von
Einbildungskraft und dem gesetzméfigen Verfahren des reinen Verstan-
des. ZweckmaBigkeit impliziert somit die Freiheit von den kausalen Best-
immungen sowie zum Selbstorganisationsprozess in der Reflexionspraxis.
Zweckméaflige Empfindung verweist auf keinen weiteren Zweck als den
aktuellen Urteilsprozess selbst und hat nur sich selbst zum Mittel und zum
Bestimmungsgrund.” Das Prinzip und der Zweck des ésthetischen Urteils
liegen nicht in einer handlungsbezogenen oder erkenntnistheoretischen
GesetzmiBigkeit; das freie Spiel der Vermdgenskrifte beruht also nicht
auf den apodiktischen Gesetzen der Vernunft, sondern es ist eine formale
ZweckmaBigkeit (oder Selbst-ZweckméiBigkeit), die den aktuellen Ablauf
des freien Urteilsvollzug als solchen charakterisiert.

Diese besondere GesetzmiBigkeit, d.h. die ,dsthetische ZweckmaBig-
keit“”®, hat Kant zufolge im Rahmen der menschlichen Praktiken keine
nebenséchliche oder nachgeordnete Funktion. Sie ist wesentlich und kon-
stitutiv sowohl fiir die anderen Arten von Normen (erkenntnis- sowie
handlungsbezogene Normen) als auch fiir das Menschsein {iberhaupt.
Dadurch, dass ésthetische Urteilspraktiken zwischen den Teilvermdgen
der Vernunft eine subjektive Harmonie hervorbringen, leisten sie nach
Kant die Ubereinstimmung des Subjekts mit sich selbst. Damit werden un-
sere reflexiven Krifte im Besonderen sowie unsere Subjektivitit im All-
gemeinen lebendig gemacht.”” Mit anderen Worten: Das freie und harmo-
nische Spiel versichert einerseits die Selbstindigkeit und Autonomie der
Vermogenskréfte im Einzelnen und andererseits wird durch dieses Spiel

24 Manfred Frank, Véronique Zanetti, ,,Kommentar”, Immanuel Kant. Schriften zur
Asthetik und Naturphilosophie. Werke III. Text und Kommentar, dies. (Hrsg.)
Frankfurt am Main 1996, S. 889—1371, hier S. 1235.

25 Vgl. Kant, KdU, B 146.

26 ,,Die dsthetische ZweckmiBigkeit ist die GesetzméBigkeit der Urteilskraft in ihrer
Freiheit* KdU, B 119.

27 Vgl. Kant, KdU B, 37.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HE-AUTONOMIE DER ASTHETIK | 111

das menschliche Vermogen im Ganzen verlebendigt und das einzelne Sub-
jekt in die Welt hineingepasst.®

Die He-Autonomie der dsthetischen Urteilskraft, die man auch als Au-
to-Autonomie? oder Selbst-Autonomie bezeichnen kann, wird also von
Kant als harmonisches Spiel des Subjekts mit sich selbst sowie mit seiner
Welt dargelegt. Aber solange das Autonomie-Paradigma des Asthetischen,
wie am Anfang erwéhnt, als eine Art Grenzbestimmung desselben gedacht
wird, lasst sich unter der Perspektive der im Laufe dieser Arbeit entwi-
ckelten Grenzkonzeptionen iiberpriifen, ob in dieser Darlegung Autonomie
und Heteronomie — oder Harmonie und Disharmonie — des Asthetischen
miteinander nicht prozessual-konstitutiv einhergehen und ob man von ei-
ner in Kants Autonomie-Asthetik immanenten Heteronomie nicht reden
kann. In Anlehnung an Deleuze’ Kant-Interpretation werden im Folgenden
einige heteronome bzw. disharmonische Momente des Spiels der Vermo-
genskrifte zur Geltung gebracht.”® Dabei wird sich herausstellen, dass sol-
che Dimensionen, die dem asthetischen Spiel innewohnen, weniger Kants
Konzept der Autonomie des Asthetischen negieren als vielmehr als ihre
fruchtbaren Momente hervortreten.

Als Erstes ist daran zu erinnern, dass das spielerische Aufeinandertref-
fen der Reflexionskrifte fiir die Philosophie Kants eine system-interne

28 Inwiefern Kant dieses Konzept, das er bereits in seiner Reflexions-Schrift erwahnt
hatte, in der KdU weiterfiihrt, bleibt umstritten. Vgl. Stefan Majetschak, ,,,Die
Schonen Dinge zeigen an, dass der Mensch in die Welt passe‘. Metaphysische Im-
plikationen in Kants Begriff der Schonheit”, Heinz Eidam u.a. (Hrsg.), Metaphysik
und Hermeneutik. Festschrift fiir Hans-Georg Flickinger zum 60. Geburtstag, Kas-
sel 2002, S. 215-224.

29 Vgl. Recki, Aura und Autonomie, S. 79f.

30 Gilles Deleuze iibertragt das Konzept der Heautonomie auch auf seine Theorie der
Audiovision. Vgl. Gilles Deleuze, Das Zeit-Bild. Kino 2, Frankfurt am Main 1991,
S. 321 u. 332f. Mit Michael Lommel lésst sich an dieser Stelle das Heteronome in
Deleuze’ Verstindnis der Heautonomie wie folgt andeuten: ,,In der Lesart von De-
leuze haben das Horbare und Sichtbare trotz ihrer Eigenwertigkeit, ihrer Autono-
mie, eine gemeinsame Grenze. Diese Grenze trennt und bezieht sie gleichzeitig
aufeinander. Sie sind autonom und zugleich heteronom.* Michael Lommel, ,,Heau-
tonomie im Episodenfilm®, Thomas Becker (Hrsg.), Asthetische Erfahrung der In-
termedialitit. Zum Transfer kiinstlerischer Avantgarden und ,,illegitimer* Kunst im
Zeitalter von Massenkommunikation und Internet, Bielefeld 2011, S. 97-106, hier
S. 99.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

Funktion hat. Wahrend in der ersten und zweiten Kritik eine Vermdgens-
kraft (Verstand oder Vernunft) eine gegeniiber der anderen herrschende
bzw. bestimmende Rolle {ibernahm, wird im &sthetischen Urteil keinem
Vermdgen solch ein hoherer Status zugeschrieben.”' Hatten die gesetzge-
benden Aktivitdten der einzelnen Vermogenskrifte vorher jeweils eine
spezifische Funktion, um die Menschen sinnlich und sittlich zu orientie-
ren, dann miissen sie nun Kant zufolge alle zusammen auch dazu fahig
sein, ohne Regeln in freie Beziehungen miteinander zu treten.”> Deleuze
bezeichnet dies als die groBBte Entdeckung der kantischen Asthetik: , Nie-
mals iiberndhme ein Vermogen eine gesetzgebende oder bestimmende
Rolle, wenn alle Vermdgen zusammen nicht zundchst zu dieser freien,
subjektiven Harmonie fihig wiren.“> Um jeweils autonom verfahren zu
konnen, miissen sie also auch in ihrem Riick- bzw. Selbstbezug frei ver-
halten kénnen, ohne von den anderen reflexiven Kriften oder irgendeiner
Macht geregelt zu werden. Die dsthetische Urteilskraft wird darum nach
Kant nicht von einem einzigen Vermdgen reguliert, das gleichzeitig die
Rolle der iibrigen Vermodgen im jeweiligen Interesse bestimmen wiirde.
Vielmehr handelt es sich bei ihr um eine Vermittlungspraxis, die einerseits
einen freien Austausch zwischen den einzelnen Vermogenskriften ermog-
licht, aber andererseits zwischen ihnen einen Grenzkonflikt hervorruft.
Denn dem harmonischen Spiel zwischen den einzelnen Vermogenskréften
wohnt eine zutiefst urspriingliche Disharmonie inne.** Das freie Spiel der
vollig unterschiedlichen und heterogenen Vermogenskrifte stellt einen
Zwischenraum dar, in dem sich eine autonome Kraft auf die andere /ete-
ronom auswirkt. In ihrem Aufeinandertreffen sind die Vermogenskréfte
zwar frei beweglich, aber sie fordern sich gegenseitig heraus und erst
durch diese Herausforderung werden neue &sthetische Gesetze und Nor-
men auf innovative und produktive Weise hervorgebracht.

Bei der Harmonie zwischen den aufeinander disharmonisch wirkenden
Vermogenskréften werden des Weiteren diese nicht blof aufgelost, son-
dern einem wechselseitigen Uberschreitungsprozess ausgesetzt, durch den

31 Vgl. Gilles Deleuze, Kants kritische Philosophie. Die Lehre von den Vermdogen,
Berlin 1990, S. 105.

32 Vgl. Deleuze, Kants kritische Philosophie, S. 35.

33 Deleuze, Kants kritische Philosophie, S. 35.

34 Hierzu vgl. ,,Die Vermdgen bieten sich die Stirn, jedes an seiner eigenen Grenze,
und finden ihren Einklang in einem fundamentalen MiBklang: ein disharmonischer
Einklang.“ Deleuze, Kants kritische Philosophie, S. 35.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HE-AUTONOMIE DER ASTHETIK | 113

ihre jeweiligen Grenzen verdichtet sowie erkannt werden. Kant denkt da-
mit die Harmonie zwischen den Vermogenskréften nicht so, dass z.B. der
Verstand zur Einbildungskraft oder diese zur Vernunft werde. Einen sol-
chen harmonischen Ubergang von einem zum anderen kommt in diesem
Spiel nicht zustande. Stattdessen verstirken die einzelnen Vermdgenskraf-
te in ihrer disharmonischen Harmonie ihre jeweilige Grenze bzw. Auto-
nomie. Die heteronome Seite des Asthetischen erweist sich somit als not-
wendig fiir die Innovation sowie Produktion des Asthetischen. Ohne das
Aufeinandertreffen der heteronomen Teilvermdgen und ohne die gegen-
seitige Herausforderung konnte keine Rede sein von der Suche nach einer
asthetischen Norm bzw. Idee. SchlieBlich geht es hier um einen fruchtba-
ren Kampf zwischen der Einbildungskraft, der Vernunft und dem Ver-
stand, wobei das Subjekt aus einem ,,unbegrenzte[n] Offensein® der noch
nicht gedachten Gegebenheiten etwas neu erfindet.”

Die herausfordernde und disharmonische Konfrontation der Vermd-
genskriifte ldsst sich als Letztes mit einem kurzen Blick auf die Asthetik
des ,Erhabenen‘ nédher bestimmen. Fiir Kant ist nicht nur die Erfahrung
des Schonen, sondern zugleich die des Erhabenen autonom, weil dieses
auch ohne Fremdinteresse oder private Griinde und in Ansehung eines be-
sonderen Ereignisses subjektiv-allgemein beurteilt wird.*® Zwischen dem
Schonen und dem Erhabenen besteht aber ein wichtiger Unterschied, den
Kant im Hinblick auf ihre jeweilige zweckmifBige Relation zur Natur ex-
pliziert. Beim Urteil des Schonen wird, wie erlautert, ein zweckméBiges
Verhéltnis mit der Natur mittels einer Harmonie der Einbildungskraft und
des Verstandes konstruiert. Dagegen ist das Gefiihl des Erhabenen wegen
seiner intelligiblen Dimension fiir eine solche Ubereinstimmung mit der
Welt sowie fiir die Harmonie der Vermdgenskréfte nicht (direkt) ange-
messen. Wihrend das Urteil des Schonen also in seinem Als-ob-Charakter
eine zweckmaifBige Relation zwischen dem Subjekt und dem Gegenstand
der Natur bildet, beruht das Urteil des Erhabenen auf einer zweckwidrigen
Relation mit der Natur.>” Denn hier handelt es sich um ein Spiel zwischen
der Vernunft und der Einbildungskraft, wobei diese die iibersinnlichen
Ideen der Vernunft nicht zu schematisieren vermag, d.h., in sich fiir diese
Ideen, die iiber die sinnliche Natur hinausgehen, kein angemessenes

35 Vgl. Wolfgang Bartuschat, ,,Heautonomie®, Joachim Ritter (Hrsg.), Historisches
Wérterbuch der Philosophie, Band 3 (G-H), Basel 1974, Sp. 1022.

36 Vgl. Kant, KdU, B 74.

37 Vgl. Kant, KdU, B 76.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

Schema findet. Ein solches Gefiihl des Erhabenen, das in der Natur keiner
Erscheinung entspricht, ruft beim Subjekt zuerst ein Gefiihl der Unlust
hervor, das erst spater oder indirekt zu einer subjektiven Harmonie fithren
kann.

Das Spiel zwischen der Einbildungskraft und der Vernunft verlauft
zwar stark disharmonisch und widerstreitend, aber das Gefiihl des Erhabe-
nen, das aus diesem Spiel entspringt, erweist sich nach und nach als kon-
stitutiv fiir einzelne Vermdgenskrifte, die Asthetik und das Menschsein
iiberhaupt. Als Erstes handelt es sich beim Erhabenen weiterhin um die
Tatigkeit der &sthetisch-reflektierenden Urteilskraft, auch wenn hier die
Suche nach einem Allgemeinen filir das Besondere vergeblich ist. Dass
Einbildungskraft in dieser Relation fiir die iibersinnlichen Ideen der Ver-
nunft kein passendes Schema zu finden vermag, heif3t allerdings fiir Kant
nicht, dass das Erhabene nicht durch eine zweckméfige Form gekenn-
zeichnet sei. Im Gegenteil handelt es sich bei dem Erhabenen um ein noch
wesentlicheres Konzept der ZweckméBigkeit bzw. Gesetzlichkeit. Beim
Gefiihl des Erhabenen kann eine ZweckmaéBigkeit sogar ohne eine sinnli-
che Vorstellung und nur mit den eigenen Kréften des urteilenden Subjekts
vorkommen. Diese Erfahrung markiert die Transzendenz des Subjekts
iiber die Natur hinaus.”® Dem Menschen wird in dieser Erfahrung Klar,
dass sein Vermdgen die Natur in bestimmten Momenten und durch eine
spezifisch-dsthetische Reflexion transzendiert, und dass das Erhabene
nicht die Natur ist, sondern selbst seine intelligiblen Ideen (insbesondere
die Idee der Freiheit) iiber die Natur erhaben sind.* Eben darum heiBt die-
se Zweckwidrigkeit fiir Kant nicht Zwecklosigkeit, sondern dass die Ideen
vom Erhabenen von ,,der ZweckmiBigkeit der Natur ganz abgetrennt®
sind. Das Erhabene ist in anderen Worten zwar in Ansehung der Natur

38 Der Begriff des Erhabenen als ,,Uberlegenheit iiber die Natur wurde spiter von
Adorno und Lyotard kritisch umgedeutet. Vgl. z.B. Christian Popperl, Auf der
Schwelle. Asthetik des Erhabenen und negative Theologie: Pseudo-Dionysius Are-
opagita, Immanuel Kant und Jean-Francois Lyotard, Wiirzburg 2007. Es geht hier
nicht darum, ob dieses Konzept fiir eine dsthetische Theorie geeignet ist oder die
Politisierung desselben nicht zum Desaster fithren kann, sondern eher darum, wie
man aus dieser Figur heraus einige heteronome bzw. grenziiberschreitende Momen-
te der Asthetik als dieser immanente Dimensionen zeigen kann.

39 Vgl Kant, KdU, B 105. Vgl. Michaél Feessel, ,,Analytik des Erhabenen (§§ 23—
29)*, Otfried Hoffe (Hrsg.), Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, S. 99—119, hier
S. 106.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.


https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HE-AUTONOMIE DER ASTHETIK | 115

zweckwidrig, jedoch hat es eine andere und ,,von der Natur ganz unabhén-
gige ZweckmiBigkeit in uns*.*’

Das (dis-)harmonische Spiel zwischen der Einbildungskraft und der
Vernunft zeichnet sich fiir Kant durch einen spezifischen Prozess aus, den
man als eine Art dsthetischer Grenzerfahrung beschreiben kann. Beim Ge-
fiihl des Erhabenen wird die Einbildungskraft mit ihrer eigenen Grenze
konfrontiert.*' Da sie die Ideen der Vernunft nicht einzubilden vermag,
wird sie durch diese bis an die Grenze ihrer Macht gestoen und zugleich
dazu gezwungen einzugestehen, dass all ihre Macht im Vergleich zu einer
iibersinnlichen oder praktischen Idee nichts wiegt.*” Diese Machtlosigkeit
der Einbildungskraft gegeniiber der Idee der Vernunft heiflt aber wieder
nicht, dass sie vollig aus dem Spiel werde. Vielmehr leistet das harmoni-
sche Spiel der disharmonischen Krifte am Erhabenen, wie Kant schreibt,
die ,,Erweiterung der Einbildungskraft an sich selbst.“** Dies kann man
schlieBlich mit Deleuze wie folgt umformulieren: ,,Weil der Einbildungs-
kraft ihre Grenze durch etwas, das sie von allen Seiten {iberschreitet, ver-
gegenwiirtigt wird, iiberschreitet sie selbst ihre eigene Grenze.“**

Bei dem bisherigen und zum Teil detaillierten Uberblick iiber Kants
Asthetik, die als eine der wichtigsten Autonomie-Asthetiken in der Philo-
sophiegeschichte gilt, wurden bestimmte Momente seiner Theorie hervor-
gehoben, um eine praxisbezogene Perspektive auf die Grenzen und Uber-
schreitungen des Asthetischen zu gewinnen. Hierbei lésst sich festhalten,
dass Kants Autonomie-Asthetik eine Reihe von heteronomen Dimensio-
nen hat, die fiir die dsthetische Produktion und Innovation notwendiger-
weise im Spiel sind. Fiir die dsthetischen Praktiken gibt es kein einziges
Vermogen, das das dsthetische Verhalten vollstindig unter Kontrolle
bréachte, und auch kein apodiktisches Gesetz, das man auf jeden &stheti-
schen Urteilsakt anwenden wiirde. Vielmehr bewegen sich hier Vermo-
genskrifte als Ganze frei: Thre Freiheit zeigt sich nicht allein in ihrer Un-

40 Kant, KdU, B 78.

41 Im Wort ,,Erhabene (iiber-etwas-erhoben-sein) oder ,,sublime* (sub/super-limes)
ist in romanischen und angelséchsischen Sprachen eine Grenzfigur versteckt, die
dem bisher ofters formulierten Gedanken des konstitutiven Einhergehens von
Grenze und Uberschreitung wortlich entspricht. Fiir die Etymologie dieses Begriffs
vgl. Popperl, Auf der Schwelle, S. 14f.

42 Vgl. Deleuze, Kants kritische Philosophie, S. 107.

43 Kant, KdU, B 83.

44 Deleuze, Kants kritische Philosophie, S. 107.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

abhéngigkeit von jeglichem Interesse und Zweck, sondern vor allem in der
Freiheit zur Selbstkonstitution und zur Verstarkung und Verlebendigung
des Subjekts in seiner Einheit, so dass einzelne Erkenntniskréfte in ande-
ren praktischen und theoretischen Zusammenhidngen richtig orientiert
werden konnen. Sogar das reinste Moment seiner Autonomie-Asthetik,
nidmlich das Moment der Heautonomie, weist zahlreiche grenziiberschrei-
tende Dimensionen auf. Heautonomie bezeichnet demnach einerseits eine
(Selbst-)Autonomie, d.h. die Autonomie der einzelnen Vermogenskrifte in
ihrer spielerischen Riick- und Selbstbeziiglichkeit, wodurch das Subjekt in
seine Welt passt. Andererseits ist sie das Spannungsfeld zwischen Auto-
nomie und Heteronomie, das fiir die Verlebendigung und Verdanderung der
reflexiven Krifte sowie fiir die Prozesse der &sthetischen Selbstnormie-
rung notwendig ist. Nicht direkt harmonisch, sondern eher heteronom
wirkt eine autonome Reflexionskraft auf die andere. Erst durch diese ge-
genseitige Herausforderung und Begegnung mit den eigenen Grenzen wird
etwas Neues erfahren bzw. produziert. Asthetische Grenz- und Normbil-
dungprozesse als Prozesse der Selbstkonstitution hingen darum immer
von den anderen kognitiven und imaginativen Reflexionskriften (Ver-
nunft, Verstand und Einbildungskraft) ab, die sich einerseits auf die sinnli-
che und sittliche Welt autonom beziehen, aber andererseits heteronom
aufeinander wirken. Paradoxerweise ldsst sich darum das Spiel der Refle-
xionskréfte erst dann als produktives Spiel verstehen, wenn zugleich die
dem Urteil internen Disharmonien, Uberschreitungen sowie Heteronomien
mitgedacht werden. Die Begegnung mit dem Heteronomen oder die Be-
rithrung des Andersartigen fiihrt schlieBlich nicht dazu, dass eine Reflexi-
onskraft ihre Autonomie verliert oder in einer anderen Doméne ver-
schwindet. Vielmehr verstirkt und erneuert sie ihre Grenze im Einzelnen
und auch die Grenze des (autonomen) Subjekts im Allgemeinen.

Aus dieser Auseinandersetzung mit kantischer Asthetik lassen sich nun
zwei wichtige Konsequenzen ziehen, die mit den vorhin beschriebenen
zwei Kriterien der praxisbezogenen Asthetik vollig kompatible sind. Kants
Gedanke der selbst-reflexiven Leistung des Subjekts im Zuge einer &sthe-
tischen Praxis macht es dem Subjekt zuerst moglich, die Grenze seiner Re-
flexionskrifte sowie seiner selbst stindig zu liberpriifen und sich aus den
eigenen Quellen heraus neu zu normieren sowie zu konstituieren. Mit ei-
ner dsthetischen Praxis (in der Kunst, in der Natur oder im Alltag) tritt das
Subjekt in ein Spiel mit seinen eigenen Grenzen ein. Es handelt sich dabei
aber nicht blol um ein Spiel mit den &sthetischen Gegenstinden, sondern
um das Spiel des Subjekts. Dieses Spiel hat eine Praxis-entgrenzende so-

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HE-AUTONOMIE DER ASTHETIK | 117

wie iiberbordende Funktion — zwischen Kants Asthetik und Derridas
Sprachverstéindnis l4sst sich in diesem Sinne eine begriffliche Ahnlichkeit
erkennen (vgl. 1.3.2). Durch das dsthetisch-reflexive Spiel kann dem Sub-
jekt schlieBlich gelingen, seine Grenzen zu erkennen, zu testen, zu veran-
dern, zu verschieben, zu iiberschreiten und vor allem: sie anders zu konsti-
tuieren. Grenzen des Asthetischen (und der Kunst) sind also niemals vor-
gegeben, sondern immer durch unsere reflexiven Praktiken konstituiert,
verdndert, verschoben und unendlich neu gezogen. Wichtig ist es dabei al-
so, die zweite praxisbezogene Pointe zu erwihnen, die Kant ausdriicklich
hervorhebt: Diese im &sthetischen Spiel iiberschrittenen, verédnderten, mo-
difizierten oder verschobenen Grenzen bilden kein dsthetisches Auf3erhalb.
Heautonomie der Asthetik impliziert also keineswegs einen in-sich-
eingeschlossenen Erfahrungsbereich. Vielmehr bleiben die bereits iiber-
schrittenen sowie verdnderten Grenzen immer weiter mit den anderen
praktischen Grenzen zutiefst verflochten. Kein &sthetischer Akt kann sich
von den anderen Praktiken vollig ablosen — die anderen Praktiken kdnnen
aber auch nicht ohne die &sthetische Riickbeziiglichkeit bzw. Reflexivitit
richtig vollzogen werden.

Der Beitrag Kants zu einer praxisbezogenen Asthetik liegt aber nicht
nur in der reflexiv-praktischen Grenzbestimmung des Asthetischen, son-
dern zugleich in den fiir seine Asthetik konstitutiven Defiziten. Diese Defi-
zite beziehen sich auf die Schwierigkeit einer Ubertragung seiner Urteil-
sdasthetik auf die Kunst und die Kunstpraktiken. Damit ist nicht gemeint,
dass Kant in seiner Asthetik die Kunst und die Kiinste nicht thematisierte
oder auf sie keinen Wert legte.* Vielmehr geht es hier um das Fehlen ei-
ner kunstspezifischen Bestimmung des Asthetischen bei Kant. Dies kann
mit einfachsten Worten wie folgt umrissen werden: Aus der kantischen
Theorie heraus konnen wir zwar viele Kunstwerke rein dsthetisch evaluie-
ren oder als schon/erhaben beurteilen. Dies hétte aber zur Folge, dass wir
alle Kunstpraktiken allein aus den subjektiven Urteilsprinzipien heraus
begriinden konnten. Allerdings enthalten die Produktion sowie Erfahrung
der Kunstwerke oder -praktiken offensichtlich zahlreiche andere Bedin-
gungen, Voraussetzungen und Eigenschaften z.B. unsere geschichtlich-
soziale Strukturiertheit, das praktische Wissen iiber verschiedene Kunst-
genres, -stile, -themen und sehr oft partizipative Tétigkeiten sowie per-
formative Ziige in der Produktion von Kunstwerken bzw. -ereignissen
usw. Obwohl man in vielen Féllen von einer Analogie zwischen den

45 Vgl. z.B. Kant, KdU, B 205ff.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

(schonen) Urteilen iiber die Natur und den Urteilen iiber die Kunst reden
kann, ist der Gedanke einer grundlegenden Ahnlichkeit zwischen beiden
nicht haltbar. Gegeniiber der Vielfalt und Wandelbarkeit der Kunst bleibt
also Kants Asthetik relativ mangelhaft. Auch die Autonomie der Kunst
bzw. Grenzbestimmung derselben, wenn davon geredet werden sollte,
kann nicht allein auf den Tétigkeiten der urteilenden Subjekte beruhen, die
unterschiedlichste Dynamiken, Phdnomene, Stile, Gattungen, Kunsttradi-
tionen, Kunstformen und -aktivititen immer auf die gleiche Weise — in ei-
nem harmonischen Spiel der Erkenntniskrifte — erfahren.*® Kurzum: Kan-
tischer Asthetik fehlt ein Spezifikum der Kunst. Der Wert der Kunstprakti-
ken bleibt aus diesem Grund neben dem der Urteilspraktiken im Naturbe-
zug nur zweitrangig. Das Fehlen eines Spezifikums der Kunstpraxis 16st
schlieBlich einige berechtigte Fragen aus: Wozu praktiziert der Mensch
(seit jeher) Kunst? Anders formuliert: Wenn das Urteil des Naturschonen
iber das des Kunstschonen immer hinaus ist, warum bedarf der Mensch
der Produktion und der Erfahrung der Kunst, durch die er niemals den
gleichen Wert und Sinn wie beim Naturschonen haben konnte?
Selbstverstindlich werden die Defizite des Kunstspezifikums in der
kantischen Asthetik durch neuere Ansitze der dsthetischen Erfahrung
mehrfach beriicksichtigt, wobei auch unterschiedliche Losungsvorschldge
erbracht werden.*” Diese Ansitze haben, anstatt wie Bubner z.B. auf die
Werke der Kunst vollig zu verzichten, einen kunstkonstitutiven Bezug auf
die kantische Asthetik genommen, so dass #sthetische Erfahrung als ein
untrennbarer Prozess zwischen dem &sthetischen Objekt und dem Subjekt
oder sehr allgemein als eine komplementire Beziehung zwischen Kunst
und Asthetik angesehen werde.*® In den folgenden Abschnitten geht es al-
lerdings nicht um eine Korrektur dieser Defizite der kantischen Asthetik
im Sinne einer Ubertragung derselben auf eine Kunstisthetik. Denn damit
wiirde bereits zu Beginn eine grundlegende Differenz zwischen der Sphire
der Kunst und dem Bereich des Asthetischen vorausgesetzt. Diese Voraus-
setzung wird jedoch von heutigen Erfahrungsésthetikern nicht geniigend
hinterfragt.*” Da die Kunst dabei nicht aus den entgrenzenden Dimensio-
nen unserer Praktiken begriindet, sondern bereits von vornherein als einen

46 Fir diese und weitere Kritiken vgl. Feige, Kunst als Selbstverstindigung, S. 89f.

47 Vgl. Einleitungskapitel.

48 Vgl. z.B. Juliane Rebentisch, Asthetik der Installation, Frankfurt am Main 2003, S.
12 u. S. 93; Kiipper, Menke, ,,Einleitung®, S. 7-15.

49 Vgl. Einteilungskapitel dieser Studie.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HE-AUTONOMIE DER ASTHETIK | 119

ausdifferenzierten Bereich angenommen wird, in den &sthetische Urteile
nachtriglich eingeordnet werden konnten, wire mit diesem Verfahren das
produktive und praxisbezogene Moment der kantischen Asthetik, nimlich
der Gedanke der konstitutiven Verflochtenheit unserer dsthetischen Prak-
tiken mit anderen Lebenspraktiken, wieder aufgeldst. Die durch die kiinst-
lerisch-dsthetischen Praktiken konstituierten Grenzen bilden also nach
Kant nicht eine Art von &sthetischer Differenz, die jene Praktiken von den
anderen (moralischen, kognitiven usw.) Praktiken abtrennten, sondern sie
sind immer zutiefst in sie eingebettet sowie mit ihnen konstitutiv verbun-
den. Dadurch, dass Kant die Grenzen des Asthetischen aus den entgren-
zenden Dimensionen der grundlegenden Praktiken des Menschen definiert
sowie deren unmittelbaren Riickbezug auf diese Praktiken geltend macht,
d.h. sie in ihrem dynamisch-prozessualen Einhergehen mit den Uber-
schreitungen erkennt,” bietet seine Asthetik am Ende ein wichtiges Ver-
stindnis von dsthetischen Grenziiberschreitungen: Diese sind keine duf3er-
liche Akte, durch die das Asthetische in das Nichtisthetische iibergehen
wiirde, sondern immer notwendige und konstitutive Ziige einer jeden ds-
thetischen Praxis. Jedoch schafft kantische Asthetik dieses Verstéindnis,
wie oben dargelegt, ohne spezifische Bestimmung von Kunst. Kant fehlt
zwar das Spezifikum der kiinstlerischen Praxis, aber dieser Mangel bleibt
zuerst produktiv fiir eine praxisbezogene Asthetik der Grenzen sowie
Uberschreitungen. Von daher stehen wir noch vor der Aufgabe, die Mog-
lichkeit eines Spezifikums der Kunstpraktiken ebenso aus einer praxisbe-
zogenen Perspektive zu untersuchen, d.h. auch Kunstpraktiken ohne die
Voraussetzung einer #sthetischen Differenz zur Geltung zu bringen. Ahn-
lich wie bei Kants Modell sollen sie dann auch in ihrer doppelten Praxis-
bezogenheit begriindet werden; ndmlich dadurch, dass sie aus den ent-
grenzenden sowie liberbordenden Dimensionen unserer grundlegenden
Weltorientierungen hervorgehen, ohne dabei zu einem &sthetischen Au-
Berhalb zu gelangen. Dafiir bietet meines Erachtens der autonomie-
dsthetische Ansatz von Adorno den ersten guten Anhaltspunkt an, weil er
auf viele Momente der kantischen Asthetik immanent rekurriert sowie die-

50 An dieser Stelle tritt zugleich der Unterschied zwischen der Grenze der Erkenntnis
und der Grenze der Asthetik in der kantischen Philosophie zum Vorschein. Dieser
Unterschied kann zwar nicht vertieft werden, aber es soll hier nur darauf hingewie-
sen werden, dass der Begriff der Grenze in seiner Asthetik eine ganz andere Bedeu-
tung gewinnt als jene, die in der theoretischen Philosophie diskutiert wurde (vgl.
L1).

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

se mit einem historisch-gesellschaftlich prizisierten Kunstbegriff hochst
kritisch weiterfithrt. Obwohl Adorno mit seiner Begriindung der Kunst aus
den heteronomen sowie grenziiberschreitenden Dimensionen unserer
grundlegenden historischen und kulturellen Praktiken gelingen wird, die
Grenzen der Kunst in spezifischer Weise zu konzeptualisieren, wird seine
Theorie am Ende auf entscheidende Probleme mit den verschiedenen
Formen von Grenziiberschreitungen stof3en.

MINI-EXKURS zU HEGEL

Der Ubergang von Kants Autonomie-Asthetik zu Adornos Konzept der
Autonomie der Kunst erfordert einen sehr knappen Hinweis auf zwei
wichtige Besonderheiten der Kunstphilosophie von Hegel, die der kanti-
schen Asthetik fehlen und die Adorno in seine Asthetik kritisch aufnimmt.
Es sind die Momente des ,Geschichtlichen® und des ,Gesellschaftlichen®,
ohne die fiir Adorno von der Autonomie der Kunst oder Asthetik gar nicht
geredet werden kann.

Interpretiert man mit Kant dsthetische Praktiken als Selbstkonstituie-
rungsprozesse des Subjekts, stellt sich noch eine andere berechtigte Frage:
Um welches Subjekt handelt es sich bei diesen Prozessen im konkreten
Sinne? Welche Vorbedingungen hat also das Subjekt, das sich in diesen
isthetischen Praktiken neu konstituieren kann? Kant charakterisiert Asthe-
tik zwar im Rahmen seines Systems als Bindeglied des sich theoretisch
und praktisch orientierten Subjekts. Wenn man sich aber aus seinem Sys-
tem entfernt, bleibt das von ihm beschriebene dsthetisch erfahrende Sub-
jekt als ein formaler Begriff, der vor dem Gegebenen in jedem mdoglichen
geschichtlich-kulturellen Kreis immer das Gleiche erfahrt. Fiir Hegel un-
tersteht das kantische Subjekt bereits vor seinem é&sthetischen Urteil den
ihn immer schon tibergreifenden geschichtlichen, sozialen sowie kulturel-
len Zusammenhéngen. Zwar wiirde auch Kant die Bedeutung von Ge-
schichte und Gesellschaft fiir den Prozess der Subjektkonstitution keines-
wegs bestreiten, aber er thematisiert diesen nicht als fiir Kunst und Asthe-
tik notwendige und diese konstituierende Momente. Fiir Hegel liegen al-
lerdings sogar den (pseudo-)transzendentalen Bedingungen der Erkennt-
nis, der Ethik und der Asthetik verschiedene gesellschaftliche, kulturelle
und historische Voraussetzungen zugrunde. Das Vorausgehen des Ge-

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.


https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HE-AUTONOMIE DER ASTHETIK | 121

schichtlichen und Gesellschaftlichen vor den einzelnen Subjekten zeigt
sich nach Hegel in der Weltgeschichte in verschiedenen Gestalten des
Geistes. Kunst ist eine von besonderen Gestalten, die sich nicht blof3 sub-
jektiv, sondern objektiv, d.h. sozial-geschichtlich in sinnlichen Formen re-
alisiert. In der Kunst handelt es sich aus dieser geschichts- und kulturphi-
losophischen Perspektive weniger um ein Grenzspiel zwischen den refle-
xiven Kréften der einzelnen Subjekte, sondern vielmehr um eine Reflexion
des Subjekts auf die Momente der sozialen sowie kulturellen Werte, Kon-
ventionen und Themen, die {iber seine eigenen Vermdgensgrenzen hin-
ausgehen. Durch die Kunst und Kunstpraktiken wird Hegel zufolge dem
einzelnen Subjekt bewusst, welche Grundverstdndnisse und kulturellen
Werte ihn umgeben. Der grundlegende Beitrag der Kunst zu den mensch-
lichen Praktiken, der mit Kant als eine Form der Selbstkonstituierung des
Subjekts charakterisiert wird, ldsst sich mit Hegels Kritik wie folgt um-
deuten: Im Rahmen der verschiedenen Kunstpraktiken erfahrt das kultu-
rell-geschichtlich situierte Subjekt nicht nur seine eigenen Erkenntnis-
grenzen, sondern vor allem die grundlegenden Relationen mit der Gesell-
schaft, in der es sich bereits befindet: Kulturspezifische Haltungen, The-
men, Motive, Erzdhlungen, die in einer bestimmten Gesellschaft historisch
verankert sind, werden in verschiedenen Materialien und Kiinsten auf un-
terschiedliche Weise sinnlich dargestellt und stehen fiir dauerhafte Refle-
xionspraxis der einzelnen Subjekte parat. Dabei handelt es sich um die Art
und Weise, wie diese geltenden Werte und Grundorientierungen der histo-
rischen Kulturen reflexiv thematisiert sowie erfahren werden.”’ Wenn die
Grenze des Asthetischen (mit Kant) iiberhaupt als ein reflexives Spiel des
Subjekts charakterisiert werden soll, liegen in diesem Spiel der subjekti-
ven Reflexionskrifte fiir Hegel letzten Endes immer schon die konkreten
Formen der Gesellschaft, die in verschiedenen Kunstformen und Kunst-
gattungen in unterschiedlichen MaBen realisiert werden.’* Hegels Philoso-
phie der Kunst verdient zwar eine noch viel eingehendere Untersuchung,
die uns aber von der Autonomie-Debatte hinsichtlich der Grenzen der
Kunst entfernen wiirde. Wird im Folgenden stattdessen Adornos Asthetik
diskutiert, ldsst sich jedoch von dieser Diskussion das hegelsche Erbe iiber
das Geschichtliche und Gesellschaftliche nicht isoliert denken, auch wenn
er insgesamt Hegels Systemphilosophie hdchst kritisch gegeniibersteht.

51 Fiir weitere Ausfithrungen einer solchen Hegel-Interpretation vgl. Feige, Kunst als
Selbstverstindigung, S. 90ff.
52 Hegels Einteilung der Kunst und Kunstformen wird spéter diskutiert. Vgl. III.1.2.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11

4. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [{-]EEETEEE


https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Autonomie als Grenze der Kunst

Theodor W. Adorno gilt als einer der wichtigsten Autoren, der das kanti-
sche Autonomie-Denken ganz gezielt und aus vielen Perspektiven auf den
Bereich der Kunst tibertrigt sowie dariiber hinausgeht.' Es wird im Fol-
genden versucht, aus der Komplexitét seines posthum erschienenen Werks
bzw. Fragments Asthetische Theorie® mdglichst klare Argumente beziig-
lich der Autonomie der Kunst herauszuziehen, die schlieBlich ein praxis-
bezogenes Verstindnis iiber die Grenzen der Kunst leisten werden. Es
wird sich im Laufe dieses Kapitels herausstellen, dass Adornos vieldisku-
tierter sowie vielkritisierter autonomieésthetischer Ansatz das erste Krite-
rium einer praxisbezogenen Asthetik hdchst plausibel erfiillt. Thm gelingt
es tatsdchlich, kiinstlerische Grenzbildungs- bzw. Autonomisierungspro-
zesse in starker Weise aus den entgrenzenden sowie iiberbordenden Di-
mensionen unserer historisch-gesellschaftlichen Praktiken geltend zu ma-
chen.? Dies wird zuerst mit Blick auf drei wichtige Momente seines Auto-
nomie-Konzepts aufgezeigt: die gesellschaftsimmanente Negativitit der
Kunst (1), die Autonomie der Kunst in ihrem historischen Gewordensein

1 Vgl. Scheer, Einfiihrung in die philosophische Asthetik, S. 171; Recki, Aura und
Autonomie, S. 81f.

2 Theodor W. Adorno, Asthetische Theorie, Frankfurt am Main 1973.
Dadurch, dass hier Adornos Asthetik zum Zwecke einer Spezifizierung der Grenze
der Kunst ausgefiihrt wird, ist nicht gemeint, dass man Adornos Asthetische Theo-
rie nur aus dieser Perspektive lesen kann oder soll. Man kann sie vor allem aus ei-
ner erfahrungsésthetischen Perspektive lesen und mit Kants Konzept der &dstheti-
schen Autonomie in vielerlei Hinsicht verbinden. Fiir eine solche Lesart vgl. z.B.
Menke, Die Souverdnitdiit der Kunst, S. 26-46.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

(2) und die kritische Selbstbefragung bzw. -reflexion von Kunst (3). In al-
len diesen Momenten werden heterogene sowie grenziiberschreitende Di-
mensionen von Adornos Asthetik zum Vorschein gebracht und damit ein
differenzierter Blick auf verschiedene Arten von Grenziiberschreitungen
der Kunst gewonnen. Allerdings wird sich zugleich herausstellen, dass
Adornos Asthetik in ihrem produktivsten Moment ihr gréBtes Problem
hat: Der Zusammenhang von Kunstpraktiken mit den anderen Lebensprak-
tiken wird bei seiner Asthetik mit jedem Schritt geringer, und zwischen
diesen beiden entsteht letztlich eine uniiberbriickbare Kluft. Durch eine
Problematisierung von Adornos Konzepts vom monadischen Kunstwerk
wird abschlieBend klargestellt, dass seine Theorie zwar die erste, aber
nicht die zweite Pointe der praxisbezogenen Asthetik erfiillt. Bevor im
nichsten Kapitel mit einem alternativen Werkkonzept — Heideggers Be-
griff vom Kunstwerk — auf dieses Problem eingegangen wird, wird letzt-
lich aus Kants und Adornos Uberlegungen ein Zwischenresiimee gezogen.

Es soll von vornherein betont werden, dass Adornos Konzept der Au-
tonomie der Kunst nicht einen ,,duBlerliche[n] Zusatz* zu seiner Kunstthe-
orie, sondern eine grundlegende Voraussetzung darstellt, die fiir das Den-
ken und Sprechen iiber weitere Merkmale der Kunst und fiir die Bestim-
mung ihrer Eigenart notwendig ist.* Kunst ist nach Adorno erst dann ei-
gentlich Kunst, wenn sie gegeniiber anderen Bereichen des Lebens auto-
nom ist und nicht den Gesetzen und der Verfligungsgewalt anderer Berei-
che wie des Politischen, des Religiosen usw. untersteht.” Sie kann — auf
eine recht simple Weise — als Selbststindigkeit und Eigengesetzlichkeit
von Kunstwerken bzw. Kunst gegeniiber anderen menschlichen Gebilden,
z.B. den sozialen, rechtlichen, wissenschaftlichen Institutionen, sowie als
ihre Emanzipation von Mythos und Kultus beschrieben werden.® Die Au-
tonomie der Kunst tritt damit bei Adorno als eine kunstkonstitutive Be-
dingung auf. Diese verkiirzte Beschreibung bedarf allerdings noch einer
kritischen Korrektur.

Ahnlich wie Hegel setzt Adorno die Pointe seiner sthetischen Uberle-
gungen auf den Begriff der Kunst sowie auf deren untrennbaren Konnex
mit Gesellschaft und Geschichte. Obwohl Adorno aus diesen und weiteren

4 Vgl. Recki, Aura und Autonomie, S. 79.
5 Vgl. Recki, Aura und Autonomie, S. 79.
6 Vgl. Scheer, Einfithrung in die philosophische Asthetik, S. 171.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTONOMIE ALS GRENZE DER KUNST | 125

kunsttheoretischen Hinsichten auf einer hegelschen Linie steht,” kann man
seine Asthetische Theorie nicht von dem kantischen Ideal der autonomen
Subjektivitit getrennt lesen. Adorno nimmt aber dieses Konzept des Sub-
jekts in seine Asthetik weniger im erfahrungstheoretischen als eher im
werk- und produktionsésthetischen Sinne auf. Subjektbezogene Erfah-
rungsmomente von Kants Asthetik wie Interesselosigkeit, Zweckfreiheit
oder asthetische Eigengesetzlichkeit werden bei ihm meist metaphorisch —
aber durchaus — als Momente der Kunst und der Kunstwerke charakteri-
siert.® Zwar war es schon ab dem 18. Jahrhundert — mit der Wirkung von
Kants und Schillers Asthetik — {iblich, die Autonomie der Kunst in Analo-
gie zu einem autonomen Subjekt zu beschreiben. Wie ein Subjekt habe
auch Kunst den Anspruch darauf, ,,unter der AusschlieBung aller fremdar-
tigen Bestimmungen lediglich aus seinen konstitutiven Elementen heraus
verstanden und beurteilt zu werden.“’ Bei Adornos Ubertragung des sub-
jektbezogenen Autonomie-Konzepts auf eine Werk- und Produktionsis-
thetik geht es aber um ein noch wesentlicheres Merkmal: Die Kunst ist
ihm zufolge in der Lage, ihr eigenes Schicksal, d.h. den eigenen Verfall
oder auch den eigenen Fortschritt selber zu bestimmen. Der (pseudo)-
subjektive Charakter der Kunst liegt also fiir ihn nicht bloB darin, dass
Kunst von Menschen produziert wird und wiederum nur dem menschli-
chen Verstehen und Urteil zugénglich ist, sondern darin, dass sie in ihrer
Geschichte und im jeweiligen Gesellschaftsbezug eine selbstbestimmte
Struktur aufweist.

Mit dem Verweis auf das selbstbeziigliche Moment der Kunst geht es
Adorno allerdings nicht blo um das Prinzip des /’art pour I’art." Puristi-
sche Tendenzen in der Kunst, die fiir eine extreme Funktionslosigkeit der

7 Mit Ridiger Bubner lédsst sich noch erwahnen, dass nicht nur diese zwei Hinsich-
ten, sondern auch der wahrheitsorientierte Aspekt von Hegels Kunsttheorie ein
wichtiges Moment von Adornos Asthetik ausmacht. Vgl. Bubner, Asthetische Er-
fahrung, S. 11.

8 Birgit Recki betont den angeblichen Subjektcharakter der Kunst bei Adorno stér-
ker. Demnach handeln, reagieren, kritisieren, opponieren usw. die Kunstwerke und
seien in diesem Sinne selbstbeziiglich und eigengesetzlich. Vgl. Recki, Aura und
Autonomie, S. 82ff.

9 Friedrich Kreis, Die Autonomie des Asthetischen in der neueren Philosophie. Tii-
bingen 1922, S. 1f. Zitiert nach Recki, Aura und Autonomie, S. 82.

10 Fiir die Analyse einer solchen Missinterpretation von Adornos Asthetischer Theorie
vgl. Menke, Die Souverdnitit der Kunst, S. 20-22.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

Kunst plédieren, bleiben fiir ihn abstrakt-negativ und gehen an seinem
Verstindnis der Autonomie der Kunst vorbei.'' Diese stellt fir Adorno
nicht ein abstraktes, unverdnderliches und isoliertes Gebilde dar. Die
Kunst als Kunst zu betrachten und sie zwanghaft zu entfunktionalisieren,
schlieft ihre gesellschaftliche sowie geschichtliche Dynamik vo6llig aus.
Stattdessen begriindet er die Autonomie der Kunst als Erstes in ihrem
Doppelcharakter: Kunst ist sowohl ,,autonom® als auch ,,fait social®. 2 Mit
dem Doppelcharakter der Kunst meint Adorno also nicht, dass Kunst blof3
zwei verschiedene Eigenschaften (einerseits Autonomsein und anderer-
seits Gesellschaftlichsein) besitze. Vielmehr geht es dabei um ein negativ-
dialektisches Verhéltnis zwischen beiden Momenten. Kunst ,bestimmt
sich im Verhéltnis zu dem, was sie nicht ist. Das spezifisch Kunsthafte in
ihr ist aus ihrem Anderen."> Kunst hat bzw. gewinnt ihre Autonomie erst
und immer in ihrer Entgegensetzung zur Gesellschaft. Mit anderen Wor-
ten: Kunst gilt als autonom, insofern sie sich gegen das Gesellschaftliche
antagonistisch bewegt.

Genau bei diesem Antagonismus tritt die erste wichtige praxisbezoge-
ne Pointe bei Adornos Ansatz auf. Bei dem antagonistischen Verhiltnis
zwischen den Momenten der Autonomie und der Gesellschaft handelt es
sich nicht um eine duBerliche Negation oder eine bloe Kritik an der Ge-
sellschaft. Stattdessen legt Adorno dieses Verhiltnis als eine immanente
Beziehung dar: ,,Gesellschaftlich an der Kunst ist ihre immanente Bewe-
gung gegen die Gesellschaft.“'* Das negative Moment der Kunst, durch
das sie sich dem Gesellschaftlichen widersetzt und sich selbst konstituiert,
soll von daher nicht so interpretiert werden, dass alle Kunstwerke gesell-
schaftskritische Themen oder Motive haben oder haben miissen. Viele
Kunstwerke mogen tatsdchlich mit Absicht gesellschaftskritisch gestaltet
werden oder eine solche Funktion erfillen, aber das antithetische Moment
der Kunst gegeniiber der Gesellschaft, von dem Adorno spricht, ist nicht
direkt aus solchen Werken abzuleiten. Stattdessen denkt Adorno das Anti-
Gesellschaftliche als ein Moment, das der (authentischen) kiinstlerischen
Praxis als solcher immanent ist — wie er in einer oft zitierten Stelle aus-
driickt: ,,Kunst ist die gesellschaftliche Antithesis zur Gesellschaft.“" Das

11 Vgl. Adorno, Asthetische Theorie, S. 351f.

12 Adorno, Asthetische Theorie, S. 16. Im Folgenden zitiert als AT.
13 Adorno, AT, S. 12.

14 Adorno, AT, S. 336. Hervorhebung T.A.

15 Adorno, AT, S. 19. Hervorhebung T.A.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTONOMIE ALS GRENZE DER KUNST | 127

bedeutet, dass die Form, aus der sich die Kunst negativ herausbildet und
mit der sie sich der Gesellschaft entgegensetzt, nichts anderes als das Ge-
sellschaftliche ist. Es ist in diesem Zusammenhang wichtig, bei der Nega-
tivitdt der Kunst gegeniiber der Gesellschaft die praxisbezogene Pointe
stirker zu betonen. Fiir Adorno kann die Kunst nur in der und gegen die
Gesellschaft autonom sein:

,,Die Immanenz der Gesellschaft im Werk ist das wesentliche gesellschaftliche Verhalt-

nis der Kunst, nicht die Immanenz von Kunst in der Gesellschaft.“!

Kunst als autonome Kunst konstituiert sich also negativ-immanent aus der
Gesellschaft (und nicht umgekehrt). Die gesellschaftliche Dimension der
Kunst ist — mit der Logik des Negativ-Dialektischen — eine anti-
gesellschaftliche. Die negative Kraft der Kunst, durch die sie sich der Ge-
sellschaft entgegensetzt sowie ihre geschichtliche Autonomie gewinnt,
wird von Adorno im Weiteren als gesellschaftliche ,,Resistenzkraft* der
Kunst beschrieben. Allein durch diese Kraft konne sich die Kunst am Le-
ben erhalten.'” Das Anti-Gesellschaftliche der Kunst ist nicht ein Aufer-
Gesellschaftliches, sondern eine der Gesellschaft interne Negativitit.
Kunst wird ,,zum Gesellschaftlichen durch ihre Gegenposition zur Gesell-
schaft, und jene Position bezieht sie erst als autonome.“'* Sie ist nur dann
wirklich Kunst bzw. autonom, wenn die Spannung zwischen diesen beiden
Polen (dem Gesellschaftlichen und dem Anti-Gesellschaftlichen) antago-
nistisch fortbesteht, ohne dass sie sich miteinander verséhnen. Als nichs-
tes lésst sich klar machen, dass in diesem fortdauernden Antagonismus fiir
Adorno nicht nur die Kunst das Negative der Gesellschaft ist, sondern zu-
gleich die Gesellschaft ein negativ-immanenter Bestandteil der Kunst ist.
Das anti-gesellschaftliche ,,Ferment“, das der Kunst innewohnt, ist darum
sowohl der Grund ihrer Autonomie als auch der ihres moglichen Verfalls
jetzt und in Zukunft:

,.Hinfidllig aber sind Kunst und Kunstwerke, weil sie [...] nicht nur Kunst sondern auch

ein dieser Fremdes, Entgegensetztes sind. Threm eigenen Begriff ist das Ferment bei-

gemengt, das ihn aufhebt.«"’

16 Adorno, AT, S. 345.

17 Vgl. Adorno, AT, S. 335.
18 Adorno, AT, S. 335.

19 Adorno, AT, S. 14.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

Die Grenze der Kunst zur Nichtkunst, d.h. zum Moment ihres Zerfalls, ist
die diinnste und innerste Linie ihrer Existenz. Da die Kunst sich immer
schon aus der Nichtkunst herausbildet, tragt sie das ihr Fremde bzw. Ne-
gative stets in sich. ,,Ihr gesellschaftliches Schicksal wird der Kunst nicht
blo von auBlen angetan, sondern ist ebenso die Entfaltung ihres Be-
griffs.“*” Fehlt dieser Antagonismus zwischen der Gesellschaft und der
Kunst und versdhnt sich die Kunst mit der Gesellschaft, verfillt sie in die
Kulturindustrie oder in das, was gewohnlich als Kitsch oder als Trivialkul-
tur bezeichnet wird. Mit Burkhardt Linder ldsst sich dieser Verfall wie
folgt ausdriicken: ,,Kulturindustrie bezeichnet den Vorgang einer falschen
Authebung, namlich der Liquidation des Spannungsverhiltnisses von
Kunstautonomie und Gesellschaft.“*' Und bei Peter Biirger heiBt es wei-
ter: ,,Dass es eine solche falsche Authebung gibt, bezeugen Unterhaltungs-
literatur und Warenésthetik.“** Kunst kann demgegeniiber nur autonom
sein bzw. bleiben, solange ihr antagonistisches Verhaltnis zur Gesellschaft
forfbesteht. In diesem Sinne soll als Zweites — neben dem Gesellschaftli-
chen — auch das Geschichtliche als ein konstitutives Moment der autono-
men Kunst hervorgehoben werden.

Fiir Adorno stellt die Autonomie der Kunst keinen unverdnderlichen,
statischen Zustand, sondern ein historisch ,,Gewordenes* dar.” In ihrer
Geschichte war die Kunst nicht immer autonom oder, mit hegelscher Ter-
minologie gesagt, nur an sich autonom. Ihre Autonomie ist also nicht blof3
das institutionell, politisch oder rechtlich Gegebene, vielmehr ist es das
aus ihren eigenen Kréften und Praktiken geschichtlich Erworbene: Das an-
tagonistische Moment, durch das Kunst sich geschichtlich und antithetisch
verselbstdndigt, geht zuerst, wie paradox es erscheinen mag, mit Adornos
viel rezipierter These des Selbstverstandlichkeitsverlusts der Kunst einher.
Dass die Kunst ab der Moderne?* nicht mehr selbstverstiindlich sei,25 heil3t

20 Theodor W. Adorno, ,,Paralipomena®, Gretel Adorno, Rolf Tiedemann (Hrsg.), As-
thetische Theorie, Frankfurt am Main 1973, S. 389-490, hier S. 459.

21 Burkhardt Lindner, ,,,1I faut étre absolument moderne‘. Adornos Asthetik: ihr Kon-
struktionsprinzip und ihre Historizitdt*, Burkhardt Lindner, Werner Martin Liidke
(Hrsg.), Materialien zur dsthetischen Theorie Theodor W. Adornos Konstruktion
der Moderne, Frankfurt am Main 1980, S. 261-309, hier S. 292.

22 Biirger, Theorie der Avantgarde, S. 73.

23 Adorno, AT, S. 34.

24 Das antagonistische Gebilde der Kunst 14sst sich nach Adorno in und nach der mo-

dernen Kunst stirker erkennen. Es ist nicht eindeutig festzustellen, wann die mo-

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTONOMIE ALS GRENZE DER KUNST | 129

zwar nicht, dass sie frither immer und ganz selbstverstdndlich war. Jedoch
zeigt der Selbstverstindlichkeitsverlust in der modernen Kunst eine ambi-
valente Parallelitdt mit den Prozessen der Verselbstindigung bzw. ,,Auto-
nomisierung“*® der Kunst, die man auf zwei Arten und Weisen interpretie-
ren kann:

,,Die Male der Zerriittung sind das Echtheitssiegel von Moderne [...]. Explosion ist eine

. . 27
ihrer Invarianten.*

Dass in der modernen Kunst Explosion, Uberschreitung oder Zerriittung
vorschnell zu einer Invariante gewandelt, d.h. selbst zum kiinstlerischen
Prinzip gemacht wird, hat zur Folge, dass die Kunst nicht mehr aus sich
selbst heraus oder nicht mehr selbstbeziiglich verstanden und erfahren
werden kann.” Darum wird die fiir Adorno konstitutive Spannung ,,zwi-
schen dem Nicht-sich-verstehen-Lassen und dem Verstanden-Werden--
Wollen“* vollig aufgeldst oder nur seitens der Nichtverstindlichkeit ge-
opfert. Die These des Selbstverstindlichkeitsverlusts der Kunst weist in
diesem Sinne tatsdchlich auf einen Autonomieverlust hin. Interpretiert
man diese These allerdings mit Adornos weiteren Uberlegungen zur Riit-
selhaftigkeit der Kunst, ldsst sich dabei ein wichtiges Moment fiir das Au-
tonom-Werden der Kunst erkennen. Denn die Kunst verdankt nach Ador-
no ihre Autonomie nicht einer begrifflich vollstindig beschreibbaren
Struktur, sondern eher ihrer anti-diskursiven Haltung und mimetischen
Struktur.”® Dass Kunst in ihrer geschichtlichen Entwicklung weniger

derne Kunst fiir Adorno beginnt und welche Epochen sie umfasst. Mit Peter Biirger
lasst sich jedoch vermuten: ,,Unter Moderne versteht Adorno die Kunst seit Bau-
delaire. Der Begriff umfasst also die Vorbereitung der Avantgardebewegungen,
diese selbst und die Neoavantgarde.* Biirger, Theorie der Avantgarde, S. 112.

25 ,,Zur Selbstverstiandlichkeit wurde, dass nichts, was die Kunst betrifft, mehr selbst-
verstdndlich ist, weder in ihr noch in ihrem Verhéltnis zum Ganzen, nicht einmal
ihr Existenzrecht.“ Adorno, AT, S. 9.

26 Vgl. Stefanie Husel, Grenzwerte im Spiel. Die Auffiihrungspraxis der britischen
Kompanie ,Forced Entertainment . Eine Ethnografie, Bielefeld 2014, S. 54f.

27 Adorno, AT, S. 41.

28 Vgl. Adorno, AT, S. 42.

29 Adorno, ,,Paralipomena®, S. 448.

30 Vgl. Adorno, AT, S. 86f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

selbstverstindlich werde, hdngt nach dieser Interpretation also davon ab,
dass sie ihre rétselhafte Struktur in der Geschichte immer stirker zeigt:

,,Der Ratselcharakter der Kunstwerke bleibt verwachsen mit der Geschichte. Durch sie
wurde sie einst zu Rétseln, durch sie werden sie es stets wieder [...]. Alle Kunstwerke,
und Kunst insgesamt, sind Rétsel; das hat altersher die Theorie der Kunst irritiert. Dass
Kunstwerke etwas sagen und mit dem gleichen Atemzug es verbergen, nennt den Rét-

selcharakter unterm Aspekt der Sprache. !

Hatte man alle internen — organischen — Zusammenhénge in einem Ein-
zelwerk vollstindig beschreiben kdnnen, wiirde dies dann nicht als ein
Kunstwerk, sondern als ein bekannter Alltagsgegenstand oder ein gewohn-
liches Phanomen wahrgenommen werden. ,,Als konstitutiv [...] ist der Rét-
selcharakter dort zu erkennen, wo er fehlt: Kunstwerke, die der Betrach-
tung und dem Gedanken ohne Rest aufgehen, sind keine.“** Von daher
stellen Kunstwerke eine kontinuierliche Herausforderung fiir das Denken
und Verstehen dar.

Nach Adorno haben Kunstwerke einen singuldren Charakter, insofern
sie — wie bei Kant — nicht unter den vorgegebenen Begriffen subsumiert
werden konnen.” Auf der einen Seite wird Kunst in ihrem ritselhaften
Gebilde stirker autonom — sonst wiirde sie als vollig selbst-verstindliche
Kunst, die fiir das Denken keine Herausforderung mehr darstellt, in Nicht-
kunst verfallen.’® Auf der anderen Seite kann aber auch ihre Ritselhaftig-
keit zum eigenen Verfall fithren, weil sie in Form der Explosion, Zerriit-

31 Adorno, AT, S. 182.

32 Adorno, AT, S. 184.

33 In diesem Zusammenhang soll auch kurz darauf hingewiesen werden, dass Nietz-
sches Begriffskritik — ein Begriff sei nichts anderes als das Gleichsetzen des Nicht-
gleichen — fiir Adornos Theorie eine entscheidende Rolle spielt. Vgl. Scheer, Ein-
fiihrung in die philosophische Asthetik, S. 176.

34 Natiirlich kann man hier die Frage stellen, ob man in Auseinandersetzung mit vie-
len Kunstwerken, insbesondere mit Filmen oder Werken der Literatur, nicht zuerst
Erzéhlungen, Figuren und Handlungen in einer logischen Ordnung nachvollziehen
soll, um iiberhaupt etwas Asthetisches oder Ritselhaftes dabei erfahren zu kénnen.
Diese Frage nach der Trennung des Asthetischen vom Nicht-Asthetischen erfordert
zuerst ein werkdésthetisches Konzept der Grenze, das im néchsten Kapitel unter ei-
ner rahmentheoretischen Perspektive (als eine Debatte um Parergon und Ergon)

diskutiert wird.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTONOMIE ALS GRENZE DER KUNsT | 131

tung oder Uberschreitung vorschnell radikalisiert und verabsolutiert wer-
den kann, wie es in der Avantgardekunst der Fall gewesen sei. Von daher
soll die Rebellion der Kunst gegen diskursives Wissen in ihrer Doppeldeu-
tigkeit verstanden werden. Obwohl Kunstwerke uns jeglichen einseitigen
hermeneutischen Zugang versperren,” heift dies fiir Adorno nicht, dass
man von den Kunstwerken nichts verstehen kann. Rétselhafte Kunstwerke
bieten ihre mdglichen Losungen bzw. ihre zu (v)erschlieBenden Bedeutun-
gen an: ,,[J]edes authentische Werk schliagt auch die Losung seines unlos-
baren Riitsels vor.“*® Thre Losungen, ihre ritselhaften Bedeutungen kann
man zwar nicht blo mit Hilfe von gewohnlichem Zeichengebrauch er-
schlieBen — im strikten Sinne suspendieren sie den Ubergang vom Zei-
chenmaterial zur Bedeutung. Jedoch wird das Verstehen bei der Begeg-
nung mit dem Raétsel so herausgefordert, dass es sich nur auf die selbstbe-
ziigliche Struktur der Kunstwerke ausrichtet, die den eigenen Wahrheits-
gehalt in sich tragen.37 Lost man das Ritsel vollstindig, handelt es sich
dabei nicht mehr um die Kunst — ein unldsbarer Teil muss immer verblei-
ben. Dem Wahrheitsgehalt eines jeden Werkes, seiner unlosbaren Losung,
kann man sich nach Adorno trotzdem mit Hilfe philosophischer Reflexion
anndhern, eben weil Kunst und Philosophie an der Wahrheit aufeinander-
treffen.*® Da Kunstwerke schlieBlich ,,durch die Freiheit des Subjekts in
ihnen weniger subjektiv als die diskursive Erkenntnis* sind,” weist ihr
Wahrheitsgehalt im Vergleich zu anderen, rational-strukturierten Arten
von Wahrheiten einen enormen Wert auf.

35 Vgl. Adorno, AT, S. 179f.

36 Adorno, AT, S. 192.

37 Die These der Rétselhaftigkeit der Kunst in ihrer unlésbaren Losung kann man
auch an Martin Heideggers Uberlegungen ankniipfen, wenn er im Nachwort zu Der
Ursprung des Kunstwerks formuliert: ,,Die vorstehenden Uberlegungen gehen das
Ritsel der Kunst an, das Ritsel, das die Kunst selbst ist. Der Anspruch liegt fern,
das Ritsel zu 16sen. Zur Aufgabe steht, das Rétsel zu sehen.” Martin Heidegger,
Der Ursprung des Kunstwerkes. Mit einer Einfiihrung von Hans-Georg Gadamer,
Stuttgart 1960, S. 83.

38 Fiir den diesbeziiglichen Unterschied zwischen Adornos Konzept des kiinstleri-
schen Verstehens bzw. Nichtverstehens und einem hermeneutischen Denkmodell
vgl. z.B. Andrea Sakoparnig, ,,,Das ist ein Satz. Und das ein anderer.* Uberlegun-
gen zum Begriff des Rétsels im Horizont literarischer Selbstbeziiglichkeit®, in: Va-
riations (2011), S. 57-70, hier S. 58.

39 Adorno, AT, S. 191.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

Vor dem Hintergrund der bisher diskutierten Momente des Gesell-
schaftlichen und Geschichtlichen kann nun als Drittes das Moment der
kritischen Selbstreflexion sowie -befragung von Kunst diskutiert werden.
Nach Adorno verlduft die negative Bewegung der Kunst nicht nur gegen
die Gesellschaft und nicht nur geschichtlich, sondern vor allem gegen das
eigene Gesellschaftliche und Geschichtliche. Die selbstkritische Reflexion
der Kunst auf ihre eigene Geschichte und Kultur erweist sich in Adornos
Asthetik fiir den Prozess des Autonom-Werdens besonders ausschlagge-
bend. Demnach wird die Kunst durch eine Reihe von selbstreflexiven
Momenten autonom, d.h. dadurch, dass sie aus dem jeweiligen aktuellen
Entwicklungsstand der &dsthetischen ,,Produktivkréafte auf ihre eigene Ge-
schichte reflektiert.* Man kann das Autonom-Werden der Kunst zuerst in
hegelschen Begriffen des Zum-eigenen-Selbstbewusstsein-Kommens oder
des Fiir-sich-Werdens des Ansichseins der Kunst denken.*' Obwohl Ador-
nos negativ-dialektisches Kunst- und Geschichtsverstindnis von der he-
gelschen Dialektik hinsichtlich deren Versohnungsideal stark abweicht,
geht er bei seinen Uberlegungen zur autonomen Kunst ebenfalls von ei-
nem Fortschrittsdenken aus. ,,Die Geschichte der Kunst* wird von Adorno
insgesamt als die Geschichte ,,des Fortschritts ihrer Autonomie® verstan-
den.* Charakteristisch ist aber fiir den geschichtlichen Fortschritt der
Kunst nach Adorno nicht blof3 eine Steigerung des Grads der technisch-
materialen Meisterschaft des Kiinstlers in den einzelnen Werken, auch
nicht, dass das spitere Kunstwerk das Bessere sei, sondern der der Kunst
und den Kunstgattungen in ihrer jeweiligen Ausdifferenziertheit immanen-
te Prozess der Freiheit bzw. Verselbstindigung, d.h. der Autonomie. Der
kiinstlerische Fortschritt als Prozess der dsthetischen Verselbstdndigung
kann relational, komparativ sowie kritisch bestimmt werden.* Mit einem
Vergleich zwischen Bach und Beethoven erldutert Adorno diesen Fort-
schritt wie folgt:

40 Vgl. Adorno, AT, S. 285.

41 Vgl. Recki, Aura und Autonomie, S. 204.

42 Adorno, AT, S. 17.

43 In ihrer erfahrungsésthetischen Neubestimmung von Adornos Fortschrittsdenken
weisen Menke und Rebentisch auf vier Momente der Kunsturteile hin: kontrastive,
historische, poetisch-technische und kritische. Vgl. Christoph Menke, Juliane Re-
bentisch, ,,Einleitung: Die Gegenwart des Fortschritts®, dies. (Hrsg.), Kunst, Fort-
schritt, Geschichte, Berlin 2006, S. 9—18, hier S. 11.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTONOMIE ALS GRENZE DER KUNsT | 133

,[D]er Fortschritt [ist] nicht nur einer von Materialbeherrschung und Vergeistigung
sondern einer des Geistes im Hegelschen Sinn des Bewusstseins seiner Freikeit. Ob die
Materialbeherrschung bei Beethoven iiber die Bachs hinaus fortschritt, dariiber ist end-
los zu disputieren; von diesem und von jenem wird das Material nach verschiedenen
Dimensionen vollkommener gemeistert. Die Frage, wer von beiden hoher rangiere, ist
miiflig; nicht die Einsicht, dass die Stimme der Miindigkeit des Subjekts, Emanzipation
von Mythos und Versohnung mit diesem, also der Wahrheitsgehalt bei Beethoven wei-
ter gedieh als bei Bach.«**

Die Autonomie der Kunst zeichnet sich also besonders durch Prozesse der
geschichtlichen Befreiung, Verselbststaindigung, der Selbstkonstituierung
aus, deren logischer Aspekt uns an Kants Konzept der He-Autonomie des
Asthetischen erinnert, durch die das Subjekt selbst konstituiert. Anders als
bei Kant werden jedoch diese Prozesse bei Adorno mit Bezug auf die
Kunst als negativ-dialektische Prozesse charakterisiert. Demzufolge ist die
geschichtliche Verselbstdndigung der Kunst als autonome Kunst keine po-
sitive Bestimmung der Kunst, auch nicht eine teleologische Anndherung
an ein Ideal (wie bei Hegel), sondern vor allem eine negative, antagonisti-
sche Selbst-Konstituierung derselben. Wie Albrecht Wellmer erklart, kann
der Verselbststindigungsprozess der Kunst fiir Adorno nur durch den die-
ser immanenten Antagonismus mdglich sein:

,»[Kunst ist] die Negation einer unversohnten Wirklichkeit. Wahr im Sinne von wirk-
lichkeitstreu kann sie daher nur sein, insofern sie Wirklichkeit als unverséhnte, antago-
nistische, zerrissene zur Erscheinung bringt. Aber sie kann das nur, indem sie die Wirk-
lichkeit im Lichte der Versohnung erscheinen ldsst, durch gewaltlose dsthetische Syn-
thesis des Zerstreuten ndmlich, welche den Schein der Verséhnung erzeugt. Dies be-
deutet aber, dass eine Antinomie ins /nnere der dsthetischen Synthesis hineingetragen
wird: diese kann, ihrem Begriffe nach, nur gelingen, indem sie sich gegen sich selbst
kehrt, ihr eigenes Prinzip in Frage stellt, um der Wahrheit willen, die doch anders als
kraft dieses Prinzips nicht zu haben ist. [...] Die Kunst muss sich, ihrer Idee nach, ge-

gen ihr eigenes Prinzip kehren, zur Rebellion gegen den dsthetischen Schein werden.“**

Nur im Sinne einer selbstkritisch und selbstbeziiglich konstituierten Ge-
schichte der Kunst kann man also bei Adorno von einer Autonomie der

44 Adorno, AT, S. 315. Hervorhebung T.A.
45 Albrecht Wellmer, Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne. Vernunftkritik
nach Adorno, Frankfurt am Main 1985, S. 16f. Hervorhebung im Original.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

Kunst als deren Fortschritt sprechen. Kunst wird demnach autonom, in-
dem sie negativ und antagonistisch zu ihrem eigenen Bewusstsein kommt.
Sie wird nicht blo3 dadurch autonom, dass sie sich von der Gesellschaft
distanziert und dieser entgegensetzt, sondern vor allem dadurch, dass die
im jeweiligen Kunstbereich geltenden Prinzipien sowie Normen sténdig in
Frage gestellt werden.*® Als Beispiel gibt Adorno an dieser Stelle Tenden-
zen in der zeitgendssischen Musik an, die sich dem Prinzip der sinnvollen
Organisation von Ereignissen in einer konventionellen Zeitordnung wider-
setzen, mit der Notwendigkeit einer unwiederholbaren und kausalen Zeit-
folge brechen und schlieBlich mit einem neuen Zeitlichkeitsprinzip expe-
rimentieren.*’ Ausgehend von Adornos Uberlegungen kann man ein dhn-
liches selbstkritisches Vorgehen im Bereich der Literatur exemplarisch an-
fithren. Die autobiographische Technik wurde ab dem frithen 20. Jahrhun-
dert von einer Reihe von Schriftstellern, u.a. Marcel Proust, Franz Kafka,
Virginia Woolf und spéter Claude Simon, entscheidend in Frage gestellt.
In seinem siebenbéndigen Roman Auf der Suche nach der verlorenen Zeit
hat Proust z.B. eine neue autobiographische Schreibtechnik verwendet, die
der Erzdhlerperspektive nicht mehr wie in den fritheren Exemplaren dieser
literarischen Form einen allwissenden Subjektstatus zuerkannte. Stattdes-
sen wurde die subjektive Wahrnehmung des Erzéhlers in ihrer Fehlbarkeit
und Unvollkommenheit so vorgefiihrt, dass sie mit einem normativ gere-
gelten Ort und einer normativ geregelten Geschichte stindig oszilliert. Mit
Blick auf diese und weitere Romane wie Kafkas Tagebiicher, Woolfs
Moments of Being und Simons La Corde raide léasst sich in der Literatur
allgemein von einer kritischen Selbstbefragung der einzelnen Prinzipien
sprechen.”® Dieser Prozess stellt fiir Adorno einen von notwendigen und
konstitutiven Schritten fiir die Autonomisierung der Literatur in ihrer Ge-
schichte dar.

Bei den bisher rekonstruierten Argumenten aus Adornos Negativitats-
asthetik wurde weder auf die kultur- und ideologiekritische Seite seiner
Theorie detailliert eingegangen noch die These des Verfalls der Kunst ge-
niigend angefiihrt. Jedoch sind sie vollig ausreichend, um — entsprechend

46 Auch Peter Biirger entwickelt seine Theorie der Avantgarde zum Teil aus diesem
Moment von Adornos Asthetik und bezeichnet diese Epoche, wie oben kurz er-
wiahnt, als ,,Selbstkritik der Kunst in der biirgerlichen Gesellschaft* Biirger, Theo-
rie der Avantgarde, S. 26ft.

47 Vgl. Adorno, AT, S. 42.

48 Vgl. Karl Heinz Bohrer, Ist Kunst Illusion?, Miinchen 2015, S. 125ff.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTONOMIE ALS GRENZE DER KUNsT | 135

dem anfangs erwihnten Ziel — aus seinen Uberlegungen zur Autonomie
der Kunst ein praxisbezogenes Verstdndnis von Grenziiberschreitungen
der Kunst zu gewinnen. Zusammengefasst ldsst sich die Autonomie der
Kunst bei Adorno durch drei Bewegungen derselben charakterisieren, die
voneinander nicht getrennt werden konnen: (1) die gesellschaftsinterne
Negativitit, (2) das Gewordensein und (3) die kritische Selbstbefragung
bzw. -reflexion von Kunst.* Mit Blick auf diese Momente kann man in
Adornos Asthetik wichtige Ziige der praxisbezogenen Asthetik deutlich
erkennen. Als Erstes expliziert Adorno die Grenzen der Kunst unmittelbar
aus den tiberbordenden Dimensionen unserer historisch-gesellschaftlichen
Praktiken. Die Kunst gewinnt ihre Autonomie — mit Blick auf die ersten
beiden Momente — historisch und immer nur in ihrem untrennbaren Anta-
gonismus mit dem Gesellschaftlichen. Die Autonomie der Kunst ist also
eine immer bereits (negativ) aufgehobene bzw. liberschrittene Form des
Gesellschaftlichen. Thre autonome Existenz ist niemals auBerhalb des Ge-
sellschaftlichen, vielmehr soll sie als eine antigesellschaftliche (Grenz-)-
Offaung mitten im Gesellschaftlichen gedacht werden. Die Kunst bildet
ihre Grenze als eine negative Form aus gesellschaftsimmanenten Uber-
schreitungsmomenten heraus. Sie ist also nicht eine von der Gesellschaft
getrennte Sphére, mit der sie zusétzlich in eine antagonistische Beziehung
tritt, sondern sie hat ihre Existenz nur im Antagonismus und insofern die-
ser fortbesteht. Thre Autonomie kann man schlie8lich wie das ,,Theologo-
umenon® denken, ,,dass im Stand der Erlosung alles sei, wie es ist und
gleichwohl alles ganz anders.*™

Als Zweites verschafft Adornos Theorie eine wichtige Perspektive fiir
verschiedene Arten und Weisen der Grenziiberschreitungen der Kunst,
von denen man seit spétestens Anfang des 20. Jahrhunderts bis heute in
kunsttheoretischen sowie -praktischen Kontexten immer wieder spricht.
Besonders lisst sich mit Blick auf das dritte Moment, ndmlich die selbst-
kritischen und geschichtlichen Reflexionsprozesse der Kunst, Grenziiber-

49 Ferenc Fehér, der ein Lukécs-Schiiler war, hat ausgehend von diesem von zwei Li-
nien der Autonomie der Kunst gesprochen, die diesen Schlussfolgerungen zum Teil
entsprechen: 1. Selbstbefreiung der Kunst von anderen Bereichen; 2. Befreiung in-
nerhalb des édsthetischen Bereichs. Vgl. Ferenc Fehér, ,,Der Pyrrhussieg der Kunst
im Kampf um ihre Befreiung. Bemerkungen zum postmodernen Intermezzo*,
Christa Biirger, Peter Biirger (Hrsg.), Postmoderne. Der Alltag, die Allegorie und
die Avantgarde, Frankfurt am Main 1986, S. 13-33, hier S. 14 u. 20.

50 Adorno, AT, S. 16.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

schreitungen im Sinne vom Fortschreiten der Kunst verstehen, die fiir die-
se und fiir ihr Autonom-Werden konstitutiv sind. Ausschlaggebend fiir ei-
ne kunstkonstitutive Grenziiberschreitung ist das kritisch-negative Ver-
héltnis einer &sthetischen Verfahrensweise oder Technik in einem be-
stimmten historischen Stand gegeniiber anderen. Demzufolge widersetzt
sich Kunst in ihrer Genese und ihrem Fortbestehen nicht nur dem Gesell-
schaftlichen, sondern vor allem ihrer eigenen Geschichte und ihren eige-
nen dsthetischen Prinzipien in ihrer Geschichte. Kritisch-reflexive Ausei-
nandersetzungen mit den eigenen Normen, Prinzipien und Grenzen gehen,
wie bei Kants Reflexionsdsthetik, mit ihren permanenten Veranderungen,
Revisionen sowie Verschiebungen zusammen. Adornos Asthetik nimmt
damit auf das kantische Modell einen immanenten Bezug und fiihrt sie im
kunstspezifischen Zusammenhang produktiv weiter. Eine Selbstiiber-
schreitung als Fortschreiten der Kunst ist fiir Adornos Asthetik des Weite-
ren nicht blofl moglich, sondern zugleich notwendig. Denn erst durch diese
selbstkritische Haltung der Kunst gegeniiber ihrer eigenen Geschichtlich-
keit kann man von einer geschichtlichen Autonomie bzw. Verselb-
stindigung der Kunst sprechen.’’ Wie die einzelnen Kiinste sich ihren ei-
genen Prinzipien entgegensetzen und sich stindig neu definieren, wird im
dritten Teil der vorliegenden Arbeit wieder mit Adorno ndher diskutiert
(vgl. 1IL.3.1).

Als Drittes lasst sich mit Blick auf die drei Momente der autonomen
Kunst eine andere Konsequenz ziehen, die der ofters rezipierten Adorno-
Interpretation entspricht: Selbstverstiandlich gibt es fiir Adorno nicht nur
kunstkonstitutive, sondern auch ,destruktive’ Formen von &sthetischen
Grenziiberschreitungen, die in Nichtkunst tberfilhren und letztlich
schlechter als die empirische und soziale Realitit selbst gilten.’” Solche
Uberschreitungen sind vielerlei — man kann mit Adorno eine unendliche
Liste der Produkte der Kulturindustrie, der Popmusik, des kommerziellen
Films usw. erstellen. Interessantere Beispiele wiren aber Jazzmusik, Per-
formances, abstrakter Expressionismus oder Action-Painting (Werke von

51 Obwohl es dem fortschrittstheoretischen Ansatz von Adorno nicht direkt um eine
technisch-materiale Progressivitét, sondern eher um ein relationales bzw. kompara-
tives Konzept des Fortschreitens im Zuge der Autonomisierung von Kunst geht,
bleibt er nicht ganz unproblematisch. Denn es scheint nicht ganz moglich zu sein,
in einem historischen Stand das geltende dsthetische Prinzip festzustellen und die-
ses kritisch in Frage zu stellen. Vgl. Rebentisch, Asthetik der Installation, S. 108.

52 Vgl. Adorno, AT, S. 280.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTONOMIE ALS GRENZE DER KUNST | 137

Jackson Pollock, Mark Rothko usw.) — auch wenn diese Richtungen in der
Kunst mit den fritheren Formen bzw. Prinzipien kritisch umgegangen sind,
sind sie anscheinend nach Adornos Verstdndnis einer falschen Authe-
bungslogik unterworfen. Auch die sogenannte Engagement-Kunst und In-
terventions-Kunst sind fiir ihn keine kunstkonstitutiven und fiir die Ver-
selbstindigung notwendigen Formen von Grenziiberschreitungen.” Wich-
tiger als eine solche Auflistung der Kunstrichtungen und der einzelnen
Werke lésst sich an dieser Stelle kurz rekapitulieren, welche Logik den
Verlust der kiinstlerischen Autonomie verursacht. Die autonom gewordene
Kunst ist nach Adorno im genauso starken Malle von dem eigenen Verfall
bedroht, eben weil Kunst aus dem (anti-)gesellschaftlichen Ferment kon-
stituiert wird, das sie wiederum aufheben kann. Destruktive Formen von
Grenziiberschreitungen, die die Autonomie der Kunst verletzen und in He-
teronomie umschlagen konnen, entspringen darum der Kunst und Kunst-
praxis selbst. Dies wird von Adorno an einer Stelle sehr deutlich ausge-
driickt:

,,Kunstwerke vermogen [...] ihr Heteronomes, ihre Verflochtenheit in die Gesellschaft,
sich zuzueignen, weil sie selbst stets zugleich auch ein Gesellschaftliches sind. Gleich-
wohl hat ihre Autonomie, mithsam der Gesellschaft abgezwungen und gesellschaftlich

entsprungen in sich, die Mdglichkeit des Riickschlags in Heteronomie*.>

Das Heteronom-Werden der Kunst, das sich durch destruktive Formen von
asthetischen Grenziiberschreitungen auszeichnet, deutet also ebenfalls auf
ein historisch Gewordenes, das nicht von auflen hinzukommt, sondern
selbst der Kunst und der Kunstpraxis innewohnt.*

Obwohl die letztgenannte grobe Teilung von konstitutiven und de-
struktiven Formen von Grenziiberschreitungen (in) der Kunst dem ersten
Anschein nach sehr hilfreich sein kann, erweist sie sich bei genauer Be-

53 Vgl. Theodor W. Adorno, ,,Engagement“, Rolf Tiedemann (Hrsg.), Noten zur Lite-
ratur, Frankfurt am Main 2003, S. 409-430.

54 Adorno, AT, S. 353.

55 Hier soll kurz darauf hingewiesen werden, dass es fiir Adorno auch auf der Ebene
von Kunstgattungen zwei Arten von Grenziiberschreitungen bzw. -verwischungen
gibt, die er als Verfransung der Kiinste bezeichnet und auf die wir spéiter kommen
werden. Verfransungstendenzen lassen sich ebenso als immanente und nichtimma-

nente voneinander unterscheiden. Vgl. I11.3.1.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

trachtung als hdchst problematisch. Denn Adornos Autonomieverstiandnis,
durch das kiinstlerische Grenziiberschreitungen normativ klassifiziert wer-
den kdnnen, fiihrt notwendigerweise zu einem zu engen Kunstverstandnis.
Das begrenzte Kunstverstindnis seiner Theorie hat nichts mit der normati-
ven Dimension des Begriffs ,Autonomie‘ zu tun. Dieser Begriff hat einen
spezifisch-normativen Bezug und erst anhand dessen konnte Adorno
Kunst sowohl in ihrer Selbststdndigkeit gegeniiber den anderen, politisch-
rechtlichen Sphéren als auch in ihren (eigen-)geschichtlichen Selbstnor-
mierungs- bzw. -konstituierungsprozessen als autonome Kunst identifizie-
ren. Vielmehr ist als Erstes der normative Anspruch seiner Theorie im
Allgemeinen problematisch. Demzufolge gibt es fiir Adorno entweder ge-
lungene oder misslungene Werke, d.h. kein Zwischending.*® Deshalb
miissen von seiner Theorie viele neuere Kunstrichtungen, -traditionen,
Filme, Improvisationen, Performances, Jazzmusik usw. vollig ausge-
schlossen bleiben. Durch seine Theorie werden als Nachstes Gegenstande
oder Praktiken, die als ,Kunstwerke gelten sollen, von solchen, die diese
Bezeichnung nicht verdienen, so strikt abgesondert, dass zwischen der ds-
thetischen und nicht-dsthetischen Welt eine uniiberbriickbare Kluft ent-
steht. Dabei liegt das Problem weniger in dem ideologiekritischen Akzent
von Adornos Theorie, die allgemein flir kunstkritische Urteile fruchtbar
gemacht werden kann,”’ sondern cher darin, dass (sogar wertvollste)
Kunst in ihrem autonomen Status keine oder nur eine sehr geringe Bezie-
hung zur Gesellschaft haben kann. Mit Adorno kénnen wir tatsdchlich ei-
nen erheblichen Beitrag der Gesellschaft zur Kunst in deren immanenten
Form lesen und dies auch nachvollziehen. Aber ein moglicher Beitrag der
Kunst zur Gesellschaft wird dabei entweder ausgeschlossen oder nur auf
ganze wenige Kunstwerke begrenzt. Diese Kritik soll mit Blick auf A-
dornos Werkkonzept prizisiert werden. Sein Konzept des monadischen
Kunstwerks wird einerseits das Problem seiner Asthetik stérker zum Vor-
schein bringen, und andererseits wird es uns ex negativo den Weg zeigen,
wie wir sonst die Grenzen der einzelnen Werke und Kunstpraktiken the-
matisieren sowie problematisieren sollen. In dieser Hinsicht behandeln die
darauffolgenden Ausfithrungen dieses Teils die Debatte um die Grenzen

56 Als Beispiel vgl. ,,Der Begriff des Kunstwerks impliziert den des Gelingens. Mif3-
lungene Kunstwerke sind keine, Approximationswerte der Kunst fremd, das Mittle-
re ist schon das Schlechte. Adorno, AT, S. 280.

57 Fiir eine kunstkritische Aktualisierung von Adornos Theorie vgl. Menke, Reben-
tisch, ,,Einleitung: Die Gegenwart des Fortschritts®, S. 9-18.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTONOMIE ALS GRENZE DER KUNST | 139

des Asthetischen weniger mit Blick auf den Begriff der Kunst, als viel-
mehr hinsichtlich der einzelnen Kunstwerken und -praktiken. Bevor A-
dornos Theorie im Folgenden aus einem werkbezogenen Aspekt kritisiert
wird, lasst sich aber nochmals hervorheben, dass ihr in der Tat gelingt, die
Grenzen der Kunst aus den entgrenzenden und iiberbordenden Dimensio-
nen unserer historisch-gesellschaftlichen Praktiken heraus zu begriinden.
Allerdings gelangt die Kunst bei seiner Theorie am Ende Schritt fiir
Schritt zu einem &sthetischen AuBlerhalb, wo die konstitutive Beziehung
auf jene Praktiken sehr schwer oder fast unméglich wird.

MONADE: VERSCHLOSSENE GRENZE DES KUNSTWERKS

Wenn Adorno die Kunst in ihrem geschichtlich-sozialen Gewordensein als
autonome Kunst charakterisiert, denkt er dabei selbstverstindlich auch
einzelne Kunstwerke und Kunstgattungen jeweils als autonome — es soll
also nicht so gedacht werden, dass es fiir ihn einerseits Kunst und anderer-
seits Kiinste und Kunstwerke gibe, die unterschiedlichen theoretischen
Grundlagen erfordern. Fokussiert man an dieser Stelle nur auf den werk-
bezogenen Aspekt der Autonomie bzw. der selbstbeziiglichen Bestim-
mung des Kunstwerks, begegnet man in der Asthetischen Theorie einem
problematischen Werkkonzept, das oben dargestellte Problem viel deutli-
cher macht. Nach Adorno ist ein Kunstwerk

»Monade: Kraftzentrum und Ding in eins. Kunstwerke sind gegeneinander verschlos-
sen, blind, und stellen doch in ihrer Verschlossenheit vor, was draufen ist. So jedenfalls
bieten sie der Tradition sich dar, als jenes lebendig Autarkische, das Goethe mit dem

Synonym fiir Monade Entelechie zu nennen liebte.«**

Das autonome Kunstwerk wird damit von Adorno durch die Monadenme-
tapher, den Kernbegriff der leibnizschen Metaphysik, charakterisiert. Nach
Leibniz’ rationalistischem Weltbild besteht die Welt aus einer unendlichen
Anzahl von Monaden, d.h. von einfachen Einheiten, die nicht weiter teil-
bar sind. In unserem Zusammenhang ldsst sich in recht verkiirzter Form
auf drei Eigenschaften einer einzelnen Monade verweisen, die fiir Adornos

58 Adorno, AT, S. 268.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

Werkkonzept konstitutiv sind: Erstens ist eine Monade fensterlos bzw. von
innen/auflen her undurchdringlich. Zweitens spiegelt sie das ganze Univer-
sum in sich. Drittens ist sie selbstgeniigsam und vollkommen oder das,
was man in aristotelischer Tradition Entelechie (entelecheia) nennt.”’ Im
Hinblick auf den Charakter der Fensterlosigkeit, der eigenartigen Wider-
spiegelung der Welt und der Selbstgeniigsamkeit lassen sich die Monaden
tatsdchlich als autonome Krifte konzipieren, die ausschlielich aus sich
selbst heraus und ohne Fremdwirkung zu handeln vermogen.

Wenn Adorno das Kunstwerk als Monade denkt, bezieht er sich zwar
hauptséchlich auf drei genannte Eigenschaften, jedoch werden diese zu-
gleich seiner Negativitétsésthetik angepasst und dementsprechend modifi-
ziert. Demzufolge sind die monadischen Kunstwerke zunichst nicht die
Repridsentationen oder Kréfte des Universums, sondern sie sind auf das
Gesellschaftliche und das Geschichtliche dialektisch bezogen: ,,Als Mo-
ment eines ibergreifenden Zusammenhangs des Geistes einer Epoche,
verflochten mit Geschichte und Gesellschaft, reichen die Kunstwerke iiber
ihr Monadisches hinaus, ohne dass sie Fenster hitten.“®” Darum reprisen-
tieren die monadischen Kunstwerke nicht das ganze Universum, sondern
immer das Gesellschaftliche in einer Epoche. In ihrer gesellschaftlichen
Repridsentation gehen sie zwar iiber das Gesellschaftliche hinaus, aber nur
aus dieser heraus. Und wie es an anderer Stelle heif3t, wird mit dem mo-
nadischen Charakter des Kunstwerks auch das geschichtlich-immanente
Moment desselben bezeichnet: ,,Zur realen Geschichte ist es [das Kunst-
werk] vermittelt durch seinen monadologischen Kern. Geschichte darf der
Gehalt der Kunstwerke heiflen. Kunstwerke analysieren heif3it so viel wie
der in ihnen aufgespeicherten immanenten Geschichte innezuwerden.**'
Monadische Représentation des Gesellschaftlichen im Kunstwerk l&sst
sich dann mit Adorno — und entsprechend seinem oben dargestellten Au-
tonomiekonzept — nicht als eine positive, sondern als eine negative, anti-

59 Fiir diese drei Besonderheiten der Monaden, die Leibniz in verschiedenen Stellen
mehrmals betont, vgl. z.B. Paragrafen § 4, § 56, § 18 in Monadologie. Gottfried
Wilhelm Leibniz, ,,Monadologie (1714)*, Ulrich Johannes Schneider (Hrsg.), Mo-
nadologie und andere metaphysische Schriften. Franzosisch—deutsch = Discours
de métaphysique, Hamburg 2002.

60 Adorno, AT, S. 268.

61 Adorno, AT, S. 132.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTONOMIE ALS GRENZE DER KUNST | 141

gesellschaftliche Widerspiegelung der Gesellschaft denken.®® Ebenfalls ist
es wichtig, die negative Selbstbeziiglichkeit des Kunstwerks gegeniiber
der Gesellschaft in der Figur der Monade wiederzuerkennen. Kunstwerke
spiegeln die Welt bzw. die Gesellschaft nicht wieder, wie sie ist, sondern
stark modifiziert, disharmonisch und ritselhaft. In ihrer fensterlosen Ver-
schlossenheit (Autonomie) repriasentieren die Kunstwerke das Gesell-
schaftliche auf eine negative Weise. Erst in dem fortbestehenden und fort-
dauernden Antagonismus hat das Kunstwerk seine Autonomie. In der Mo-
nadenfigur wird schlieBlich der Antagonismus der Autonomie der Kunst
verkorpert: Das monadische Werk ist autonom, verschlossen und fenster-
los und hat zugleich das (anti-)gesellschaftliche Ferment in sich, das den
Verfall in Nichtwerk (oder Nichtkunst) verursachen kann.

Es stellt sich also heraus, dass Adornos Beschreibung des Kunstwerks
als Monade sein Autonomie-Konzept bildlich modelliert. Mit Blick auf
diese Figur kann man nun die Frage nach der Relation zwischen Kunst-
werk und Nichtkunstwerk genauer stellen: Auf welche Weise und mit
welcher Relation verhilt sich das Monadische zum Nichtmonadischen?
Noch genauer: Welches Verstindnis beziiglich der Grenze des Kunstwerks
spielt sich in einem monadologischen konstituierten Werkbegriff ab? Die
Frage nach der Relation oder der Grenze zwischen einer Monade (Kunst-
werk) und einer Nichtmonade (Nichtkunstwerk) hétte man z.B. an Leibniz
nicht stellen konnen, weil dieser nicht wie Adorno allein Kunstwerke,
sondern das alles Bestehende als Zusammenstellung aus unendlichen Mo-
naden konzipiert hatte, die durch die Spiegelmetapher in einem Dialog
miteinander stehen. Obwohl Adorno dsthetische Grenzbildungsprozesse
aus den gesellschaftsimmanenten sowie eigengeschichtlichen Dimensio-
nen heraus begriindet, gelangen die kritisch oder negativ gebildeten Gren-
zen am Ende, wie es mit der Monadenfigur deutlicher wird, zu einem é&s-
thetischen AuBerhalb. Mit dem Konzept des monadischen Kunstwerks hélt
Adorno in der Tat eine nicht-iiberschreitbare Grenze (in den lebens- und
kunstpraktischen Zusammenhéngen) fiir moglich und darum muss seine
Theorie mit den verschiedenen Formen von &sthetischen Grenziiberschrei-
tungen immer Probleme haben. Sein Begriff der autonomen Kunst hat

62 Vgl. Andreas Pradler, Das monadische Kunstwerk. Adornos Monadenkonzeption
und ihr ideengeschichtlicher Hintergrund, Wiirzburg 2003, S. 159ff. Bereits in der
Negativen Dialektik hat Adorno in Anlehnung an Leibniz’ Philosophie von ,,prista-
bilierter Disharmonie eher als Harmonie* gesprochen. Theodor W. Adorno, Nega-
tive Dialektik, Frankfurt am Main 1982, S. 165.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

zwar den Charakter des geschichtlichen Gewordenseins, jedoch verfehlt
dieser Charakter dem einzelnen Kunstwerk in seiner Fensterlosigkeit:
Denn etwas ist fir Adorno entweder Kunstwerk oder kein Kunstwerk.®
Tatsédchlich erkennt man in seiner Monaden-Metapher ein striktes und un-
auflosbares Ausschlussverhéltnis zwischen Werk und Nichtwerk oder
Kunst und Nichtkunst, das kein Mittleres erkennt und keine Ubergangszo-
ne hat. Deswegen konnen wir die zweite praxisbezogene Pointe iiber die
konstitutive Untrennbarkeit unserer Kunstpraktiken mit den anderen Le-
benspraktiken in Adornos Theorie nicht finden.

Mit dieser letzten Kritik ist allerdings nicht gemeint, dass Adorno pro-
zesshafte Momente der kiinstlerischen Produktion und der Erfahrung vol-
lig auBer Acht lieBe.** Vielmehr ldsst sich argumentieren, dass wir mit
Adornos Konzept der Autonomie des einzelnen Werks notwendigerweise
auf eine gesperrte Grenze stoBen, die eine ideale Sphire des Asthetischen
bildet, die uns immer unzuginglich wird. Zwar wiirde man mit Adorno
weiter die Behauptung aufstellen, dass Kunst seinen besten Widerstand
nur im volligen Abstand leisten konne.® Jedoch bleibt es unklar, wie aus
diesem Abstand zuriick zum Gesellschaftlichen zu kommen sei.*® Solange
seine Asthetik (bewusst oder unbewusst) zu einer uniiberbriickbaren Tren-
nung von Kunst und Nichtkunst gelangt, kann sie Grenziiberschreitungen
nicht weiter als eine fiir die Kunst notwendige und konstitutive Dimension
erkldren. Diese unauflosbare Kluft bzw. Trennung zwischen den Kunst-
werken und Nichtkunstwerken konfrontiert uns mit der Frage, wie wir den
Wert und die Bedeutung von Kunstpraktiken in ihrem Riickbezug auf die
Gesellschaft verstehen konnen. Obwohl die Werte oder die Formen des
Sozialen bzw. Historischen sich nach Adorno in Kunstwerken (negativ)
widerspiegeln, konnen sie sich in ihrer Verschlossenheit nicht auf die Ge-
sellschaft zuriickbeziehen. Durch das monadologische Bild des Kunst-
werks 10st sich bei Adorno letzten Endes das reflexive Moment der

63 Wie bereits zitiert: ,,Milungene Kunstwerke sind keine Approximationswerte der
Kunst fremd, das Mittlere ist schon das Schlechte.“, Adorno, AT, S. 280.

64 Vgl. z.B. Adorno, AT, S. 133,264 u. 289.

65 Vgl. z.B. Adorno, AT, S. 334-338.

66 Georg W. Bertram fiihrt diese Kritik noch ndher aus. Vgl. Georg W. Bertram, ,,Das
Autonomie-Paradigma und seine Kritik®, Andrea Sakoparnig, Andreas Wolfsteiner
v.a. (Hrsg.), Paradigmenwechsel. Wandel in den Kiinsten und Wissenschaften,
S. 105-118, hier S. 114f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTONOMIE ALS GRENZE DER KUNST | 143

Kunstpraktiken, das er fiir die Konstitution des Kunstwerks selbst als not-
wendig betrachtete, wieder auf.

AbschlieBend lasst sich behaupten, dass Adornos Kunsttheorie nur ei-
nen (wenn auch sehr wichtigen) Teil der praxisbezogenen Asthetik erfiillt.
Hinsichtlich seines Autonomie-Konzepts konnen die Grenzen zwar unmit-
telbar aus den Uberbordungs- bzw. Entgrenzungsdimensionen unserer his-
torisch-gesellschaftlichen Praktiken verstanden und ihre Verdnderung,
Verschiebung sowie Erweiterung weiterhin aus den eigengeschichtlichen
Dynamiken der Kunstpraktiken erklirt werden. Jedoch verliert die Kunst
in ihrer autonomen Entwicklung jeglichen Bezugspunkt mit den anderen
Praktiken, aus denen sie zuallererst hervorgehen. Erforderlich ist darum
ein anderes Verstdndnis von Grenzen der Kunst, das zwischen Kunstprak-
tiken und anderen Lebenspraktiken keine Kluft entsteht l4sst und die kon-
stitutive Verflochtenheit zwischen beiden ohne Voraussetzung einer dsthe-
tischen Differenz zur Geltung bringt. Erst dann treten &sthetische Grenz-
iiberschreitungen als konstitutive Dimensionen von einzelnen Kunstprak-
tiken hervor, die in dieser Studie diskutierten zwei Ziigen der praxisbezo-
genen Asthetik entsprechen.

ZWISCHENRESUMEE

Bevor in den kommenden zwei Kapiteln jeweils Heideggers Werkbegriff
und Derridas Parergon-Konzept als zwei weitere Grundziige einer praxis-
bezogenen Asthetik bearbeitet werden, ldsst sich aus den #sthetischen
Theorien von Kant und Adorno ein kurzes Resiimee ziehen. Bisher wurde
mit beiden Philosophen die Autonomie der Kunst bzw. Asthetik im allge-
meinen Sinne diskutiert, ohne auf die Debatte iiber die Autonomie der ein-
zelnen Kiinste und Kunstwerke (abgesehen von Adornos Monadenkon-
zept) spezifisch einzugehen. Ob die Figur der Autonomie als eine Be-
stimmung von Kunstgrenzen auch fiir einzelne Kunstwerke oder auch ge-
mischte Kiinste und Kunstformen haltbar ist oder ob man dort nicht auf
andere Art und Weise iiber die Grenze reflektieren sollte, wird erst in den
folgenden Kapiteln ndher diskutiert. Dass in dieser Studie Grenzen und
Uberschreitungen erst hinsichtlich der Kunst, dann der Kunstwerke und
schlieBlich der einzelnen Kiinste theoretisch erforscht wird, heifit nicht,
dass dabei angenommen wird, dass es einerseits einen Kunstbegriff und
andererseits Kunstwerke, -gattungen, stile, -traditionen usw. gibt und zwi-

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

schen ihnen feste Grenzen bestehen — ihre konstitutiven Relationen wer-
den im Laufe dieser Studie immer stérker betont (vgl. I11.3). Das bisherige
Ziel war es, anhand von zwei sehr einflussreichen Autonomie-Debatten in
der Geschichte der philosophischen Asthetik ein allgemeines Verstindnis
der Grenze der Kunst zu gewinnen, das fiir eine praxisbezogene Perspek-
tive liefert, durch die weitere Gespréiche iiber die sogenannten grenziiber-
schreitenden Phinomene der Kunst moglich wird.

Vergleicht man Autonomie-Konzepte von Kant und Adorno, fallen ei-
nige Gemeinsamkeiten sowie Unterschiede auf, die man fiir ein praxisbe-
zogenes Verstindnis von Grenze und Grenziiberschreitungen der Kunst
fruchtbar machen kann. Zuallererst ist es beiden Autonomie-Positionen
gemeinsam, dass die Grenzen der dsthetischen sowie kiinstlerischen Prak-
tiken von unseren Praktiken reflexiv konstituiert werden und diese Konsti-
tuierungsprozesse notwendigerweise mit permanenten Grenziiberschrei-
tungen einhergehen. Im weiteren Sinne kann man behaupten, dass es fiir
Kant und Adorno neben diesen produktiven Grenziiberschreitungen eben-
falls falsche oder dekonstruktive Grenziiberschreitungen der Kunst gibt.
Wihrend solche misslungene Formen von Grenziiberschreitungen bei
Kant z.B. dem Gefiihl des Angenehmen entspréchen, konnte man mit der
Theorie von Adorno viele (oder meiste) kiinstlerischen Praktiken in sie
einordnen, die am Ende nicht als Kunst gelten.

Kants urteils- bzw. reflexionstheoretische Begriindung der Asthetik
ldsst sich so zusammenfassen, dass man Grenzen des Asthetischen als re-
flexiv-praktisch konstituierte Grenzen des Subjekts denkt, die einen
grundlegenden Beitrag fiir alle Lebenspraktiken darstellen und von diesen
in keinem Sinne abgeldst werden kdnnen. Jedoch erweist sich dabei das
weite und nicht spezifizierte Kunstverstindnis von Kant als problematisch,
weil man den diversen Praktiken in der Kunst und den Kiinsten in ihrer
geschichtlichen Ausdifferenziertheit philosophisch nicht ganz gerecht
wird. Macht Kants Theorie also die konstitutive sowie immanente Dimen-
sion unserer dsthetischen Praktiken fiir andere Lebenspraktiken geltend,
leistet sie dabei kein spezifisches Verstindnis der Kunstpraktiken. Anstatt
diese Defizite vorschnell dadurch zu beseitigen, dass man seine Asthetik
in eine vorgegebene Kunsttheorie duflerlich oder additiv mit einbezieht,
lasst sich im néchsten Schritt mit Adorno auch die Kunst aus einer praxis-
bezogenen Hinsicht — d.h. aus den Uberbordungs- und Entgrenzungsdi-
mensionen unsererhistorisch-kulturellen Praktiken heraus — geltend ma-
chen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTONOMIE ALS GRENZE DER KUNST | 145

Mit Adornos Asthetik gelingt es uns tatsichlich, das Spezifische unse-
rer Kunstpraktiken aus den Dynamiken heraus zu verstehen, die dem Ge-
sellschaftlichen negativ-immanent sind. Gleichzeitig 14sst sich dabei ein
anderer wichtiger Punkt hervorheben, der der kantischen Asthetik fiir die
Kunstpraktiken modellhaft sehr genau entspricht: Die Grenzen der Kunst
legt Adorno als selbstreflexive bzw. selbstkritische Norm- und Formbil-
dungsprozesse in ihrer eigenen Geschichte nahe. Besonders in diesem
Punkt schafft meines Erachtens Adornos Kunsttheorie, die Errungenschaf-
ten von kantischer Asthetik nicht bloB duBerlich, sondern recht immanent
— d.h. ohne die Voraussetzung einer dsthetischen Differenz beziiglich der
Kunstpraktiken — in sich aufzulosen. Allerdings bilden die einzelnen
Kunstpraktiken bei Adorno nach und nach eine stark getrennte Sphére des
Asthetischen, der es an einem gesellschaftlichen Riickbezug mangelt. Mit
anderen Worten: Adorno begriindet zwar die Kunstpraktiken aus den der
Gesellschaft und der Geschichte internen Dynamiken heraus, die sich im-
mer wieder selbstbeziiglich neu konstituieren bzw. verdndern und in die-
sem Sinne kann man seine Asthetik als einen hdchst gelungenen Zug einer
praxisbezogenen Asthetik interpretieren. Jedoch werden die einzelnen
Kunstpraktiken am Ende in eine stark ausdifferenzierte dsthetische Sphére
eingeordnet, wo jeglicher Riickbezug auf die Gesellschaft entweder nur
auf schlechte Weise geschieht oder — wie mit seinem Monadenkonzept
diskutiert wurde — unmdoglich wird.

Auch wenn sich bisher herausgestellt hat, dass es Kants Asthetik an ei-
nem Spezifikum der Kunst (konstitutiv) mangelt und in Adornos Asthetik
hingegen ein (Riick-)Bezug des Kunstspezifikums auf andere Praktiken
kaum méglich ist, kann man an dieser Stelle beide Theorien miteinander
produktiv vermitteln: Grenzen der Kunst konnen ausgehend von Kant und
Adorno (und mit der Vermittlung von Hegel) als Selbstkonstituierungs-
und -normierungsprozesse der #sthetisch-kiinstlerischen Praktiken ver-
standen werden. Sie beruhen auf den iiberbordenden Dimensionen unserer
sozialen, historischen, kognitiven sowie sprachlichen Weltorientierungen,
und sie werden immer aufs Neue ausgehandelt, verschoben oder kritisch
neu definiert. Dieses allgemeine Verstindnis der Grenzen unserer kiinstle-
rischen Praktiken soll jedoch nicht als eine feste Kunstdefinition gedacht
werden, auf die in dieser Studie iliberhaupt nicht abgezielt wird. Es soll
noch dadurch kritisch tiberpriift bzw. modifiziert werden, dass Grenzen
der einzelnen Kunstwerke im engeren Sinne und dann der einzelnen
Kunstformen, -stile oder -traditionen in ihren jeweiligen prozessualen und
mehrdimensionalen Beziigen thematisiert sowie problematisiert werden.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11

4. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [{-]EEETEEE


https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Riss: Bestreitende Grenze des Kunstwerks

Da Adornos Werkkonzept sich wegen des Mangels an einem gesellschaft-
lich-praktischen Riickbezug als problematisch erwiesen hat, kdnnen wir
nun die anfangs gestellte Frage mit Blick auf einzelne Kunstwerke und
Kunstpraktiken neu formulieren: Wie lassen sich die Grenzen der einzel-
nen Kunstwerke sowie -praktiken verstehen, so dass diese kein dstheti-
sches AuBerhalb bilden, sondern mit den anderen Praktiken konstitutiv
bzw. prozessual einhergehen? Wie sollen also die Grenzen der Kunstprak-
tiken gedacht werden, damit keine Kluft zwischen unseren Praktiken ent-
steht und stattdessen eine tiefe Verflochtenheit und ein produktiver Zu-
sammenhang der Kunst mit dem Leben erkannt werden?

Martin Heidegger entwirft in seinem viel rezipierten Aufsatz Der Ur-
sprung des Kunstwerkes' einen Werkbegriff, dessen wichtige Aspekte uns
dabei helfen konnen, den Abstand der Kunst zur sogenannten duf3erésthe-
tischen bzw. -kiinstlerischen Sphére, der sich bei Adorno als problema-
tisch erwiesen hat, zu verringern. Im Rahmen der Kunsttheorie von Hei-
degger fillt eine spezifische Grenzfigur (der Riss) auf, die einzelne Kunst-
werke in die gesellschaftlichen Praktiken konstitutiv einbindet sowie zwi-
schen ihnen eine dynamisch-prozessuale Relation entstehen ldsst. Im Fol-
genden werden diese und weitere Leistungen seiner Theorie in drei Schrit-
ten zur Geltung gebracht. Zuerst wird das Primat der Praxis vor der Theo-
rie in Heideggers Uberlegungen kurz erldutert und anschlieBend sein Ar-
gument aus einer praxisbezogenen Perspektive rekonstruiert. Dann wird
der unablosbare Bezug der Kunst und der einzelnen Kunstwerke auf die

1 Heidegger, Der Ursprung des Kunstwerkes. Im Folgenden zitiert als UdK.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

menschliche Welt anhand seiner beiden bekannten Beispiele (dem Gemal-
de von Van Gogh und dem griechischen Tempel) plausible nachgewiesen.
AbschlieBend wird hinsichtlich der Riss-Figur, die in seinem Argument
eine zentrale Rolle spielt, das Verhiltnis zwischen Kunstpraktiken und an-
deren Lebenspraktiken als eine dynamisch-prozessuale Relation charakte-
risiert. Neben diesen wichtigen Leistungen Heideggers Theorie wird aber
am Ende argumentiert, dass sein Ansatz sich in der Tat auf eine falsche
bzw. unbegriindete Voraussetzung stiitzt: Seine Theorie gelangt zwar nicht
zu einem dsthetischen Auflerhalb, setzt dieses aber schon am Anfang im-
plizit voraus.

In den Anfangspassagen des Kunstwerkaufsatzes stellt Heidegger die
Frage nach der Relation von Kunst und Kunstwerk, wobei man eine erste
Anndherung an seinen praxisbezogenen Ansatz finden kann, auf die wir
spéter — mit Derrida — noch kritisch zuriickkommen werden:

,»Man meint, was Kunst sei, lasse sich durch eine vergleichende Betrachtung der vor-
handenen Kunstwerke an diesen abnehmen. Aber wie sollen wir dessen gewiss sein,
dass wir fiir eine solche Betrachtung in der Tat Kunstwerke zugrunde legen, wenn wir
zuvor nicht wissen, was Kunst ist? Aber so wenig wie durch eine Aufsammlung von
Merkmalen an vorhandenen Kunstwerken lédsst sich das Wesen der Kunst durch eine

Ableitung aus hoheren Begriffen gewinnen.*

Es heif3it also, dass eine Relation zwischen Kunst und Kunstwerk weder
durch eine induktive Verallgemeinerung von vorhandenen Kunstgegen-
stinden noch mit Hilfe einer deduktiven Ableitung aus hoheren Begriff-
lichkeiten begriindet werden kann. Denn ohne eine Art Vorwissen oder
Vorverstidndnis liber Kunst hétten wir zum einen gar nicht wissen oder be-
haupten konnen, dass dieser Gegenstand, der vor uns liegt, ein Kunstge-
genstand sei. Zum anderen kdnnen wir ohne die begrifflichen Bestimmun-
gen, ,die zureichen miissen, um uns das, was wir im voraus flir ein
Kunstwerk halten, als ein solches darzubieten,’ gar nicht zu einem
Kunstbegriff gelangen. Jegliche Art begrifflicher Ableitung des Kunstbe-
griffs aus den einzelnen Werken setzt also diesen Begriff immer schon vo-
raus. Deswegen befinden wir uns nach Heidegger bereits bei der Frage
nach der Relation zwischen Kunst und einzelnen Kunstwerken in einem
Kreis. Die einzige Losung sei, in diesen (hermeneutischen) Zirkel einzu-

2 Heidegger, UdK, S. 8.
3 Heidegger, UdK, S. 8.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Riss: BESTREITENDE GRENZE | 149

treten.* Einen solchen Zirkel hatte er schon in Sein und Zeit als eine not-
wendige Kategorie des Verstehens bezeichnet:

,,Das Entscheidende ist nicht, aus dem Zirkel heraus-, sondern in ihn nach der rechten
Weise hineinzukommen. Dieser Zirkel des Verstehens ist nicht ein Kreis, in dem sich
eine beliebige Erkenntnisart bewegt, sondern er ist der Ausdruck der existentialen Vor-

Struktur des Daseins selbst.

Heidegger charakterisiert also damit das menschliche Dasein als ein im-
mer schon vortheoretisches Wesen.® Bevor wir iiber das Wesen der Dinge
der Welt theoretisch reflektieren, sind wir schon immer in der Welt als
praktisch handelnde und wissende Wesen situiert. Auch unseren Versu-
chen, Kunst und Kunstwerke zu verstehen, geht immer ein praktisches
Vorwissen voraus. Ohne ein solches Vor-Wissen bzw. Vor-Verstdndnis
hétten wir nach Heidegger letztlich gar nicht die Frage nach Kunst und
Kunstwerk stellen konnen.

Im Hintergrund dieses vereinfacht skizzierten Verstdndnisses von Hei-
degger iiber den Primat des Praktischen vor dem Theoretischen kann nun
auf seinen Kunstwerkaufsatz ndher eingegangen werden, so dass zuerst die
Einzigartigkeit von Kunstwerken in ihrer Verflochtenheit mit unseren Le-
benspraktiken und dann — hinsichtlich der oben erwdhnten Riss-Figur — ihr
wichtiger Beitrag zu diesen gezeigt werden. In seiner Abhandlung unter-
nimmt Heidegger zunidchst den Versuch, Kunstwerke im Vergleich oder
im Gegensatz zu anderen Gegenstinden der Welt ontologisch zu differen-
zieren.” Thm zufolge kann das Wesen (das Werksein) des Werks weder aus
einem geltenden Dingbegriff noch aus einem Zeugbegriff heraus verstan-
den werden. Denkt man ein Kunstwerk als ein bloBes Ding oder Zeug,
dem etwas anderes — z.B. ein dsthetischer Wert — anhaftet, miisste man
nach Heidegger aber erst einen angemessenen Ding- oder Zeugbegriff fin-
den, der uns dann zu einem Werkbegriff fithren konnte. Da aber die tra-
dierten Dingbegriffe in der abendldndischen Geschichte keinen Unter-

4 Vgl. Heidegger, UdK, S. 9.

5 Martin Heidegger, Sein und Zeit, Tiibingen '°1979, S. 153. Hervorhebung im Ori-
ginal. Dazu vgl. Friedrich-Wilhelm von Herrmann, Heideggers Philosophie der
Kunst. Eine systematische Interpretation der Holzwege-Abhandlung , Der Ursprung
des Kunstwerkes ‘, Frankfurt am Main 1980, S. 7f.

Vgl. Feige, Kunst als Selbstverstindigung, S. 221f.
Vgl. Heidegger, UdK, S. 12.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

schied zwischen den in sich ruhenden bzw. eigenwiichsigen Naturdingen®
(z.B. einem Granitblock) und den von den Menschen produzierten oder
dienlichen Zeugen (z.B. Hammer) machen, sind sie nach Heidegger fiir
die Wesensbestimmung des Kunstwerks nicht geeignet.

Das herrschende Dingverstindnis, das Schema einer Stoff-Form-
Relation, reduziert nach Heidegger alle Dinge der Welt auf einen Zeugbe-
griff, dessen sich auch die herkdmmliche Asthetik und Kunsttheorie sehr
oft fiir die Beschreibung von Kunstwerken bedient.” Wegen seiner Zwi-
schenstellung zwischen den natiirlichen Dingen und Kunstwerken wird der
Begriff des Zeugs von Heidegger einer eingehenden bzw. kritischen Ana-
lyse unterzogen. Anders als die Naturdinge wird das Zeug von Menschen
hergestellt, um innerhalb eines sozialen bzw. praktischen Verweisungszu-
sammenhangs bestimmte Funktionen zu erfiillen. Ein Zeug verweist auf
das andere, z.B. wird mit dem Hammer ein Nagel eingeschlagen; mit dem
Nagel wird der Schrank zusammengehalten, dieser bewahrt unsere Kleider
auf usw. Das Zeug hat also seine primdre Wesensbestimmung in einem
praktischen Um-zu-Sein, d.h. in seiner Dienlichkeit, das, was in Sein und
Zeit als ,,Zuhandenheit charakterisiert wurde. 10 Solange es uns ohne Feh-
ler dient, ist es ein wirkliches Zeug. Je weniger wir an es denken oder es
spiiren, umso echter ist das Zeug.

Mitten in seiner Zeuganalyse fiihrt Heidegger sein umstrittenes Bei-
spiel Les vieux souliers aux lacets von Vincent van Gogh (1886) ein,'" auf
Grundlage dessen er zu zwei wichtigen Thesen gelangt: Das Kunstwerk
vermittelt demzufolge einerseits ein grundlegendes Wissen und Verstind-
nis iiber unseren praktischen Weltbezug und andererseits macht eben diese
spezifische Leistung seine Wesensbestimmung aus. Um diese doppelte
Leistung seines Werkkonzepts ndher zu sehen, ldsst sich im Folgenden
sein Argument kurz rekonstruieren. Das von Heidegger gewihlte Beispiel
enthélt die eben besprochenen drei Seinskategorien: Naturdinge (Acker-
boden), Zeug (Schuhe) und das Werk selbst (van Goghs Gemailde). Be-
trachtet man nur das Gemélde von van Gogh, ldsst sich ihm zufolge die

8 Vgl. Heidegger, UdK, S. 20f.

9 Herrmann, Heideggers Philosophie der Kunst, S. 100f. Wahrend die alltiglichen
Gebrauchsgegenstande (Zeuge) durch zweckhafte Formgebung des Materials dien-
liche Funktionen erfiillen, sind die Kunstwerke, so wiirden viele dsthetische Theo-
rien behaupten, zweckfrei geformt.

10 Vgl. Heidegger, Sein und Zeit, S. 68f.

11 Vgl. Heidegger, UdK, S. 27f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RIss: BESTREITENDE GRENZE | 151

Dienlichkeit, die gerade besprochene Wesensbestimmung der Schuhe,
nicht identifizieren, weil wir hier nicht sehen, wie die Schuhe verwendet
und wozu sie gebraucht werden. Jedoch kdnnen wir dabei nach Heidegger
etwas Wesentlicheres erfahren: Die Verldsslichkeit des Schuhzeugs, die
iiber seine Funktionalitét, d.h. die Dienlichkeit hinausgeht und diese sogar
begriindet.'” Im Kunstwerk tritt das Zeug (Schuhe) in seiner eigenen
Seinsart zum Vorschein, so dass wir nachvollziehen konnen, dass der
Mensch (die Béuerin) sich auf das Zeug verlassen kann. Das Zeugsein des
Zeugs als Verlasslichkeit ldsst sich also ausgehend von der Gemaélde-
Beschreibung in einem doppelten Bezug erkennen: Die Béuerin ist in die
Erde eingelassen und ist sich ihrer Welt gewiss — was sich offensichtlich
an den mit Kant diskutierten Gedanken ,Passen in die Welt® erinnern ldsst
(vgl. I1.1). Wahrend der Bezug zur Erde von Heidegger mit den Merkma-
len ,,der verschwiegene Zuruf der Erde, ihr stilles Verschenken des reifen-
den Korns* expliziert wird, ldsst der Weltbezug der Béuerin als z.B. ,.die
Sicherheit des Brots* oder ,,die wortlose Freude* charakterisieren. 13

Nach Heideggers Argument gewinnen wir ein grundlegendes Ver-
stindnis iiber das Zeug in lebenspraktischen Zusammenhadngen dadurch
als Verldsslichkeit, dass im Kunstwerk das Hervortreten vom wesentlichen
Welt-Erde-Bezug des Menschen erkannt wird. Verldsslichkeit des Zeugs
als seine Wahrheit kommt anders gesagt erst im und durch das Kunstwerk
zum Vorschein.'* Dies bringt Heidegger bekanntermaBen auf die Formel:
Das Wesen des Werks sei das Ins-Werk-Gesetzt-Sein der Wahrheit.'> Und
wegen der vermeintlichen Wesensrelation zwischen Kunst und Kunstwerk
heiit das also gleichzeitig: Kunst sei ,,das Sich-Ins-Werk-Setzen der
Wahrheit“. Bei dieser Formel handelt sich allerdings nicht um irgendeine
Wahrheit, die z.B. von auBlen her ins Kunstwerk gesetzt wird, sondern sie
ist die Wahrheit eben dieses singuliren Zeuges (der Schuhe), die sich erst
im Kunstwerk zeigt. Um den ereignishaften und singuldren Charakter die-
ser Wahrheit zu betonen, verwendet Heidegger das Wort ,,Unverborgen-
heit“ (alétheia):

12 Vgl. Heidegger, UdK, S. 28.

13 Heidegger, UdK, S. 27f.

14 Vgl. Heidegger, UdK, S. 30.

15 Vgl. z.B. Heidegger, UdK, S. 30.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

»Dieses Seiende [das Paar Bauernschuhe, T. A.] tritt in die Unverborgenheit seines

Seins heraus.«'®

Hebt man an dieser Stelle — ein wenig im kantischen Sinne — die Singula-
ritit der kiinstlerischen Wahrheit hervor, lassen sich bisherige Uberlegun-
gen von Heidegger wie folgt zusammenfassen: Kunst ist eine ausgezeich-
nete Praxis, in der die Wahrheit des Seienden (des Zeugs, des Themas, des
Materials usw.) als Unverborgenheit desselben geschieht. Oder auch um-
gekehrt: Im Kunstwerk geschieht etwas so, dass es unverborgen wird, d.h.,
sich zeigt.'” Hat Heidegger mit seiner Analyse des Kunstwerks die Wahr-
heit des Zeugs als ,,Verldsslichkeit” bestimmt, hat er aber gleichzeitig tiber
das Wesen des Kunstwerks etwas Grundlegendes gesagt: Es ist Sehenlas-
sen dieser Verlisslichkeit bzw. der singuldren Wahrheit.'® Von daher er-
moglicht kiinstlerische Praxis, dass die Wahrheit einer Sache, z.B. eines
spezifischen Themas, einer Farbe, eines Gegenstands, eines Satzes in aus-
gezeichneter Weise hervorscheint oder ,,in das Lichte* ihres Seins tritt. 19
Anstatt Kunstwerke mit Heidegger weiter nur wahrheitstheoretisch zu
deuten, wird in den folgenden Abschnitten die praxisbezogene Seite seiner
Theorie noch stirker hervorgehoben. Obwohl Heidegger das Kunstwerk
von den anderen Seinsarten ontologisch bzw. methodologisch unterschei-
det, steht es am Ende hinsichtlich seiner Leistungen doch in einer unauf-
l6sbaren Beziehung mit ihnen. Kunstwerke haben einen einzigartigen Sta-
tus, anhand dessen wir grundlegende Dimensionen von zahlreichen Prak-

16 Heidegger, UdK, S. 30.

17 Vgl. Herrmann, Heideggers Philosophie der Kunst S. 96. Wenn Heidegger an die-
ser Stelle sagt, dass ,,erst durch das Werk und nur im Werk das Zeugsein des Zeu-
ges eigens zu seinem Vorschein® komme (Hervorhebung T.A.), meint er keines-
wegs, dass die Wahrheit nur im Kunstwerk geschieht. Es gibt ihm zufolge auch an-
dere Bereiche wie Philosophie, Religion, Politik, wo die Wahrheit geschieht und
auf unterschiedliche Weise gestiftet wird. Vgl. UdK, S. 30. Vgl. auch Andrea Kern,
»,Der Ursprung des Kunstwerks‘. Kunst und Wahrheit zwischen Stiftung und
Streit“, Dieter Thomd (Hrsg.), Heidegger-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung,
Stuttgart, Weimar 22013, S. 133-143, hier S. 133 u. S. 142.

18 Sehenlassen wird bei Heidegger, wie Lambert Wiesing programmatisch fortfiihrt,
nicht bloB als Schaffen von Sichtbarmachung gedacht, sondern als solches ,,Zei-
gen®, dass das sichtbar Gemachte im gleichen Akt wirklich gesehen wird. Vgl.
Lambert Wiesing, Sehen lassen. Die Praxis des Zeigens, Berlin 2013, S. 19ff.

19 Heidegger, UdK, S. 30.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Riss: BESTREITENDE GRENZE | 153

tiken und Gegenstdnden, Themen und Wortern, Medien und Handlungen
erfahren bzw. verstehen konnen, was wir sonst nicht auf die gleiche Weise
tun konnen. Tief eingebettet in die soziale und geschichtliche Welt* ge-
hen Kunstwerke iiber den nur dienlichen oder funktionalen Verweisungs-
zusammenhang der Gegenstinde und Praktiken hinaus, indem sie die die-
sen zugrundeliegenden Strukturen und Bedeutungen als solche aufweisen.
Das Kunstwerk hat also eine unseren allgemeinen und grundlegenden
Praktiken immanente Rolle, die von Heidegger im Laufe seiner Abhand-
lung stirker thematisiert wird. Diese Rolle lésst sich besonders hinsicht-
lich seiner Auseinandersetzung mit dem griechischen Tempelwerk nédher
explizieren:

,,Das Tempelwerk er6ffnet dastehend eine Welt und stellt diese zugleich zuriick auf die
Erde, die dergestalt selbst erst als der heimatliche Grund herauskommt. Niemals aber
sind die Menschen und die Tiere, die Pflanzen und die Dinge als unverénderliche Ge-
genstidnde vorhanden und bekannt, um dann beildufig fiir den Tempel, der eines Tages

auch noch zu dem Anwesenden hinzukommt, die passende Umgebung darzustellen.?'

Das Kunstwerk (oder die Kunst allgemein) stellt also nach Heidegger
niemals eine dem Leben nachtrégliche Zutat oder auch nicht eine bloBe
Nebensache dar. Vielmehr ist sie eine unersetzbare Praxis, die zugleich
mit den anderen Lebenspraktiken zutiefst verflochten ist. Die tiefe Ver-
schrinkung des Kunstwerks mit den anderen Lebenspraktiken wird von
Heidegger hinsichtlich des Welt-Erde-Bezugs, der beim Schuhe-Beispiel
nur kurz angedeutet wurde, mit dem Tempelbeispiel weiter prézisiert:

Indem das Werk eine Welt aufstellt, stellt es die Erde her.?

Heideggers mehrdeutige und komplexe Begriffe ,,Welt* und , Erde“* be-
ziehen sich auf zwei unauflésbare Dimensionen eines Kunstwerkes und

20 Die Frage, ob jedes werkhafte Geschehen eine Geschichte begriindet, kann hier
nicht behandelt werden. Vgl. Heidegger, UdK, S. 79.

21 Heidegger, UdK, S. 38.

22 Heidegger, UdK, S. 43. Hervorhebung T.A., um zu betonen, dass — im kiinstleri-
schen Prozess — eine neue Welt aus der bereits existierenden Erde geschaffen wird.

23 Dass Heidegger dem Weltbegriff im Kunstwerkaufsatz den Erdebegriff entgegen-
setzt, ist Gadamer zufolge eines der wichtigsten Kennzeichen seiner sogenannten

philosophischen Kehre. Vgl. Hans-Georg Gadamers ,,Zur Einfilhrung* in UdK, S.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

lassen sich an dieser Stelle in recht vereinfachter Form wie folgt erklaren:
Auf der einen Seite bezeichnet die weltliche Dimension des Kunstwerks
ein Geschehen des Sich-Erdffnens, wobei ein bestimmtes geschichtliches
Volk oder eine bestimmte Gemeinde iiber sich Verstindnisse gewinnt.
Zum Beispiel ermdglichte das Tempelwerk den Griechen, das Irdische
bzw. ihre eigene Sterblichkeit in eine tiefe Verbindung mit den Gottern,
mit dem Numinosen, zu bringen.>* Dass das Kunstwerk eine Welt aufstel-
le, heiflt also, dass mit ihm die Ganzheit von Sinnbeziigen ins Offene ge-
bracht werde.”” Auf der anderen Seite bezieht sich das Erdhafte hin-
sichtlich dieser aufgestellten Welt zuerst auf das ,Woraus® des Kunst-
werks. Dieses Woraus ist aber weder eine bloBe Stoffmasse noch unser
Planet. Stattdessen ist es das Unzugéngliche und Sich-VerschlieBende, das
nur in seiner (strittigen) Relation zur Welt erkannt werden kann. Indem
das Kunstwerk eine Welt er6ffnet, stellt es die Erde auf solche Weise her,
dass diese als solche zum Vorschein kommt: ,,Das Werk riickt und hilt die
Erde selbst in das Offene einer Welt. Das Werk ldsst die Erde eine Erde
sein.“*® Sie wird also im Kunstwerk immer als das Sich-VerschlieBende
bzw. Sich-Verbergende ins Offene gebracht. Umgekehrt stellt sich aber
das Kunstwerk auf die Erde zuriick. Denn diese ist ,,das, wohin das Auf-
gehen alles Aufgehende, und zwar als solches zuriickbirgt.“*” Die Erde
durchzieht schlieBlich in ihrer Unverborgenheit die Welt historisch, ohne
doch in einem bestimmten Moment der Geschichte eines Volkes aufzu-
gehen.”®

Der Welt-Erde-Relation kommt eine spezifische Materialdsthetik nahe,
die Heidegger zuerst mit den Begriffen ,,Verbrauchen und ,,Gebrauchen*
néher erldutert und dann an die Riss-Figur ankniipft. Kiinstler und Hand-
werker sind in thren Produktionen zwar darin einig, dass beide bestimmte

98. Der Weltbegriff bleibt aber auch mit dieser Umdeutung einer der zentralen Be-
griffe der Philosophie Heideggers. Fiir einen ausfiihrlichen Blick auf die Relation
zwischen Welt und Erde vgl. David Espinet, ,,Kunst und Natur. Der Streit von Welt
und Natur®, ders., Tobias Keiling (Hrsg.), Heideggers Ursprung des Kunstwerks.
Ein kooperativer Kommentar, Frankfurt am Main 2011, S. 46-65.

24 Vgl. Andrea Barbara Alker, Das Andere im Selben. Subjektivititskritik und Kunst-
philosophie bei Heidegger und Adorno, Wiirzburg 2007, S. 253.

25 Vgl. Espinet, ,,Kunst und Natur, S. 47f.

26 Heidegger, UdK, S. 43.

27 Heidegger, UdK, S. 38.

28 Vgl. Espinet, ,,Kunst und Natur®, S. 54.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Riss: BESTREITENDE GRENZE | 155

Materialien (Stein, Farbe, Holz, Metall usw.) in ihren jeweiligen Tatigkei-
ten gebrauchen. Der Stein wird aber vom Handwerker fiir die Anfertigung
eines Zeugs so gebraucht, dass er in dessen Dienlichkeit untergeht, d.h., er
wurde nicht in seiner Eigenart hervorgebracht, sondern vollig verbraucht.
Dagegen geschieht das kiinstlerische Schaffen bzw. das Aufstellen einer
Welt im Kunstwerk durch eine andere spezifische Gebrauchsweise, die
das Erdhafte im Kunstwerk als solches hervorkommen bzw. in seine Un-
verborgenheit heraustreten lésst: ,,[DJer Fels kommt zum Tragen und Ru-
hen und wird so erst Fels; die Metalle kommen zum Blitzen und Schim-
mern, die Farben zum Leuchten, der Ton zum Klingen, das Wort zum Sa-
gen.“?’ Da aber das Heraustreten der Erde in ihre Unverborgenheit wiede-
rum als ein Sich-VerschlieBendes geschieht, bleibt die Relation zwischen
zwel Wesensziigen des Werks — zwischen dem Aufstellen einer Welt und
dem Her-Stellen der Erde — permanent bestritten. Im Kunstwerk hort der
Streit also niemals auf. Das Werk stellt aus der Erde eine Welt auf, die
sich letzten Endes wieder in die Erde zuriickstellt. Die Erde wird in ihrer
Unverborgenheit her-gestellt, die sich aber auf der aufgestellten Welt
standig verschlief3t.

Diese unauflgsbare und unendliche Streitbewegung zwischen Welt und
Erde bleibt nach Heidegger immer konstitutiv fiir das Werksein des
Werks: ,,Das Werksein des Werkes besteht in der Bestreitung des Streits
zwischen Welt und Erde.“*° Besteht zwischen beiden kein Streit, dann ist
das Erdhafte im Werk entweder missbraucht oder zu einem dienlichen
Zweck — als Gebrauchsgegenstand — verbraucht worden, und damit ist es
kein Kunstwerk. Dieser Streit, mit dem Heidegger im Weiteren den Ur-
Sprung des Kunstwerks als Ur-Streit charakterisiert, ist allerdings nicht so
zu denken, als ob dabei zwei verschiedene Entitdten oder Dimensionen an
einem Kunstraum miteinander in ein negatives Verhéltnis triten. Vielmehr
geht es hier um einen unaufldsbaren und unheilbaren Streit, aus dem das
Kunstwerk zuallererst hervorkommt. In der ,,Bestreitung des Streits® wird
schlieBlich die Grenze des Kunstwerks immer auf eine neue Weise konsti-
tuiert.

Im Hintergrund der im ersten Teil diskutierten Grenzkonzeptionen und
insbesondere in Anlehnung an Foucaults Konzept der Bestreitung (vgl.
1.2), die gerade als das Werksein des Werks gekennzeichnet wird, konnen
wir nun wohl annehmen, dass die Grenze des Kunstwerks fiir Heidegger

29 Heidegger, UdK, S. 42.
30 Heidegger, UdK, S. 47. Hervorhebung T. A.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

nicht bloB eine sinnlich-materiale Grenze (z.B. als Rahmen eines Gemal-
des), sondern eine permanent bestreitende Grenze darstellt, die sich immer
prozessual und somit konstitutiv auf unsere Praktiken bezieht. Erinnerlich
wurde das Konzept der Bestreitung (contestation) mit Foucault als eine
spezifische Art von Uberschreitung interpretiert, die sich in die Grenze
permanent einbohrt, ohne sich mit ihr dialektisch zu versdhnen. Die Gren-
ze des Kunstwerks ist also auch fiir Heidegger keine Sperre oder kein Ab-
riegeln, sondern péras, eine Offnung,’ die ihre Uberschreitung in sich
tragt. Dieses praxisbezogene Konzept der Grenze hat besonders im kunst-
theoretischen Bezug die Funktion, die Liicke zwischen den Kunstprakti-
ken bzw. -werken und Lebenspraktiken zu iiberbriicken.

Eben in diesem Sinne lédsst sich Heideggers Riss-Konzept am besten
interpretieren. Der Riss markiert die unauthérlich bestreitende Grenze des
Kunstwerks. Durch den Streit zwischen Welt und Erde werden diese beide
sowohl auseinandergerissen als auch zusammengebracht.”> Das Bestrei-
tungsgeschehen im Kunstwerk als ein Riss erklart Heidegger auf drei Ar-
ten und Weisen: Grund-Riss, Auf-Riss und Um-Riss. > Die erste Art be-
zieht sich auf die anfingliche Verborgenheit der Wahrheit. Die Bestrei-
tung der Welt und der Erde wird hier sowohl in dem urspriinglichen Zu-
sammenreiflen zwischen Welt und Erde als auch als kiinstlerische Projek-
tion bzw. als Entwurf (Grundriss) gedacht. Die zweite Art, der Auf-Riss,
wird von ihm als ,,Aufgehen der Lichtung des Seienden® beschrieben. Be-
sonders wichtig ist dabei die Lichtungsmetapher, weil Heidegger die
Wabhrheit selbst als einen Ur-Streit zwischen Lichtung und Verbergung
sicht, der im Kunstwerk in ausgezeichneter Weise vollzogen wird. Uber-
setzt man letztlich den Aufriss bzw. das ,,Aufgehen der Lichtung® noch
einmal als Heraustreten in die Unverborgenheit, ldsst sich dann das dritte
Moment — der Um-Riss — als das Fortbestehen des Zusammenreiflens die-
ses Streits im Kunstwerk interpretieren. Bei diesem Zusammenreiflen
kommt schlieBlich die Erde als Sich-VerschlieBende in einer durch das
Kunstwerk aufgestellten Welt hervor, ohne dass dieser Streit sich aufldst.

Zusammengefasst ldsst sich sagen, dass Heidegger die Grenze des
Kunstwerks nicht als eine sinnlich-feststellbare oder abgeriegelte Markie-
rung, sondern als eine permanent bestrittene und bestreitende Grenze
denkt. Sein Riss-Konzept bezeichnet in diesem Sinne eine Praxis der

31 Vgl. Heidegger, UdK, S. 88 (Zusatz).
32 Vgl. Heidegger, UdK, S. 63.
33 Vgl. Heidegger, UdK, S. 63.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RISs: BESTREITENDE GRENZE | 157

Grenzeroffnung und -verdichtung, die sich durch das Kunstwerk hindurch
vollzieht, so dass dieses mit der Welt zutiefst verbunden bleibt. In dem
strittigen Erde-Welt-Verhéltnis wird die Grenze des Kunstwerks von Hei-
degger weniger als eine vorgegebene Grofle gedacht als vielmehr als eine
ausgezeichnete Praxis, die mit ihrer eigenen Uberschreitung bzw. Be-
streitung konstitutiv-prozessual einhergeht. ,,Das Kunstwerk wird nicht als
schon hervorgebrachtes, sondern als ein hervorzubringendes, d.h. im
schaffenden Hervorbringen — in den Riss gebracht.“>* Nur wenn der Streit
als ein Uberschreitungsvollzug zwischen Erde und Welt ,,in den Riss ge-
bracht wird*, kann die Wahrheit im Kunstwerk geschehen und damit eine
Welt eroffnet werden.” Die Grenze des Kunstwerks ldsst sich mit Hei-
degger letztlich als eine permanent hervorzubringende Grenze denken, die
in ihrer Bestreitung einerseits die Erde als das Sich-VerschlieBende her-
stellt und andererseits sich auf diese zuriickstellt und eine Welt erdffnet.
Bei Heideggers Untersuchung des Ur-Sprungs des Kunstwerks tritt
schlieBlich eine starke Grenzfigur — die des Risses — auf, durch die man
eine Kunstpraxis als eine einzigartige Grenzpraxis charakterisieren kann.
An dieser Stelle kann man die letzten Uberlegungen aus einer praxisbezo-
genen Perspektive ndher erldutern. Als Erstes ldsst sich die differenztheo-
retische Pointe in Heideggers Kunstphilosophie betonen, eben weil er die
Grenzen (der Kunstwerke) immer als durch die Praktiken hervorgebrachte
und dabei permanent bestreitende Grenzen konzipiert. Im Kunstwerk wird
Heidegger zufolge eine Grenze auf solch eine Weise konstituiert bzw. ge-
offnet, dass das dem Werk inhdrente Welt-Erde-Verhéltnis in den Riss ge-
bracht, dabei bestritten und als ein Ur-Streit markiert wird. Dieses ur-
spriingliche und fortdauernde Streitverhdltnis widersetzt sich nach Hei-
degger jeglicher harmonischen Versohnung — das Kunstwerk bleibt immer
als Riss. Anhand dieser Riss-Figur soll als Néchstes betont werden, dass
die mit Adorno problematisierte Liicke bzw. Kluft zwischen der Kunstwelt
und der menschlichen Welt beseitigt oder zumindest sehr stark verringert
wird. Denn der Riss als eine permanent bestreitende Grenze des Werks
bildet nicht eine solche Grenze, die sich von den Lebenspraktiken absperrt

34 Herrmann, Heideggers Philosophie der Kunst, S. 261.

35 Fiir die etymologische Nihe zwischen der Uberschreitung und Bestreitung im Zu-
sammenhang mit Foucaults und Heideggers Denken vgl. Matthias Gronemeyer,
Trampelpfade des Denkens. Eine Philosophie der Desorientierung, Miinster 2014,
S. 76t.

36 Vgl. Heidegger, UdK, S. 64.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

oder in einem sichtbaren Punkt des Werks aufgeht. Stattdessen erstellt er
immer neue und gesellschaftskonstitutive Weltbeziige. Durch die Kunst-
werke erkennen wir nach Heidegger, wie die dargestellten Themen, die
verwendeten Materialien oder Handlungen und die den Menschen bereits
bekannten und grundlegenden Relationen zu ihrer Welt in einer dauerhaf-
ten Streit-Form und in ihrer jeweiligen Singularitét in die Unverborgenheit
heraustreten. Nicht nur dieses Moment der nicht-verallgemeinerbaren Sin-
gularitét, sondern zugleich der Begriff der ,Verldsslichkeit®, der dabei im
Spiel ist, erinnert an wichtige Leistungen der kantischen Asthetik, die
ebenso fiir eine praxisbezogene Perspektive von é&sthetischen Gren-
zen/Uberschreitungen aktualisiert werden. Verlasslichkeit ist eine grund-
legende Reflexionsform, die iiber alltdgliche Funktionalitit hinausgeht,
indem sie die ihr zugrunde liegenden Strukturen hervortreten ldsst und
damit dem geschichtlichen Menschen eine Art von Weltaneignung (oder
ein ununterbrochenes Passen-in-die-Welt) ermdglicht. Im Gegensatz zu
vielen Grenzkonzeptionen in den kunst- und literaturwissenschaftlichen
Kontexten sowie in verschiedenen philosophischen Diskursen, die die
Grenze eines Werkes an seinen sinnlich-raumlichen Réndern verorten
(z.B. sie als den Rahmen eines Gemaldes, den Anfang oder das Ende einer
Auffithrung usw. denken) und somit die Kunstpraktiken von den kontinu-
ierlichen Lebenspraktiken absondern, bietet Heideggers Riss-Konzept
schlieBlich ein starkes alternatives Modell an, wobei Kunstpraktiken ihre
Besonderheit immer in ihrem tiefsten und engsten Moment der Verfloch-
tenheit mit den Lebenspraktiken gewinnen.*’

37 Heidegger ist selbstverstindlich nicht der Einzige, der einem sinnlichkeitsorientier-
ten Kunstwerkverstandnis stark widersprochen hat. Besonders wichtig wiren in
diesem Zusammenhang z.B. die Uberlegungen Arthur Dantos, der ein solches Ver-
standnis noch starker und deutlicher bestritten hat, ohne es wahrheitstheoretisch zu
explizieren. In seiner Auseinandersetzung mit den kiinstlerischen Doubles (mit den
sogenannten Ready-Mades oder Objets trouvés) in der modernen Kunst oder in der
Pop-Art hat er plausibel gemacht, dass ein Kunstwerk nicht als eine Summe von
sinnlich-materialen Eigenschaften eines Gegenstandes, sondern als Deutungsaktivi-
tdt gedacht werden kann. Kunstwerke handeln von etwas und ihre ,,Aboutness‘
konnen wir erst durch eine Reihe von Interpretationsaktivititen erkennen. Vgl.
Danto, Die Verklirung des Gewéhnlichen. Da Dantos Kunsttheorie uns von der
Debatte um die Grenze des Kunstwerks teilweise ablenken wiirde, werden sie im

Rahmen dieser Studie nicht ndher behandelt.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RIss: BESTREITENDE GRENZE | 159

Man konnte allerdings diese Schlussfolgerungen nur dann so weit fiih-
ren, wenn man Heideggers Ansatz zugleich einer grundlegenden Kritik
unterzieht. Vor allem erfordert der Bewegungsgrund oder der Ursprung
der bestreitenden Grenze eine kritische Betrachtung. Seine Uberlegungen
implizieren, dass das Streitgeschehen zwischen Welt und Erde nur im
Kunstwerk, aber nicht im Rahmen anderer Praxiszusammenhénge eintre-
ten kann. Warum soll aber dieser Streit ausschlieBlich bei der Konstitution
und Erfahrung von Kunstwerken und bei keinen anderen Phdnomenen, Si-
tuationen oder Praktiken des Lebens vorkommen? Dass das Streitgesche-
hen nur eine Leistung oder Wirkung des Kunstwerks ist, wird also von
Heidegger nicht begriindet, sondern von vornherein vorausgesetzt. Sein
Werkkonzept — trotz dessen Leistungen fiir eine praxisbezogene Asthetik
— stiitzt sich tatsdchlich auf falsche bzw. unbegriindete Voraussetzungen,
die den einzelnen Kunstpraktiken und -werken von vornherein besondere
Eigenschaften zuschreibt. Auch seine nichste Schlussfolgerung, dass das
Wesen des Werkes im Urstreit bzw. im Riss zwischen der Welt und der
Erde liege, setzt ein einheitliches Werkkonzept voraus.*®

Zusammengefasst ldsst sich zwar sagen, dass Heidegger die Grenzen
der Kunst und Kunstwerke in ihrer permanenten Uberschreitbarkeit bzw.
Bestreitung erkennt, welche zur Folge hat, dass die Kunst in die histo-
risch-gesellschaftlichen Praktiken immer produktiv mit einbezogen wird.
Allerdings liegt seinen Uberlegungen gleichzeitig die Annahme zugrunde,
dass die Kunstwerke dies anhand von strukturell anders gebildeten Gren-
zen und Formen oder aufgrund von besonderen Zeichenstrukturen schaff-
ten. Um es etwas stirker zu betonen: Wahrend Adornos Theorie zu einem
dsthetischen AuBerhalb gelangt, geht Heideggers Asthetik implizit von
diesem (oder von einem &sthetischen Innerhalb des Kunstwerks) aus.

Diese letzte Kritik geht allerdings iiber Heideggers und Adornos Theo-
rien hinaus und beriihrt unmittelbar viele weitere Kunsttheorien. Im Fol-
genden wird sie in Anlehnungen Derridas Auseinandersetzungen mit den
traditionellen Werkkonzeptionen néher expliziert. Dabei wird es sich her-
ausstellen, dass sich verschiedene Bewegungen und Uberschreitungen we-
der in eine monadische Werkeinheit versammeln kdnnen (Adorno) noch
aus einer solchen Einheit oder einem ,,Wesen* entspringen (Heidegger),
sondern sich in vielerlei Hinsicht um die Grenzen der Kunstwerke herum
ansiedeln und sowohl bei der Produktion als auch bei der Rezeption not-
wendigerweise im Spiel sind.

38 Dazu vgl. Dieter Mersch, Posthermeneutik, Berlin 2010, S. 111.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11

4. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [{-]EEETEEE


https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Parergon: Aporetische Grenze
des Kunstwerks

Derridas Uberlegungen zu den Grenzen der einzelnen Kunstwerke lassen
sich fiir die oben erwdhnten Zwecke in drei Schritten bearbeiten. Zuerst
wird mit ihm das mit Heidegger kurz angedeutete Problem der unbegriin-
deten Voraussetzung eines Wesens der Kunst bzw. des Kunstwerks als ein
allgemeines Grenz- bzw. Rahmenproblem der traditionellen asthetischen
Theorien diagnostiziert. Dann wird anhand Derridas Parergon-Konzepts
auf die problematischen Trennungszonen (von Kunstwerk und Nicht-
kunstwerk) eingegangen und dabei die These entwickelt, dass die Gren-
ze(n) eines Kunstwerks weder sinnlich noch begrifflich feststellen kdnnen
und sie stattdessen immer als eine aporetische Zone verstanden werden
sollen. Abschlieend werden aus einer Auseinandersetzung mit drei ver-
schiedenen Beispielen der Schluss gezogen, dass die Grenziiberschreitun-
gen nicht als Ausnahme- oder Sonderfille, sondern als solche Praktiken
sind, die bei jedem einzelnen Kunstwerk auf unterschiedliche Weise auf-
treten und bei jedem Auftritt uns unzihlbare Grenzen sicht- und merkbar
machen.

Die Konsequenzen, die am Ende des letzten Kapitels aus dem Kunst-
werkaufsatz von Heidegger gezogen werden, kdnnten fiir eine praxisbezo-
gene Asthetik von Grenzen und Uberschreitungen tatsichlich fruchtbar
gemacht werden. Allerdings setzen sie, wie bereits erwdhnt wurde, ein in
sich geschlossenes Werkkonzept voraus. Diese Voraussetzung ist unmit-
telbar mit dem anfangs problematisierten Zirkel von Kunst und Kunstwerk

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

verbunden, den wir nach Heidegger als ,,Fest des Denkens“' wahrnehmen
und bis zum Ende vollziehen sollten. Auf die vermeintliche Wesensrelati-
on zwischen Kunst und Kunstwerk, die Heidegger am Anfang seines Auf-
satzes annimmt, wird von Derrida in seinem Buch Wahrheit in der Male-
rei kritisch zuriickgegriffen:

,»Es gibt Kunstwerke, die die gewohnliche Meinung zu Kunstwerken ernennt, und sie
sind es, die man hinterfragen muss, um das Wesen der Kunst zu dechiffrieren. Aber
woran erkennt man, gewohnlicherweise, dass es Kunstwerke sind, wenn man nicht im
voraus eine Art Vor-Verstdndnis vom Wesen der Kunst hat? Dieser hermeneutische
Zirkel hat nur den logischen, formalen und abgeleiteten Anschein eines Teufelskrei-

ses «?2

Nach Derrida stellt Heideggers Ausgangspunkt solch einen Teufelskreis
dar, dem wegen seiner begrifflichen Eingeschlossenheit nicht zu entkom-
men ist. Konkret heif3t diese Kritik, dass dem Werk oder dem Objekt, des-
sen Wesen oder Ursprung es noch zu analysieren gilt, bereits vor dieser
Analyse ein Kunststatus zugeschrieben wird. Bei Derridas Vorwurf geht
es also nicht blof um den vorhin diskutierten Primat der Praxis vor der
Theorie, d.h. nicht darum, dass unserer Fragestellung immer schon ein
praktisches Wissen iiber die betreffende Sache vorausginge, sondern da-
rum, dass selbst die Antwort bereits durch die Form der Frage vorherbe-
stimmt wird. Heideggers Frage ,Was ist das Wesen des Kunstwerks?* ist
in diesem Sinne fiir Derrida keine berechtigte Frage, weil sie allein durch
die Frageform den Gedanken voraussetzt, dass Kunstwerke ein ,,Wesen*
haben miisse.”

1 Heidegger, UdK, S. 9.

2 Jacques Derrida, Die Wahrheit in der Malerei, Wien 1992, S. 50. Im Folgenden zi-
tiert als WM.

3 Bekanntlich wird die Legitimation einer Frage nach dem Wesen der Kunst (oder
nach den anderen Begriffen und Wissensbereichen) auch von der analytischen Tra-
dition sowie von Kunsthistorikern kritisch betrachtet. Vgl. z.B. Karl R. Popper, Die
beiden Grundprobleme der Erkenntnistheorie. Aufgrund von Manuskripten aus den
Jahren 1930-1933, Tibingen 32010, S. 299ff., William E. Kennick, ,,Beruht die
traditionelle Asthetik auf einem Fehler?, Roland Bluhm, Reinold Schmiicker
(Hrsg.), Kunst und Kunstbegriff. Der Streit um die Grundlagen der Asthetik, Pa-
derborn *2013, S. 53-73, hier S. 55-60. u. Ernst H. Gombrich, Die Geschichte der
Kunst, Berlin 2001, S. 21ff. Jedoch soll an dieser Stelle klar gemacht werden,

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PARERGON: APORETISCHE GRENZE | 163

Deutlich wird dieses Problem nach Derrida besonders dann, wenn
Heidegger ein ,,bekanntes Gemélde* von van Gogh mitten in seiner Ar-
gumentation einfiihrt.* Die Frage ,Was ist das Wesen des Kunstwerks?*
wird somit von Heidegger dadurch beantwortet, dass er gleich zu Beginn
in Anspruch nimmt, dass das dem Werk Eigentiimliche oder das soge-
nannte Wesentliche unmittelbar mit Blick auf ein bekanntes Kunstwerk
gezeigt werden konne. Denn mit der Einfilhrung des bekannten Gemaéldes
wird bereits angenommen, dass dieses sicherlich ein Kunstwerk sei und
ein einheitlich strukturiertes Wesen besitzt. Eine kunstspezifische Wahr-
heit geschieht also nach diesem Verfahren, ohne dass man die bestehende
Bekanntschaft ndher hinterfragt sowie iiber diese hinausgeht.

Gleichzeitig wird sich bei diesem Kreisverfahren, in dem der Aus-
gangs- und der Schlusspunkt aufeinandertreffen, von allen moglichen an-
deren Bereichen, Instanzen oder Zwecken, die nicht dem vermeintlich we-
sentlichen bzw. eigentlichen Kunstwerk gehodren sollen, bereits von An-
fang an verabschiedet. Mit anderen Worten: Indem wir einen (bekannten
oder unbekannten) Gegenstand, der vor uns liegt, als ein Kunstwerk an-
nehmen, setzen wir zugleich immer schon eine scharfe Trennung zwischen
seinem Werksein und Nicht-Werksein voraus. Diese Voraus-Setzung als
Entgegen-Setzung bringt eine Reihe von weiteren bindren Oppositionen
(wie Bedeutung/Form, Innen/Aufen, Signifikat/Signifikant usw.) mit sich,

dass Derridas Kritik oder Problematisierung des vermeintlichen Wesens der Kunst
eine andere Pointe hat. Es geht Derrida weniger darum, die Frage nach dem Wesen
vollig zu ignorieren oder zu verabschieden, sondern sie zu dekonstruieren bzw. zu
verschieben, ndmlich aus den eigenen Quellen und Grenzen heraus auf den Priif-
stein zu legen. Nicht umsonst setzt er sich also in seinen Schriften immer wieder
mit den sogenannten Wesensphilosophien von Kant, Hegel oder Heidegger ausei-
nander.

4 Derrida, WM, S. 335f. Im Kapitel Restitutionen beschiftigt sich Derrida mit dem
Kunstwerkaufsatz sowie mit Meyer Schapiros Einwand gegen Heideggers Van-
Gogh-Interpretation detailliert auseinander, auf die im Folgenden nicht direkt ein-
gegangen wird. Vgl. Derrida, WM, 301ff. An dieser Stelle soll jedoch ein bestimm-
ter Aspekt dieses Kapitels erwdhnt werden. Derrida zufolge instrumentalisiert Hei-
degger das Kunstwerk fiir sein eigenes, philosophisches Wahrheitsverstidndnis
(Sich-ins-Werk-Setzen der Wahrheit als Aletheia). Im gewissen Sinne bleibt das
Beispiel ,,Bauernschuhe* nur ein Nebensdchliches (Parergon) in Heideggers Auf-
satz. Hierzu vgl. Thomas Rosch, Kunst und Dekonstruktion. Serielle Asthetik in den
Texten von Jacques Derrida, Wien 2008, S. 360.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

die nach Derrida fiir die Asthetik und allgemein fiir das abendléndische
Denken charakteristisch sind:

»|Die] stindige Suche — zwischen dem inneren oder eigentlichen Sinn und dem Um-
stand des Objekts, von dem man spricht, zu unterscheiden — organisiert alle philosophi-
schen Diskurse iiber die Kunst, den Sinn der Kunst und ganz einfach den Sinn, von Pla-
ton bis Hegel, Husserl und Heidegger. Er setzt einen Diskurs iiber die Grenze zwischen
dem Innen und dem AuBen des Kunstgegenstandes voraus, hier einen Diskurs tiber den

5
Rahmen.*

Bei dieser Kritik an den Grundlagen der abendlandischen Denk- und Her-
angehensweise gibt Derrida zugleich einen klaren Hinweis darauf, worauf
der Fokus fiir einen kritischen Umgang mit der philosophischen Asthetik
gelegt werden soll: Auf den problematischen ,,Diskurs tiber den Rahmen,
der permanent eine Reihe von Gegensitzen wie Innen/Aullen, Wesentli-
ches/Nebensichliches hervorbringt. Wie im ersten Teil diskutiert wurde,
richtet sich sein philosophisches Denken wieder auf die Randzone bzw.
die Zone der Grenziibergdnge und nun mit Bezug auf Kunst oder Kunst-
werke auf den Rahmen, der im dsthetischen Diskurs gewdhnlich als Gren-
ze des Kunstwerks verstanden wird. Der Begriff ,,Rahmen* tritt in diesem
Zusammenhang als eine der Ubersetzungsmdglichkeiten des ,,Parergon‘
(Neben-Werk oder Beiwerk) auf,® auch der Titel des eben zitierten Auf-
satzes. Schon in diesem Titel ist also klar, dass es Derrida weniger — wie
Heidegger — um das scheinbar Wesentliche oder Eigentliche der Kunst als
vielmehr um das Nebenséchliche, das Parasitire oder das Unwesentliche
derselben geht. Wenn man gegen Derridas Willen von seiner Methode
sprechen mochte, ldsst sich zuerst sagen, dass sein Einsatz des Parergon
im kunstphilosophischen Kontext nicht darauf abzielt, der geltenden Tren-
nung zwischen Werk (Ergon) und Nichtwerk eine dritte Kategorie (Kate-
gorie des Parergon) hinzuzufiigen, sondern darauf, dass das Rahmenden-
ken und Rahmensetzen aus ihren eigenen Denk- und Setzungspraktiken
heraus dekonstruiert werden:

5 Derrida, WM, S. 65. Hervorhebung im Original.

6 Vgl. Ulrike Diinkelsbiihler, ,,Rahmen-Gesetz und Parergon-Paradox. Eine Uberset-
zungsaufgabe®, Hans Ulrich Gumbrecht, Karl Ludwig Pfeiffer (Hrsg.), Paradoxien,
Dissonanzen, Zusammenbriiche. Situationen offener Epistemologie, Frankfurt am
Main 1991, S. 207-223, hier S. 208.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PARERGON: APORETISCHE GRENZE | 165

,.Die Philosophie will [die Parergonalitit] stellen (arraisonner) und es gelingt ihr nicht.
Vielmehr setzt das, was den Rahmen hervorgebracht hat und behandelt hat, alles daran,
die Rahmenwirkung zum Verschwinden zu bringen [...]. Dekonstruktion soll weder
den Rahmen neu abstecken noch von der reinen und einfachen Abwesenheit traumen.
Diese beiden offensichtlich widerspriichlichen Gesten gehdren selbst [...] zu dem, was
hier dekonstruiert wird.«’

Das Parergon wird also gerade an der fraglichen Grenzzone des bindren
Gegensatzes von Werk und Nichtwerk situiert, ohne es als eine neue zent-
rale Kategorie — als ein neues Ergon — der Kunstphilosophie anzukiindi-
gen. Anhand der Parergon-Debatte unterzieht Derrida grundlegende Bi-
néroppositionen der philosophischen Asthetik selbst an ihrer problemati-
schen Trennungszone einer de-konstruktiven Analyse, so dass ihre gegen-
seitigen Bedingungen und ihre konstitutive oder destruktive Zugehorigkeit
aufgezeigt werden kdnnen. Als Kandidat fiir eine solche Untersuchung
steht Kants Kritik der Urteilskraft zur Verfiigung, die nach Derrida zwei
grofle Gegensétze (theoretische und praktische Philosophie) in einem Drit-
ten zu vereinigen suchte und weitere groBen Asthetiken — von Hegel bis
Heidegger — prégte.® In seiner Lektiire der Dritten Kritik, wobei sich diese
seinem Anspruch nach als ein Kunstwerk lesen lieB,” verweist Derrida auf
eine — scheinbar wenig zentrale — Stelle bei Kant:

,,Selbst was man Zieraten (Parerga) nennt, d. i. dasjenige, was nicht in die ganze Vor-
stellung des Gegenstandes als Bestandstiick innerlich, sondern nur &duflerlich als Zutat
gehort und das Wohlgefallen des Geschmacks vergroBert, tut dieses doch auch nur
durch seine Form: wie Einfassungen der Gemilde, oder Gewinder an Statuen, oder
Séulenginge um Prachtgebdude. Besteht aber der Zierat nicht selbst in der schonen
Form, ist er, wie der goldene Rahmen, bloB um durch seinen Reiz das Gemélde dem
Beifall zu empfehlen angebracht; so heiflt er alsdann Schmuck, und tut der echten
Schénheit Abbruch.*"?

Diese Stelle wird von Kant im Rahmen der Analytik des Schonen ange-
fithrt, um den Unterschied zwischen den reinen (selbstzweckhaften) und

Derrida, WM, S. 94. Hervorhebung im Original.
Vgl. Derrida, WM, S. 53f.
Vgl. Derrida, WM, S. 63.
10 Kant, KdU, B 43. Wichtig ist dabei zu erwihnen, dass Kant sich dem Wort Parerga
erst in den Ausgaben B und C bedient.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

empirischen (von auBlen herangetragenen) Formen des Schoénen ,,durch
Beispiele“'! zu erldutern. Auf den ersten Blick scheint es zuerst klar zu
sein, dass fiir Kant Parerga nur zusétzliche Funktionen haben konnen, die
das innere — bzw. wesentliche — Schone eines Gegenstands entweder ver-
groBern oder verringern konnen. Wenn man aber die zitierte Textstelle
weiter liest, begegnet man einer Paradoxie des Parergon hinsichtlich des-
sen zwei verschiedenen Verwendungsweisen: Einerseits gibt es solche Pa-
rerga wie Einfassungen (Rahmen) von Gemaélden oder Gewidndern von
Statuen, die in ihrer AuBerlichkeit irgendwie als Selbstzweck wahr-
genommen werden und dadurch die quasi-eigentliche Schonheit des
Kunstwerks (Ergon) vermehren konnen. Allerdings konnen sie dies — pa-
radoxerweise — nur durch ihre reine Form leisten, d.h. dadurch, dass sie
sich von allen dufBlerlichen und reizvollen Zwecken und damit von ihrem
parergonalen Status selbst befreien, d.h. dass sich ihre Zusétzlichkeit und
Parergonalitit im Ergon auflosen.'> In diesem Fall kann man schlieBlich
nicht mehr von einem Zusatz oder Parergon an einem Werk reden. Ande-
rerseits gibt es nach Kant solche Parerga, die nicht selbstzweckhaft ,,wie
Einfassungen®,"® sondern viel verfiihrerischer oder reizvoller sind. Der
,goldene Rahmen* z.B. dient in seiner bloBen AuBerlichkeit weniger dem
sogenannten eigentlichen Werk (Ergon) und zieht wegen seines starken
Reizgehalts zu viel Aufmerksamkeit auf sich. Da er eben dadurch ,,der
echten Schonheit Abbruch tut®, wird schlieBlich auch in diesem Fall
schwierig festzustellen, was das eigentlich Schone bzw. das Ergon ohne
dieses Parergon sein konnte. Der paradoxe Status des Parergon lésst sich
in Anlehnung an Derridas Kant-Lektiire wie folgt prézisieren:

,,Die Kritik gibt sich als ein Werk (Ergon) mit verschiedenen Seiten, die sollte sich als
solches zentrieren und rahmen lassen, ihren Hintergrund begrenzen, indem sie ihn, in

einem Rahmen, vom allgemeinen Hintergrund abtrennt. Nun ist der Rahmen problema-

11 Der Paragraf § 14 trigt den Titel ,,Erlduterung durch Beispiele”. Vgl. auch: Uwe
Wirth, ,,Rahmenbriiche, Rahmenwechsel, Nachwort des Herausgebers, welches aus
Versehen des Druckers zu einem Vorwort gemacht wurde “, ders. (Hrsg.), Rahmen-
briiche, Rahmenwechsel, Berlin 2013, S. 15-5, hier S. 21.

12 Vgl. Ulrike Diinkelsbiihler, Kritik der Rahmen-Vernunft. Parergon-Versionen nach
Kant und Derrida, Miinchen 1991, S. 51.

13 Anstelle des Wortes ,,Rahmen* verwendet Kant ,,wie Einfassungen®, was bereits
auf eine Nicht-Feststellbarkeit des Parergon hinweist. Fiir Derridas Interpretation
vgl. Diinkelsbiihler, Kritik der Rahmen-Vernunft, S. 52.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PARERGON: APORETISCHE GRENZE | 167

tisch. Ich weifl nicht, was an einem Werk wesentlich und was nebensachlich ist. Und
vor allem weil} ich nicht, was dieses Ding ist — weder wesentlich noch nebenséchlich,
weder rein noch unrein —, was Kant Parergon nennt, zum Beispiel den Rahmen. Wo hat
der Rahmen seinen Ort. Hat er einen Ort. Wo beginnt er. Wo endet er. Was ist seine in-
nere Grenze? Seine duflere Grenze? Und seine Oberflidche zwischen den beiden Gren-
zen? Ich weil} nicht, ob der Ort der Kritik, an dem das Parergon definiert wird, selbst
ein Parergon darstellt. Bevor man dariiber entscheidet, was in einem Text, der die Fra-
ge des Parergon stellt, parergonal ist, muss man wissen, was ein Parergon ist — wenn

. . a4
es, zumindest, ein solches gibt.*

Derridas kritische Anmerkungen lassen sich in die Fragen umformulieren,
die im Folgenden genauer diskutiert werden: Wo beginnen die Grenzen
zwischen Ergon und Parergon und dem Nichtwerk? Lésst sich das Parer-
gon auf den sinnlichen Rahmen eines Werks begrenzen? Wenn wir von
einem Kunstwerk sprechen, welche Elemente oder Dimensionen desselben
bezeichnen wir als eigentliche und welche andere als nebenséchliche? Wa-
rum bedarf ein eigentliches Werk (Ergon) tiberhaupt eines sogenannten
Nebenwerks (Parergon)?'” Gibt es ein Werk, das kein Nebenwerk hat —
kann der Ubergang von Werk zum Nichtwerk als eine Liicke oder Kluft
verstanden werden? Oder ist er eher pords? Welche Rolle hat das Parergon
fir ein Werk? Was sind sonst die parergonalen Dimensionen eines
Werks?'®

Nimmt man mit Kant das Parergon zuerst nur als einen sichtbaren
Rahmen oder als einen duflerlichen Zusatz an der sinnlichen Grenze des
Werkes an, steigert sich die Parergon-Paradoxie mit Blick auf eine Reihe
von Werken aus der traditionellen sowie zeitgendssischen Kunst, die
selbst den materiellen Rahmen zum Thema machen und diesem 6fters ei-
nen werkkonstitutiven Status verleihen: Im Hinblick auf das Diptychon
Verkiindigung (Jan van Eyck, 1434/36), auf das in Altarform beschnittene
Gemailde Tetschener Altar (Caspar D. Friedrich, 1807/08), auf das illusio-
nistische Werk Flucht vor der Kritik (Pere B. del Caso, 1874), auf das sur-
realistische Gemaélde Paar mit dem Kopf voller Wolken (Salvador Dali,

14 Derrida, WM, S. 84.

15 Fiir die Auseinandersetzung mit dieser Frage vgl. Wirth, ,,Rahmenbriiche, Rah-
menwechsel, Nachwort des Herausgebers, welches aus Versehen des Druckers zu
einem Vorwort gemacht wurde®, S. 22f.

16 Dazu vgl. Résch, Kunst und Dekonstruktion, S. 166f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

1936), auf die Bilderrahmenserie Surrogate Paintings (Allan McCollum,
1978/80) und auf viele weitere Werke, die bewusst mit den Rahmenstruk-
turen sowie -motiven spielen, kann nicht einfach argumentiert werden,
dass der Rahmen des Kunstwerks als dessen Parergon gelte. Gleichzeitig
gehen solche Rahmenspiele iiber den Bereich der bildenden Kiinste hin-
aus: Filme wie Cinema Paradiso (Giuseppe Tornatore, 1988) oder Die
Verachtung (Jean-Luc Godard, 1963), die das Drehen des Films selbst
zum Thema machen, oder allgemein solche Werke, in denen das soge-
nannte Mise-en-abyme-Verfahren verwendet wird'” (auch das gleichnami-
ge Opernwerk von Lucia Ronchetti [2015]), stellen den sichtbaren Rah-
men des jeweiligen Kunstgebiets reflexiv ins Zentrum des Werkes, so dass
er nicht mehr — im traditionellen Sinne — als parergonal oder nebenséch-
lich gedacht werden kann. Die Reflexion auf den eigenen sichtbaren
Rahmen ist auch im Theater und in der Performance- oder Konzeptkunst
besonders auffillig: Das Foyer und die Biihne der Theaterriume'® werden
seit den Avantgardebewegungen immer wieder auf neue Weise organisiert
bzw. strukturiert (z.B. Inszenierungen von Max Reinhardt wie Konig Odi-
pus [1910] und Orestie [1911] oder Frank Castorfs Trainspotting
[1997])." Zum Beispiel mussten die Zuschauer bei der Performance Jm-
ponderabilia (1977) eine schmale Tiir6ffnung, in der die Kiinstlerin Mari-
na Abramovi¢ und der Kiinstler Ulay nackt standen, diese beide beriih-
rend, durchschreiten. Schlie8lich hatte dabei die Tir, der materielle Rah-
men des Ausstellungsortes (die Galleria Communale d’Arte Moderna in
Bologna) weniger eine nebensichliche, sondern eher eine hauptsichliche
Rolle.”

Freilich gibt es noch viele weitere Werke in der Kunst, die nicht direkt
ihren sichtbaren Rahmen thematisieren oder nicht unmittelbar den techni-
schen und sinnlichen Tréger als solchen fiir den jeweiligen kiinstlerischen
Zweck verwenden. Jedoch ldsst sich auch bei ihnen von verschiedenen pa-
rergonalen Elementen sprechen. Genau in diesem erweiterten Sinne, ndm-

17 Techniken und Verfahrensweisen, die iiber die medialen Differenzen der verschie-
denen Kiinste hinausgehen, werden im dritten Teil der Arbeit ndher diskutiert.

18 Vgl. Schaub, ,,Larger than life?*, S. 179.

19 Vgl. Fischer-Lichte, Asthetik des Performativen, S. 48f.

20 Fiir weitere Beispiele, die sogar auf den traditionellen Rahmen des Theaters vollig
verzichten wollen und dafiir komplett neue Raumlichkeiten (U-Bahnen, Werkstit-
ten, Ruinen, Einkaufszentren usw.) in Auffilhrungsrdume umwandeln vgl. Fischer-
Lichte, Asthetik des Performativen, S. 188f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PARERGON: APORETISCHE GRENZE | 169

lich weniger mit Bezug auf die sinnlich verortbare Grenze der Kunstwerke
denn hinsichtlich der praktischen Einrahmungs- bzw. Grenzbildungspro-
zesse der einzelnen Kunstwerke werden Derridas Uberlegungen zum Pa-
rergon im Folgenden von Interesse sein.

Wie es bereits am Anfang erwédhnt wurde, ist der Rahmen Derrida zu-
folge nur eine — wenn auch wichtige — Ubersetzungsmdglichkeit des Pa-
rergon. Seine Frage nach der Relation zwischen Parergon und Ergon geht
iiber die eindimensionale Rahmen-Logik hinaus, die einen einheitlichen
Werk- oder Kunstbegriff voraussetzt, dabei alles in Innen und Auflen oder
in Werk und Nichtwerk einteilt und viele Instanzen als parasitire oder un-
notige Dimensionen der Kunstwerke beiseite legt. Die parergonalen Ele-
mente oder Kennzeichnungen der Werke sind fiir ihn stattdessen in ihrer
Vielfalt zu denken:

| Parergon] ist nicht mehr allein um das Werk herum angesiedelt. Das, was es aufstellt
— die Instanzen des Rahmens, des Titels, der Signatur, der Bildunterschrift (Bildbe-
schriftung), und so weiter — hort nicht mehr auf, die interne Ordnung des Diskurses
iiber die Malerei, ihre Werke, ihren Handel, ihre Aufwertungen, ihren Mehrwert, ihre

Spekulation, ihr Recht und ihre Hierarchien durcheinanderzubringen.“*!

Mit ,,Parergon wird also von Derrida neben dem sichtbaren Rahmen der
Kunstwerke auch die anderen und scheinbar nebensidchlichen Instanzen
wie Signatur, FuBnoten, Schmuck, Register, Urheberrechtshinweis, Vor-
wort, Nebenbemerkungen, Nebenbeispiele usw. kritisch thematisiert. Pa-
rergon stellt somit ein Sinnbild fiir einen gréferen Zusammenhang dar: Es
Hindiziert ein komplexes Netzwerk von Beziehungen, die das Kunstwerk
umgeben, also Formen der Musealisierung, Texte zur Kunst, z.B. Katalog-
texte oder Ausstellungskonzepte, die unter einem spezifischen Thema ste-
hen,“22 sowie ,,Archive, Reproduktion, Diskurs, Markt“?. Derrida erwei-
tert schlieBlich das Parergon-Konzept auf die extrinsisch gedachten (Rah-
men-)Bedingungen eines Kunstwerks, so dass die Rede von den intrinsi-
schen Elementen desselben, wie zu diskutieren gilt, (fast) unmdglich wird.

Es geht Derrida bei der Parergon-Debatte dariiber hinaus nicht allein
um Werke der Kunst, sondern auch um Texte und Schriften, die fiir ver-
schiedene Zwecke geschrieben sein konnen, und die man gewdhnlich als

21 Derrida, WM, S. 25.
22 Ro6sch, Kunst und Dekonstruktion, S. 195f.
23 Derrida, WM, S. 26.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

. Werk* bezeichnet.”* Dies liegt besonders daran, wie im ersten Teil der
vorliegenden Arbeit diskutiert wurde, dass er iiberhaupt nicht von der
Maglichkeit einer Unterscheidung zwischen einem Innen und Auflen oder
zwischen den é&sthetischen und nicht-dsthetischen Zeichensystemen aus-
geht sowie nicht zu diesen gelangt (vgl. 1.2.3) — eben in diesem Sinne spie-
len seine Uberlegungen fiir ein praxisbezogenes Verstindnis von Grenzen
und Uberschreitungen der Kunst eine sehr wichtige Rolle. Die Phiinomene
oder Praktiken der Kunst und Asthetik geschehen Derrida zufolge in den
bereits differentiell konstituierten Medien oder Sprachen.” Die Grenzen
des Asthetischen werden immer bereits aus den diesen sprachlichen oder
medialen Diskursen und Praktiken immanenten Offnungen, Uberbor-
dungs- und Entgrenzungsdimensionen heraus konstituiert, ohne dass sie
mit jenen Praktiken in Ein- oder Ausschlussverhiltnis eintreten. Sie ver-
dichten sich an den Aufschubs- oder Verschiebungsprozessen der Sprache
und der Erfahrung und kénnen uns nicht blo durch eine Suche nach ei-
nem vermeintlichen Wesen der Kunst, sondern durch eine umgekehrte
Richtung, d.h. durch den Fokus auf die Parerga, die Reste und das Parasi-
tére, welche ebenfalls jenen Prozessen ausgesetzt sind und dabei unhinter-
gehbar bleiben, sicht- und merkbar werden.

Obwohl Derridas Parergon-Konzept so weit — iiber die Kunst und
Werke der Kunst hinaus — ausgedehnt werden kann, heiflt dies nicht, dass
man es in einem kunstspezifischen Bezug nicht fruchtbar machen kann.
Denkt man das Verhéltnis zwischen Ergon und Parergon im Sinne von
eben angedeuteten, sich unauthorlich verschiebenden (différance-philoso-
phischen) Momenten her, kann man wichtige Gedanken iiber den Begriff
Parergon im Allgemeinen entwickeln sowie seine (de-)konstruktive Rolle
mit Bezug auf verschiedenartige Werke der Kunst im Einzelnen zeigen.
Als Erstes ldsst sich festhalten, dass das Parergon nach Derrida nicht eine
bloBe AuBerlichkeit/Zusétzlichkeit darstellt, die man einfach vom Kunst-
werk, vom Ergon abzichen oder loslosen konnte. Meist unmerklich, aber
immer konstitutiv, partizipiert das Parergon am Ergon:

,»Ein Parergon tritt dem ergon, der gemachten Arbeit, der Tatsache, dem Werk, entge-

gen, zur Seite und zu ihm hinzu, aber es fillt nicht beiseite, es beriihrt und wirkt, von

24 Derrida spielt kritisch mit Heideggers synonymer Verwendung von ,,Werk™ und
~Kunstwerk®. Vgl. Derrida, WM, 348.

25 Vgl. dazu Georg W. Bertram, ,,Konturen einer Asthetik der Dekonstruktion®, in:
Zeitschrift fiir Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft 50/1 (2005), S. 9-26.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.


https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PARERGON: APORETISCHE GRENZE | 171

einem bestimmten AufBlen her, im Inneren des Verfahrens mit; weder einfach auflen
noch einfach innen; wie eine Nebensache, die man verpflichtet ist, am Rande, an Bord
aufzunehmen. Es ist zunichst (d'abord) das An-Bord (I’a-bord).“*

Seine Untrennbarkeit von dem Ergon entspringt dem prozessualen Cha-
rakter des Parergon. Denn in seinem (immanenten) Spiel mit Ergon profi-
liert es verschiedene Dynamiken: Parergon wirkt, beriihrt und tritt ent-
gegen, d.h., es ist immer ,,am Rand entlang, daneben, aber eben auch da-
gegen.“”’ Interne Partizipation des Parergon am Ergon ist so wesentlich,
dass eine feste Grenze zwischen ihm und dem Ergon oder zwischen Werk
und Nichtwerk letztlich niemals gezogen werden kann. Eben diese Nicht-
Feststellbarkeit oder Unentscheidbarkeit des Parergon — als eine dif-
férance-Figur — macht nach Derrida die konstitutive Dimension eines je-
den Kunstwerks oder -ereignisses aus. Immer wenn man eine Grenze zwi-
schen Parergon und Ergon zu ent-scheiden versucht, tritt ein umgekehrtes
Verhiltnis zwischen beiden auf. Da die Un-ent-Scheidbarkeit bzw. die
wechselnden Beziehungen zwischen Parergon und Ergon uns sehr wichti-
ge Verstdndnisse liber die Grenzen der Kunstwerke geben werden, wird
diese aporetische Relation im Folgenden anhand von drei Beispielen, die
auf sehr verschiedenen Medien und Kontexten beruhen, niher erldutert.?®
(1) Das Gemilde Der Sturz des Ikarus (Pieter Breughel, 1558);% (2) der

26 Derrida, WM, S. 74.

27 Diinkelsbiihler, Kritik der Rahmen-Vernunft, S. 58.

28 Diese Beispiele wurden teilweise willkiirlich gewahlt, um die Parergon-Ergon-
Relation allgemein fiir einzelne Kunstwerke zu problematisieren. Anders als die
vorhin erwédhnten Beispiele, bei denen direkt und ganz gezielt der Rahmen der
Kunstwerke thematisiert wurde, beziehen sich die hier genannten drei Beispiele al-
so nicht unmittelbar auf die Spiele mit den sichtbaren Rahmen. Bei den jeweiligen
Beschreibungen wird es des Weiteren nicht darum gehen, eine Werkinterpretation
als die einzige Interpretationsmoglichkeit zu bevorzugen, sondern mit Blick auf
mehrere plausible Moglichkeiten sogenannte wesentliche und nebenséchliche Ei-
genschaften mit- und gegeneinander ins Spiel zu bringen, um die Unentscheidbar-
keit, d.h. Parergonalitét und deren konstitutiven sowie destruktiven Werkbezug als
eine wichtige Dimension von Kunst und Kunstpraxis aufzuzeigen.

29 Das exakte Datum und Register sowie der Titel des Werks sind umstritten. Im Fol-
genden wird sich auf die Version bzw. vermeintliche Erstkopie in den Musées ro-
yaux des beaux-arts de Belgique (Briissel) bezogen, die den Titel La chute d’Icare

tragt.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

Film Drei Farben: Blau (Krzysztof Kieslowski, 1993) und (3) das Instal-
lationswerk Square Depression (Bruce Nauman, 2007).

Fragt man zuerst nach dem Wesentlichen (Ergon) und dem Unwesent-
lichen (Parergon) des beriihmten Gemaldes von Breughel, bieten sich viele
Aspekte in ihrem Wechselspiel als mogliche Antworten an:* (i) Man kann
die groBen Figuren in der Mitte des Geméldes als Ergon und den ,Rest* als
Parergon annehmen, (ii) dagegen lassen sich der Titel und die Geschichte
vom Sturz des Ikarus als Ergon bestimmen, das Gemaélde selbst bleibt
dann nebensdchlich (Parergon); oder (iii) abwesende Figuren und irritie-
rende Darstellungen konnen als wesentlicher (Ergon) interpretiert werden,
was zur Folge wiirde, dass der grof3e Teil des Gemaldes sowie die im Hin-
tergrund stehende Geschichte des Ikarus zum Parergon wird.

(1) Zuerst kann man wohl die groB3 dargestellten Figuren, z.B. den
pfliigenden Bauern, das Pferd, den Angler, den Knaben im eingerahmten
Bildraum sowie ihre Bewegungen als das Ergon (das Wesentliche) des
Gemadldes anerkennen. Aus diesen auffdlligen Elementen heraus konnte
man dann das Bild moglicherweise als eine Darstellung des alltidglichen
Lebens in einer bauerlichen Welt interpretieren. Auf diese Weise denkt
man schlielich nicht nur den Titel und die Geschichte, sondern auch das
fallende Bein von Ikarus und die untergehende Sonne als nebensichlich.
Insofern man den Titel des Geméldes nicht beachtet oder die mythologi-
sche Geschichte iiber den Sturz des Ikarus nicht kennt, ist diese Behaup-
tung zuerst nachvollziehbar. (ii) Betrachtet man aber das Geméilde weiter
mit der mythologischen Deutung des Titels und mit dem kulturgeschicht-
lichen Wissen (iiber den Absturz des Ubermiitigen), wiirden die hinter-
griindigen oder scheinbar nebenséchlichen Elemente stirker hervortreten:
Die fallenden Beine auf der unteren rechten Seite des Bildes, die den her-
abstiirzenden Ikarus symbolisieren, und die kleine Felseninsel, auf der er
mit seinem Vater Daidalos vermutlich eingesperrt war und von der beide
mit den Fliigeln fliichten wollten, wiirden mehr an Bedeutung gewinnen:
So miisste man schlieBlich eher den Titel und die kleine Figur als Ergon
denken. (iii) Nicht nur solche Anspielungen, die im Gemélde zu finden
sind und die auf einem kulturspezifischen Vorwissen beruhen, sondern
auch viele abwesende, anders dargestellte oder irritierende Elemente kon-
nen ebenso wesentliche Rollen tibernehmen: Ist die Abwesenheit des Dai-

30 Die folgenden Ausfithrungen beziehen sich zum Teil auf Arthur Dantos Interpreta-
tion dieses Gemidldes im fiinften Kapitel seines Buches ,,Die Verkldrung des Ge-
wohnlichen“. Vgl. Danto, Die Verkldrung des Gewéhnlichen, S. 178-185.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PARERGON: APORETISCHE GRENZE | 173

dalos, der nichsten Hauptfigur dieser Geschichte, der die Fliigel aus Vo-
gelfedern und Kerzenwachs anfertigte, der uns das Wissen um den Sturz
seines Sohns vermittelte, fiir das Gemilde nicht konstitutiv? Wie sieht es
aus mit dem Sonnenuntergang? Verandert dieser, der in der entgegensetz-
ten Richtung von Ikarus steht und offensichtlich nicht ausreicht, das Ker-
zenwachs am Fliigel zu schmelzen, nicht den gesamten Ikarus-Mythos
(das Ergon des Gemildes)? Oder vielleicht sind doch die zuerst genannten
Figuren das tatséchliche Ergon, weil sie an dem Sturz von Ikarus vdllig
uninteressiert sind, was dazu fiihrt, dass das Gemdlde ofters ,,Landschaft
mit dem Sturz des Ikarus genannt wird.*' Jedoch macht auch diese letzte
Interpretation erst dann Sinn, wenn man parergonale Elemente (jetzt wie-
der die Geschichte iiber den Sturz des Ikarus) ins Spiel bringt. In jedem
Fall bedingt aber das Ergon das Parergon und die Relation zwischen bei-
den ist nicht klar zu entscheiden.

Bei dem zweiten Beispiel geht es um den ersten Teil der Drei-Farben-
Trilogie von Kieslowski, die insgesamt auf die drei Farben der franzdsi-
schen Flagge sowie die ihnen entsprechenden Werte (Freiheit, Gleichheit
und Briiderlichkeit) anspielt. Erwartet man beim Film mit dem Titel Blau
einen Freiheitsbezug, kann man ihn dem Anschein nach in der tiefen emo-
tionalen Welt der Hauptdarstellerin Julie finden. Zu Beginn des Films ver-
liert Julie nach einem schweren Autounfall ihre Tochter und ihren Mann,
der ein bekannter Komponist war. Nach diesem Verlust zieht Julie nach
Paris, um mit ihrer Vergangenheit vollig zu brechen und dort ein neues
Leben anzufangen. Mit Slavoj Zizek lasst sich dieser Wunsch nach einem
absoluten Anfang als eine Art ,,abstrakte[r] Freiheit™ interpretieren, die im
Laufe des Films notwendigerweise scheitern wird.”> Obwohl sie bereits
vor einem solchen Anfang viele Gegenstinde aus der Vergangenheit und
u.a. musikalische Fragmente ihres Mannes vernichtet hat, werden diese
nicht aus ihren Gedanken geldscht und gehen ihr immer wieder durch den
Kopf. Am Ende entschlie8t sie sich dazu, die unvollendete Komposition
ihres gestorbenen Mannes zusammen mit dessen ehemaligen Mitarbeiter
Oliver fertigzustellen, was fiir Zizek eine Riickbeziiglichkeit bzw. ein
Riickweg zur hegelschen konkreten Freiheit darstellt.” Der Film endet mit

31 Auch Danto problematisiert das Gemaélde an einer Stelle mit dem Namen ,,Land-
schaft”. Vgl. Danto, Die Verkldrung des Gewdhnlichen, S. 180.

32 Slavoj Ziiek, Die Furcht vor echten Trinen. Krzysztof Kieslowski und die ,, Naht-
stelle”, Berlin 2001, S. 199f.

33 Vgl. Zizek, Die Furcht vor echten Trinen, S. 213.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

der von ihr zu Ende komponierten Musik sowie mit ihrem weinenden Ge-
sicht.

Diese Beschreibung kann keineswegs als die einzige oder richtige Be-
schreibung gelten und ihre Aporie wird deutlicher, wenn wir nach den ne-
bensachlichen/parergonalen und eigentlichen/ergonalen Elementen dieses
Filmes fragen. Hier kann man wieder viele (scheinbar) werkinterne und
werkexterne Momente oder Faktoren aufzdhlen, die aber bei einer genauen
Betrachtung in ein umgekehrtes Verhidltnis miteinander treten werden.
Nehmen wir an, dass Julie und ihre Geschichte das Ergon dieses Werkes
ausmachen und die restlichen Momente, Figuren, Bilder, Titel, Symbole
usw. zweitrangig (parergonal) sind. Was wiére dann aber, wenn der Film
nicht den Namen Blau, sondern Griin oder Nach dem Unfall getragen hit-
te? Offensichtlich wiirde und miisste man Julies Geschichte vollig anders
interpretieren, nicht nur weil blaue Gegenstinde, Kleiderstiicke und insge-
samt eine blaue Atmosphére den Film beherrschen, sondern auch weil der
von der Trilogie beanspruchte Bezug auf die Freiheit verloren ginge — was
auch zur Folge hitte, dass Zizek diesen Film in seinem Buch véllig anders
und ohne Hegelsche Freiheitstrilogie interpretieren miisste. Auch in die-
sem Fall wire es also schwierig, dem Titel oder der Geschichte jeweils ei-
ne sekundire Rolle zuzuschreiben.** Als Alternative kann man sich vor-
stellen, dass ihr Mann, der Komponist, ein parergonales Moment des
Films ausmacht, weil man ihn kurz vor seinem Tod am Anfang des Films
nur ein einziges Mal sieht. Allerdings kdnnte man wieder einwenden und
behaupten, dass er (in seiner Abwesenheit) eventuell die wichtigste Rolle
ibernimmt: Seine Affdare mit einer anderen Frau, die Julie erst nach sei-
nem Tod erfdhrt, seine Musik, die am Ende von Julie vollendet wird oder
sein Mitarbeiter, der Julie folgt und sie zur Neukomposition der Musik ih-
res Mannes tliberredet, verhindern den Neuanfang bzw. die absolute Frei-
heit von Julie. Kurz gesagt: Man versucht in Blau nebenséchliche Ele-
mente herauszufinden und sie abzusondern, um ein reines, in sich einge-
schlossenes Werk, ein Ergon festzustellen. Je mehr Elementen oder Mo-

34 Auch die anderen beiden Teile der Trilogie konnen nicht einfach von Blau abgelost
werden, nicht nur weil der Name Blau erst dann Sinn macht, sondern wegen einiger
sich tiberschneidender Szenen: In Weif sieht man die Szene im Gericht von der an-
deren Seite, und in Rot sieht man in der allerletzten Szene eine Fahrkatastrophe, bei
der die einzigen Uberlebenden drei Paare aus den jeweiligen Teilen der Trilogie

sind.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PARERGON: APORETISCHE GRENZE | 175

menten man jedoch den Status ,,Parergon® zuschreibt, desto weniger Er-
gon (Julie) bleibt am Ende.

Auf den ersten Blick mag das dritte Beispiel im Vergleich zu den ers-
ten beiden wenig spektakulér erscheinen: Bei der Square Depression, die
2007 von dem US-amerikanischen Kiinstler Bruce Nauman in Miinster
aufgebaut wurde, handelt es sich um eine weille, quadratische Betonplatte,
in der die Mitte ca. zwei Meter tief spitz zulduft. Das Werk wird zugleich
als eine negative Biihne bezeichnet und erinnert an eine umgedrehte Py-
ramide, die in die Erde eingesunken ist.*> Der Name Square Depression
birgt die doppelte Anspielung auf eine psychische Stérung und auf eine
geomorphologische ,Senke‘ — eine unter dem Meeresspiegel liegende
Struktur. Betritt man die Skulptur und l&uft man bis zum Scheitelpunkt
hinab, verliert man langsam den Blick auf die Umgebung des Werkes. Der
Kiinstler beschreibt seine kiinstlerische Absicht wie folgt: ,,Ein Gedanke
bei der Senkung, den versenkten Dreiecken, war, dass man hineinlaufen
kann und so tief darin steht, dass die Augenhdhe unter dem Bodenniveau
liegt und dies einen in gewisser Weise isoliert. Alle sind tiber einem und
schauen auf einen herunter.“*°

Nehmen wir an, dass der geometrische Mittelpunkt das Ergon des
Werkes ausmacht: Er ist das Zentrum des Werkes, wo sich z.B. eine Besu-
cherin eine Weile aufhalten muss. Entsprechend dem Titel des Werkes
konnen wir diesen tiefsten Punkt als ,depressiven Punkt® bezeichnen, der
die Besucherin in einen traurigen, hoffnungslosen Zustand versetzen soll.
Allein diese einfache Beschreibung bedarf aber einer Reihe von weiteren
Beziigen und Elementen, die man nicht blof3 als parergonal klassifizieren
kann. Als Erstes sind fiir den Mittelpunkt (Ergon) die Aulenkanten ebenso
wichtig, die der Besucherin nur einen beschriankten Blick auf ihre Aullen-
welt erlauben. Es kann also heillen, dass sie nicht wegen des depressiven
Punktes, sondern wegen dieser Kanten auf dem Bodenniveau, die ihren
Blick sperren, in einen depressiven Zustand geriet. Als Nachstes kann man
ebenso einwenden und behaupten, dass ein solcher Zustand weder allein
durch den Mittelpunkt noch durch die AuBenrdnder entsteht, sondern die
Besucherin selbst eigentlich das Ergon des Werkes ist. Es geht letzten En-

35 Vgl. Claudia Miklis, Valeska Schneider, ,,,,Square Depression* von Bruce Nauman:
Eine negative Biithne zur Selbsterfahrung®, URL: http://www.skulptur-projekte.de
/skulptur-projekte-download/pdf/PM_Nauman_5.6.07.pdf S. 1. (Letzter Zugriff am
25.07.2015).

36 Miklis, Schneider, ,,Square Depression®, S. 2. Hervorhebung T.A.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

des um ihre Schritte ins Zentrum, ihre Gefiihle und ihre privaten Erfahrun-
gen. Jedoch ist dieser Gedanke auch nicht lange haltbar: Mit guten Griin-
den kann man argumentieren, dass nicht die am Mittelpunkt stehende Be-
sucherin, sondern die anderen Menschen, die nicht auf Augenhohe stehen
und sie von oben anschauen oder einfach ignorieren, die eigentliche Ursa-
che der Depression sowie das Ergon des Werkes ausmachen. Denn solan-
ge es oben keine herumlaufenden Menschen gibt, wird solch ein trauriges
Gefiihl gar nicht oder nur mangelhaft erregt. Auch bei diesem Werk stof3t
man schlieBlich auf mehrere Elemente, die eine Entscheidung dariiber er-
schweren, ob sie jeweils wesentlich oder blo3 nebensichlich sind. Denkt
man also ein Element zuerst als Parergon, dann hat es in einer genaueren
Betrachtung einen Pseudo-Ergon-Status.

Bei all diesen Beispielen handelt es sich um wechselnde Verhéltnisse
an den Grenzzonen des betreffenden Werkes, wobei keine eindeutige Un-
terscheidung zwischen den Dimensionen von Parergon und Ergon getrof-
fen werden kann. Die Grenzen zwischen dem Eigentlichen und Neben-
séchlichen, zwischen dem Zentralen und Marginalen oszillieren so grund-
legend, dass letztlich kein Ergon bleibt, das von dem Parergon nicht
durchdrungen wére. Schlielich ldsst sich aus den bisherigen Ausfiihrun-
gen zur Derridas Philosophie und zu den einzelnen Beispielen folgern,
dass jedes Kunstwerk oder jede Kunstpraxis unzdhlbare Elemente oder
Momente begleitet, die selbst nicht im Kunstwerk thematisiert sind, offen-
sichtlich tiber es hinausgehen und ihre sichtbaren sowie unsichtbare Gren-
zen Uberschreiten. Versteht man also die Grenzen eines Kunstwerks so po-
ros und zugleich dynamisch-prozessual, werden die Grenziiberschreitun-
gen in der Kunst nicht als Ausnahmefalle oder aulergew6hnliche Phéino-
mene, sondern solche Momente, die bei jeder einzelnen Kunstpraxis auf
unterschiedliche Weise auftreten.

Diese Schlussziehung kann aber erst dann nachvollziehbar sein und fiir
eine Theorie der Kunst weiter produktiv gemacht werden, wenn man das
Parergon-Konzept mit Derrida immer in seinem parasitdren Zug, in seiner
Unentscheidbarkeit, d.h. so, wie es ist, als konstitutiv fiir Kunstwerke
denkt, anstatt es als eine neue wesentliche Kategorie der Kunst nahezule-
gen. Der Begriff ,,Un-ent-Scheidbarkeit™ (Ausweglosigkeit an einer mehr-
dimensionalen Scheidezone) wurde bereits im ersten Teil der vorliegenden
Arbeit als eine Aporie bzw. aporetische Erfahrung der Grenze behandelt
(vgl. 1.2.2). Mit Bezug auf Kunstwerke tritt nun der aporetische Charakter
der Grenze in der Figur des Parergon auf. Als eine Art Aporie stellt Parer-

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PARERGON: APORETISCHE GRENZE | 177

gon eine ,,grenz(ent)ziehende* Bewegung dar.’’ Parergon ist also aporeti-
sche Grenze des Kunstwerks, die sich in jedem Akt des Gezogen-Werdens
permanent entzieht. Gleichzeitigkeit von Grenzziehung und -entziehung
ist an dieser Stelle nicht ein beliebiges Wortspiel, sondern sie weist auf ei-
ne dynamisch-prozessuale Relation zwischen dem Kunstwerk und der
Welt (vgl. 1.2), die Derrida wieder mit seiner différance-Figur erklart: Das
Verhiltnis zwischen Parergon und Ergon ist demnach den andauernden
Aufschubs- und Entzugsprozessen ausgesetzt, die die Grenzen des Kunst-
werks als aporetische Zonen (re)markieren.®® Als eine unentscheidbare
und gespenstische®” Grenze bildet das Parergon somit ein flieBendes, pro-
zessuales und bedeutungsgenerierendes Moment der Kunstpraxis. Das Pa-
rergon beseitigt dabei fiir Derrida jegliche Ein- und Ausschlusslogik (von
Werk/Nichtwerk, Parergon/Nichtparergon oder Kunst/Nichtkunst), durch
die unsere &sthetisch-kiinstlerischen Praktiken immer verkiirzt sowie redu-
ziert verstanden werden.

Die einzelnen Kunstpraktiken sind einer Reihe von Uberschreitungen
und Bewegungen ausgesetzt, die die Grenzen zwischen Parergon und Er-
gon sowie die anderen Oppositionen permanent verdndern sowie dauerhaft
verschieben. Diese Prozesse konnen sich immer dann als fruchtbar erwei-
sen, wenn das Parergon, das eine Kunstpraxis durchwebt, in seiner Unent-
scheidbarkeit immer stérker auftritt. Ein Parergon, das man endgiiltig fest-
stellen konnte, wére dann wieder ein klassisch feststehendes Ergon und
schliige damit in einen Pol der geltenden Oppositionskette (Werk-
/Nichtwerk) um. Stattdessen ,,bringt es alle Gegensitze aus der Fassung,
ohne doch unbestimmt zu bleiben und schafft Raum fiir das Werk.“* In

37 Vgl. Diinkelsbiihler, Kritik der Rahmen-Vernunft, S. 56.

38 Der Begriff Re-Markierung spielt ebenso eine zentrale Rolle in Derridas Uberle-
gungen zu den einzelnen Gattungen der Kunst und der Kiinste, die im nichsten Teil
detailliert diskutiert werden (vgl. I11.3.2).

39 Wie vorhin zitiert wurde: ,,Jeder Entscheidung, jeder sich ereignenden Entschei-
dung, jedem Entscheidungs Ereignis wohnt das Unentscheidbare wie ein Gespenst
inne, wie ein wesentliches Gespenst.“ Derrida, Gesetzeskraft, S. 50f.

40 Derrida, WM, S. 25. Hervorhebung im Original. Hier lasst sich noch anmerken,
dass es zwischen den Begriffen ,,Unentscheidbarkeit™ (indécidabilité) und ,,Unbe-
stimmtheit” (indétermination) einen wichtigen Unterschied gibt. Wahrend der erste,
wie im ersten Teil diskutiert, eine unauthérliche und aporetische Grenzpraxis dar-
stellt, kommt dem zweiten — in diesem Zusammenhang — eine solche praxisbezoge-

ne Rolle nicht zu. Der Nebensatz ,,ohne unbestimmt zu sein‘ l4sst sich also nicht so

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

seiner Unentscheidbarkeit hat das Parergon damit mindestens zwei wichti-
ge Funktionen: (1) Verunsicherung der Gegensétze, die in der philosophi-
schen bzw. dsthetischen Tradition historisch verankert sind; (2) seine
werkschaffende bzw. -konstitutive Rolle, die trotz oder wegen seiner per-
manenten Entzugsmomente doch moglich ist. Die erste Funktion kann
man nur im groflen Rahmen von Derridas philosophischem Projekt disku-
tieren, das hier bisher mehrmals — nebenbei oder parergonal — erwdhnt
wurde. Wichtiger ist aber die zweite Funktion, die es zuletzt kurz zu erldu-
tern gilt.

Die Auseinandersetzung mit Kants Dritter Kritik fiihrt Derrida am En-
de zu der Behauptung, dass das Parergon nicht nur eine wichtige Rolle fiir
Kunstwerke spielt, sondern (fast) die gesamte Rolle des kiinstlerischen
Schaffens iibernimmt. Das Kunstwerk hat fiir ihn am Ende nichts anderes
als Zusétze bzw. Parerga. Nicht das Ergon filigt zu sich verschiedene Pa-
rerga (Schmuck, Rahmen, Titel usw.) als Zusétze hinzu, sondern erst das
Parergon bringt — als sich verschiebende Prozesse der Grenzbildung bzw.
Einrahmung — das Kunstwerk hervor, ohne dabei das neue Wesentliche
(Ergon) zu werden. Die erste Anndherung an diese recht kontra-intuitive
Vorstellung zeigt Derrida, indem er bei seiner Kant-Lektiire auf einen dem
Ergon inhdrenten Mangel hinweist:

,,Die natiirliche Lage, die fiir die Errichtung eines Tempels gewihlt wurde, ist [Kant zu-
folge, T.A.] offensichtlich kein Parergon. Ein kiinstlicher Ort auch nicht: weder der
Kreuzungspunkt, noch die Kirche, noch das Museum, noch die iibrigen Werke um das
eine oder andere. Aber die Bekleidung oder Séule ist ein solches. Warum? Nicht weil
sie sich ablosen, sondern weil sie sich schwieriger ablosen und vor allem weil ohne sie,
ohne ihre Quasi-Ablosung, der innerliche Mangel des Werks zum Vorschein kdme; be-
ziehungsweise, was sie beziiglich eines Mangels auf dasselbe hinauslduft, nicht zum
Vorschein kiime. Was sie zu Parerga macht, ist nicht einfach ihre iiberfliissige Au-
Berlichkeit, es ist das interne strukturelle Band, das sie mit dem Mangel im Inneren des

Ergon zusammenschweifit. Und dieser Mangel ist damit konstitutiv fiir die Einheit

denken, dass Parergon letzten Endes entschieden wird, sondern so, dass es in seiner
Unentscheidbarkeit wirkt und hervortritt. Vgl. auch: ,,I say ,undecidability® rather
than ,indeterminacy* because I am interested more in relations of force, in differ-
ences of force, in everything that allows, precisely, determinations in given situa-
tions to be stabilized through a decision of writing“. Jacques Derrida, ,,Afterword:
Toward An Ethic of Discussion®, Gerald Graff (Hrsg.), Limited Inc, Evanston Il
1988, S. 111-160, hier S. 148.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PARERGON: APORETISCHE GRENZE | 179

selbst des Ergon. Ohne diesen Mangel bediirfte das Ergon nicht des Parergon. Der
Mangel des Ergon ist der Mangel des Parergon, der Bekleidung oder der Sdule, die ihm

dennoch duBerlich bleiben. Wie lisst sich der Anteil der Energia bestimmen?<*!

Das Parergon-Konzept indiziert — nach der dekonstruktiven Analyse von
Derrida — eine permanente Mangelhaftigkeit bzw. die mangelhafte Identi-
tiat des Ergon. Diese Defizite sollen durch das Parergon ersetzt bzw. er-
génzt werden; seine unheilbare Mangelhaftigkeit bedarf also immer eines
Supplements.** Mit dem Hinweis auf die prinzipielle Mangelhaftigkeit des
Ergon, die sich eben im Akt des Parergon-Supplements enthiillt, gibt Der-
rida eine indirekte Antwort auf eine der oben gestellten Fragen: ,Warum
bedarf ein jedes Werk des Parergon?‘: Ein jedes Werk bedarf des Parer-
gon, weil es erst dann ein Werk wird. Mit anderen Worten: Erst durch pa-
rergonale Elemente bzw. Prozesse (durch den Titel, den Ort, die Entste-
hungszeit, die Stile, den Kontext, die Bildschrift, den Rahmen usw.) wird
das Werk zu einer scheinbaren Einheit gebracht. Wenn Derrida am Ende
der oben zitierten Stelle die Frage nach dem ,,Anteil der Energia® — in An-
lehnung an die aristotelische Dynamis-Energiea-Relation — stellt, deutet er
schon darauf hin, dass sich das Parergon durch seine Kraft und Prozessua-
litdt auszeichnet, durch die der Mangel des Ergon supplementiert werden
soll:*

,,Dieser Mangel, der vor der Einrahmung nicht bestimmt, lokalisiert, situiert, innerhalb
oder auBlerhalb arretiert werden kann, ist zugleich [...] Produkt und Produktion des

Rahmens.“*

Parergon ist demnach ein Prozess der Einrahmung, eine Kraft (Energeia),
die das Werk {iberhaupt hervorbringt.45 Vor diesem Prozess der ,,Einrah-
mung“ gibt es weder ein Werk noch dessen Rahmen. Parergon soll also
nach Derrida nicht als einen bloBen Anhang zu dem Kunstwerk gedacht
werden; vielmehr hat es den Vor-Gang. Jedoch hat diese Prioritét des Pa-

41 Derrida, WM, S. 80.

42 Hierzu vgl. Hyun Kang Kim, Asthetik der Paradoxie. Kafka im Kontext der Philo-
sophie der Moderne, Wiirzburg 2004, S. 80.

43 Vgl. Wirth, ,,Rahmenbriiche, Rahmenwechsel, Nachwort des Herausgebers, wel-
ches aus Versehen des Druckers zu einem Vorwort gemacht wurde®, S. 23.

44 Derrida, WM, S. 93.

45 Vgl. Kim, Asthetik der Paradoxie, S. 79.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

rergon, diese Energia, keinen ,erste[n] Beweger“.*® Denn auch hier han-

delt es sich um eine nicht-urspriingliche différance-Bewegung. Sowohl der
Rahmen — als eine sinnlich-statische Grenze des Kunstwerks — als auch
das mangelhafte Ergon sind sein Produkt und sein Rest (Parergon des Pa-
rergon des Parergon usw.). Bei diesem unendlichen Supplementierungs-
verfahren geht es anders ausgedriickt um den Primat der parergonalen
Kraft vor dem statischen Ergon oder um einen praxisbezogenen Vorgang
vor dem Ergon. In diesem Sinne driickt Derrida aus: ,,Es gibt keinen natiir-
lichen Rahmen. Es gibt Rahmen, aber der Rahmen existiert nicht."
Wenn also von einem Rahmen (oder von der Grenze) des Kunstwerkes
gesprochen wird, kann dieser Rahmen nicht als ein fester, bereits existie-
render Rahmen gedacht werden, der zum Kunstwerk hinzukdme und ihm
eine Einheit verliche. Vielmehr soll der Rahmen als eine Rah-
menbewegung, als ,,Einrahmung® bzw. als eine prozessuale Grenzbildung
verstanden werden, die das Werk iiberhaupt aporetisch bzw. parergonal
konstituiert.*® Kurz: Das Kunstwerk erzeugt unziihlbare aporetische Gren-
zen, die konstitutiv selbst fiir es sind.

Fasst man alle bisherigen Anmerkungen iiber das Parergon zusammen,
lassen sich wichtige Ergebnisse fiir die im Rahmen dieser Studie bearbei-
tete praxisbezogene Asthetik gewinnen, durch die Grenzen und Uber-
schreitungen der einzelnen Kunstwerke bzw. —praktiken plausibel verstan-
den werden konnen. Im Diskurs und in der Praxis der Kunst nimmt man
oOfters an, anhand von Rahmen oder Parerga eine Grenze gezogen zu ha-
ben, die das Werk vor der Welt bzw. vor jeder moglichen AuBerlichkeit

46 Derrida, WM, S. 103.

47 Derrida, WM, S. 103. Hervorhebung im Original. Mit dem Unterschied zwischen
,»es gibt“ und ,,es existiert/ist* spielt Derrida in vielen seiner Schriften. Im einfachs-
ten Sinne des Wortes handelt es sich dabei um einen Unterschied zwischen einem
Ereignis-Denken und dem Présenz-Denken. An einer Stelle in Politik der Freund-
schaft macht er diese Unterscheidung klar: ,,Die Gabe, wenn es sie gibt; die Erfin-
dung, wenn es sie gibt, etc. Es geht dabei nicht um das Einrdumen einer hypotheti-
schen oder konditionalen Dimension (falls; vorausgesetzt, dass; etc.), sondern um
die Markierung einer Differenz zwischen dem ,es gibt® einerseits, dem ,ist* oder
,existiert® andererseits, also zwischen dem ,es gibt* und den Worten der Prasenz.
Jacques Derrida, Politik der Freundschaft, Frankfurt am Main 2002, S. 71.

48 Vgl. Wirth, ,,Rahmenbriiche, Rahmenwechsel, Nachwort des Herausgebers, wel-

ches aus Versehen des Druckers zu einem Vorwort gemacht wurde®, S. 19f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PARERGON: APORETISCHE GRENZE | 181

schiitzen und von ihnen trennen kénne.*” Aber mit einem Fokus auf die
vermeintlichen Grenzen von Kunstwerken — sowie mit Blick auf oben an-
gefiihrte Beispiele — hat sich nun herausgestellt, dass das Pseudo-
Unwesentliche, das scheinbar Beildufige, das Einrahmende, das Quasi-
Nebensichliche usw. keineswegs von dem abgelost werden kann, was wir
als ,Werk* (oder allgemein als ,Kunst®) verstehen, und fiir die Konstituti-
on desselben eine unverzichtbare Rolle spielt. Loslosung von Parerga
wiirde letzten Endes das Ergon zum Verschwinden bringen. Die Grenzen
zwischen Ergon und Parergon lassen sich aus diesem Grund nicht als fes-
te, sondern nur als konstitutiv-prozessuale, aber zugleich als sich perma-
nent verschiebende Grenzen denken, die einer Reihe von Verhéltnissen
und den scheinbar relevanten und irrelevanten Aspekten des Kunstwerkes
ausgesetzt sind sowie sich in jedem Moment dieser Reihe neu differenzie-
ren.

49 Vgl. z.B. Georg Simmel, ,,Der Bilderrahmen. Ein &sthetischer Versuch®, Klaus
Lichtblau (Hrsg.), Soziologische Asthetik, Wiesbaden 2009, S. 111-117.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11

4. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [{-]EEETEEE


https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Resilimee

Die relationalen, topologischen und funktionalen Perspektiven zu Grenzen
und Uberschreitungen, die im ersten Teil dieser Studie zuerst hinsichtlich
der dialektisch orientierten Theorien und dann mit den Schriften von
Foucault und Derrida intensiv erarbeitet wurden, haben ein praxisbezoge-
nes Verstindnis der Kunst suggeriert, nach dem die Grenzen und Grenz-
iiberschreitungen der Kunst immer in ihrer tiefen Verflochtenheit mit den
anderen Lebenspraktiken betrachtet werden miissen, wobei jegliches Den-
ken von einem &sthetischen AuBerhalb ausgeschlossen bleibt. Um solch
ein Verstindnis zur Geltung zu bringen, hat dieser zweite Teil der Studie —
wie methodisch begriindet wurde — vermeintliche Grenzen zwischen
Kunst und Nichtkunst sowie zwischen Werk und Nichtwerk begrifflich
untersucht und kritisch neu begriindet, anstatt zahlreiche Kunstphédnome-
ne, die man gewdhnlich als grenziiberschreitende denkt, einzeln zu be-
schreiben. Bisherige Auseinandersetzungen mit den wichtigen &stheti-
schen Theorien (von Kant, Adorno, Heidegger und Derrida) fiihren uns
schlieBlich zu dem folgenden Ergebnis: Insofern man Grenzen und Uber-
schreitungen der Kunst (oder der Kunstwerke) immer in ihrem konstitutiv-
prozessualen Einhergehen versteht, anstatt sie bloB als zwei getrennte
Phianomene zu denken, die der Logik der Gegensitze unterworfen bleiben,
erkennt man in jedem einzelnen Kunstwerk eine Reihe von Grenzen und
Uberschreitungen, die fiir dessen Konstitution, Produktion, Erfahrung oder
Interpretation grundlegende Rollen spielen. Wenn zahlreiche Arten von
Uberschreitungen selbst in den (dem Anschein nach) einfachsten oder
klassischen Werken der Kunst in vielerlei Hinsichten hervortreten, dann
konnen die komplexeren Werke in der zeitgendssischen Kunst, die man
als grenziiberschreitende Kunstphdnomene oder -werke bezeichnet, nicht

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

als Sonder- oder Ausnahmefille, sondern ebenfalls konstitutive Ziige un-
serer Kunstpraktiken verstanden werden. Asthetische Grenziiberschrei-
tungen bringen schlieBlich keine zweite oder iibergeordnete Sphére des
Asthetischen heraus, sondern sie machen uns deutlich, wie die Kunst im-
mer schon aus den iiberbordenden und entgrenzenden Dimensionen unse-
rer sprachlichen und medialen Orientierungen hervorgeht.

Wie bereits am Anfang dieses Teils erwidhnt, zielte die Auseinander-
setzung mit Kant, Adorno, Heidegger und Derrida grundsétzlich darauf ab,
die Kriterien einer praxisbezogenen Asthetik, d.h. die Untrennbarkeit der
Kunstpraktiken von den anderen Lebenspraktiken sowie ihre wechsel- und
gegenseitige Prozessualitit nachvollziehbar zu machen. Zwar ist es kein
Zufall, dass diese Kriterien, die vorhin vornehmlich ausgehend von Derri-
das Uberlegungen entworfen wurden (vgl. 1.2.3), nun im GroBen und Gan-
zen wieder durch Derridas Texte erfiillt werden. Jedoch soll damit kei-
neswegs behauptet werden, dass die gesamte Argumentation schon von
Beginn an nur auf Derrida basierte oder dass Kants, Adornos sowie Hei-
deggers Kunsttheorien dabei geringeren Wert besitzen. Das Gegenteil ist
der Fall: Derridas kunsttheoretische Uberlegungen kénnen meines Erach-
tens erst dann produktiv gemacht werden, wenn man sie andauernd — wie
es Derrida selbst in seinen Schriften tut — auf den traditionellen Kunstdis-
kurs bezieht. Denn ohne festen Bezug auf die traditionellen &sthetischen
Theorien konnen seine Gedanken weder richtig verstanden noch angemes-
sen diskutiert werden. Seine Kritik an Gegensitzen wie Kunst/Nichtkunst
oder Werk/Nichtwerk usw. hat nur dann Sinn, wenn diese in der Ge-
schichte der Asthetik tatséichlich existieren. Geht man mit Derrida kritisch
auf die vermeintliche Grenze zwischen Kunst und Nichtkunst ein, werden
jene Gegensitze nicht bloB verschwunden. Vielmehr werden die Zonen,
die zwischen ihnen liegen, breiter gedffnet, flieBend gemacht und wird
somit eine Reihe von Verschiebungs-, Entzugs- sowie Verdichtungspro-
zessen in Gang gesetzt. Dies hat schlieBlich zur Folge, dass durch Derridas
Kritik an den traditionellen Asthetiken von Kant, Hegel, Adorno oder
Heidegger nicht allein ihre Defizite, sondern zugleich ihre Verdienste ni-
her erkannt werden. Aus dieser Perspektive werden im Folgenden einige
wichtige Momente der bisherigen Ausfithrungen hervorgehoben, indem
sie miteinander kritisch sowie produktiv vermittelt werden, anstatt sie
chronologisch wiederzugeben oder sie miteinander zu verséhnen.

Stellt man als Erstes Derridas Uberlegungen zum Parergon in den
Vordergrund, werden die Defizite und die Verdienste von kantischer As-
thetik fiir eine praxisbezogene Asthetik besser verstanden. Es lisst sich

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ResUMEE | 185

zunichst behaupten, dass Derridas Kritik nicht kantische Asthetik als sol-
che, sondern die Ubertragung dieser Asthetik — wie Kant selbst dies tut —
auf die Kunstwerke sowie Kunstpraktiken betrifft. Mit anderen Worten:
Was problematisch ist, ist weniger Kants Reflexionsdsthetik als vielmehr
der Versuch, diese Asthetik mit Blick auf die Kunstwerke zur Geltung zu
bringen oder sie unmittelbar in eine Kunstasthetik zu transferieren. Dieser
Versuch setzt, wie bei Derridas Kritik an Kant klar wurde, die Existenz ei-
ner festen Grenze zwischen Kunstwerk und Beiwerk (und dann auch
Nichtwerk) voraus, die letztlich das Asthetische von dem AuBeristheti-
schen vollig zu trennen vermag. Eine solche &dsthetische Praxis, die von
den anderen Praktiken im Ganzen abgeldst werden konnte, hat allerdings
selbst im Rahmen der kantischen Reflexionsésthetik keinen Platz. Viel-
mehr ist die groBte Leistung dieser Asthetik, wenn man dies ausgehend
von Deleuze beschreibt, dass sie verschiedene Arten von Reflexionsprak-
tiken immanent, d.h. in threm produktiven Zusammenhang miteinander
vermittelt. Erst in dieser untrennbaren und konstitutiven Vermittlungspra-
xis hat das Subjekt die Moglichkeit, mit seinen eigenen Grenzen in ein re-
flexives Spiel einzutreten und diese dabei zu erkennen, zu verschieben,
Schritt fiir Schritt zu verdndern oder neu zu gestalten. Insofern &sthetisch-
reflexiv konstituierte Grenzen immer aus den entgrenzenden sowie iiber-
bordenden Dimensionen unserer grundlegenden Praktiken hervorgehen
und nicht blofl iiber diese hinaus-, sondern mit ihr weiter prozessual-
konstitutiv einhergehen, bleibt die kantische Asthetik ein fruchtbares Mo-
dell oder ein Vorbild filir ein praxisbezogenes Verstindnis von #stheti-
schen Grenzen und Uberschreitungen.

Riickt man als Zweites das kantische Modell in den Hintergrund, kann
man die Defizite und Verdienste von Adornos und Heideggers Kunsttheo-
rien, die zum Zwecke eines kunstspezifischen Verstdndnisses von Grenzen
und Uberschreitungen der Kunst angefiihrt wurden, néher in Betracht zie-
hen. Mit Adorno (und mit einer Vermittlung von Hegels Gedanken) lassen
sich zuerst die Grenzen der Kunst und der einzelnen Kiinste als ihre refle-
xiv-kritischen Form- und Normbildungsprozesse interpretieren, die einer-
seits historisch verlaufen und andererseits unmittelbar aus den (negativen)
Uberbordungsdimensionen der gesellschaftlichen Praktiken schpfen. Bei
diesem Punkt bezieht sich Adornos Ansatz immanent auf bestimmte Mo-
mente der kantischen Asthetik, und zwar auf die selbstreflexiven Kon-
stitutionsprozesse im kunstspezifischen Zusammenhang. Hinsichtlich der
Momente der historischen Selbstkonstituierungsprozesse der Kunst kann
man ausgehend von Adorno eine vorldufige Unterscheidung zwischen

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

konstitutiven und destruktiven Grenziiberschreitungen treffen. Obwohl
Adornos Distanzierung von verschiedenen Formen von Grenziiberschrei-
tungen viel kritisiert werden kann, soll jedoch keineswegs behauptet wer-
den, dass seine normativen Unterscheidungen vollig nutzlos gewesen sind.
Wenn Derridas Parergon-Konzept am Ende nahelegt, dass sich jede mog-
liche Kunstpraxis durch ein prozessuales Spiel von Grenzen und Uber-
schreitungen auszeichnet, heiit es mit Adorno weiter, dass dieses Spiel
nicht bloB auf die gleiche, sondern bei jedem Kunstereignis immer auf
verschiedene Art und Weise ablduft. Vor diesem Hintergrund gewinnt also
Adornos kritisches Versténdnis der verschiedenen Arten von Grenziiber-
schreitungen der Kunst (z.B. im Zusammenhang mit dem Kommerz, der
Politik, dem Sport usw.) wieder an Bedeutung. Seine Uberlegungen kén-
nen schlieBlich nur dann produktiv eingesetzt werden, insofern man dabei
auf die Logik der Gegensitze bzw. auf seine negative Dialektik verzichtet.
Sonst gelangt man wiederum zu einer verschlossenen Grenze, die den
Praxisbezug der Kunst zu anderen Lebenspraktiken verringert sowie un-
mdglich macht.

Da Adornos Theorie, wie mit dem Konzept des monadischen Kunst-
werks ersichtlich wurde, in der Tat zu einem in sich eingeschlossenen ds-
thetischen Bereich gelang und damit das zweite Kriterium der praxisbezo-
genen Asthetik nicht erfiillt, lisst sich als Nichstes der Praxisbezug der
Kunstwerke auf andere Praktiken im Hinblick auf Heideggers Kunsttheo-
rie herstellen. Die Interpretation von Heideggers Riss-Figur als eine be-
streitende Grenze des Kunstwerks (im Welt-Erde-Bezug) macht deutlich,
dass sich einzelne Kunstwerke bzw. -praktiken in die gesellschaftlichen
Praktiken konstitutiv eingebunden sind und zwischen diesen immer eine
dynamisch-prozessuale Relation entsteht. Vor allem fillt bei Heidegger
der Begriff der ,Verldsslichkeit® als ein reflexives Moment der Kunst auf.
Diesem Begriff wohnt ein reflexives Potential inne, das wir von Kant (und
von Hegel) kennen, indem sie eine gesellschafts- oder subjektkonstitutive
Riickbeziiglichkeit leistet, welche bei Adornos Theorie fehlte. Kunstprak-
tiken ermoglichen — mit Heidegger gesprochen — einen permanenten
Ubergang von der Dienlichkeit zur Verlisslichkeit, d.h. von den dienli-
chen Gebrauchszusammenhingen zu den reflexiven Erkenntnissen iiber
unsere grundlegenden Orientierungen auf die Welt, wodurch die Medien,
Sachen oder Themen, die uns bereits bekannt sind, in neuer und ausge-
zeichneter Weise (d.h. wie bei Kant, in ihrer nicht-verallgemeinerbaren
Singularitét) heraustreten.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RESUMEE | 187

Heideggers Bestimmung der Kunst als produktive (strittige) Relation
zwischen Grenze und Uberschreitung ist jedoch, wie oben diskutierte, da-
von motiviert, dass er diese Relation ausschliefflich den Kunstwerken zu-
schreibt und sie bereits zu Beginn von vielen anderen Gegenstidnden und
Praktiken absondert. Auch seine berithmte Formel ,Sich-ins-Werk-Setzen
der Wahrheit® geht implizit von einem in sich geschlossenen bzw. einheit-
lichen Werkbegriff aus, der oben in Anlehnung an Derridas Uberlegungen
problematisiert und als Symptom der philosophischen Asthetik analysiert
wurde. Fiir Derrida lassen sich die Grenzen der Kunst und der Kunstwerke
niemals als einheitliche, feste und trennbare, sondern immer als prozessua-
le und flieBende verstehen. Dies hat noch weitere praxisbezogene Konse-
quenzen, die als Letztes mit einem Vergleich zwischen Heidegger und
Derrida hervorgehoben werden konnen. Grundsétzlich verstehen beide
Philosophen die Grenzzone der Kunstwerke als dauerhafte Grenzbil-
dungsprozesse, die weder sinnlich noch begrifflich feststellbar sind und
stattdessen immer in Praxiszusammenhdngen gezogen bzw. verschoben
werden. Von Kunst und Kunstwerken lédsst sich — als eine weitere Ge-
meinsamkeit zwischen beiden — erst dann als besondere Praktiken spre-
chen, wenn sie sich von den anderen Lebens-, Zeichen-, Wahrnehmungs-,
Interpretations- oder Sprachpraktiken nicht trennen lassen. Wahrend Hei-
degger aber innerhalb dieser Verflochtenheit den Kunstwerken einen
strukturell oder ontologisch besonderen Status zuschreibt, aufgrund dessen
sie einen spezifischen Welt-Erde-Streit in den Riss bringen, versteht Der-
rida die Risse, die Grenzen, die Briiche, die Schnitte der Kunstwerke nicht
bloB als den Kunstwerken zugehorige Besonderheiten, sondern als Uber-
schreitungsprozesse, die sich um das Kunstwerk herum ansiedeln. Hei-
degger kann also die Besonderheit der Kunstpraktiken dadurch zeigen,
dass er eine Trennung zwischen Werk und Nicht-Werk und somit ein in
sich geschlossenes Kunstwerk implizit voraussetzt und jene Besonderheit
als eine duflerliche sowie nachtrigliche Relation zwischen Kunst und Le-
ben beschreibt. Derrida geht ganz gezielt auf diese problematische Tren-
nungszone, auf die Grenzzone des Werks und Nichtwerks, ein. Mit der Pa-
rergon-Figur {iberpriift er einerseits diese scheinbare Trennung aus ihrer
eigenen Logik heraus und zeigt dabei ihr permanentes Oszillieren. Ande-
rerseits legt Derrida plausibel dar, dass durch die parergonale Kraft, d.h.
durch die grenzbildenden Kunstpraktiken oder die Einrahmungen keine
einheitlich oder monadisch strukturierten, sondern sich immer mit anderen
Praxiszusammenhingen verflochtene Kunstwerke hervorgebracht werden.
Denn die Grenzen der Kunstpraktiken sind nicht solche Grenzen, die den

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS

Praktiken und Werken von aulen her gegeben werden, sondern solche, die
sich nur aus den Uberbordungs- sowie Entgrenzungsdimensionen der me-
dialen und sprachlichen Praktiken heraus — als flieBende Grenzen und apo-
retische Zonen — verdichten lassen, ohne dadurch zu einem é&sthetischen
AuBerhalb zu gelangen. Wie die einzelnen Kunstpraktiken uns ihre pro-
zessualen Grenzen sicht- und merkbar machen, ohne in einen verschlosse-
nen Bereich umzuschlagen, ldsst sich besonders mit Blick auf den mehr-
dimensionalen Charakter von Grenzen weiter erkldren, um den es im drit-
ten Teil dieser Studie gehen wird: Einzelne Kunstwerke und -praktiken
konnen nur im konstitutiven Zusammenhang mit den anderen Kunstwer-
ken, -stilen, -formen oder -gattungen entstehen und produziert oder auch
wahrgenommen werden. Bei ihren wechsel- und gegenseitigen Uberkreu-
zungen und Konvergenzen werden die Grenzen der Kunstwerke und der
Kiinste immer mehr verdichtet, was wiederum als ein unverzichtbares
Moment der Kunst auftreten wird.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

lll. Grenzen und Konvergenzen
der Kunste

https:/dol.org/10:14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34, https://www.Inilbra.com/de/agb - Opan Access - =) K=


https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11

4. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [{-]EEETEEE


https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Begriff ,Grenziiberschreitung® verweist im heutigen dsthetischen Dis-
kurs nicht nur auf die Grenzbewegungen zwischen Kunst und Nichtkunst,
sondern zugleich auf die Uberginge, die Kreuzungen oder die (inter)-
medialen Vernetzungen zwischen den einzelnen Kunstformen bzw. Kiins-
ten. Wie soll man aber diese Uberginge und Kreuzungen genau beschrei-
ben bzw. verstehen, so dass auch sie fiir eine Kunsttheorie und fiir einzel-
ne Kunstpraktiken fruchtbar werden? Sind Vernetzungen, Ubergiinge, Fi-
gurationen oder Konvergenzen zwischen den Kiinsten blof historische
Tendenzen, die allgemein fiir die Kunst nur geringen oder einen sekundi-
ren Wert haben? Dieser Teil der Studie geht davon aus, dass auch diese
Form von Grenziiberschreitungen, d.h. Konvergenzen zwischen den Kiins-
ten fiir die Produktion sowie Erfahrung der Kunst keine nachgeordnete
Rolle spielen. Sie treten ebenfalls als konstitutive und notwendige Mo-
mente der Kunst sowie der einzelnen Kunstpraktiken auf, die schlieBlich
ein Umdenken in den zeitgendssischen Theorien der Kunst erfordern.

Ausgehend von der im ersten Teil dargelegten methodischen Herange-
hensweise ldsst sich die Figur der Grenziiberschreitung auch hier im Hin-
blick darauf untersuchen, wie die Grenzen im Diskurs iiber die einzelnen
Kiinste bereits definiert, problematisiert und wahrgenommen werden. In
diesem Sinne gliedert sich dieser Teil in drei Kapitel: Zuerst werden die
Grenzen der Kiinste in einem historischen Exkurs iiber die Einteilungen
der Kiinste sowie deren Aktualitdt in der heutigen Forschung thematisiert
(1). Dann werden die Grenziiberschreitungen zwischen den Kiinsten mit
Blick auf Beispielwerke und einige aktuelle Theorien problematisiert (2).
SchlieBlich werden zwei plausible Antworten auf das Problem der Grenz-
tiberschreitung zwischen den Kiinsten gegeben, die am Ende produktiv
aufeinander bezogen werden (3).

Im Kapitel (1) wird als Erstes ein kurzer Uberblick iiber die Arten der
Grenzbestimmungen zwischen den Kiinsten hinsichtlich ihrer unterschied-
lichen Einteilungsformen, ihrer Probleme und ihrer Relevanz gegeben. Als
Zweites wird eine der am meisten rezipierten und einflussreichsten Eintei-
lungstheorien, Lessings Klassifizierung der Kiinste, mit ihren geschichtli-
chen Hintergriinden (wie Mimesis oder Paragone) kritisch rekonstruiert.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

Diese Rekonstruktion hat zweierlei Ziel: Einerseits wird durch sie ein all-
gemeines Verstindnis von Pluralitdt und Verschiedenheit der Kiinste ge-
wonnen. Aber andererseits werden dabei zwei Figuren herausgearbeitet,
die sich im Nachhinein als problematisch erweisen und unmittelbar mitei-
nander verbunden sind: Die Materialspezifitidt der Kiinste und das (noch
wichtigere) Einheitsmotiv bei den tradierten Gattungsverstdndnissen. A/s
Drittes wird zuerst die Aktualitdt der ersten Figur (der Material- bzw. Me-
dienspezifitit der Kiinste) in den kunsttheoretischen Debatten ab dem 20.
Jahrhundert mit Hilfe von Noél Carrolls Schriften gezeigt sowie proble-
matisiert. Obwohl Carroll mit seinem Kontra-Spezifititsthese sowie in
praxisorientierter Absicht das Medienspezifititsproblem plausibel beseiti-
gen will, wird es sich am Ende dieses Kapitels zeigen, dass er die zweite
Figur (das Einheitsmotiv) iibersieht, gleichwohl selbst seine Uberlegungen
von ihr ausgehen.

Im Kapitel (2) werden hinsichtlich des zweiten Motivs, das also ge-
wohnlich vorausgesetzt, dass einzelne Gattungen der Kunst einheitlich
strukturierte Formen und Gebilde haben, Grenziiberschreitungen zwischen
den Kiinsten problematisiert. Es wird gezeigt, dass dieses im Exkurs tiber
die Einteilung herausgearbeitete Gattungsverstiandnis nicht nur ein ideolo-
gisches, sondern vor allem ein kunsttheoretisches Problem darstellt. Das
Problem lautet: Erkldrt man zahlreiche Phinomene der Grenziiberschrei-
tungen zwischen den Kunstgattungen mit einer impliziten oder expliziten
Annahme der einheitlichen Gattungslogik, gelangt man zu keinen oder zu
unplausiblen Antworten. Entweder wurden wegen dieses Einheitsmotivs
frither (bei Goethe oder bei Hegel) Grenziiberschreitungen zwischen den
Kiinsten strikt und normativ von der jeweiligen Kunsttheorie ausgeschlos-
sen, oder sie werden (heute) theoretisch unplausibel oder sehr verkiirzt be-
handelt. Wie man fiir die Grenziiberschreitungen zwischen den Kiinsten
unplausible und gekiirzte Antworten gibt, wird zuerst in Anlehnung an
Mclver Lopes’ Theorie der Kiinste sowie an seine Erkldrung eines einfa-
chen Beispiels (William Blakes Furope) dargelegt. Dann wird dieses
Problem anhand eines komplexeren Beispielwerks (Crepusculum der is-
landischen Kiinstlerin Gabriela Fridriksdottir) auf viele andere Phdnomene
in der zeitgendssischen Kunst erweitert. Abschlielend wird hinsichtlich
dieses Beispiels noch einmal auf Carrolls Schriften rekurriert, um einer-
seits seine praxisbezogene Pointe fiir solche Phdnomene positiv aufzu-
nehmen, aber andererseits die Defizite bei seiner Theorie klar zu machen,
so dass anschliefend plausible Alternativen bearbeitet werden kdnnen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE | 193

Im Kapitel (3) werden zwei unverkiirzte und iiberzeugende Antworten
auf das Problem der Grenziiberschreitung zwischen den Kiinsten mittels
einer Interpretation von Adornos und Derridas Schriften bearbeitet. Indem
Adorno und Derrida sich jeglicher Einheitsvorstellung in der Philosophie
widersetzen und dabei die Figur der Grenziiberschreitung programmatisch
immer als ein einheitszerstorendes Moment einsetzen, bieten sie zwei Al-
ternativen, die zwar voneinander sehr verschieden sind, die man jedoch
produktiv miteinander vermitteln kann. Mit Adorno werden als Erstes
(3.1) Grenziiberschreitungen zwischen den Kiinsten in verschiedene Kon-
vergenzformen eingeteilt und dann das erste Anzeichen fiir eine These der
konstitutiven Pluralitdt der Kiinste festgestellt. AnschlieBend wird A-
dornos Konvergenzmodell auf verschiedene Phdnomene in der Kunst er-
weitert und dabei ihre geschichtliche Ausdifferenziertheit aufgezeigt.
Durch diese Ausfiihrungen wird es gelingen, Grenziiberschreitungen zwi-
schen den Kiinsten als konstitutive und notwendige Momente der Kunst zu
verstehen. Obwohl Adornos Theorie der Konvergenzen der Kiinste viel-
seitige Perspektiven auf die Ausdifferenziertheit der kiinstlerischen Phé-
nomene in der zeitgendssischen Kunst erdffnet, lasst sich dabei zugleich
zwei Probleme erkennen, die als Zweites (3.2) bei der folgenden Alternati-
ve, d.h. bei Derrida, beriicksichtigt werden sollen. Das erste Problem ist,
dass Adorno — auch wenn er die Differenzen zwischen den Gattungen
plausibel macht — Binnendifferenzierungsprozesse der Gattungen iiber-
sicht, was unmittelbar zur Folge hat, dass die Besonderheiten der einzel-
nen Kunstpraktiken in den Gattungen aufgehen. Dieses Problem wird mit
einer Interpretation von Derridas Konzept der Teil-Habe gelost, in dem die
Relation zwischen der Praxis und der Gattung als eine prozessuale Relati-
on verstanden wird. Mit dieser Relation — die im ersten Teil der Arbeit be-
grifflich bearbeitet wurde (vgl. 1.1.2) — werden einzelne Kunstpraktiken
nicht als durch die Gattungen eingeteilte Einzelfille, sondern als solche
Praktiken geltend gemacht, die notwendigerweise iiber die Grenzen der
Gattungen hinausgehen, diese verschieben, aber zugleich sicht- und merk-
bar machen, weil sie in jeder einzelnen Praxis neu konstituiert werden.
Das zweite Problem besteht in Adornos Unterscheidung zwischen imma-
nenten und nicht-immanenten Konvergenzen, welche ebenso bei der Der-
rida-Interpretation beriicksichtigt wird. Mit Derridas Konzept der konta-
minierten Gattungen (sowie in Anlehnung an Jean-Luc Nancys Philoso-
phie) wird Adornos Einteilung dadurch aufgehoben, dass eine jede Kunst-
praxis von Grund auf als eine singulér-plurale Praxis gedacht wird, ohne
auf irgendeine Logik des Innen/Auflen oder des Immanenten/Nicht-

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

Immanenten reduziert zu werden. Am Ende werden Adornos und Derridas
Uberlegungen aus der Perspektive einer konstitutiven Pluralitit der Kiinste
miteinander vermittelt und insgesamt ein unverkiirztes und plausibles Ver-
stindnis liber die Grenziiberschreitungen zwischen den Kiinsten gewon-
nen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.


https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Grenzen der Kiinste

Wenn sich die Grenzen der Kunst wie im vorangehenden Teil anhand ei-
nes kritischen Rekurses auf die Debatte iiber Autonomie und Heteronomie
der Kunst angemessen verstehen lassen, kann man sich an ein Verstiandnis
der Grenzen zwischen den Kiinsten am besten mit einem kritischen Blick
auf den Diskurs iiber die Einteilung der Kiinste anndhern. Denn im Hin-
blick auf zahlreiche Einteilungskriterien, -strategien, -formen und -me-
thoden lassen sich einerseits die Differenzen und Unterschiede zwischen
den einzelnen Kiinsten verdeutlichen, aber andererseits auch die Probleme
der Grenziiberschreitungen zwischen den Kiinsten in den aktuellen Debat-
ten miteinbeziehen, die aus jenen Einteilungen hervorgehen.

Zu diesen Zwecken wird im Folgenden zuerst ein kurzer Uberblick
iiber verschiedene Probleme und Methoden bei der Einteilung der Kiinste
gegeben sowie die Relevanz derselben fiir ein allgemeines Verstindnis der
kiinstlerischen Pluralitit thematisiert (1.1). AnschlieBend wird ein exemp-
larischer und kritischer Exkurs zu Lessings Einteilungen der Kiinste ange-
fithrt, wobei zuerst historisch wichtige Momente wie Mimesis oder Para-
gone und dann ihre Wirkung auf das Denken seiner Zeit erldutert werden.
Bei diesem Exkurs werden einerseits die Unterschiede zwischen den
Kiinsten (besonders der Malerei und der Poesie) niher zum Vorschein ge-
bracht, andererseits auch zwei Motive herausgearbeitet, die bis heute in
den kunsttheoretischen Debatten implizit oder explizit vorausgesetzt wer-
den: die Medienspezifitit der Kiinste und das Versténdnis von einheitlich
strukturierten Gattungen (1.2). Abschlieend wird die Aktualitét des ersten
Motivs (der Medienspezifitit der Kiinste) im Rahmen der kunsttheo-
retischen Diskussionen ab dem 20. Jahrhundert mit Hilfe von Noél

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

Carrolls Schriften problematisiert. Carrolls Uberlegungen werden uns
zwar dabei helfen, das Medienspezifititsproblem plausibel zu beseitigen
und ein praxisbezogenes Verstdndnis der Kunst zu verteidigen. Jedoch
werden sie sich zugleich als problematisch erweisen, eben weil sie dem
zweiten Motiv (dem einheitlichen Gattungsverstindnis) verhaftet bleiben

(1.3).

1.1 EINTEILUNGEN: PROBLEME, METHODEN
UND RELEVANZ

Wenn man sich — zum Zwecke des Erkenntnisgewinns iiber die Grenzen
der Kiinste — mit den im Kunstdiskurs geltenden Einteilungen beschéftigt,
begegnet man bereits zu Beginn dieser Beschiftigung einer Reihe von
Problemen. Sind die Einteilungen der Kiinste blof} theoretische Versuche,
die den einzelnen Kunstpraktiken duflerlich bleiben, oder formieren sich
die Kiinste, Kunstbereiche oder -gattungen tatsidchlich aus den partikulé-
ren Kunstaktivititen, -praktiken und -werken heraus?' Werden also die
einzelnen Kiinste mit kunsttheoretischen Mafinahmen mit- und gegenei-
nander ins Verhéltnis gebracht oder haben verschiedenste Kunstpraktiken
und -werke in der Tat eine bestimmte Tendenz oder Bewegung, um sich
so als unterschiedliche Kunstbereiche zu etablieren? Man kann sich weder
einfach fiir die eine noch fiir die andere Alternative entscheiden. Denn
wenn man einzelne Kiinste nur als rein theoretische Konstrukte denkt, tut
man den zahlreichen Kunstpraktiken Unrecht, die sich ganz offensichtlich
einem Kunstbereich oder einer Kunsttradition anschlieen wollen, z.B. als
Musik oder als ,sensation novel® gelten wollen und zugleich gerne auf die
dafiir notwendigen Formen, Techniken, Medien sowie Verfahrensweisen,
die in der Musik oder im Genre der ,sensation novel® gebrduchlich sind,
zuriickgreifen. Denkt man aber andersherum, dass einzelne Kiinste kon-

1 Fiir den Anregungskontext vgl. Jean-Luc Nancy, ,,Die Kiinste formen sich im Ge-
geneinander®, Nikolaus Miiller-Scholl, Saskia Reither u.a. (Hrsg.), Aisthesis. Zur
Erfahrung von Zeit, Raum, Text und Kunst, Schliengen im Markgréflerland 2005,
S. 13-19, und auch Georg Kaufmann, ,,Zur Gattungsproblematik in der Kunstge-
schichte®, Siegfried Mauser (Hrsg.), Theorie der Gattungen, Laaber 2005, S. 36—
39, hier S. 39.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZEN DER KUNSTE | 197

krete Ergebnisse der unterschiedlichsten Kunstpraktiken sein sollen, dann
muss man jedoch genau erkldren, wie es liberhaupt moglich ist, dass un-
terschiedlichste Mitglieder eines Kunstbereichs eine solche Form- oder
Gattungsbildung iiberhaupt zustande bringen. Wie konnen z.B. alle mogli-
chen Lieder (von einem Kunstlied bis hin zu einem Hiphop-Track) die
gleiche Tendenz haben, also eine Musikgattung bilden? Obwohl an dieser
Stelle keine direkte Losung fiir dieses Problem entwickelt werden kann,
lasst sich der praxisbezogenen Asthetik, die im vorigen Teil eingehend
diskutiert wurde, eine Aufgabe stellen: Die geltenden Einteilungs- und
Gattungsverstdndnisse sollen so iiberpriift werden, dass weder die Beson-
derheiten der einzelnen Praktiken in den Kategorien aufgehen noch diese
sich fiir jene Praktiken als vollig nutzlos erweisen.

Ein zweites Problem betrifft die unzihlbare Anzahl von Untergattun-
gen, Genres, Stilen, Traditionen oder alle anderen Klassen. Es gibt ndm-
lich nicht bloB die sogenannten groen Kunstgattungen wie Musik, Male-
rei, Literatur, Bildhauerei, Theater, Film usw., sondern auch zahlreiche
Stile, Genres oder Kiinstlertraditionen, die man als Formen oder Klassen
denkt, die ebenso iiber die einzelnen Kunstpraktiken hinausgehen und die
man Ofters in jene grofen Gattungen einordnet. Zwar kann man mit Recht
behaupten, dass die Einfiihrung von solchen Klassen und Formen fiir ein-
zelne Kunstpraktiken ein besseres Verstdndnis ermoglichen sowie das
oben geschilderte Problem, ndmlich den Unterschied zwischen dem
Kunstlied und dem Hiphop-Track, ganz einfach 16sen: Beide gehoren in
verschiedene Musikgenres. Jedoch bereiten diese weiteren Klassen bei ge-
nauer Betrachtung noch groBere Probleme und verurteilen jeden Eintei-
lungsversuch der Kiinste von Beginn an zum Scheitern. Denn wenn man
Kunst zuerst in grofe Kunstgattungen, diese dann jeweils in zahlreiche
Untergattungen und auch diese noch in viele weitere Stile, Formen, Gen-
res usf. einteilt, wird man am Ende mit einer endlosen Aufgabe konfron-
tiert, deren Gewinn bei jedem Schritt geringer wird. Diese Schwierigkeit
tritt vor allem in unserem praktischen Bezug auf die Kunstwerke deutli-
cher hervor, wie der Literaturwissenschaftler Gérard Genette fiir den Be-
reich der Literatur aufklart:

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

,.[PJoeticians have long been aware that certain literary genres are often harder to iden-
tify than is literature in general: I am hard pressed to say whether a certain text is a nov-
el, but I have no doubt that it is literature.*>

Tatsdchlich werden die Grenzen der einzelnen Kiinste immer komplexer
und schwieriger zu erkennen, wenn man es wagt, die Bereiche oder Gat-
tungen weiter und weiter bis in die kleinsten Entitéten (oder bis zur ein-
zelnen Kunstpraxis) einzuteilen. Um den theoretischen Umfang der fol-
genden Ausfiihrungen zur Einteilung der Kiinste zu begrenzen, werden
nicht alle moglichen Kunstformen oder Genres im Einzelnen behandelt,
sondern auf die am meisten diskutierten Einteilungsformen (wie Poesie
oder Malerei) ein allgemeiner und kritischer Blick geworfen. Gleichzeitig
werden dabei Begriffe wie Gattung, Genre, Stil, Form, Modus usf. aus der
Perspektive ihres Klassenseins wechselhaft verwendet, ohne zu behaupten,
dass sie gleichgesetzt werden miissen — auch wenn dies dem Willen vieler
Gattungsforschern entgegenstehen wird.”

Ein drittes Problem entsteht aus der Logik der Einteilung selbst. Denn
bei dieser Logik spielt sich nicht nur das Motiv der Unterscheidung, son-
dern auch das der Vereinigung oder der Gemeinsamkeit ab. Auch wenn
der jeweilige Einteilungsversuch grundsitzlich davon motiviert ist, die
Differenzen, die Unterschiede und die Grenzen zwischen den Kiinsten
aufzuzeigen, kann dieser Versuch nur unter der Voraussetzung vollzogen
werden, dass alle Kiinste etwas Gemeinsames teilen. Sonst hitte man ja
gar nicht damit begonnen, bereits ausdifferenzierte Bereiche noch einmal
einzuteilen. Wir setzen also schon vor unserer Einteilung voraus, dass die
Kiinste und Kunstwerke bestimmte Gemeinsamkeiten aufweisen. Was
aber haben Filmkunst und Architektur, Poesie und der Tanz, Instrumen-
talmusik und expressionistische Malerei, Klaviersonaten von Schubert und
Selbstportriats von Rembrandt oder noch spezifischer ein einzelnes plasti-
sches Werk wie z.B. Der Denker (Rodin) und der Roman Der Idiot
(Dostojewski), das abstrakte Gemilde Who's Afraid of Red, Yellow and
Blue II (Newman) und die Performance /mponderabilia (Ulay/ Abramovic¢)
gemeinsam? Kann man einfach sagen, dass sie alle Kunst sind oder alle

2 Gérard Genette, The work of art. Immanence and Transcendence, Ithaca, New
York 1997, S. 3. Fiir Genette stellt dies ebenso fiir alle Kunstbereiche ein Problem
dar. Vgl. ebd., 3ff.

3 Im letzten Kapitel dieses Teils wird diese wechselhafte Verwendung mit Blick auf

Derridas Gattungsverstindnis noch einmal thematisiert. Vgl. I11.3.2.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZEN DER KUNSTE | 199

zusammen eine Markierung wie ,Kunst® tragen? Dann fallen aber sehr
leicht erhebliche Unterschiede zwischen den genannten und weiteren
Kiinsten, Werken sowie Kunstpraktiken sehr leicht auf. Eben dagegen hat
Konrad Fiedler im ausgehenden 19. Jahrhundert mit Recht argumentiert:
Es gibt ndmlich ,,nicht eine Kunst im allgemeinen, sondern nur Kiinste*.*
Jedoch kann man auch nicht einfach auf jegliche Gemeinsamkeiten ver-
zichten und im wahrsten Sinne des Wortes behaupten, dass es nur Kiinste
gibt’ und diese ohne irgendeine Beziehung zueinander existieren konnen.
Vielmehr muss man die Gemeinsamkeiten anders interpretieren und den-
ken. Dieser Vorschlag bzw. diese Grundhypothese des vorliegenden Teils
der Arbeit bedarf einer ndheren Betrachtung und wird im folgenden Ab-
schnitt kurz hervorgehoben — sie kann jedoch erst in den kommenden Ka-
piteln niher bearbeitet werden.®

Man darf sich die Gemeinsamkeit nicht wie einen Punkt vorstellen,
durch den alle Kiinste und Kunstpraktiken hindurchgehen, aus dem sie
schopfen oder auf dem sie beruhen. Die Suche nach einer einheitlichen
Form, in der alle Kiinste oder Kunstpraktiken oder ihre Produktions- und
Erfahrungsweisen aufeinandertreffen, ist in diesem Sinne vergeblich.
Stattdessen muss man auf die verschiedenen Gemeinsamkeiten der Kiinste
und Einzelpraktiken fokussieren, die jeweils sehr unterschiedliche — ago-
nale, negative, positive, kritische usw. — Relationen untereinander aufwei-
sen konnen. Auf eine einfache Formel gebracht: Kunstpraktiken und ein-
zelne Gattungen haben zwar nicht zu allen, aber schon zu vielen anderen
Kunstpraktiken und -gattungen Beziehungen.’” Eine Kunstgattung oder ei-
ne Kunstpraxis, die sich von anderen Gattungen und Praktiken der Kunst
vollig isolieren lédsst, kann es nicht geben. Vielmehr wird sie uns immer
nur in einem unaufldsbaren Zusammenhang mit anderen Kunstpraktiken
zuginglich. Diese Grundiiberlegungen konnen an dieser Stelle nicht wei-
tergefiihrt werden; sie bieten uns hier nur eine Mdglichkeit, durch die man
mit der genannten Grundvoraussetzung, d.h. mit den Gemeinsamkeiten

4 Konrad Fiedler, ,,Uber den Ursprung der kiinstlerischen Tétigkeit, Gottfried
Boehm (Hrsg.), Schrifien zur Kunst 1. Text nach der Ausgabe Miinchen 1913/14,
Miinchen 21991, S. 111-220, hier S. 112.

5 Dass die Kiinste wie die Literatur, die Malerei, der Film usw. nicht einfacher zu be-
stimmen sind, ldsst sich ebenso aus Genettes Uberlegungen folgern. Vgl. Genette,
The work of art, S. 3f.

Vgl. insbesondere I11.3.2.
Vgl. 111.3.2.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

der Kiinste, anders umgehen kann, so dass die Unterschiede und die Viel-
falt im Rahmen des Einteilungsdiskurses in einem stirkeren Maf} erkannt
werden konnen.

Wie unterschiedlich die Kiinste und Kunstwerke miteinander in konsti-
tutive Verhéltnisse und Relationen treten, ldsst sich mit einem allgemeinen
Blick auf diesen Diskurs verdeutlichen. Betrachtet man die Einteilungen
der Kiinste, die in der Geschichte der Kunst theoretisch unternommen
wurden, fallen sehr verschiedene Herangehensweisen, Versuchen und Me-
thoden auf. Wie anders die einzelnen Kunstformen in verschiedenen Epo-
chen der Weltgeschichte voneinander abgegrenzt und ihre Grenzen wahr-
genommen wurden, zeigt Wiadystaw Tatarkiewicz in seinem Buch Ge-
schichte der sechs Begriffe.® Er fiihrt eine Reihe von Kriterien, Eintei-
lungsweisen und -verstédndnissen an, die in verschiedenen Zeiten geldufig
waren: Von der antiken Unterscheidung zwischen den freien und gemei-
nen iber die mittelalterliche Einteilung von freien und mechanischen bis
hin zu der in der Aufkldrung geltenden Unterscheidung zwischen den
schonen und mechanischen Kinsten.’ Innerhalb dieser grundsitzlichen
und von der jeweiligen Epoche abhidngigen Einteilungsformen lassen sich
zahlreiche weitere Kriterien auflisten: Kiinste wurden auf spezifische Wei-
se nach der Art der Nachahmung, nach ihren Funktionen, nach ihren Zwe-
cken, nach den Werten, ,nach der Art der Ausfithrung, nach der Art der
Wirkung, dem Gebrauch, den Elementen“'® usw. eingeteilt. Auch Jan
Mukatovsky benennt eine Reihe von bekannten Einteilungskriterien in der
Geschichte der Kunst. Die Kiinste wurden nach Mukatovsky ofters einge-
teilt:

,»1. nach den Sinnen (Kiinste des Gesichtssinns, des Gehors usw.); 2. nach dem Ver-
héltnis der einzelnen Kiinste zu Zeit und Raum (Zeitkiinste wie die Musik und die
Dichtung — Raumkiinste wie die Malerei, die Bildhauerei, die Architektur — Zeit-Raum-
Kiinste wie das Theater, der Film, der Tanz); 3. nach dem Grad ihres Mitteilungsver-
mogens (thematische Kiinste wie die Dichtung, die Malerei — athematische Kiinste wie
die Musik und die Architektur); 4. nach der Stofflichkeit oder Nichtstofflichkeit des
Materials (musische Kiinste wie die Dichtung und plastische Kiinste wie die Malerei);
5. nach der Selbstindigkeit bzw. Freiheit des Schaffens (selbststédndig schaffende Kiins-

8 Wiadystaw Tatarkiewicz, Geschichte der sechs Begriffe. Kunst, Schonheit, Form,
Kreativitit, Mimesis, dsthetisches Erlebnis, Frankfurt am Main 2003.

9 Vgl Tatarkiewicz, Geschichte der sechs Begriffe, S. 79-110.

10 Tatarkiewicz, Geschichte der sechs Begriffe, S. 104.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZEN DER KUNSTE | 201

te wie die Dichtung und reproduzierende Kiinste wie die Rezitation bzw. freie Kiinste

wie die Malerei und angewandte Kiinste wie das Kunstgewerbe).“"!

Dieser Liste kann man noch aktuellere Uberlegungen zur Einteilung hin-
zufiigen: Man kann heute z.B. ausgehend von Walter Benjamin von den
auratischen und reproduzierten Kiinsten,'? mit Genette von den immanen-
ten und transzendenten Regimen der Kunstwerke'’ sprechen oder mit
Blick auf Goodmans Symboltheorie die Kunst in autographische und allo-
graphische Kiinste'* einteilen. Die Vielfalt von Methoden, Einteilungsver-
suchen, -kriterien und -verstdndnissen, die frither oder heute unternommen
wurden, soll allerdings nicht den Anschein erwecken, dass sie flir unser
Kunstverstdndnis vollig nutz- oder bedeutungslos seien. Es ist zwar rich-
tig, dass der stdndigen Pluralisierung der Kiinste, der Kunstformen sowie
der einzelnen Werke keine feste Kategorisierung oder Klassifizierung ge-
recht werden kann: Kunstpraktiken werden immer iiber feste Taxonomien
hinausgehen. Jedoch soll die prinzipielle Unmoglichkeit, die Kiinste voll-
stindig zu klassifizieren, nicht dazu fithren, dass man diverse Kunstprakti-
ken als eine Art nicht-unterscheidbarer oder vollig chaotischer Pluralitit
denkt. Wenn man stattdessen, wie Jean-Luc Nancy hervorhebt,"” selbst je-
ne Unmdglichkeit als den Anfangspunkt eines jeden Einteilungsversuchs
annimmt, wenn man also den sich permanent verdndernden Relationen,
Grenzbildungen und -iiberschreitungen zwischen den Kiinsten — wieder in
praxisbezogener Hinsicht — theoretisch gerecht wird, 14sst sich dabei tat-
siachlich eine solche Pluralitdt der Kiinste erkennen, die sich fir unsere

11 Jan Mukatovsky, ,Kunst“, Kvétoslav Chvatik (Hrsg.), Kunst, Poetik, Semiotik,
Frankfurt am Main 1989, S. 76108, hier S. 86f.

12 Walter Benjamin, Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbar-
keit. Drei Studien zur Kunstsoziologie, Frankfurt am Main 2003. Fiir eine Interpre-
tation von Benjamins Kunstwerkaufsatz im Rahmen der Einteilung der Kiinste vgl.
Georg W. Bertram, Kunst. Eine philosophische Einfiihrung, Stuttgart 2005, S. 73f.

13 Genette, The work of art.

14 Nelson Goodman, Sprachen der Kunst. Entwurf einer Symboltheorie, Frankfurt am
Main 1997.

15 Diesen methodischen Weg, der hier angenommen wird, schldgt Jean-Luc Nancy in
seinem Essay Die Kiinste formieren sich im Gegeneinander vor. Vgl. Nancy, ,,Die
Kiinste formieren sich im Gegeneinander®, S. 13f. Jedoch weichen die Uberlegun-
gen und Ziele in den kommenden Abschnitten der vorliegenden Arbeit von Nancys

Essay grof3enteils ab.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

Kunstpraktiken als konstitutiv erweist.'® Diese konstitutive Pluralitit der
Kiinste und einzelner Kunstpraktiken manifestiert sich sogar bereits bei
den oben gelisteten Einteilungsversuchen der Kiinste. Denkt man alle ge-
listeten und weiteren Einteilungsversuche zusammen, erkennt man, dass
bei jedem Versuch andere Verhiltnisse zwischen den Kiinsten in den Vor-
dergrund treten. Wiahrend z.B. Malerei und Dichtung in Mukafovskys
Auflistung als thematische Kiinste in ein enges Verhiltnis miteinander tre-
ten, werden sie zu Gegensitzen, wenn sie nach den Sinnen eingeteilt wer-
den. Wiahrend Fotografie und Bildhauerei sich hinsichtlich ihres Bezugs
auf die Sinne, ndmlich auf das Auge, 17 nicht besonders voneinander unter-
scheiden, haben sie im Hinblick auf Benjamins oder auch auf Goodmans
Uberlegungen ein ganz anderes und fast gegensitzliches Verhiltnis zuei-
nander. Die Ferne und die Enge, die Distanz und die Néhe, die Freund-
schaft und die Feindschaft, die Gemeinsamkeiten und die Unterscheide der
einzelnen Kiinste haben in jedem einzelnen Einteilungsversuch verschie-
dene Grade und Werte.'® Und diese sich dndernden Relationen zwischen
den Kiinsten sind, wie in den kommenden Kapiteln deutlich werden wird,
keine arbitrére Relation, sondern ein konstitutiver Zug unserer Kunstprak-
tiken.

Um die sich permanent verdndernde Néhe und Distanz oder die Ge-
meinsamkeiten und Differenzen zwischen den Kiinsten néher zu betrach-
ten, wird im Folgenden ein detaillierter Exkurs zur Einteilung der Kiinste
gegeben. Ein solcher Exkurs ist dariiber hinaus vor allem in einer Zeit
notwendig, in der immer wieder die Rede davon ist, dass die einzelnen
Kiinste dazu tendieren, ihre Grenzen zu liberschreiten, sich einander anzu-

16 Der Gedanke der konstitutiven Pluralitdt der Kiinste, der in den kommenden Kapi-
teln dieses Teils der Studie ndher thematisiert wird (vgl. insbesondere II1.3.1 u.
111.3.2), stimmt mit dem Konzept der generischen Konstellationen (oder Formen)
in vielen Hinsichten {iberein, das von Bertram detailliert ausgefiihrt wird. Vgl. Ber-
tram, Kunst als menschliche Praxis, S. 157-170.

17 Herder wiirde einem solchen Zusammenkommen widersprechen, weil ihm zufolge
plastische Kunstwerke nicht nur auf dem Sehsinn, sondern vor allem auf dem Ge-
fithl beruhen. Vgl. Johann Gottfried von Herder, ,,Die Kritischen Wilder zur Asthe-
tik, Gunter E. Grimm (Hrsg.), Schriften zur Asthetik und Literatur. 1767-1781,
Berlin [u.a.] 1990, S. 9-442.

18 Vgl. Mukatovsky, ,,Kunst®, S. 87.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZEN DER KUNSTE | 203

nihern, sich miteinander zu vermischen oder ineinanderzuflieBen. '’ Damit
solche Grenziiberschreitungen zwischen den Kiinsten in den folgenden
Kapiteln sinnvoller untersucht werden konnen, soll also zuerst auf die de-
finierten und wahrgenommenen Grenzen und Differenzen rekurriert wer-
den. Da in dieser Studie nicht alle genannten Einteilungen im Einzelnen
behandelt werden konnen, wird auf eine der wichtigsten Einteilungstheo-
rien der Kiinste, die lessingsche Theorie, exemplarisch, aber auch kritisch,
eingegangen. Durch diesen Exkurs wird einerseits ein allgemeines Ver-
standnis der bisher besprochenen Pluralitdt, Verschiedenheit sowie Ge-
meinsamkeit der Kiinste gewonnen, aber andererseits werden auch wichti-
ge Probleme aufgedeckt, die bis heute aktuell geblieben sind und denen in
weiteren Schritten dieser Studie besondere Aufmerksamkeit geschenkt
wird.

1.2 EXKURS ZUR EINTEILUNG DER KUNSTE (LESSING)

Lessings Theorie der Kiinste gilt bis heute ein von wirkungsvollen Eintei-
lungsversuchen in der Geschichte der Kunst. Eine Rekonstruktion seiner
Theorie mit ihren geschichtlichen Hintergriinden sowie Wirkungen hat
mindestens drei Vorteile: Erstens wird mit dieser Rekonstruktion viele
weitere Momente wie Mimesis und ut-pictura-poesis kritisch evaluiert, die
den fritheren Einteilungsdiskurs kennzeichnen. Zweitens lédsst sich
dadurch erkennen, wie er ganz deutlich iiber die anderen Einteilungsver-
suche, die in seiner Zeit unternommen wurden, hinausgeht, weil er die
Kiinste nicht nur in ihrer jeweiligen Zeichen- und Medienkomplexitét,
sondern vor allem in ihrer dsthetisch-poetischen Eigenart voneinander dif-
ferenziert. Drittens kann seine Einteilung (Zhnlich wie Hegels System der
Kiinste) unmittelbar mit dem Gedanken der sogenannten Medien- und Ma-
terialspezifitit der Kiinste in Verbindung gebracht werden, der seit dem
20. Jahrhundert eine Aktualitdt besitzt. Im Folgenden werden zuerst — der

19 Spétestens seit Adornos viel diskutiertem Aufsatz Die Kunst und die Kiinste hat
diese Debatte eine enorme Aktualitdt. Vgl. Theodor W. Adorno, ,,.Die Kunst und
die Kiinste“, Rolf Tiedemann (Hrsg.), Gesammelte Schriften. Kulturkritik und Ge-
sellschaft 1, Frankfurt am Main 1977, S. 432-453. Mit diesem Aufsatz wird sich
erst im dritten Kapitel auseinandergesetzt. Vgl. I11.3.1.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

Reihe nach — Mimesis, ut-pictura-Poesis, Paragone und der Laokoon-Streit
(Winckelmann) als einige historisch wichtige Hintergriinde fiir Lessings
Theorie behandelt. Dann wird seine Theorie mit ihren produktiven sowie
problematischen Seiten detailliert bearbeitet, so dass abschlieend auf ihre
Wirkung in und nach seiner Zeit eingegangen werden kann.

Mimesis

Aristoteles definiert im ersten Kapitel seiner Poetik die verschiedenen Ar-
ten von Dichtung sowie alle anderen Kunstformen wie Musik, Tanz, Ko-
modie, Malerei als ,Nachahmungen“ von Naturereignissen sowie von
menschlichen Handlungen.20 Kiinstlerische Nachahmung, d.h. Mimesis,
gilt dabei fiir ihn als ein alle Kunstarten bzw. -formen {iibergreifendes
Prinzip.”' Diese Mimesis-Konzeption, die von Aristoteles als das fiir alle
Kiinste gemeinsame Prinzip definiert wurde, beherrschte viele kunsttheo-
retische Uberlegungen von der Antike bis zum Ende des 18. Jahrhunderts.
Mimesis heiflt aber fiir ihn nicht blofl, wie 6fters verstanden wurde, das
Kopieren der wirklichen Natur oder der Schattenbilder bzw. der Schein-
welt der platonischen Ideen, sondern die Nachahmung der Verfah-
rensweise der Natur, ndmlich dessen, wie die Natur verfdihrt, wie sie sich
hervorbringt und wie sie sich gestaltet.”> Beim Vollzug einer bestimmten
kiinstlerischen Praxis wird — unter dieser Perspektive — eine Sache oder
eine Handlung (Mythos) entsprechend der Verfahrensweise der Natur und
deren Gestaltungsweise produziert. Neben diesem gemeinsamen mimeti-
schen Verfahren werden von Aristoteles im selben Paragrafen die Krite-
rien angegeben, die die Kiinste voneinander differenzieren sollen:

,»Sie [die Kiinste] unterscheiden sich [...] voneinander in dreifacher Hinsicht: dadurch,

dass sie in verschiedenen Medien nachahmen, dadurch dass sie Verschiedenes, oder

20 Aristoteles, Poetik, 1447al4f. Im Folgenden zitiert aus: Ders., ,,Poetik®, Argobast
Schmitt (Hrsg.), Poetik, Berlin 22011.

21 Fiir verschiedene Rezeptionen des Mimesis-Konzepts vgl. Arbogast Schmitt,
~Kommentar, ders. (Hrsg.), Poetik, Berlin 22011, S. 193-742, hier S. 208ff. Vgl.
auch: Gertrud Koch (Hrsg.), Die Mimesis und ihre Kiinste, Paderborn 2010.

22 Vgl. Scheer, Einfiihrung in die philosophische Asthetik, S. 35.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZEN DER KUNSTE | 205

dadurch, dass sie auf verschiedene Weise, d.h. nicht im selben (Darstellungs-)Modus

3
nachahmen.*>

Bei jeder kiinstlerischen Nachahmung fallen drei Verschiedenheiten auf,
durch die sich die Kunstpraktiken als einzelne Kunstformen individuieren:
der Nachahmungsbezug auf den Gegenstand, auf das Medium und auf den
Modus. Hinter diesen drei Aspekten von Nachahmung versteckt sich ein
sehr einfaches Verstindnis des Verhéltnisses zwischen der Kunst (Nach-
ahmung) und den einzelnen Kiinsten (verschiedene Modi der Nachah-
mung). Demzufolge ist nach Aristoteles ein kiinstlerischer Gegenstand
nicht bloB der Gegenstand selbst, sondern — mit Arbogast Schmitt ausge-
driickt — der ,,Gegenstand, der in einem — von ihm verschiedenen — Medi-
um auf eine bestimmte Weise dargestellt wird.“** Als Medium bezeichnet
Aristoteles in den ndchsten Paragrafen Formen wie Farbe, Laute oder
Sprache.” Verschiedene Gegenstinde werden schlieBlich in verschiede-
nen Grundmedien auf verschiedene Weise nachgeahmt.

Ut pictura poesis

Wihrend Aristoteles die Kiinste nach den drei Verschiedenheiten (Gegen-
stand, mediale Form und Darstellungsweise) klassifiziert und dabei haupt-
sdchlich auf die poetischen Gattungen bzw. die Tragddie fokussiert, taucht
in den Schriften der Spatantike der Gedanke ut pictura poesis [wie ein
Bild ist das Gedicht] auf, der kunsttheoretische Diskussionen iiber die
Verwandtschaft und Differenzen der Kiinste immer wieder — besonders ab
den 16. Jahrhundert — stark beeinflusst hat.”® Die zuerst von Simonides
von Keos erwéhnte innere Verwandtschaft beider Kiinsten, der zufolge

23 Aristoteles, Poetik, 1447al6ff. Das Wort ,,Darstellung® sowie viele andere Worter
in Klammern wurden vom Ubersetzer Arbogast Schmitt hinzugefiigt, um Aristote-
les’ Schriften fuir heute versténdlich zu machen.

24 Schmitt, ,,Kommentar, S. 196.

25 ,.dwpépovot 68 GAMA®V Tpicty, T yap 1@ €v etépoig tpeiobat §j 1d £tepa 1j T®
£T€pOG Kol pn Tov avTov tpdmov. Aristoteles, Poetik, 1147a20ff. Nach Arbogast
Schmitts Ubersetzung meint Aristoteles mit dem Medium (oder den Medien) nicht
die ,,Mitte*, sondern eher die ,,Mittel* wie Farbe, Ton oder Wort.

26 Vgl. Rensselaer W. Lee, Ut pictura poesis. The humanistic theory of painting, New
York 1967, S. 3ff.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

nédmlich die Poesie eine sprechende Malerei und die Malerei eine stumme
Poesie sei,”’ lasst sich im Grunde genommen direkt aus Aristoteles’ Nach-
ahmungskriterium der Kiinste ableiten. Obwohl spiter das in Ars poetica
formulierte Diktum ,,ut pictura poesis* von Horaz beide Kiinste gleichzu-
setzen scheint, werden dabei zugleich mehrfach mediale Differenzen bei-
der Kiinste hervorgehoben, die in den spéteren Rezeptionen dieses Dik-
tums immer unberiicksichtigt bleiben.*® Plutarch interpretiert die genannte
Verwandtschaft zwischen beiden Kiinsten im Hinblick auf die aristoteli-
sche Philosophie: Verfahren die beiden Kiinste nach dem Nachahmungs-
prinzip, dann heif3t bei ihm, dass sie eigentlich das gleiche Ziel haben, dies
jedoch durch die Verwendung von verschiedenen Mitteln realisieren.”

Paragone der Kiinste

Als die bildenden Kiinste (Malerei, Bildhauerei und auch Architektur) in
der Renaissance nach und nach sozial und politisch als autonom bzw. als
artes liberales anerkannt wurden, reagierten die Kiinstler bzw. Autoren
auf die bis dahin geltende Analogie zwischen der Dichtung und Malerei.
Leon Battista Alberti forderte z.B. in seinem Traktat De Pictura, dass die
malerische Praxis weniger mit der aristotelischen Theorie der Naturnach-
ahmung, sondern eher mit der ,,inventio®, d.h. dem phantasievollen Aus-
druck, charakterisiert werden sollte.*® Der Maler solle demzufolge nicht
bloB naturgemél malen bzw. nachahmen, sondern vor allem gemi3 den
geometrischen Proportionen zeichnen und dabei immer neu erfinden sowie
belehren. Leonardo da Vinci fiihrte in seiner Schrift I/ Paragone diesen
Gedanken tiber die Besonderheit der bildenden Kunst ins Extreme und

27 Vgl. Gabriele K. Sprigath, ,,Das Diktum Simonides: Der Vergleich von Dichtung
und Malerei, in: Poetica: Zeitschrift fiir Sprach- und Literaturwissenschaft 36
(2004), S. 243-280.

28 Vgl. Irmgard Ménnlein-Robert, Stimme, Schrift und Bild. Zum Verhdltnis der Kiins-
te in der hellenistischen Dichtung, Heidelberg 2007, S. 1-35.

29 Vgl. Ménnlein-Robert, Stimme, Schrift und Bild, S. 252f.

30 Vgl. Regine Prange, Die Geburt der Kunstgeschichte. Philosophische Asthetik und
empirische Wissenschaft, K6ln 2004, S. 14f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZEN DER KUNSTE | 207

verlieh der Malerei den obersten Rang aller Kiinste.’' In dieser viel disku-
tierten Schrift wird die Malerei nicht nur von der Poesie unterschieden,
sondern ihr auch stark entgegengesetzt sowie iibergeordnet.*” Der hohere
Status der Malerei ldsst sich nach Leonardo zuerst im Hinblick auf die
Hierarchie unserer Sinne und deren unmittelbare Beziige auf die Kiinste
rechtfertigen. Nach einem fiktiven Streitgespriach zwischen einem Dichter
und einem Maler kommt er zum Schluss, dass

,.die Malerei um so hoher steht denn die Dichtung, als die Malerei einem besseren und
wertvolleren Zweck dient denn die Dichtung, dieser Wert ist als dreimal so grof3 erwie-
sen, da er dem Wert von drei anderen Sinnen entspricht; denn es hat sich herausgestellt,

dass man lieber das Gehor, den Geruch und den Tatsinn verliert als die Sehkraft.«*

Neben dieser Unterscheidung der Kiinste nach ihrem jeweiligen Bezug auf
die sinnlichen Wahrnehmungsqualititen schlieit sich Leonardo kritisch
der Ut-pictura-poesis-Tradition an und stellt die Behauptung auf, dass die
dichterische Nachahmung niemals den hohen Status der Malerei erlangen
kann: ,,Die Malerei ist eine stumme Dichtung, und die Dichtung ist eine
blinde Malerei, die eine wie die andere ahmt die Natur nach.“** Mit dem
Adjektiv ,,blind* bezieht er sich also negativ bzw. abwertend auf das Dik-
tum von Simonides und stellt eine starke Hierarchie zwischen beiden
Kiinsten auf.*

Noch wichtiger ist aber ein anderer Punkt: Leonardo stiitzt sich bei
dem Streit um die Rangordnung von Malerei und Dichtung schon vor
Diderot oder Lessing auf die semiotischen Eigenarten beider Kiinste, auch
wenn er dies nur mit einfachsten Worten formuliert:

31 Vgl. Leonardo da Vinci, ,,Il Paragone oder Wettstreit der Kiinste*, André Chastel
(Hrsg.), Sdmtliche Gemdlde und die Schriften zur Malerei, Miinchen 1990, S. 127—
155, hier S. 135ff.

32 Auch innerhalb der sogenannten bildenden Kiinste (Malerei, Bildhauerei und Ar-
chitektur) hat die Malerei nach Leonardo den obersten Rang. Auf diese Diskussion
wird aber im Folgenden nicht eingegangen. Vgl. Leonardo da Vinci, ,,Il1 Paragone
oder Wettstreit der Kiinste*, S. 147-153.

33 Leonardo, ,,Il Paragone oder Wettstreit der Kiinste*, S. 138.

34 Leonardo, Il Paragone oder Wettstreit der Kiinste*, S. 139. Hervorhebung T.A.

35 Vgl. Leonardo, ,,I1 Paragone oder Wettstreit der Kiinste®, S. 138.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

,.In der Darstellung des Korperlichen durch den Maler und den Dichter besteht dersel-
be Unterschied wie zwischen zerstiickelten und ganzen Korpern, denn, wenn der Dich-
ter die Schonheit oder die HaBlichkeit irgendeines Korpers beschreibt, lasst er ihn Glied
fiir Glied und nacheinander vor dir erstehen, der Maler dagegen zeigt ihn dir ganz und

gleichzeitig.*

Zwei wichtige Begriffe, Nacheinander-sein und Gleichzeitigkeit, die von
Leonardo als gattungseigene Spezifika von Dichtung und Malerei gedacht
werden, sind die gleichen begrifflichen Instrumente fiir die Unterschei-
dung der beiden Kiinste, die in Lessings Zeit (von Diderot bis Herder) sehr
geldufig waren. Anders als Lessing (oder Diderot, Mendelssohn, Goethe
usw.) hélt Leonardo allerdings die semiotische Eigenschaft ,,Gleichzeitig-
keit“ fiir wichtiger und schreibt darum der Malerei den hochsten Rang und
Wert zu.

Leonardos kunsttheoretische Uberlegungen kénnen hier zwar nicht
weiter vertieft oder aktualisiert werden. Jedoch soll ein wichtiger Punkt
betont werden, der nicht nur fiir Lessings Theorie eine wichtige Rolle
spielt, sondern iiber sie hinausgeht und bis heute aktuell bleibt. Der direkte
oder indirekte Einfluss von Leonardos /I Paragone lautet, dass es nach
seiner Epoche in den kunst- bzw. literaturtheoretischen Kontexten weniger
um eine Revision der Ut-pictura-poesis-Tradition als vielmehr um einen
grundlegenden Fokus auf die Unterschiede, Differenzen bzw. Eigenarten
der einzelnen Kunstbereiche ging — was zugleich offensichtlich mit dem
Beginn der wissenschaftlichen Arbeitsteilung von Disziplinen als Litera-
tur, Bildende Kunst, Musikwissenschaft usw. zusammenhéngt. Die Ver-
héltnisse der Kiinste untereinander werden bei diesem bereichsspezifi-
schen Fokus auf die Kiinste (auch bis heute) nicht blof als metaphorische
oder analoge, sondern cher als (par)agonale Bezichungen charakteri-
siert.’” Das agonale Verhiltnis zwischen den Kiinsten ist jedoch nicht blof

36 Leonardo, ,,Il Paragone oder Wettstreit der Kiinste*, S. 142.

37 Fiir den Bedeutungswandel, den das griechische Wort ,,Agon‘ (aydv: Wettstreit) in
der Renaissance erfahren hat, vgl. Sabine Heiser, Christiane Holm, ,,Einleitung®,
dies. (Hrsg.), Geddchtnisparagone — intermediale Konstellationen, Gottingen 2010,
S. 7-22, hier S. 9f. Fiir weitere wichtige Beitrdge zu diesem Thema in der gegen-
wartigen Forschung vgl. Andreas Schnitzler, Der Wettstreit der Kiinste. Die Rele-
vanz der Paragone-Frage im 20. Jahrhundert, Berlin 2007; Hannah Baader u.a.
(Hrsg.), Im Agon der Kiinste. Paragonales Denken, dsthetische Praxis und die
Diversitdt der Sinne, Miinchen 2007; Uta Degner (Hrsg.), Der neu Wettstreit der

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZEN DER KUNSTE | 209

als ein Streitgespriach unter den Kunstkritikern oder Kiinstlern zu verste-
hen, wie dies unmittelbar aus Leonardos AuBerungen zu folgern wire.
Stattdessen handelt es sich bei diesem Verhiltnis, wie im Folgenden deut-
licher sein wird, um einen komparativen Agon, der sich als eine wichtige
und konstitutive Art von Relation zwischen den einzelnen Kunstpraktiken
auszeichnet.

Der Laokoon-Streit (Winckelmann)

Die antike Marmorskulptur Laokoon bezeichnet Plinius der Altere in sei-
ner Historia Naturalis als ein Kunstwerk, das allen Bildern und Skulptu-
ren vorzuziechen sei.”® Diese erst im 16. Jahrhundert wiederentdeckte
Skulptur hat nach ca. 250 Jahren einen fiir die Geschichte der Kunst- und
Literaturtheorie wichtigen Streit ausgeldst. Verantwortlich dafiir war Jo-
hann J. Winckelmanns Schrift Gedanken iiber die Nachahmung der grie-
chischen Werke in der Malerei und Bildhauerkunst.”® Gleich in den ersten
Passagen seiner Schrift kiindigte Winckelmann an: ,,Laokoon war den
Kiinstlern im alten Rom eben das, was er uns ist; des Polyklets Regel; eine
vollkommene Regel der Kunst.“*’ Die Aufgabe des Kiinstlers sollte dem-
nach — unabhingig davon, in welcher Gattung oder in welchem Kunstbe-
reich er arbeitet — darin bestehen, die Werke der antiken Kiinstler nachzu-
ahmen.*' Besonders strittig war zudem seine Beschreibung der Laokoon-

Kiinste. Legitimation und Dominanz im Zeichen der Intermedialitit, Bielefeld
2010.

38 ,,[... Slicut in Laocoonte, qui est in Titi imperatoris domo, opus omnibus et pic-
turae et statuariae artis praeferendum.” Gaius Plinius Secundus, Naturalis Historia
XXXVI 37.4ff. Zitiert nach Gaius Plinius Secundus, C. Plinii Secundi naturalis
historia, Hildesheim 1992.

39 Vgl. Johann Joachim Winckelmann, Gedanken iiber die Nachahmung der griechi-
schen Werke in der Malerei und Bildhauerkunst, Ludwig Uhlig (Hrsg.), Stuttgart
1982.

40 Winckelmann, Gedanken, S. 2f.

41 ,.Der einzige Weg fiir uns, groB, ja, wenn es moglich ist, unnachahmlich zu werden,
ist die Nachahmung der Alten. Winckelmann, Gedanken, S. 2. ,,Die Kenner und
Nachahmer der griechischen Werke finden in ihren Meisterstiicken nicht allein die

schonste Natur, sondern noch mehr als Natur.“ Ebd., S. 3.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

Skulptur, in der er diese mit dem Gesang von Virgils Aeneis, dem es
ebenso um die gleiche Geschichte gehen sollte, verglich:

,.Er erhebt kein schreckliches Geschrei, wie Virgil von seinem Laokoon singt. Die Off-
nung des Mundes gestattet es nicht; es ist vielmehr ein dngstliches und beklemmtes
Seufzen, wie es Sadolet beschreibt. [...] Laokoon leidet, aber er leidet wie des Sophok-
les Philoktetes: sein Elend geht uns bis an die Seele, aber wir wiinschten, wie dieser

groBe Mann das Elend ertragen zu kénnen.“*

Fir Winckelmann heiflt es also, dass sich die Kunst seiner Zeit an den bei-
spiellosen Werken der Antike (wie der Laokoon-Skulptur) orientieren und
diese als Vorbild nehmen sollte. Die richtige kiinstlerische Absicht besteht
fiir ihn demnach nicht direkt in der Nachahmung des Naturverfahrens, wie
dies in der Antike als gemeinsames Prinzip nahegelegt war, sondern in der
Nachahmung des bereits in der Antike erreichten Kunstideals.
Winckelmanns Pladoyer fiir eine Riickkehr zum antiken Ideal war in
seiner Zeit nicht nur aus der Sicht der bereits vor einigen Dekaden in der
europdischen Welt verbreiteten Querelle des anciens et des modernes
problematisch. Noch problematischer war seine kunsttheoretische Metho-
de, der man auch heute noch in verschiedenen kunsttheoretischen Kontex-
ten begegnet: Kann man ausgehend von einem paradigmatischen Kunst-
werk oder von einem einzelnen Kunstbereich ein fiir alle Kiinste giiltiges
Prinzip postulieren? Wihrend fiir Winckelmann der Ausgang von einem
Einzelwerk® zum Zwecke einer allgemeinen Theorie der Kiinste moglich
war, wendeten sich seine Zeitgenossen wie G. E. Lessing, M. Mendels-
sohn und J. G. Herder sehr schnell gegen seine Auffassung:** Verschie-
dene Kiinste und Kunstbereiche miissen nach diesen Autoren — und spéter
fiir viele andere — spezifische Regeln und Gesetze haben, die normativ be-

42 Winckelmann, Gedanken, S. 18f.

43 Winckelmanns Ausgang vom Kunstwerk im Sinne einer inhaltlichen bzw. wissen-
schaftlichen Bestimmung von Kunst wurde spéter sehr von Hegel geschétzt. Jedoch
hat Hegel nicht wie Winckelmann das Prinzip einer Kunst fiir alle Kiinste zu ver-
allgemeinern versucht. Vgl. Hegel, Werke 13, S. 92.

44 Fir eine ausfiuhrliche Analyse der Laokoon-Debatte in der zweiten Halfte des 18.
Jahrhunderts vgl. Monika Schrader, Laokoon — , eine vollkommene Regel der
Kunst“. Asthetische Theorien der Heuristik in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhun-
derts: Winckelmann, (Mendelssohn), Lessing, Herder, Schiller, Goethe, Hildesheim
2005.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZEN DER KUNSTE | 211

stimmt sein miissen, nicht von einer Kunst in eine andere Kunst {ibersetzt
werden koénnen und nicht miteinander verwechselt werden diirfen.

Lessings Laokoon

Eine normative Bestimmung der Grenzen der Literatur und der bildenden
Kiinste entwirft Lessing systematisch in seiner Schrift Laokoon oder iiber
die Grenzen der Malerei und Poesie,* die nicht nur in seiner Zeit viel dis-
kutiert wurde, sondern auch bis heute immer wieder rezipiert wird.*®
Gleich im ersten Kapitel setzt er sich intensiv mit Winckelmanns Be-
schreibung der Laokoon-Skulptur auseinander. Lessing scheint zuerst
Winckelmann darin zuzustimmen, dass in der Marmorskulptur der heftige
Schmerzgrad im Gesicht des Laokoons nicht ausreichend dargestellt wur-
de, wie man ihn aus Virgils Geschichte kannte. Jedoch muss es fiir ihn
,einen anderen Grund“*’ geben, warum die Kiinstler den Schrei oder das
Leiden von Laokoon nicht dargestellt haben:

,,Der Meister arbeitete auf die hochste Schonheit, unter den angenommenen Umstanden
des korperlichen Schmerzes. Dieser, in aller seiner entstellenden Heftigkeit, war mit je-
ner nicht zu verbinden. Er mufite ihn also herabsetzen; er mufite Schreien in Seufzen
mildern; nicht weil das Schreien eine unedle Seele verrit, sondern weil es das Gesicht
auf eine ekelhafte Weise verstellet. [...] Die bloBe weite Offnung des Mundes, — beisei-
tegesetzt, wie gewaltsam und ekel auch die tibrigen Teile des Gesichts dadurch verzer-
ret und verschoben werden, — ist in der Malerei ein Fleck und in der Bildhauerei eine

Vertiefung, welche die widrigste Wirkung von der Welt tut.«*®

Ausgehend von dieser Stelle wird im Folgenden argumentiert, dass Les-
sing die Malerei und die Poesie aus (mindestens) drei verschiedenen Per-

45 Gotthold Ephraim Lessing, ,,Laokoon: oder iiber die Grenzen der Malerei und Poe-
sie. Erster Teil, Wilfried Barner (Hrsg.), Werke und Briefe in zwélf Bdnden,
Frankfurt am Main 1990, S. 11-206.

46 Fir die aktuelle Rezeption seiner Laokoon-Schrift vgl. 111.1.3.

47 Lessing, ,,Laokoon: oder iiber die Grenzen der Malerei und Poesie®, S. 22.

48 Lessing, ,,Laokoon: oder iiber die Grenzen der Malerei und Poesie®, S. 29. Hervor-
hebung T.A.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

spektiven voneinander unterscheidet:* auf der Grundlage von rezeptions-
asthetischen, materialdsthetischen und semiotischen Aspekten, die unmit-
telbar miteinander verbunden sind. Erstens teilt er beide Kiinste — auf dem
Hintergrund der aristotelischen Mitleidstheorie — nach ihren jeweiligen re-
zeptionsisthetischen Dimensionen ein.”® Wihrend poetische Gattungen
(besonders die Tragddie) flir Lessing ein Mitleidsgefiihl zu erregen ver-
mogen, sind die Werke der bildenden Kiinste fiir die Ausldsung eines sol-
chen Gefiihls nicht geeignet. Denn das Mitleid versteht er ausgehend von
Aristoteles nicht als ein einfaches Empfinden eines tragischen Geschehens
und auch nicht als ein doppeltes Leiden, sondern als einen neuen und in-
tersubjektiven Affekt, der sich zwischen Personen vollzieht und dabei eine
Katharsis-Wirkung auslost,”’ die weder auf eine noch auf eine andere Per-
son reduziert werden kann, sondern immer als neuer und gereinigter Af-
fekt auftritt. Da aber das Leiden des trojanischen Priesters Laokoon in der
Marmor-Skulptur von den Kiinstlern blof3 ,,in Seufzen* gemildert wird
und damit diese bildliche Darstellung keine zwischenmenschliche Erfah-
rung bietet, vermag sie nach Lessing beim Betrachter keine Mitleidsemp-

49 Bei den folgenden Ausfithrungen zu Lessings Einteilung sowie seiner Aktualitit
wird sich teilweise auf einen frither von mir veréffentlichten Aufsatz bezogen. Vgl.
Tufan Acil, ,,Affekte als Einteilungskriterium der Kiinste®, Johanna Zorn u.a.
(Hrsg.), produktion — AFFEKTION — rezeption. Tagungsband zum interdiszipli-
ndren Symposium fiir Nachwuchswissenschaftler im Rahmen des Promotionspro-
gramms ProArt der LMU Miinchen, Berlin 2014, S. 193-217.

50 Vgl. Natalie Binzeck, ,,Das verdnderliche Gewebe. Zur Empfindungstheorie in Les-
sings Laokoon®, in: Zeitschrift fiir Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft 49/2
(2004), S. 219-235.

51 An dieser Stelle kann weder auf Lessings noch auf Aristoteles” Mitleid-Konzepte
néher eingegangen werden. Jedoch verdient die Bezeichnung ,,Katharsis-Effekt an
dieser Stelle eine kurze Erklarung. Dieser Effekt hat fiir Lessing und Aristoteles
nicht bloB die Uberwindung des Mitleidsgefiihls zur Folge, sondern durch ihn wird
die fiir eine tugendhafte Handlung nétige Mitte zwischen zu vielen und zu wenigen
Mitleidsempfindungen gefunden. Das heil3t schlieBlich, dass Lessings rezeptionsis-
thetische Unterscheidung von Poesie und Malerei immer eine ethische Implikation
hat. Zu Lessings Rezeption des Mitleids vgl. Gotthold Ephraim Lessing, ,,Hambur-
gische Dramaturgie®, Klaus Bohnen, Wilfried Barner (Hrsg.), Werke und Briefe in
zwélf Binden, Frankfurt am Main 1985, S. 181-694, hier S. 551ff. Fiir eine wichti-
ge Untersuchung zum Thema Mitleid vgl. Kidte Hamburger, Das Mitleid, Stuttgart
1985 u. Schmitt, ,,Kommentar®, S. 341ff.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZEN DER KUNSTE | 213

findung zu erregen. Die Marmor-Skulptur kann letztlich zwar ein helden-
haftes Aushalten des Leidens, aber nicht das Leiden des Helden darstellen,
was nur die Werke der Poesie hervorzubringen vermogen.

Diese rezeptions- bzw. empfindungsésthetische Dimension, ndmlich
das Ungeeignetsein der bildenden Kiinste fiir die Auslosung eines Mit-
leidsgefiihls (sowie dessen Katharsis-Wirkung), ist fiir Lessing unmittelbar
mit dem zweiten, dem materialdsthetischen Aspekt der Einteilung der
Kiinste verbunden. Verschiedene Arten von Gefiihlswirkungen beruhen
Lessing zufolge in der Tat auf verschiedenen materialdsthetischen sowie
medialen Bedingungen der jeweiligen Kiinste. Nach Lessing konnen die
Werke der bildenden Kiinste das Leiden vor allem wegen technischer
Griinde bzw. Méngel nicht darstellen. Im Gegensatz zu Winckelmann be-
hauptet er also, dass der heftige Schmerz Laokoons von den Kiinstlern
nicht blofl zum Seufzen gemildert wurde, sondern gemildert werden muss-
te, weil die materiellen Schranken der bildenden Kunst, die die Kiinstler
gut kannten, sie dazu gezwungen haben, den Grad des Leidens entspre-
chend der Schonheitsregel der bildenden Kunst zu reduzieren. Dass ver-
schiedene Kiinste sich nach den Schranken oder Besonderheiten von den
verwendeten Materialien bzw. Medien einteilen, hat eine enorme Wirkung
auf die Kunsttheorie, die liber Lessings Zeit hinausgeht und auf die wir
noch zuriickkommen werden (vgl. I11.1.3).

Die technische Mangelhaftigkeit der bildenden Kiinste wird fiir Les-
sing vor allem in ihrer zeitlosen Struktur auffillig. Anders als die Poesie,
die Gegenstinde oder Handlungen zeitlich aufeinanderfolgend zu zeigen
in der Lage sei, konne die Malerei diese nur als ein gleichzeitiges Neben-
einander, d.h. nur im Raum und nur in ,,einem einzigen Augenblick®, dar-
stellen.>® Die Malerei muss ,»vermoge ihrer Zeichen oder der Mittel ihrer
Nachahmung, die sie nur im Raume verbinden kann, der Zeit génzlich ent-
sagen“.54 Denn die Werke der Malerei (und der bildenden Kunst) verwen-
den Mittel wie Figuren und Farben, die nur fiir simultane und nebeneinan-
der stattfindende Darstellungen geeignet sind.

52 Vgl. Marie-Christin Wilm, ,,Laokoons Leiden. Oder iiber eine Grenze dsthetischer
Erfahrung bei Winckelmann, Lessing und Lenz®, S.7. URL: http://www.sfb626.de
/veroeffentlichungen/online/aesth_erfahrung/aufsaetze/wilm.pdf (Letzter Zugriff
am 21.08.2015)

53 Lessing, ,,Laokoon: oder iiber die Grenzen der Malerei und Poesie®, S. 117.

54 Lessing, ,,Laokoon: oder iiber die Grenzen der Malerei und Poesie®, S. 116.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

Aus heutiger Sicht kann Lessings Klassifizierung der Kiinste als
Raumkiinste (Malerei, Bildhauerei) und Zeitkiinste (Poesie, Musik) frei-
lich nicht als solche aufrechterhalten werden.” Bevor man das néchste,
semiotische Moment der lessingschen Einteilungstheorie anfiihrt, sei kurz
erwihnt, warum man sich von den Kiriterien der Zeitlichkeit und Rdum-
lichkeit, die nicht nur bei Lessing, sondern insgesamt in der Einteilungsge-
schichte der Kiinste eine lange Tradition besitzen, verabschieden muss.
Man muss nicht direkt die zeitgendssischen Bildtheorien®” oder die Bei-
spielwerke aus der neueren Geschichte der bildenden Kunst (wie Werke
von Klee oder von Vasarely) im Einzelnen zur Diskussion bringen, um die
Klassifizierung von Malerei als zeitlose Kunst fiir obsolet zu erkléren. Nur
drei Jahre nach Erscheinen von Lessings Laokoon-Schrift reagierte Johann
Gottfried Herder in seinem anonym verdffentlichten Werk Kritische Wil-
der, oder Betrachtungen die Wissenschaft und Kunst des Schonen betref-
fend (1769) auf diese Tradition. Die Werke der bildenden Kiinste haben,
wie Herder es erkannte, selbstverstiandlich zeitliche Produktionsbedingun-
gen und auch ihre Wirkungen gehen iiber jeden einzelnen Augenblick hin-

55 Besonders unter Zeitlichkeit versteht man heute in verschiedenen Kunstkontexten
nicht direkt ein Kriterium, das nur auf bestimmte Kunstformen eingegrenzt werden
konnte. Sie wird allgemein als eine notwendige Voraussetzung fiir die Rezeption
sowie fiir die Produktion der Kunstwerke und -ereignisse gedacht. Fiir verschiedene
Beitrdge zum Thema Zeit in der Kunst vgl. Hannelore Paflik, Michel Baudson
(Hrsg.), Das Phinomen Zeit in Kunst und Wissenschaft, Weinheim 1987.

56 Auch Lessings Vorgénger und Zeitgenossen wie Jean-Baptiste Dubos in Réflexions
critiques sur la poésie et la peinture (1719) oder James Harris in Three Treatises:
The First Concerning Art the Second Concerning Music Painting and Poetry
(1744) haben versucht, die Kiinste auch mit diesen begrifflichen Instrumentarien
voneinander zu unterscheiden.

57 Wie es z.B. mit Gottfried Boehm heiflen wiirde: ,,Die Zeitlichkeit des Bildes ist
[...] nur um den Preis der Sukzession zu haben, d.h. der Vereinzelung der Elemen-
te, zugleich aber auch nur unter der Bedingung eines Potentials der Simultaneitét.
Dauer haben nicht die wiedererkennbaren Figuren, Dinge, Elemente. Dauer hat
vielmehr das inverse Verhiltnis von Simultaneitdt und Sukzession, wie es im jewei-
ligen Bild angelegt ist.“ Gottfried Boehm, ,,Bild und Zeit“, Hannelore Paflik, Mi-
chel Baudson (Hrsg.), Das Phdnomen Zeit in Kunst und Wissenschaft, Weinheim
1987, S. 1-23, hier S. 20.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZEN DER KUNSTE | 215

aus.”® Gleichzeitig konnen fiir ihn die Werke der Poesie nicht bloB auf ein
rein zeitliches Nacheinander reduziert werden. Herder bestimmt sie statt-
dessen mit dem Begriff , Kraft, den er in Anlehnung an Aristoteles’ Un-
terscheidung zwischen ergon und energia neu umdeutet: ,,[D]as Wesen der
Poesie ist die Kraft, die aus dem Raum, (Gegenstinde, die sie sinnlich
macht) in der Zeit (durch eine Folge vieler Teile zu Einem poetischen
Ganzen) wirkt: kurz also sinnlich vollkommene Rede.“™

Sieht man von diesen umstrittenen Kriterien der Zeitlichkeit sowie der
Réumlichkeit ab, bleibt noch der dritte (semiotische) Aspekt der les-
singschen Theorie, der in der Einteilungsgeschichte der Kiinste einen be-
sonderen Stellenwert einnimmt. Lessing geht tatsdchlich einen Schritt wei-
ter als seine Vorgénger und Zeitgenossen wie Diderot, Harris oder Dubos
und unternimmt den schwierigen Versuch, die fiir die Poesie spezifischen
Zeichen von den nicht-poetischen Zeichen zu unterscheiden. Zwar war es
fiir das allgemeine Sprachverstindnis im 18. Jahrhundert charakteristisch,
dass man die sprachlichen Zeichen insgesamt in willkiirliche und natiirli-
che Zeichen einteilte und sie dadurch den bildlichen Darstellungen entge-
gensetzte, die nur aus natiirlichen Zeichen bestehen:

»Wenn es wahr ist, dal die Malerei zu ihren Nachahmungen ganz andere Mittel, oder
Zeichen gebrauchet, als die Poesie; jene ndmlich Figuren und Farben in dem Raume,
diese aber artikulierte Tone in der Zeit; wenn unstreitig die Zeichen ein bequemes Ver-
héltnis zu dem Bezeichneten haben miissen: So kdnnen nebeneinander geordnete Zei-
chen auch nur Gegenstinde, die nebeneinander, oder deren Teile nebeneinander existie-
ren, aufeinanderfolgende Zeichen aber auch nur Gegenstinde ausdriicken, die aufei-

nander, oder deren Teile aufeinander folgen.«'

58 Fiir Herders Auseinandersetzung mit Lessings Laokoon-Schrift vgl. Herder, ,,Die
Kritischen Wilder zur Asthetik®, S. 191ff.

59 Herder, ,,Die Kritischen Wilder zur Asthetik®, S. 196. Hervorhebung im Original.
Fiir eine ausfiihrliche Diskussion von Herders Kritik an Lessings Einteilung der
Kiinste vgl. Schrader, Laokoon — ,, eine vollkommene Regel der Kunst*, S. 119ff.

60 Vgl. Tzvetan Todorov, ,,Asthetik und Semiotik im 18. Jahrhundert. G. E. Lessing:
Laokoon®, Gunter Gebauer (Hrsg.), Das Laokoon-Projekt. Pline einer semioti-
schen Asthetik, Stuttgart 1984, S.9-22. Vgl. auch Gotthold Ephraim Lessing,
,,Laokoon: Paralipomena®, Wilfried Barner (Hrsg.), Werke und Briefe in zwilf
Bdnden, Frankfurt am Main 1990, S. 209-321, hier S. 309.

61 Lessing, ,,Laokoon: oder iiber die Grenzen der Malerei und Poesie“, S. 116. Her-
vorhebung T.A.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

Jedoch deckt diese Zeichendifferenz fiir Lessing nicht die gesamte Eintei-
lungstheorie der Kiinste ab. Den Unterschied zwischen Malerei und Poesie
setzt Lessing nicht blo mit dem Unterschied zwischen bildlichen Zeichen
und sprachlichen Zeichen gleich, was fiir viele Theoretiker seiner Zeit be-
reits iiblich war. Anders gesagt: Die Zeichendifferenz zwischen Sprache
und Bild ist fiir ihn zwar ein wichtiges, aber kein hinreichendes Kriterium
fiir die kiinstlerische Einteilung. Es geht Lessing stattdessen um eine Su-
che nach der Eigenart des poetischen bzw. dsthetischen Zeichens im Ge-
gensatz zum nicht-dsthetischen Zeichen.®® Um herauszufinden, welche Art
von sprachlichen Zeichen die Poesie auszeichnet und sie von der alltigli-
chen Verwendung der Sprache unterscheidet, bezieht sich Lessing wiede-
rum auf die aristotelische Tradition, nach der alle Kiinste durch das Nach-
ahmungsprinzip bestimmt werden. Dabei erkennt er aber schnell, mit wel-
chem Problem er konfrontiert ist:

»Aber, wird man einwenden, diese Zeichen der Poesie sind nicht blof3 aufeinanderfol-
gend, sie sind auch willkiirlich; und als willkiirliche Zeichen sind sie allerdings fzhig,

. L. C L. . 63
Korper, so wie sie im Raume existieren, auszudriicken.*

Es geht ndmlich um die onomatopoetischen Worter (Lautmalerei) in der
Sprache, die aus verschiedenen Gerduschen oder auf der Grundlage von
anderen Naturphdnomenen abgebildet sind oder noch weiter abgebildet
werden koénnen, die jedoch nicht unbedingt als poetisch gelten miissen.*

62 Lessings Uberlegungen zu den Differenzen von #sthetisch-poetischen Sprachzei-
chen und nicht-poetischen Zeichen werden im Folgenden im Hinblick auf die Lao-
koon-Interpretationen von Tzvetan Todorov und Karl Heinz Stierle erldutert. Vgl.
Todorov, ,,Asthetik und Semiotik im 18. Jahrhundert*; Karlheinz Stierle, ,,Das be-
queme Verhéltnis. Lessings Laokoon und die Entdeckung des &sthetischen Medi-
ums*, Gunter Gebauer (Hrsg.), Das Laokoon-Projekt. Pléine einer semiotischen As-
thetik, Stuttgart 1984, S. 23-58.

63 Lessing, ,,Laokoon: oder iiber die Grenzen der Malerei und Poesie®, S. 123.

64 Vgl. Todorov, ,,Asthetik und Semiotik im 18. Jahrhundert“, S. 11f. Dieses Argu-
ment konnte noch um die Feststellung ergdnzt werden, dass die Existenz solcher
lautmalerischen Ausdriicke in der modernen Linguistik — im Gegensatz zu der im
18. Jahrhundert geldufigen Behauptung — umstritten ist. Der Zweifel an der An-
nahme, es gibe eine direkte, kausale Beziehung zwischen dem Laut des Zeichens

und den Lauten, die das Bezeichnete verursacht, wird unter anderem von der Be-

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZEN DER KUNSTE | 217

Poetische Praxis kann sich fiir Lessing allerdings weder auf diese geringe
Zahl an onomatopoetischen Wortern oder auf die endlose Produktion der-
selben noch auf die bloe willkiirliche bzw. arbitrire Zeichenstruktur der
Sprache beschrianken. Deswegen spricht er von weiteren Moglichkeiten
der mimetischen Zeichenbildung in der Sprache. Die Eigenart der Poesie
lasst sich fiir ihn durch eine dritte Art der Zeichenbildung charakterisieren:

,.Es ist wahr; da die Zeichen der Rede willkiirlich sind, so ist es gar wohl mdglich, dal3
man durch sie die Teile eines Korpers ebensowohl aufeinanderfolgen lassen kann, als
sie in der Natur nebeneinander befindlich sind. Allein dieses ist eine Eigenschaft der
Rede und ihrer Zeichen iiberhaupt, nicht aber insoferne sie der Absicht der Poesie am
bequemsten sind. Der Poet will nicht blof verstdndlich werden, seine Vorstellungen
sollen nicht bloB klar und deutlich sein; hiermit begniigt sich der Prosaist. Sondern er
will die Ideen, die er in uns erwecket, so lebhaft machen, dafl wir in der Geschwindig-
keit die wahren sinnlichen Eindriicke ihrer Gegenstinde zu empfinden glauben [...].
Nochmals also: ich spreche nicht der Rede iiberhaupt das Vermdgen ab, ein korperli-
ches Ganze nach seinen Teilen zu schildern; sie kann es, weil ihre Zeichen, ob sie
schon aufeinander folgen, dennoch willkiirliche Zeichen sind: sondern ich spreche es
der Rede als dem Mittel der Poesie ab, weil dergleichen wortlichen Schilderungen der

Korper das Téuschende gebracht, worauf die Poesie vornehmlich gehet | ...].%

In Anlehnung an Tzevan Todorov lasst sich diese Stelle so verstehen, dass
fiir Lessing die Poesie nicht allein auf die natiirlichen und willkiirlichen
Zeichen der Sprache beschrénkt ist, sondern permanent eine dritte Art von
Zeichen, d.h. dsthetisch-motivierte Zeichen, produziert.® Diese moti-
vierten bzw. poetischen Zeichen nennt Lessing in seiner Schrift wiederum
eine Art natiirlicher Zeichen, weil sie Nachahmungen sind, allerdings
nicht eine Abbildung von auBlersprachlichen Elementen in der Sprache,
sondern eine Art sprach-interner Nachahmung oder doppelter Nachah-
mung: ,,Die Poesie hat nicht nur wirklich auch natiirliche Zeichen, sondern
auch Mittel, ihre willkiirlichen zu der Wiirde und Kraft der natiirlichen zu
erhohen.“” Anhand einer bemerkenswerten Interpretation des aristoteli-

obachtung genihrt, dass Onomatopdien von Sprache zu Sprache erheblich variie-
ren.

65 Lessing, ,,Laokoon: oder iiber die Grenzen der Malerei und Poesie* S. 123-127.
Hervorhebung T. A.

66 Vgl. Todorov, ,,Asthetik und Semiotik im 18. Jahrhundert*, S. 17f.

67 Lessing, ,,Laokoon: Paralipomena®, S. 309.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

schen Nachahmungsprinzips unterscheidet Lessing also den poetischen
Gebrauch der Sprache von ihrer nichtpoetischen, kommunikativen oder
alltdglichen Verwendung. Fiir die Erhdhung der willkiirlichen oder kiinst-
lichen Zeichen der Sprache in eine poetische Sprache nennt Lessing meh-
rere Mittel wie das Silbenmal}, Figuren, Tropen, Tone, aber vor allem
auch ,,Metaphern“.68 Der Dichter verwendet schlieBBlich nicht blof3 will-
kiirliche Sprachzeichen, wie sie sind, sondern er ahmt diese Zeichen in ih-
rer Komplexitét nach und erhebt sie in eine neue Art der Natiirlichkeit.

Ob es tatséchlich eine vollig rein-dsthetische Sprache geben kann, die
eine hochste Gattung reprisentiert, oder umgekehrt, ob es eine vollig
nicht-poetische Sprache oder eine rein artifizielle Sprache gibt, die sich
von allen mdglichen &sthetischen Dimensionen vollig ablosen kann, wird
im Rahmen dieses Exkurses nicht wieder zur Diskussion gebracht.® Statt-
dessen lésst sich hier hervorheben, dass weniger die Antworten (sprachli-
che Téuschung, Metapher, doppelte Nachahmung), die Lessing uns gibt,
sondern eher seine zielstrebigen Versuche und Problematisierungen wich-
tig sind: Indem seine Theorie fiir verschiedene Kiinste geltende und eigene
dsthetische Differenzen nahelegt, die nicht nur — wie in seiner Zeit ge-
wohnlich war — auf der jeweiligen Zeichen- und Mediendifferenz beruhen,
sondern vor allem (mit einer doppelten Nachahmung) iiber diese gegebe-
nen Differenzen hinausgehen und von diesen immer wieder abweichen,
gewinnt seine Asthetik an enormer Bedeutung. Allerdings werden sich
diese Differenzen nicht nur als produktiv, sondern auch als problematisch
erweisen, worauf wir in den spateren Abschnitten zuriickkommen werden.

Von Lessings Differenzierung der &sthetischen Bereiche bleibt auch
das mit Leonardo diskutierte Paragone der Kiinste keineswegs ausge-
schlossen.” Bei genauer Betrachtung lisst sich erkennen, dass Lessing
beide Kiinste — Poesie und Malerei — nicht nur voneinander unterscheidet,
d.h., dass er diese nicht blof} als verschiedene Kiinste denkt, sondern eine
Hierarchie bzw. Rangordnung zwischen ihnen erstellt. Offensichtlich kann
die Dichtung fiir Lessing mehr erreichen als die Malerei; sie ist in der La-
ge, Handlungen in einer gewissen Zeitfolge nachzuahmen, sie kann nicht

68 Lessing, ,,Laokoon: Paralipomena®, S. 310f.

69 Vgl.1.2.2.

70 Hierzu vgl. Joachim Jacob, ,,Gedédchtniskonkurrenz als Mediendsthetik. Dion von
Prusas ,Olympische Rede® und Gotthold Ephraim Lessings ,Laokoon‘“, Sabine
Heiser, Christiane Holm (Hrsg.), Geddchtnisparagone — intermediale Konstellatio-
nen, Gottingen 2010, S. 47-62.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZEN DER KUNSTE | 219

nur sichtbare, sondern zugleich ,,unsichtbare* Gegenstiande artikulieren,71
sie vermag neben dem Schrecken und den Schmerzen auch das Héssliche
auf eine angemessene Weise zu schildern.’” Sogar bei der Darstellung des
Schonen, die Lessing anfangs als die Aufgabe der bildenden Kunst be-
stimmte, gewinnt die Poesie am Ende den Wettkampf: ,,[V]erliert die Poe-
sie nicht zu viel, wenn man ihr alle Bilder korperlicher Schonheit nehmen
will?“”* Mit Blick auf Homers Schilderung der Helena versucht Lessing
dann geltend zu machen, dass in der Dichtung prinzipiell auch die Schon-
heit (zumindest die unsichtbare Schonheit) besser geschildert werden kon-
ne, als es in der Malerei der Fall sei. Denn der Dichter weifl von der
»Schonheit einen Begriff zu machen, der alles weit {ibersteigt, was die
Kunst in dieser Absicht zu leisten im Stande ist.“™

Die Logik der Paragone in der lessingschen Einteilung ordnet aber
nicht nur die Poesie iliber der Malerei ein, sondern gliedert die Poesie
selbst in ihrem eigenen Bereich hierarchisch, so dass die hochste Gattung
aller Gattungen herausgefunden wird. Alle vorhin genannten Mittel wie
Silbenmafl, Tone, Metapher, Tropen usw. bringen, wie Lessing spéter in
einem vielzitierten Brief an Nicolai schreibt, zwar

,,die willkiirlichen Zeichen den natiirlichen néiher; aber sie machen sie nicht zu natiirli-
chen Zeichen: folglich sind alle Gattungen, die sich nur dieser Mittel bedienen, als die
niedern Gattungen der Poesie zu betrachten; und die hochste Gattung der Poesie ist die,
welche die willkiirlichen Zeichen génzlich zu natiirlichen macht. Das ist aber die dra-
matische; denn in dieser horen die Worte auf, willkiirliche Zeichen zu sein, und werden

natiirliche Zeichen willkiirlicher Dinge. "

Nicht nur grofe oder iibergeordnete Gattungsformen wie Malerei, Skulp-
tur, Poesie, sondern auch (sogenannte) Teilbereiche wie Drama, Epik oder
Lyrik sind also von Lessing paragonal eingeteilt. Starker formuliert: Die
Einteilung der Kiinste ist bis hin zu den kleinsten Einheiten von dem Para-
gone sowie von einem hierarchisierenden Denken durchwoben. Mit die-

71 Vgl. Lessing, ,,Laokoon: oder iiber die Grenzen der Malerei und Poesie®, S. 102f.

72 Vgl. Lessing, ,,Laokoon: oder iiber die Grenzen der Malerei und Poesie®, S. 164f.

73 Lessing, ,,Laokoon: oder iiber die Grenzen der Malerei und Poesie®, S. 154.

74 Lessing, ,,Laokoon: oder iiber die Grenzen der Malerei und Poesie®, S. 154.

75 Gotthold Ephraim Lessing, ,Brief an Friedrich Nicolai. Hamburg, d. 26. Mai
1769, Helmut Kiesel (Hrsg.), Werke und Briefe. Briefe von und an Lessing, Frank-
furt am Main 1987, S. 608-611, hier S. 610.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

sem kritischen Hinweis auf die hierarchische Anordnung der Kiinste in
Lessings Klassifizierung geht es hier aber nicht um eine kunstsoziologi-
sche Kritik, auch wenn diese in einem anderen Kontext sehr bedeutsam
sein mag.”® Vielmehr ist fiir diesen Teil der Studie seine implizite Suche
nach einem kleinen Einen, nach den winzigen Einheiten, d.h. nach einer
einheitlichen Gattungs- oder Kunstform, von besonderem Interesse: Gibt
es also eine Gattung, eine kleine oder kleinste Gattung, die sich von den
néchst-, oben- oder untenstehenden Gattungen véllig befreien und die man
theoretisch begriinden kann?

Auf die Problematisierung dieser Frage im engeren Sinne, auf ihre Be-
deutung fiir die Grenziiberschreitungen zwischen den Gattungen der Kunst
sowie auf ihre Losungen wird nach diesem Exkurs Schritt fiir Schritt ge-
kommen. An dieser Stelle ldsst sich aber noch darauf hinweisen, dass
nicht nur die Verdienste der lessingschen Einteilung, sondern auch das
Einheitsmotiv in dieser Einteilung iiber seine Zeit hinausgeht. Dieses Mo-
tiv betrifft also nicht blol Lessings Laokoon-Schrift, sondern das Eintei-
lungsproblem im Allgemeinen, das im 18. Jahrhundert seinen Hohepunkt
erreicht und eine schnelle und enorme Wirkung auf das kunsttheoretische
Denken seiner Zeit sowie in spéterer Zeit gehabt, wie J. W. Goethe deut-
lich ausdriickte:

,»,Man muf Jiingling sein, um sich zu vergegenwirtigen, welche Wirkung Lessings
Laokoon auf uns ausiibte, indem dieses Werk uns aus der Region eines kiimmerlichen
Anschauens in die freien Gefilde des Gedankens hinrif3. Das so lange mifiverstandene
ut pictura poesis war auf einmal beseitigt, der Unterschied der bildenden und Rede-
kiinste klar, die Gipfel beider erschienen nun getrennt, wie nah ihre Basen auch zu-

sammenstoBen mochten.“”’

Lessings Behauptung, dass die Sprache als Medium der Poesie im Unter-
schied zum bildlichen Medium eine groflere Komplexitét habe und eben
deswegen das dsthetisch GroBere oder das Wertvollere zu vergegenwarti-
gen vermoge, ldsst sich anschlieBend auf den offensichtlich groBten Ein-

76 Fiir eine Analyse der Einteilung der Kiinste als Formen der sozialen und marktwirt-
schaftlichen Hierarchisierung vgl. Pierre Bourdieu, Die Regeln der Kunst. Genese
und Struktur des literarischen Feldes, Frankfurt am Main 1999, S. 187ff.

77 Johann Wolfgang von Goethe, ,,Dichtung und Wahrheit. Achtes Buch®, Dieter
Borchmeyer, Klaus Detlef-Miiller (Hrsg.), Sdmtliche Werke. Briefe, Tagebiicher
und Gespriche, Frankfurt am Main 1986, S. 338-385, hier S. 345f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZEN DER KUNSTE | 221

teilungsversuch in der philosophischen Asthetik, nimlich auf Hegels Sys-
tem der Kiinste, beziehen — auch wenn man dabei nicht wie in Goethes
AuBerungen von einer direkten Wirkung auf es sprechen kann. Durch die-
sen Bezug kann man schlieBlich zwei wichtige Gedanken, die bei Lessing
auftauchten, namlich die medial-materiale Unterscheidung der Kiinste und
das Einheitsmotiv in seiner Einteilung der Kiinste, stirker hervorheben.

Bekanntlich gliedert Hegel die Kunst einerseits in drei allgemein-
historische Formen (symbolische, klassische und romantische Kunstfor-
men) und andererseits in die diesen Formen entsprechenden fiinf besonde-
ren Kunstgattungen: Architektur, Skulptur, Malerei, Musik und Poesie.”
Obwohl Hegels System der Kiinste in seinem Grad der Detailliertheit, in
seiner Systematik und besonders hinsichtlich der (eigen-)geschichtlichen
Dynamisierung der Kiinste weit iiber die lessingsche Einteilung hinaus-
geht, zeigen sein Grundmotiv und sein grundlegendes Einteilungskriteri-
um, um die es in diesem Exkurs geht, eine starke Affinitdt zu Lessings
Einteilung. Auch Hegel teilt die Kiinste im Grunde genommen nach ihrem
unterschiedlichen Material-, Zeichen- und Mediencharakter ein. Auch fiir
Hegel vermag diejenige Kunstform, deren Medium komplexer und deren
Material befdhigt ist, hohere ,,geistige Gehalte™ auszudriicken und hat da-
mit einen hoheren Platz in der hierarchischen Ordnung der Kiinste.” Da
z.B. Architektur natiirliche Stoffe oder Materialien verwendet, in denen
fiir Hegel noch keine oder nur geringe Ausdrucksmoglichkeiten vergeistigt
sind, nimmt sie im System der Kiinste den niedrigsten Rang ein. Dagegen
sei aber die Sprache als ein Ergebnis von gemeinsamen und kulturellen
Erfahrungen bereits geschichtlich durchgeistigt und darum vermdge sie
hohere Grade von geistigen Wahrheiten sowie Gehalten (in den poetischen
Gattungen) auszudriicken.*® Nicht zuletzt verleiht Hegel genauso wie Les-
sing dem Drama den Status der hochsten Gattung:

,,Das Drama muf [...] als die hochste Stufe der Poesie und der Kunst tiberhaupt ange-
sehen werden. Denn den sonstigen sinnlichen Stoffen, dem Stein, Holz, der Farbe, dem
Ton gegeniiber, ist die Rede allein das der Exposition des Geistes wiirdige Element und

unter den besonderen Gattungen der redenden Kunst wiederum die dramatische Poesie

78 Vgl. Hegel, Werke 13, S. 106ff.

79 Vgl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Werke 14. Vorlesungen iiber die Asthetik II,
Eva Moldenhauer, Karl Markus Michel (Hrsg.), Frankfurt am Main 1993, S. 258.

80 Vgl. Feige, Kunst als Selbstverstindigung, S. 156.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

diejenige, welche die Objektivitdt des Epos mit dem subjektiven Prinzip der Lyrik in

sich vereinigt*."!

Offenbar ist diese Vereinigung im Gefolge des Aufhebungsprinzips fiir
Hegel kein Kompositum aus zwei Einheiten, sondern eine neue Einheit,
die sich im Unterschied zum Epos und zur Lyrik ,strenger in sich zusam-
menfass[t]“." Kurzum: Auch der hegelschen Einteilung liegt ein Gat-
tungsverstiandnis zugrunde, das die einzelnen Kunstbereiche als einheitlich
strukturierte (oder sich in der Geschichte einheitlich bildende) Formen be-
hauptet, die grundsitzlich auf den Materialien und den Medien, die in je-
nen Bereichen verwendet werden, beruhen. Es mag sein, dass hier Hegels
System der Kiinste zu vereinfacht skizziert und dabei eine ganze Reihe
von wichtigen geschichtlichen Momenten, die die Individuationsprozesse
der Kiinste dialektisch in Gang bringen, ausgelassen wurde. Jedoch ist die-
se Darstellung ausreichend, um die Momente der lessingschen Einteilung
(mit Vor- und Nachteilen) im Anschluss an seiner Zeit wiederzuerkennen
und daraus ein allgemeines Resiimee iiber die Bedeutung und Probleme
der Einteilungen der Kiinste zu ziehen.

Resiimee der Einteilungsgeschichte

Einteilungen der Kiinste kann man immer als notwendige und wichtige
Schritte denken, durch die wir ein allgemeines Verstidndnis der Differen-
zen und der Pluralitit der Kiinste gewinnen konnen. Wie bereits vor die-
sem Exkurs thematisiert wurde, treten bei jedem Einteilungsversuch unter-
schiedliche Relationen und Unterschiede zwischen den Kiinsten in den
Vordergrund. Mit Blick auf die historisch wichtigen Unterscheidungsstra-
tegien von Lessing und Hegel ldsst sich im Allgemeinen behaupten, dass
die Differenzen zwischen den Kiinsten 6fters nach ihren jeweiligen media-
len bzw. materiellen Komplexititsgraden bestimmt werden — und dieses
Denken hat bis heute eine weitgehende Aktualitdt. Jene Strategien und
Methoden sind zugleich, wie bei Lessing deutlich war, von dem heimli-
chen Motiv von (reinen) Einheiten geprégt, die nicht nur die Art der &dsthe-
tischen Differenz (Kunst/Nichtkunst) betreffen, die bereits im zweiten Teil

81 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Werke 15. Vorlesungen iiber die Asthetik III, Eva
Moldenhauer, Karl Markus Michel (Hrsg.), Frankfurt am Main 1986, S. 474.
82 Hegel, Werke 15, S. 482.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZEN DER KUNSTE | 223

der vorliegenden Arbeit diskutierte wurde, sondern vor allem binnen-
asthetische Differenzen, durch die sich der dsthetische Gehalt oder Wert
einer einheitlich strukturierten Gattung von einer anderen hierarchisch un-
terscheiden lasst.

Bevor auf die Wirkung und die Aktualitét der lessingschen Einteilung
im Rahmen der Bild- bzw. Medientheorien im 20. Jahrhundert eingegan-
gen wird, lassen sich seine Theorie und das sich dabei auszeichnende
Problem der einheitlichen Gattungsvorstellung wie folgt zusammenfassen:
Lessing unterscheidet (zwar dhnlich wie seine Zeitgenossen wie Diderot,
Dubos oder Mendelssohn) die Kiinste anhand ihrer Medien, Mittel, Zei-
chen oder Materialien voneinander: Poesie und Malerei bedienen sich un-
terschiedlicher Medien und Zeichen und sind deshalb hochst verschieden.
Er geht allerdings im néchsten Schritt {iber diese material- und medienspe-
zifische Unterscheidung hinaus und differenziert auch das Asthetische o-
der Poetische nach der verschiedenen Zeichenverwendung in verschiede-
nen Kunstbereichen voneinander: Lessings Theorie setzt also dsthetisch-
poetische Differenzen ein, indem er das Poetische von dem Nicht-
Poetischen selbst in der Sprache oder das Schone von dem Nicht-Schénen
innerhalb der bildenden Kunst unterscheidet. Der Gewinn sowie das Prob-
lem der lessingschen Einteilung liegen in dieser bereichsspezifischen Dif-
ferenzierung des Asthetischen. Seine Theorie ist einerseits hdchst produk-
tiv, weil sie unterschiedlichen Kunstphdnomenen in ihrer Verschiedenheit
gerecht wird und uns dabei einen fruchtbaren Blick auf die Differenzie-
rungsmoglichkeiten der einzelnen Kiinste bietet. Aber andererseits ist sie
problematisch, weil er durch eine hierarchisierende Denklogik unteilbare
Einheiten (Gattungen) postuliert, die unmittelbar auf der materialen oder
medialen Spezifik der jeweiligen Kunst beruhen. Dieses Motiv kann man
am besten bei seiner (impliziten) Erstellung einer Rangordnung der Kiins-
te erkennen, die nicht blof3 iibergeordnete Gattungen wie Poesie und bil-
dende Kunst, sondern einen einzelnen Bereich (die Poesie) in héhere und
niedrigere Formen hierarchisch eingliedert. Damit gelangen aber diese
ausdifferenzierten Asthetiken immer wieder zu den kleinen Einheiten, die
niemals ineinander libersetzt werden kdnnen. Obwohl Lessing sich mit
seiner Theorie von der Idee der Vereinigung der Kiinste vollig entfernt,
tauchen am Ende neue Einheiten auf, die die einzelnen Kiinste und Gat-
tungen als kleine, undurchdringliche und in sich eingeschlossene Formen
behauptet. Es geht schlieBlich bei Lessings Versuch zwar nicht um eine
Vereinigung, aber um eine Ein-Teilung der Kiinste.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

Versucht man schlieBlich die Pluralitidt der Kiinste anhand der les-
singschen (oder hegelschen) Einteilungskriterien zu verstehen, erkennt
man zwar zahlreiche &sthetisch ausdifferenzierte Bereiche, die aber am
Ende auf kleineren und nicht weiter ablosbaren Einheiten beruhen. Mit
anderen Worten: Es wird bei Ein-Teilungen stindig die Existenz von un-
teilbaren Einheiten, ndmlich Gattungseinheiten, vorausgesetzt, oder ver-
sucht, solche Einheiten theoretisch zu begriinden. Dieses Einheitsmotiv
wird im zweiten Kapitel (II1.2) als ein Problem der Grenziiberschreitungen
zwischen den Kiinsten ausgefiihrt wird. Davor lédsst sich aber noch klar
machen, dass die Materialspezifik sowie das Einheitsmotiv, ndmlich die
Voraussetzung von oder die Suche nach Gattungseinheiten, keineswegs
auf Lessing, auf Hegel oder auf die Schriften des 18. und 19. Jahrhunderts
zu begrenzen sind, sondern dass man ihnen ebenso in den kunsttheoreti-
schen Kontexten des 20. Jahrhunderts und auch heute besonders im Rah-
men der Bild- und Medientheorien sehr oft begegnet.

1.3 LAOKOON SEIT DEM 20. JAHRHUNDERT:
DAsS PARADIGMA DER MEDIENSPEZIFITAT

Die Entstehung von (heterogenen) Kunstformen wie Tonfilm, Videokunst
oder Collagen und die Entwicklung von neuen kiinstlerischen Strémungen
wie dem Futurismus oder der abstrakten Kunst haben seit dem Beginn des
20. Jahrhunderts die Laokoon-Debatte wieder aktualisiert. Die von Oskar
Walzel geprdgte und bis heute gebrduchliche Rede von der Entgrenzung
bzw. der ,,wechselseitige[n] Erhellung der Kiinste“® sowie Grenziiber-
schreitungen zwischen den Kiinsten haben die Aufmerksamkeit wieder auf
die Debatte um die Grenzen der einzelnen Kiinste gelenkt. Denn welche
Grenzen und Eigenschaften der Kiinste iiberhaupt iiberschritten werden,
konnte man, wie eingangs angemerkt wurde, wiederum durch die Uber-
priiffung dessen erkldren, wie die Grenzen der Kiinste definiert und sie
voneinander abgegrenzt werden.® Wurden die einzelnen Kiinste im oben

83 Oskar Walzel: ,,Wechselseitige Erhellung der Kiinste*, Arthur Liebert (Hrsg.), Phi-
losophische Vortrage der Kantgesellschaft. Berlin 1917. Nr. 15/1. S. 1-92, hier S.
15.

84 Hans Holldnder schreibt ebenfalls: ,,Fiir das Verhéltnis von Literatur und Malerei

liefert die Unterscheidung Lessings zunéchst eine brauchbare Grundlage, denn es

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZEN DER KUNSTE | 225

diskutierten Laokoon-Streit nach der Verschiedenheit bzw. den unter-
schiedlichen Ausdruckskréften ihrer Medien oder Materialien klassifiziert,
so konnte man sagen, dass seit dem Anfang des 20. Jahrhunderts bis heute
in vielen kunsttheoretischen Kontexten dhnliche theoretische Mafinahmen
gegen die Uberschreitungen der medialen und normativen Grenzen entwi-
ckelt werden.

In den kunsttheoretischen Schriften der ersten Hilfte des 20. Jahrhun-
derts lassen sich direkte Anspielungen auf Lessings Laokoon erkennen:
Irving Babbitts Buch The new Laokoon. An Essay on the Confusion of the
Arts (1910), Rudolf Arnheims Essay Neuer Laokoon. Die Verkoppelung
der kiinstlerischen Mittel, untersucht anldsslich des Sprechfilms (1938)
und Clement Greenbergs beriihmter Aufsatz Towards a newer Laocoon
(1940) sind hier zu nennen. Bei diesen Schriften wurde auf unterschiedli-
che Weise versucht, hinsichtlich der neu entstehenden Kunstformen und
Kiinstlerbewegungen eine neue Laokoon-Grundlage zu Grenzen und Un-
terschieden der Kiinste untereinander zu etablieren oder diese Grenzen neu
zu definieren. Auch in den letzten Jahrzehnten wurde dem Laokoon-
Thema nicht weniger Aufmerksamkeit geschenkt. Das Gegenteil ist der
Fall: Es erfreut sich in der Forschung einer andauernden Aktualitit.*

Auch wenn diese genannten (und noch viele weitere) Aufsitze, Werke
oder Sammelbénde in der Forschung, die sich auf Lessings Laokoon pro-
duktiv und zugleich sehr kritisch beziehen, nicht im Einzelnen thematisiert
werden konnen, verdient doch vor allem Greenbergs Ansatz, der auch die
berithmten Kunst- und Fotografie-Theorien von Michael Fried und Rosa-
lind Krauss entscheidend beeinflusste, an dieser Stelle eine kurze Erwih-
nung. Ahnlich wie Lessing, der die Grenzen der Poesie aus der Spezifitit
des sprachlichen Mediums ableitete, versuchte Greenberg mit Blick auf

ist zweckméBig, diejenige Grenze zu sehen, die iiberschritten werden muss, wenn
es nicht beim blofen, unvergleichbaren Nebeneinander bleiben soll.“ Hans Hollan-
der, ,,Literatur, Malerei und Graphik: Wechselwirkungen, Funktionen und Konkur-
renzen®, Peter V. Zima (Hrsg.), Literatur intermedial. Musik — Malerei — Photo-
graphie — Film, Darmstadt 1995, S. 129-170, hier S. 130f.

85 Um nur einige wichtige Beitrdge zu erwéhnen, die sich auf Lessings Laokoon pro-
duktiv, aber zugleich kritisch beziehen vgl. Thomas Koebner (Hrsg.), Laokoon und
kein Ende. Der Wettstreit der Kiinste, Miinchen 1989; Imke Kreiser, Laokoon im
einundzwanzigsten Jahrhundert oder die Neurobiologie der Asthetik, Bochum
2002; Michael Franz u.a. (Hrsg.), Electric Laokoon. Zeichen und Medien, von der
Lochkarte zur Grammatologie, Berlin 2007.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

neue Tendenzen (vor allem den Abstraktionsmus) die Grenzen der bilden-
den Kiinste ebenso medienspezifisch zu bestimmen. Ihm zufolge habe die
Malerei in der Moderne ihre wahren Dimensionen wie Farbwerte, Fla-
chigkeit und Reinheit entdeckt:

,,[A] modernist work of art must try to avoid dependence upon any order of experience
not given in the most essentially construed nature of its medium. [...] The arts are to
achieve concreteness, ‘purity,” by acting solely in terms of their separate and irreducible

selves.«%

Das Wichtige aber an seinem Ansatz ist, dass diese angestrebte Reinheit in
den Kiinsten paradoxerweise durch die Erkennung der Grenzen und Be-
schrankungen, die in der Natur des bearbeiteten Mediums liegen, erreicht
werden konne: ,,Reinheit bedeutet in der Kunst die Akzeptanz, die bereit-
willige Akzeptanz der Beschrinkung des Mediums der jeweiligen
Kunst.“*’

Obwohl man nicht immer wie bei Greenberg solche deutlichen Anspie-
lungen auf Lessings Laokoon finden kann, kann man im Rahmen der
kunst-, medien- und literaturtheoretischen Diskussionen ab dem 20. Jahr-
hundert allgemein doch von einem neuen Laokoon-Paradigma® sprechen.
Das Laokoon-Paradigma hiee in einfachsten Worten, dass (seit der
Avantgarde-Kunst bis heute in vielen Kunstkontexten) die Medien und die
Materialien der Kiinste als die dsthetischen Ressourcen derselben implizit
oder explizit angenommen werden. Anders gesagt: Es wird ofters voraus-
gesetzt, dass dsthetische Dimensionen der einzelnen Kiinste auf den Mate-
rialien und Medien beruhen, die sie jeweils verwenden. Bei dieser Voraus-

86 Clement Greenberg, ,,The New Sculpture®, ders. (Hrsg.), Art and culture. Critical
essays, Boston 1961, S. 139—145, hier S. 139.

87 Clement Greenberg, ,,Zu einem Neueren Laokoon (1940)“, Karlheinz Liideking
(Hrsg.), Die Essenz der Moderne. Ausgewdhlte Essays und Kritiken, Amsterdam
u.a. 1997, S. 56-81, hier S. 71.

88 Die Bezeichnung ,,Laokoon-Paradigma“ ist auch der Titel eines Sammelbands: In-
ge Baxmann, Bernhard Siegert (Hrsg.), Das Laokoon-Paradigma. Zeichenregime
im 18. Jahrhundert, Berlin 2000. Jedoch wird es an dieser Stelle weniger auf die
einzelnen Beitrdge in diesem Band bezogen, die die Giiltigkeit von Lessings Schrift
in auBerdsthetischen Bereichen jeweils aus unterschiedlichen Perspektiven behan-
deln, als vielmehr auf die Aktualitidt der Materialdsthetik (im lessingschen Sinne)

und ihre bedeutende Rolle in der gegenwirtigen Asthetik.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZEN DER KUNSTE | 227

setzung wird den jeweiligen Medien und Materialien schlieBlich ein dsthe-
tisches Potential zugeschrieben, aus dem einzelne Kunstgattungen ihre Be-
sonderheiten gewinnen.

Dass es ein solches Paradigma gibt, wird im Folgenden im Hinblick
auf die Untersuchungen des US-amerikanischen Philosophen und Film-
wissenschaftlers Noél Carroll zur Geltung gebracht. Nach einer langen
und kritischen Auseinandersetzung mit den Schriften der bekannten Theo-
retiker aus Bereichen wie der Film- und Videokunst sowie der Fotografie
oder der Malerei (z.B. mit R. Arnheim, A. Bazin, E. Weston oder F. Gilet-
te) stellt Carroll die Behauptung auf, dass viele Theorien von einer ge-
meinsamen Annahme ausgingen, die historisch auf Lessings Laokoon so-
wie auf Greenbergs Medienessentialismus beruht und die man als Medien-
spezifititsthese der Kiinste bezeichnen konne.* Diese These, d.h. das hin-
tergriindige und verdeckte Motiv einer Material- und Medienspezifik der
Kiinste, wird von Carroll wie folgt beschrieben:

,,The medium-specificity thesis holds that each art form has its own domain of expres-
sion and exploration. This domain is determined by the nature of the medium through

which the objects of a given art form are composed.«*

Nach der Medienspezifititsthese der Kiinste, von der Carroll zufolge viele
Kunst-, Medien- und Filmtheorien seit dem Beginn des 20. Jahrhunderts
ausgehen, erlangt jede einzelne Kunst bzw. Kunstform durch ihre Medien
und Materialien ihre &sthetische Eigenheit bzw. Doméine. Anders gesagt,
selbst die verwendeten Medien der Kiinste (Ton, Wort, Farbe oder auch
neue technische digitale Medien in komplexeren Formen), die in ihrer Na-
tur wesentliche oder &sthetische Eigenschaften besitzen, bestimmen — nach
dieser impliziten oder expliziten Annahme — das, was ein Kunstbereich,
eine Kunstform oder eine Kunstgattung ist.

,,The specificity thesis“, schreibt Carroll weiter, ,,has both an excel-
lence component and a differentiation component.“”' Nach dem ersten, ex-

89 Fiir einen Uberblick iiber seine Auseinandersetzung mit diesen und weiteren Theo-
retikern vgl. Noél Carroll, ,Medium Specificity Arguments and the Self-
Consciously Invented Arts: Film, Video and Photography®, ders. (Hrsg.), Theoriz-
ing the moving image, Cambridge, New York 1996, S. 3-24, hier S. 3-9.

90 Noél Carroll, ,,The Specificity of Media in the Arts*, ders. (Hrsg.), Theorizing the
moving image, Cambridge, New York 1996, S. 25-36, hier S. 26.

91 Carroll, ,,The Specificity of Media in the Arts*, S. 31.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

zellenten Element zeichnet sich jede einzelne Kunst oder Kunstform
dadurch aus, dass sie auf Grund ihres spezifischen Mediums etwas Vor-
zigliches schafft. Das zweite, unterscheidende Element dieser These
heiflt, dass dieses vorziigliche oder ausgezeichnete Element zugleich das-
jenige Moment ist, das eine Kunst von den anderen Kiinsten unterscheidet.
Mit anderen Worten: Dasjenige, das eine Kunst von anderen Kiinsten un-
terscheidet, fillt mit dem exzellenten Medium, das sie hat, zusammen.*
Diese beiden Komponenten der Medienspezifititsthese lassen sich mit
Carroll auf verschiedene Weise lesen. Zum Beispiel tritt das exzellente
oder einzigartige Moment einer Kunstgattung (das spezifische Medium)
zugleich als dessen komparatistisches bzw. agonales Moment auf.”® Wih-
rend eine bestimmte Kunst bzw. Kunstgattung einen kiinstlerischen Zweck
auf Grund ihres spezifischen, ausgezeichneten Mediencharakters am bes-
ten erreicht, vermag eine andere Kunst mit einer andersartigen Medien-
spezifitdt es nicht, einen bestimmten kiinstlerischen Zweck auf die gleiche
Weise zu erfiillen — wie es bei Lessings Streit um die Leidensdarstellung
der Fall war. Aus diesem Grund muss man nach Carroll die Medienspezi-
fitdtsthese auch normativ lesen:

,,,D0 not make an art form do what it cannot do‘ means ,Do not make it do what it
ought not to do because some other art does it.© Thus, the medium-specificity formula is

. : 94
an injunction.*

Mit Blick auf Carrolls Diagnosen, Beschreibungen und Hinweise kann
man tatséchlich nachvollziehen, dass das (materiale) Medium fiir viele
verschiedene Theorien der Malerei, des Films und der Fotografie sehr oft
als ein sehr entscheidendes theoretisches Instrument auftaucht. Bei jenen
kunsttheoretischen Forschungen bzw. Diskussionen wird der Fokus direkt
oder indirekt auf vermeintliche Besonderheiten bzw. die Spezifitit der in
den Kunstwerken verwendeten Medien (besonders der technischen oder

92 Vgl. ,,An underlying assumption of the medium-specificity thesis appears to be that
what a medium does best will coincide with what differentiates media (and art
forms).* Carroll, ,,The Specificity of Media in the Arts*, S. 30.

93 Vgl. Carroll, ,,Medium Specificity Arguments and the Self-Consciously Invented
Arts®, S. 18.

94 Carroll, ,,The Specificity of Media in the Arts*, S. 30.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZEN DER KUNSTE | 229

digitalen Medien) gelenkt.” Anstatt hier auf aktuelle Mediendiskurse im
Zusammenhang der Theorien der einzelnen Kiinste detailliert einzugehen,
lasst sich das grundlegende Problem, um das es in diesem Kapitel geht,
deutlich machen: Das oben mit Lessing und Hegel besprochene, heimliche
Motiv von kleinen Einheiten, von selbstbestimmten Kunstbereichen, von
undurchdringlichen Kunstgattungen geht in einer neuen Form und mit
neuen Begriffen (der Medienspezifik) weiter. Demnach lassen sich ver-
schiedene kiinstlerische Formen, Gattungen oder Genres, die sich beson-
ders im Laufe des 20. Jahrhunderts durch die Entstehung neuer Techniken
und Medien formiert haben, ebenso nach diesen Techniken, Materialien
und Medien einteilen; und wichtiger als diese Einteilung ist die Behaup-
tung, dass sie in diesen eingeteilten Bereichen spezifische und uniiber-
setzbare &dsthetische Dimensionen haben, die ein Ergebnis der verwende-
ten Materialien und Medien seien.

Dass es ein heimliches Einheitsmotiv bei den Theorien der Kiinste
gibt, ldsst sich aber nicht nur auf den Kontext der medienspezifischen Un-
terscheidung der Kiinste begrenzen. Die Medienspezifitdtsthese fithrt zwar
unmittelbar zu dem Motiv eines einheitlichen Gattungsverstdndnisses. Je-
doch heif3t dies nicht, dass nur diese These vom Gedanken der einheitlich
strukturierten Kunstgattungen, -formen und -stile ausginge. Selbst bei
Carrolls Alternative, die er gegen die Medienspezifititsthese vorschlégt,
kann man ein solches Motiv erkennen. Um dies ndher zu zeigen, soll aber
zuerst sehr knapp Carrolls ,,contra-medium specificity thesis“*® erldutert
werden.

Gegeniiber der Medienspezifititsthese, die besagt, dass die Kiinste ihre
jeweilige dsthetische Doméne durch ihre spezifischen Medien gewinnen,
behauptet Carroll, dass weniger physikalische Strukturen und materielle
Eigenschaften der Medien dafiir ausschlaggebend sind, was wir als Kunst
denken, als vielmehr die Verwendungsweise der Medien, die dem kiinstle-

95 Das bedeutet aber keineswegs, dass es zugleich viele Autoren gibt, die mit dem
Begriff ,,Medium* anders und sehr kritisch umgehen oder ihn mit Blick auf seine
auferkiinstlerische Verwendung weiter differenzieren. Fiir solche kritische Medi-
enverstindnisse in Bezug auf Kunst und Asthetik vgl. z.B. Stefan Miinker (Hrsg.),
Was ist ein Medium?, Frankfurt am Main 22012 oder fiir einen philosophischen
Medialitatsbegriff vgl. Reinhard Margreiter, Medienphilosophie. Eine Einfiihrung,
Berlin 2007; Christoph Hubig, Technikphilosophie als Reflexion der Medialitdt,
Bielefeld 2006.

96 Carroll, ,,The Specificity of Media in the Arts*, S. 29.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

rischen Zweck eines gegebenen Kunstbereichs entspricht oder jenen er-
fiillt: ,,A medium is used to serve the purposes of an art form, a style, or a
genre. Those purposes make different aspects if the medium relevant, ra-
ther than vice-versa.«”” Welcher Aspekt eines Mediums bei einem kiinstle-
rischen Schaffen wichtig sein wird, wird also erst durch die Zwecke der
kiinstlerischen Formen, Genres oder Gattungen bestimmt und nicht umge-
kehrt:

,»That is, contra the medium-specificity thesis, there are no techniques, there are una-
vailable to an artist because of a failure to exploit certain characteristics of a given me-
dium (or because of overlaps media). Rather there are styles, genres, art forms, and
their presiding purposes, which determine the vialibility of a technique within a context

of use.«*®

Durch die Verwendungsweise der Medien, die fiir die Realisierung ver-
schiedener kiinstlerischer Zwecke in gegebenen Kunstformen geeignet
sind, werden also nach Carroll immer neue Eigenschaften, neue Aspekte
und Qualitidten der physikalischen Medien artikuliert. Carroll kann mit
diesem Kontra-Argument recht plausibel erkldren, warum ein einziges
Medium in verschiedenen kiinstlerischen Kontexten verschiedene Eigen-
schaften haben kann. Die Farbe z.B. erwirbt nach Carroll in jeder ver-
schiedenen Stromung der Malerei eine andere Qualitdt, die erst durch die
Art und Weise der Verwendung dieses Mediums in der betreffenden
Stromung manifest wird. Wéhrend dieses Medium in der Landschaftsma-
lerei als ikonische Tiefe (,pictorial depth®) bestimmt werde, sei das Me-
dium der modernen Malerei durch bildhafte Flachigkeit (,,flatness™) ge-
kennzeichnet:” ,In short, the purposes of a given art — indeed of a given
style, movement, or genre — will determine what aspects of the physical
medium are important.“'° Carroll macht also gegeniiber dem Paradigma
der Medienspezifik geltend, dass eine kiinstlerische Praxis, die in einem
Kunstbereich (in einer Gattung, in einem Kunststil usw.) vollzogen wird,
der vermeintlichen Eigenart des Mediums immer vorangeht. Es geht hier-
bei in erster Linie um den (gattungsbezogenen) Vorgang der Praxis vor

97 Carroll, ,,The Specificity of Media in the Arts*, S. 29.

98 Carroll, ,,The Specificity of Media in the Arts*, S. 29f.

99 Vgl. Carroll, ,, The Specificity of Media in the Arts* S. 29.

100 Carroll, ,,The Specificity of Media in the Arts™ S. 28. Hervorhebung T.A.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZEN DER KUNSTE | 231

dem materialen Medium. Ohne eine kiinstlerische Absicht, die aufgrund
von gegebenen Stilen, Formen, Bereichen, Gattungen und Strémungen re-
lativiert wird, kann man also nach Carroll von einer Spezifik des Mediums
iiberhaupt nicht reden. Erst durch die Art und Weise des kiinstlerischen
Umgangs mit den Stoffen, mit den Medien, die dem jeweiligen Kunstge-
biet entspricht, konnen die Medien verschiedene Spezifika gewinnen —
und nicht umgekehrt.

Ausgehend von Carrolls Uberlegungen lisst sich schlieBlich ein wich-
tiger Zug der praxisbezogenen Asthetik hinsichtlich des verschiedensten
Materialgebrauches in der Kunst klar umreiflen: Die Werte und die Be-
sonderheiten unserer Kunstpraktiken konnen niemals auf die Eigenschaf-
ten der rohen Materialien bzw. Medien reduziert oder ausgehend von die-
sen verstanden werden; sie gehen immer {iber diese hinaus und lassen im-
mer neue Eigenschaften von ihnen hervortreten. Allerdings liegt Carrolls
Uberlegungen zugleich ein ziemlich fragwiirdiges Konzept von Stilen,
Formen, Genres, Kunstbereichen, Kunstgattungen usw. zugrunde, das hier
sowie im nichsten Kapitel im Rahmen der Debatte um die Grenziiber-
schreitungen zwischen den Kiinsten ndher problematisiert wird. Wie kon-
nen die Gattungen, Formen oder Genres bestimmte Zwecke haben, die den
Kunstpraktiken vorangehen oder diese im Voraus enthalten? Wéhrend die
Medienspezifiker eine Gattungseinheit — eine Einheit in allgemeiner
Form, ndmlich als Stileinheit, Einheit einer Kunstform oder einer Bewe-
gung in festen Konturen — in Anlehnung an die Medienqualititen der
Kunstwerke nachtriaglich postulieren, werden bei Carroll diese Einheiten
vorgéngig vorausgesetzt. Indem Carroll also das Verhéltnis zwischen Pra-
xis und Medium umkehrt, macht er zwar einen wichtigen Schritt und stellt
ein plausibles und anti-essentialistisches Kunstverstidndnis auf. Jedoch tut
er dies anhand eines unklaren und auch einheitlich gedachten Genre-, Stil-
oder Gattungsbegriffs, der bestimmte Absichten bzw. Zwecke hat und den
einzelnen Kunstwerken vorangeht. Auch in spdteren Schriften von Carroll,
die in anderen Zusammenhingen niedergelegt sind, z.B. in seinem Buch
On Criticism, lésst sich die Voraussetzung eines einheitlichen Gattungs-
konzepts wieder erkennen:

,,Fundamental to the task of criticism is placing the artwork at hand in its proper cate-

gory (or categories), because, once we know the category (or categories) to which the

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

artwork belongs, we have a sense of the kind of expectations that it is appropriate to

bring to the work [...].«'!

In diesem Zusammenhang versucht Carroll geltend zu machen, dass die
Gattungen (oder einzelne Kunstformen, Kategorien, Genres usw.) fiir un-
sere kunstspezifischen sowie -kritischen Werturteile eine unverzichtbare
Rolle spielen. Erst wenn wir die Kunstwerke durch unsere interpretative
sowie evaluative Aktivitdten in ihre passenden Kategorien einordnen, ge-
winnen sie an Bedeutung und entsprechen sie den Erwartungen, die mit
den iibergeordneten Kategorien verbunden sind. Allerdings setzt er dabei
Gattungen oder Kategorien offensichtlich als vorgegebene Einheiten vo-
raus, in die wir Kunstwerke richtig einordnen kdnnen bzw. sollen. Wo-
durch diese Einheiten sich genau auszeichnen, bleibt allerdings vollig un-
klar.

Mit dieser Kritik wird allerdings nicht behauptet, dass das Gattungs-
problem, d.h. die Vorstellung einer einheitlich strukturierten Gattung nur
Carrolls Schriften oder die mit ihm diskutierte Medienspezifitétsthese be-
trife. Sie zielt vielmehr darauf ab, anhand von exemplarischen Beziigen
auf ein heimliches Motiv aufmerksam zu machen, das in vielen kunst-
theoretischen Debatten 6fters angenommen wird: Man geht beim Denken
und Sprechen iiber die Einteilung sowie die Pluralitdt der Kiinste sehr oft
davon aus, dass die Gattungen, die Untergattungen oder die Genres ein-
heitlich konstituierte oder vorgegebene Formen seien, oder sie etwas ha-
ben, das gegeniiber vielen Verdnderungen trotzdem einheitlich bleibe.
Entweder sucht man implizit nach einer Einheit der betreffenden Gattung
(wie es in den Einteilungen der Kiinste der Fall war), oder man setzt be-
reits zu Beginn ein einheitliches Gattungskonzept (wie bei Carroll) voraus,
in das man einzelne Kunstwerke nachtraglich einordnen oder anhand des-

101 Noél Carroll, On criticism. (Thinking in Action), New York 2009, S. 93. Hervor-
hebung T.A. Fiir Daniel Martin Feiges zutreffende Kritik an dieser Textstelle und
allgemein an Carrolls Genre-Konzept vgl. Daniel Martin Feige, ,,Alle Genres sind
prekér und kein Genre ist prekér, oder: Die Logik des Genres im Genre der (he-
gelschen) Logik“, Hanno Berger u.a. (Hrsg.), Prekdre Genres. Kleine, periphere,
minoritdre, apokryphe und liminale Gattungen und Formen, Bielefeld 2015,
S. 17-30, hier S. 17-23. Jedoch werden folgende Ausfiihrungen auch von der Al-
ternative, die Feige anhand einer Aktualisierung von Hegels Logik der Allge-

meinheit und Besonderheit suggeriert, abweichen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZEN DER KUNSTE | 233

sen man diese interpretieren kann. Warum dieses Motiv fiir die Grenzen
und Grenziiberschreitungen der Kiinste Probleme darstellen muss, wird
das Thema des nichsten Kapitels sein.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11

4. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [{-]EEETEEE


https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Das Problem der Grenziuberschreitung
zwischen den Kiinsten

Im vorangehenden Kapitel wurde anhand der Geschichte der Einteilung
der Kiinste sowie deren Aktualisierung im heutigen Kunstdiskurs ein Mo-
tiv entdeckt, das — explizit oder implizit — die einzelnen Kiinste und Gat-
tungen als einheitlich konstruierte, Formen, Bereiche oder Systeme be-
hauptet. Warum soll aber dieses Einheitsdenken fiir die aktuellen Kunst-
theorien ein Problem bereiten? Anders gefragt: Wenn man Gattungen als
Einheiten annimmt, die eine bestimmte Gruppe von Werken, Formen, Sti-
len usw. reprisentieren oder beinhalten sollen, muss dabei iiberhaupt ein
kunsttheoretisch oder -philosophisch wichtiges Problem entstehen? Oder
handelt es sich beim Einheitsmotiv stattdessen nur um ein ideologisches
Problem? Es wird im Folgenden argumentiert, dass das Einheitsdenken
mindestens mit einem wichtigen kunsttheoretischen Problem konfrontiert
werden muss, das es selbst vernachlédssigt oder iibersicht, oder wenn es
doch bemerkt wird, nur recht unplausibel behandelt.

Wenn man bewusst oder unbewusst von einem Denkmotiv ausgeht,
das die einzelnen Kiinste als einheitlich strukturierte Formen behauptet,
muss man notwendigerweise mit den Grenziiberschreitungen und den
Ubergingen zwischen den Kiinsten, mit ihren gegenseitigen Interaktionen,
Kombinationen — oder abwertend: mit ihren Vermischungen — ein Prob-
lem haben.' Postuliert man ganz explizit den Gedanken einer Einheit der

1 Im Rahmen dieser Arbeit wird hauptsdchlich dieses Problem behandelt. Es gibt
aber noch andere Probleme, die aus dem Einheitsdenken hinsichtlich der Kunst
hervorgehen. Man kann z.B. argumentieren, dass die prinzipielle Entstehungsmog-

lichkeit von Gattungen, Formen oder Stilen mit dem Motiv der Gattungseinheit

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

Gattungen, schlieft man dabei unmittelbar solche kiinstlerischen Praktiken
aus, die offensichtlich auf mehrere Gattungen hinweisen oder die die For-
men, Medien und Techniken anderer Gattungen verwenden. Geht man
stattdessen implizit von den Gattungseinheiten aus, beschreibt man jene
Praktiken entweder blof3 additiv oder zu verkiirzt. Wahrend diese Phéno-
mene in der Geschichte mit Blick auf die oben diskutierten Einteilungen
der Kiinste ganz explizit und abwertend weggelassen wurden, betrachtet
man sie heute zwar als weniger verwerflich — das mag daran liegen, dass
die Grenziiberschreitungen, Vermischungen, das Aufeinandertreffen etc.
der Kiinste in der gegenwartigen Kunstwelt mittlerweile omniprésent ge-
worden sind und dadurch eine diskursive Macht besitzen —, jedoch behan-
delt man sie recht verkiirzt und unplausibel. Das auf dem Einheitsdenken
beruhende Problem der Grenziiberschreitung zwischen den Kiinsten kann
man der Reihe nach in zwei Schritten — zuerst durch ihre Vernachléssi-
gung in der Geschichte und dann durch ihre verkiirzte oder unplausible
Beschreibung im heutigen kunsttheoretischen Diskurs — préziser erldutern:

Wenn man mit Lessing, Hegel und mit den oben angefiihrten Medien-
spezifiktheorien davon ausgeht, dass jeder Kunstbereich aufgrund seiner
Materialspezifitit eine eigenartige dsthetische Doméne besitzt, schliefit
man dabei meistens die Vermischungen der Kiinste von der jeweiligen
Theorie ganz explizit oder auch normativ aus. Diesen Ausschluss ldsst
sich zuerst kurz mit Goethe, dessen Einteilungsdenken von Lessing ent-
scheidend beeinflusst war, und dann mit Hegel deutlicher machen. In der
kunstwissenschaftlichen Zeitschrift Propylden, die von ihm publiziert
wurde, erteilt Goethe den Uberschneidungen bzw. den Vermischungen der
Kiinste eine klare Absage:

,,Eines der vorziiglichsten Kennzeichen des Verfalls der Kunst ist die Vermischung der
verschiedenen Arten derselben. Die Kiinste selbst, sowie ihre Arten sind untereinander
verwandt, sie haben eine gewisse Neigung sich zu vereinigen, ja sich ineinander zu ver-
lieren; aber eben darin besteht die Pflicht, das Verdienst, die Wiirde des echten Kiinst-

lers, dal er das Kunstfach, in welchem er arbeitet, von anderen abzusondern, jede

mangelhaft thematisiert wird. Stattdessen wird ofters auf die vorhandenen Kunst-
gattungen rekurriert, ohne auf die prinzipielle Offenheit der Entstehung neuer Gat-
tungen einzugehen. Ein Denken der Pluralitdt der Kiinste kann aber nicht blof3 auf
die uns bekannten Kunstwerke und -formen begrenzt werden, sondern die Entste-
hungslogik neuer Gattungen (nicht im Sinne einer Zukunftsforschung) muss einbe-

zogen werden.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS PROBLEM DER GRENZUBERSCHREITUNG | 237

Kunst und Kunstart auf sich selbst zu stellen und sie aufs moglichste zu isolieren wis-

se «?2

In dhnlicher Weise hat Hegel Vermischungen oder Kombinationen der
Kiinste aus seinem System ausgeschlossen. Nachdem er die Kunst in fiinf
besondere Gattungen eingeteilt hatte, schrieb er den sogenannten gemisch-
ten Kunstformen einen unvollkommenen bzw. systemexternen Status zu:

,[Wlie in der Natur die Zwitterarten, Amphibien, Ubergiinge statt der Vortrefflichkeit
und Freiheit der Natur nur ihre Ohnmacht bekunden, die in der Sache selbst begriinde-
ten, wesentlichen Unterschiede nicht festhalten zu konnen [...], so steht es auch in der
Kunst mit solchen Mittelgattungen, obschon dieselben noch manches Erfreuliche, An-

mutige und Verdienstliche, wenn auch nicht schlechthin Vollendetes leisten kénnen.**

Selbstverstdndlich wiére es hier iiberhaupt nicht angebracht, kunsttheoreti-
schen Uberlegungen von Hegel und Goethe, die vor ca. 200 Jahren formu-
liert wurden, als Ganze kritisch zu iiberpriifen. Solche direkten negativen
Aussagen iiber die Vermischungen der Kiinste — in Anbetracht der kiinst-
lerischen Entwicklungen in den letzten Jahrhunderten (von Wagners Ge-
samtkunstwerksidee iiber die Avantgarde-Kunst bis hin zur andauernden
Performativierung der Kiinste seit den 1960er Jahren*) — haben im aktuel-
len Diskurs iiber die Kunst sowieso keinen bedeutenden Platz mehr. Mit
dem Hinweis auf Goethes und Hegels Uberlegungen geht es hier stattdes-
sen darum, ein problematisches Verstdndnis der Vermischungen der Kiins-
te zu kldren, das bis heute kaum etwas von seiner Aktualitdt verloren hat:
Wie stellen wir iiberhaupt eine gemischte Gattung oder eine Mittelgattung
fest? Und wie verstehen wir, dass etwas in eine solche Gattung gehdort?
Wie konnen die Werke also in eine Mittelgattung oder in eine gemischte
Gattung gehoren, wenn diese (nach der Einheitslogik) keine reale Existenz
hat? Wenn es aber keine Mittelgattung gibt, dann l4sst sich das Problem
der Gattungsmischungen stirker formulieren: Wie und in welchem Sinne
kann ein Kunstwerk gleichzeitig in zwei oder drei Gattungen gehoren?

2 Johann Wolfgang von Goethe, ,,Einleitung <in die ,Propylden‘>“, Friedmar Apel
(Hrsg.), Asthetische Schriften 1771-1805, Frankfurt am Main 1998, S. 457475,
hier S. 468f.

3 Hegel, Werke 14, S. 263.

Vgl. Fischer-Lichte, 4sthetik des Performativen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

Auch diese Kritik geht iiber Lessing, Hegel, Goethe oder die oben
problematisierte Medienspezifitdtsthese hinaus. Denn das Motiv der ein-
heitlich strukturierten Gattungslogik lasst sich ebenfalls im aktuellen Dis-
kurs iiber die Kunst durchaus diagnostizieren. Hier stellen zwar soge-
nannte Vermischungen der Kiinste allgemein nichts Verwerfliches mehr
dar, jedoch werden die Phanomene der gemischten Gattungen begrifflich
ziemlich unplausibel und als problembehaftet behandelt. Als Beispiel 14sst
sich an dieser Stelle Dominic Mclver Lopes’ Uberlegungen zum Zusam-
menhang zwischen den einzelnen Werken und den Kiinsten anfiihren.” Die
in den letzten Jahren von Lopes entwickelte ,,buck passing theory of art*
besagt, dass etwas nur dann als ein Kunstwerk gelten konne, solange es
ein Mitglied einer Kunstart (oder Kunstgattung) sei: ,,x is a work of art if
and only if x is a work of K, where K is an art.“® Seine Theorie habe, wie
er weiterflihrt, zwei Implikationen. Erstens: Einer Kunstgattung zuzugeho-
ren sei eine hinreichende Bedingung dafiir, dass etwas ein Kunstwerk ist.”
Zweitens: Es gibt kein Kunstwerk, das nicht in eine Kunstgattung gehort,
d.h., jedes Kunstwerk gehort in eine Gattung. Fiir diese zweite Implikation
fithrt Lopes das Beispiel von William Blakes sogenannten ,,illustrated po-
ems® an, welches seiner Meinung nach fiir die Buck-Passing-Theorie kei-
ne Herausforderung darstelle:

,»What about the second implication of the buck passing theory, namely the proposition
that every work of art belongs to some art kind? Are there counterexamples to this
claim? Works belonging to more than one art are not genuine counterexamples. The
buck passing theory does not say that every art work belongs to one and only one kind
of art. It welcomes works like William Blake’s illustrated poems, which belong to both
literature and painting. Whether a theory of literature admits Blake’s Europe as a work
of literature or whether a theory of painting admits it as a work of painting, the buck

passing theory of art counts it as a work of art.*®

Fiir Lopes bedarf es keiner weiteren Erklarung: Europe gehort gleichzeitig
in die Literatur und in die Malerei. Aber was gehort {iberhaupt oder wel-
che Teile, Elemente oder Momente von Europe gehdren in die Malerei
und welche andere in die Literatur? Sind sie sinnlich und/oder begrifflich

Vgl. Dominic Mclver Lopes, Beyond Art, Oxford 2014, S. 11ff.
Lopes, Beyond Art, S. 16.
Lopes, Beyond Art, S. 16.
Lopes, Beyond Art, S. 17.

[o IR e V]

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS PROBLEM DER GRENZUBERSCHREITUNG | 239

feststellbar? Kann man sie voneinander trennen und als zwei verschiedene
Fragmente analysieren, interpretieren oder erfahren? Kann man z.B. die
Bilder aus Europe herausschneiden und sie als der Malerei zugehorig den-
ken? Wenn ja, inwiefern sind diese Bilder noch die Bilder von Europe?
Miissen sie dann (selbst nach der Buck-Passing-Theorie) nicht als selbst-
staindige Kunstwerke gelten, weil sie Mitglieder der Gattung ,Malerei
sind? Miisste man dann diesen Bildern, die der Malerei angehoren, nicht
andere Bezeichnungen, z.B. Namen, Register usw., geben?

Man kann wohl behaupten, dass Lopes bei der Formulierung seiner
Thesen von zwei mdglichen Gedanken ausgeht, die er zwar nicht erwéhnt,
die man aber mit Blick auf die Bilder in Europe wie folgt rekonstruieren
kann:’ Erstens: Lopes nimmt an, dass die von den Schriften abgeldsten
Bilder keine Werke der Malerei, sondern nur Anspielungen auf diese sind.
Inwiefern wiére es dann aber legitim, diese Bilder, die keine Kunstwerke
sind, als der Malerei zugehorig zu denken? Dies widersprache auch der
ersten Implikation seiner Theorie (s.0.). Zweitens: Die herausgeschnitte-
nen Bilder kann er anderenfalls doch als Kunstwerke annehmen, die der
Malerei zugehoren. Jedoch sind sie dann offensichtlich andere Kunstwer-
ke und kein Europe — sonst hitten wir behaupten miissen, dass Europe aus
vielen mit sich identischen Europes bestehe. Nach dieser Variante ldsst
sich schlieBlich sagen: Wenn die herausgeschnittenen Bilder tatsdchlich in
die Malerei gehoren, haben sie letztlich mit Europe nichts zu tun.

Es mag sein, dass diese zwei Alternativen oben etwas zu stark formu-
liert wurden: In der Tat sollen Lopes’ Uberlegungen und auch seine The-
sen recht positiv eingeschitzt werden, weil er damit auf eines der wich-
tigsten und am meisten vernachldssigten Probleme der Philosophie der
Kunst stoBt: Welches ist die Relation zwischen dem besonderen Werk und
der allgemeinen Gattung? Allerdings ldsst sich allein mit Blick auf die
oben angefiihrte Problematisierung leicht erkennen, dass seine Buck-
Passing-Theorie an einer Begriindung mangelt, wie und was genau von
Europe sowohl der Malerei als auch der Literatur angehort oder wie das
Werk als ein Mitglied dieser zwei Gattungen gedacht werden kann. Zwar
beansprucht er noch weiter, dass die literatur- und kunsttheoretischen Dis-
kussionen dariiber, ob Europe in die Literatur oder in die Malerei gehore,

9 Die gleiche Argumentation kann man ebenso mit Blick auf die Schriften in Europe
anfiihren: Inwiefern gehoren z.B. die einzelnen Schriften, die von den Bildern ab-

geldst werden, in die Literatur? usw.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

fiir seine Buck-Passing-Theorie kein Problem darstelle.'’ Jedoch geht er
damit von einer doppelten Zugehorigkeit aus, ohne zu kldren, wie diese
iiberhaupt moglich ist. Seine vorschnelle Annahme und verkiirzte Analyse
haben schlieBlich zur Folge, dass die Kreuzungen, Vermischungen oder
Grenziiberschreitungen zwischen den Kiinsten als eine Gattung unter an-
deren Gattungen'' oder als eine Summe von zwei, drei usw. Einheiten ge-
dacht werden. Auch wenn sich Lopes dabei mit zahlreichen Kiinsten und
Kunstwerken theoretisch auseinandersetzt, wird die Pluralitdt der Kiinste
von ihm wegen der Voraussetzung einer einheitlichen Gattungslogik nicht
als eine kunstkonstitutive Pluralitit gerechtfertigt. Wie diese sonst ver-
standen werden kann, 14sst sich im nidchsten Kapitel mit Adorno und Der-
rida zeigen (vgl. I11.3.1 u. I11.3.2).

Grenziiberschreitungen zwischen den Kiinsten stellen das bisher be-
sprochene Einheitsmotiv vor noch groBere Herausforderungen, wenn man
neben diesen geschichtlich fritheren und nicht ganz so starken Formen von
Gattungsmischungen wie bei William Blake — den Beispielen von Text-
Bild-Kombinationen lassen sich noch viele Werke von Autoren wie
Apollinaire, Mallarmé, Goya, Max Ernst, Francis Ponge, Magritte hinzu-
figen'? — auch komplexere und multimediale Kunstwerke in Betracht
zieht, die in der heutigen Kunstwelt ubiquitdr geworden sind. Um die
Reichweite dieses Problems, auf die aktuellen Phdnomene in der Kunst zu
erweitern, wird im Folgenden zuerst ein Beispielsfall angefiihrt und dann
Carrolls oben diskutierte Uberlegungen zum Vorgang der Praxis auf die-
sen Kontext bezogen.

Das Beispielwerk triagt den Titel Crepusculum und wurde von der is-
landischen Kiinstlerin Gabriela Fridriksdottir in der Kunsthalle Schirn
(Frankfurt, 2011/12) installiert und vorgefiihrt."” Das Kunstwerk, wenn
man es im Folgenden so bezeichnen darf, brachte von Beginn an einige
Schwierigkeiten mit sich: Fiir die Besucher des Museums war es kaum
mdglich, die Frage zu beantworten, was fiir ein Werk oder Ereignis sie
sich angesehen haben und in welche Kunstformen oder -gattungen sie das
Gesehene einordnen konnten. Es gab z.B. konkrete Anspielungen auf die

10 Lopes, Beyond Art, S. 17.

11 Vgl. Gérard Genette, Einfiihrung in den Architext, Stuttgart 1990, S. 102.

12 Fiir verschiedene Beitrdge und fiir eine eingehende Auseinandersetzung mit den vi-
suell-poetischen Techniken der genannten Autoren vgl. Volker Bohn (Hrsg.), Bild-
lichkeit. Internationale Beitrige zur Poetik, Frankfurt am Main 21996.

13 Genaue Auf- oder Vorfithrungszeit: 29.09.2011-08.01.2012.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS PROBLEM DER GRENZUBERSCHREITUNG | 241

traditionellen Gattungen wie Literatur, Malerei, Bildhauerei, Musik, Film,
Fotografie, aber auch auf die neueren Kunstformen wie Videokunst, Klan-
ginstallation usw. Neben den selbst von der Kiinstlerin produzierten
Zeichnungen, Skulpturen, Videoausschnitten, Klidngen, digitalen Bildern
usw. gab es im Raum auch viele alltidgliche Gegenstéinde — wenn man sie
kategorisieren mag: Ready-Mades. Von diesen Gegenstinden, Materialien,
Kunstformen und Medien wird von Matthias Wagner K im Aus-
stellungskatalog wie folgt berichtet: ,,Schwarzer Auswurf, Mehl, Gebur-
ten, Miinder, Geschlechtsteil, Lehm, Brotteig, Wald, Masken, der Pfuhl,
Haar, Jute, Schleim, Heu, der Schrei, die zarte Linie, Erbrochenes, Holz,
die Vulva, die Hohle, das Zimmer eines Schlosses, Ekel, Feuer, Blut,
Bandagen, das Tarot, die Schlange, der Klang, das Gefal, die Spucke, der
Blick, das Vermummte — alles gehorcht einer individuellen Mythologie
Fridriksdottirs.“'* Und alles schien ihr fiir ihre kiinstlerische Arbeit recht
Zu sein.

Allerdings handelte es sich bei diesem ,Alles® weder um eine Samm-
lung von verschiedenen Werken der Kiinstlerin noch um ein beliebiges
Aufeinandertreffen unterschiedlicher Kiinste und Materialien noch um ei-
ne Art kiinstlerischer Totalisierung, wie sie von Alain Badiou in seinen /5
Thesen zur zeitgendssischen Kunst kritisch thematisiert wird."” Das ,Alles*
bezieht sich vielmehr auf einen wechselseitigen und konstitutiven Zu-
sammenhang zwischen den Materialien, Medien sowie den traditionell als
,Kiinste‘ anerkannten Formen. Man konnte aus diesem Zusammenhang
keineswegs ein Element, eine Musikform oder eine Videoaufzeichnung
herausnehmen, isoliert betrachten und als solche interpretieren. Denn jedes
einzelne Element, sei es eine Zeichnung oder eine Olflasche, hat seinen
Sinn und seine Funktion nur im (direkten, indirekten, agonalen, positiven
oder negativen) Zusammenhang mit den anderen beteiligten Elementen,
Medien und Kunstformen. Ein einzelnes Gemaélde kdnnte also nicht als ein
Werk der Malerei separat behandelt werden. Die Holzstiicke, die Sandfla-
che und das architektonische Gefa3 waren im Raum nicht bloB als Ready-

14 Matthias Wagner K, ,,Das Fridriksdottir-Universum®, ders. (Hrsg.), Gabriela
Frioriksdottir: Crepusculum, Heidelberg, Berlin 2011, S. 77-95, hier S. 77.

15 Vgl. z.B. die vierte These: ,,Es gibt notwendig eine Pluralitat der Kiinste. Eine To-
talisierung dieser Pluralitit ist nicht vorstellbar, ungeachtet der moglichen Uber-
schneidungen zwischen ihnen. Alain Badiou, ,,Fiinfzehn Thesen zur zeitgendssi-
schen Kunst“, Tobias Huber, Marcus Steinweg (Hrsg.), Theses on contemporary
art, Ziirich 2008, S. 11-26, hier S. 15.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

Mades vorhanden. Denn sie wurden gleichzeitig im installierten Video
aufgezeichnet, was unmittelbar den Eindruck erweckte, als ob sie aus dem
Video entsprungen wiren oder umgekehrt sich in dieses hineindrangten.
Auch die Videoausschnitte konnte man nicht einfach als ein Werk der Vi-
deokunst betrachten (oder ihr zugehdrig denken), weil sie nur im Zusam-
menhang mit den alten Biichern, die an einer anderen Stelle des Raumes
installiert waren, mit den original mittelalterlichen Handschriften nieder-
gelegt waren und von den isldndischen Saga-Geschichten handelten. Der
unauflosbare Zusammenhang zwischen den Schriften, Geschichten, den
Videoausschnitten oder den sogenannten Ready-Mades machte es also
letztlich unmdglich, dass ein oder ein anderes Medium oder Material sepa-
rat analysiert, interpretiert oder erfahren wird.

Den Raum beherrschte insgesamt eine halbdunkle Atmosphire, die den
Titel des Kunstwerks Crepusculum (lat. Dammerung) versinnbildlichte.
Dieses Wort hitte aber nicht nur die Ubergangszone zwischen dem Tag
und der Nacht oder dem Licht und dem Dunklen bezeichnen konnen. Zu-
gleich war mit ihm das IneinanderflieBen der Geschichte der isldndischen
Kultur mit den technisch produzierten Filmausschnitten von Heute, des
Ritualen mit dem Wirklichen, dem Bewussten mit dem Unbewussten ge-
meint. Das Crepusculum markierte ebenso die Grenzzone und die Grenz-
ginge zwischen den musikalischen Gerduschen und den bewegten Bil-
dern, die auf den Sand projiziert wurden, zwischen den Zeichnungen und
Skulpturen, zwischen den Gedichten und fotografischen Aufnahmen. Un-
ter diesen Bildern, Zeichnungen und Schriften trat die Figur des Ourobo-
ros, d.h. der Schlange, die in ihren eigenen Schwanz beifit, permanent
auf.'® Sie erinnerte an Nietzsches ,Ewige Wiederkehr* sowie an eine zyk-
lische Wiederholung der im Werk verwendeten Materialien, Medien und
Kiinste. Keine einzige Komponente, keine einzige Figur, keinen einzigen
Klang und keinen einzigen Schnitt hédtte man aus diesem Zyklus herauslo-
sen konnen. Hitte man z.B. die Musik, die Bilder, das Video oder das ar-
chitektonische Gefdl ganz isoliert betrachtet, hitten sie entweder nichts
oder etwas vollig anderes bedeutet.

Diese Beschreibung ist freilich nicht die einzige Beschreibungsmog-
lichkeit von Crepusculum. Auch Fridriksdottir ist nicht die einzige Kiinst-
lerin in der zeitgenossischen Kunst, deren Kunstpraxis sich durch starke
Kombinationen, Interaktionen oder Vermischungen unterschiedlicher
Kiinste und Kunstpraktiken auszeichnet. Anstatt Fridriksdottirs Werk hitte

16 Wagner K, ,,Das Fridriksdottir-Universum®, S. 85f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS PROBLEM DER GRENZUBERSCHREITUNG | 243

man hier z.B. Matthew Barneys CREMASTER Cycle, Rosemarie Trockels
A Cosmos, Dick Higgins sogenannte Figurengedichte oder auch Robert
Rauschenbergs Combines thematisieren koénnen. Das grundlegende Prob-
lem wiirde sich jedoch nicht 4ndern: Wie rechtfertigen wir iiberhaupt, dass
diese Werke in zwei, drei oder unzdhlbare Gattungen gehoren oder An-
spielungen auf diese beinhalten? Die Theorien, die die Gattungen der
Kunst als einheitlich strukturierte Bereiche oder Formen denken, bieten
uns ein sehr verkiirztes Verstdndnis der Grenziiberschreitungen zwischen
den Kiinsten (oder der sogenannten gemischten Kiinste) an.'” Bevor in den
kommenden beiden Kapiteln zwei verschiedene unverkiirzte Antworten
detailliert bearbeitet werden, wird an dieser Stelle, wie vorhin angekiindigt
wurde, noch einmal auf Carrolls Kontra-Spezifititsthese rekurriert, und
zwar aus zwel Griinden. Erstens: Den Gewinn von Carrolls Argument, den
Vorgang der Praxis vor den einzelnen Medien und Materialien, kann man
auch mit Blick auf solche komplexen Werke wie Fridriksdottirs Crepus-
culum herausarbeiten. Zweitens: Die Defizite seines Arguments, d.h. der
Ausgang von einheitlich gedachten Gattungen, Genres etc. tritt im stirke-
ren Mal3e hervor, so dass sich der Abschied von diesem Motiv schlieflich
als notwendig erweisen wird. Im Rahmen seiner Kontra-Spezifitétsthese
unternimmt Carroll den Versuch, die Vermischungen oder Uberschnei-
dungen der Medien sowie der Kiinste wieder aus einer praxisbezogenen
Hinsicht zu erkldren:

,,[O]nce we realize that it is our purposes that mold the medium’s development and not
the medium that determines our artistic purposes, we realize that the problem of over-
laps between media is vitiated. We may have a purpose such as the dramatic portrayal
of human action, that will cross media, selecting the features of each medium that best

facilitate our purpose.«'®

17 Wie am Anfang thematisiert wurde, geht es hier in der ersten Linie nicht darum, ob
man oben genannte Kunstwerke oder kiinstlerische Phanomene als ,,Vermischun-
gen” oder als ,,Kombinationen* oder — wie im nachsten Kapitel diskutiert wird — als
,,Konvergenzen* bezeichnet. Hier wird vielmehr die Einheitslogik, die im vorigen
Kapiteln thematisiert wurde, mit iiber die (vermeintlichen) Gattungseinheiten hin-
ausgehenden Phanomenen der Kunst konfrontiert.

18 Carroll, ,,The Specificity of Media in the Arts*, S. 27.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

244 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

Die Phinomene der Uberschneidungen zwischen den Kiinsten'® kénnen
also nach Carroll ebenfalls aus einer praxisbezogen Perspektive angemes-
sen verstanden werden. Wie vorhin diskutiert wurde, geht ihm zufolge der
kiinstlerische Zweck den materialen Eigenschaften der Medien immer vo-
ran. Die kiinstlerische Praxis Frioriksdottirs ldsst sich von daher mit
Carrolls These so erldutern, dass die Kiinstlerin in ihrer Arbeit nur diejeni-
gen Medien und Materialien ausgewdhlt hat, die ihren kiinstlerischen
Zweck am besten erfiillt haben. Damit entfernt sich Carroll auf der einen
Seite auch hinsichtlich der Uberkreuzung bzw. Vermischungen der einzel-
nen Kiinste von einem medienessentialistischen Modell, das man z.B. aus-
gehend von der Medientheorie von Marshall McLuhan als die Praxis der
Kiinstlerin aus den Zusammenstof3en verschiedenartiger Medientypen be-
stimmen wiirde.”® Anstatt eines solchen medienorientierten Ansatzes
macht Carroll also wieder den Vorgang der Praxis vor dem materialen Zu-
sammenkommen der Medien sowie der Kiinste geltend. Aus einer pra-
xisbezogenen Hinsicht lésst sich Carrolls Ansatz stirker hervorheben: Die
Praxis der Kiinstlerin kann nicht blof auf die materiellen Eigenschaften
der beteiligten Medien sowie der Kiinste reduziert werden. Auf der ande-
ren Seite konnen sie aber auch nicht nur auf die subjektiven Vorstellungen
von einzelnen Kiinstlern begrenzt werden. Denn dies wiirde dazu fiihren,

19 Carroll geht es an dieser Stelle nicht nur um die Uberschneidungen der Medien,
sondern um die der Kiinste, wie man es in darauffolgenden Sitzen lesen kann:
,Jean-Marie Straub, in his film The Bridgeroom, the Actress, and the Pimp, mimes
theater outright in order to make [...] his reflexive point that all film is ,staged*.”
Carroll, ,,The Specificity of Media in the Arts*, S. 27. Um vom Thema nicht abge-
lenkt zu werden, wird an dieser Stelle nicht auf die Frage eingegangen, wie er den
Zusammenhang zwischen den Uberschneidungen der Medien und den Uberschnei-
dungen der Kiinste genau sieht.

20 Vgl. z.B. ,,The crossings or hybridizations of the media release great new force and
energy as by fission or fusion.“ Marshall McLuhan, Understanding Media, New
York 1964, S. 48. Dass die Kombinationen verschiedener Medien immer neue Di-
mensionen (oder ,,Mehrwerte®) hervorbringen, wird besonders in den Theorien des
Films oder der Audiovision immer wieder vorausgesetzt. Freilich gehen aber nicht
alle diesen Theorien mit den Kombinationen der Medien essentialistisch vor. Vgl.
z.B. Michel Chion, ,,Ton und Bild - eine Relation? Hypothesen iiber das Audio-
Divisuelle*, Maren Butte (Hrsg.), Bild und Stimme, Paderborn 2011, S. 49-66. Auf
diese Diskussion kann jedoch im Rahmen dieser Arbeit nicht niher eingegangen

werden.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS PROBLEM DER GRENZUBERSCHREITUNG | 245

dass wir jegliche Idee der Gattung, der Kunstform, der Genres etc. fiir
immer verabschieden und alle moglichen Kunstwerke nur nach den per-
sonlichen Zwecken der Kiinstlersubjekte oder -gruppe beurteilen miissen.
Selbst Carroll behauptet dies nicht. Im Gegensatz dazu entspringt der per-
sonliche Zweck der Kiinstlerin ihm zufolge immer dem Zweck der gege-
benen Gattung (,,purposes of a given art“*"), des Genres oder der Kunst-
form, auf die sich ihre Werke beziehen. Zumindest intuitiv kann man da-
rum weiter Carroll zustimmen, dass Kunstwerke ohne irgendeinen Bezug
auf andere Stile, Rhythmen, Formen, Genres etc. nicht bestehen kénnen —
diese Behauptung erfordert aber noch eine kritische Auseinandersetzung
(vgl. 1I1.3.2). Wir kdnnen uns also, mit Carroll gesprochen, nicht auf ein
Konzept der Gattung, des Genres oder der Kunstformen verzichten, so
dass nicht alles blo von den einzelnen subjektiven Zwecken der Kiinst-
lern abhéngig wire. Allerdings miissen wir genau fragen, welches Konzept
der Gattung dies in Anspruch nehmen kann, d.h. fiir die einzelnen Kunst-
praktiken tatsdchlich konstitutiv sein kann. Dass Carrolls Uberlegungen
uns wieder wegen seines problematischen Gattungskonzepts nicht weiter
helfen konnen, ldsst sich nun wieder mit Blick auf Fridriksdoéttirs Werk
ndher zeigen.

Carrolls Kontra-Spezifititsthese bietet uns fiir das Werk der Kiinstlerin
(oder hinsichtlich der anderen sogenannten gemischten Kunstwerke) zwei
Alternativen an. Crepusculum koénnen wir mit Carroll erstens so verstehen,
dass es den kiinstlerischen Zwecken einer bestimmten Gattung (z.B. der
Installation) entspricht; wir miissen ndmlich gemischte Gattungen immer
weiter als neue Gattungen verstehen, die (auf einmal) bestimmte Zwecke
haben. Jedoch wird es, wie bereits thematisiert wurde, der Praxis der
Kiinstlerin nicht gerecht, ihr Werk nur in eine Gattung oder in einen ein-
zelnen Stil einzuordnen, weil man dann Anspielungen auf andere Kunst-
formen (Malerei, Fotografie, Skulptur, Klang- und Videoinstallationen
etc.) vollig iibersehen muss. Behauptet man also, dass es nur in eine Gat-
tung (Installation) gehort, 1dsst man dabei viele Dimensionen und Anspie-
lungen auf andere Gattungen vollig auler Acht. Zweitens kann man Cre-
pusculum mit Carrolls Kontra-Argument so interpretieren, dass wir alle in
Crepusculum beteiligten Kiinste aufzdhlen und verschiedene Ziele oder
Darstellungszwecke, die sie jeweils haben konnen, zuerst getrennt und

21 Wie vorhin zitiert wurde: ,,In short, the purposes of a given art — indeed of a given
style, movement, or genre — will determine what aspects of the physical medium
are important.* Carroll ,,The Specificity of Media in the Arts®, S. 28.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

dann additiv analysieren. Jedoch kann dies uns mit Blick auf die oben an-
gefithrten Beschreibungen nicht helfen. Denn die Gemaélde, die Klénge,
die fotografischen Bilder, die alltdglichen Gegensténde, die Zeichnungen,
Videoausschnitte etc. lassen sich dabei keineswegs isoliert betrachten — sie
wiirden dann entweder nichts oder etwas ganz anderes bedeuten. Crepus-
culum ist also zwar keine Ansammlung von Werken, die fest in abge-
grenzte Gattungen gehoren, aber man kann sie auch nicht ohne Gattungen
denken, weil wir vor diesem Werk immer noch von Zeichnungen, Videos,
Skulpturen etc. reden, d.h., viele Kunstformen bzw. -gattungen in ihrer
konstitutiven Vielfalt erkennen. Dies kann man mit einer paradoxen For-
mulierung zusammenfassen: Keine Gattung entspricht der Arbeit der
Kiinstlerin, aber sie arbeitet auch nicht ohne eine Gattung.

Wie dieses Paradox sich auflosen ldsst und wie man eben dadurch iiber
die Grenziiberschreitungen zwischen den Kiinsten angemessene und plau-
sible Verstdndnisse gewinnt, wird im nichsten Kapitel eingehend erarbei-
tet. Zuvor lassen sich bisherige Argumente sowie Diskussionen kurz zu-
sammenfassen: Es zeigt sich, dass das Einheitsmotiv, das vorhin im Ex-
kurs iiber die Einteilungen der Kiinste herausgearbeitet wurde, ein be-
stimmtes Problem fiir das Verstdndnis von Grenziiberschreitungen zwi-
schen den Kiinsten darstellt. Denkt man allgemein die Grenzen der Kiinste
und der Gattungen als einheitlich strukturierte Formen, hat man dann mit
den Grenziiberschreitungen bzw. -gdngen zwischen ihnen immer bestimm-
te Probleme. Die behandelten Texte (von Goethe, Hegel, Lopes und
Carroll) und die Kunstwerke (wie Europe und Crepusculum) wurden bei
der bisherigen Problematisierung exemplarisch ausgewéhlt — es soll also
nicht heiflen, dass dieses Problem nur und einzig auf jene Texte begrenzt
werde oder nur mit diesen Werken expliziert werden konnte. Wihrend
man grenziiberschreitende Phidnomene frither aus den Theorien der Kiinste
normativ ausgeschlossen hat, behandelt man sie im aktuellen Diskurs im-
mer noch sehr verkiirzt und recht unplausibel. Im Hinblick auf diese aus-
fithrlichen Auseinandersetzungen soll nun klar werden, dass fiir ein ange-
messenes Verstindnis von Grenziiberschreitungen zwischen den Kiinsten
zwel Schritte erforderlich sind, die sich unmittelbar aufeinander beziehen:
Erstens ist eine grundlegende Kritik des Denkmotivs notwendig, das die
Gattungen als einheitlich strukturierte Formen behauptet. Zweitens soll ein
alternatives Gattungskonzept bearbeitet werden, durch das die Phdnomene
der Grenziliberschreitungen zwischen den Kiinsten problemlos sowie
nachvollziehbar erklart werden konnen. Versucht unter dieser Perspektive
ein unverkiirztes Verstindnis von Grenziiberschreitungen zwischen den

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS PROBLEM DER GRENZUBERSCHREITUNG | 247

Kiinsten zu gewinnen, stellt sich am Ende heraus, dass diese keine sekun-
dédren und von den einzelnen Praktiken abldsbaren Bewegungsformen der
Gattungen darstellen, sondern als fiir die Kunst konstitutive und notwen-
dige Momente hervortreten.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11

4. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [{-]EEETEEE


https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Konvergenzen zwischen den Kiinsten

Adorno und Derrida entwerfen in verschiedenen Schriften wichtige Uber-
legungen zu den Relationen der einzelnen Kiinste und Gattungen, die man
kritisch rekonstruieren und fortfithren sowie fiir die Losung des Problems
der Grenziiberschreitungen zwischen den Kiinsten fruchtbar machen kann.
Thre jeweiligen Positionen zu den Grenzen und Uberschreitungen der ein-
zelnen Kiinste zeichnen sich durch zwei Grundgedanken aus: Erstens ste-
hen Adorno und Derrida, wie unterschiedlich ihre Philosophien und
Kunstverstandnisse auch sein mogen, jeglichen Einheitsvorstellungen in
der Philosophie sowie im Diskurs iiber die Kunst und die Kiinste hdchst
kritisch gegeniiber. Durch eine eingehende Auseinandersetzung mit beiden
Philosophen ldsst sich tatsdchlich verschiedene Alternativen zu dem oben
problematisierten Einheitsmotiv finden. Zweitens setzen sich Adorno und
Derrida ganz gezielt mit unterschiedlichen Formen von Grenziiberschrei-
tungen zwischen den Kiinsten auseinander, die im Kunstdiskurs, wie vor-
hin gezeigt, 6fters vernachlissigt werden. Mit Hilfe ihrer Theorien kdnnen
diese Formen in ihrer Ausdifferenziertheit plausibel erklart werden.

Diese beiden Merkmale — die grundlegende Kritik an Einheitsvorstel-
lungen und die Auseinandersetzung mit den Grenziiberschreitungen — las-
sen sich keineswegs voneinander trennen: Die Thematisierung von Grenz-
iiberschreitungen geht bei Adorno und Derrida mit dem Leitgedanken ein-
her, das durch sie jegliche Einheitsformen zerstdrt werden. Dies tun sie
aber jeweils auf sehr unterschiedliche Weise. Wahrend Adorno sich mit
dem Thema Grenzen und Grenziiberschreitungen der Kiinste anhand sei-
ner negativitétsésthetischen Begriffe wie ,Verfransung® und ,Konvergenz*
auseinandersetzt, die sowohl historische Bewegungsformen zwischen den
Kiinsten darstellen als auch zwischen Kunst und Nichtkunst oszillieren,

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

bringt Derrida wieder eine grundsitzliche Aporie ins Spiel, die Grenzen
der Gattungen nicht mit einer Ein-Teilungstypologie der Kiinste, sondern
anhand einer Teil-Habe-Praxis erkldrt und damit Gattungsiiberschreitun-
gen aus den einzelnen Praktiken heraus versteht. Wie und inwiefern diese
Autoren ihr jeweiliges Projekt zu Ende bringen und welche Losungen sie
erbringen, wird am Ende dieses Kapitels diskutiert sowie miteinander
vermittelt.

3.1 KONVERGENZEN DER GATTUNGEN (ADORNO)

Adornos Uberlegungen zu den Grenziiberschreitungen zwischen den
Kiinsten gehen in der Tat von einer starken Kritik an der Einteilungslogik
der Kiinste aus, die es zunédchst kurz darzulegen gilt. Die Kiinste systema-
tisch in einheitliche Bereiche einzuteilen, war Adorno zufolge ein Zeichen
eines klassifikatorischen sowie ordnenden Bediirfnisses, das auf das Zeit-
alter der Aufklirung zuriickgeht.! Durch die klassizistische Asthetik, die
wir im Kapitel (III.1.2) am Beispiel Lessing ausfiihrlich diskutiert haben,
wurden nach Adorno zwischen den Kunstbereichen solche Grenzen etab-
liert, die weniger auf den konkreten Konstitutionsprozessen der einzelnen
Kiinste als vielmehr auf dem ordnenden Bediirfnis jener Zeitalter beruh-
ten. Wie Adorno in seinem Aufsatz Uber einige Relationen zwischen Mu-
sik und Malerei* schreibt, wollte diese Asthetik

»den Widerstand des Ungleichnamigen gegen die vereinheitlichende Kultur brechen,
wie sie umgekehrt deren vereinheitlichendes Bediirfnis befriedigt, indem ein Bereich,
innerhalb dessen Grenzen gesetzt sind, durch solche Einteilung selbst wiederum das
Eine bestitigt, den Oberbegriff dessen, wonach eingeteilt wird. [...] Warum, kann man

sich am einfachsten daran vergegenwirtigen, da3 — wie noch in Lessings Laokoon — aus

1 Mit dem Mythos der Einheit im Denken der Aufkldrung setzen sich Adorno und
Horkheimer in ihrer bekannten Schrift Dialektik der Aufkldrung auseinander. Vgl.
Max Horkheimer, Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufkidrung. Philosophische
Fragmente [1944], Frankfurt am Main 1986, S. 9-49.

2 Theodor W. Adorno, ,,Uber einige Relationen zwischen Musik und Malerei“, Rolf
Tiedemann (Hrsg.), Gesammelte Schriften, Frankfurt am Main 1978, S. 628-642,
im Folgenden zitiert als UdR.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NILSNOY N2A NIHOSIMZ NIZNIOHIANOY I 251

der Einteilung &sthetische Kriterien abgeleitet wurden, die von oben her, also jenseits
der Konstitution des einzelnen Gebildes in sich, iiber dessen Dignitét kategorisch ent-

scheiden sollten.*

Die Bestitigung des Einen durch die Einteilung der Kiinste und die Aktua-
litdt dieses Typus in den heutigen kunsttheoretischen Debatten wurden
zwar in den vorangehenden Kapiteln ausfiihrlich diskutiert. Adorno weist
aber dabei zugleich auf einen anderen Aspekt hin, auf die selbstkritischen
und negativen Konstitutionsprozesse der einzelnen Kiinste, was als ein
wichtiges einheitszerstorendes Moment der einzelnen Kunstpraktiken her-
vortritt: Gegen die ,,zugleich vereinheitlichende und Grenzen setzende
Absicht hat immer in den Einzelkiinsten etwas rebelliert.* Damit behaup-
tet er — nicht nur gegen lessingsche, auch nicht nur gegen Hegels histo-
risch-dialektische oder Schopenhauers hierarchisch-synthetisierende Ein-
teilungstypologien,” sondern ganz allgemein gegen jegliche Klassifi-
zierungsversuche der Kunst —, dass der Wert der einzelnen Kunstwerke
niemals auf fest umrissene Kategorien reduziert werden kann. Denn die
einzelnen Kunstwerke gehen immer iiber die ,,Wertskala von Systemen ih-
rer verschiedenen Gattungen®® hinaus:

,Kunst [revoltiert] gegen jegliche Abhéngigkeit von vorgegebenen, der autonomen
Gestaltung sich sperrenden Materialien, die in der Klassifikation der Kunst nach Kiins-

ten sich widerspiegelt.«’

Diese gegen die Gattungseinteilungen sowie -grenzen gerichtete Rebelli-
onsform wird von Adorno in seinem viel diskutierten Aufsatz Die Kunst
und die Kiinste (1966) als ,,Verfransungen der Kiinste“® bezeichnet. Seine
Uberlegungen zur Verfransungen der Kiinste hatte Adorno bereits vor ei-
nem Jahr, in dem vorhin erwihnten Aufsatz Uber einige Relationen zwi-
schen Musik und Malerei (1965) mit einem anderen Konzept formuliert,
das eher positiv klingt: Konvergenzen der Kiinste.” Beide Begriffe, ,Kon-

Adorno, UdR, S. 638. Hervorhebung T. A.

Adorno, UdR, S. 638.

Vgl. Adorno, ,,Die Kunst und die Kiinste™, S. 436, im Folgenden zitiert als KuK.
Adorno, KuK, S. 436.

Adorno, KukK, S. 435.

Adorno, KukK, S. 433.

Vgl. Adorno, UdR, S. 629ff.

O 00 N SN W B~ W

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

vergenz‘ und ,Verfransung‘, beherrschen jeweils die beiden genannten
Aufsitze, die in der Tat auf zwei Vortrage zuriickgehen, die von Adorno
in der Vortragsreihe Grenzen und Konvergenzen der Kiinste (Akademie
der Kiinste, 1965/66) gehalten wurden. Diese zwei Aufsidtze bieten ein
hochst kritisches und fruchtbares Modell fiir ein Verstidndnis der Grenz-
iiberschreitungen zwischen den Kiinsten, das von seiner Aktualitit (weder
in der Forschung noch mit Blick auf aktuelle Kunstphdnomene) kaum et-
was verloren hat. Bevor diese Texte detailliert diskutiert werden, sei eines
klargestellt, dass im Folgenden der Begriff , Verfransung* sehr oft mit dem
Begriff ,Konvergenz® wiedergegeben wird. Auch wenn das Wort ,Ver-
fransung® im Vergleich zu ,Konvergenz® zunichst abwertend zu sein
scheint, treten bei genauer Lektiire von Adornos Texten eher die Ahnlich-
keiten als die Unterschiede zwischen beiden Begriffen hervor. Hier wird
nur auf einige Gemeinsamkeiten hingewiesen, die fiir die kommenden Ab-
schnitte zentrale Rollen spielen: Adorno geht es — sowohl bei dem Kon-
vergenzbegriff als auch bei dem Verfransungsbegriff — in erster Linie da-
rum, immanente Grenziiberschreitungen zwischen den Kiinsten aufzuzei-
gen.'" Neben diesem gemeinsamen Immanenz-Moment schreibt er beiden
Begriffen ein kritisches Potential zu, das oben angedeutet wurde: Konver-
genzen und Verfransungen der Kiinste stehen der jeglichen Einheitsvor-
stellung in der Kunst entgegen.'' Eine andere und wichtige Gemeinsam-
keit liegt darin, dass Adorno beide Begriffe als negativitétsésthetische Fi-
guren einfiihrt, die fiir die einzelnen Kiinste nicht nur produktive und kon-
stitutive, sondern zugleich abstrakt-negative bzw. destruktive Verlaufe
darstellen konnen. Im weiteren Sinne heiflt dieser Punkt, dass es sich bei
den Konvergenzen und Verfransungen der Kiinste sowohl um Grenziiber-
schreitungen zwischen den Kiinsten als auch um Grenzginge zwischen der
Kunst und der Nichtkunst bzw. zwischen der Autonomie und Heteronomie
der Kunst handelt.'? Neben diesen wichtigen Ahnlichkeiten, auf die in den
folgenden Abschnitten detailliert eingegangen wird, ldsst sich auch ein
(selbstverstindlich nicht der einzige) Unterschied zwischen jenen Begrif-
fen erwihnen: Konvergenzen stellen Bewegungsformen dar, durch die
sich die Kiinste zuriick an ihre gemeinsamen (und heterogenen) Strukturen
richten. Die Verfransungen der Kiinste nehmen die umgekehrte Richtung:
Verfransungsprozesse entspringen einer (heterogenen) Gemeinsamkeit der

10 Vgl. zB.Adorno, UdR, S. 629 u. KukK, S. 433.
11 Vgl. zB. Adorno, UdR, S. 637f. u. KuK, S. 450.
12 Vgl. zB. Adorno, UdR, S. 630 u. KuK, S. 448.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONVERGENZEN ZWISCHEN DEN KUNSTEN | 253

Kiinste. Ob und wie iiberhaupt eine Bewegung zwischen Innen und Auflen
der Kiinste (nicht nur mit Blick auf diese zwei Begriffe, sondern generell
fiir Adornos Asthetik) voneinander differenzierbar ist, wird aber am Ende,
nach den folgenden Auseinandersetzungen noch kritisch hinterfragt.

Immanente Konvergenzen

Zuallererst 1asst sich klar machen, dass es fiir Adorno nicht bloB eine ein-
zige, sondern viele verschiedene Formen von Konvergenzen gibt, die in
verschiedenen Fillen unterschiedliche Bedeutungen haben. Konvergenz
heiflt in einem recht allgemeinen Sinne, dass eine Kunstgattung die Kon-
struktionsprinzipien oder Darstellungskonventionen von einer anderen
Kunstgattung kritisch-reflexiv aufnimmt oder sich diese aneignet.'® Damit
lasst sich vor allem betonen, dass sich Adorno bei den Konvergenzphi-
nomenen weniger fiir die materialen Kombinationen der Kiinste als viel-
mehr fiir die Austausch- und wechselseitigen Rezeptionsprozesse zwi-
schen ihren Prinzipien sowie Formbildungskonventionen interessiert. Fiir
die Konvergenzen sowie Verfransungen, die zwischen den asthetischen
Prinzipien und Formen der Kiinste verlaufen, gibt Adorno eine Reihe von
Beispielen: die musikalische-serielle Technik in der modernen Prosa
(Hans G. Helms), das Graphische in der Musik (S. Bussotti), das Plasti-
sche in der Architektur (H. Scharoun) oder das In-den-Raum-Treiben der
Malerei (B. Schultze) usw.'* Anhand von diesen und weiteren Beispielen
diagnostiziert er zunichst nur ,,die Symptome“'® der Verfransungstenden-
zen der einzelnen Kiinste in seiner Zeit (in den 1960er Jahren). Diese Ten-
denzen konnen auf eine sehr unterschiedliche Art und Weise verlaufen
und erfordern jedes Mal eine erneute kritische Betrachtung. Das Wichtigs-
te unter ihnen ldsst sich ausgehend von Adorno als immanente Ver-
fransungen oder Konvergenzen der Kiinste bezeichnen. Geschehen Kon-
vergenzen und Verfransungen gattungsimmanent, kdnnen sie dann nach

13 Eine solche direkte Definition gibt es bei Adorno nicht. Diese wurde hier durch ei-
ne Lektiire von sowie mit Blick auf Juliane Rebentischs Kommentare zu Adornos
genannten Schriften gemacht. Vgl. Rebentisch, Asthetik der Installation, S. 107f.

14 Vgl. Adorno, KukK, S. 432f.

15 Adorno, KuK, S. 433. Entsprechend schreibt er: ,,Immunitit gegen den Zeitgeist ist
als solche kein Verdienst. Ebd. S. 433.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

Adorno fiir das Autonom-Werden der betreffenden Kunstgattung einen
wichtigen Beitrag leisten:

»[Der Verfransungsprozef3] hat dort am meisten Gewalt, wo er tatséchlich immanent,

aus der Gattung selbst entspringt.«'®

Entspringt diese Bewegungstendenz aus der jeweiligen Gattung selbst,
fiihrt sie zu einer Art Uberborden bzw. Uberschreitung von Gattungsgren-
zen im Sinne ihrer immanenten Verschiebung. Der Verfransungsprozess
kann also insofern produktiv verlaufen, dass auf die Darstellungskonven-
tionen, Prinzipien oder Formbildungsprozesse der anderen Gattungen gat-
tungsimmanent (aus der eigenen Gattung heraus) reflektiert wird. Bei ei-
ner solchen Grenziiberschreitung setzt sich eine bestimmte Kunstgattung —
zuerst innerhalb ihrer eigenen Grenzen — mit den Konstruktionsprinzipien
anderer Gattungen intensiv auseinander, ohne dass sie ihre eigene Gat-
tungsdifferenz verliert.'"” Die Grenzen der Kiinste verfransen sich bzw.
konvergieren miteinander, indem sie die Gestaltungsprinzipien sowie Ver-
fahrensweisen anderer Kunstgattungen und -formen intensiv bearbeiten.
Wie Juliane Rebentisch klar macht, geht es bei dieser intensiven Bearbei-
tung nicht einfach um einen Abbruch von den gattungsbezogenen Form-
bildungskonventionen und auch nicht blo um ,,eine Ignoranz gegeniiber
den Spezifika der jeweiligen ésthetischen Medien“'®, sondern vielmehr
darum, dass einheitlich postulierte bzw. traditionelle Gattungsdefinitionen
sowie -grenzen von den einzelnen Kiinsten geschichtlich und kritisch in
Frage gestellt sowie gattungskonstitutiv neu gezogen werden. Dies driickt
Adorno an einer Stelle sehr stark aus:

,»Was die Grenzpfahle der Gattungen einreifit, wird bewegt von geschichtlichen Kraf-

ten, die innerhalb der Grenzen aufwachten und schlieB3lich sie {iberfluten.*"’

16 Adorno, KuK, S. 433. Fast auf die gleiche Wiese spricht Adorno von den imma-
nenten Konvergenzen: ,,.Die Kiinste konvergieren nur, wo jede ihr immanentes
Prinzip rein verfolgt.“ Adorno, UdR, S. 629.

17 Vgl. Rebentisch, Asthetik der Installation, S. 123.

18 Rebentisch, Asthetik der Installation, S. 126.

19 Adorno, KuK, S. 434,

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONVERGENZEN ZWISCHEN DEN KUNSTEN | 255

Die Grenzen, die die Gattungen geschichtlich gegeneinander gesetzt ha-
ben, werden also durch sie wieder kritisch zum Thema gemacht.” Bei
dem immanenten Verfransungs- bzw. Konvergenzprozess werden jedoch
historisch bereits konstituierte Grenzen nicht bloB abgeschafft, sondern
immer wieder neu definiert. Eben durch diese Prozesse der Grenzkon-
struktion, die in verschiedenen Kunstbereichen selbstreflexiv und kritisch
vollzogen werden, werden die Autonomisierungsprozesse der jeweiligen
Kunst, die wir im letzten Teil diskutiert haben (vgl. I1.2), erheblich wei-
tergefiihrt. Dadurch, dass die einzelnen Kiinste gattungsfremde Techniken
sowie Konventionen mit einer kritischen Sicht bearbeiten, gewinnen sie
fiir Adorno in der Tat einen hoheren autonomen Status.

Konstitutive Pluralitat der Kiinste

Mit Blick auf die letzten Ausfiihrungen zu den immanenten Grenziiber-
schreitungen zwischen den Kiinsten lésst sich behaupten, dass Adorno of-
fensichtlich von einer grundlegenden Gemeinsamkeit der Kiinste ausgeht.
Denn die Grenzbewegungen zwischen den dsthetischen Formen sowie den
Prinzipien der Kiinste sind nur dann moglich, wenn wir eine konstitutive
Beziehung sowie einen gemeinsamen Austauschplatz zwischen ihnen vo-
raussetzen. Eben in diesem Sinne wird Adornos Ansatz von Martin Seel
als , konstitutive Intermedialitit der Kiinste*?! interpretiert, die nicht et-
was den einzelnen Kiinsten AuBerliches darstellt, sondern ihre Grundver-
fassungen ausmacht. Mit Seel lédsst sich dieser Gedanke, der bereits zu
Beginn dieses Teils der Arbeit im Begriff der konstitutiven Pluralitit der
Kiinste formuliert wurde, noch stirker hervorheben: ,[J]ede Kunstart

steht] immer bereits in einem Austausch zu vielen anderen®. ine ein-
teht bereit Austausch 1 deren“.”> E

20 Alexander Garcia Diittmann weist mit Recht auf eine zweite Interpretationsmog-
lichkeit dieser Stelle hin, die die Dialektik von Kunst und Nichtkunst betrifft. Es
geht ndmlich um die Frage, ob die an den Verfransungstendenzen beteiligten Kiins-
te immer noch Kiinste bleiben oder ihre Autonomie verlieren und am Ende eine au-
Berkiinstlerische Gestalt haben. Vgl. Alexander Garcia Diittmann, ,,Kunst im
Gliick. Divertimento®, Christoph Menke, Juliane Rebentisch (Hrsg.), Kunst, Fort-
schritt, Geschichte, Berlin 2006, S. 209-215, hier S. 211. In den kommenden Ab-
schnitten wird diese zweite Interpretation noch deutlicher werden.

21 Seel, Asthetik des Erscheinens, S. 178. Hervorhebung im Original.

22 Seel, Asthetik des Erscheinens, S. 178.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

zelne Kunst teilt also schon immer einen gemeinsamen Austauschplatz mit
vielen (wenn auch nicht mit allen gleichzeitig) anderen Kiinsten, wobei
Uberginge und wechselseitige Kreuzungen zwischen den Kiinsten prinzi-
piell immer offen bleiben.

Fragt man aber an dieser Stelle, wodurch sich diese konstitutiven Rela-
tionszusammenhénge auszeichnen, erwdahnt Adorno neben den bisher er-
wihnten Formbildungskonventionen oder Konstruktionsprinzipien der
Kiinste noch weitere Merkmale: Die Kiinste konvergieren ,,in Verfah-
rensweisen, Spannungen, sprachlichen Momenten“ sowie in den ,,Materia-
lien selbst®, auch wenn er dieser letzten Art, d.h. der materialen Konver-
genz, sehr kritisch gegeniibersteht.” Besondere Aufmerksamkeit schenkt
er dabei — ausgehend von Benjamin — dem Sprach-, Schrift- und Zei-
chencharakter der Kiinste.”* Aber damit meint Adorno nicht eine solche
Sprachlichkeit, die spricht, sich vortrdgt und dem Werk &uferlich bleibt.
Es geht ihm dabei vielmehr um einen werkimmanenten Zug, dessen Wert
,mit dem Fallen der Mitteilung* steigt.”

Ein solches Konvergenzkonzept, das die konstitutive Pluralitit der
Kiinste als einen gemeinsam-sprachlichen Charakter der Kiinste betont,
fithrt nach Adorno nicht bloB zur Ununterscheidbarkeit oder zum Diffe-
renzverlust der Kiinste. Mit anderen Worten: Immanente Konvergenzen
und Verfransungen stellen nicht eine ,,Andhnelung® der Kiinste dar.®®
Vielmehr sollen sie als Moglichkeitsrdume fiir weitere Differenzierungs-
prozesse der Kiinste gedacht werden. In einem dhnlichen Zusammenhang
spricht Gottfried Boehm von den ,,Konvergenzpunkte[n]“27, die man wei-
terhin als differenzen-erzeugende Beriihrungspunkte der Kiinste interpre-
tieren kann. Durch die immanent motivierten Konvergenzen der Kiinste
gehen also die Differenzen zwischen den Kiinsten nicht verloren, sondern
— wieder mit Rebentisch ausgedriickt — die historisch ,,unhintergehbare
Ausdifferenziertheit der Kiinste wird stirker erkannt.® Gegen die Gat-
tungseinheiten gerichtete Konvergenzen sind demnach dann gelungen,

23 Vgl. Adorno, UdR, S. 637.

24 Vgl. Adorno, UdR, S. 633-636.

25 Vgl. Adorno, UdR, S. 634.

26 Adorno, UdR, S. 633.

27 Gottfried Boehm, ,,Musik als Bildkritik. Gesprach zwischen Gottfried Boehm,
Helmut Lachenmann und Matteo Nanni®, Matteo Nanni (Hrsg.), Helmut Lachen-
mann. Musik mit Bildern?, Miinchen, Paderborn 2012, S. 237-269, hier S. 242.

28 Rebentisch, Asthetik der Installation, S. 127.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONVERGENZEN ZWISCHEN DEN KUNSTEN | 257

wenn die strukturelle Andersheit zwischen den Kiinsten erhalten bleibt
sowie ihre jeweiligen Differenzen in starkerem Malle hervortreten.

Konstitutive Pluralitit der Kiinste, die sich aus Adornos Uberlegungen
zu ihren wechselseitigen Konvergenzen rekonstruieren, kann man auch in
Anlehnung an die aktuellen Theorien der Intermedialitit der Kunst wieder
formulieren: Viele in den letzten zwei Jahrzehnten entwickelte Intermedia-
litdtstheorien der Kunst schenken — meistens ausgehend von Niklas Luh-
manns Unterscheidung von Medium und Form® — den Formbildungspro-
zessen der Medien der Kiinste besondere Aufmerksamkeit, anstatt ihre
Materialspezifik zum Forschungsgegenstand zu haben. Ein weitgehend
anerkanntes Motiv wire dabei, dass es bei dem Aufeinandertreffen von
verschiedenartigen dsthetischen Medien bzw. Formen nicht um einen Dif-
ferenzverlust, sondern im Gegenteil um die Differenzsteigerung dieser be-
teiligten Formen geht.*® Man kann also auch hinsichtlich dieser Intermedi-
alititstheorien die Behauptung aufstellen, dass die konstitutive Pluralitét
der Kunst, die sich durch verschiedene Konvergenzphianomene auszeich-
net, nicht bloB eine Mehrmedialitdt oder eine Anhdufung von zdhlbaren
technischen oder alltdglichen Materialien darstellt, sondern eher als ein of-
fener Austauschplatz von zahlreichen Formen, Techniken sowie Prinzi-
pien gedacht werden soll, wobei die einzelnen Kiinste sich dynamisch und
immer wieder neu gestalten.

Wenn hier auf eine konzeptionelle Ahnlichkeit zwischen dem Gedan-
ken der konstitutiven Pluralitdt der Kunst und Adornos Konvergenzbegriff
hingewiesen wird, wird dabei freilich nicht behauptet, dass Adornos Theo-
rie als solche fiir inter- und multimedial konstituierte Kunstwerke geeignet

29 Luhmann behauptet, dass das Medium nicht als solches, sondern immer nur durch
ein anderes unterscheidendes Medium, d.h. durch eine Form, beobachtet werden
kann. Die Unterscheidung von Medium und Form ist also wieder eine Form, die
diese Unterscheidung vollzieht. Ohne Form und ohne den asymmetrischen Umweg
iiber die Form gibt es ihm zufolge kein Medium. Vgl. Niklas Luhmann, Die Kunst
der Gesellschaft, Frankfurt am Main 1997, S. 165ff.

30 Vgl. Yvonne Spielmann, ,,Aspekte einer dsthetischen Theorie der Intermedialitét,
Heinz-B. Heller u.a. (Hrsg.), Uber Bilder sprechen. Positionen und Perspektiven
der Medienwissenschaft, Marburg 2000, S. 57-67, hier S. 59; Irina O. Rajewsky,
Intermedialitdt, Tibingen 2002, S. 18f. Annette Simonis, Intermediales Spiel im
Film. Asthetische Erfahrung zwischen Schrift, Bild und Musik, Bielefeld 2010, S.
40f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

258 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

sei.’’ Der Gedanke der konstitutiven Pluralitit der Kiinste kann man statt-
dessen mit Adorno nur auf indirekte Weise ausfiihren — auf sie werden wir
aber mit Derrida noch ndher kommen (vgl. 111.3.2). Verkniipft man an die-
ser Stelle die bisherige Lektiire von Seel, Boehm, Rebentisch und Luh-
mann mit Adornos Uberlegungen, kann man einen allgemeinen Konver-
genzbegriff nahelegen: Konvergenz heifst die Gleichzeitigkeit der Anndhe-
rungstendenz der Kiinste mit einer Anti-Tendenz hin zu ihrer Differenzie-
rung. Mit anderen Worten: Es handelt sich bei den Konvergenzen der
Kiinste zwar um eine Anndherungstendenz, aus der sie aber differenziert
hervorgehen.

Negative Konvergenzen

Die Grade und Verhéltnisse von Anndherung und Differenzierung an dem
konstitutiven Austauschplatz der Kiinste markieren fiir Adorno verschie-
dene Formen von Konvergenzen. Anders gesagt: Die Differenzierungs-
und Anndherungsverhéltnisse zwischen den Kiinsten sind bei jedem Kon-
vergenzphidnomen unterschiedlich. Um diese Verhéltnisse néher zu sehen,
ist es wichtig, dass man Adornos Uberlegungen immer vor dem Hinter-
grund seiner Negativitdtsdsthetik denkt. Denn Adorno driickt mit den
Konvergenzen oder Verfransungen nicht direkt etwas Positives aus. Viel-
mehr treten diese Begriffe in seinen Schriften als antagonistische Figuren
auf: Durch Konvergenzen sowie Verfransungen der Kiinste kann die
Kunst sehr leicht in ihr Negatives umschlagen. Wenn Konvergenztenden-
zen der Kiinste also nicht immanent verlaufen, sind sie dann nicht gat-
tungskonstitutiv und fithren sehr oft zu Tautologien, die den unterschiedli-
chen Einheitsvorstellungen entspringen:

,,Uberhaupt geht in der jiingsten Entwicklung ein duBerstes MaB an Differenzierung, an
Raffinement im Umgang mit den Mitteln, mit Primitivismus, einer Art von Vergessen

des Erworbenen zusammen.

Neben den immanenten Verfransungen bzw. Konvergenzen der Kiinste
gibt es also nach Adorno andere Arten und Weisen von Konvergenzten-
denzen, von denen Adorno insgesamt seine dsthetische Theorie stark dis-

31 Vgl. Rebentisch, Asthetik der Installation, S. 131.
32 Adorno, UdR, S. 630.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONVERGENZEN ZWISCHEN DEN KUNSTEN | 259

tanzieren mochte. Wird bei den Konvergenzen dazu tendiert, bereits aus-
differenzierte Kunstbereiche oder auch unterschiedliche dsthetische Medi-
en miteinander zu vereinigen, verlaufen diese Prozesse dann fiir ihn nicht
immanent, d.h. nicht aus der Gattung selbst heraus. Anders formuliert:
Wenn die Praktiken der Konvergenzen von der (heimlichen) Suche nach
einer materialen oder formalen Einheit der Kiinste motiviert werden, sind
sie fir Adorno niemals gattungskonstitutiv, sondern nur extern bzw.
zwangslaufig. Paradigmatisch sind dafiir zwei verschiedene Tendenzen in
der Kunst, die von Adorno 6fters kritisiert wurden. Erstens soll die Idee
des Gesamtkunstwerks ihm zufolge von den immanenten Grenziiber-
schreitungen (bzw. Konvergenzen) ausgeschlossen werden. Sie zielt nach
Adorno insgesamt auf eine falsche Einheit der Kiinste ab, weil sie einer-
seits nicht aus der Gattung selbst entspringt und andererseits die Differen-
zen zwischen den Kiinsten vollig ignoriert:

,,Das Wagnersche Gesamtkunstwerk und seine Derivate waren der Traum jener [zwin-
genden oder externen, T.A.] Konvergenz als abstrakte Utopie, ehe die Medien selbst sie
gestatten. Es mifgliickte durch Vermischung der Medien, anstatt des Ubergangs des

Lo . . 3
einen ins andere durchs eigene Extrem hindurch.“>

Das Gesamtkunstwerk — dieses Konzept lédsst sich heute iiber Wagner hin-
aus auf viele multimediale Kunstwerken erweitern —, wo verschiedene
Medien, Materialien bzw. Gattungstechniken zwanghaft, beliebig oder
auch hierarchisch aufeinandertreffen, stellt fiir Adorno keinen immanenten
Konvergenzprozess dar. Denn es werde durch bloe Kombinationen bzw.
Synthese der Kiinste hervorgebracht, ohne dass dabei die jeweiligen Diffe-
renzen zwischen den Darstellungskonventionen sowie -medien der betei-
ligten Kiinste geniigend hervortreten.

,[1]n der Verfransungstendenz handelt es sich um mehr als um Anbiederung oder jene
verdachtige Synthese [...]; happenings mdchten wohl Gesamtkunstwerke einzig als to-

tale Antikunstwerke sein.«**

Da bei den Gesamtkunstwerken der Konvergenzprozess weniger gattungs-
immanent bzw. selbstkritisch als vielmehr additiv verlduft, stellen sie nach

33 Adorno, UdR, S. 637. Hervorhebung T. A.
34 Adorno, KuK, S. 433.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

Adorno schlieBllich keine kunstkonstitutiven Grenziiberschreitungen dar
(vgl. 11.3). Die Idee des Gesamtkunstwerks denkt Adorno darum als eine
Zwangsvereinigung bzw. -anndherung der Kiinste, die ohne kritische Aus-
einandersetzung mit den Spezifika der jeweiligen Darstellungsformen und
Konstruktionsprinzipien und Formen von anderen Kiinsten vollzogen
wird. Sie ldsst damit nicht nur die Differenzen verschwinden, sondern
durch sie werden selbst die konstitutiven Relationen zwischen Kiinsten
weniger sichtbar. Hat man keine kunstkonstitutiven Relationen mehr, sind
sie fiir Adorno — wie sich spéter deutlicher zeigen wird — unmittelbar von
der Nichtkunst bedroht.

Neben diesen Versuchen, die Kiinste dulerlich-material zu vereinigen,
verweist Adorno auf eine zweite nicht-immanente andere Art von Kon-
vergenzen, ndmlich auf die Kunstwerke, die sich durch synisthetische o-
der synkretistische Merkmale auszeichnen. Sie betrifft zwar meistens eine
einzige oder bestimmte (traditionelle) Kunstgattung, lauft jedoch ebenfalls
entgegen den gattungsimmanenten bzw. -konstitutiven Prozessen der
Kiinste. Synidsthetische Kunstwerke sind fiir Adorno einerseits von einer
dhnlichen Einheitssuche geprigt und andererseits entspringen sie nicht den
internen und geschichtlichen Bediirfnissen einer Kunstgattung. Kandin-
skys Idee der ,monumentale[n] Kunst“,” die die geistigen Krifte ver-
schiedener Kiinste vereinigen solle, und sein Modell der Farb-Klang-
Harmonie, die besagt, dass die Farben musikalisch gehort und die Tone
farbig gesehen werden konnen,*® haben zum Beispiel fiir Adorno ,etwas
Zwingendes“*” und stellen somit nicht-immanente Konvergenzformen dar.
Durch sie werden dsthetische Medien differenzlos in eins gesetzt und
zwangslaufig synthetisiert. Letztlich haben sie fiir Adorno eine lange Vor-
geschichte:

,Die Spielereien, die unter diesem Namen [Klangfarbe, Farbtonmusik usw. T. A.] be-
trieben wurden und gegen die doppelt empfindlich ist, wer der immanenten Konvergenz
sich versichert weil3, gehen zuriick auf jene Synisthesie, die mit fortschreitender Diffe-
renzierung die Kunst der Mitte des neunzehnten Jahrhunderts kannte, der Tristan und

Baudelaire.«*®

35 Wassily Kandinsky, Uber das Geistige in der Kunst, Bern 101980, S. 60.
36 Vgl. Kandinsky, Uber das Geistige in der Kunst, S. 64.

37 Adorno, UdR, S. 637.

38 Adorno, UdR, S. 637.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONVERGENZEN ZWISCHEN DEN KUNSTEN | 261

Auch die dazu parallelen, synkretistischen Tendenzen in der Musik, die
die den Bildern entsprechende Klidnge auszudriicken beanspruchen, ge-
schehen nach Adorno nicht gattungsimmanent und -konstitutiv. Obwohl
z.B. Strawinsky und Debussy in ihren Werken anti-wagnerisch operierten,
ginge es auch bei ihnen um eine (musikalische) Synthese der Kiinste, die
diskontinuierliche Verhiltnisse zwischen ihnen vollig vernachlédssigte:
»Sobald die eine Kunst die andere nachahmt, entfernt sie sich von ihr, in-
dem sie den Zwang des eigenen Materials verleugnet, und verkommt
zum Synkretismus in der vagen Vorstellung eines undialektischen Konti-
nuums iiberhaupt.“** Die konstitutive sowie immanente Relation zwischen
den Kiinsten, die oben mit den Figuren ,Verfransung’ und ,Konvergenz*
zur Geltung gebracht wurde, muss also von einem synthetischen ,,Ideal
von Harmonie“*’ sowie von einer additiven Vereinigung der Kiinste abge-
grenzt werden. Stattdessen soll man eine solche Relation mit Adorno wo-
anders suchen, besonders in den bereits heterogen strukturierten Momen-
ten und Prinzipien der Gattungen, die die Konvergenzbewegung zualler-
erst hervorrufen bzw. -treiben:

. Wer [die Synésthesie, T. A.] als Prinzip aufrichtet, mochte zweimal, durch Verkoppe-
lung verschiedener Medien und Ausbeutung {ibrigens fragwiirdiger Analoga einiger ih-
rer Phdnomene, sagen, was einmal bereits gesagt ward [...]. Die Konvergenz von Mu-
sik und Malerei ist das Gegenteil solcher Tautologie. Sie vollzieht sich im Sagen selbst,

nicht im Gesagten.**

Wenn es bei einer immanenten Konvergenz nicht um ein externes Treffen
der verschiedenen Gattungen, also nicht um eine , Verkoppelung‘ von zwei
oder mehreren bereits dsthetisch geformten Medien geht, dann sollte man
davon ausgehen, dass eine solche produktive Konvergenz nur aus den ei-
genen heterogenen Quellen der Gattungen heraus vollzogen werden kann.
Adorno verwendet zwar in diesem Zusammenhang den Terminus ,Hetero-
genitét* nicht; es geht ihm offensichtlich nicht um eine Bedingung fiir die
Gattungskonvergenz, sondern um den vorhin diskutierten anti-gesell-
schaftlichen Konstitutionsprozess der Kunstwerke.** Jedoch lasst sich an

39 Adorno, UdR, S. 629.

40 Adorno, KuK, S. 450.

41 Adorno, UdR, S. 637. Hervorhebung T.A.

42 Vgl. 11.2. Vgl. auch: ,,Kunst bedarf eines ihr Heterogenen, um es zu werden.” Ador-
no, KukK, S. 439.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.


https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

dieser Stelle, auch wenn dies teilweise gegen Adornos Willen ist, argu-
mentieren, dass ein solcher fruchtbarer Ubergang zwischen den Kiinsten
nur dann moglich ist, wenn die Kiinste bereits heterogen konstituiert ge-
dacht werden. Dies kann selbst mit den oben zitierten Worten weiter erléu-
tert werden: Wenn eine immanente Konvergenz sich ,,nicht im Gesagten®,
nicht im bereits &dsthetisch Geformten, sondern ,,im Sagen selbst®, d.h. in
dem aktuellen &sthetischen Formbildungsprozess, vollzieht, kann diese
produktive Neuformung nur aus den Formen und Prinzipien der Gattungen
entspringen, die diec Formen der anderen Gattungen bereits in sich haben
oder zumindest miteinander teilen. Eben dafiir miissen sie immer schon
heterogen konstituiert sein. Wie bereits mit dem Begriff der konstitutiven
Pluralitdt der Kiinste prazisiert wurde, geschieht ein immanenter Konver-
genzprozess dadurch, dass die Kiinste Konstruktionsprinzipien, Formen
und Darstellungskonventionen anderer Gattungen kritisch aufnehmen oder
miteinander austauschen. Auch ein solcher immanent-kritischer Aufnah-
me- bzw. Austauschprozess kann aber nur unter der Voraussetzung ge-
schehen, dass die Gattungen neben ihren eigenen auch die anderen, frem-
den Darstellungskonventionen bereits besitzen oder teilweise kennen und
somit immer schon heterogen sind — wenn sie diese Formen iiberhaupt
nicht kennen, miissen sie diese dann extern aufnehmen. Bei einer solchen
immanenten Konvergenz iiberbordet z.B. das Grafische in der Musik, oh-
ne dass diese auf die Linien und Figuren reduziert wird. Das Plastische
oder die musikalischen Ziige treiben die Grenzen der Architektur so fort,
ohne dass sie sich miteinander homogen vereinigen. Das Zeitmedium, das
gewohnlich als das Medium der Musik gilt, dehnt sich in den Werken von
Paul Klee so aus, dass die Grenzen der Malerei auf eine neue Weise sicht-
bar werden.

Konvergenzen zwischen den Kiinsten und der Kunst

Das oben diskutierte heterogene Moment der Konvergenzen der Kiinste
kann wird in den nichsten Abschnitten mit Derrida ndher bearbeitet. Da-
vor ldsst sich noch auf ein anderes Moment in Adornos Theorie hinweisen,
das bei Derrida weniger Aufmerksamkeit findet. Die einzelnen Kiinste
sind nach Adorno ,nicht natiirlichen sondern geschichtlichen Ur-

sprungs“.* Wenn die Gattungen geschichtlich konstituiert sind, dann lisst

43 Adorno, KuK, S. 434.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONVERGENZEN ZWISCHEN DEN KUNSTEN | 263

sich daraus unmittelbar folgern, dass sich die Konvergenzen oder Ver-
fransungen der Gattungen geschichtlich ausdifferenzieren und in unter-
schiedlichen Epochen sehr verschiedene Formen haben. Adorno be-
schreibt die Verfransungen der Kiinste zwar mit Blick auf kiinstlerische
Tendenzen in den 1960er Jahren. Jedoch soll dies nicht so missverstanden
werden, dass fiir ihn Tendenzen zu Verfransungen oder Konvergenzen
plétzlich in jener Zeit zustande gekommen seien. Bei der Musik von Lud-
wig van Beethoven, der in spéteren Generationen nicht ohne Grund ,,als
Tondichter galt“,* und bei den Werken von Robert Schumann gebe es
ebenso Verfransungstendenzen, wie der Letztere diese in eine berithmte
Formulierung brachte, dass ,,die Asthetik einer Kunst [...] auch die der
anderen“*’ sei. Die romantische Verfransung war allerdings Adorno zu-
folge von einer anderen Art: ,Jm Gegensatz zur modernen Verfransung
fiel [bei der Romantik, T. A.] der Akzent auf Subjektivitit.“*® Das Prinzip
des sich frei reflektierenden Subjekts ,,riickte die Kiinste zusammen.“?’ Je-
doch wurden die Grenzen der Gattungen durch dieses Prinzip ,.kaum be-
eintrichtigt. Sie blieben, was sie waren“.*® Auch der Neuromantik sowie
dem Impressionismus fehlten die Momente der ,,Andersheit®, die die tradi-
tionellen Gattungsgrenzen hitten stark beeinflussen konnen.*’ Hingegen
handele es sich bei den Verfransungstendenzen der Kiinste ab den 1960er
Jahren um ein immanentes Motiv, durch das ,,die Grenzpfahle der Gattun-
gen selbst aus den ,,geschichtlichen Kréften™ heraus wieder eingerissen
wiirden.>

Dariiber, ob Adorno bei seinen kunstgeschichtlichen Diagnosen vollig
Recht hat, 14sst sich selbstverstindlich disputieren. Georg Witte weist z.B.
zu Recht darauf hin, dass sich die Beispiele fiir Verfransungsphdnomene,
die Adorno seiner Zeit zuschreibt und von den anderen Epochen differen-
ziert, sehr einfach auf die avantgardistische Kunst zuriickfithren lassen:
,,Das Serielle in der Prosa [...] gab es schon bei Gertrude Stein, bei Daniil
Charms [...]. Das in den Raum Treiben der Malerei: wir hatten es schon in
den Reliefs und Assemblagen der Dadaisten und der russischen Kubofu-

44 Adorno, KuK, S. 439.
45 Adorno, KukK, S. 439.
46 Adorno, KuK, S. 439.
47 Adorno, KuK, S. 439.
48 Adorno, KuK, S. 439.
49 Vgl. Adorno, KuK, S. 439.
50 Adorno, KuK, S. 434,

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

264 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

turisten.“’' Die Beispiele kdnnen zwar noch vermehrt werden; wichtiger

aber ist es an dieser Stelle den jener Differenzierung zugrunde liegenden
Gedanken festzuhalten: Nach Adorno kénnen unterschiedliche Phinomene
der Grenziiberschreitungen zwischen den Kiinsten immer nur in ihrer je-
weiligen geschichtlichen sowie epochalen Ausdifferenziertheit sinnvoll
untersucht werden. Verfransungs- und Konvergenzformen werden damit
historisch voneinander differenziert, eben weil sie auf den Prinzipien, den
Formen oder Motiven beruhen, die in der jeweiligen Epoche neu entwi-
ckelt sowie konventionalisiert werden. Fragt man Adorno diesbeziiglich,
welche Prinzipien oder Motive die Verfransungstendenzen der Kiinste ab
den 1960er Jahren verursacht haben, verweist er auf das Montageprinzip,
das sich auf den Anfang des 20. Jahrhunderts zuriickfiihren lasst:

,,Urphénomen der Verfransung der Kunst war das Montageprinzip, das vor dem Ersten
Krieg in der kubistischen Explosion [...] und dann im Dadaismus und im Surrealismus
hochkam. Montage heifit aber so viel wie den Sinn der Kunstwerke durch eine seiner
Gesetzlichkeit entzogene Invasion von Bruchstiicken der empirischen Realitdt storen

und dadurch Liigen schaffen.

Durch das Montageprinzip wird nach Adorno aulerdsthetische Realitét in
die kiinstlerische Tatigkeit so aufgenommen, dass eine monadologische
und selbstbeziigliche Konstitution des Kunstwerks fast vollig verhindert
wird. Bei den neueren Konvergenz- bzw. Verfransungstendenzen geht es
damit nicht allein um eine heterogene Bewegung zwischen den Grenzen
der einzelnen Kiinste, sondern zugleich um eine dauerhafte Spannung zwi-
schen der Kunst und der Nichtkunst. Denn durch die bruchstiickhafte Hin-
einbildung empirischer Realitét in das Kunstwerk — dabei hat Adorno si-
cherlich nicht nur Filmkunst und Fotografie, sondern viele andere Kunst-
formen wie Minimal Art, Ready-Mades, John Cages Musik usw. vor Au-
gen™ — trigt dieses eine groBe Menge von Nichtkunst in sich, die eine
selbstbeziigliche Organisation sowie monadische Abgeschlossenheit ziem-
lich erschwert.

Die im zweiten Teil der vorliegenden Studie diskutierte Debatte um
Kunst und Nichtkunst ist also unmittelbar mit Adornos These zu Konver-

51 Georg Witte, ,,Der Fortschritt — ein Werfen*, Christoph Menke, Juliane Rebentisch
(Hrsg.), Kunst, Fortschritt, Geschichte, Berlin 20006, S. 242-251, hier S. 243.

52 Adorno, KuK, S. 450.

53 Vgl. z.B. Adorno, AT, S. 231f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONVERGENZEN ZWISCHEN DEN KUNSTEN | 265

genzen bzw. Verfransungen der Kiinste verbunden. Wenn es iiberhaupt
etwas gibt, das alle Kiinste mit der Kunst zusammenriickt, soll dies nach
Adorno nicht als eine positive und versohnliche Einheit der Kiinste zur
Kunst gedacht werden. Man muss also ,,die naiv logische Ansicht [kiindi-
gen], Kunst sei einfach der Oberbegriff der Kiinste, eine Gattung, welche
jene als Arten unter sich enthilt.“>* Vielmehr kann der Zusammenhang
zwischen ihnen nur als eine antagonistische sowie zerrissene Einheit ge-
dacht werden, die aus der antithetischen Haltung der je einzelnen Kunst
gegeniiber der schlechten empirischen Realitdt hervorgeht:

,,Gegeniiber den Kiinsten ist Kunst ein in sich Bildendes, in jeder einzelnen insoweit
potenziell enthalten, wie eine jede streben mul3, von der Zufalligkeit ihrer quasi natura-
len Momente durch diese hindurch sich zu befreien. Eine solche Idee der Kunst in den
Kiinsten ist aber nicht positiv, nichts in ihnen einfach Vorhandenes, sondern einzig als
Negation zu fassen. Allein negativ hat man, was inhaltlich, {iber den leeren Begriff hin-
aus, die Kunstarten vereint: alle stolen sich ab von der empirischen Realitét, von der sie
sich entfernen. [...] Als Antithesis zur Empirie [...] ist die Kunst Eines. Ihr dia-
lektisches Wesen hat sie daran, daB3 sie ihre Bewegung zur Einheit einzig durch die
Vielheit hindurch vollzieht.**>

Der Begriff der Kunst geht also iiber die Begriffe der einzelnen Kiinste
immer antithetisch hinaus. Geschehen die Verfransungs- bzw. Konver-
genzbewegungen zum Zwecke eines versohnlichen Kunstbegriffs (wie bei
Wagner oder Kandinsky), dann gibt es fiir Adorno keine Kunst mehr —
zumindest keine, die autonom ist. Wenn Phdnomene der Konvergenzen
und Verfransungen immer mit einem negativ-dialektischen Verhéltnis
zwischen der Kunst und den Kiinsten verbunden sind, ist auch die oben
besprochene konstitutive Intermedialitidt der Kiinste von dieser Dialektik
stark betroffen. Die intermedialen Austauschzonen stellen nicht blof ein in
sich eingeschlossenes Kunst-System dar, in dem sich die einzelnen Kiinste
miteinander abspielen und ihre Formen, Prinzipien, Verfahrensweisen
usw. ohne jeglichen Bezug zur Welt austauschen. Vielmehr ermdglichen
sie erst dieses Abspielen, so dass die einzelnen Kiinste iiberhaupt als
Kiinste und in ihren jeweiligen antagonistischen Formen hervortreten.
Denn ,,buchstébliche Konvergenz [riihrt] nicht nur an die Grenzen der

54 Adorno, KuK, S. 447.
55 Adorno, KuK, S. 448. Hervorhebung im Original.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

266 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

Kiinste, sondern an die von Kunst als einem zur Realitéit Antithetischen*.*®

Konvergenzen der Kiinste sind damit nach Adorno erst dann gelungen,
wenn die Kiinste sich dabei immer in ihrer jeweiligen gesellschaftlichen
Antithesis auf eine neue Weise weiterbilden und ihren antagonistischen
Charakter nicht verlieren. Von daher ist es enorm wichtig hervorzuheben,
dass fiir Adorno diese zwei Momente, namlich Konvergenzen der Kiinste
miteinander und antagonistische Relationen der Kiinste zur Kunst (oder
zur Nichtkunst) nicht zwei verschiedene Phédnomene darstellen, sondern
immer in einem und demselben Akt geschehen. Bei den Konvergenzen der
Kiinste handelt es sich schlie8lich um ein spannungsreiches Spiel sowohl
zwischen den Kiinsten untereinander sowie zwischen der Kunst und den
Kiinsten.

Zusammenfassung und Probleme von Adornos
Konvergenztheorie

Bisherige Auseinandersetzungen mit Adornos Konvergenzbegriff lassen
sich wie folgt zusammenfassen und zugleich daraus wichtige Schliisse fiir
ein Verstidndnis der Grenziiberschreitung zwischen den Kiinsten ziehen.
Erstens: Adornos Uberlegungen beruhen auf einer grundlegenden Kritik
an drei verschiedenen Einheitskonzeptionen in der Kunst: Die Kritik an
der Bestdtigung des Einen im Rahmen der Einteilungen der Kiinste, an der
synédsthetischen sowie synthetischen Zwangsvereinigung der Kiinste und
an der versohnlichen Einheit zwischen der Kunst und den einzelnen Kiins-
ten. Diese drei Einheitsvorstellungen, die sowohl im theoretischen Diskurs
als auch im Rahmen der kiinstlerischen Praktiken in unterschiedlicher
Weise und auch gleichzeitig auftauchen, filhren fiir Adorno sehr oft zur
Nichtkunst. Auch wenn man die kultur- und ideologiekritischen Implikati-
onen von Adornos Einheitskritik nicht im Ganzen tibernehmen will, 1dsst
sich die dahinterliegende und Einheiten zerstorende Logik wohl als einen
wichtigen Schritt auf dem Weg hin zu einem plausiblen Verstindnis der
Pluralitét der Kiinste festhalten.

Zweitens: Im Anschluss an dem ersten gelingt es mit Adornos Ein-
heitskritik, die einzelnen Kiinste nicht bloB als jeweils in sich eingeschlos-
sene Einheiten, sondern immer in ihren fruchtbaren (und negativen) Rela-
tionen zueinander sowie zur Kunst zu verstehen. Adornos Konvergenz-

56 Adorno, UdR, S. 630.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONVERGENZEN ZWISCHEN DEN KUNSTEN | 267

modell bietet ein Verstindnis der Grenzen der Kiinste aus ihren pluralen
Beziigen, d.h. aus ihren wechselseitigen Austauschprozessen, heraus. In
diesem Sinne ldsst sich mit einer These der konstitutiven Pluralitidt der
Kiinste sagen, dass sich die Konvergenzbewegungen zwischen den Kiins-
ten durch ihre gleichzeitigen Anndherungs- und Differenzierungstenden-
zen auszeichnen. Konvergenzphdnomene deuten damit nicht auf einen
Verlust der kiinstlerischen Pluralitdt, sondern im Gegenteil auf fruchtbare
und differenzenerzeugende Austauschprozesse zwischen den Kiinsten hin.

Drittens: Konvergenzen der Kiinste sind nach Adorno geschichtlich
immer anders verlaufende Phianomene. Sie lassen sich in jeder Epoche un-
terschiedlich beschreiben, weil die Kiinste hinsichtlich bestimmter dstheti-
scher Prinzipien (wie der Subjektivitit oder der Stimmung), die sich ge-
schichtlich dndern, miteinander konvergieren. Obwohl sich bei diesen
Ausfithrungen Adornos kunstgeschichtliche Differenzierung als umstritten
erwiesen hat, kann man den Gedanken einer historischen und stilbezo-
genenen Ausdifferenziertheit der Konvergenzen der Kiinste immer ernst
nehmen und kritisch fortfiihren.

Viertens: Mit Blick auf das Montage-Konzept ldsst sich mit Adorno
der konstitutive Bezug von Konvergenzbewegungen der Kiinste auf die
Kunst geltend machen. Das Montageprinzip suggeriert Adorno ausgehend
von der oben erwéhnten historischen Ausdifferenziertheit der Konvergen-
zen der Kiinste als Urphdnomen der heutigen Gattungskonvergenzen bzw.
-verfransungen. Wichtiger als diese Diagnose ist dabei wieder der ihr zu-
grunde liegende Gedanke: Konvergenzbewegungen zwischen den Kiinsten
und ihre antagonistischen Relationen zur Kunst (oder zur Nichtkunst) sind
nicht zwei verschiedene Phdnomeine, sondern sie gehen immer in einer
und derselben Praxis miteinander.

Dieser letzte Punkt, der keineswegs von den anderen Punkten getrennt
ist, ldsst sich unmittelbar mit den Ausfiihrungen im zweiten Teil dieser
Studie (I1.3) verbinden: Konvergenzen der Kiinste kdnnen nach Adorno
weder als ein atomistisches Modell gedacht werden, das sich in ein einge-
schlossenes Kunstsystem einsperren lisst, noch als eine beliebige Uber-
schreitungstendenz zwischen den Kiinsten, die nur auf ihr bloBes (sei es
sinnlich-materiales oder formbezogenes) Zusammentreffen reduziert wer-
den konnte. Vielmehr ldsst sich mit Adorno die These verteidigen, dass
Konvergenzen kunstkonstitutive und notwendige Grenzbewegungen zwi-
schen den Kiinsten sind. Durch Konvergenzprozesse treten die Grenzen
der Kiinste auf produktive und neue Weise hervor, und diese Bewegung ist

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

268 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

insgesamt nicht ein beliebiges, sondern immer ein konstitutives Moment
dessen, was Kunst ist oder was wir als Kunst denken.

Um diese These noch weiter bearbeiten zu kénnen, miissen wir aber
einige Probleme in Adornos Konvergenztheorie erwiahnen, die im néchs-
ten Kapitel noch kritisch bearbeitet werden sollen. Sie lassen sich am bes-
ten in zwei Schritten anfiihren. Als Erstes miissen wir (noch einmal auf
dem Hintergrund des im ersten Teil bearbeiteten Verstandnisses der Gren-
zen und Uberschreitungen) Adorno wieder mit der Frage konfrontieren,
inwiefern es iiberhaupt mdglich ist, zwischen den immanenten und nicht-
immanenten Konvergenzen eine feste Grenze zu ziehen. Adorno erklért
zwar, dass es bei den immanenten Konvergenzen nicht um eine Verei-
nigungstendenz der Kiinste, sondern um produktive und kritische Aus-
tauschprozesse zwischen ihren Formbildungskonventionen geht, wie oben
mit dem Konzept der konstitutiven Pluralitdt der Kiinste formuliert wurde.
Jedoch ist tiberhaupt nicht klar, wie eine solche Differenzierung in jeder
einzelnen Praxis tatsichlich festgelegt werden kann. Dies wird selbst von
Adorno an einer Stelle problematisiert: ,,Die Grenze zwischen der imma-
nenten Beziehung des einen Mediums aufs andere und einer synkretisti-
schen Vereinigung im Stil von Skrjabins Prometheus verfliet nachtrig-
lich wie die zwischen Jugendstil und Expressionismus.“>’ Er fiihrt aller-
dings dieses IneinanderflieBen von verschiedenen Konvergenzformen
nicht weiter. Diese Kritik gilt aber nicht nur fiir die synkretistischen sowie
syndsthetischen Konvergenzen. Es betrifft ebenso die nidchste Konver-
genzform, d.h. das sogenannte gewaltsame Zusammenbringen bzw. die
materiale Zwangsvereinigung der Kiinste, von der Adorno sich ebenso
stark distanziert und die er schlieBlich als nicht-immanente Konvergenzen
behauptet. Wenn man aber immanente Konvergenzen grundsitzlich als
kritische und reflexive Auseinandersetzung mit den Formbildungstraditio-
nen der Kiinste bestimmt, warum soll dabei das materiale Zusammen-
kommen der Kiinste, bei dem ebenso die Formen und Prinzipien der betei-
ligten Kiinste kritisch und reflexiv bearbeitet werden kénnen, vollig extra-
hiert werden? Solange nédmlich bei den immanenten Konvergenzen immer
nur die &dsthetischen Formbildungsprinzipien der einzelnen Kiinste ent-
scheidend sind, konnen diese sich mit jenen Prinzipien auch dann hochst
kritisch auseinandersetzen, wenn sie material zusammenkommen. Mit
Blick auf viele Beispiele in der zeitgendssischen Kunst kann man in die-
sem Sinne weiter argumentieren, dass das materiale Zusammenkommen

57 Adorno, UdR, S. 637.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONVERGENZEN ZWISCHEN DEN KUNSTEN | 269

nicht immer mit dem Motiv der Vereinigung der Kiinste vollzogen wird,
wie es im vorangegangenen Kapitel mit dem Crepusculum-Beispiel ge-
zeigt wurde. Damit Adornos Konvergenztheorie sowie der Gedanke der
konstitutiven Pluralitit der Kiinste nicht bloB auf eine bestimmte Anzahl
von Kunstphdnomenen begrenzt bleibt, sondern tatsdchlich als ein not-
wendiges und wichtiges Moment der Kunst und der Kunstpraxis auftritt
sowie ein fruchtbares Modell fiir viele andere Kunstphdnomene darstellt,
soll seine Unterscheidung zwischen den immanenten und nicht-
immanenten Konvergenzen kritisch revidiert bzw. umgedeutet werden.

Als Zweites lésst sich bei genauer Betrachtung erkennen, dass Adornos
Uberlegungen ein nicht ausreichend ausdifferenziertes Gattungskonzept
zugrunde liegt. Dadurch, dass Adorno die Gattungen und Gattungskonver-
genzen jeweils in ihrer geschichtlichen Ausdifferenziertheit thematisiert,
geht er zwar zweifelsohne iiber das Motiv eines einheitlich verstandenen
Gattungsbegriffs hinaus, was einerseits in der Einleitungsgeschichte und
dann mit den aktuellen Medienspezifititsthesen der Kiinste®® und anderer-
seits mit Blick auf die Theorien von Lopes und Carroll diskutiert wurde
(Vgl. II1.2). Jedoch lasst sich bei Adorno eine andere Art von Spezifik er-
kennen, die man auch als ,Formspezifik® der Kiinste bezeichnen kann, was
am Ende als Differenzierungskriterium der Kiinste auftaucht. Demzufolge
werden die Prinzipien und Formen der einzelnen Kiinste zwar historisch
konstituiert, aber diese Formdifferenzen sind dann so stark verteilt, dass
eine Ubersetzung der Werke einer Kunstgattung — allein aufgrund ihrer
angeblichen Gattungszugehorigkeit — in die Werke anderer Kunstgattun-
gen unmoglich wird. Mit dem Gedanken einer Uniibersetzbarkeit der
Kunstwerke, der auf einer vermeintlichen Gattungsspezifik beruht, kommt
Adorno an einigen Stellen tatsdchlich zu einem lessingschen Schluss:
,Ubersetzte man die Herbstlandschaften des Zyklus ,Nach der Lese® in
Malerei, so wiren sie Kitsch. In ihrer Sprachgestalt, wo die Worte fiir Far-
ben durchaus andere Valeurs haben als die leibhaftigen Farben auf einem
Bild, trotzen einige von ihnen dem Veralten.“*’ Oder wie es weiter heift:
,Miissen gro3e Kunstwerke, um es zu werden, Gliick haben, dann war es
das Brahmsens, daf seine Balladen Musik wurden, nicht Gedichte.“* Wie

58 Vgl. IIL.1. Fiir eine detaillierte Auseinandersetzung mit diesem Unterschied zwi-
schen Adornos Gattungsbegriff und einem medienspezifischen Verstindnis von
Gattungen vgl. Rebentisch, Asthetik der Installation, S. 126ff.

59 Adorno, KuK, S. 441.

60 Adorno, KukK, S. 442. Vgl. auch Diittmann, ,,Kunst im Gliick®.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

bereits mit dem Konvergenzbegriff mehrmals formuliert wurde, ist es hier
iiberhaupt nicht problematisch, sondern im Gegenteil recht produktiv, zwi-
schen den Kiinsten und Kunstwerken immer wieder starke Differenzen zu
erkennen oder sie hochst differenziell zu bestimmen. In diesem Sinne lasst
sich — Adorno zustimmend — zwar behaupten, dass die bereits produ-
zierten Kunstwerke niemals eins zu eins in andere Kunstwerke iibersetzt
werden, weil bei jeglichem Ubersetzungsverfahren notwendigerweise
neue Differenzen hervortreten, die von den Kiinstlersubjekten, der Zeit,
der sozialen Umgebung, den Techniken usw. abhéngen. Problematisch je-
doch ist, dass Adorno als Grund dieser Uniibersetzbarkeit eine (Form-)-
Spezifik von Gattungen behauptet, die iiber die einzelnen Werke hinaus-
geht. Gegeniiber Adornos Behauptung ldsst sich leicht argumentieren, dass
die Uniibersetzbarkeit von Kunstwerken auch in einer und derselben Gat-
tung, die die gleiche Formspezifik tragt, prinzipiell unméglich ist. Anders
gesagt: Stefan Georges ,,Nach der Lese® hitte man selbst in kein anderes
literarisches Werk {ibersetzen konnen. Auch Brahms’ Balladen héitte man
nie anders komponieren kénnen. Denkt man an verschiedene Ubersetzun-
gen von Paul Klees Angelus Novus innerhalb der bildenden Kunst (z.B.
die Anselm Kiefers) oder an tausend verschiedene Auffiihrungen eines
gleichen Textes (z.B. von Kénig Odipus), kann man {iberhaupt nicht sa-
gen, dass die Gattungsdifferenz fiir den Wert, fiir das Gelungensein — oder
mit Adorno: fiir das Nicht-Kitsch-Werden — dieser einzelnen Werke und
Praktiken die entscheidende Rolle spielt. Dass die Gattungsdifferenz bei
der Ubersetzung von solchen und vielen weiteren Werken kaum eine Rolle
spielt, heiflt aber nicht, dass es eine solche Differenz nicht gibe. Vielmehr
heift es, dass die Gattungsdifferenz nicht ausreichend differenziert be-
stimmt wird. Obwohl Adorno die Differenzen zwischen den Kiinsten in ih-
ren vielféltigen Konvergenzformen sowie in ihrer historischen Ausdiffe-
renziertheit recht plausibel bearbeitet, schenkt er dabei den Binnendiffe-
renzierungsprozessen der Gattungen weniger Aufmerksamkeit, was auch
zur Folge hat, dass eine einzelne Kunstpraxis unter der Gattung ihre Be-
sonderheit verliert. Auch wenn bisher mit Adornos Konvergenztheorie ein
wichtiges Verstindnis der konstitutiven Relation zwischen der Kunst und
den einzelnen Kiinsten gewonnen wurde, bleiben die Relationen zwischen
den einzelnen Kunstpraktiken und den Kiinsten noch unklar. Erforderlich
ist es deshalb, dass man nicht nur die Differenzen zwischen den Gattun-
gen, sondern zugleich die Differenzierungen innerhalb der Gattungen
klart, so dass die einzelnen Kunstpraktiken in diesen nicht aufgehen, son-
dern ihre Besonderheiten immer wieder neu gewinnen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONVERGENZEN ZWISCHEN DEN KUNSTEN | 271

3.2 GATTUNGEN AUS KONVERGENZEN (DERRIDA)

Mit Blick auf die letzten kritischen Bemerkungen zu Adornos Uberlegun-
gen iiber die Konvergenzen der Kiinste 14sst sich nun eine zentrale Aufga-
be feststellen, die es in diesem Kapitel zu bearbeiten gilt. Sie besteht in ei-
ner grundlegenden Auseinandersetzung mit dem Begriff der ,Gattung*, der
sich bisher immer wieder als problematisch erwiesen hat. Diese Bearbei-
tung soll sich vor allem an den oben erwéihnten zwei Problemen orientie-
ren: Als Erstes soll die Relation zwischen den einzelnen Praktiken und den
Gattungen so verstidndlich gemacht werden, dass die Besonderheiten jener
Praktiken nicht in diesen aufgehen, sondern im Gegenteil auf neue Art und
Weise hervortreten. Wie mit der oben angefiihrten Kritik an Adorno be-
reits angedeutet wurde, kann sich eine solche fruchtbare Relation (zwi-
schen den einzelnen Praktiken und den iiber sie hinausgehenden Gattun-
gen) dann als plausibel erweisen, wenn man neben den Differenzen zwi-
schen den Gattungen der Kunst auch die Binnendifferenzierungsprozesse
bzw. differenziellen Strukturen einzelner Gattungen in Betracht zieht. Als
Zweites soll durch die Bearbeitung eines solchen Gattungsbegriffs zu-
gleich Adornos problematische Unterscheidung zwischen immanenten und
nicht-immanenten Konvergenzen (in beiden erwéhnten Sinnen) revidiert
sowie auf eine produktive Weise umgedeutet werden. Erst dann kann man
Adornos Konvergenzbegriff von seiner Abhidngigkeit von einigen wenigen
Kunstwerken und -praktiken befreien und ihn fiir viele weitere Phdnomene
in der Kunst als ein fruchtbares Denkmodell zur Geltung bringen.

Derridas Uberlegungen zum Begriff der Gattung, den er in Das Gesetz
der Gattung® entwarf, kann meines Erachtens tatsichlich diese doppelte
Aufgabe erfiillen bzw. die Probleme, die bei Adornos Verstindnis der
Konvergenzen der Kiinste entstanden sind, beseitigen. Bevor sein Gat-
tungskonzept detailliert diskutiert sowie rekonstruiert wird, soll aber ge-
klért werden, warum fiir die Bearbeitung dieses Konzepts nicht auf die ak-
tuelle Gattungsforschung eingegangen und stattdessen auf einen philoso-
phischen Text rekurriert wird, der nicht nur als umstritten und sehr schwer

61 Jacques Derrida, ,,Das Gesetz der Gattung®, Peter Engelmann (Hrsg.), Gestade,
Wien 1994, S. 245-283. Im Folgenden zitiert als GG. Diese Schrift beruht auf ei-
nem Vortrag, den er im Juli 1979 an der Universitit Straburg (Université de
Strasbourg) hielt.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

272 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

zu verstehen gilt,*” sondern in der Gattungsforschung keinen bedeutenden
Platz einnimmt. Dafiir wird im Folgenden zuerst mit einem sehr kurzen
Uberblick iiber diese Forschung erliutert, dass die aktuellen Gattungstheo-
rien an der oben festgestellten Aufgabe vorbeigehen. Anschlieend wird
deutlich gemacht, warum uns stattdessen Derridas Text ein richtiger Kan-
didat fiir die Erarbeitung des erforderlichen Gattungskonzepts ist. Erst
dann wird mit Derridas grundlegender Kritik an den tradierten Gattungs-
verstindnissen begonnen. Dabei werden zwei Momente seines Gattungs-
konzepts (,Teilhabe ohne Zugehorigkeit® und ,Kontaminationsprinzip®),
die unmittelbar auf dieser Kritik beruhen, eingefiihrt sowie daraus jeweils
zwei Thesen abgeleitet. Mit dem ersten Moment wird das Verhéltnis zwi-
schen den einzelnen Kunstpraktiken und den Gattungen aus einer praxis-
bezogenen Perspektive interpretiert und dabei die Relation zwischen den
einzelnen Praktiken und den Gattungen als eine prozessuale Relation auf-
gedeckt, die prinzipiell niemals abzuschlieBen ist. Demzufolge lassen sich
Kunstpraktiken nicht einfach als solche Praktiken denken, die in die vor-
gegebenen Grenzen der Gattungen eingeordnet werden konnen, sondern
als solche, die die Gattungsgrenzen in jedem einzelnen Praxiszug produk-
tiv dndern, verschieben und insgesamt neu generieren. Nach dieser neu de-
finierten Relation zwischen der Praxis und der Gattung kénnen schlieBlich
die einzelnen Praktiken niemals in den Gattungen aufgehen, eben weil sie
die Ziige, Markierungen oder Merkmale tragen, die einerseits die Grenzen
ihrer Gattungen sicht-, merk- und erkennbar machen, aber andererseits
eben im gleichen Zug iiber diese hinausgehen.

Das zweite Moment (das Kontaminationsprinzip) von Derridas Uber-
legungen dréngt sich zu einem umgekehrten Verstdndnis von Konvergen-
zen bzw. Grenzbewegungen zwischen den Gattungen. Durch ihre kritische
Rekonstruktion wird gezeigt, dass es eine von den anderen Gattungen
nicht kontaminierte, von ihnen vo6llig isolierte und mit ihnen nicht ver-
mischte Gattung nicht geben kann. Zwar wurde bisher mit Adorno schon
darauf hingedeutet, dass Gattungen viele immanente Relationen, Beziige,
Vermischungen und Konvergenzen mit den anderen Gattungen haben
konnen, aber das Phidnomen der Gattungskonvergenzen und -vermi-
schungen, wie Derrida es versteht, ist nicht etwas, das sich nur durch die
geschichtlichen Tendenzen auszeichnet, sondern vor allem das, woraus die
Gattungen iiberhaupt entstehen. Versteht man die Herausbildung von Gat-

62 Selbst Derrida meint, dass er auBerstande sei, seinen Aufsatz (bzw. den Vortrag)

zusammenzufassen oder daraus Schliisse zu ziehen. Vgl. Derrida, GG, S. 281f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONVERGENZEN ZWISCHEN DEN KUNSTEN | 273

tungen mit Derrida auf diese Weise immer aus den bereits vermischten
bzw. konvergierten Zonen heraus, 16st sich am Ende die mit Adorno dis-
kutierte Problematik von immanenten und nicht-immanenten Konvergen-
zen auf. Dies wird zugleich dazu fiihren, die vorhin mit Adorno angedeu-
tete konstitutive Pluralitit der Kiinste mit Derrida problemlos zu beschrei-
ben. AbschlieBend werden mit einer Vermittlung von Adornos und Derri-
das Thesen Grenziiberschreitungen bzw. -gdnge zwischen den Kiinsten als
kunstkonstitutive Dimensionen interpretiert, die in jeder Kunstpraxis auf
sehr verschiedene Weise hervortreten.

Uberblick iiber die Gattungsforschung und Derridas
Gattungskritik

Die heutige Gattungsforschung ist sich weitgehend darin einig, dass es ei-
ne historisch unverdnderliche und in sich fest geschlossene Gattung nicht
gibt.®® Die Gattungen entstehen — wie schon mit Adorno bemerkt wurde —
in der Geschichte, bekommen mit der Zeit mehr oder weniger Aufimerk-
samkeit und konnen auch irgendwann verschwinden.® Denkt man die
Gattungen auf diese Weise als geschichtlich diskontinuierliche Groflen
oder Formen, dann muss der jegliche Entwurf einer Theorie der Gattung
mit der Geschichte derselben fest einhergehen. Tatséchlich findet der Ge-
danke der simultanen Beriicksichtigung von Gattungsgeschichte und -
theorie in der Forschung eine hohe Akzeptanz,* was man zunichst einmal
als etwas Positives betrachten kann. Allerdings muss jede Theorie der Gat-
tung, die ihren Forschungsgegenstand als eine hochst verdnderliche Grofe
denkt, notwendigerweise mit einer dialektischen Frage konfrontiert wer-
den: Wenn die Grenzen der Gattungen so beweglich, durchléssig und of-

63 Fiir einen Uberblick iiber die Forschungsprobleme der literarischen Gattungstheo-
rien vgl. Dieter Lamping, ,,Einfithrung®, Dieter Lamping, Sandra Poppe (Hrsg.),
Handbuch der literarischen Gattungen, Stuttgart 2009, S. XV-XXVI; Riidiger
Zymner, ,,Einleitung®, ders. (Hrsg.), Handbuch Gattungstheorie, Stuttgart u.a.
2010, S. 1-5. Fiir die Probleme in den musikalischen sowie kunstwissenschaftli-
chen Gattungsbegriffen vgl. Siegfried Mauser, ,,Einleitung®, ders. (Hrsg.), Theorie
der Gattungen, Laaber 2005, S. 1-3.

64 Dieter Lamping verweist z.B. auf die Formen ,,Bukolik“ oder ,,Jesuitendrama®, die
allgemein als beendet gelten konnen. Vgl. Lamping, ,,Einfithrung®, S. XVL

65 Vgl. Lamping, ,,Einfiihrung®, XVIff.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

274 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

fen sind, gibt es dann eine Gattung, die man noch erforschen kann? Sollten
nicht bestimmte transhistorische Konstanten, Invarianten sowie irgendeine
Art von Kontinuitdt vorhanden sein, um eine Gattung wissenschaftlich un-
tersuchen zu kdnnen? Soll die Theorie einer Gattung nicht eben dieses Ei-
ne erkldren, ndmlich das Spezifikum, das nur diese Gattung, aber keine
andere Gattung hat?

Mit dieser allgemeinen Problematisierung geht es hier nicht darum, ak-
tuelle Gattungstheorien, die seit den 1970er Jahren besonders in den litera-
turtheoretischen Kontexten sehr wertvolle Beitréige geleistet haben,*® im
Ganzen und GroBen zuriickzuweisen. Man kann wohl behaupten, dass die
Voraussetzung von und die Suche nach einer Gattungseinheit in der For-
schung ihre eigene Berechtigung sowie einen hohen Wert hat, weil erst
dadurch Besonderheiten von einzelnen Gattungen herausgearbeitet wer-
den. Jedoch soll im Hintergrund von diesem recht einfachen Uberblick
deutlich werden, warum die Gattungsforschung fiir unsere Frage- und
Aufgabenstellung nicht helfen kann. Denn wenn man erstens auf die ein-
zelnen Gattungen in ihrer Geschichte und ihrem Wandel fokussiert, bringt
man zwar wichtige Ergebnisse (meist in einem guten Handbuchformat)
hervor, ohne jedoch den Vermischungen und Grenziiberschreitungen zwi-
schen den Gattungen — um die es in diesem Kapitel geht — geniigend Auf-
merksamkeit zu schenken. Eine Beschéftigung mit den besonderen Prob-
lemen der einzelnen Gattungen gébe uns also kein neues (oder wenn, dann
nur ein enges) Verstidndnis der Grenziiberschreitungen bzw. Konvergen-
zen zwischen den Gattungen der Kunst. Die Gattungsforschung beschaf-
tigt sich zweitens weniger mit dem Begriff der ,Gattung® selbst als viel-
mehr mit den Eigenschaften der einzelnen Gattungen. Mit anderen Wor-
ten: Bei jener Forschung geht es zwar berechtigterweise darum, einzelne
Gattungen wie Epik, Ballade, Satire, Roman, Drama, Fabel etc. im Einzel-
nen geschichtlich und auch theoretisch zu untersuchen, aber ohne den Be-
griff der Gattung selbst zum Gegenstand der Untersuchung zu machen —
was wiederum eine Aufgabe der Philosophie ist.

Eben ab diesem Punkt kann man Derridas Uberlegungen zum Begriff
der Gattung anfiihren. Denn es geht Derrida in der ersten Linie nicht da-
rum, eine bestimmte Gattung wie Musik, Malerei, Roman, Fabel etc. zu
erkldren, sondern vielmehr darum, den Begriff ,Gattung® selbst zu prob-

66 Neben den vorhin genannten Forschungen vgl. Klaus W. Hempfer, Gattungstheo-
rie. Information und Synthese, Miinchen 1973, und auch Genette, Einfiihrung in
den Architext.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONVERGENZEN ZWISCHEN DEN KUNSTEN | 275

lematisieren. Er bezeichnet diesen Problemgegenstand, wie abstrakt es am
Anfang klingen mag, als ,,Gattungsgattung®.’’ Da jede Gattung normaler-
weise einem eigenen Gesetz folgt, bezeichnet Derrida das ,,Gesetz der
Gattungsgattung® dementsprechend als ,,das Gesetz des Gesetzes der Gat-

tung®.*® Die Reichweite dieses Gesetzes

,.betrifft nicht im einzelnen die Gattungen, Typen und Modi, noch irgendeine Form im
strengen Sinn dieses Begriffs. Daher kann ich das Feld oder den Gegenstand, die die-
sem Gesetz unterstellt sind, nicht benennen. Es ist vielleicht das grenzenlose Feld all-
gemeiner Textualitédt. Ich kann jedes einzelne Wort dieser Serie nehmen (Gattung, Typ,
Modus, Form) und beschlieBen, daf} es fiir alle anderen gelten soll (alle Gattungen der
Gattungen, Typen, Modi, Formen; alle Typen der Typen, Gattungen, Modi, Formen; al-

le Modi der Modi, Gattungen, Typen oder Formen; alle Formen der Formen usw.).“69

Man kann zuerst von diesen Doppelt-Bezeichnungen und von ihren wech-
selseitigen Verwendungen absehen,”” um Derridas Gattungskonzept ver-
standlich zu machen. Der allererste Schritt zum Thema Gattung besteht
demnach fiir Derrida in einer Methodenkritik: Gewohnlich beginnt man
mit einer Klassifizierung oder einer Einteilung, ohne deutlich zu machen,
was iliberhaupt diese allgemeine Form ,Gattung* ist, in die wir Dinge, Ge-
genstinde, Sachen etc. einordnen. Schon bevor man die Relationen oder
die Differenzen zwischen den Gattungen, z.B. zwischen Poesie und Male-
rei oder zwischen Epik und Drama oder zwischen Film und Literatur usw.,
untersucht, muss man also fiir Derrida die dabei vorausgesetzte Allge-
meinheit (Gattung, Genre, Type usw.) erkldren. Das Gattungskonzept, das
man fiir die Einteilung, die Klassifizierung sowie im Alltag voraussetzt, ist
ihm zufolge — dhnlich wie vorhin mit der Einteilungsgeschichte aufgezeigt
wurde — von einem Prinzip der Reinheit bzw. Einheit geprigt.”' Das Rein-

67 Derrida, GG, S. 252.

68 Derrida, GG, S. 252.

69 Derrida, GG, S. 258.

70 Dem wiirden freilich viele Gattungsforschern oder Literaturwissenschaftlern wider-
sprechen. Vgl. z.B. Genette, Einfiihrung in den Architext, S. 75-87.

71 Dies zeigt Derrida eigentlich anhand von zwei verschiedenen Interpretationen von
Austins Unterscheidung zwischen den konstativen und performativen Sprechakten,
auf die hier nicht detailliert eingegangen wird. Vgl. Derrida, GG, 247-250. Das
Wort ,,Reinheit” wird in den kommenden Abschnitten 6fters mit (R-)Einheit wie-

dergegeben, um es mit dem bisher diskutierten Einheitsmotiv zu verkniipfen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

276 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

heitsprinzip, das dem gewohnlichen, dem dsthetischen, sozialen, literari-
schen sowie dem alltdglichen Diskurs innewohnt, legt immer eine Art der
Normsetzung und der Grenzbildung nahe, deren Linie man nicht {iber-
schreiten darf:

»Sobald man das Wort ,Gattung® vernimmt, sobald es erscheint, sobald man versucht,
es zu denken, zeichnet sich eine Grenze ab. Und wenn sich eine Grenze herausbildet,
dann lassen Norm und Verbot nicht auf sich warten: ,man muf3, ,man darf nicht‘ — das
sagt ,Gattung‘, das Wort ,Gattung’, die Figur, die Stimme oder das Gesetz der Gattung.
[...] Sobald eine Gattung sich ankiindigt, mufl man deshalb eine Norm respektieren,
man darf eine Grenzlinie nicht tiberschreiten, man darf das Risiko einer Unreinheit,

Anomalie oder MiBbildung nicht eingehen.«”

Der Begriff Gattung impliziert also nach Derrida gewdhnlicherweise eine
normative und fest eingegrenzte Form oder Grdfle, die von jedem einzel-
nen Gattungsmitglied verfolgt werden soll. Das der Gattung zugrundelie-
gende Prinzip der (R-)Einheit, anhand deren Kritik Derrida zu seinem Gat-
tungskonzept gelangen wird, besage des Weiteren, dass die Gattungen
nicht nur innerlich, sondern auch duflerlich (d.h. mit den anderen Gattun-
gen) nicht vermischt werden diirfen.” Selbst bei den Vermischungen der
Gattungen wird nach Derrida 6fters versucht, erneut die feste Identitdt zu
bestitigen bzw. das Reinheitsgesetz der Gattung wieder zu retten:

»[W]enn es vorkommt, daf} sie [die Gattungen, T.A.] sich vermischen — aufgrund eines
Zufalls oder einer Ubertretung, aufgrund eines Irrtums oder eines Fehlers, so resultiert
daraus zwangsléufig eine Bestdtigung der wesentlichen Reinheit ihrer Identitét, da man

dann ja von ,Vermischung® spricht.“"™

Die ein- und ausschlieBende Logik des Gattungsdiskurses festigt damit
selbst mit Blick auf die offensichtlichen Vermischungen der Gattungen
seine eigene Voraussetzung, dass es Reinheiten bzw. Gattungseinheiten in
der Tat gibt. Denn sonst — so behauptet die Reinheitslogik — hétten sich die
Gattungen ja gar nicht vermischen konnen. Derridas Kritik richtet sich
ebenso gegen viele Begriffe wie Verfransungen, Konvergenzen, Interme-
dialitdt usw., die im Laufe dieser Arbeit verwendet wurden: Solange man

72 Derrida, GG, S. 2438f.
73 Vgl. Derrida, GG, S. 249.
74 Derrida, GG, S. 249.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONVERGENZEN ZWISCHEN DEN KUNSTEN | 277

also von Verfransungen oder Konvergenzen der Kiinste spricht, dann setzt
man dabei normalerweise voraus, dass es reine und in sich eingeschlosse-
ne Kunstgattungen oder Kunstbereiche gab/gibt, und dass sie sich (nun)
miteinander vermischen, konvergieren, treffen etc.” Fragt man aber, wel-
cher Logik stattdessen gefolgt werden sollte, formuliert Derrida seine Al-
ternative zuerst in eine provokanten Frageform ein: ,,[W]enn es unmoglich
wire, die Gattungen nicht zu vermischen? Und wenn es im Herzen des
Gesetzes selbst ein Gesetz der Unreinheit oder ein Prinzip der Kontamina-
tion gibe?“’® Tatsichlich wird dieses Prinzip von Derrida in den folgen-
den Abschnitten seines Aufsatzes als das Gesetz der Gattung suggeriert.
Dieses beschriankt sich nicht auf eine bestimmte Gattung, sondern betrifft
die Gattung ,,Gattung*. Das Gesetz der Gattung lautet demnach

,.ein Prinzip der Kontamination, ein Gesetz der Unreinheit, eine Okonomie des Parasi-
tdaren. Dem Code der Ganzheitstheorie entsprechend, wiirde ich [...] von einer Art (sor-

«77

te) Teilhabe ohne Zugehorigkeit sprechen.

Derridas Gattungskonzept zeichnet sich also durch zwei grundlegende
Momente aus, die miteinander zusammenhdngen und die er dem gewdhn-
lichen Gattungsverstdndnis entgegensetzt. Erstens liege der Gattung ein
Prinzip der Kontamination, Vermischung bzw. Unreinheit zugrunde, d.h.,
schon bevor man die Gattungen miteinander vermischt, sind sie immer be-
reits vermischt bzw. voneinander kontaminiert. Zweitens lebe jede einzel-
ne Gattung von einem grundsétzlichen Paradox einer Teilhabe ohne Zuge-
horigkeit. Anders gesagt: Obwohl verschiedene Gegenstinde an bestimm-
ten Gattungen teilhaben, kdnnen sie diesen nicht zugehoren. Im Folgenden
wird zuerst das zweite Moment, das Paradox der Gattung, analysiert, weil
erst ausgehend von diesem Paradox das erste Moment, das Kontaminati-
onsprinzip, nachvollziehbar sein kann.

75 Fiir die Problematisierung dieser unbegriindeten Voraussetzung im Rahmen der In-
termedialititsforschung vgl. Jens Schréter, ,,Politics of Intermediality”, in: ACTA
UNIV. SAPIENTIAE, FILM AND MEDIA STUDIES (2010), S. 107-124, hier S.
107f.

76 Vgl. Derrida, GG, S. 250.

77 Derrida, GG, S. 252.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

278 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

Das Paradox der Gattung:
Von der Einteilung zur Teilhabe-Praxis der Kiinste

Das Paradox bzw. die Aporie der Teilhabe ohne Zugehdrigkeit wird uns
im Folgenden die konstitutive Relation zwischen den einzelnen Kunst-
praktiken und den Grenzen der Gattungen zeigen, indem es die Typologie
der Ein-Teilung der Kiinste durch eine Art von Teil-Habe-Praxis ersetzt.
Dieses Paradox kann unter der Perspektive einer wichtigen und fiir unse-
ren Zusammenhang relevanten Fragestellung angefiihrt werden, die Derri-
da in seiner (Vortrags-)Schrift zur Diskussion stellt:

»Ist es moglich, ein Kunstwerk zu identifizieren, ganz gleich welcher Art, und insbe-
sondere ein diskursives Kunstwerk, wenn es keine Gattungsmarkierung trdgt, wenn es
diese nicht als Signal verwendet, hervorhebt (remarque) oder irgendwie zur Geltung

bringt (donne a remarquer)?*™

Bei Derridas Frage handelt es sich nicht nur um ein scholastisches oder
metaphysisches Problem im Sinne des Universalienstreits. Es geht hier al-
so nicht bloB darum, ob jedes Besondere, jedes einzelne Werk seine Reali-
tit (im platonischen Sinne) aus den allgemeinen Begriffen schopfte oder
umgekehrt (im nominalistischen Sinne) diese Begriffe nichts anderes als
sprachliche Instrumente bzw. Wortzeichen sind und keine Realitdt besit-
zen.” Vielmehr betrifft Derridas Frage die Moglichkeit einer kunstkonsti-
tutiven Funktion sowie einer &dsthetischen Relevanz von Gattungen. Inwie-
fern ist demnach der Gattungsbezug einzelner Kunstpraktiken und -werke
dafiir konstitutiv und notwendig, was wir als Kunst denken oder bezeich-
nen? Kann man ohne jeglichen Bezug auf Genres, Gattungen, Modi, Stile
usw. liberhaupt etwas als Kunstwerk denken oder erkennen?

Die Beantwortung dieser Fragen bedarf zunichst einer Erklarung des
Begriffs der Re-Markierung (remarque),* der in der Frage auftaucht und

78 Derrida, GG, S. 259.

79 Fiir das Universalienproblem im Rahmen der Gattungsforschung vgl. Hempfer,
Gattungstheorie, S. 30-37.

80 Das Wort ,remarque’ tragt eine Bedeutungsvielfalt (merken, markieren, bemer-
ken, merkbar werden, remarkieren usw.), die Derrida auf unterschiedlichste Kon-

texte tbertrdgt. Obwohl es in dieser Schrift ins Deutsche als ,,Markierung® iiber-

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONVERGENZEN ZWISCHEN DEN KUNSTEN | 279

zugleich fiir Derridas Gattungstheorie eine zentrale Rolle spielt. Fiir Der-
rida stimmen alle die verschiedensten Klassen, Gattungen, Genres, Modi
etc., die er unter dem Namen Gattungsgattung analysiert, nicht nur darin
uberein, dass sie ,,schlichteste Allgemeinheiten“81 oder blofle Kategorien
sind, sondern dass sie jeweils wiederholte Markierungen tragen: ,,.Das
Gemeinsame all dieser Klassen der Klassen ist gerade die identifizierbare
Wiederkehr eines gemeinsamen Zuges, an dem man die Zugehorigkeit zu
einer Klasse erkennen miifite.* Gattungen, Genres, Formen, Typen, Stile
usw. zeichnen sich immer durch die wiederkehrenden Momente, die wie-
derholten Ziige, d.h. die Re-Markierungen (remarque) aus. Diese wieder-
holten Ziige oder die Markierungen sind fiir Derrida immer Re-
Markierungen, weil sie sich allein durch den Akt der Wiederholung von
dem Wiederholten differenzieren.*’ Sie werden im Rahmen der verschie-
denen Kunstpraktiken und -werke auf unterschiedliche Weise sicht- und
bemerkbar. Ohne irgendeine (Re-)Markierung kénnen wir nach Derrida
ein Kunstwerk iiberhaupt nicht identifizieren.* Darum beantwortet er die
oben gestellte Frage wie folgt:

,,Mich interessiert, daf diese Markierung (remarque) [der unterscheidende sowie wie-
derkehrende Zug, T.A.], deren Moglichkeit in jedem Text, in jedem Korpus von Spuren
stets gegeben ist, absolut notwendig und konstitutiv fiir das ist, was wir Kunst, Dich-
tung oder Literatur nennen. Sie besiegelt den Einbruch der fechne, die niemals lange

auf sich warten 1aBt.«*

Es ist also Derrida zufolge unmdoglich, ein Kunstwerk ohne irgendeine
Gattungsmarkierung zu identifizieren. Es muss irgendeinen unterschei-
denden und wiederkehrenden Zug geben, der ein Kunstwerk als einer Gat-
tung oder mehreren Gattungen, Genres usw. zugehorig (re-)markiert. Er-
kennt man an einem Kunstwerk mehrere wiederholte Ziige gleichzeitig,

setzt wird, wird es im Folgenden ofters als ,,Re-Markierung” wiedergegeben, um
den wiederholten Zug verstdndlich zu machen.

81 Derrida, GG, S. 252.

82 Derrida, GG, S. 258. Hervorhebung T.A.

83 Zum Begriff der Wiederholung vgl. Bernhard Waldenfels, ,,Die verdndernde Kraft
der Wiederholung®, in: Zeitschrift fiir Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft
46/1 (2001), S. 5-17.

84 Vgl. Derrida, GG, S. 259.

85 Derrida, GG, S. 259.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

280 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

heilt dies, dass dabei nicht nur eine einzige Gattung, Kunstform usw.,
sondern mehrere Gattungen, Formen, Genres gleichzeitig markiert wer-
den. In jedem Fall, sei es in komplexen oder weniger komplexen Graden,
muss nach Derrida mindestens eine Re-Markierung im Spiel sein, damit
wir etwas als Kunstpraxis, -ereignis, -werk usw. identifizieren konnen.
Diese Re-Markierungen kdnnen sehr oft als Untertitel des Kunstwerks, in
der Signatur etc. als ,Ein Film* oder ,Ein Liebeslied® ausgeschrieben sein.
Wenn wir z.B. das Buch Madame Bovary lesen, kann die Gattungsmarkie-
rung ,Roman‘ als Untertitel stehen. Die Gattungsmarkierungen miissen
aber fiir Derrida nicht immer auf diese Weise deutlich sichtbar sein: Durch
die Séatze, die Beschreibungen, die Wortwahl, die Erzihlweise, die Cha-
raktere, den historisch-kulturellen Kontext und viele andere Ziige kdnnen
wir die Gattungsmarkierung von Madame Bovary als Roman identifizie-
ren. (Dabei ldsst sich nicht ausschlieBen, dass dieses Buch noch andere
Markierungen tragt, die auf andere Gattungen verweisen.) Jedoch stellen
diese und weitere Ziige, die die Gattungszugehorigkeit eines Kunstwerks
markieren, wie das Gesetz der Gattungsgattung besagt, ein grundlegendes
Paradox dar:

,Ich behaupte, daB3 ein solcher Zug in jedem dsthetischen, poetischen oder literarischen
Korpus auszumachen ist, und wenn ich mich dabei nicht tdusche, dann haben wir hier
das Paradox, die Ironie, die sich nicht auf ein BewuBtsein oder auf eine Einstellung zu-
riickfiihren 14t: dieser zusétzliche und unterscheidende Zug, Zeichen der Zugehorigkeit
oder der Inklusion, gehort selbst zu keiner Gattung oder Klasse. Die Markierung (re-
marque) der Zugehorigkeit ist nicht zugehorig. Sie ist zugehdrig, ohne zugehdrig zu
sein, und das ,ohne‘, das die Beziehung zwischen der Zugehorigkeit und der Nicht-

Zugehérigkeit herstellt, scheint nur die Zeit ohne Zeit eines Augenblicks zu sein.“™

Dieses Paradox kann man weiter mit dem Beispiel Madame Bovary expli-
zieren. Nehmen wir an, dass dieses Buch tatsdchlich den Untertitel ,Ro-
man‘ tragt. Mit dem Untertitel (d.h. dem paratextuellen Element) wird
vielleicht den Lesern, die noch nie von diesem Roman gehort haben, ein
Hinweis darauf gegeben, dass das Buch in die Gattung ,Roman‘ gehore,
und nicht mit der Biographie einer Person mit dem Nachnamen Bovary
verwechselt werden darf. Jedoch gehort selbst die Unterschrift ,Roman®,
durch die von dem Verlag intendiert ist, die Gattung dieses Buches deut-
lich zu markieren, nicht in die Gattung ,Roman‘. Denn sie ist nicht ein

86 Derrida, GG, S. 260.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONVERGENZEN ZWISCHEN DEN KUNSTEN | 281

Teil des Korpus, ndmlich von Flauberts Erzahlungen, Beschreibungen, Fi-
guren usw., sie ist also nicht romanhaft. Dies scheint trivial zu sein, aber
in der Tat ist es ein unverzichtbares Element, durch das es uns iiberhaupt
moglich wird, dass wir dieses Buch als Roman identifizieren. Noch wich-
tiger ist aber hervorzuheben, dass fiir Derrida solche (Re-)Markierungen
nicht immer ganz explizit (wie ,hier ist ein Roman‘) gesagt oder ausge-
schrieben werden miissen. Vielmehr geht es ithm dabei um alle von uns
identifizierbaren Markierungen, die sich um die Kunstpraxis herum ansie-
deln und die bereits in eine Kunstpraxis eingegangen sind. Die unter-
scheidenden Ziige, die Re-Markierungen, anhand derer wir ein Buch als
Roman, ein Gerdusch als Musik, eine Sequenz als Film usw. identifizie-
ren, gehoren also selbst nicht in die Gattungen ,Roman®, ,Musik‘, ,Film*
usw. Gattungsmarkierungen stellen in diesem Sinne fiir Derrida zwar not-
wendige, unverzichtbare und konstitutive Teile der Kunstpraktiken dar,
jedoch entziehen diese sich im gleichen Zug jeglicher Gattungszugehdrig-
keit. Die aporetische Struktur der Relation zwischen der Einzelpraxis und
der Gattung, zwischen dem Markieren und Nicht-Zugehdren-Koénnen, os-
zilliert und stellt notwendigerweise jede Taxonomie vor gro3e Herausfor-
derungen:

,»Es ist [...] keineswegs tliberraschend, daf3 die Gattung, dieser seinem Wesen nach klas-
sifikatorische und genealogico-taxonomische Begriff, in Natur und Kunst selbst solchen
klassifikatorischen Taumel erzeugt, wenn es darum geht, sie selbst zu klassifizieren und
das klassifikatorische Prinzip oder Instrument innerhalb eines Ganzen zu situieren. Wie
die Klasse selbst ist das Prinzip der Gattung nicht klassifizierbar, es ldutet der Toteng-
locke die Totenglocke (le glas du glas), mit anderen Worten: dem classicum, das die
Benennung (calare) der Ordnungen und die Einordnung des Vielgestaltigen in eine

Nomenklatur erlaubt.*®”

Gattungen klassifizieren einzelne Werke oder Praktiken, ohne aber selbst
klassifiziert werden zu konnen. Allein dies — ndmlich die Eigenschaft des
nicht-klassifizierbaren Klassifizierenden — hiele, dass es unmoglich wiére,
irgendeiner Gattung ein Ende zu setzen, sie abzuschlieen oder zu begren-
zen. Diese Aporie hat aber eine unmittelbare Konsequenz fiir die einzel-
nen Kunstpraktiken. Dass eine jede Gattung nicht klassifizierbar ist oder
ihre Grenze nicht abschliebar ist, ist nicht eine Besonderheit der Gattung,
sondern die der einzelnen Kunstpraxis. Diese trigt die Gattungsmarkie-

87 Derrida, GG, S. 254f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

282 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

rung in sich, spielt mit ihr, markiert sie weiter und verdndert permanent
die Konturen dessen, was wir als Gattung denken oder behaupten:

»Indem der Text seine Gattung markiert, entledigt er sich dieser Markierung zu-
gleich. ™

Durch jede einzelne Gattungsmarkierung, die man in einer Kunstpraxis
identifizieren kann, werden nicht nur die Grenzen dessen, was wir als Gat-
tung, Genre, Modi, Kunstform etc. denken, erkannt, sondern sie werden
im gleichen Zug neu gezogen und verschoben. Die Beziehung zwischen
einem Kunstwerk und dessen Gattung ist also eine prozessuale Relation —
wie diese genau aussieht, wurde schon im ersten Teil ausfiihrlich disku-
tiert (vgl. 1.1.2). Kein Werk oder keine Praxis kann in dieser Relation als
das Werk oder die Praxis seiner Gattung par excellence gelten: Das ein-
zelne Werk geht immer iiber seine Gattung hinaus. Darum vermag auch
keine Gattung ein einzelnes Werk vollstdndig zu reprisentieren. Die Para-
doxie der Zugehorigkeitsmarkierung eines Werks und dessen Nicht-
Zugehoren-Konnens in eine Gattung formuliert Derrida schlielich in eine
Hypothese um:

,»[E]in Text kénne zu keiner Gattung gehdren. Jeder Text hat teil an einer oder mehre-
ren Gattungen, es gibt keinen Text ohne Gattung, es gibt stets eine Gattung und Gattun-

gen, aber diese Teilhabe ist niemals Zugehorigkeit.«

Die Gattungen kdnnen also nach Derrida nicht bloB so verstanden werden,
dass sie verschiedene Kunstwerke und Kunstpraktiken in Gruppen eintei-
len oder in sich auflésen. Vielmehr hat die Relation zwischen den Gattun-
gen und den einzelnen Kunstpraktiken eine ganz andere Logik: Kunst-
praktiken haben an den Gattungen teil, und durch diese Teilhabe veréin-
dern und verschieben sie permanent die Gattungsgrenzen, die sie selbst
tragen. Damit ersetzt Derrida jegliche Einteilungstypologie durch eine Art
Teilhabepraxis. Es gibt demnach immer ein prozessuales Verhiltnis zwi-
schen den Gattungen und den einzelnen Kunstpraktiken: Indem die Mar-
kierungen, die die einzelnen Praktiken tragen, die Gattungsgrenzen sicht-,
merk- oder erkennbar machen, lassen sie diese Grenzen im gleichen Zug

88 Derrida, GG, S. 260.
89 Derrida, GG, S. 260. Hervorhebung im Original.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONVERGENZEN ZWISCHEN DEN KUNSTEN | 283

ausdehnen, verschieben oder ausufern. Denn jeder wiederkehrende Zug,
jede Markierung ist eine Re-Markierung, d.h. eine differenzierte Wieder-
holung des Wiederholten.

Diese Praxis der Teilhabe, von der Derrida spricht, weicht aber von
dem platonischen Konzept der Teilhabe (Methexis) vollig ab. Wéhrend fiir
Platon einzelne Gegenstinde oder Sachen ihre spezifischen Eigenschaften
(wie GroBle, Warme etc.) unmittelbar aus ihrer Teilhabe an ihren jeweili-
gen unverdnderlichen Ideen bekommen, geht es Derrida — zumindest im
Kontext der Kunst und der Kunstgattungen, wo die Grenzen niemals vor-
gegeben sind — um eine Teilhabepraxis, durch die Gattungsgrenzen in je-
dem einzelnen Praxiszug verdndert, verschoben sowie verdichtet werden.
Teilhabepraxis stellt also fiir Derrida eine permanente Verdnderung und
Verschiebung der Gattungsgrenzen dar, wobei weder Gattungen den Prak-
tiken &uBerlich werden noch diese jenen innerlich bleiben:

,[Dliese Teilhabe ist niemals Zugehorigkeit. Und zwar nicht wegen einer Uberfiille an
Reichtum oder an freier, anarchischer und nicht klassifizierbarer Produktivitét, sondern
wegen des Zugs der Teilhabe selbst, wegen der Wirkung des Codes und der Gattungs-

markierung.

Wegen des unterscheidenden bzw. wiederkehrenden Zugs selbst, der eine
Gattungszugehorigkeit re-markiert, sind die Grenzen der Gattungen unab-
schlieBbar. Mit anderen Worten: Die UnabschlieBbarkeit der Gattungs-
grenzen ist nicht allein ein geschichtliches Phdnomen oder nicht blof3 ein
taxonomisches Problem. Vielmehr geht es dabei um eine ,, notwendige
Selbstiiberschreitung“*" der Gattung, die selbst durch die einzelnen Prak-
tiken vollzogen wird. Indem diese ihre Gattungen re-markieren, an ihnen
teilhaben, iéiberborden sie die Grenzen der Gattungen. Offensichtlich spielt
bei Derridas Uberlegungen auch in diesem Zusammenhang wiederum die
(A-)Logik der différance eine entscheidende Rolle, die er dieses Mal in
der Figur der ,,Invagination“®* wiedergibt. Derzufolge lsst sich die Gren-
ze der Gattung als eine Einstiilpung, d.h. als ,,eine innere Tasche [denken],

90 Derrida, GG, S. 260. Hervorhebung im Original.

91 Hanno Berger u.a., ,,Einleitung®, dies. (Hrsg.), Prekdire Genres. Kleine, periphere,
minoritdre, apokryphe und liminale Gattungen und Formen, Bielefeld 2015, S. 7—
15.

92 Derrida, GG, S. 252.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

284 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

die groBer [...] als das Ganze“” ist. Anders gesagt: Bei der Teilhabepra-

xis, bei der die einzelnen Kunstpraktiken die Grenzen der Gattungen mar-
kieren sowie verschieben, handelt es sich nicht um ein Innen-Auf3en-
Verhiltnis zwischen zwei verschiedenen GrofBien (der Kunstpraxis und der
Gattung). Die einzelnen Praktiken und Werke beziehen sich also dabei
nicht bloB auf die aulerhalb von ihnen liegenden Gattungen. Der Teilha-
bepraxis geht es vielmehr um eine prozessuale Relation, d.h. die Relation
von Grenze und Uberschreitung im vorhin diskutierten Sinne (vgl. 1.1.2),
wobei die Gattungsgrenzen permanenten Verschiebungs- und Verdnde-
rungsprozessen unterworfen sind, weil sie aus den Uberbordungsdimensi-
onen der Praktiken hervorgehen und somit in jedem Praxiszug wiederho-
lend-differenzierend neu konstituiert werden.

Das bisher dargelegte Paradox von Teilhabe ohne Zugehdrigkeit 1dsst
sich wie folgt zusammenfassen: Jede Kunstpraxis trigt einen unterschei-
denden Zug oder besser plural: unterscheidende und wiederkehrende Zii-
ge, durch die eine Praxis iiberhaupt als eine Kunstpraxis identifiziert wer-
den kann. Dass wir sie als Kunstpraxis identifizieren, heilt aber nicht, dass
sie in sich eingeschlossen ist. Thre pordsen Grenzen sind, wie mit dem Pa-
rergon-Konzept diskutiert wurde, erst aus den Verdichtungs-, Uberschrei-
tungs- sowie Entzugsprozessen heraus merk- und sichtbar (vgl. I1.4). Jene
Ziige markieren zwar eine Art von Inklusion bzw. Gattungszugehorigkeit,
aber sie konnen es niemals tatsdchlich leisten, dass die Kunstpraxis der
Gattung zugehdrt. Denn jede Gattungsmarkierung, die bei einer Kunstpra-
xis identifiziert wird, ist eigentlich eine Re-Markierung, d.h. eine Re-
Identifizierung, eine Wiederholung eines bereits Markierten. Jede Re-
Markierung ist damit ein anderer, ein differenzierter Zug des Wiederhol-
ten bzw. Markierten. Die Re-Markierungen entziehen sich als Erstes per-
manent jeglicher Zugehdrigkeit und darum konnen sie der Gattung nicht
zugehoren; sie gehen immer iiber sie hinaus. Zum Beispiel: Eine Gat-
tungsmarkierung wie ,Ritterroman‘ oder ,Barockstil‘, die sich bei einer
Kunstpraxis identifizieren ldsst, gehort nicht in den Ritterroman oder in
den Barockstil. Diese (Re-)Markierung selbst hat also mit dem Ritterro-
man, mit der Barockmusik (mit deren dsthetischen Dimensionen) zuerst
nichts zu tun.’* Sie ist ein zusitzliches Element, ein Supplement, das not-

93 Derrida, GG, S. 252.
94 Das Einhergehen von Asthetischem und Nicht-Asthetischem wurde ebenso mit der

Parergon-Debatte ausfiihrlich diskutiert. Hier sei kurz angemerkt, dass bei Derrida

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONVERGENZEN ZWISCHEN DEN KUNSTEN | 285

wendigerweise im Spiel ist und immer {liber das hinausgeht, was sie mar-
kiert. Die Re-Markierungen, die Ziige, die sich in einzelnen Kunstprakti-
ken wiederholend aufzeigen, verhindern auf diese Weise, dass die Gat-
tungsgrenzen abgeschlossen werden. Diese UnabschlieBbarkeit soll aber
als Nichstes nicht destruktiv interpretiert werden. Sie hat nicht blof3 zur
Folge, dass man von der Gattung nicht mehr reden konnte. Denn indem
eine Re-Markierung als eine andere Markierung von einer bereits bekann-
ten Markierung auftritt, macht sie uns im gleichen Praxiszug die Grenze
der Gattung sicht- und merkbar. In jeder Re-Markierung werden also die
Grenzen der Gattungen produktiv verschoben sowie neu konstituiert. An-
statt eine Gattungsmarkierung mit der Gattungszugehorigkeit gleichzuset-
zen, die eine abgeschlossene Gattungsgrenze darstellt, schldgt Derrida den
Begriff der Teilhabe vor, durch die die Relation zwischen der Praxis und
der Gattung als eine prozessuale Relation verstanden werden soll. Erst im
Akt des Teil-Habens werden die Gattungsgrenzen verschoben und veran-
dert, aber im gleichen Zug neu markiert, verdichtet und sichtbar gemacht.
Dadurch, dass die einzelnen Kunstpraktiken an den Gattungen teilhaben
(ohne diesen zuzugehoren), lassen sie deren Grenzen sich ausdehnen bzw.
-ufern.

Derridas Konzept der Teilhabe bietet schlieBlich ein wichtiges Ver-
stindnis der Relation zwischen den einzelnen Kunstpraktiken und den
Gattungen, die sich bei Adorno als problematisch erwiesen hat. Anhand
des Begriffs der Teilhabe lisst sich nun erkennen, dass die Uberschreitung
der Grenzen von Gattungen immer eine unmittelbare Leistung von einzel-
nen Praktiken ist. Dass diese Praktiken an den Gattungen teilhaben, ohne
diesen angehoren zu konnen, hei3it, dass sie in der Tat die Grenzen der
Gattung generieren und dann permanent verschieben sowie immer wieder
neu ziehen. Bei jedem einzelnen Werk und jeder einzelnen Kunstpraxis
wird die Kunstgattung, an der diese Praxis oder dieses Werk teilhat, not-
wendigerweise neu definiert. Insofern sollte man sich von der Vorstellung
verabschieden, dass eine Kunstgattung einfach als eine blofe Ansamm-
lung von neuen Mitgliedern oder von allen verschiedenen Praktiken sei.
Die Relation zwischen der Praxis und der Gattung kann niemals additiv —
d.h. nicht durch die Auflistung und -zéhlung von neu produzierten Wer-
ken, neu entwickelten Stilen usw. — verstanden werden. Vielmehr soll sie,
wie erklart wurde, als eine prozessuale Relation gedacht werden, die aus

diese vermeintlich auBerdsthetischen Elemente wie das Wort ,,Roman‘ noch einmal

als solche Momente auftreten, die Asthetik und Kunst iiberhaupt konstituieren.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

286 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

der einzelnen Praxis hervorgeht, die den Zug der Gattungsiiberschreitung
immer in sich trdgt (vgl. 1.3). Bei dieser prozessualen Relation wird die
Grenze der Gattung mit jeder Praxis sicht- und merkbar gemacht sowie
notwendigerweise verschoben und iiberschritten. Erst durch den Praxis-
zug, der immer iiber seine Gattung hinausgeht, erkennt man, was eine
Gattung ist. Wenn wir z.B. als Liebhaber von Barockmusik ein fiir uns
vollig neues Musikstiick horen und dabei das beliebte konzertante Prinzip
(ndmlich den Kontrast oder das wechselnde Spiel zwischen den Solo-
Partien und dem sogenannten Concerto grosso) bemerken, identifizieren
wir damit die Form, die Gattung dieses Stiicks sofort als ,Barockmusik®.
Indem aber jenes Prinzip in diesem Stiick sich wiederholend auftaucht
(d.h. re-markiert wird), wird die Grenze der Gattung ,Barockmusik® fiir
uns nicht nur merkbar, aber zugleich bereits tiberschritten, weil diese Re-
Markierung uns das konzertante Prinzip (ein Gattungsprinzip) nicht auf
die exakt gleiche Art und Weise wiedergeben kann, die wir bereits kennen
— falls so etwas vorkommen wiirde, wire dieses Stiick kein neues Musik-
stiick fiir uns. Stattdessen wird durch dieses neue Stiick die Grenze der Ba-
rockmusik uns auf eine differenzierte Weise sicht-, hor- und merkbar ge-
macht. Dadurch, dass das Stiick jenes Prinzip re-markiert, wird uns klar,
dass es einerseits von der Barockmusik handelt, jedoch andererseits von
einer neuen, anderen und differenzierten Barockmusik. Jede einzelne
Kunstpraxis trigt demnach sowohl die Grenze als auch die Uberschrei-
tungsdynamik ihrer Gattung in sich.

Durch diese letzten Anmerkungen soll deutlich werden, dass die Gat-
tungsdifferenzen bzw. Binnendifferenzierungsprozesse von Gattungen
nicht allein durch innerhistorische Tendenzen oder durch die Addition von
neu produzierten Werken und Praktiken verstanden werden konnen. Viel-
mehr lassen sie sich bereits im Zuge einer einzelnen Praxis erkennen, wie
sich die Grenzen der Gattungen prozessual dndern. Wichtig ist es dabei,
eine unmittelbare Konsequenz aus dieser verdnderten Relation zwischen
der Gattung und der Praxis beziiglich des zweiten Problems bei Adorno zu
ziehen: Die einzelne Kunstpraxis kann wegen des prozessualen Gattungs-
bezuges keineswegs in ihrer Gattung aufgehen. Sie tragt eine Gattungs-
markierung, d.h., sie markiert diec Grenze der Gattung. Da aber diese
Grenze, diese Markierung, eine bewegliche und prozessuale Grenze ist
und die Gattung durch die Praxis einen wiederholend-differenzierenden
Verlauf hat, wird in jedem Praxisvollzug einerseits die Gattungsmarkie-
rung sicht- und merkbar und andererseits {iber sie hinausgegangen. Damit
soll auch ebenfalls deutlich werden, auf welche Weise sich die Gattungen

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONVERGENZEN ZWISCHEN DEN KUNSTEN | 287

permanent ausdifferenzieren: Jeder einzelne Praxiszug, der auf unter-
schiedliche Weise an der Gattung teilhat, die Gattungsmarkierung trigt,
zeigt uns nicht nur das, was die Gattung ist, sondern modifiziert die Gren-
ze der Gattung im gleichen Zug. Deswegen handelt es sich bei der Gat-
tungsdifferenz nicht um ein Additionsmodell, nicht darum, dass eine Gat-
tung ihre Differenz durch die Ansammlung von verschiedenen Werken
gewdnne. Stattdessen lédsst sich die Gattungsdifferenz wie folgt zusam-
menfassen: Unterschiedlichste Werke und Praktiken, die die gleiche oder
dhnliche Gattungsmarkierungen tragen, bilden eine Fiille von Differenzen
(bzw. ,,eine innere Tasche*), die immer grofer als das ist, was wir als Gat-
tung bezeichnen.

Die prozessuale Relation zwischen der Praxis und der Gattung, durch
die die Grenzen der Gattung selbst im Praxiszug permanent verdndert und
verschoben werden, soll allerdings nicht blo eindimensional gedacht
werden (vgl. 1.1.2). Mit dieser Relation wird also nicht behauptet, dass je-
de Praxis nur eine Gattung markiert und zwischen beiden eine lineare Re-
lation besteht. Vielmehr treten sie in mehrdimensionale Verhéltnisse mit-
einander. Denn die anderen Gattungen und Praktiken lassen dabei kaum
auf sich warten; sie mischen sich ein, durchdringen einander und weisen
vielfaltige Konvergenzen miteinander auf. Diese mehrdimensionalen Gat-
tungs- und Praxisrelationen werden im ndchsten Schritt mit Blick auf das
vorhin angekiindigte Prinzip der Kontamination erldutert. Es wird sich
zeigen, dass einzelne Gattungen und Praktiken erst aus den Konvergenz-
und Kontaminationsprozessen hervorgehen. Dieses Umdenken wird
schlieBlich auch das erste Problem bei Adorno, ndmlich der Unterschied
zwischen den immanenten und nicht-immanenten Konvergenzen aufldsen
(vgl. 1I1.3.2).

Das Kontaminationsprinzip der Gattung

Mit dem Paradox der Gattung, das Derrida als ,,Teilhabe ohne Zugehorig-
keit* bezeichnete, wird zwar bisher geklért, dass zwischen der Einzelpra-
xis und der Gattung ein prozessual-dynamisches Verhéltnis besteht, durch
das einerseits die Besonderheiten einzelner Praktiken auf neue Weise her-
vortreten und andererseits die Grenzen der Gattungen produktiv neu gezo-
gen und verschoben werden. Allerdings ist damit noch nicht klar, welchen
Beitrag diese doppelte Leistung der Teilhabepraxis fir das Verstindnis
der Grenziiberschreitungen zwischen den Gattungen der Kunst hat. Wie

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

288 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

am Anfang dieses Kapitels angekiindigt wurde, soll ein solcher Beitrag
Adornos problematische Unterscheidung zwischen den immanenten und
nicht-immanenten Konvergenzen kritisch betrachten, beseitigen oder,
wenn moglich, neu umdeuten. Im Folgenden wird zu diesem Zweck das
zweite Moment von Derridas Gattungskonzept, das Kontaminationsprin-
zip, angefiihrt, das keineswegs von dem bisher gefiihrten Gattungsparadox
zu trennen ist. Dieses Prinzip kann man als Erstes als eine notwendige
Selbstkontamination oder mit der vorhin mit Adorno verwendeten Termi-
nologie: eine notwendige Selbstkonvergenz der Gattung denken. Nach
Derrida beinhaltet die Gattung nicht nur das Paradox der Teilhabe ohne
Zugehorigkeit, das die Gattungsgrenzen sich eindimensional permanent
ausdehnen ldsst, sondern zugleich ein mehrseitiges bzw. -dimensionales
Paradox, durch das wir eine jede Gattung notwendigerweise als eine be-
reits kontaminierte bzw. konvergente Gattung verstehen miissen:

»[D]as ganze Ritsel der Gattung liegt vielleicht in nichster Nihe jener Teilung zwi-
schen den beiden [d.h. normativen und praskriptiven, T.A.] Gattungen der Gattung, die
weder trennbar noch untrennbar sind, die ein ungewdhnliches Paar der einen ohne die
andere bilden, wobei jede regelméBig in der Figur der anderen herbeizitiert wird, und
gleichzeitig ,ich® und ,wir sagt (ich, die Gattung, wir, die Gattungen), ohne daff man
dabei stehenbleiben konnte zu denken, dal3 das ,ich eine Art (espéce) der Gattung ,wir*
ist. Denn wer wird uns davon iiberzeugen, dafl wir, wir beide eine Gattung bilden und

. . 95
ihr angehoren?*

Das Beispiel von Derrida bedarf zuerst einer kurzen Erklarung: Wenn man
sagt, dass ein ,ich® und ein anderes ,ich® zusammen die Gattung ,wir* bil-
den oder beide der Gattung ,wir® angehdren, dann heifit es, dass ,ich® sein
Gattungsprinzip (d.h. ein Ich-Sein) bereits aufgegeben und sich mit der
Gattung ,wir* vermischt hat. Um der Gattung ,wir anzugehoren oder die-
se zu markieren, musste das ,ich‘ also gegen das Reinheitsgesetz seiner
Gattung handeln und die Normen derselben missachten.”® |Ich* hat also
zumindest immer schon sowohl an der Gattung ,ich® als auch an der Gat-
tung ,wir® teil. Darum sind selbst die Gattungen ,ich® und ,wir® durch ver-
schiedenste Mitglieder immer schon vermischt. Wenn wir noch einmal an

95 Derrida, GG, S. 249. Hervorhebung im Original.

96 Vgl. Martin Roussel, ,,Material der Gattung®, Oliver Kohns, Claudia Liebrand
(Hrsg.), Gattung und Geschichte. Literatur- und medienwissenschaftliche Ansdtze
zu einer neuen Gattungstheorie, Bielefeld 2010, S. 19-37, hier S. 25.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONVERGENZEN ZWISCHEN DEN KUNSTEN | 289

das Beispiel der Barockmusik denken, kann dieses Paradox ebenso mit
Bezug auf die Gattungen der Kunst gekldrt werden. Das Barocklied, das
wir erst neu gehort haben, markiert nicht nur die Gattung ,Barockmusik®,
sondern zugleich die Gattung ,Musik‘. Auch wenn dies zunichst wieder
trivial sein mag, ldsst sich doch argumentieren, dass das Stiick wegen die-
ser zwei Gattungsmarkierungen nicht nur mit einem anderen Barockstiick,
sondern auch mit einem Volkslied oder mit einem Hiphop-Track im engs-
ten Zusammenhang steht. Und das Stiick kann auch nicht allein auf diese
zwei Gattungsmarkierungen reduziert werden: Bei ihm sind noch viele
andere Stile, Formen, Bewegungen in und aulerhalb der Musik markiert:
frithere Formen von Oratorien, musikalische Figuren, die Motive von Ge-
gensatz und Spannung, die man besonders der Barockarchitektur zu-
schreibt und nicht zuletzt eine spezifische Auffiihrungsform usw.®’ Eine
Gattungsmarkierung wie ,Barockmusik‘ hat also bereits eine Reihe von
Konvergenzen mit vielen anderen Gattungen und Formen. Und ohne diese
anderen Formen, ohne diese Konvergenzpunkte, konnen wir iiberhaupt
nicht von der Barockmusik reden.

Allein der Akt der Gattungsbildung ist fiir Derrida eine grundsitzliche
Art von Gattungsvermischung bzw. Selbstkonvergenz der Gattung. Es ist
unmoglich, sich eine Gattung vorzustellen, in der sich alle Mitglieder %o-
mogen auflosen wiirden. Gattungen sind stattdessen — so kann man mit
Derrida weiter denken — aus sich selbst, aus ihren verschiedensten Mit-
gliedern98 heraus immer kontaminiert, vermischt, konvergent sowie hete-

97 Fiir den Zusammenhang zwischen der Barockmusik und -architektur vgl. Gustav
Friedrich Hartlaub, ,,Barock-Musik? Die Tonkunst im GeneralbaBzeitalter und ihr
Verhiltnis zum Barockstil®, Nobert Miller (Hrsg.), Kunst und Magie. Gesammelte
Aufsditze, Hamburg 1991, S. 308-323.

98 Allein die weiblichen und médnnlichen Formen (nicht nur auf der sprachlichen Ebe-
ne) sind Mischungen: Treffen sie z.B. in der Gattung ,,Mensch* zusammen, miissen
sie jeweils gegen ihre Reinheitsgesetze ,,Mann-Sein“ oder ,,Frau-Sein“ handeln.
Die Uberginge vom Mann zur Frau, vom Tier zum Mensch (oder umgekehrt) sind
fiir Derrida pords und konnen keineswegs mit einem Reinheitsprinzip begriindet
werden. Von diesen allgemeinen sowie geschlechtstheoretischen Gattungsfragen
kann man nach Derrida die Gattungsprobleme der Kiinste nicht trennen. Vgl. Der-
rida, GG, S. 273. Man kann in diesem Sinne behaupten, dass die Bezeichnung
,schone Kiinste sowie die Einteilungen derselben immer mit einem solchen
Grundmotiv zusammenhéngt. Diese Behauptung kann aber im Rahmen dieser Ar-

beit nicht weitergefiihrt werden.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

290 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

rogen.” Auf diese Heterogenitit sowie ihren Bezug auf einzelne Kunst-
praktiken lésst sich noch zuriickkommen. Davor soll noch die ndchste und
noch grundsitzlichere Weise von Kontaminationen bzw. Konvergenzen
der Gattungen expliziert werden. Fiir Derrida sind die Gattungen nicht nur
wegen der Fiille der Mitglieder, die unterschiedliche Gattungsmar-
kierungen tragen, kontaminiert bzw. konvergent, sondern sie entstehen —
als Zweites — zuallererst aus ihren wechselseitigen Konvergenzen. Diese
von ihm sehr kurz erwihnte grundsétzliche Kontaminations- bzw. Kon-
vergenzform ldsst sich am besten unter der Perspektive einer berechtigten
Fragestellung zur Geltung bringen: Wenn alle Gattungen heterogen, plu-
ral, kontaminiert, vermischt usw. sind, wie kann man iiberhaupt weiter von
einer Gattung, z.B. von der Musik, von dem Horrorfilm oder von dem
Kriminalroman, sprechen? Muss man also die Gattungen und die Gat-
tungsmarkierungen, die wir bisher sprachlich und begrifflich verwendet
haben, dann nicht als vollig nutzlos denken? Derrida beantwortet diese
Frage am Beispiel ,Romantik*:

,»Wenn es irgendetwas gibt, das sich als Romantik identifizieren 148t, so ist es [...] all-
gemeine Wiederholung samtlicher Falten, die in sich physis oder genos aufeinander be-
ziehen, vereinen oder auch trennen, und zwar durch die Gattung hindurch, durch alle
Gattungen der Gattung hindurch, durch das Gattungsgemisch, das ,mehr als eine Gat-
tung® ist, durch die Ubersteigerung der Gattung, durch die Ubersteigerung der Gattung
mittels Selbstbezug, durch ihr Ausufern, und zugleich durch ihre allgemeine Konzentra-

. . 100
tion und Aufldsung.*

Gattungen, Formen, Genres etc. — in ihren unterschiedlichen GréBen, his-
torischen Beziigen und Umféngen — gibt es nur im Gefiige von anderen,
nichst-, oben-, neben- oder untenstechenden Gattungen, Formen etc. Sie
entstehen ,,durch alle Gattungen hindurch®, d.h. erst aus den Uberkreuzun-
gen und Konvergenzen der Gattungen heraus. Eine urspriinglich vollig
reine Gattung gibt es nicht. Die Gattungen lassen sich durch eine Reihe

99 Derridas Uberlegungen sind bisher mit Genettes Konzept der grundlegenden ,,Hete-
rogenitdt der Gattungen vereinbar, mit dem er sich (auch kritisch) auseinander-
setzt. Genette, Einfiihrung in den Architext, S. 76f.

100 Derrida, GG, S. 255. Hervorhebung im Original. Derrida spielt hier mit den ur-

spriinglichen Bedeutungen von ,,physis“ und ,,genos®, ndmlich ,,generieren” oder
,hervorbringen“. Vgl. Derrida, GG, S. 254.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONVERGENZEN ZWISCHEN DEN KUNSTEN | 291

von Praktiken, durch eine ,allgemeine Wiederholung sdmtlicher Falten®
als einzelne Gattungen verdichten sowie sicht- und merkbar machen. Die
Falte, die noch einmal als eine différance-Figur auftritt, markiert die aus-
ufernden sowie prozessualen Grenzen der Gattungen, die sich in jedem
wiederholten Schritt neu differenzieren sowie verschieben, ohne jedoch
voneinander (besonders von Nachbargattungen) mit klaren Linien getrennt
zu werden. Die Grenzen zwischen den Gattungen sind pords und pro-
zessual. Gattungen konnen sich nicht vollig aus dem Gewebe der Gattun-
gen befreien, stattdessen sind sie durch Re-Markierungen sowie durch die-
se entstehenden Differenzbewegungen und immer in ihrem tiefsten Bezug
auf jenes Gewebe neu sicht- und merkbar. Der notwendige ,Selbstbezug’
einer Gattung lédsst sich ebenso als ein heterogener sowie differentieller
Bezug verstehen, der immer im Spannungsfeld mit den anderen Gattungen
bruchstiickhaft, verneinend, trennend — man kann noch hinzufiigen: agonal
— entsteht. Aus den Dialogen, Beriihrungen, Verkreuzungen und Konver-
genzen mit den heterogenen, plural strukturierten Gattungen entstehen
letzten Endes wiederum heterogene Gattungen. Keine Gattung kann
schlieBlich aus den Konvergenzen der Gattungen eine reine Einheit fiir
sich bilden oder diese in Anspruch nehmen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11

4. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [{-]EEETEEE


https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Reslimee

Obwohl Derrida die oben angefiihrten Stellen nicht nur mit Bezug auf die
Gattungen der Kunst, sondern immer im Zusammenhang derselben mit al-
len anderen Gattungen des menschlichen und auf8ermenschlichen Lebens
denkt, konnen aus diesen allgemeinen Verstidndnissen fiir die einzelnen
Praktiken der Kiinste wichtige Schliisse gezogen sowie den Beitrag bishe-
riger Uberlegungen fiir die Kunst prizisiert werden. Dafiir muss zuerst
Derridas Kontaminationsprinzip in seiner Praxisbezogenheit neu formu-
liert werden: Es gibt keine Kunstpraxis, die nur eine einzige Gattung mar-
kiert oder nur einer an einzigen Gattung teilhat. Offensichtlich geht diese
These iiber Derridas Uberlegungen hinaus. Wenn es aber, wie Derrida ar-
gumentiert, keine reine Gattung gibt, kann es ebenso keine Praxis geben,
die nur mit einer einzigen Gattung verbunden — oder nur einer Gattung
treu — bleibt. Eine einzelne Kunstpraxis hat schon mit einer Markierung an
vielen Gattungen gleichzeitig teil. Denn indem sie eine bereits kontami-
nierte bzw. konvergente Gattung markiert, trifft sie mit vielen anderen
Gattungsmarkierungen sowie Praktiken zusammen. Sie ist also immer
schon plural. Mit Jean-Luc Nancys Terminologie ausgedriickt: Eine
Kunstpraxis lasst sich immer als ,,singulir-plurale®’ Praxis denken, die be-
reits zahlreiche Markierungen trégt. Thre Singularitdt kann man erst aus
dem pluralen Gefiige der Praktiken heraus verstehen, aus dem sie iiber-
haupt hervorgeht. Dieses plurale Gefiige bleibt aber auch nicht statisch:
Indem verschiedene Kunstpraktiken eine Gattung markieren, wo sich auch
viele anderen Praktiken aus verschiedenen Gattungen aufeinandertreffen,

1 Jean-Luc Nancy, Singuldr plural sein, Berlin 2004, S. 57.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

294 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

werden die Gattungsgrenzen mehrdimensional iiberschritten sowie ver-
schoben.

Die konstitutive Pluralitdt der Kunstpraktiken sowie der Kiinste ldsst
sich nun mit Blick auf Kunstwerke, die verschiedene Gattungsformen wie
Genres, Untergattungen, Stilen etc. markieren oder an diesen teilhaben,
nidher erlautern. Ein ganz einfaches Gemaélde, z.B. Manets Der Friihling
kann nicht ausschlieBlich die Gattungsmarkierung ,Malerei oder auch
nicht nur die Markierung ,Portrdtmalerei‘ tragen. Sie hat neben diesen
beiden noch zahlreiche andere Markierungen, wie frith-impressionistischer
Stil, Landschaftsmalerei, Zugehorigkeit zu einem (wenn auch nicht vollen-
deten) Zyklus, genauer Jahreszeitenzyklus, usw., auf die nicht nur andere
Werke der Malerei, sondern die Werke und Praktiken aus anderen Kunst-
bereichen und Gattungen immer wieder zuriickgreifen. Und bei jedem
Riickgriff, bei jeder einzelnen wiederholten Markierung, d.h. bei jeder Re-
Markierung werden diese Formen, Genres, Stile, Gattungen aus den Prak-
tiken heraus verschoben, verdndert und neu gezogen. Dies hat schlieBlich
zur Folge, dass Der Friihling als ein paradigmatisches Kunstwerk in Male-
rei nicht nur die Grenzen der Malerei, sondern zugleich die Grenzen der
anderen Formen, Stile sowie Gattungen prinzipiell verdndern kann. Trifft
Der Friihling z.B. aus dem Aspekt der Jahreszeitentradition mit Vivaldis
Vier Jahreszeiten zusammen, wiirde man zwar nicht unmittelbar be-
haupten, dass sich die Grenzen der Musik oder die der Malerei dndern. Je-
doch koénnen diese und viele weiteren Werke und Praktiken (z.B. von Ar-
cimboldos bis Haydns Jahreszeiten), die jeweils unterschiedlich an der
Jahreszeitentradition teilhaben, erst die Grenzen dieser Tradition unmittel-
bar verschieben, dann aber auch zur Folge hat, dass die Grenzen der bei-
den Gattungen, an denen diese Tradition maBgeblich teilhat, uns immer
wieder neu sicht- und merkbar werden.

Dies gilt ebenso fiir die einzelnen Beispiele, die vorhin mit Adorno als
immanente Konvergenzphdnomene diskutiert wurden. Das Plastische in
der Architektur dndert nicht nur diese, sondern selbst die Plastik. Das Poe-
tische in der Musik — besonders im Gesang — (re-)markiert nicht nur die
Grenzen der Musik, sondern auch die Grenzen der Poesie. Das heifit im
weiteren Sinne, dass die einzelnen Kiinste sich nicht allein durch die Wer-
ke, die wir ihnen allgemein zuschreiben oder auch nicht nur durch sozio-
politische Ereignisse oder technische Entwicklungen, sondern zugleich
durch die Praktiken in den nichst-, oben- oder untenstehenden Gattungs-
bereichen voneinander differenzieren. Es ist unmoglich, dass eine Kunst-
gattung ausschlieBlich die Prinzipien, Techniken oder Verfahren hat, die

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RESUMEE | 295

nur als ihre eigene gelten kdnnten. Die Spuren und die Bahnen, die Mo-
mente und die Ziige, die Schnitte und die Differenzen von anderen
(ndchst-, oben-, unten- oder querstehenden) Gattungen, gehen stattdessen
immer durch eine Kunstgattung hindurch. Die Binnendifferenzierungspro-
zesse einer Kunstgattung sollen darum nicht nur als ein Ergebnis von ein-
zelnen Praktiken gedacht werden, die sie unmittelbar markieren, sondern
zugleich als Beitrag von Praktiken in anderen Gattungen, mit denen sie in
pluralen und konstitutiven Zusammenhéngen steht.

Damit ldsst sich auch abschlieBend klaren, dass Adornos Unterschei-
dung zwischen immanenten und nicht-immanenten Konvergenzen nicht
langer haltbar ist. Sie kann uns zwar ermdglichen, dass viele einzelne
Kunstwerke bzw. -ereignisse unterschiedlich interpretiert oder wahrge-
nommen werden konnen. Solange Adornos Einteilung also die Moglich-
keit eines nicht-konvergenten Kunstphdnomens nicht voraussetzt, d.h. so-
lange diese Einteilung zu der Vorstellung einer von den anderen Kunst-
praktiken vollig isolierbaren Kunstpraxis gelangt, kann sie weiter wertvol-
le Beitrdge fiir den Bereich der Kunstkritik, z.B. im Sinne eines differen-
zierten Blicks auf Grenziiberschreitungen zwischen den Kiinsten, leisten.
Allerdings hat seine Unterscheidung zwischen den immanenten und nicht-
immanenten Grenziiberschreitungen keine kunstkonstitutive Funktion im
Sinne eines unverzichtbaren Moments der Kunstpraxis. Eine solche Funk-
tion hat aber hingegen das, was dieser Unterscheidung implizit zugrunde
lag und hier mit Derrida weitergefiihrt wurde, d.h. die konstitutive Plurali-
tat der Kiinste. Insofern die Diagnosen, die Adorno im Hinblick auf einige
Kunstphinomene oder -bewegungen seiner Zeit machte, nicht als Kon-
sequenzen historisch-kiinstlerischer Entwicklungen, sondern als Bedin-
gungen der zahlreichen Kunstpraktiken neu verstanden und interpretiert
werden, lasst sich meines Erachtens seine Theorie auf aktuelle Debatten
um die Grenziiberschreitungen zwischen den Kiinsten produktiv einbezie-
hen. Dies bringt uns zu einer dhnlichen Schlussfolgerung, die im letzten
Teil erwdhnt wurde (vgl. II, Resiimee). Adornos Unterscheidung kann uns
nur dann helfen, wenn wir zuerst (mit Derrida) den Gedanken der konsti-
tutiven Pluralitit der Kiinste, d.h. die mehrdimensionalen, gegenseitigen
sowie prozessualen Uberkreuzungen bzw. Konvergenzen zwischen den
Kiinsten in den Hintergrund treten lassen. Erst dadurch ldsst sich die Be-
hauptung aufstellen, dass jene pluralen sowie konstitutiven Verhéltnisse
zwischen den Kiinsten nicht in jeder einzelnen Kunstpraxis auf die gleiche
Art und Weise, sondern hochst unterschiedlich — agonal, selbstkritisch,
negativ usw. — hervortreten.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

296 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KUNSTE

Mit diesem Gedanken der konstitutiven Pluralitdt der Kiinste, der aus
der Vermittlung zwischen den Uberlegungen von Adorno und Derrida
gewonnen wurde, lassen sich schlielich die Phdnomene der Grenziiber-
schreitungen zwischen den Kiinsten unverkiirzt sowie plausibel verstehen.
Hat man z.B. solche Kunstwerke und -praktiken (wie Crepusculum oder
Werke von Doug Aitkens, Matthew Barney usw.), die offensichtliche An-
spielungen auf die sogenannten ,groBen‘ Gattungen wie Film, Musik, Ma-
lerei, Literatur etc. haben, wieder im Blick, 14sst sich nun festhalten: Zwi-
schen Frioriksdottirs Crepusculum und Manets Der Friihling besteht hin-
sichtlich des Gedankens der konstitutiven Pluralitdit der einzelnen Kunst-
werke und -praktiken kein Unterschied. Beide stehen zu vielen Genres,
Formen, Gattungen in einem prozessual-dynamischen Verhéltnis, auch
wenn sie der Anzahl nach verschieden sind und jeweils sehr unterschiedli-
che Gattungen, Formen, Traditionen markieren. Mit den Werken oder den
Kunstpraktiken wie Crepusculum tritt jedoch das Merkmal der konstituti-
ven Pluralitdt im stirkeren Mafe hervor. Schlielich léasst sich wohl be-
haupten, dass solche Werke uns immer mehr dazu zwingen, dass wir ei-
nerseits jene Pluralitit, ndmlich permanente Grenzgénge zwischen den
Kiinsten, nicht als ein beliebiges Phdnomen, sondern als einen konstituti-
ven Zug der kiinstlerischen Praxis denken, und andererseits paradigmati-
sche Werken der traditionellen Kiinsten, Gattungen oder Stile neu verste-
hen, indem wir ihre zahlreichen Zusammenhénge und Konvergenzen mit
den anderen Werken und den Kiinsten entdecken. Verabschiedet man sich
letztlich von dem Gedanken einer einheitlichen Gattungslogik, die den
Werken wie Crepusculum nur den Status eines beliebigen Zusammen-
kommens zuschreiben oder es als einen Ausnahmefall behaupten wiirde,
treten die Prozesse der wechsel- und gegenseitigen Uberschreitungen zwi-
schen den Kiinsten, aus denen uns iliberhaupt ihre Grenzen sicht- und
merkbar werden, als notwendige und konstitutive Momente unserer
Kunstpraktiken zum Vorschein.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Siglenverzeichnis

AT
GG
KdU
Krv

KuK

UdK

UdR

vU

WG

WM

Adorno, Theodor W. (1973): Asthetische Theorie, in: Gretel
Adorno; Rolf Tiedemann (Hrsg.). Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Derrida, Jacques (1994): ,,Das Gesetz der Gattung®, in: Gestade.
Wien: Passagen Verlag, S. 245-283.

Kant, Immanuel (2001): Kritik der Urteilskraft, in: Heiner F.
Klemme (Hrsg.). Hamburg: Meiner.

Kant, Immanuel (1998): Kritik der reinen Vernunft, in: Jens Tim-
mermann (Hrsg.). Hamburg: Meiner.

Adorno, Theodor W. (1977): ,,Die Kunst und die Kiinste*, in: Rolf
Tiedemann (Hrsg.): Gesammelte Schriften. Kultur—kritik und Ge-
sellschaft I, Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 432453,
Heidegger, Martin (1960): Der Ursprung des Kunstwerkes. Mit ei-
ner Einfithrung von Hans-Georg Gadamer, Stuttgart: Reclam.
Adorno, Theodor W. (1978): ,,Uber einige Relationen zwischen
Musik und Malerei, in: Rolf Tiedemann (Hrsg.): Gesammelte
Schriften, Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 628—642.

Foucault, Michel (1996), ,,Vorrede zur Uberschreitung“, in: Walter
Seitter (Hrsg.): Von der Subversion des Wissens, Frankfurt am
Main: Fischer, S. 28-45.

Foucault, Michel (1973): Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Ge-
schichte des Wahns im Zeitalter der Vernunft, Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Derrida, Jacques (1992): Die Wahrheit in der Malerei, Wien:
Passagen Verlag.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11

4. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [{-]EEETEEE


https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

Acil, Tufan (2014): ,,Affekte als Einteilungskriterium der Kiinste®, in: Jo-
hanna Zorn u.a. (Hrsg.): produktion — AFFEKTION — rezeption. Ta-
gungsband zum interdisziplindren Symposium fiir Nachwuchswissen-
schaftler im Rahmen des Promotionsprogramms ProArt der LMU
Miinchen. Berlin: epubli GmbH, S. 193-217.

Adorno, Theodor W. (1973a): Asthetische Theorie, in: Gretel Adorno;
Rolf Tiedemann (Hrsg.): Frankfurt am Main: Suhrkamp.

— (1973b): ,,Paralipomena‘, in: Gretel Adorno; Rolf Tiedemann (Hrsg.):
Asthetische Theorie. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 389490

— (1977): ,,Die Kunst und die Kiinste®, in: Rolf Tiedemann (Hrsg.): Ge-
sammelte Schriften. Kulturkritik und Gesellschaft 1. Frankfurt am
Main: Suhrkamp, S. 432-453.

— (1978): ,,Uber einige Relationen zwischen Musik und Malerei®, in: Rolf
Tiedemann (Hrsg.): Gesammelte Schriften. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp, S. 628—642.

— (1982): Negative Dialektik. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

—(2003): ,,Engagement®, in: Rolf Tiedemann (Hrsg.): Noten zur Literatur.
Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 409-430.

Alker, Andrea Barbara (2007): Das Andere im Selben. Subjektivitatskritik
und Kunstphilosophie bei Heidegger und Adorno. Wiirzburg: Konigs-
hausen & Neumann.

Aristoteles (2011): Poetik, in: Argobast Schmitt (Hrsg.), Berlin: Akademie
Verlag.

Arndt, Andreas (2004): ,,Hegels Transformation der transzendentalen Dia-
lektik®, in: Mariano Alvarez-Goémez; Paredes Martin, Maria del Car-
men (Hrsg.): La controversia de Hegel con Kant. II congreso interna-

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

300 | GRENZUBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST

cional (13-16 de mayo de 2002). Salamanca: Ediciones Universidad de
Salamanca, S. 51-67.

Baader, Hannah u.a. (Hrsg.) (2007): Im Agon der Kiinste. Paragonales
Denken, dsthetische Praxis und die Diversitdt der Sinne. Miinchen:
Fink.

Badiou, Alain (2008): ,,Fiinfzehn Thesen zur zeitgenodssischen Kunst®, in:
Tobias Huber; Marcus Steinweg (Hrsg.): Theses on contemporary art.
Ziirich: Diaphanes Verlag, S. 11-26.

Balzer, Nicole (2014): Spuren der Anerkennung. Studien zu einer sozial-
und erziehungswissenschaftlichen Kategorie. Wiesbaden: Springer VS.

Bartuschat,Wolfgang ,,Heautonomie®, in: Joachim Ritter (Hrsg.): Histori-
sches Worterbuch der Philosophie, Band 3 (G-H), Basel: Schwabe &
Co Verlag. S. 1022.

Baumgarten, Alexander Gottlieb (2007): Asthetik, in: Dagmar Mirbach
(Hrsg.). Hamburg: Meiner.

Baxmann, Inge; Siegert, Bernhard (Hrsg.) (2000): Das Laokoon-Para-
digma. Zeichenregime im 18. Jahrhundert. Berlin: Akademie Verlag.
Beardsley, Monroe C. (1981): Aesthetics. Problems in the philosophy of

criticism. Indianopolis: Hackett.

Benjamin, Walter (2003): Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen
Reproduzierbarkeit. Drei Studien zur Kunstsoziologie. Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

Bennington, Geoffrey (2001): Jacques Derrida. Ein Portrait. Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

Berger, Hanno; Dohl, Frédéric; Morsch, Thomas (2015): ,,Einleitung®, in:
Hanno Berger; Frédéric Dohl; Thomas Morsch (Hrsg.): Prekdre Gen-
res. Kleine, periphere, minoritére, apokryphe und liminale Gattungen
und Formen. Bielefeld: transcript Verlag, S. 7—15.

Bertram, Georg W. (2005a): ,,Konturen einer Asthetik der Dekonstrukti-
on“, Zeitschrift fiir Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft, Jg.
50/1, S. 9-26.

— (2005b): Kunst. Eine philosophische Einfithrung. Stuttgart: Reclam.

— (2014a): Kunst als menschliche Praxis. Eine Asthetik. Berlin: Suhr-
kamp.

—(2014b): ,,Das Autonomie-Paradigma und seine Kritik“, in: Andrea Sak-
oparnig; Andreas Wolfsteiner; Jirgen Bohm (Hrsg.): Paradigmen-
wechsel. Wandel in den Kiinsten und Wissenschaften, S. 105-118.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR | 301

Binzeck, Natalie (2004): ,,Das verdnderliche Gewebe. Zur Empfindungs-
theorie in Lessings Laokoon®, Zeitschrift fiir Asthetik und allgemeine
Kunstwissenschaft, Jg. 49/2, S. 219-235.

Bluhm, Roland; Schmiicker, Reinold (Hrsg.) (2013): Kunst und Kunstbe-
griff. Der Streit um die Grundlagen der Asthetik. Paderborn: Mentis
Verlag.

Boehm, Gottfried (1987): ,,Bild und Zeit“, in: Hannelore Paflik; Michel
Baudson (Hrsg.): Das Phdnomen Zeit in Kunst und Wissenschaft.
Weinheim: VCH, S. 1-23.

— (2012): ,,Musik als Bildkritik. Gesprach zwischen Gottfried Boehm,
Helmut Lachenmann und Matteo Nanni“, in: Matteo Nanni (Hrsg.):
Helmut Lachenmann. Musik mit Bildern? Miinchen, Paderborn: Fink,
S. 237-269.

Bohn, Volker (Hrsg.) (1996): Bildlichkeit. Internationale Beitrdge zur
Poetik. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Bohrer, Karl Heinz (2015): Ist Kunst Illusion? Miinchen: Hanser.

Bourdieu, Pierre (1999): Die Regeln der Kunst. Genese und Struktur des
literarische Feldes. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Boyne, Roy (1990): Foucault and Derrida. The other side of reason. Lon-
don, Boston: Unwin Hyman.

Brieler, Ulrich (1998): Die Unerbittlichkeit der Historizitit. Foucault als
Historiker. K6ln: Bohlau.

Bubner, Riidiger (1989a): Asthetische Erfahrung. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

— (1989b): ,,Uber einige Bedingungen gegenwirtiger Asthetik®, in: Asthe-
tische Erfahrung. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 9-51.

Biirger, Peter (1980): Theorie der Avantgarde. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp.

— (1996): Der franzosische Surrealismus ;. Studien zur avantgardistischen
Literatur. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Carroll, Noé€l (1996a): ,Medium Specificity Arguments and the Self-
Consciously Invented Arts:. Film, Video and Photography*, in: Theo-
rizing the moving image. Cambridge, New York: Cambridge Universi-
ty Press, S. 3-24.

— (1996b): ,,The Specificity of Media in the Arts®“, in: Theorizing the mov-
ing image. Cambridge, New York: Cambridge University Press, S. 25—
36.

—(2009): On criticism. (Thinking in Action). New York: Routledge.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

302 | GRENZUBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST

Chion, Michel (2011): ,,Ton und Bild — eine Relation? Hypothesen iiber
das Audio-Divisuelle®, in: Maren Butte (Hrsg.): Bild und Stimme. Pa-
derborn: Fink, Wilhelm, S. 49-66.

Danto, Arthur C. (2003): Die Verkldrung des Gewdhnlichen. Eine Philo-
sophie der Kunst. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Degner, Uta (Hrsg.) (2010): Der neu Wettstreit der Kiinste. Legitimation
und Dominanz im Zeichen der Intermedialitat. Bielefeld: transcript.
Deines, Stefan; Liptow, Jasper; Seel, Martin (2012): , Kunst und Erfah-
rung. Eine theoretische Landkarte®, in: Stefan Deines; Jasper Liptow;
Martin Seel (Hrsg.): Kunst und Erfahrung. Beitrdge zu einer philoso-

phischen Kontroverse. Berlin: Suhrkamp, S. 7-37.

Deleuze, Gilles (1990): Kants kritische Philosophie. Die Lehre von den
Vermdgen. Berlin: Merve-Verlag.

—(1991): Das Zeit-Bild. Kino 2. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Derrida, Jacques (1976): Die Schrift und die Differenz. Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

—(1983): Grammatologie. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

— (1986): Positionen. Gesprache mit Henri Ronse, Julia Kristeva, Jean-
Louis Houdebine, Guy Scarpetta. Graz, Wien: Béhlau.

—(1988a): ,,Afterword: Toward An Ethic of Discussion®, in: Gerald Graff
(Hrsg.): Limited Inc. Evanston, IL: Northwestern University Press,
S. 111-160.

— (1988b): ,.Die Différance”, in: Peter Engelmann; Gerhard Ahrens
(Hrsg.): Randgénge der Philosophie. Wien: Passagen Verlag.

— (1991): Gesetzeskraft. Der ,mystische Grund der Autoritdt’. Frankfurt
am Main: Suhrkamp.

— (1992a): Das andere Kap. Die vertagte Demokratie. Zwei Essays zu Eu-
ropa. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

—(1992b): Die Wahrheit in der Malerei. Wien: Passagen Verlag.

—(1994): ,,Das Gesetz der Gattung®, in: Gestade. Wien: Passagen Verlag.

— (1998): Aporien. Sterben auf die ,Grenzen der Wahrheit® gefasst sein.
Miinchen: W. Fink.

—(2002): Politik der Freundschaft. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

—(2007): Beriihren, Jean-Luc Nancy. Berlin: Brinkmann & Bose.

— (2008): The animal that therefore I am. New York: Fordham University
Press.

Dewey, John (1988): Kunst als Erfahrung. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Diinkelsbtihler, Ulrike (1991a): Kritik der Rahmen-Vernunft. Parergon-
Versionen nach Kant und Derrida. Miinchen: W. Fink.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR | 303

— (1991b): ,,Rahmen-Gesetz und Parergon-Paradox. Eine Ubersetzungs-
aufgabe®, in: Hans Ulrich Gumbrecht; Karl Ludwig Pfeiffer (Hrsg.):
Paradoxien, Dissonanzen, Zusammenbriiche. Situationen offener Epis-
temologie. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 207-223.

Diittmann, Alexander Garcia (2006): ,,Kunst im Gliick. Divertimento®, in:
Christoph Menke; Juliane Rebentisch (Hrsg.): Kunst, Fortschritt, Ge-
schichte. Berlin: Kulturverlag Kadmos, S. 209-215.

Duwe, Wilhelm (1967): Die Kunst und ihr Anti von Dada bis heute. Ge-
halt- und Gestaltprobleme moderner Dichtung und bildender Kunst.
Berlin: E. Schmidt.

Eco, Umberto (1992): Die Grenzen der Interpretation. Miinchen: C. Han-
ser.

Ehlers, Monika (2007): Grenzwahrnehmungen. Poetiken des Ubergangs in
der Literatur des 19. Jahrhunderts: Kleist, Stifter, Poe. Bielefeld:
transcript.

Ehrlicher, Hanno (2001): Die Kunst der Zerstérung. Gewaltphantasien und
Manifestationspraktiken europidischer Avantgarden. Berlin: Akademie
Verlag.

Espinet, David (2011): ,,Kunst und Natur. Der Streit von Welt und Natur®,
in: David Espinet; Tobias Keiling (Hrsg.): Heideggers Ursprung des
Kunstwerks. Ein kooperativer Kommentar. Frankfurt, M: Kloster-
mann, S. 46—65.

Esser, Andrea (1995): ,,Der transzendentale Ansatz in der Asthetik und die
Autonomie der Kunst®“, in: Dies. (Hrsg.): Autonomie der Kunst? Zur
Aktualitit von Kants Asthetik. Berlin: Akademie Verlag, S. 9-24.

Fehér, Ferenc (1986): ,,.Der Pyrrhussieg der Kunst im Kampf um ihre Be-
freiung. Bemerkungen zum postmodernen Intermezzo®, in: Christa
Biirger; Peter Biirger (Hrsg.): Postmoderne. Der Alltag, die Allegorie
und die Avantgarde. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 13-33.

Feige, Daniel Martin (2011): ,,Zum Verhéltnis von Kunsttheorie und all-
gemeiner Asthetik:. Sinnlichkeit als konstitutive Dimension der
Kunst?“, Zeitschrift fiir Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft,
Jg. 56, S. 123-142.

—(2012): Kunst als Selbstverstindigung. Miinster: Mentis.

— (2015): ,,Alle Genres sind prekdr und kein Genre ist prekér, oder: Die
Logik des Genres im Genre der (hegelschen) Logik®, in: Hanno Ber-
ger; Frédéric Dohl; Thomas Morsch (Hrsg.): Prekédre Genres. Kleine,
periphere, minoritire, apokryphe und liminale Gattungen und Formen.
Bielefeld: transcript Verlag, S. 17-30.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

304 | GRENZUBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST

Fiedler, Konrad (1991): ,,Uber den Ursprung der kiinstlerischen Titig-
keit“, in: Gottfried Boehm (Hrsg.): Schriften zur Kunst I. Text nach
der Ausgabe Miinchen 1913/14. Miinchen: Fink, S. 111-220.

Fischer-Lichte, Erika (2004): Asthetik des Performativen. Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

Feessel, Michaél: ,,Analytik des Erhabenen (§§ 23-29)%, in: Otfried Hoffe
(Hrsg.): Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, S. 99-119.

Foucault, Michel (1973): Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des
Wabhns im Zeitalter der Vernunft. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

— (1990): Die Ordnung der Dinge. Eine Archiologie der Humanwissen-
schaften. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

— (1996): ,,Vorrede zur Uberschreitung®, in: Walter Seitter (Hrsg.): Von
der Subversion des Wissens. Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch
Verlag.

— (1996): Der Mensch ist ein Erfahrungstier. Gespriach mit Ducio Trom-
badori. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

—(2001): ,,Der Wahnsinn, Abwesenheit eines Werkes®, in: Daniel Defert;
Francois Ewald (Hrsg.): Schriften. Frankfurt am Main: Suhrkamp,
S. 539-550.

— (2007): Asthetik der Existenz. Schriften zur Lebenskunst. Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

Frank, Gustav; Lukas, Wolfgang (2004): ,,,Grenziiberschreitungen® als
Wege der Forschung. Zur Einfithrung in den Band®, in: Gustav Frank;
Wolfgang Lukas (Hrsg.): Norm - Grenze - Abweichung. Kultursemio-
tische Studien zu Literatur, Medien und Wirtschaft; Michael Titzmann
zum 60. Geburtstag. Passau: Stutz, S. 19-27.

Franz, Michael; Schiaffner Wolfgang; Siegert, Bernhard; Stockhammer,
Robert (Hrsg.) (2007): Electric Laokoon. Zeichen und Medien, von der
Lochkarte zur Grammatologie. Berlin: Akademie Verlag.

Frede, Dorothea (2004): ,,Grenze und Unbegrenztheit - Das gute Leben in
Platons Philebos®, in: Wolfram Hogrebe; Joachim Bromand (Hrsg.):
Grenzen und Grenziiberschreitungen. XIX. Deutscher Kongress fiir
Philosophie, Bonn, 23.-27. September 2002 : Vortrdge und Kolloqui-
en. Berlin: Akademie Verlag, S. 62-75.

Gadamer, Hans-Georg (1975): Wahrheit und Methode. Grundziige einer
philosophischen Hermeneutik. Tiibingen: Mohr.

Gehring, Petra (1994): Innen des AuBen — Auflen des Innen. Foucault,
Derrida, Lyotard. Miinchen: Fink.

Genette, Gérard (1990): Einfiihrung in den Architext. Stuttgart: Legueil.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR | 305

— (1997): The work of art. Immanence and Transcendence. Ithaca, New
York: Cornell University Press.

Gerhardt, Volker (2004): ,,Kolloquium 2. Transzendentalphilosophie als
limitative Theorie. Einleitung®, in: Wolfram Hogrebe; Joachim
Bromand (Hrsg.): Grenzen und Grenziiberschreitungen. XIX. Deut-
scher Kongress fiir Philosophie, Bonn, 23.-27. September 2002 : Vor-
trage und Kolloquien. Berlin: Akademie Verlag, S. 76-78.

Gloy, Klaus (1998): ,,1. Klaus Gloy: ,Variierende Ubernahme*: Ein Pli-
doyer fiir und gegen Derrida®, in: Jorg Lagemann; Klaus Gloy (Hrsg.):
Dem Zeichen auf der Spur. Derrida - eine Einfiihrung. Aachen: Ein-
Fach-Verlag, S. 17-30.

Goethe, Johann Wolfgang von (1986): ,,Dichtung und Wahrheit. Achtes
Buch®, in: Dieter Borchmeyer; Klaus-Detlef Miiller (Hrsg.): Samtliche
Werke. Briefe, Tagebiicher und Gespréache. Frankfurt am Main: Deut-
scher Klassiker Verlag, S. 338-385.

— (1998): ,,Einleitung <in die »Propyldenc“, in: Friedmar Apel (Hrsg.):
Asthetische Schriften 1771-1805. Frankfurt am Main: Deutscher Klas-
siker Verlag, S. 457-475.

Gombrich, Ernst H. (2001): Die Geschichte der Kunst. Berlin: Phaidon.

Goodman, Nelson (1997): Sprachen der Kunst. Entwurf einer Symbolthe-
orie. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Greenberg, Clement (1961): ,,The New Sculpture®, in: Art and culture.
Critical essays. Boston: Beacon Press, S. 139-145.

— (1997): ,,Zu einem Neueren Laokoon (1940)“, in: Karlheinz Liideking
(Hrsg.): Die Essenz der Moderne. Ausgewihlte Essays und Kritiken.
Amsterdam u.a.: Verlag der Kunst, S. 56-81.

Gronemeyer, Matthias (2014): Trampelpfade des Denkens. Eine Philoso-
phie der Desorientierung. Miinster: Lit Verlag.

Guldin, Rainer (2011): ,,Ineinandergreifende graue Zonen. Vilem Flussers
Bestimmung der Grenze als Ort der Begegnung®, in: Christoph Klein-
schmidt (Hrsg.): Topographien der Grenze. Verortungen einer kulturel-
len, politischen und dsthetischen Kategorie. Wiirzburg: Konigshausen
u. Neumann, S. 39-48.

Hamburger, Kéte (1985): Das Mitleid. Stuttgart: Klett-Cotta.

Hartlaub, Gustav Friedrich (1991): ,,Barock-Musik? Die Tonkunst im Ge-
neralbaBlzeitalter und ihr Verhiltnis zum Barockstil®“, in: Norbert Mil-
ler (Hrsg.): Kunst und Magie. Gesammelte Aufsédtze. Hamburg: Lucht-
erhand Literaturverlag, S. 308-323.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

306 | GRENZUBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1986a): Werke 5. Wissenschaft der Lo-
gik I, in: Eva Moldenhauer, Karl Markus Michel (Hrsg.): Werke [in 20
Bénden], Frankfurt am Main: Suhrkamp.

— (1986b) Werke 13. Vorlesungen iiber die Asthetik I, in: Eva Molden-
hauer, Karl Markus Michel (Hrsg.): Werke [in 20 Banden], Frankfurt
am Main: Suhrkamp.

— (1986¢): Werke 15. Vorlesungen iiber die Asthetik III. in: Eva Molden-
hauer, Karl Markus Michel (Hrsg.): Werke [in 20 Banden], Frankfurt
am Main: Suhrkamp.

—(1986d): Werke 16. Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion. in:
Eva Moldenhauer, Karl Markus Michel (Hrsg.): Werke [in 20 Bén-
den], Frankfurt am Main: Suhrkamp.

— (1986¢): Werke 20. Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie.
in: Eva Moldenhauer, Karl Markus Michel (Hrsg.): Werke [in 20 Bén-
den], Frankfurt am Main: Suhrkamp.

— (1993): Werke 14. Vorlesungen iiber die Asthetik II. in: Eva Molden-
hauer, Karl Markus Michel (Hrsg.): Werke [in 20 Bénden], Frankfurt
am Main: Suhrkamp.

—(2003): Werke 8. Enzyklopidie der philosophischen Wissenschaften im
Grundrisse. 1830. Teil 1. Die Wissenschaft der Logik: mit den miindli-
chen Zusitzen. in: Eva Moldenhauer, Karl Markus Michel (Hrsg.):
Werke [in 20 Bénden], Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Heidegger, Martin (1960): Der Ursprung des Kunstwerkes. Mit einer Ein-
filhrung von Hans-Georg Gadamer. Stuttgart: Reclam.

—(1979): Sein und Zeit. Tiibingen: Niemeyer.

Heiser, Sabine; Holm, Christiane (2010): ,,Einleitung, in: Sabine Heiser;
Christiane Holm (Hrsg.): Gedéchtnisparagone - intermediale Konstel-
lationen. Géttingen: V & R Unipress, S. 7-22.

Hempfer, Klaus W. (1973): Gattungstheorie. Information und Synthese.
Miinchen: W. Fink.

Herder, Johann Gottfried von (1990): ,.Die Kritischen Wilder zur Asthe-
tik*, in: Gunter E. Grimm (Hrsg.): Schriften zur Asthetik und Literatur.
1767-1781. Berlin u.a.: Aufbau-Verlag, S. 9—442.

Herrmann, Friedrich-Wilhelm von; Heidegger, Martin (1980): Heideggers
Philosophie der Kunst. Eine systematische Interpretation der Holzwe-
ge-Abhandlung ,,Der Ursprung des Kunstwerkes®. Frankfurt am Main:
Klostermann.

Holldnder, Hans (1995): ,Literatur, Malerei und Graphik: Wechselwir-
kungen, Funktionen und Konkurrenzen®, in: Peter V. Zima (Hrsg.): Li-

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR | 307

teratur intermedial. Musik — Malerei — Photographie — Film. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft S. 129-170.

Homann, Renate (1999): Theorie der Lyrik. Heautonome Autopoiesis als
Paradigma der Moderne. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Horkheimer, Max; Adorno, Theodor W. (1986): Dialektik der Aufklarung.
Philosophische Fragmente. Frankfurt am Main: Fischer.

Hubig, Christoph (2006): Technikphilosophie als Reflexion der Mediali-
tit. Bielefeld: transcript.

Husel, Stefanie (2014): Grenzwerte im Spiel. Die Auffithrungspraxis der
britischen Kompanie ,Forced Entertainment‘ . Eine Ethnografie. Biele-
feld: transcript.

Jacob, Joachim (2010): ,,Ged4chtniskonkurrenz als Medienidsthetik. Dion
von Prusas ,Olympische Rede® und Gotthold Ephraim Lessings ,Lao-
koon‘“, in: Sabine Heiser; Christiane Holm (Hrsg.): Gedéchtnispara-
gone — intermediale Konstellationen. Gottingen: V & R ,Unipress,
S. 47-62.

Jaeschke, Walter (1999): ,,Asthetische Revolution. Stichwirte zur Einfiih-
rung®, in: Ders. (Hrsg.): Der Streit um die Grundlagen der Asthetik
(1795-1805). Mit Texten von Schlegel, Schelling, Humboldt, Jacobi,
Novalis u.a. und mit Kommentar. Hamburg: Meiner, S. 1-11.

Jahraus, Oliver (2003): Literatur als Medium. Sinnkonstitution und Sub-
jekterfahrung zwischen Bewusstsein und Kommunikation. Weilers-
wist: Velbriick.

Jauss, Hans Robert (1991): Asthetische Erfahrung und literarische Herme-
neutik. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Kandinsky, Wassily (1980): Uber das Geistige in der Kunst. Bern: Benteli.

Kant, Immanuel (1968): Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, in: Karl
Vorlénder (Hrsg.), Hamburg: Meiner.

— (1993): Prolegomena zu einer jeden kiinftigen Metaphysik, die als Wis-
senschaft wird auftreten konnen, in: Karl Vordnder (Hrsg.) Hamburg:
Meiner.

— (1996): ,Erste Einleitung in die Kritik der Urteilskraft®, in: Manfred
Frank, Véronique Zanetti (Hrsg.), Immanuel Kant. Schriften zur As-
thetik und Naturphilosophie. Werke III. Text und Kommentar, Frank-
furt am Main: Suhrkamp, S. 415-478

— (1998): Kritik der reinen Vernunft, in: Jens Timmermann. Hamburg:
Meiner.

—(2001): Kritik der Urteilskraft, in: Heiner F. Klemme (Hrsg.). Hamburg:
Meiner.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

308 | GRENZUBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST

Kaufmann, Georg (2005): ,,Zur Gattungsproblematik in der Kunstge-
schichte”, in: Siegfried Mauser (Hrsg.): Theorie der Gattungen.
Laaber: Laaber-Verlag, S. 36-39.

Kennick, William E. (2013): ,,Beruht die traditionelle Asthetik auf einem
Fehler?*, in: Roland Bluhm; Reinold Schmiicker (Hrsg.): Kunst und
Kunstbegriff. Der Streit um die Grundlagen der Asthetik. Paderborn:
Mentis Verlag, S. 53-73.

Kern, Andrea (2013): ,,,Der Ursprung des Kunstwerks‘. Kunst und Wahr-
heit zwischen Stiftung und Streit”, in: Dieter Thomé (Hrsg.): Heideg-
ger-Handbuch. Leben - Werk - Wirkung. Stuttgart, Weimar: Metzler,
S. 133-143.

Kim, Hyun Kang (2004): Asthetik der Paradoxie. Kafka im Kontext der
Philosophie der Moderne. Wiirzburg: Konigshausen & Neumann.

Kimmerle, Heinz (1997): Jacques Derrida zur Einfiihrung. Hamburg: Ju-
nius.

Klaus, Petrus (2002): ,,Was sind Kunstwerke? Grundziige einer Konstitu-
tionstheorie der Kunst*, Zeitschrift fiir Asthetik und allgemeine
Kunstwissenschaft, S. 217-236.

Kleinschmidt, Christoph (2011): ,,Einleitung: Formen und Funktionen
von Grenzen. Anstdfe zu einer interdisziplindren Grenzforschung®, in:
Christoph Kleinschmidt (Hrsg.): Topographien der Grenze. Verortun-
gen einer kulturellen, politischen und dsthetischen Kategorie. Wiirz-
burg: Konigshausen u. Neumann, S. 9-21.

Kliche, Dieter (2000): ,,Asthetik/asthetisch®, in: Karlheinz Barck (Hrsg.):
Asthetische Grundbegriffe. Historisches Worterbuch in sieben Biinden.
Stuttgart, Weimar: J.B. Metzler, S. 308—400.

Koch, Gertrud (Hrsg.) (2010): Die Mimesis und ihre Kiinste. Paderborn:
Fink.

Koebner, Thomas (Hrsg.) (1989): Laokoon und kein Ende. Der Wettstreit
der Kiinste. Miinchen: Ed. Text + Kritik.

Kreiser, Imke (2002): Laokoon im einundzwanzigsten Jahrhundert oder
die Neurobiologie der Asthetik. Bochum: Bochumer Universitit Ver-
lag.

Kurbacher, Frauke A. (2011): ,,Die Grenze der Grenze. Strukturreflexion
zum Verhéltnis von Denktraditionen und Performativitit in menschli-
chen Haltungen®, in: Christoph Kleinschmidt (Hrsg.): Topographien
der Grenze. Verortungen einer kulturellen, politischen und &sthetischen
Kategorie. Wiirzburg: Konigshausen u. Neumann, S. 25-37.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR | 309

Kiipper, Joachim; Menke, Christoph (2003): ,Einleitung, in: Joachim
Kiipper; Christoph Menke (Hrsg.): Dimensionen é&sthetischer Erfah-
rung. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 7-15.

Kwade, Anne-Kristina (2000): Grenze. Hegels 'Grenz'-Begriff 1804/5 als
Keimzelle der Dialektik. Wiirzburg: Konigshausen & Neumann.

Lamping, Dieter (2009): ,,Einfiihrung®, in: Dieter Lamping; Sandra Poppe
(Hrsg.): Handbuch der literarischen Gattungen. Stuttgart: Kroner,
S. XV-XXVI

Lavagno, Christian (2003): Rekonstruktion der Moderne. Eine Studie zu
Habermas und Foucault. Miinster: Lit.

Lee, Rensselaer W. (1967): Ut pictura poesis;. The humanistic theory of
painting. New York: W.W. Norton.

Leibniz, Gottfried Wilhelm; (2002): ,,Monadologie (1714), in: Ulrich Jo-
hannes Schneider (Hrsg.): Monadologie und andere metaphysische
Schriften. Franzosisch-deutsch = discours de métaphysique.Hamburg:
Meiner.

Leonardo da Vinci (1990): ,,I1 Paragone oder Wettstreit der Kiinste®, in:
André Chastel (Hrsg.): Simtliche Gemélde und die Schriften zur Male-
rei. Miinchen: Schirmer-Mosel, S. 127-155.

Lessing, Gotthold Ephraim (1985): ,Hamburgische Dramaturgie”, in:
Klaus Bohnen (Hrsg.): Werke und Briefe in zwolf Banden. Frankfurt
am Main: Deutsche Klassiker-Verlag, S. 181-694.

— (1987): ,Brief an Friedrich Nicolai. Hamburg, d. 26. Mai 1769, in:
Helmut Kiesel (Hrsg.): Werke und Briefe. Briefe von und an Lessing.
Frankfurt am Main: Deutsche Klassiker-Verlag, S. 608—611.

— (1990a): ,,Laokoon: oder iiber die Grenzen der Malerei und Poesie. Ers-
ter Teil”, in: Wilfried Barner (Hrsg.): Werke und Briefe in zwdlf Bén-
den. Frankfurt am Main: Deutsche Klassiker-Verlag, S. 11-206.

— (1990b): ,,Laokoon: Paralipomena®, in: Wilfried Barner (Hrsg.): Werke
und Briefe in zw6lf Binden. Frankfurt am Main: Deutsche Klassiker-
Verlag, S. 209-321.

Lévinas, Emmanuel (1998): Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur
Phianomenologie und Sozialphilosophie. Freiburg, Miinchen: Alber.
Lindner, Burkhardt (1980): ,,,I1 faut étre absolument moderne‘. Adornos

Asthetik: ihr Konstruktionsprinzip und ihre Historizitit*, in: Burkhardt
Lindner; Werner Martin Liidke (Hrsg.): Materialien zur dsthetischen
Theorie Theodor W. Adornos Konstruktion der Moderne. Frankfurt am

Main: Suhrkamp, S. 261-309.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

310 | GRENZUBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST

Lommel, Michael (2011): ,,Heautonomie im Episodenfilm®, in: Thomas
Becker (Hrsg.): Asthetische Erfahrung der Intermedialitit. Zum Trans-
fer kiinstlerischer Avantgarden und ,illegitimer* Kunst im Zeitalter von
Massenkommunikation und Internet. Bielefeld: transcript, S. 97-106.

Lopes, Dominic Mclver (2014): Beyond Art: Oxford: Oxford University
Press.

Luhmann, Niklas (1997): Die Kunst der Gesellschaft. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Majetschak, Stefan (2002): ,,,Die Schonen Dinge zeigen an, dass der
Mensch in die Welt passe‘. Metaphysische Implikationen in Kants Be-
griff der Schonheit®, in: Heinz Eidam; Frank Hermenau; Draiton de
Souza (Hrsg.): Metaphysik und Hermeneutik. Festschrift fiir Hans-
Georg Flickinger zum 60. Geburtstag. Kassel: Kassel Univ. Press,
S. 215-224.

—(2007): Asthetik zur Einfiihrung. Hamburg: Junius-Verlag.

Mainnlein-Robert, Irmgard (2007): Stimme, Schrift und Bild. Zum Ver-
hiltnis der Kiinste in der hellenistischen Dichtung. Heidelberg: Winter.

Margaroni, Maria (2002): ,,Margin®, in: Victor E. Taylor, Charles E. Win-
quist (Hrsg.): Encyclopedia of postmodernism, London/New York:
Routledge, 237-238.

Margreiter, Reinhard (2007): Medienphilosophie. Eine Einfithrung. Ber-
lin: Parerga.

Mauser, Siegfried (2005): ,Einleitung®, in: Siegfried Mauser (Hrsg.):
Theorie der Gattungen. Laaber: Laaber-Verlag, S. 1-3.

Menke, Christoph (1991): Die Souverinitit der Kunst. Asthetische Erfah-
rung nach Adorno und Derrida. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Menke, Christoph; Rebentisch, Juliane (2006): ,Einleitung: Die Gegen-
wart des Fortschritts“, in: dies. (Hrsg.): Kunst, Fortschritt, Geschichte.
Berlin: Kulturverlag Kadmos, S. 9—18.

Mersch, Dieter (2010): Posthermeneutik. Berlin: Akademie Verlag.

Meyer, Raimund (1994): ,Kleine Dada-Kosmologie, in: Raimund Meyer
(Hrsg.): Dada global. Ziirich: Limmat Verlag, S. 11-40.

Miklis, Claudia; Schneider, Valeska (2007): ,,Square Depression® von
Bruce Nauman:. Eine negative Biithne zur Selbsterfahrung. Miinster.
Download unter: http://www.skulptur-projekte.de/skulptur-projekte-
download/pdf/PM_Nauman_5.6.07.pdf (Zugriff am 25. Juli 2015).

Mukatovsky, Jan (1989): ,Kunst®, in: Kvétoslav Chvatik (Hrsg.): Kunst,
Poetik, Semiotik. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 76-108.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR | 311

Miinker, Stefan (Hrsg.) (2012): Was ist ein Medium? Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Nancy, Jean-Luc (2004): Singulér plural sein. Berlin: Diaphanes.

— (2005): ,,Die Kiinste formen sich Gegeneinander®, in: Nikolaus Miiller-
Scholl u.a. (Hrsg.): Aisthesis. Zur Erfahrung von Zeit, Raum, Text und
Kunst. Schliengen im Markgréflerland: Edition Argus, S. 13—19.

Neuenhaus-Luciano, Petra (1999): Individualisierung und Transgression.
Die Spur Batailles im Werk Foucaults. Pfaffenweiler: Centaurus-
Verlagsgesellschatft.

Paflik, Hannelore; Baudson, Michel (Hrsg.) (1987): Das Phanomen Zeit in
Kunst und Wissenschaft. Weinheim: VCH.

Parr, Rolf (2008): ,.Liminale und andere Uberginge. Theoretische Model-
lierungen von Grenzzonen, Normalititsspektren, Schwellen, Ubergin-
gen und Zwischenrdumen in Literatur- und Kulturwissenschaften®, in:
Achim Geisenhansliike; Georg Mein (Hrsg.): Schriftkultur und
Schwellenkunde. Bielefeld: transcript, S. 11-63.

Platon (1997), ,,Philebos* in: Dorothea Frede (Hrsg.): Platon Werke.
Ubersetzung und Kommentar, Band. I11/2. Géttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht.

Plinius Secundus, Gaius (1992): C. Plinii Secundi naturalis historia. in:
Detlef Detlefsen (Hrsg.): Hildesheim: Olms.

Popper, Karl R. (2010): Die beiden Grundprobleme der Erkenntnistheorie.
Aufgrund von Manuskripten aus den Jahren 1930 - 1933. Tiibingen:
Mohr Siebeck.

Pépperl, Christian (2007): Auf der Schwelle. Asthetik des Erhabenen und
negative Theologie: Pseudo-Dionysius Areopagita, Immanuel Kant
und Jean-Francois Lyotard. Wiirzburg: Konigshausen & Neumann.

Pradler, Andreas (2003): Das monadische Kunstwerk. Adornos Monaden-
konzeption und ihr ideengeschichtlicher Hintergrund. Wiirzburg: Ko-
nigshausen & Neumann.

Prange, Regine (2004): Die Geburt der Kunstgeschichte. Philosophische
Asthetik und empirische Wissenschaft. KoIn: Deubner.

Rajewsky, Irina O. (2002): Intermedialitit. Tiibingen: A. Francke.

Rapp, Christof (2004): ,,Grenzen des Seins. Die Diskussion um die Gren-
zen des Seienden in der Ontologie der vorsokratischen Philosophen®,
in: Wolfram Hogrebe; Joachim Bromand (Hrsg.): Grenzen und Grenz-
iiberschreitungen. XIX. Deutscher Kongress fiir Philosophie, Bonn,
23.-27. September 2002: Vortrdge und Kolloquien. Berlin: Akademie
Verlag, S. 40-53.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

312 | GRENZUBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST

Raunig, Gerald (1999): Charon. Eine Asthetik der Grenziiberschreitung.
Wien: Passagen.

Rebentisch, Juliane (2003): Asthetik der Installation. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Recki, Birgit (1988): Aura und Autonomie. Zur Subjektivitit der Kunst
bei Walter Benjamin und Theodor W. Adorno. Wiirzburg: Konigshau-
sen & Neumann.

— (2008): ,,Die Dialektik der &sthetischen Urteilskraft und die Methoden-
lehre des Geschmacks (§§ 55-60), in: Otfried Hoffe (Hrsg.): Immanu-
el Kant, Kritik der Urteilskraft. Berlin: Akademie Verlag, S. 189-210.

Reckwitz, Andreas (2003): ,,Grundelemente einer Theorie sozialer Prakti-
ken®, Zeitschrift fiir Soziologie, Jg. 32, S. 282-301.

— (2011): Die Erfindung der Kreativitit. Zum Prozess gesellschaftlicher
Asthetisierung. Berlin: Suhrkamp.

Reus, Sebastian (2006): Ungliickliches Bewusstsein. Denken ohne Dialek-
tik bei Botho Strauss. Wiirzburg: Konigshausen & Neumann.

Rosch, Thomas (2008): Kunst und Dekonstruktion. Serielle Asthetik in
den Texten von Jacques Derrida. Wien: Passagen.

Roussel, Martin (2010): ,,Material der Gattung*®, in: Oliver Kohns; Claudia
Liebrand (Hrsg.): Gattung und Geschichte. Literatur- und medienwis-
senschaftliche Ansdtze zu einer neuen Gattungstheorie. Bielefeld:
transcript, S. 19-37.

Sakoparnig, Andrea (2011): ,,,,Das ist ein Satz. Und das ein anderer.*.
Uberlegungen zum Begriff des Ritsels im Horizont literarischer
Selbstbeziiglichkeit®, Variations, S. 57-70.

Schifer, Rainer (2001): Die Dialektik und ihre besonderen Formen in He-
gels Logik. Entwicklungsgeschichtliche und systematische Untersu-
chungen. Hamburg: Felix Meiner.

Schaub, Mirjam (2013): ,,Larger than life? Zwei berithmte Unterscheidun-
gen - Kunst/Nichtkunst und Leben/Kunst - geraten ins Wanken. Lasst
sich der Rahmen unserer Kunsterfahrung iiberhaupt noch sprengen in
Zeiten eines ubiquitir gewordenen Kunstraums wie -begriffs?*, in:
Uwe Wirth (Hrsg.): Rahmenbriiche, Rahmenwechsel. Berlin: Kultur-
verlag. Kadmos, S. 179-197.

Scheer, Brigitte (1997): Einfiihrung in die philosophische Asthetik. Darm-
stadt: Primus.

Schiller, Friedrich (1992): ,Kallias, oder iiber die Schonheit. Briefe an
Gottfried Korner®, Rolf-Peter Janz (Hrsg.), Werke und Briefe in zwolf

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR | 313

Bénden. Theoretische Schriften. Band 8. Frankfurt am Main: Deut-
scher Klassiker Verlag S. 276-329.

Schmitt, Arbogast (2011): ,,Kommentar*, in: Ders. (Hrsg.): Poetik. Berlin:
Akademie Verlag Berlin, S. 193-742.

Schmitz-Emans, Monika (2006): ,,Vom Archipel des reinen Verstandes
zur Nordwestpassage. Strategien der Grenzziehung, der Reflexion iiber
Grenzen und des dsthetischen Spiels mit Grenzen®, in: Beate Burt-
scher-Bechter; Peter W. Haider (Hrsg.): Grenzen und Entgrenzungen.
Historische und kulturwissenschaftliche Uberlegungen am Beispiel des
Mittelmeerraums. Wiirzburg: Konigshausen & Neumann, S. 19-47.

Schnidelbach, Herbert (2004): ,,Grenzen der Vernunft? Uber einen Topos
kritischer Philosophie®, in: Wolfram Hogrebe; Joachim Bromand
(Hrsg.): Grenzen und Grenziiberschreitungen. XIX. Deutscher Kon-
gress fur Philosophie, Bonn, 23.-27. September 2002: Vortrage und
Kolloquien. Berlin: Akademie Verlag, S. 283-295.

Schnitzler, Andreas (2007): Der Wettstreit der Kiinste. Die Relevanz der
Paragone-Frage im 20. Jahrhundert. Berlin: Reimer.

Schrader, Monika (2005): Laokoon — ,eine vollkommene Regel der
Kunst‘. Asthetische Theorien der Heuristik in der zweiten Hilfte des
18. Jahrhunderts: Winckelmann, (Mendelssohn), Lessing, Herder,
Schiller, Goethe. Hildesheim: Olms.

Schorkhuber, P. Markus (2013): Eingeschriebene Grenzen. Verwirkli-
chung durch Verschwinden, Tortuga Jg. 1. S.10-13.

Schréter, Jens (2010): ,Ploitics of Intermediality, ACTA UNIV.
SAPIENTIAE, FILM AND MEDIA STUDIES, S. 107-124.

Seel, Martin (2000): Asthetik des Erscheinens. Miinchen: Hanser.

— (2004): ,,Uber die Reichweite dsthetischer Erfahrung®, in: Gert Matten-
klott (Hrsg.): Asthetische Erfahrung im Zeichen der Entgrenzung der
Kiinste. Epistemische, dsthetische und religiose Formen von Erfahrung
im Vergleich. Hamburg: Meiner, S. 73-81.

Simmel, Georg (1983): Soziologie. Untersuchungen iiber die Formen der
Vergesellschaftung. Berlin: Duncker & Humblot.

—(2009): ,,Der Bilderrahmen. Ein dsthetischer Versuch®, in: Klaus Licht-
blau (Hrsg.): Soziologische Asthetik. Wiesbaden: VS, Verlag fiir Sozi-
alwissenschaften, S. 111-117.

Simonis, Annette (2010): Intermediales Spiel im Film. Asthetische Erfah-
rung zwischen Schrift, Bild und Musik. Bielefeld: transcript.

Spielmann, Yvonne (2000): ,,Aspekte einer dsthetischen Theorie der In-
termedialitdt™, in: Heinz-B. Heller; Matthias Kraus; Thomas Meder

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

314 | GRENZUBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST

(Hrsg.): Uber Bilder sprechen. Positionen und Perspektiven der Medi-
enwissenschaft. Marburg: Schiiren, S. 57-67.

Sprigath, K. Gabriele (2004), ,,Das Diktum Simonides: Der Vergleich von
Dichtung und Malerei,” Poetica: Zeitschrift fiir Sprach- und Literatur-
wissenschaft, Jg. 36. S. 243-280

Stierle, Karlheinz (1984): ,Das bequeme Verhiltnis. Lessings Laokoon
und die Entdeckung des dsthetischen Mediums®, in: Gunter Gebauer
(Hrsg.): Das Laokoon-Projekt. Pline einer semiotischen Asthetik.
Stuttgart: Metzler, S. 23-58.

Siitterlin, Nicole A.: ,,Uberschreitungen. Zur (De)Figuration des Vampirs
in E.-T.A. Hoffmanns ,Vampyrismus‘-Erzéhlung.”, in: Daniel Miiller
Nielaba; Yves Schumacher; Christoph Steier (Hrsg.): Figur, Figura,
Figuration. E.T.A. Hoffmann, S. 187-201.

Tatarkiewicz, Wtadystaw (2003): Geschichte der sechs Begriffe. Kunst,
Schonheit, Form, Kreativitdt, Mimesis, dsthetisches Erlebnis. Frankfurt
am Main: Suhrkamp.

Todorov, Tzvetan (1984): , Asthetik und Semiotik im 18. Jahrhundert. G.
E. Lessing: Laokoon“, in: Gunter Gebauer (Hrsg.): Das Laokoon-
Projekt. Pline einer semiotischen Asthetik. Stuttgart: Metzler, S. 9-22.

Turner, Victor (2000): Das Ritual. Struktur und Antistruktur. Frankfurt am
Main u.a.: Campus-Verlag

Vattimo, Gianni (2004): ,,Die Grenzen der Kunst“, in: Wolfram Hogrebe;
Joachim Bromand (Hrsg.): Grenzen und Grenziiberschreitungen. XIX.
Deutscher Kongress fiir Philosophie, Bonn, 23.-27. September 2002 :
Vortriage und Kolloquien. Berlin: Akademie Verlag, S. 752—758.

Wagner, Astrid (2002): ,,Grenzen des Begriftlichen in der dsthetischen Er-
fahrung. Kants Konzeption der &sthetischen Idee in symboltheoreti-
scher Perspektive®, in: Wolfram Hogrebe (Hrsg.): Grenzen und Grenz-
iiberschreitungen. Sektionsbeitrdge. Bonn: Sinclair Press, S. 969-979.

Wagner K, Matthias (2011): ,,Das Fridriksdottir-Universum®, in: Matthias
Wagner K (Hrsg.): Gabriela Fridriksdottir: Crepusculum. Heidelberg,
Berlin: Kehrer, S. 77-95.

Waldenfels, Bernhard (1987): Ordnung im Zwielicht. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

— (1990): Der Stachel des Fremden. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

— (2001): ,,Die verindernde Kraft der Wiederholung*, Zeitschrift fiir As-
thetik und allgemeine Kunstwissenschaft, S. 5-17.

Wellmer, Albrecht (1985): Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne.
Vernunftkritik nach Adorno. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR | 315

Welsch, Wolfgang (2004): ,,.Die Kunst und das Inhumane®, in: Wolfram
Hogrebe; Joachim Bromand (Hrsg.): Grenzen und Grenziiberschrei-
tungen. XIX. Deutscher Kongress fiir Philosophie, Bonn, 23.-27. Sep-
tember 2002 : Vortrdge und Kolloquien. Berlin: Akademie Verlag,
S. 730-751.

Wenzel, Anna-Lena (2011): Grenziiberschreitungen in der Gegenwarts-
kunst. Asthetische und philosophische Positionen. Bielefeld: transcript.

Wetzel, Michael (2010): Derrida. Stuttgart: Reclam.

Wiesing, Lambert (2013): Sehen lassen. Die Praxis des Zeigens. Berlin:
Suhrkamp Verlag.

Wille, Christian (2014): ,,Rdume der Grenze — eine praxistheoretische Per-
spektive in den kulturwissenschaftlichen Border Studies®, in: Friederi-
ke Elias; Albrecht Franz; Henning Murmann; Ulrich Wilhelm Weiser
(Hrsg.): Praxeologie. Beitrdge zur interdisziplindren Reichweite pra-
xistheoretischer Ansdtze in den Geistes- und Sozialwissenschaften.
Berlin: De Gruyter, S. 53-72.

Wilm, Marie-Christin (2006): Laokoons Leiden. Oder iiber eine Grenze
dsthetischer Erfahrung bei Winckelmann, Lessing und Lenz. Berlin:
FU Berlin. Download unter: http://www.sfb626.de/veroeffentlichung-
en/online/aesth_erfahrung/aufsaetze/wilm.pdf (Zugriff am 21. August
2015).

Winckelmann, Johann Joachim (1982): Gedanken iiber die Nachahmung
der griechischen Werke in der Malerei und Bildhauerkunst, Ludwig
Uhlig (Hrsg.): Stuttgart: Reclam.

Wirth, Uwe (2013): ,,Rahmenbriiche, Rahmenwechsel, Nachwort des Her-
ausgebers, welches aus Versehen des Druckers zu einem Vorwort ge-
macht wurde®, in: Uwe Wirth (Hrsg.): Rahmenbriiche, Rahmenwech-
sel. Berlin: Kulturverlag Kadmos, S. 15-57.

Witte, Georg (2006): ,,Der Fortschritt - ein Werfen®, in: Christoph Menke;
Juliane Rebentisch (Hrsg.): Kunst, Fortschritt, Geschichte. Berlin: Kul-
turverlag Kadmos, S. 242-251.

Wokart, Nobert (1995): ,,Differenzierung im Begriff ,Grenze‘. Zur Viel-
falt eines scheinbar einfachen Begriffs®, in: Richard Faber; Barbara
Naumann (Hrsg.): Literatur der Grenze, Theorie der Grenze. Wiirz-
burg: Konigshausen & Neumann, S. 275-289.

Wolfzettel, Friedrich (2000): ,,Autonomie®, in: Karlheinz Barck (Hrsg.):
Asthetische Grundbegriffe. Historisches Worterbuch in sieben Binden.
Stuttgart, Weimar: J.B. Metzler, S. 431-458.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

316 | GRENZUBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST

Zizek, Slavoj (2001): Die Furcht vor echten Trinen. Krzysztof Kieslowski
und die ,Nahtstelle‘. Berlin: Volk & Welt.

Zymner, Ridiger (2010): ,,Einleitung®, in: Ders. (Hrsg.): Handbuch Gat-
tungstheorie. Stuttgart u.a.: Metzler, S. 1-5.

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie

Les Convivialistes

Das konvivialistische Manifest

Fiir eine neue Kunst des Zusammenlebens
(herausgegeben von Frank Adloff und Claus Leggewie in
Zusammenarbeit mit dem Kite Hamburger Kolleg / Centre
for Global Cooperation Research Duisburg, tibersetzt aus dem
Franzosischen von Eva Moldenhauer)

2014, 80 S., kart., 7,99 € (DE), ISBN 978-3-8376-2898-2
als Open-Access-Publikation kostenlos erhiltlich
E-Book: ISBN 978-3-8394-2898-6

EPUB: ISBN 978-3-7328-2898-2

Jiirgen Manemann
Der Dschihad und der Nihilismus des Westens
Warum ziehen junge Européer in den Krieg?

2015, 136 S., kart., 14,99 € (DE),

ISBN 978-3-8376-3324-5

E-Book: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3324-9
EPUB: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3324-5

Hans-Willi Weis

Der Intellektuelle als Yogi

Fur eine neue Kunst der Aufmerksambkeit
im digitalen Zeitalter

2015, 304 S., kart., 22,99 € (DE),

ISBN 978-3-8376-3175-3

E-Book: 20,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3175-7
EPUB: 20,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3175-3

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie

Jiirgen Manemann
Kritik des Anthropozins
Pladoyer fiir eine neue Humandkologie

2014, 144 S., kart., 16,99 € (DE),

ISBN 978-3-8376-2773-2

E-Book: 14,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-2773-6
EPUB: 14,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-2773-2

Franck Fischbach

Manifest fiir eine Sozialphilosophie
(aus dem Franzésischen tibersetzt

von Lilian Peter, mit einem Nachwort
von Thomas Bedorf und Kurt Réttgers)

Juli 2016, 160 S., kart., 24,99 € (DE),
ISBN 978-3-8376-3244-6
E-Book: 21,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3244-0

Claus Dierksmeier

Qualitative Freiheit
Selbstbestimmung

in weltbiirgerlicher Verantwortung

Mai 2016, 456 S., kart., 19,99 € (DE),

ISBN 978-3-8376-3477-8

E-Book: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3477-2
EPUB: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3477-8

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

hittps://dol.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34.



https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Vorwort
	Einleitung
	I. GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN
	1 Allgemein-begriffliches Verständnis von Grenze und Grenzüberschreitung
	1.1 Dialektische Bestimmung der Grenze
	1.2 Differenztheoretisches Verständnis der Grenze

	2 Praxisbezogenes Verständnis von Grenze und Grenzüberschreitung
	2.1 Doppelte Praxisbezogenheit der Grenze
	2.2 Erfahrung und Sprache der Grenze und der Überschreitung
	2.3 Übergang zu den ästhetischen Grenzüberschreitungen


	II. GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS
	1 He-Autonomie der Ästhetik
	Mini-Exkurs zu Hegel

	2 Autonomie als Grenze der Kunst
	Monade: Verschlossene Grenze des Kunstwerks
	Zwischenresümee

	3 Riss: Bestreitende Grenze des Kunstwerks
	4 Parergon: Aporetische Grenze des Kunstwerks
	Resümee

	III. GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE
	1 Grenzen der Künste
	1.1 Einteilungen: Probleme, Methoden und Relevanz
	1.2 Exkurs zur Einteilung der Künste (Lessing)
	1.3 Laokoon seit dem 20. Jahrhundert: Das Paradigma der Medienspezifität

	2 Das Problem der Grenzüberschreitung zwischen den Künsten
	3 Konvergenzen zwischen den Künsten
	3.1 Konvergenzen der Gattungen (Adorno)
	3.2 Gattungen aus Konvergenzen (Derrida)


	Resümee
	Siglenverzeichnis
	Literatur

