
https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Tufan Acil
Grenzüberschreitungen (in) der Kunst

               
Edition Moderne Postmoderne

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 
 

               
Tufan Acil (Dr. phil.), geb. 1982, hat am Institut für Philosophie an der Freien
Universität Berlin promoviert. Er ist Postdoc Fellow in der Dahlem Research
School an der FU Berlin und forscht im Bereich der Ästhetik und Kunstphiloso-
phie.

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Tufan Acil

Grenzüberschreitungen (in) der Kunst
Eine praxisbezogene Ästhetik

               

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zugl.: Dissertation, Freie Universität Berlin, 2016 unter dem Titel »Grenzüber-
schreitungen und Konvergenzen. Eine praxisbezogene Ästhetik«.
 
Diese Publikation wurde aus den Mitteln der FAZIT-STIFTUNG Gemeinnützige 
Verlagsgesellschaft mbH gefördert. 

Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-No-
Derivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet aber 
keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen finden Sie 
unter https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
Um Genehmigungen für Adaptionen, Übersetzungen, Derivate oder Wiederverwendung 
zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@transcript-pu-
blishing.com
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 
 
Erschienen 2017 im transcript Verlag, Bielefeld
© Tufan Acil

Umschlagkonzept: Kordula Röckenhaus, Bielefeld
Umschlagabbildung: Gürbüz Çömlekçioglu, Istanbul [g mit Breve]
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-3765-6
PDF-ISBN 978-3-8394-3765-0
https://doi.org/10.14361/9783839437650
Buchreihen-ISSN: 2702-900X
Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

Inhalt 

      Vorwort  | 7 
 

            Einleitung  | 9 

 
I.  GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN  | 29   
 

  1    Allgemein-begriffliches Verständnis von Grenze       
und Grenzüberschreitung  | 35 

1.1 Dialektische Bestimmung der Grenze  | 35 
1.2 Differenztheoretisches Verständnis der Grenze  | 51 
 

     2    Praxisbezogenes Verständnis von Grenze               

und Grenzüberschreitung  | 69 
2.1 Doppelte Praxisbezogenheit der Grenze  | 70 
2.2 Erfahrung und Sprache der Grenze und der Überschreitung  | 75 
2.3 Übergang zu den ästhetischen Grenzüberschreitungen  | 88 

 
II. GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS  | 95 

 
1 He-Autonomie der Ästhetik  | 101  
      Mini-Exkurs zu Hegel  | 120 

 
2 Autonomie als Grenze der Kunst  | 123 
      Monade: Verschlossene Grenze des Kunstwerks  | 139 
      Zwischenresümee  | 143  
 
3   Riss: Bestreitende Grenze des Kunstwerks  | 147 
 
4   Parergon: Aporetische Grenze des Kunstwerks  | 161 
 

     Resümee  | 183 
   

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

III. GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE  | 189 
 
1   Grenzen der Künste  | 195 
1.1 Einteilungen: Probleme, Methoden und Relevanz  | 196 
1.2 Exkurs zur Einteilung der Künste (Lessing)  | 203 
1.3 Laokoon seit dem 20. Jahrhundert:           

Das Paradigma der Medienspezifität  | 224 
 
2   Das Problem der Grenzüberschreitung zwischen        

den Künsten  | 235 
 
3   Konvergenzen zwischen den Künsten  | 249 
3.1 Konvergenzen der Gattungen (Adorno)  | 250 
3.2 Gattungen aus Konvergenzen (Derrida)  | 271 
 
Resümee  | 293 

 
Siglenverzeichnis  | 297 
 
Literatur  | 299

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 
 
VORWORT 
 
 
Die vorliegende Arbeit wurde im Oktober 2015 am Fachbereich Philoso-
phie an der Freien Universität Berlin als Dissertation angenommen. Sie 
wurde im Rahmen des internationalen DFG-Kollegs „InterArt“ in Berlin 
erstellt. Die mündliche Prüfung fand am 12.02.2016 statt und für die 
Druckfassung wurden nur stilistische Änderungen vorgenommen.  

Diese Studie wäre ohne die vielfältige Hilfe und Unterstützung von 
verschiedenen Personen und Institutionen nicht möglich gewesen. Zu-
nächst möchte ich mich bei meinem Erstbetreuer Georg W. Bertram für 
seine optimale Betreuung ganz herzlich bedanken. Sein großes Engage-
ment, sein Interesse und seine wertvolle Kritik führten dazu, dass ich diese 
Arbeit mit einem guten Gefühl abschließen konnte. Ebenfalls bedanke ich 
mich von ganzem Herzen bei meiner Zweitbetreuerin Andrea M. Esser, 
die mir überhaupt ermöglicht hat, dieses Projekt (bereits in Marburg) zu 
beginnen. Zudem hat sie meine Dissertation in jedem Schritt mit hilfrei-
chen Ratschlägen mitverfolgt, dann begutachtet und ist am Ende für die 
Disputation extra nach Berlin gereist. Mein besonderer Dank gilt Erika Fi-
scher-Lichte, die als Sprecherin des InterArt-Kollegs eine ideale Atmo-
sphäre für einen internationalen sowie interdisziplinären Austausch schaff-
te, auf den wichtige Argumente und Überlegungen dieser Studie zurück-
führen. Ausdrücklicher Dank gilt der FAZIT-STIFTUNG für die Gewäh-
rung eines Druckkostenzuschusses und für die finanzielle Unterstützung 
während der Frühphase meiner Promotion.  

Danken möchte ich vor allem Mark Halawa-Sarholz, der nicht nur zu 
dem Inhalt meiner Arbeit mit zahlreichen Kommentaren und produktiven 
Diskussionen beigetragen hat, sondern auch mich in schwierigen Phasen 
der Promotion mit persönlichen Gesprächen unterstützt hat. Mein Dank 
gilt weiterhin allen Mitgliedern des InterArt-Kollegs, unter anderem Ge-
trud Koch für die wichtigen Anregungen, die sie in den Kolloquien sowie 
während meiner Disputation gegeben hat, Andrea Sakoparnig für ihre 
wertvollen Kommentare und kritischen Anmerkungen über Adornos Äs-
thetik, Sophie Herr für die gemeinsame Lektüre aktueller Film- und In-
termedialitätstheorien und Anne Breimaier für die sehr anregenden Ge-
spräche über einzelne Künste und Künstlersubjekte, durch die ich immer 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8 | GRENZÜBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST 

 

neue Blickwinkel über die Verschiedenheiten und die Grenzen der Kunst-
praktiken gewinnen könnte. Auch Daniel Martin Feige danke ich für seine 
Empfehlungen, Kommentare sowie seine Schriften, die viele Argumente 
im vorliegenden Buch stark beeinflusst haben.         

Das Verfassen dieses wissenschaftlichen Buches war für jemanden, 
dessen Muttersprache nicht Deutsch ist, ein sehr langer Marathon und er-
forderte viel Vor- und Mitarbeit. Viele wichtige Menschen aus unter-
schiedlichen Orten haben dafür ihre Kraft und Zeit zur Verfügung gestellt 
oder einfach mitgefiebert. Besonderer Dank gebühren Winfried Schröder 
(Marburg), bei dem ich mehrere Semester als wissenschaftliche Hilfskraft 
arbeiten dürfte, meiner Dozentin Doris Krohn (Hamburg), die mir deut-
sche Sprache mit Kunst und Theater beigebracht hat, meinen Hochschul-
dozenten aus METU (Ankara), unter anderem Elif , Tahir Koca-

, Samet B  Philosophie schon zu Be-
ginn meines Studiums als eine leidenschaftliche Denkpraxis belehrt haben, 
meinem Schullehrer Refik Teymen, der mich zu einer akademischen Lauf-
bahn ermutigt hat, und meinen Freunden Volkan, Mete, Pelin, Ozan, Öz-
ge, Gürbüz, Hannah, Daniel, Neri, Malte, René, Fadime, Andy, Aziz, E-
ser, Kalender, Fatma, Elçin, Togan, Sinem, Suse, Ali, Ceyda, Miriam, 
Emine, Martin, Katia, Necdet, Çi dem, Dennis, Can, Eda, Nil, eyda, 
Seçkin, Julie, Sasha und The Crew. Meine Großfamilie, insbesondere 
meine Onkel Ali und Berkant, meine Schwestern Derya und Berna sowie 
ihre Kinder Deniz und Maya, (die mir seit ihrer Geburt dauerhaft Freude 
schenken), meine Eltern Cevdet und Nurcan und nicht zuletzt meine Frau 
Gesa, die für diese Arbeit zahlreiche schlaflosen Nächte verbringen sollte 
und auch ihre Familie, haben mir auch hier im Ausland Rückhalt gegeben, 
für den ich sehr dankbar bin. 

Die Arbeit wurde in ihrer letzten Phase mit einer nicht weiter über-
schreitbaren Grenze konfrontiert: mit dem Tod eines sehr lebensfrohen 
und engen Freundes, von Murat. Trotz oder mit seiner Abwesenheit hat er 
den Verlauf und die Richtung dieser Studie maßvoll verändert. Darum sei 
dieses Buch ihm gewidmet. 

 
Köln, Dezember 2016 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

Einleitung 

 
 
Seit Alexander G. Baumgartens Begründung der philosophischen Ästhetik 
beschäftigt sich diese mit einer Reihe von Grenzproblemen. Das grundle-
gendste Problem ist offensichtlich das der eigenen Grenze: Welche Grenze 
hat Ästhetik, um überhaupt als eine eigenständige Disziplin zu gelten? 
Was gehört zu ihrem Programm und was nicht? Wie ihr Herkunftswort 
aisthesis impliziert, bezieht sie sich nur auf die Grenzen der sinnlichen 
Wahrnehmung? Aber auch auf ihre ganze Reichweite?  

Mit der Begründung dieses Neubereichs der Philosophie wollte Baum-
garten im Allgemeinen zeigen, dass sich die Erkenntnisfähigkeit von Men-
schen nicht allein auf rational-logische Urteile beschränken lässt, sondern 
es noch eine andere spezifische Art von Erkenntnis gibt, die aus unseren 
sinnlichen Vermögenskräften hervorgeht. Eine solche Erkenntnis wurde in 
der zu seiner Zeit prominent gewordenen Leibniz-Wolff’schen Schule als 
untere Stufe der Erkenntnis – d.h. eine klare, aber undeutliche Erkenntnis 
– diskreditiert und von den sogenannten höheren Stufen der Erkenntnis 
(deutlich-klares oder adäquates Wissen) stark abgegrenzt.1 Gegenüber die-
ser einseitigen Erkenntnislehre behauptete Baumgarten, dass auch unser 
sinnliches Vermögen seine eigene Berechtigung hat, weil es solche Leis-
tungen erbringt, die für das Wissen genauso konstitutiv sind wie andere ra-
tionalen Erkenntnisse. 

Mit einer Umdeutung des Konzepts des analogon rationis argumen-
tierte Baumgarten, dass die Ästhetik mit eigener Logizität als ein selbstän-
diges Wissensfeld gelten sollte, ohne auf andere rationale Felder reduziert 
zu werden.2 Gleichzeitig hatte er der Ästhetik eine für alle anderen Wis-

                                                           
1 Vgl. Stefan Majetschak, Ästhetik zur Einführung, Hamburg 2007, S. 20f. 
2 Vgl. Brigitte Scheer, Einführung in die philosophische Ästhetik, Darmstadt 1997, S. 

57. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10 | GRENZÜBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST 

 

sensbereiche konstitutive Funktion zugeschrieben: Mit diesem neuen Wis-
sensfeld könnte die Vollkommenheit des menschlichen Erkenntnisvermö-
gen im Ganzen nachgewiesen werden, ohne eine einzige Quelle desselben 
auszulassen. Die Vervollkommnung aller Erkenntnisarte, die man als ein 
gemeinsames Ziel des rationalistischen Zeitalters bezeichnen kann, könnte 
aber immer davon abhängig sein, dass zwischen Teilwahrheiten, die durch 
verschiedene Vermögen gewonnen werden können, keine strikten Tren-
nungen bzw. Abgrenzungen, sondern fließende Übergänge existieren. 
Eben in einem solchen Grenzgebiet bzw. an einer Peripherie ist die neu-
zeitliche Ästhetik entstanden, durch die jene Übergänge bzw. Vermittlung 
zwischen den rationalen, mathematischen, moralischen oder theologischen 
Erkenntnisarten möglich sein sollten. 

Da Ästhetik ihren Anspruch auf einen eigenen autonomen Wissensbe-
reich scheinbar nur im Spannungsfeld mit anderen Wissensbereichen ver-
wirklichen könnte, ist wegen ihrer relativen Freiheit, die von jenen Berei-
chen abhängt, eine Reihe von weiteren Grenzproblemen entstanden, die 
bis heute viele Diskussionen der philosophischen Ästhetik beherrschen. 
Neben dem Problem der disziplinären Autonomie trat vor allem auch die 
Frage nach ihrem Forschungs- oder Untersuchungsgegenstand auf: Geht 
es der Ästhetik um eine neue Erkenntnis, die man anhand von bis dahin 
geltenden Begriffen der Philosophie nicht analysieren kann und darum ei-
nes völlig anderen Vokabulars und neuer Methoden bedarf? Auf welche 
Phänomene, Praktiken und Gegenstände bezöge sich dann solch eine Er-
kenntnis? Nur auf bestimmte Phänomene der Kultur oder der Natur oder 
der Kunst?  

Als Baumgarten Ästhetik als eine Wissenschaft von der sinnlichen Er-
kenntnis bestimmte, ging er davon aus, dass das Schöne in den Phänome-
nen der Welt und der Kunst objektiv existiert und durch menschliche Er-
kenntnis- bzw. Vorstellungskräfte unmittelbar erkannt werden kann.3 Hin-
gegen hat Kant in seiner Kritik der Urteilskraft (1781) – in der nächst-
größten systematischen Studie der philosophischen Ästhetik – die Mög-
lichkeit einer Übereinstimmung des Gefühls des Schönen mit den Er-
kenntnisbegriffen vehement zurückgewiesen. Zwar ging auch Kant (wenn 
auch erst in der Dritten Kritik) von der wissenschaftlichen Würdigkeit der 
Untersuchung des Schönen aus und führte die Ästhetik als eine eigenstän-
dige Disziplin entscheidend fort. Jedoch könnten ihm zufolge die Prinzi-
pien dieser Wissenschaft weder an den Dingen der Welt noch in den Er-
                                                           
3 Vgl. Scheer, Einführung in die philosophische Ästhetik, S. 55 u. 77. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 11 

 

kenntnisbegriffen gefunden werden. Vielmehr lassen sie sich in einer spe-
zifischen Urteilsart entdecken, durch die uns das Schöne in seiner Form 
bzw. ohne Fremdinteresse gefällt. Während also Baumgartens Ästhetik 
von der objektiven Existenz des Schönen bis zu ihrer begrifflichen Er-
kennbarkeit reicht,4 grenzt Kant sie auf die Form und die Prinzipien der 
schönen Urteilpraxis ein. Allerdings geht es der kantischen Begrenzung 
der Ästhetik auf die ästhetischen Urteilspraktiken weniger um eine maß-
volle Abgrenzung, sondern eher um eine qualitative Verschiebung ihres 
Gegenstandsbereichs. Denn das ästhetische Urteil bestimmt Kant – wie in 
dieser Studie eingehend diskutiert wird (vgl. II.1) – als eine wesentliche 
Reflexionsleistung des Subjekts, die einerseits – wie bei Baumgarten – mit 
den anderen Wissensarten zutiefst verbunden ist und andererseits einen 
grundlegenden Beitrag zur freien Konstitution des Subjekts leistet. 

Das Moment des ästhetisch Reflexiven in der kantischen Ästhetik 
wurde anschließend von den Frühromantikern (besonders von Schlegel 
und Schelling) sowie später von Hegel kritisch fortgeführt und sein Wert 
unmittelbar auf die Werke und Gattungen der Kunst bezogen. Da die 
Kunst und die Kunstwerke – nach den deutschen Idealisten – eben durch 
die sich denkende und reflektierende Subjektivität produziert werden,5 
sollte die Ästhetik nicht wie bei Kant als Wissenschaft des Naturschönen, 
sondern als ‚Philosophie der (schönen) Kunst‘ bestimmt werden.6 Dabei 
                                                           
4 Ästhetik war für Baumgarten nicht nur die Wissenschaft der sinnlichen Erkenntnis, 

sondern auch „Theorie der freien Künste“, „untere Erkenntnislehre“, „Kunst des 
schönen Denkens“ und „Kunst des der Vernunft analogen Denkens“. Alexander 
Gottlieb Baumgarten, Ästhetik (1750), Dagmar Mirbach (Hrsg.), Hamburg 2007, S. 
11. Für die Probleme in der Rezeptionsgeschichte dieser weiten Auffassung der Äs-
thetik vgl. Dieter Kliche, „Ästhetik/ästhetisch“,  Karlheinz Barck (Hrsg.), Ästheti-
sche Grundbegriffe. Historisches Wörterbuch in sieben Bänden, Stuttgart, Weimar 
2000, S. 308–400, hier S. 326f. 

5 Vgl. Walter Jaeschke, „Ästhetische Revolution. Stichworte zur Einführung“, ders. 
(Hrsg.), Der Streit um die Grundlagen der Ästhetik (1795–1805). Mit Texten von 
Schlegel, Schelling, Humboldt, Jacobi, Novalis u.a. und mit Kommentar, Hamburg 
1999, S. 1–11, hier S. 8. 

6 Bei Hegel heißt es z.B.: „[Der] Gegenstand [der Ästhetik] ist das weite Reich des 
Schönen, und näher ist die Kunst, und zwar die schöne Kunst ihr Gebiet.“ Georg 
Wilhelm Friedrich Hegel, Werke 13. Vorlesungen über die Ästhetik I, Frankfurt am 
Main 1986, S. 13. Vgl. auch den allerersten Abschnitt mit dem Titel „Begrenzung 
der Ästhetik [...]“, ebd. S. 13ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12 | GRENZÜBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST 

 

lässt sich aber eine andere Art von Abgrenzung erkennen: Der Ästhetik 
gehe es nicht mehr um den gesamten Kreis des Schönen und dessen Ur-
teils- oder Wahrnehmungsbezug,7 sondern – vor allem bei Hegel – darum, 
dass das Kunstschöne in seiner historisch-kulturellen Veränderbarkeit be-
grifflich erkannt wird. Von dem philosophisch-ästhetischen Projekt Hegels 
wird dementsprechend sowohl das Naturschöne, das nach Kant der künst-
lerischen Produktion immer überlegen war, als auch schöne Gegenstände, 
Phänomene oder Momente des Alltags ausgeschlossen. Jedoch deutet auch 
diese Abgrenzung keineswegs auf eine geringe Funktion der Ästhetik für 
die menschliche Welt hin, sondern ihr wird im Gegenteil eine ganz we-
sentliche Rolle zugeschrieben: Zusammen mit Religion und Philosophie 
repräsentierte die Kunst nach Hegel eine höchst spezifische Form des 
Geistes, die „die tiefsten Interessen des Menschen“ in ausgezeichneter und 
reflexiver Weise erscheinen lässt.8 

Im Hinblick auf die Akzentverschiebung der Ästhetik erst von den 
Wahrnehmungspraktiken (Baumgarten) zu den reflexiven Urteilspraktiken 
(Kant) und dann von diesen zu den Kunstpraktiken (Hegel) lässt sich be-
haupten, dass bereits mit der Entstehung und der Entwicklung der Ästhetik 
ein Streit um ihre eigenen Grundlagen und ihren Gegenstandsbereich ein-
herging. Noch heute ist dieser Streit keineswegs entschieden.9 Die Reich-
weite und der Gegenstandsbezug der philosophischen Ästhetik werden 
auch von heutigen Theoretikern10 sehr unterschiedlich wahrgenommen. 
Einige grundlegenden Fragen, die die aktuellen ästhetischen Theorien di-
rekt oder indirekt betreffen, sind darum immer noch: Was gehört zum For-
schungsprogramm der Ästhetik heute und was nicht? An welchem Inhalt 
                                                           
7 Vgl. Jaeschke, „Ästhetische Revolution“, S. 8. 
8 Hegel, Werke 13, S. 21. 
9 Nicht zuletzt tragen zwei verschiedene Sammelbände, die sich auf völlig unter-

schiedliche Epochen und Traditionen der Ästhetik beziehen, den gleichen Namen: 
„Streit um die Grundlagen der Ästhetik“. Für den thematischen Bezug auf die Ana-
lytische Ästhetik vgl. Roland Bluhm, Reinold Schmücker (Hrsg.), Kunst und 
Kunstbegriff. Der Streit um die Grundlagen der Ästhetik, Paderborn 32013. Für den 
historischen Bezug auf die Frühromantik vgl. Walter Jaeschke (Hrsg.), Der Streit 
um die Grundlagen der Ästhetik (1795-1805). Mit Texten von Schlegel, Schelling, 
Humboldt, Jacobi, Novalis u.a. und mit Kommentar, Hamburg 1999. 

10 In diesem Buch wird nur aus Gründen der sprachlichen Vereinfachung die männli-
che Funktionsbezeichnung verwendet. Es sind jedoch stets Personen männlichen 
und weiblichen Geschlechts gleichermaßen gemeint.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 13 

 

oder an welchem Gegenstand soll sich eine ästhetische Theorie orientie-
ren: an unserer ästhetischen Erfahrungs- und Wahrnehmungsweise oder an 
den Gegenständen und Ereignissen, die wir gewöhnlich Kunst nennen? 
Sind die Erfahrungen primär oder die Kunstwerke? Zählen dazu auch be-
sondere Gegenstände des Alltags oder ästhetisch-poetisch wirkende Sätze 
aus politischen oder sozialen Kontexten? Ist es nicht wieder notwendig, 
wie bei Hegel, die Philosophie der Kunst von der allgemeinen Ästhetik 
strikt zu trennen?11 Der aktuelle Streit um die Abgrenzung des Ästheti-
schen hinsichtlich seines Gegenstandsbezugs kann an dieser Stelle zwar 
nicht vollständig ausgeführt werden. Jedoch wird sie – exemplarisch – mit 
Blick auf eine wichtige philosophische Richtung in der gegenwärtigen Äs-
thetik, auf die Theorien der ästhetischen Erfahrung, problematisiert, um 
daraus die methodologische Pointe der vorliegenden Studie klar zu be-
stimmen. 

Vielen erfahrungstheoretischen Ansätzen geht es an erster Stelle um 
die Analyse der besonderen Weisen der Erfahrungen, die wir bei unserer 
Auseinandersetzung mit Kunstwerken oder anderen Gegenständen der Na-
tur und der Kultur machen. Die Besonderheit einer solchen Erfahrung 
wird von jedem Autor freilich je anders verstanden: Ästhetische Erfahrun-
gen können z.B. verstehend, krisenhaft, körperlich, existentiell, sprach-
lich-auslegend, sprachlos, schwellenhaft, gefühlserregend, selbstzweckhaft 
usw. vollzogen werden.12 Obwohl bei den unterschiedlichsten Theorien 
der ästhetischen Erfahrung weder der Erfahrungsbegriff noch der Begriff 
des Ästhetischen noch „die Reichweite der ästhetischen Erfahrung“13 ein-
                                                           
11 Vgl. Daniel Martin Feige, „Zum Verhältnis von Kunsttheorie und allgemeiner Äs-

thetik: Sinnlichkeit als konstitutive Dimension der Kunst?“, in: Zeitschrift für Äs-
thetik und allgemeine Kunstwissenschaft 56 (2011), S. 123–142. 

12 Für verschiedene Auffassungen dieses Begriffs vgl. Joachim Küpper, Christoph 
Menke (Hrsg.), Dimensionen ästhetischer Erfahrung, Frankfurt am Main 2003. Für 
einige frühe Entwürfe zur Theorie der ästhetischen Erfahrungen vgl. Rüdiger Bub-
ner, Ästhetische Erfahrung, Frankfurt am Main 1989; Hans Robert Jauss, Ästheti-
sche Erfahrung und literarische Hermeneutik, Frankfurt am Main 1991. Der Be-
griff der Erfahrung war auch im Kontext der analytischen sowie pragmatischen Äs-
thetik nicht unbedeutend. Vgl. Monroe C. Beardsley, Aesthetics. Problems in the 
philosophy of criticism, Indianopolis 21981, S. 527f.; John Dewey, Kunst als 
Erfahrung, Frankfurt am Main 1988. 

13 Martin Seel, „Über die Reichweite ästhetischer Erfahrung“, Gert Mattenklott 
(Hrsg.), Ästhetische Erfahrung im Zeichen der Entgrenzung der Künste. Epistemi-

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14 | GRENZÜBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST 

 

heitlich konzipiert wird,14 kann man wohl die Behauptung aufstellen, dass 
die Entstehung bzw. Reaktualisierung dieser Theorierichtung unmittelbar 
mit der Krise des Werkbegriffs im Einzelnen und generell mit der Krise 
der Kunst, die durch die vermeintlichen Tendenzen der künstlerischen 
Grenzüberschreitungen verursacht wurde, zu tun hat. So schreibt Rüdiger 
Bubner in seinem Aufsatz Über einige Bedingungen gegenwärtiger Ästhe-
tik, in dem einer der einflussreichsten erfahrungstheoretischen Ansätze in 
der Ästhetik entworfen wurde: 

 
„Wenn […] einer Ästhetik, in der die Philosophie die Kunst als eine markierte Gestalt 
ihrer selbst zu identifizieren meint, die Gefahr der Heteronomie droht und wenn weiter-
hin die massive Werkkategorie, die den ontologischen Träger einer in Kunst sinnlich 
erschauten Wahrheit abgibt, gerade im Blick auf zeitgenössische Phänomene kein Ver-
trauen verdient, so bleibt als methodischer Weg allein der Ausgang von der ästheti-
schen Erfahrung übrig.“15 
 
Der Begriff der „ästhetischen Erfahrung“, den Bubner in weiteren Ab-
schnitten seiner Schrift ausgehend von Grundeinsichten der kantischen 
Ästhetik entwickelt, wird heute zwar nicht direkt als der neue Gegen-
standsbereich, sondern eher als „Grundbegriff“16 der philosophischen Äs-
thetik betrachtet. Jedoch hat sie sich bisher weniger nur auf spezifische Er-
fahrungsweisen im Umgang mit Kunstwerken begrenzt, als dass er zu-
meist eine größere, kunstdefinitorische Funktion erfüllte. Sie war in der 
Tat für Bubner und später für viele Theoretiker ein begriffliches Instru-
mentarium, um selbst Kunst zu bestimmen.17 Demnach lässt sich die 
Kunst nicht mehr durch die Struktur der Kunstwerke oder der einzelnen 
Künste, sondern durch unsere ästhetischen Erfahrungen bestimmen. 
                                                                                                                         

sche, ästhetische und religiöse Formen von Erfahrung im Vergleich, Hamburg 
2004, S. 73–81. 

14 Vgl. Stefan Deines u.a., „Kunst und Erfahrung. Eine theoretische Landkarte“, dies. 
(Hrsg.), Kunst und Erfahrung. Beiträge zu einer philosophischen Kontroverse, Ber-
lin 2012, S. 7–37, hier S. 10f. 

15 Rüdiger Bubner, „Über einige Bedingungen gegenwärtiger Ästhetik“, ders. (Hrsg.), 
Ästhetische Erfahrung, Frankfurt am Main 1989, S. 9–51, hier S. 34. Hervorhebung 
im Original. 

16 Vgl. Joachim Küpper, Christoph Menke, „Einleitung“, dies. (Hrsg.), Dimensionen 
ästhetischer Erfahrung, Frankfurt am Main 2003, S. 7–15, hier S. 7. 

17 Vgl. Küpper/Menke, „Einleitung“, S. 7f. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 15 

 

Bei solchen direkten oder indirekten Versuchen zur Definition von 
Kunst in der Ästhetik18 haben wir schließlich eine neue Version des oben 
diskutierten Abgrenzungsproblems. Auf der einen Seite führt eine erfah-
rungsästhetische Theorie der Kunst meistens zu einer sehr weiten Kunst-
definition, weil man nicht nur Kunstwerke, sondern sehr oft auch die Na-
tur, schöne Gegenstände und Momente des Alltags, Design, Mode oder 
Kulinarisches ästhetisch erfahren kann.19 Werden also die Konturen des 
eigenen Erfahrungskonzepts mit dem Begriff oder der Reichweite der 
Kunst gleichgesetzt, hat man am Ende eine neue Form des Ästhetizismus, 
der dafür offen ist, das ganze Leben als Kunst aufzufassen. Auf der ande-
ren Seite kann eine Erfahrungstheorie der Kunst tatsächlich ihr Konzept 
der ästhetischen Erfahrung modifizieren und es nur auf künstlerische Phä-
nomene oder paradigmatische Werke in der Kunst begrenzen. Weil aber 
Kunstwerke (im klassischen Sinne) nicht immer als ästhetisch oder schön 
erfahren werden, sondern sehr oft auch anderen Tätigkeiten wie der Inter-
pretation oder dem kunsthistorischen Wissen (wenn wir z.B. den Werken 
der Minimal Art oder Ready-Mades begegnen) bedürfen,20 müsste eine 
solche Theorie mit einem relativ engen Kunstverständnis zufrieden sein, 
das viele Werke und Praktiken aus dem Kunstbereich ausschließt. 

Mit dieser knappen Problematisierung der (Nicht-)Definierbarkeit der 
Kunst aus einer erfahrungstheoretischen Perspektive21 wird keineswegs 
darauf abgezielt, das Paradigma der ästhetischen Erfahrung im Ganzen in 

                                                           
18 Solche Definitionsversuche werden selbstverständlich nicht von allen oder auch 

nicht nur von  Erfahrungsästhetikern unternommen. Auch bei vielen verschiedenen 
z.B. werkontologischen, produktions- und medienästhetischen oder analytischen 
Ansätzen der Kunst lässt sich von einem Streit um die Definierbarkeit und Nicht-
Definierbarkeit der Kunst sprechen. Vgl. z.B. Petrus Klaus, „Was sind Kunstwer-
ke? Grundzüge einer Konstitutionstheorie der Kunst“, in: Zeitschrift für Ästhetik 
und allgemeine Kunstwissenschaft 47/2 (2002), S. 217–236. Für diese Debatte im 
Allgemeinen vgl. Bluhm, Schmücker, Kunst und Kunstbegriff. 

19 Vgl. Deines u.a., „Kunst und Erfahrung“, S. 22ff. 
20 Paradigmatisch stehen für diese Debatte Arthur Dantos Überlegungen, vgl. Arthur 

C. Danto, Die Verklärung des Gewöhnlichen. Eine Philosophie der Kunst, Frank-
furt am Main 2003. Für Martin Seels Einwand gegen Danto vgl. Martin Seel, Äs-
thetik des Erscheinens, München 2000, S. 192ff. 

21 Für die weiteren Diskussionen und Beiträge in dieser Hinsicht vgl. Deines u.a., 
„Kunst und Erfahrung“. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16 | GRENZÜBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST 

 

Frage zu stellen oder ihre wichtigen Leistungen zu übersehen.22 Vielmehr 
kommt es hier darauf an, auf ein dauerndes Abgrenzungsproblem der Äs-
thetik hinzuweisen, das uns zu den folgenden Fragen bringt: Wodurch ist 
die Grenze der Kunst zu bestimmen? Soll sie nur ästhetisch bestimmt 
werden oder ist eine außerästhetische Bestimmung der Kunst möglich 
bzw. notwendig? Soll man dafür eine allgemeine Ästhetik von der Philo-
sophie der Kunst strikt trennen oder eher diese jener harmonisch unterord-
nen?23 Soll man diese beide jeweils als völlig verschiedene oder (manch-
mal) einander überkreuzende Disziplinen verstehen? Und noch wichtiger: 
Wenn es sich in einem von diesen Bereichen um einen vermeintlichen Akt 
der Grenzüberschreitung handelt, wo ist dieser dann theoretisch zu veror-
ten? Wenn es im weiteren Sinne Zwischenfälle und -praktiken gibt, die 
weder nur als Kunst noch als nur Alltagsschönes noch als nur Naturschö-
nes klassifiziert werden können, in welchem Bereich sollen sie the-
matisiert werden? In der Kunsttheorie oder in der allgemeinen Ästhetik? 
Oder an der Grenze zwischen beiden? Dies sind einige wichtige Fragen 
auch an die vorliegende Studie, die versucht, angemessene Verständnisse 
der Grenzen und Überschreitungen (in) der Kunst zu gewinnen, aber not-
wendigerweise andere (Nachbar-)Grenzen berührt. 

Bleiben wir aber zuerst noch einmal bei der (vermeintlichen) Krise des 
Werkes, die oben ausgehend von Bubner als eine der wichtigen Ursachen 
der gegenwärtigen Abgrenzungsprobleme der Ästhetik – bzw. als eine 
neue Akzentverschiebung in der gegenwärtigen Ästhetik – beschrieben 
wurde. Wenn wir uns mit Bubner an „den Phänomenen der Kunst“24 ori-
entieren, können wir diese Krise mit ihm so diagnostizieren: „Seit den 
Konstruktionen des Kubismus und Futurismus, seit den Ready-mades und 
den Materialbildern aller Art zielt eine der wesentlichen Tendenzen mo-
derner Produktion auf Überwindung […] der herkömmlichen Werkein-
heit.“25 Dazu kommen selbstverständlich weitere Beispiele wie die „dada-
istischen Vexierbilder und surrealistischen Schocks“ sowie Praktiken aus 
der Aktionskunst und Happeningkunst, die ebenso „die Skepsis gegenüber 

                                                           
22 Die Leistungen von Kants Autonomie-Ästhetik werden im zweiten Teil dieser Stu-

die eingehend diskutiert. Vgl. II.1. 
23 Vgl. Feige, „Zum Verhältnis von Kunsttheorie und allgemeiner Ästhetik“. 
24 Bubner, „Über einige Bedingungen gegenwärtiger Ästhetik“, S. 10. Hervorhebung 

im Original. 
25 Bubner, „Über einige Bedingungen gegenwärtiger Ästhetik“, S. 33. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 17 

 

der Geschlossenheit des Werkes in ihr Zentrum auf[nehmen].“26 Das 
Problem oder die Krise liegt anscheinend in den künstlerischen Praktiken, 
jedoch könne man es bzw. sie nicht durch die „Hypostasierung“ von ein-
zelnen Kunstwerken bzw. -ereignissen auflösen, weil dabei mit den Gren-
zen zwischen Werk und Nichtwerk permanent gespielt wird, die nicht 
mehr festzustellen seien. Vielmehr könne man die Krise erst dann beseiti-
gen, wenn man „von der ästhetischen Erfahrung“ ausgeht.27 

Anstatt die hier von Bubner beschriebene Krise der Werkeinheit weiter 
mit seinem Konzept der ästhetischen Erfahrung oder mit einem alternati-
ven Werkkonzept zu überwinden,28 treten wir als Nächstes einen Schritt 
zurück: zurück zum Vor-Krisen-Zustand des Kunstwerks. Freilich wurde 
die reale Existenz eines solchen Zustandes weder von Bubner noch von 
den anderen Kritikern des Werkbegriffs direkt erwähnt. Um aber die theo-
retische Pointe der vorliegenden Arbeit von einer Art des kunsthistori-
schen Empirismus klar zu differenzieren, ist es notwendig, die prinzipielle 
Unmöglichkeit eines solchen Zustandes geltend zu machen. Einem sol-
chen Empirismus zufolge hieße es z.B., dass die Grenzüberschreitungen 
als Phänomene der einzelnen Kunstwerke und der Künste historisch unge-
fähr mit den Avantgardebewegungen beginnen und ihr Grad mit den Kun-
strichtungen wie Konzeptkunst, Aktionskunst und heute auch mit der Di-
gitalkunst oder Netzkunst weiter steigen. Zweifelsohne wandeln sich 
Kunstpraktiken, wodurch immer wieder neue künstlerische Richtungen, 
Stile, Traditionen, Formen und Gattungen entstehen. Die Bedeutung der 
Geschichte für die Kunst kann keineswegs bestritten werden – auch wenn 
man nicht immer von der gleichen Geschichtskonzeption ausgeht.29 In 
diesem Sinne lassen sich die Ansicht der Kunsthistoriker sowie -kritiker, 
dass die Tendenz zu künstlerischen Grenzüberschreitungen im Verlauf der 
Geschichte immer deutlicher wahrzunehmen sei, und auch der Anspruch 
von einzelnen Künstlersubjekten und -gruppen, dass sie in ihren Praktiken 
Grenzen immer mehr überschreiten, möglichst ernst nehmen. Allerdings: 
Indem solche künstlerischen oder kunsttheoretischen Ansprüche auf 
Grenzüberschreitung ernsthaft berücksichtigt werden, sollen sie gleichzei-
                                                           
26 Bubner, „Über einige Bedingungen gegenwärtiger Ästhetik“, S. 33. 
27 Bubner, „Über einige Bedingungen gegenwärtiger Ästhetik“, S. 33f. 
28 Verschiedene Werkkonzeptionen (von Adorno, Heidegger und Derrida) werden im 

zweiten Teil dieser Studie detailliert diskutiert. Vgl. II.2–4. 
29 Die Rolle der Geschichte für die Grenzen der Kunst und der Künste wird mit He-

gels und Adornos Philosophie zur Geltung gebracht. Vgl. II.1 u. II.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18 | GRENZÜBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST 

 

tig und permanent mit zwei grundlegenden Fragen konfrontiert werden: 
(1) Welche Grenzen werden mit welchen Mitteln und Praktiken über-
schritten? (2) Was wird daraus – welche Konsequenzen haben also Grenz-
überschreitungen? 

Stellt man sehr grob und beispielhaft diese zwei Fragen hinsichtlich 
einer der wichtigsten Bewegungen in der Geschichte der künstlerischen 
Grenzüberschreitungen, der Dada-Bewegung, lassen sich anhand von 
möglichen Antworten die Problemstellung sowie das methodische Vorge-
hen dieser Studie näher explizieren. Bekanntlich behaupteten Dadaisten, 
dass ihre Praktiken und Produktionen keinem Programm oder keinen Prin-
zipien unterlägen. Sie wollten – ihrem Anspruch nach – Anti-Kunst sein, 
keine Gattungsgrenzen, keine Grenzen zwischen Kunst und Leben bzw. 
Politik und Gesellschaft, keine Ländergrenzen, keine Sprachgrenzen usw. 
kennen und schließlich das Publikum stets provozieren. In ihren Schriften, 
Manifesten, Veranstaltungen sowie Messen haben sie immer wieder stark 
propagiert, dass sie sich nicht nur von der Kunst insgesamt, sondern auch 
von den einzelnen künstlerischen Richtungen wie dem Expressionismus 
und auch vom Futurismus und Kubismus deutlich absetzen.30 Kurzum, es 
handelte sich bei ihren Akten (Dadaisten zufolge) um anti-künstlerische 
Reaktionen gegen die Kunst, gegen einzelne Kunstbewegungen sowie ge-
gen Einteilungen der Künste. 

(1) Mit welchen Mitteln und Praktiken konnten aber Raoul Hausmann, 
Hugo Ball, Tristan Tzara, Marcel Duchamp, Max Ernst und viele andere 
das Publikum völlig irritieren oder provozieren und die zeitgenössische 
Kunstwelt als Ganze zum Narren halten? Offensichtlich konnten sie dies 
weniger mit rechtlichen, moralischen oder wissenschaftlichen Praktiken 
und Mitteln als vielmehr mit künstlerischen Intentionen und Interventio-
nen, aber auch mit Lautgedichten und Collagen, Assemblagen und Zu-
fallstechniken usw. tun. Kurt Schwitters, der selbst Dada-Anhänger war, 
hatte dies bereits erkannt: „Nur der fähigste Künstler kann dada ma-
chen“.31 Anders – oder dialektisch – ausgedrückt: Gegen die Kunst stand 
den Künstlern nichts anderes als selbst die Kunst zur Verfügung.32 
                                                           
30 Vgl. Hanno Ehrlicher, Die Kunst der Zerstörung. Gewaltphantasien und Manifesta-

tionspraktiken europäischer Avantgarden, Berlin 2001, S. 214. 
31 Zitiert nach: Wilhelm Duwe, Die Kunst und ihr Anti von Dada bis heute. Gehalt- 

und Gestaltprobleme moderner Dichtung und bildender Kunst, Berlin 1967, S. 27. 
32 Wie Peter Bürger aus dieser Perspektive eingehend analysiert hat: „Dada begreift 

sich als totale Negation der bürgerlichen Daseins- und Denkweise; aussprechen 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 19 

 

(2) Und was wurde oder wird daraus? Wieder Kunst? Hier kann man 
ebenfalls eine dialektische Antwort nahelegen: Da Prinzipienlosigkeit 
selbst zu seinem verbindlichen Prinzip gemacht wurde, war Dada selbst-
verständlich am Ende keine Anti-Kunst, sondern wieder Kunst. Oder man 
meint wie Peter Bürger, dass das Dada-Projekt daran gescheitert sei, 
Nichtkunst zu sein, stattdessen eine „Selbstkritik der Kunst“ geworden 
sei.33 Diese Antwort lässt sich dann fast für die gesamte Avantgarde-
Kunst verallgemeinern: ‚Grenzüberschreitung‘ ist selbst das Prinzip, die 
Konvention, die geltende Norm und damit die Grenze der künstlerischen 
Avantgarde geworden. Wer nicht nach der Norm ‚Grenzüberschreitung‘ 
oder ‚Prinzipienlosigkeit‘ handelte oder praktizierte, war kein Avantgarde-
Künstler. 

Allerdings bleiben diese Antworten, wie im Laufe dieser Studie ge-
zeigt wird, nicht allein in Bezug auf die Avantgarde-Kunst, sondern all-
gemein hinsichtlich vieler anderen künstlerischen Praktiken, Formen, 
Werke oder Traditionen ziemlich verkürzt. Wenn man die Phänomene und 
Prozesse der Grenzüberschreitungen (in) der Kunst näher verstehen möch-
te, muss man meines Erachtens auf die binären Oppositionen wie ästhe-
tisch/nicht-ästhetisch oder Kunst/Nichtkunst oder auch auf Fragen wie ‚Ist 
es Kunst oder Nichtkunst?‘ möglichst verzichten. Denn der Begriff der 
Grenzüberschreitung hat ihren Sinn eben in dem Hinausgehen über diese 
oppositionellen Einteilungen. Erklärt man Grenzüberschreitungen mit ei-
ner impliziten oder expliziten Logik der Gegensätze oder mit einer Entwe-
der-Oder-Logik, ordnet man immer wieder sie in einen Bereich, d.h. in-
nerhalb einer Grenze fest ein, was schließlich zur Folge hat, dass sie sehr 
verkürzt bzw. unplausible verstanden werden. Dieser Logik folgend gehen 
auch viele Diskussionen in der heutigen Forschung öfters (implizit) davon 
aus, dass es einerseits grenzüberschreitende und andererseits auch nicht-

                                                                                                                         
kann sich die totale Negation nur, indem sie etwas Bestimmtes verneint; die be-
stimmte Negation ist immer zugleich Affirmation des Gegenteils des Negierten.“ 
Peter Bürger, Der französische Surrealismus. Studien zur avantgardistischen Lite-
ratur, Frankfurt am Main 1996, S. 44. 

33 Peter Bürger, Theorie der Avantgarde, Frankfurt am Main 21980, S. 26. Nicht zu-
letzt wurden diejenigen Künstler, die gegen die Prinzipienlosigkeit gehandelt ha-
ben, von den anderen Dada-Anhängern stark kritisiert. Vgl. Raimund Meyer, 
„Kleine Dada-Kosmologie“, ders. (Hrsg.), Dada global, Zürich 1994, S. 11–40, 
hier S. 20. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20 | GRENZÜBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST 

 

grenzüberschreitende Kunstpraktiken gibt, die jedoch irgendwie ge-
meinsam zu einem Bereich (zur Kunst) gehören.   

Dass der Debatte um die ästhetische Grenzüberschreitungen öfters eine 
feste Trennung von Kunst und Nichtkunst zugrunde liegt und damit sie 
sehr verkürzt analysiert wird,34 kann an dieser Stelle im Hinblick auf die 
oben kurz angedeutete Diskussion zwischen Bubner und Bürger veran-
schaulicht werden: Während Bubner mit der Orientierung „an den Phä-
nomenen der Kunst“ eine implizite Trennung zwischen Kunst und Nicht-
kunst bereits zu Anfang voraussetzt, nämlich so, dass die krisenhaften 
Phänomene in der Moderne, die sich entwickelt haben und sich bis heute 
weiterentwickeln, sicher Kunst seien, an der wir uns orientieren müssen – 
mit anderen Worten: sie seien nicht zu Politik oder zu Markt geworden, 
sondern sie seien irgendwie Kunst geblieben und wir alle wissen es und 
können uns an ihr orientieren –, schließt Bürger explizit diese Phänomene, 
die seiner Meinung nach daran gescheitert seien, Nichtkunst zu sein, in die 
Kunstpraxis ein, so dass diese ihre Legitimation wiederum in der Diffe-
renz bzw. Trennung von einer angeblichen außerästhetischen Sphäre be-
kommt. Beiden Autoren haben also die Annahme gemein, dass es einen 
ausdifferenzierten Kunstbereich gibt, in den wir grenzüberschreitende 
Phänomene einordnen können. 

In der vorliegenden Studie werden stattdessen Grenzüberschreitungen 
(der Kunst, der Kunstwerke oder der einzelnen Künste) als solche Prakti-
ken zur Geltung gebracht, die immer aus dem tiefsten Zusammenhang mit 
den anderen Lebenspraktiken hervorgehen, ohne dabei einen geschlosse-
nen Bereich des Ästhetischen vorauszusetzen und ohne nachfolgend die-
sen herauszubilden. Ästhetisch-künstlerischen Praktiken manifestieren ih-
re Besonderheiten nach diesem Verständnis, das im Laufe dieser Studie 
als praxisbezogene Ästhetik35 charakterisiert wird, nicht in den von diesen 
                                                           
34 Diese implizite oder explizite Voraussetzung einer ästhetischen Grenze wird von 

Georg W. Bertram in Begriffen der Autonomie-Paradigmen in der heutigen Ästhe-
tik und mit einem exemplarischen Bezug auf die Philosophien von Christoph Men-
ke und Arthur Danto ausführlicher diskutiert. In ähnlicher Weise, aber von der an-
deren Seite der Grenze her, wird an dieser Stelle diese Voraussetzung problemati-
siert. Vgl. Georg W. Bertram, Kunst als menschliche Praxis. Eine Ästhetik, Berlin 
2014, S. 23ff. 

35 Mit der Bezeichnung ‚praxisbezogene Ästhetik‘ wird in dieser Studie nicht bean-
sprucht, eine völlig neue Theorie auf
im Rahmen der aktuellen kunstsoziologischen Ansätze seinen bedeutenden Platz. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 21 

 

abtrennbaren Zeichen- oder Erscheinungsstrukturen, sondern eben in ih-
rem tiefen lebenspraktischen Bezug. Mit einem richtigen Verständnis der 
‚Grenzüberschreitung‘ im Hinblick auf verschiedene Kunstpraktiken wird 
also aufgezeigt, wie sich die (einheitliche) Logik von Gegensätzen sowie 
der Gedanke einer semiotisch oder ästhetisch ausdifferenzierbaren Sphäre 
der Kunst auflösen und stattdessen Dynamiken, Bewegungen sowie per-
manente Verschiebungen zum Vorschein kommen, die sich um einzelne 
Kunstpraktiken herum siedeln.  

Im Diskurs und in der Praxis der Kunst lassen sich von zahlreichen 
Verwendungsweisen des Ausdrucks ‚Grenzüberschreitung‘ reden, die sich 
sowohl voneinander viel unterscheiden als auch miteinander überschnei-
den. Anna-Lena Wenzel führt z.B. in ihrem Buch Grenzüberschreitungen 
in der Gegenwartskunst in Anlehnung an Gerald Raunig „acht Bewegun-
gen von Grenzüberschreitungen“36 ein: Neben der erwähnten Debatte um 
die Kunst und Nichtkunst nennt sie Überschreitungen von Grenzen der 
einzelnen Künste, die Auflösung von Werkgrenzen, die Veränderung des 
Bildraums, Erweiterung der künstlerischen Materialien bzw. Formen, 
Ausweitung der künstlerischen Handlungszone, Verschwinden des Ge-
dankens eines „Genie-Künstlers“ sowie die Verwischung zwischen „Anti-
Kunst und Nichtkunst“.37 Diese und mögliche weitere Überschreitungen 
seien nach Wenzel keineswegs voneinander getrennt und alle hinterfragen 
die Kategorien des Kunstbegriffs auf verschiedene Weise.38 In diese Liste 
hätte man natürlich viele andere Aspekte mit einbeziehen oder sie einzeln 
noch weiter spezifizieren können, was den Thesen von Wenzel oder Rau-
nig keineswegs widerspräche: die Verwischung der Grenzen zwischen in-
dustrieller und handwerklicher Kunst, zwischen der sogenannten Massen-
                                                                                                                         

Vgl.  Andreas Reckwitz, Die Erfindung der Kreativität. Zum Prozess gesellschaft-
licher Ästhetisierung, Berlin, 2011. Vielmehr hat diese Bezeichnung hier eine me-
thodische Funktion. Nach einer detaillierten Bearbeitung der Kriterien des praxis-
bezogenen Verständnisses von Grenzen und Überschreitungen (Vgl. I.2.3.) wird so 
vorgegangen, dass eine Herausarbeitung von ästhetisch-künstlerischen Grenzüber-
schreitungen ohne die Voraussetzung und ohne eine implizite Suche nach einer äs-
thetischen Differenz möglich wird. 

36 Vgl. Anna-Lena Wenzel, Grenzüberschreitungen in der Gegenwartskunst. Ästheti-
sche und philosophische Positionen, Bielefeld 2011, S. 54–77. Vgl. auch Gerald 
Raunig, Charon. Eine Ästhetik der Grenzüberschreitung, Wien 1999, S. 153–157. 

37 Vgl. Wenzel, Grenzüberschreitungen in der Gegenwartskunst, S. 54f. 
38 Vgl. Wenzel, Grenzüberschreitungen in der Gegenwartskunst, S. 54. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 | GRENZÜBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST 

 

kunst und elitärer Kunst, zwischen den Künstlern und Zuschauern und de-
ren Partizipation an den Kunstwerken bzw. -ereignissen.39 Mit Gianni 
Vattimo lässt sich auch die Gegenrichtung der Grenzüberschreitung her-
vorheben: Bei der Debatte um die Grenzüberschreitungen der Kunst könne 
es demnach nicht nur um die Ästhetisierung des Lebens gehen, sondern 
auch – wie er ausgehend von Walter Benjamin erklärt – darum, dass selbst 
Kunst und Ästhetik politisiert werden.40 Und schließlich führt auch die 
These von Wolfgang Welsch, die er generell mit Blick auf die Grenzüber-
schreitungen aufstellt, dass die Kunst mit solchen Tendenzen inhuman 
werde, zu einer anderen wichtigen Diskussion.41 

In dieser Studie können nicht alle diese Arten Grenzüberschreitungen 
(in) der Kunst einzeln fokussiert werden; stattdessen werden zwei ver-
schiedene Aspekte eingehend untersucht, so dass Grenzüberschreitungen 
aus einer praxisbezogenen Perspektive im oben kurz angedeuteten Sinne 
verstanden bzw. begründet werden können.42 Bevor aber die Züge und 
weiteren Merkmale einer praxisbezogenen Ästhetik von Grenzüberschrei-
tungen entwickelt werden, sollen zunächst die zwei Begriffe ‚Grenze‘ und 
‚Überschreitung‘ eingehend bearbeitet werden. Denn viele Probleme der 
ästhetischen Grenzüberschreitungen stützen sich in der Tat darauf, wie wir 
den Begriff der Grenze sowie dessen Relation mit der Überschreitung ver-
stehen, definieren oder wahrnehmen. Deswegen widmet sich der erste Teil 
dieser Studie einer detaillierten Auseinandersetzung mit den Theorien der 
Grenze und der Überschreitung, die nicht nur in der Ästhetik, sondern all-
gemein in vielen philosophischen Kontexten diskutiert werden und sich 
anschließend für die ästhetischen Grenzüberschreitungen als fruchtbar er-
weisen können (I). Vor dem Hintergrund dieser Auseinandersetzung wer-
den Grenzüberschreitungen der Kunst und der einzelnen Kunstwerke als 
                                                           
39 Vgl. Erika Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, Frankfurt am Main 2004. 
40 Vgl. Gianni Vattimo, „Die Grenzen der Kunst“, Wolfram Hogrebe, Joachim 

Bromand (Hrsg.), Grenzen und Grenzüberschreitungen. XIX. Deutscher Kongress 
für Philosophie, Bonn, 23–27. September 2002: Vorträge und Kolloquien, Berlin 
2004, S. 752–758. 

41 Vgl. Wolfgang Welsch, „Die Kunst und das Inhumane“, Wolfram Hogrebe, 
Joachim Bromand (Hrsg.), Grenzen und Grenzüberschreitungen. XIX. Deutscher 
Kongress für Philosophie, Bonn, 23–27. September 2002: Vorträge und Kolloqui-
en, Berlin 2004, S. 730–751. 

42 Für die detaillierte Diskussion um ein praxisbezogenes Verständnis von Grenzen 
und Überschreitungen und der Ästhetik) vgl. I.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 23 

 

solche Momente der Kunstpraxis aufgezeigt, die aus den Überbordungs- 
bzw. Entgrenzungsdimensionen der grundlegenden Praktiken des Men-
schen hervorgehen sowie diese permanent verändern (II). Schließlich wer-
den auch die Konvergenzen zwischen den Künsten nicht als beliebige, 
sondern als notwendige Dimensionen der einzelnen Kunstpraktiken nach-
gewiesen, weil diese sich nicht nur auf jene Dimensionen, sondern immer 
zugleich auf andere Kunstpraktiken konstitutiv beziehen (III). 

Im ersten Teil (I) werden zunächst zwei zentrale Komponente des Be-
griffs ‚Grenzüberschreitung‘, ‚Grenze‘ und ‚Überschreitung‘, hinsichtlich 
der dialektischen und differenzphilosophischen Theorien sowie hinsicht-
lich ihrer relationalen, topologischen und funktionalen Aspekte eingehend 
untersucht (1). Durch das dialektische Verständnis (von Platon bis Hegel) 
wird als Erstes das konstitutive Einhergehen von Grenze und Überschrei-
tung geltend gemacht. Jedoch haben sich bei diesem Verständnis einerseits 
eine als negativ gedachte Beziehung zwischen diesen beiden und anderer-
seits die Symptome des Absoluten bzw. des Unbegrenzten als prob-
lematisch erwiesen (1.1). Als Nächstes wird ein alternatives Verständnis 
von Grenzen und Überschreitungen in Anlehnung an Foucaults und Derri-
das Schriften herausgearbeitet. Beide Autoren beheben die Probleme der 
dialektischen Konzeption – die der Negation oder des Absoluten – in ganz 
plausibler Weise und zugleich führen das fruchtbare Moment des dialekti-
schen Verständnisses (das konstitutive Einhergehen von Grenzen und 
Überschreitungen) entscheidend fort (1.2). Mit Foucaults und Derridas 
Schriften lassen sich schließlich Beziehungen zwischen Grenzen und 
Überschreitungen als unabschließbare, prozessuale sowie mehrdimensio-
nale Relationen charakterisieren, die im ästhetisch-künstlerischen Zu-
sammenhang konstitutive Rollen spielen. Da aber Grenze und Überschrei-
tung (sowohl für dialektische Theorien als auch für differenzphilosophi-
sche Ansätze) keine bloß theoretischen Konstrukte darstellen und stattdes-
sen immer mit unseren Praktiken sowie den grundlegenden Weltorientie-
rungen zutiefst verbunden sind, soll auch der Praxisbezug dieser Begriffe 
bearbeitet werden (2). Hierfür lässt sich zuerst der Gedanke einer doppel-
ten Praxisbezogenheit der Grenze im Hinblick auf die Schriften von Kant, 
Hegel und Simmel formulieren. Grenzen zeichnen sich demnach einerseits 
dadurch aus, dass sie in und aus den Praxiszusammenhängen konstituiert 
werden, und andererseits dadurch, dass sie selbst Praxisformen sind, d.h. 
bestimmte (re-)flexive Züge aufweisen (2.1). Vor diesem Hintergrund 
wird dann noch einmal auf Foucaults und Derridas Schriften rekurriert, 
um die als prozessual und mehrdimensional nahegelegte Relation zwi-

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 | GRENZÜBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST 

 

schen Grenze und Überschreitung auf der Ebene unserer Praktiken und vor 
allem mit Bezug auf unsere Sprache und Welterfahrung zu präzisieren 
(2.2). Durch den Dialog zwischen Foucault und Derrida wird deutlich, 
dass die Grenzüberschreitungen immer aus den Dimensionen unserer 
Denk-, Sprach- oder Schreibpraktiken hervorgehen, aber nicht über diese 
hinausgehen, sie stattdessen verschieben, verändern sowie transformieren. 
Dieses praxisbezogene Verständnis von Grenzen und Überschreitungen 
hat schließlich für unsere ästhetisch-künstlerischen Praktiken zumindest 
zwei entscheidende Implikationen, deren Thematisierung den Kern des 
zweiten Teils dieser Studie ausmacht: Ästhetisch-künstlerische Praktiken 
können niemals von anderen Praktiken mit festen Linien getrennt werden; 
sie weisen also keine besonderen Zeichen- oder Wahrnehmungsstrukturen 
auf. Stattdessen gehen sie mit den anderen Lebenspraktiken dynamisch-
prozessual einher und gewinnen ihre Besonderheit erst in dieser Prozessu-
alität (2.3). Versteht man Kunstpraktiken allgemein aus dieser praxis-
bezogenen Doppelperspektive, so die Herangehensweise am Ende dieses 
ersten Teils, treten viele Phänomene oder Werke aus der zeitgenössischen 
Kunst, die man als ‚grenzüberschreitende‘ bezeichnet, weder als proble-
matisch noch als Sonder- oder Ausnahmefälle auf, sondern als kunst-
konstitutive Dimensionen, die bei jeder einzelnen Kunstpraxis auf unter-
schiedliche Weise merk- und sichtbar werden. 

Um die Pointe der praxisbezogenen Doppelperspektive im ästhetisch-
künstlerischen Zusammenhang geltend zu machen, werden im zweiten 
Teil (II) die Schriften von Kant, Adorno, Heidegger und Derrida behan-
delt. Kants Ästhetik stellt – wie im ersten Schritt (1) argumentativ darge-
legt wird –  ein sehr fruchtbares Modell für eine praxisbezogene Ästhetik 
dar, weil er die Grenzen des Ästhetischen aus den Überschreitungs- bzw. 
Überbrodungsdimensionen unserer (reflexiven) Praktiken heraus versteht, 
ohne damit zu einem ästhetischen Außerhalb zu gelangen. Vor allem im 
Hinblick auf Renata Homann und Gilles Deleuze, die in ihren Schriften 
unterschiedlich auf den kantischen Begriff der ‚Heautonomie‘ rekurrieren, 
werden die heteronomen sowie fruchtbaren Momente der kantischen Äs-
thetik herausgestellt, die dem Subjekt immer die Möglichkeit anbieten, 
seine reflexiv konstituierten Grenzen zu erkennen, zu verändern sowie neu 
zu bestimmen. Allerdings werden die zwei Momente der praxisbezogenen 
Ästhetik bei Kant nur dann erkennbar, dass man auf Kunst bzw. auf einen 
für verschiedene Kunstpraktiken anwendbaren Kunstbegriff verzichtet. 
Als Ergänzung und Weiterentwicklung ist im zweiten Schritt (2) Adornos 
Autonomie-Ästhetik zu verstehen, die auf wichtige Momente von Kants 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 25 

 

Ästhetik einen immanenten Bezug nimmt. Indem Adorno die Grenzen der 
Kunst als selbstreflexive bzw. selbstkritische Norm- und Formbildungs-
prozesse begreift, transformiert er die Errungenschaften der kantischen 
Ästhetik in den Zusammenhang der Kunst. Gleichzeitig verknüpft er diese 
Selbstnormierungsprozesse der Kunst (mit und gegen Hegel) ganz plausi-
bel mit den historisch-gesellschaftlichen Strukturen. Obwohl Adorno die 
Grenzen der Kunst auf diese Weise unmittelbar aus den Überbordungsdi-
mensionen unserer gesellschaftlichen Praktiken und aus den geschichtlich-
reflexiven Momenten der Kunstpraktiken nachvollziehbar macht, verlieren 
die (monadisch strukturierten) Kunstwerke in jedem Schritt ihren Bezug 
zu denjenigen Praktiken, aus denen sie zuallererst hervorgehen. Um den 
gesellschaftlichen Abstand, der vor allem bei Adornos Werkbegriff er-
sichtlich wird, zu verringern, wird im dritten Kapitel (3) Heideggers 
Kunstwerkaufsatz eingeführt. Bei diesem Aufsatz, der aus einer praxisbe-
zogenen Perspektive interpretiert wird, fällt eine spezifische Grenzfigur 
(der Riss) auf, die einzelne Kunstwerke mit den historischen und gesell-
schaftlichen Praktiken in eine dynamisch-prozessuale Relation versetzt. In 
dieser Relation lässt sich erkennen, wie die dargestellten Themen, die 
verwendeten Materialien oder Handlungen und wie die den Menschen be-
reits bekannten und grundlegenden Relationen zu ihrer Welt in einer dau-
erhaften Streit-Form und in ihrer jeweiligen Singularität in ihre Wahrheit 
(d.h. in die Unverborgenheit) heraustreten. Auch wenn Heidegger auf die-
se Weise das zweite Kriterium der praxisbezogenen Ästhetik im Zusam-
menhang der Kunst und der Kunstwerke in sehr starker Form erfüllen 
wird, ist er noch zu kritisieren, dass sein Ansatz auf einer falschen oder 
unbegründeten Voraussetzung beruht: Heideggers Theorie gelangt zwar 
nicht zu einem ästhetischen Außerhalb, aber setzt dieses – in Form eines 
in sich geschlossenen Werkkonzepts – von vornherein voraus. Das hat zur 
Folge, dass man die produktive (strittige) Relation zwischen Grenze und 
Überschreitung nur den Kunstwerken zuschreibt und sie von vielen ande-
ren Gegenständen und Praktiken absondert. Die Voraussetzung von oder 
die Suche nach einem einheitlichen Werkkonzept, das immer von binären 
Oppositionen wie Werk/Nichtwerk oder Kunst/Nichtkunst geprägt ist, 
wird im vierten Kapitel (4) mit Derrida auf die traditionellen ästhetischen 
Theorien erweitert. Denn die Logik der Gegensätze betrifft für Derrida 
nicht allein Heideggers (und Adornos) Theorie, sondern stellt ein grundle-
gendes Grenz- bzw. Rahmenproblem des kunsttheoretischen Diskurses 
dar. In dieser Hinsicht wird mit Derrida die vermeintliche Grenze zwi-
schen Kunstwerk und Nichtkunstwerk und Beiwerk (Parergon) kritisch 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 | GRENZÜBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST 

 

überprüft. Mit drei verschiedenen Beispielen aus der Kunst wird gezeigt, 
dass jene Grenze weder begrifflich noch sinnlich, weder diskursiv noch 
thematisch festgestellt werden können. Stattdessen bestehen Kunstwerke 
und Praktiken der Kunst – mit Derrida gesprochen – aus einer Reihe von 
Überschreitungen, die einerseits ihre zahlreichen Grenzen allererst sicht- 
und merkbar machen, aber andererseits diese permanent verschieben. Der 
Gedanke der Prozessualität der Grenze ermöglicht schließlich, dass grenz-
überschreitende Kunstpraktiken oder -phänomene nicht als Ausnahme- 
oder Sonderfälle, sondern als solche Praktiken verstanden werden, die bei 
jeder einzelnen Kunstpraxis auf unterschiedliche Weise auftreten und bei 
jedem Auftritt unzählbare Grenzen sicht- und merkbar machen. Obwohl 
diese Ergebnisse größtenteils mit Derridas Überlegungen zu erreichen 
sind, wird aber am Ende (Resümee) diskutiert, dass dies keineswegs von 
Anfang an oder nicht allein mit ihm möglich gewesen wäre. Stattdessen 
sollen seine Schriften in die kunsttheoretischen Diskussionen so eingesetzt 
werden, dass nicht nur die Defizite, sondern auch die Verdienste der tradi-
tionellen Kunsttheorien näher hervortreten. 

Der dritte Teil der Studie (III) widmet sich einer vergleichsweise we-
niger behandelten, aber ebenso wichtigen Debatte: den Konvergenzen zwi-
schen den Künsten. Die leitende These lautet, dass die Übergänge, Bewe-
gungen sowie Kreuzungen zwischen den Künsten nicht beliebige Zusam-
menkommen oder Aufeinandertreffen der einzelnen Künste darstellen, 
sondern sie – mit dem Hintergrund der Ausführungen zu den mehrdimen-
sionalen Relationen zwischen Grenze und Überschreitung (vgl. I.1.2) – 
ebenfalls notwendige und konstitutive Momente der einzelnen Künste so-
wie der Kunstpraktiken sind. Methodisch wird im ersten Kapitel (1) wie-
der so vorgegangen, dass die bereits definierten oder wahrgenommenen 
Grenzen der einzelnen Künste mit Blick auf den Diskurs der Einteilungen 
zwischen ihnen einer Kritik unterzogen werden. Nach einer kurzen Prob-
lematisierung von verschiedenen Arten und Weisen der Einteilungen der 
Künste (1.1) wird eine der am meisten rezipierten und einflussreichsten 
Theorien, Lessings Klassifizierung der Künste, mit ihren geschichtlichen 
Hintergründen (wie Mimesis oder Paragone) kritisch rekonstruiert, so dass 
man ein allgemeines Verständnis der Pluralität und der Unterschiede der 
Künste gewinnen kann (1.2). Bei dieser Rekonstruktion fällt aber nicht nur 
Verdienste, sondern vor allem fragwürdige Motive bzw. Konzepte auf, die 
bis heute kaum etwas von ihrer Aktualität verloren haben: der Gedanke 
der Materialspezifität der Künste und eine einheitlich konzipierte Gat-
tungslogik. Im nächsten Schritt wird zuerst die Aktualität der ersten Figur 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 27 

 

(der Material- oder Medienspezifität der Künste) in den kunsttheoretischen 
Debatten ab dem 20. Jahrhundert mit Hilfe von Noël Carrolls Schriften 
gezeigt sowie problematisiert (1.3). Auch wenn Carroll mit seiner Alterna-
tive, d.h. mit der Kontra-Spezifitätsthese, das Medienspezifität-Denken 
mit einem praxisorientierten Ansatz plausibel widerlegt, wird am Ende 
dieses Kapitels festgestellt, dass das zweite Motiv durch diese Widerle-
gung weniger überwunden wird, als vielmehr es selbst seinen Überlegun-
gen zugrunde liegt. Im zweiten Kapitel (2) wird diskutiert, dass dieses 
Einheitsmotiv nicht bloß ein ideologisches, sondern vor allem ein kunst-
theoretisches Problem darstellt. Denkt man Gattungen (in impliziter oder 
expliziter Weise) als einheitlich strukturierte Formen oder Bereiche, exis-
tieren immer Probleme in Bezug auf die Grenzüberschreitungen zwischen 
ihnen. Die Voraussetzung einer einheitlichen Gattungslogik führt dazu, 
dass die Grenzüberschreitungen zwischen den Künsten gar nicht oder 
recht unplausibel erklärt werden. Exemplarisch sind hierfür zunächst die 
Schriften von Goethe und Hegel, in denen die ‚Vermischungen‘ der Küns-
te normativ ausgeschlossen wurden. Dieses Problem lässt sich anschlie-
ßend mit einem kritischen Blick auf Lopes’ Theorie der Künste auf den 
aktuellen Kunstdiskurs beziehen und dann mit dem Beispielwerk Crepus-
culum noch stärker exponieren: Bereits beim Denken und Sprechen über 
die vermischten Kunstwerke oder -praktiken wird die Existenz von unge-
mischten oder puren Kunstformen vorausgesetzt, was öfters zur Folge hat, 
dass zahlreiche kunstkonstitutive Dimensionen sowie immanente Bezie-
hungen zwischen den einzelnen Künsten außer Acht bleiben. Abschlie-
ßend werden noch mal Carrolls Überlegungen thematisiert, um einerseits 
seine praxisbezogene Pointe für solche Phänomene positiv aufzunehmen, 
aber andererseits auch seine Antwort, die wiederum auf der einheitlich 
konzipierten Gattungslogik beruht, zu problematisieren. Im dritten Kapitel 
(3) werden auf die Schriften von Adorno und Derrida rekurriert, um un-
verkürzte und plausible Erklärungen für Grenzüberschreitungen zwischen 
den Künsten zu gewinnen. Mit Adorno werden als Erstes (3.1) verschie-
dene Konvergenzformen zwischen den Künsten dargelegt, die man insge-
samt als ein wichtiges Anzeichen für eine These der konstitutiven Plurali-
tät der Künste denken kann. Anschließend wird Adornos Konvergenz-
modell mit verschiedenen Phänomenen in der Kunst kritisch in Verbin-
dung gebracht und dabei ihre geschichtliche Ausdifferenziertheit aufge-
zeigt. Obwohl Adornos Verständnis von Konvergenzen der Künste viel-
seitige Perspektiven auf die Ausdifferenziertheit der künstlerischen Phä-
nomene in der zeitgenössischen Kunst eröffnet, enthält es zumindest zwei 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28 | GRENZÜBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST 

 

wichtige Probleme, die in der Auseinandersetzung mit Derrida (3.2) näher 
diskutiert werden. Das erste Problem lautet, dass Adorno die Unüber-
setzbarkeit von einzelnen Kunstwerken bzw. -praktiken  grundsätzlich als 
eine Konsequenz von Gattungsdifferenzen ansieht und die Besonderheiten 
der einzelnen Kunstpraktiken hauptsächlich mit diesen Differenzen identi-
fiziert – was zur Folge hat, dass die Besonderheiten einzelner Kunstprak-
tiken in den allgemeinen Gattungen aufgehen. Derrida legt hingegen ein 
alternatives Gattungskonzept nahe, durch das die Relation zwischen einer 
einzelnen Kunstpraxis und der Gattung wieder als eine prozessuale Relati-
on auftritt. Er schreibt der einzelnen Praxis eine solche Dynamik zu, nach 
der sie niemals einer Gattung zuzuordnen ist, sondern notwendigerweise 
über die Gattungsgrenzen hinausgeht und bei diesem Hinausgehen diese 
Grenzen einerseits verschiebt, aber andererseits neu sicht- und merkbar 
macht. Das zweite Problem von Adornos Überlegungen zu Grenzüber-
schreitungen zwischen den Künsten ist seine Unterscheidung zwischen 
den immanenten und nicht-immanenten Konvergenzen. Hierfür wird Der-
ridas Konzept der kontaminierten Gattungen aus einer praxisbezogenen 
Perspektive (sowie mit Nancys Überlegungen) so interpretiert, dass eine 
jede Kunstpraxis von Grund auf eine singulär-plurale Praxis ist, ohne auf 
eine Logik des Innen/Außen oder des Immanenten/Nicht-Immanenten re-
duziert werden zu können. Adornos Unterscheidung hat nach dieser Inter-
pretation keine kunstkonstitutive Funktion. Jedoch bietet das, was er als 
immanent denkt und mit Derridas Überlegungen weiter als eine konstituti-
ve Pluralität der Künste interpretiert wird, uns insgesamt ein unverkürztes 
und plausibles Verständnis von Grenzüberschreitungen zwischen den 
Künsten.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 

I. Grenzen und Überschreitungen 
 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 
 
 
‚Grenzüberschreitungen‘ haben in jedem Wissensbereich und in jedem 
historisch-kulturellen Kontext verschiedene Konnotationen. Denkt man 
z.B. an die Grundpositionen der philosophischen Ethik, erkennt man be-
reits bei Aristoteles eine negativ-konnotierte Bewertung der Grenzüber-
schreitung im Sinne von „Übermaß“ oder „Zuviel“ des Guten sowie des 
Bösen.1 In aktuelleren Theorien, z.B. in Levinas’ Ethik, wird sie als eine 
asymmetrische Relation (d.h. Verletzlichkeit) zwischen einem Subjekt und 
dem sich entrückenden Anderen gesehen.2 Bezieht man sich auf einen 
ganz anderen Bereich, z.B. auf die jüngeren Entwicklungen der Technik, 
der Physik oder der Biologie, hat das Wort ‚Grenzüberschreitung‘ als 
Überschreitung von Grenzen des Machbaren einen vergleichsweise posi-
tiven Sinn: Man kommt z.B. zu bahnbrechenden Erkenntnissen oder ent-
wickelt eine neue Technik, die zu dem jeweiligen Zeitpunkt nicht vorstell-
bar ist. Diese Liste der Bedeutungsvielfalt von Grenzüberschreitung lässt 
sich beliebig erweitern. Im juristischen Bereich bezeichnet sie einen 
rechtswidrigen Akt, in der Geographie einen Übergang zwischen vordefi-
nierten Landstücken, in der Politik die Überschreitung einer ‚roten Linie‘ 
und in der Kunstgeschichte eine Reihe von künstlerischen Praktiken ab 
dem Anfang des 20. Jahrhunderts, die eine Engführung zwischen Kunst- 
und Lebenspraxis anvisiert haben.  

Trotz dieser vielfältigen Gebrauchsweisen und Deutungen kann man 
jedoch festhalten, dass jede dieser unterschiedlichen Arten von Grenz-
überschreitungen auf einer gemeinsamen Annahme beruht: Mit der 
‚Grenzüberschreitung‘ wird immer vorausgesetzt, dass eine Sache oder 
der diskutierte Gegenstand bereits eine bestimmte Grenze hat, die dann 
überschritten wird. Das heißt, dass die Grenzüberschreitung immer die 
Existenz einer Grenze voraussetzt bzw. postuliert. Welche Existenz die 
Grenze hat, wird allerdings in meisten theoretischen Diskursen nicht klar 
definiert. Daher ist es vor allem erforderlich, zuerst den Begriff der ‚Gren-
ze‘ im allgemeinen Sinne zu klären, damit die ‚Grenzüberschreitungen‘ in 
den verschiedenen Lebensbereichen sowie im Kontext der Kunst, um den 
es in dieser Studie geht, näher untersucht werden können. Unter dieser 
                                                           
1 Vgl. Aristoteles, 1131b24–1132a6.  
2 Vgl. Emmanuel Levinas, Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phänomeno-

logie und Sozialphilosophie, Freiburg, München 31998. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

Perspektive wird es im Folgenden nicht um eine feste Lokalisierung dieses 
Begriffs gehen, der für seine sprachlichen oder weiteren möglichen Ver-
wendungen instrumentalisiert werden könnte. Stattdessen wird methodisch 
das Ziel verfolgt, begriffliche Reichweite (oder Grenze) der Grenze im 
Hinblick auf ihre diversen Verwendungen und in ihrem Bezug auf 
menschliche Praktiken  machen, so dass anschließend eine angemessene 
bzw. philosophisch sinnvolle Auseinandersetzung mit den Grenzüber-
schreitungen der Kunst und der Künste möglich wird. 
Der Versuch, ‚Grenze‘ zu definieren oder sie allgemein-begrifflich zu be-
stimmen, bringt eine doppelte Schwierigkeit mit sich. Solange es sich – als 
Erstes – bei einer Definition (lat. definitio aus de ‚von‘ und finis ‚Grenze‘) 
im einfachsten Sinne des Wortes um ein begriffliches Ab-Grenzen handelt 
oder  in Anlehnung an die auf Aristoteles zurückzuführende Definitions-
regel (genus proximum et differentia specifica) darum, dass ein Inhalt mit 
der nächsten Gattung verbunden sowie sein spezifisches Merkmal von 
dieser unterschieden wird,3 lässt sich dann etwa behaupten, dass wir es 
hier mit einem paradoxen Begriff zu tun haben, dessen Klärung wiederum 
durch sich selbst – durch eine Art von Grenzziehung – vollzogen werden 
könnte. Dies erschwert die Beantwortung der Frage nach dem existenziel-
len und auch ontologischen Status der Grenze sehr grundlegend: Gibt es 
z.B. die Grenze überhaupt oder gibt es sie gar nicht? Oder, wenn es sie 
doch gibt, was ist sie dann? Ist die Grenze ein geometrisches, abstraktes 
oder begriffliches Konstrukt? Oder eine sinnliche Barriere? Ist die Grenze 
ein Ende, eine Linie, eine Norm, das Limit, die Regel, eine Schranke, die 
Schwelle oder der Tod? Die Beantwortung von allen solchen Was-Ist-
Fragen ist letztlich von der gleichen Schwierigkeit betroffen. Durch sie 
lässt sich keine Definition der Grenze gewinnen, die dem Spiel der Grenze 
nicht verhaftet wäre.  
                                                           
3 Vgl. Monika Schmitz-Emans, „Vom Archipel des reinen Verstandes zur Nordwest-

passage. Strategien der Grenzziehung, der Reflexion über Grenzen und des ästheti-
schen Spiels mit Grenzen“, Beate Burtscher-Bechter, Peter W. Haider u.a. (Hrsg.), 
Grenzen und Entgrenzungen. Historische und kulturwissenschaftliche Überlegun-
gen am Beispiel des Mittelmeerraums, Würzburg 2006, S. 19–47, hier S. 22f. Vgl. 
auch Nobert Wokart, „Differenzierung im Begriff ‚Grenze‘. Zur Vielfalt eines 
scheinbar einfachen Begriffs“, Richard Faber, Barbara Naumann (Hrsg.), Literatur 
der Grenze, Theorie der Grenze, Würzburg 1995, S. 275–289. Diese verbindende 
und trennende Tätigkeit beim Definieren wird auch später als eine der wesentlichen 
Funktionen der Grenzen auftauchen. Vgl. I.1.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN | 33 

 

Wenn die Grenze sich (ähnlich wie die Begriffe Sprache, Medium oder 
Definition) einer unmittelbaren Definition verweigert, soll – als Zweites –
die Art und Weise ihrer Problematisierung ebenfalls in Frage gestellt wer-
den. Die Frage lautet, wie, wenn nicht rein ontologisch oder definitorisch, 
man sonst die Frage nach der Grenze richtig stellen soll. Auf welche Wei-
se lässt sich also dieser komplexe Begriff auffassen? Die folgenden Über-
legungen gehen davon aus, dass man durch andere Arten von Fragen und 
durch Umwege tatsächlich ein angemessenes Verständnis der Grenze und 
dann deren Überschreitung gewinnen kann. Hierfür wird zuerst die Frage 
nach dem Topos der Grenze gestellt: Wo liegt die Grenze? Worum geht es 
an der Grenze? Wessen Grenze ist die Grenze? Zweitens werden be-
sonders die Funktionen und Leistungen der Grenze problematisiert. Was 
tut also die Grenze, welche Funktion hat sie? Teilt sie etwas in zwei Teile 
oder verbindet sie diese zwei Teile? Grenzt sie ein oder grenzt sie aus? 
Verweist sie auf ein Pseudo-Unmögliches oder lädt sie zu einer Über-
schreitung ein? Oder geht ihre Funktion immer darüber hinaus? Drittens 
wird in Verbindung mit dem zweiten Aspekt nach der Relationalität der 
Grenze gefragt: Welchen Bezug oder welche Relationen hat die Grenze zu 
dem, was sie eingrenzt, und zu dem, was sie ausgrenzt? Handelt es sich 
dabei um einen für ein- und ausgegrenzte Bereiche konstitutiven oder be-
liebigen und logisch positiven oder negativen Bezug?  

Im Hintergrund dieser topologisch, funktional und relational angedeu-
teten Fragen wird sich also zuerst an einen Grenzbegriff im allgemeinen 
Sinne angenähert, der dann im zweiten Kapitel dieses Teils – aus einer 
praxisbezogenen Perspektive – näher spezifiziert wird. Hierfür wird ge-
schichtlich und systematisch auf einige wichtige Grenzkonzeptionen ein-
gegangen, ohne die oben genannten sprachlichen Schwierigkeiten aus dem 
Auge zu verlieren. Eine detailliertere Darstellung der langen Begriffsge-
schichte der Grenze in ihren unterschiedlichsten Bedeutungskontexten er-
forderte in der Tat eine ganz andere Studie, die weit über das Forschungs-
thema dieser Studie hinausginge. Stattdessen werden in der folgenden 
Darstellung verschiedene und bis heute in vielen Kontexten sehr breit dis-
kutierte Grenzverständnisse grob in zwei Gruppen – in dialektische und 
differenztheoretische Grenzkonzeptionen – eingeteilt, um aus ihrer Entge-
gensetzung sowie Vermittlung etwas Produktives für die Debatte um die 
Grenzüberschreitungen (in) der Kunst entwickeln zu können. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 
 
 
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 

1 Allgemein-begriffliches Verständnis     
von Grenze und Grenzüberschreitung 

 

 

1.1 DIALEKTISCHE BESTIMMUNG DER GRENZE 
 

Die erste Denktradition, bei der die Grenze – in verschiedenen Hinsichten 
– als ein dialektischer Begriff auftaucht, lässt sich bis auf die Philosophie 
der Antike zurückführen. Aus einer allgemein philosophiegeschichtlichen 
Perspektive beginnt eine Frühform der Dialektik der Grenze mit der eleati-
schen Schule im Sinne einer Paradoxie von Begrenztem und Unbegrenz-
tem. Obwohl Parmenides, der Begründer der eleatischen Philosophie, das 
Seiende zeitlich und räumlich für unbegrenzt hält, bedient er sich in seinen 
Fragmenten immer wieder dem Wort der ‚Grenze‘ (péras), um das Seien-
de als ein Ganzes zu charakterisieren und von dem Nicht-Seienden zu 
trennen.1 Ihm zufolge hat das Seiende zwar keine konkrete Grenze und 
unterliegt keinen Veränderungen, aber es hat wohl qualitative Grenzen 
und Bestimmungen, durch die es sich von dem Nicht-Seienden unter-
scheidet. Mit der Verwendung des Begriffs ‚Grenze‘ macht er zunächst 
sein bekanntes Argument über die logische Unmöglichkeit des Nicht-
Seienden geltend: Das, was nicht ist, könne man weder denken noch er-

                                                           
1 Vgl. Parmenides, Fragment 28 B, 14, 26f. u. 30–32 (Diels/Kranz-Nummerierung, 

im Folgenden gekürzt als DK). Vgl. auch Christof Rapp, „Grenzen des Seins. Die 
Diskussion um die Grenzen des Seienden in der Ontologie der vorsokratischen Phi-
losophen“, Wolfram Hogrebe/Joachim Bromand (Hrsg.), Grenzen und Grenzüber-
schreitungen. XIX. Deutscher Kongress für Philosophie, Bonn, 23–27. September 
2002: Vorträge und Kolloquien, Berlin 2004, S. 40–53, hier S. 41. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

kennen.2 Die Unmöglichkeit des Nicht-Seienden weist also Parmenides 
anhand eines spezifischen Grenzbegriffs nach, der sich ex negativo verste-
hen lässt. Die Grenze begrenzt demzufolge nicht das „kugelförmige“3 Sei-
ende, sondern das Nicht-Seiende. Parmenides’ Schüler Melissos führt die-
se Gedanken fort indem er die Unbegrenztheit des Seienden durch eine 
einfache Form der Dialektik zu begründen versucht. Auch ihm zufolge 
gibt es nur ein unveränderliches Seiende. „Denn gäbe es zwei, so können 
sie nicht unbegrenzt sein, sondern würden eine Grenze gegeneinander bil-
den.“4 Bei den Eleatikern wird weiterhin diskutiert, dass das philosophi-
sche Denken sich vor der Überschreitung der Grenzen des Seienden schüt-
zen und das Seiende mit dem Nicht-Seienden nicht verwischen solle.5 Von 
daher stellt der Begriff der Grenze bei ihnen nicht nur eine ontologische 
Kategorie dar, sondern hat auch eine normative Funktion für das mensch-
liche Denken.  

Bekanntlich hat Platon in seiner Ideenlehre die von Parmenides aufge-
listeten Merkmale des Seienden, z.B. Unbegrenztheit, Unveränderlichkeit 
und Nicht-Teilbarkeit neu charakterisiert und als wahre Eigenschaften der 
‚Ideen‘ bezeichnet. Der ewigen, unveränderlichen und unbegrenzten Ide-
enwelt stellt Platon eine vergängliche, veränderliche und minderwertige 
Sinnenwelt gegenüber. Das gute Leben ist in dieser Welt erst dann mög-
lich, wenn sich die Menschen durch den folgerichtigen Vernunftgebrauch 
auf das Reich der vollkommenen Ideen beziehen. Im Rahmen dieser pla-
tonischen Einteilung in zwei Welten, die durch die menschliche Vernunft 
wiederum miteinander verbunden werden können, lassen sich zwei ver-
schiedene Verwendungsweisen des Begriffs der Grenze erkennen. Erstens 
verwendet Platon das Wort Grenze (péras) als einen dialektischen Metho-
denbegriff und bezeichnet sie – genauso wie die Philosophie selbst – als 
ein „Geschenk der Götter“.6 Durch eine folgerichtige und erfolgreiche 
Anwendung des Grenzbegriffs werden Gattungen und Spezies in Unter-
gattungen dialektisch aufgeteilt.7 Das dialektische Vorgehen und der rich-
                                                           
2 Vgl. Parmenides, Fragment 28 B 2 u. 6–8 (DK). 
3 Vgl. Parmenides, Fragment 28 B, 42–49 (DK). 
4 Melissos, Fragment 30 B 5 (DK). 
5 Rapp, „Grenzen des Seins. Die Diskussion um die Grenzen des Seienden in der On-

tologie der vorsokratischen Philosophen“, S. 46f. 
6 Platon, Philebos, 16c. 
7 Vgl. Platon, Philebos, 16c–18e. Vgl. auch Dorothea Frede, „Grenze und Unbe-

grenztheit – Das gute Leben in Platons Philebos“, Wolfram Hogrebe/Joachim 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTÄNDNIS | 37 

 

tige Gebrauch der Grenze ermöglichen somit für Platon die Bestimmung 
der Lebensbereiche oder auch der verschiedenen Disziplinen als solcher.  

Zweitens geht das Konzept der Grenze bei Platon über die Funktion 
der dialektischen Einteilungsfähigkeit hinaus und tritt selbst als eine von 
vier Seinsklassen auf.8 Platon teilt – durch die erwähnte dialektische Me-
thode – alles Seiende in das Unbegrenzte (1), die Grenze (2), eine Mi-
schung der ersten und zweiten Klasse (3) und die Ursache der Mischung, 
d.h. die Vernunft (4), ein.9 Der Begriff ‚Grenze‘ wird in diesem Zusam-
menhang von ihm nicht bloß als eine ontologische Kategorie bestimmt. 
Innerhalb dieser Klassen hat sie eher eine ethische Funktion, die sich für 
die Realisierung eines guten Lebens als notwendig erweist. Während die 
erste Klasse, „das Unbegrenzte“, das auch für die eleatische Schule das 
wesentliche Merkmal des Seienden war, eine unbestimmte Anzahl von 
gegensätzlichen Lebenszuständen wie Wärme/Kälte oder Lust/Schmerz 
darstellt, wird die Grenze als die Seinsklasse gedacht, die solche unbe-
stimmten Zustände durch den richtigen Gebrauch der Vernunft harmoni-
sieren sollte. Die Grenze hat also die Funktion, dem Widerstreit der Ge-
gensätze, die aus der Klasse des Unbegrenzten hervortreten, ein Ende zu 
bereiten.10 Sie bringt solche unbestimmten sowie widerstreitenden Größen 
und Zustände des Unbegrenzten in Ordnung, indem sie sie harmonisch 
mischt und durch eine mathematische Proportionierung miteinander kom-
mensurabel macht.  

Bevor man sich von der antiken Philosophie verabschiedet, lassen sich 
(mindestens) zwei wichtige Aspekte hervorheben, die sich für weitere dia-
lektische Grenzkonzeptionen, die noch diskutiert werden, als konstitutiv 
zeigen. Zum einen wird in der Antike der Begriff der Grenze in direktem 
Zusammenhang mit ihrem Gegensatz, d.h. der Unbegrenztheit, themati-
siert. Während die Unbegrenztheit (des Seienden) dabei einen höheren 
Wahrheitswert und -status erlangte, hatte die Grenze eher eine normative 
Funktion für endliche Menschen. Zum Zwecke eines guten Lebens sollte 
die menschliche Vernunft sie folgerichtig verwenden. Zum zweiten wird 
                                                                                                                         

Bromand (Hrsg.), Grenzen und Grenzüberschreitungen. XIX. Deutscher Kongress 
für Philosophie, Bonn, 23–27. September 2002: Vorträge und Kolloquien, Berlin 
2004, S. 62–75, hier S. 66f. 

8 Vgl. Platon, Philebos, 23b–d. 
9 Vgl. Platon, Philebos, 23c–d.  
10 Vgl. Frede, „Grenze und Unbegrenztheit – Das gute Leben in Platons Philebos“, S. 

69. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

der Begriff der Grenze – wie besonders mit Platon deutlich wurde – zwei-
deutig aufgefasst. Im Rahmen der platonischen Dialektik wird sie nicht 
nur als ein trennender, abgrenzender oder klassifizierender, sondern zu-
gleich als ein harmonisierender Begriff gedacht, der die Gegensätze und 
Widersprüche in eine Ordnung bringt, miteinander verbindet und verei-
nigt. 

Die Gegenüberstellung der Grenze mit dem Unbegrenzten sowie ihre 
zweideutige – trennende und verbindende – Funktion werden auch nach 
der Antike immer wieder neu behandelt und charakterisiert. Nicht allein 
im Rahmen der mittelalterlichen Philosophie (im Kontext der metaphysi-
schen Gottesbeweise) oder in der Neuzeit (mit dem dualistischen Cartesi-
anismus), sondern besonders in und nach der Philosophie der Aufklärung 
fällt abermals ein ähnlicher Begriff der Grenze auf. Kant und insbesondere 
Hegel haben zwar ein völlig neues Verständnis der Dialektik entwickelt, 
das sich sehr stark von der platonischen Dialektik entfernte. Aber auch bei 
ihnen bleibt das gegensätzliche Verhältnis für die Bestimmung der Gren-
ze, d.h. deren unmittelbarer Bezug auf das Unbegrenzte, das Unendliche 
oder das Absolute, ausschlaggebend. Da die Philosophien von Kant und 
Hegel heutige Diskussionen über und Verständnisse von Grenzen und 
Grenzüberschreitungen immer noch sehr stark prägen und auch für die dif-
ferenztheoretischen Konzepte der Grenze, die im nächsten Kapitel behan-
delt werden, eine wichtige Rolle spielen, wird an dieser Stelle auf ihre je-
weiligen Grenzbegriffe näher eingegangen.  

Kants Transzendentalphilosophie, die sich vornehmlich darauf abzielt, 
das sinnlich Erkennbare von dem Nicht-Erkennbaren zu unterscheiden und 
damit die Grenze der sinnlichen Erkenntnis zu markieren, lässt sich als ei-
ne „Grenzwissenschaft“ bezeichnen.11 Bereits im Vorwort der Kritik der 
reinen Vernunft (1781) kündigt Kant sein programmatisches Ziel als eine 
Kritik „des Vernunftvermögens überhaupt, [...] mithin die Entscheidung 
                                                           
11 Volker Gerhardt, „Kolloquium 2. Transzendentalphilosophie als limitative Theorie. 

Einleitung“, Wolfram Hogrebe, Joachim Bromand (Hrsg.), Grenzen und Grenz-
überschreitungen. XIX. Deutscher Kongress für Philosophie, Bonn, 23–27. Sep-
tember 2002: Vorträge und Kolloquien, Berlin 2004, S. 76–78, hier S. 76. Der Be-
griff „Grenzwissenschaft“ wird hierbei weder im Sinne einer Pseudo-Wissenschaft 
noch als Kombination von zwei Wissensbereichen wie Biochemie und Geophysik 
verwendet. Vielmehr wird er im Zusammenhang mit Kants kritischer Philosophie 

[krínein]‚ [unter-]scheiden‘, ‚trennen‘) verstanden.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTÄNDNIS | 39 

 

der Möglichkeit oder Unmöglichkeit einer Metaphysik überhaupt und die 
Bestimmung sowohl der Quellen, als des Umfanges und der Grenzen der-
selben, alles aber aus Prinzipien“ an.12 Kant zufolge werden die Grenze 
und der Umfang des Erkennbaren nicht in den sinnlichen Gegenständen, 
sondern durch eine Selbstkritik der Vernunft in unserer Erfahrungsart bzw. 
-struktur bestimmt. Die für unsere Erfahrungen relevante Funktion des Er-
kenntnisvermögens beruhe auf der transzendentalen Idealität unserer An-
schauungsformen und Verstandeskategorien. Das Adjektiv ‚transzenden-
tal‘ spielt vor allem für den Kontext von Grenze und Überschreitungen ei-
ne wichtige Rolle. Kant stellt dieses Wort den in der platonischen Traditi-
on oder in den religiösen Kontexten gültigen Verwendungen des Wortes 
‚transzendent‘ entgegen.13 Während z.B. für Platon transzendente Ideen 
eine über die Sinnenwelt hinausliegende Wirklichkeit darstellen, sind 
transzendentale Formen und Prinzipien für Kant Grundsätze des reinen 
Verstandes, die jeder möglichen Erfahrung a priori vorangehen. Die trans-
zendentalen Prinzipien sind demzufolge nicht Prinzipien, die jenseits der 
Grenzen der sinnlichen Erkenntnis liegen, sondern Gesetze, die diese 
Grenze markieren oder bestimmen und damit das Erkennbare von dem 
bloß Denkbaren (den Noumena) trennen.  

Wenn hier von der Grenze der sinnlichen Erkenntnis gesprochen wird, 
heißt dies nicht, dass für Kant empirische Wissenschaften in ihrer Ent-
wicklung ein Ende hätten. Das sinnlich Erkennbare (oder der Bereich der 
möglichen Erkenntnis) stellt für ihn keine endliche Erkenntnis dar. Ohne 
Zweifel schreitet die wissenschaftliche Erkenntnis für Kant immer weiter 
fort und sie ist unbegrenzt: „Die Erweiterung der Einsichten in der Ma-
thematik, und die Möglichkeit immer neuer Erfindungen geht ins Unendli-
che […]. Aber Schranken sind hier gleichwohl nicht zu verkennen, denn 
Mathematik geht nur auf Erscheinungen, und was nicht ein Gegenstand 
der sinnlichen Anschauung sein kann, als die Begriffe der Metaphysik und 
                                                           
12 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft (1781), Jens Timmermann (Hrsg.), 

Hamburg 1998, A xii, im Folgenden zitiert als KrV B/A. 
13 Vgl. Kant, KrV B 353f. Für den Unterschied zwischen transzendentalen und trans-

zendenten Ideen im Rahmen der Antinomien der Vernunft vgl. Kant, KrV B 593 f. 
„So lange wir mit unseren Vernunftbegriffen bloß die Totalität der Bedingungen in 
der Sinnenwelt […] zum Gegenstand haben: so sind unsere Ideen zwar transzen-
dental, aber doch kosmologisch. So bald wir aber das das Unbedingte [...] in dem-
jenigen setzen, was ganz außerhalb der Sinnenwelt, mithin außer aller möglichen 
Erfahrung ist, so werden die Ideen transzendent.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

Moral, das liegt ganz außerhalb ihrer Sphäre, und dahin kann sie niemals 
führen; sie bedarf aber derselben auch gar nicht.“14 Die Grenze der sinnli-
chen Erkenntnis bedeutet demzufolge vielmehr die Beschränkung unserer 
Erkenntnis auf die Sinnlichkeit. In einem empirischen Wissensbereich, 
dessen Umfang von der räumlich-zeitlichen Struktur der Anschauungs-
formen und der transzendentalen Idealität unserer Verstandesbegriffe ab-
hängt, können wir für Kant durch eine richtige Anwendung dieser Formen 
bzw. durch deren Beschränkung auf das empirisch Gegebene unendlich 
viele neue Erkenntnisse gewinnen.  

Der Vergleich bzw. der Unterschied zwischen den oben verwendeten 
zwei Begriffen – der ‚Grenze‘ und der ‚Schranke‘ – wird von Kant in den 
Prolegomena (1783) näher erläutert. Die Vernunft, als das ganze Vermö-
gen des Denkens hat für Kant an sich keine Grenzen.15 Sie kann bloß un-
endlich denken. Das Denken sei für sinnliche Erkenntnis zwar eine not-
wendige, aber keine hinreichende Bedingung.16 Wir können eine sichere 
Erkenntnis der sinnlichen Welt erst dann gewinnen, wenn wir unsere Ver-
nunft richtig orientieren. Diese Orientierung ist für Kant nichts anderes als 
eine kritische Selbstorientierung der Vernunft, indem das unendliche Den-
ken durch sich selbst klar unterteilt wird. Vernunft hat also als Denkver-
mögen keine Grenze, aber sie setzt selbst eine Grenze, und noch kon-
kreter: Um der richtigen sinnlichen Erkenntnis willen muss sie sich selbst 
eine Grenze setzen.17 Selbstbegrenzung der Vernunft im Bereich der em-
pirischen Erkenntnis geschieht dadurch, dass sie sich von dem Bereich des 
bloß Denkbaren (d.h. des Dinges an sich) distanziert und sich nur auf Er-
                                                           
14 Immanuel Kant, Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik, die als Wissen-

schaft wird auftreten können (1783), Karl Vorländer (Hrsg.), Hamburg 71993, A 
167, im Folgenden zitiert als Prolegomena, A. Vgl. auch Paul Guyer, „Transzen-
dentaler Idealismus und die Grenzen der Erkenntnis“, Wolfram Hogrebe, Joachim 
Bromand (Hrsg.), Grenzen und Grenzüberschreitungen. XIX. Deutscher Kongress 
für Philosophie, Bonn, 23–27. September 2002: Vorträge und Kolloquien, Berlin 
2004, S. 89–103, hier S. 100–103. 

15 Vgl. Kant, Prolegomena, A 167.  
16 Vgl. Herbert Schnädelbach, „Grenzen der Vernunft? Über einen Topos kritischer 

Philosophie“, Wolfram Hogrebe, Joachim Bromand (Hrsg.), Grenzen und Grenz-
überschreitungen. XIX. Deutscher Kongress für Philosophie, Bonn, 23–27. Sep-
tember 2002: Vorträge und Kolloquien, Berlin 2004, S. 283–295, hier S. 283. 

17 Vgl. Kant, Prolegomena, A 181. Vgl. auch Schnädelbach, „Grenzen der Ver-
nunft?“, S. 293f.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTÄNDNIS | 41 

 

scheinungen desselben beschränkt. Das Ding an sich, das nicht zu dem 
sinnlichen Erfahrungsfeld gehört, wird von Kant bloß als Grund dieses 
Feldes angenommen. Demzufolge können nicht die Dinge der Welt, wie 
sie sind, sondern nur ihre Erscheinungen, wie sie in Raum und Zeit vorge-
stellt werden, erkannt werden. Die Dinge an sich sind und bleiben die 
Schranken unserer Erkenntnis, über die wir nur spekulieren können.18  

Der Begriff der Schranke lässt sich in diesem Zusammenhang wie eine 
Barriere des Dinges an sich, d.h. der intelligiblen Welt, verstehen, die dem 
sinnlichen Erkenntnisvermögen – dem menschlichen Verstand – völlig 
unzugänglich bleibt. Jenseits dieser Schranke liegt für Kant ein Nichts o-
der ein leerer Raum, der aus bloßen Verneinungen besteht.19 Die Schranke 
trennt das Ding an sich von dem Feld der sinnlichen Erkenntnis negativ 
und schließt jegliche Überschreitungsmöglichkeit aus. Das Ding an sich 
stellt letzten Endes die Schranke unserer Erkenntnis dar, deren Überschrei-
tung prinzipiell nicht möglich ist. Versucht man das Ding an sich trotzdem 
mit den transzendentalen Formen des Verstandes zu erkennen, dann wird 
es nicht als ein Ding an sich, sondern notwendigerweise in ihrer Er-
scheinung erkannt.  

Gegenüber diesem negativen Charakter der Schranke sieht Kant „in al-
len Grenzen […] etwas Positives“.20 Die Grenze schließt nicht nur den 
Raum ein, der innerhalb ihrer selbst liegt, sondern sie gehört auch zu dem 
Raum, der jenseits ihrer selbst liegt.21 Die Grenze begrenzt also ein Er-
kenntnisfeld ‚positiv‘, weil sie innerhalb desselben Grenzüberschreitungen 
zulässt. Überdies hängen die Grenzen und deren Überschreitungen von 
den Bestimmungen des Subjekts, d.h. von dessen reflexiven Praktiken ab. 
Es geht nämlich darum, auf welche Art und Weise es sein Erkenntnisver-
mögen im Hinblick auf die sinnlichen Phänomene verwendet. Dagegen 
sind die Schranken zunächst nicht die Bestimmungen unseres Vermögens. 
                                                           
18 „Spekulieren“ wird hier weder im Sinne von Hegels spekulativer Logik noch des 

spekulativen Realismus, sondern weiterhin im kantischen Sinne verwendet: „Eine 
theoretische Erkenntnis ist spekulativ, wenn sie auf einen Gegenstand, oder solche 
Begriffe von einem Gegenstande, geht, zu welchem man in keiner Erfahrung ge-
langen kann.“  Kant, KrV B 662. Hegel wird dagegen eben durch den Begriff der 
Spekulation den Unterschied zwischen bloß Denkbarem und wahr Erkennbarem 
aufheben.  

19 Vgl. Kant, Prolegomena, A 166f. 
20 Kant, Prolegomena, A 170. 
21 Vgl. Kant, Prolegomena, A 181. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

Vernunft kann – und um der Erkenntnis willen: muss – die Schranke er-
kennen und diese dann reflexiv als ihre eigene Grenze setzen.  

Mit dieser minimalen Unterscheidung zwischen Schranke und Grenze 
lässt sich das oben diskutierte Argument der Unbegrenztheit unserer Er-
kenntnis besser klären: Sinnliche Erkenntnis hat zwar keine Grenzen, wohl 
aber Schranken.22 Die sich richtig orientierende Vernunft erkennt die 
Schranken – die Unzugänglichkeit – der intelligiblen Welt bzw. der No-
umena und beschränkt sich auf den Bereich, der nur der Gegenstand der 
sinnlichen Anschauung sein kann. Innerhalb der Schranke, die die Ver-
nunft erkennt und als ihre eigene Grenze setzt, sucht sie nach unendlichen 
Kenntnissen. In einem empirischen Erkenntnisbereich wie Physik oder 
Mathematik, wo eigene Grenzen erkannt werden, ist also für Kant unsere 
Erkenntnis grenzenlos. Selbstbegrenzung der Vernunft in ihrem er-
kenntnistheoretischen Gebrauch ist ihm zufolge vor allem für sichere 
Kenntnisse notwendig. Darum lässt sich behaupten, dass Kant eben durch 
die Beschränkung der Erkenntnisformen bzw. -begriffe auf die Sinnlich-
keit die prinzipielle Grenzenlosigkeit der Erkenntnis sichern wollte.23  

Der größte Kritiker der kantischen Unterscheidung zwischen den Be-
griffen ‚Schranke‘ und ‚Grenze‘ ist bekanntlich G.W.F. Hegel. Bevor wir 
auf seine Kritik eingehen, soll aber noch erwähnt werden, welches Prob-
lem für Kant durch eine mögliche Überschreitung der Grenze hervortritt. 
Wenn die Vernunft ihre Grenzen übersieht und ihre Erkenntnisbegriffe auf 
den Bereich der Noumena anwendet, dann verzweifelt sie für Kant an sich 
selbst. Wenn man sich der reinen Verstandesbegriffe „über die Grenzen 
der Erfahrung hinaus“ ohne Beschränkung bedient, so läuft man Gefahr, 
„durch leere Vernünfteleien von den bloßen formalen Prinzipien des rei-
nen Verstandes einen materialen Gebrauch zu machen“24 und über die 
Gegenstände, die uns sinnlich nicht gegeben werden können, zu urteilen. 
„Der Skeptizismus ist uranfänglich aus der Metaphysik und ihrer poli-
zeilosen Dialektik entsprungen.“25 Die Selbstverzweiflung der Vernunft 
durch den falschen Gebrauch (oder ‚Missbrauch‘) derselben ist Kant zu-
folge ein Grund für ihre Verwicklung in Paralogismen, Antinomien und 
(falsche) Ideale.  

                                                           
22 Vgl. Schnädelbach, „Grenzen der Vernunft?“, S. 288. 
23 Vgl. Schnädelbach, „Grenzen der Vernunft?“, S. 293.  
24 Kant, KrV B 449. 
25 Kant, Prolegomena, A 164.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTÄNDNIS | 43 

 

Hinsichtlich einer solchen Gefahr, die selbst der Natur der Vernunft 
immanent entspringt, bestimmt Kant die Aufgabe der transzendentalen 
Dialektik „als eine Kritik des Verstandes und der Vernunft [...], um den 
falschen Schein ihrer grundlosen Anmaßungen aufzudecken und ihre An-
sprüche auf Erfindung und Erweiterung [...] zur bloßen Beurteilung und 
Verwahrung des reinen Verstandes vor sophistischem Blendwerke herab-
zusetzen.“26 Das Wort „Dialektik“ wird also in diesem Zusammenhang bei 
Kant doppeldeutig verwendet. Erstens bezeichnet er sie als „einen logi-
schen Schein“, durch den die Vernunft sich in Widersprüche bzw. Anti-
nomien verwickelt.27 Zweitens impliziert dieser Begriff im Rahmen der 
transzendentalen Dialektik eine selbst-reflexive Tätigkeit der Vernunft, die 
jene Scheinlogik aufdeckt und zugleich die Vernunft davor schützt, in 
Trugschlüsse zu geraten.28  

Zusammenfassend lässt sich also festhalten, dass nach Kant Grenzen-
Setzen für die Erkenntnis konstitutiv ist. Zieht man keine Grenze, erkennt 
man nichts. Erkenntnis ist immer eine bestimmte Erkenntnis, die wir nur 
innerhalb der selbstbestimmten Grenzen erwerben können. Vernunft ohne 
Grenze bleibt ein Vermögen ohne Schutz und verwickelt sich in Antino-
mien. Durch die falsche Verwendung von Erkenntnisformen bzw. Kate-
gorien (zum Zwecke eines unbedingten Wissens) geht die Vernunft über 
die Grenzen der möglichen Erkenntnis hinaus und gelangt zu Aussagen 
bzw. Gedanken über die Welt, die weder bewiesen noch widerlegt werden 
können. Die Antinomien29 gehen zwar aus der Natur der Vernunft selbst 
hervor, aber können eben durch diese selbst beseitigt werden. Sie stellen 
für Kant letztlich den über die Erfahrungsgrenzen hinausgehenden, d.h. 
                                                           
26 Kant, KrV B 87f. 
27 Kant, KrV B 350.  
28 Vgl. Kant, KrV B 354f. 
29 Hier kann weder auf die jeweiligen Beweise noch auf die Auflösung der Antino-

mien im Einzelnen eingegangen werden. Jedoch ist es wichtig, die erste Antinomie 
zu erwähnen, weil sie der hier diskutierten Dialektik der Grenze und des Unbe-
grenzten in gewisser Hinsicht sehr nahe kommt. Dabei handelt es sich um die Fra-
ge, ob die Welt einen Anfang und ein Ende (Grenze) oder keinen Anfang und kein 
Ende habe (oder unbegrenzt sei). Für Kant macht man, wenn man hier Anfang und 
Ende (d.h. Grenze) jeweils als eine mathematische Größe denkt und diese auf die 
Sinnlichkeit anwendet, wieder einen falschen Gebrauch der Vernunft: Denn das 
Unendliche oder das Unbegrenzte lässt sich in der Welt der raumzeitlichen Phäno-
mena nur vergeblich suchen. Vgl. Kant, KrV B 454f. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

transzendenten Gebrauch der Vernunft dar, durch den diese sich jedoch 
von dem Bereich des Erkennbaren verabschieden würde.  

Während nach Kant die Erkenntnis nur innerhalb der bestimmten – 
und selbst-reflexiv gesetzten – Grenzen möglich ist, spielt Hegel zufolge 
auch das von der Vernunft scheinbar Ausgegrenzte für die (wahre) Er-
kenntnis eine notwendige Rolle. Hegel zeigt dies vor allem dadurch, dass 
er den Begriff der (transzendentalen) Dialektik stark – oder radikal – ver-
ändert.30 Er ist sich zwar mit Kant darüber einig, dass Antinomien der 
Vernunft als die der Natur der Vernunft entspringenden Widersprüche zu 
denken sind.31 Jedoch stellen diese für ihn nur einen begrenzten Teil der 
Widersprüche der Welt dar. Antinomien lassen sich nach Hegel nicht bloß 
auf vier Sätze bzw. Gegensätze reduzieren. Vielmehr befinden sie sich „in 
allen Gegenständen aller Gattungen, in allen Vorstellungen, Begriffen und 
Ideen.“32 Mit anderen Worten: Der Widerspruch liegt für ihn nicht allein 
in der Natur einer subjektiven (oder verzweifelten) Vernunft, sondern in 
der Natur der Sache selbst und gehört notwendigerweise zu der logischen 
Struktur der Wahrheit.  

Hegel macht in diesem Zusammenhang einen grundlegenden Unter-
schied zwischen einer abstrakten und einer konkreten Unendlichkeit, wo-
bei jene auf Kants Diagnose der Antinomien der subjektiven Vernunft 
verweist und diese deren objektive Gestalt bezeichnet, die erst durch ge-
schichtliche und intersubjektive Aufhebungsprozesse zu erkennen sei. 
Kant habe nach Hegel die sich widersprechenden Gedankenbestimmungen 
der Vernunft nur als deren abstrakt-unendliche Bestimmungen aufgezeigt, 
ohne sie als der objektiven Wirklichkeit zugehörig geltend zu machen. So 
habe Kant das Antinomienproblem bloß subjektiviert und auch seine Lö-

                                                           
30 Vgl. dazu Andreas Arndt, „Hegels Transformation der transzendentalen Dialektik“, 

Mariano Alvarez-Gómez, Paredes Martín, María del Carmen (Hrsg.), La contro-
versia de Hegel con Kant. II congreso internacional (13–16 de mayo de 2002), Sa-
lamanca 2004, S. 51–67. 

31 Vgl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Werke 8. Enzyklopädie der philosophischen 
Wissenschaften im Grundrisse. 1830. Teil 1. Die Wissenschaft der Logik: mit den 
mündlichen Zusätzen, Eva Moldenhauer, Karl Markus Michel (Hrsg.), Frankfurt 
am Main 62003, S. 126.  

32 Hegel, Werke 8, S. 127. Hervorhebung im Original. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTÄNDNIS | 45 

 

sungsvorschläge blieben nur im Kreis einer subjektiven Vernunft.33 Darum 
seien die subjektiven Bestimmungen letzten Endes immer bloß endlich.34 
Erst wenn diese abstrakt-endliche Bestimmungen der (reinen) subjektiven 
Vernunft im breiten Rahmen, d.h. im Horizont des Unendlichen bzw. des 
Absoluten aufgefasst werden, lassen sie für Hegel dialektisch über die ge-
schichtlich-intersubjektiven bis hin zu den konkret-unendlichen Formen 
des Absoluten aufheben.  

Diese allgemeinen Anmerkungen zu Hegels radikaler Umdeutung der 
Dialektik haben bestimmte Implikationen hinsichtlich des Begriffs der 
‚Grenze‘. Zuerst einmal ist es wichtig festzustellen, dass für Hegel das 
Wissen in keinem Sinne begrenzt sein kann. Es gilt und realisiert sich 
stattdessen nur als absolutes Wissen. Zum Zwecke und im Kreise eines 
solchen Wissens sollen alle gesetzten Grenzen bzw. endlich-subjektiven 
Bestimmungen dialektisch-geschichtlich aufgehoben werden. Nicht He-
gels umstrittene Logik der Notwendigkeit als solche, sondern vielmehr die 
Funktion der ‚Aufhebung‘ in dieser Logik lässt sich an dieser Stelle her-
vorheben. Bekanntlich hat Hegel bei der Verwendung dieses Worts jedes 
Mal dessen drei Bedeutungen – Negieren, Bewahren und Hochheben – 
gleichzeitig im Auge. Aus dieser Perspektive lässt sich bei Hegel die 
Überschreitung einer Grenze als deren Aufhebung verstehen, die einen di-
alektischen Prozess darstellt, wobei eine endlich-begrenzte Subjektivität 
bis zum absoluten Wissen schreitet. Anders ausgedrückt existieren end-
lich-subjektive Formen oder Grenzen nur, um – in allen drei Bedeutungen 
– aufgehoben zu werden.35 Dies lässt sich besonders im Hinblick auf He-
gels kritische Auseinandersetzung mit der Unterscheidung zwischen dem 
Erkennbaren und Denkbaren zeigen, die Kant mit einer Differenzierung 
von ‚Schranke‘ und der ‚Grenze‘ begründen wollte.36 Hegel zufolge ist die 
Schranke des Ding an sich nur für uns – für ein bewusstes Wesen – eine 
Schranke, die genauso wie die Grenze eine Dynamik der Überschreitung 
                                                           
33 Vgl. Rainer Schäfer, Die Dialektik und ihre besonderen Formen in Hegels Logik. 

Entwicklungsgeschichtliche und systematische Untersuchungen, Hamburg 2001, S. 
57.  

34 Vgl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Werke 20. Vorlesungen über die Geschichte 
der Philosophie, Eva Moldenhauer, Karl Markus Michel (Hrsg.), Frankfurt am 
Main 31986 S. 403f. 

35 Vgl. Sebastian Reus, Unglückliches Bewusstsein. Denken ohne Dialektik bei Botho 
Strauss, Würzburg 2006, S. 34. 

36 Vgl. Schnädelbach, „Grenzen der Vernunft?“, S. 285. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

impliziert: „Im Bewusstsein der Schranke der Endlichkeit liegt das 
Darüberhinaussein.“37 Für den bewussten Menschen ist die Schranke also 
etwas, worüber er hinausgehen soll. Hingegen haben die Dinge der Welt 
für sich keine Schranke, d.h., sie sind sich ihrer Schranke nicht bewusst: 
„Der Stein, das Metall ist nicht über seine Schranke hinaus, darum weil sie 
für ihn nicht Schranke ist.“38 Während diese nach Hegel nicht angeregt 
sein können, ihre Schranken zu überschreiten, ist die Schranke für uns nur 
eine scheinbare Schranke, die aufzuheben und dadurch wiederum als eine 
Grenze zu denken ist. Hegel bezeichnet diesen – und jeden – Aufhebungs-
prozess als einen Prozess des Sollens, weil Etwas (als ein Gegenstand des 
Bewusstseins) an seiner Schranke bzw. seiner Grenze „sowohl ist als nicht 
ist“, das heißt einen Selbstwiderspruch hat:39 

 
„Betrachten wir nunmehr näher, was wir an der Grenze haben, so finden wir, wie die-
selbe einen Widerspruch in sich enthält und sich somit dialektisch erweist. Die Grenze 
macht nämlich einerseits die Realität des Daseins aus, und andererseits ist sie dessen 
Negation.“40 

 
Der Widerspruch des Etwas, den Hegel an einer anderen Stelle als die der 
Grenze desselben immanente „Unruhe“41 bezeichnet, treibt es notwendi-
gerweise dazu, über sich selbst hinauszugehen. Im Rahmen dieses dialek-
tisch-notwendigen Prozesses lässt sich erkennen, dass das, was Kant für 
die Grenze hielt, bei Hegel auch auf die Schranke angewandt wird.42 Nach 
Hegel werden Schranken immer zu Grenzen, indem sie in verschiedenen 
Stufen des Denkens aufgehoben werden (sollen). Gegen Kants Verständ-
nis der Schranke schreibt Hegel in der Wissenschaft der Logik: „[E]s wird 
behauptet, es könne über die Schranke nicht hinausgegangen werden. In 
dieser Behauptung liegt die Bewußtlosigkeit, daß darin selbst, daß etwas 

                                                           
37 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Werke 16. Vorlesungen über die Philosophie der 

Religion, Eva Moldenhauer, Karl Markus Michel (Hrsg.), Frankfurt am Main 1986, 
S. 168. Vgl. auch Schnädelbach, „Grenzen der Vernunft?“ S. 286. 

38 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Werke 5. Wissenschaft der Logik, Eva Molden-
hauer, Karl Markus Michel (Hrsg.), Frankfurt am Main 1986, S. 145.  

39 Hegel, Werke 5, S. 136. 
40 Hegel, Werke 8, S. 197. 
41 Hegel, Werke 8, S. 138. 
42 Vgl. Schnädelbach, „Grenzen der Vernunft?“, S. 285. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTÄNDNIS | 47 

 

als Schranke bestimmt ist, darüber bereits hinausgegangen ist.“43 Kant ha-
be, so Hegel, mit seiner Bestimmung des Dinges an sich als die Schranke 
unserer Erkenntnis über dieses bereits sehr viel gesagt. Die Schranke ist 
uns erst im Hintergrund eines dialektischen Wissens über die Unbe-
schränktheit verständlich. „[E]ine Bestimmtheit, Grenze ist als Schranke 
nur bestimmt im Gegensatz gegen sein Anderes überhaupt als gegen sein 
Unbeschränktes, das Andere einer Schranke ist eben das Hinaus über die-
selbe.“44 Dadurch, dass Hegel die Schranke des Dinges an sich als eine 
Art Grenze denkt, löst er letztlich auch die Unterscheidung zwischen dem 
bloß Denkbaren und Erkennbaren auf, die Kant anhand der Begriffe der 
Grenze und der Schranke sowie um der sicheren Erkenntnis willen postu-
liert hatte.  

Hegels Überwindung dieser Trennung soll allerdings nicht so gedacht 
werden, dass er Kants Bestimmung der Grenze als ein reflexives Tun der 
Vernunft völlig verneinte. Im Gegenteil lässt sich wohl behaupten, dass er 
die kantische ‚Grenzwissenschaft‘ mit ihren eigenen Mitteln auf sich an-
wendet und sie in eine Wissenschaft des unbegrenzten bzw. des absoluten 
Erkennens verwandelt. Auch Hegel geht hauptsächlich von einem Kon-
zept der Grenze aus, das durch das Geistige oder das Bewusstsein reflexiv 
gesetzt wird und nicht als ein bloß äußerlich Gegebenes zu denken ist. 
Anders als Kant behauptet er aber, dass zugleich die andere Seite der 
Grenze bzw. der (scheinbaren) Schranke, d.h. das Ding an sich, durch die 
sogenannte spekulative Logik zu erkennen sei. Und zwar noch grundle-
gender: Für die wahre Erkenntnis ist Hegel zufolge nicht nur das Diesseits 
der selbstbestimmten Grenze, sondern auch das Jenseits derselben ent-
scheidend und als eine negative Bestimmung immer schon im Spiel. So-
bald man der Erkenntnis eine Grenze setzt, hat man eben durch diese 
Grenzsetzung das Pseudo-Unerkennbare oder das bloß Denkbare schon 
berührt und es sogar negativ bestimmt. Die Grenze hat also für Hegel 
nicht die Funktion, das Erkennbare vom Denkbaren oder das Sein vom 
Nicht-Sein völlig zu trennen, sondern das Negative des Daseins auf es 
selbst zu beziehen. Als eine negative Figur stellt die Grenze eine der be-
treffenden Sache, dem Sein oder dem Wissensbereich interne Qualität dar. 
In diesem Sinne unterscheidet Hegel zwischen quantitativen und qualitati-
ven Grenzen: 
 
                                                           
43 Hegel, Werke 5, S. 145. 
44 Hegel, Werke 5, S. 145.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

„Die Auffassung der Grenze als einer bloß äußerlichen Bestimmung des Daseins hat ih-
ren Grund in der Verwechslung der quantitativen mit der qualitativen Grenze. […] Be-
trachten wir z.B. ein Grundstück, welches drei Morgen groß ist, so ist dies seine quanti-
tative Grenze. Weiter ist nun aber auch dieses Grundstück eine Wiese und nicht Wald 
oder Teich, und dies ist seine qualitative Grenze.“45 
 
Das Konzept der qualitativen Grenze bedeutet also eine dem Dasein eige-
ne und negative Bestimmung und weist auf einen ständigen und internen 
Dialog mit der anderen Seite des Etwas oder des Seins, d.h. mit dessen 
Negation, hin. Zwischen Etwas und seiner Grenze gibt es für Hegel nicht 
bloß ein positives Verhältnis; das heißt, dass die Grenze von Wiese nicht 
direkt im Wiesesein zu erkennen ist. Vielmehr steht dieses Etwas durch 
die Grenze in einem negativen Verhältnis mit einem Anderen (z.B. mit 
Wald). Die Grenze lässt sich von daher als eine Art Negation denken, die 
für Etwas und Andere bestimmend ist und sich konstitutiv für die Identität 
vom Dasein erweist:  

 
„Die Negation ist im Dasein mit dem Sein noch unmittelbar identisch, und diese Nega-
tion ist das, was wir Grenze heißen. Etwas ist nur in seiner Grenze und durch seine 
Grenze das, was es ist. Man darf somit die Grenze nicht als dem Dasein bloß äußerlich 
betrachten, sondern dieselbe geht vielmehr durch das ganze Sein hindurch.“46 
 
Eine vollständige Rekonstruktion des Grenzbegriffs im Rahmen der hegel-
schen Dialektik erfordert zwar eine noch tiefgründigere Untersuchung sei-
ner Philosophie.47 Jedoch lassen sich mit Blick auf die bisherigen Anmer-
kungen grob drei Merkmale der Grenze zusammenfassen, auf die im 
nächsten Kapitel mit differenztheoretischen Ansätzen kritisch rekurriert 
wird: Als Erstes ist bei Hegel – ähnlich wie bei den anderen dialektisch-
orientierten Grenzkonzeptionen – das Spiel des Unbegrenzten für die Be-
stimmung der Grenze und der Überschreitung unerheblich. Diese zwei 
Begriffe werden im Hintergrund des dialektischen Verhältnisses von Ge-
gensätzen wie Endlichkeit und Unendlichkeit oder Etwas und Anderes be-
handelt sowie auf das Unendliche und das Unbegrenzte bezogen. Grenzen 
                                                           
45 Hegel, Werke 8, S. 197. 
46 Hegel, Werke 8, S. 197. 
47 Für eine detaillierte Untersuchung über die Rolle des Grenzbegriffs in Hegels 

Frühphilosophie vgl. Anne-Kristina Kwade, Grenze. Hegels ‚Grenz‘-Begriff 1804/5 
als Keimzelle der Dialektik, Würzburg 2000. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTÄNDNIS | 49 

 

und Überschreitungen haben ihre Bestimmung immer im Zusammenhang 
eines unendlich Dritten, d.h. des absolut Unbegrenzten. Sie bilden mit dem 
Unbegrenzten (dem Unendlich-Negativen der Grenze) eine triadische 
Struktur und können jeweils nur aus dieser Struktur heraus verstanden 
werden. 

Als Zweites lässt sich erwähnen, dass Hegel zufolge das Hinausgehen 
über die Grenze – d.h. Grenzüberschreitung – für den Begriff der Grenze 
eine Notwendigkeit darstellt und eben darum zwischen Grenze und Über-
schreitung eine konstitutive Relation besteht. In diesem Sinne geht Hegel 
über die vorhin diskutierten dialektischen Grenzverständnisse weit hinaus. 
Beide Begriffe sind immanent miteinander verbunden, weil das Denken 
über die Grenze im Horizont der Unbegrenztheit immer mit dem Denken 
ihrer Überschreitung zusammen zustande kommt. Grenzen existieren im 
System des absoluten Wissens nur, weil sie überschritten werden können. 
Eine unüberschreitbare Grenze gibt es für Hegel nicht. Diese dialektisch-
konstitutive Relation zwischen Grenze und Überschreitung wird von ihm 
aber nicht als eine positive gedacht, sondern als eine widersprüchliche Be-
ziehung beschrieben, die es im nächsten Kapitel (I.2) noch zu hinterfragen 
gilt. 

Drittens behauptet Hegel, dass die Grenze als eine negative Form nicht 
bloß eine Äußerlichkeit der betreffenden Sache darstellt, sondern sie die-
ser völlig intern ist. Die qualitative Grenze, um die es ihm geht, betrifft 
den gesamten Existenzbereich einer Sache. Die Grenze sei also nicht als 
eine Randlinie zu denken, die Etwas geometrisch umschließt. Vielmehr 
geht sie, wie oben zitiert, „durch das ganze Sein hindurch.“ Etwas in sei-
ner Grenze steht mit seinem Anderen in einem internen Verhältnis. In die-
sem Sinne schreibt Hegel der Grenze eine Identifikationsfunktion zu: Die 
Grenze von Etwas bestimmt dieses Etwas negativ. Inwiefern die Grenze 
aber immer nur als eine negative Figur zu denken ist, wird ebenso im 
nächsten Kapitel eingehend diskutiert.  

Aus dem kurzen Exkurs zu den dialektischen Grenzkonzeptionen lässt 
sich allgemein schließen, dass der Begriff der Grenze von Platon, Kant 
und Hegel im direkten Zusammenhang mit ihrer eigenen Negation, d.h. 
mit dem ‚Unbegrenzten‘, thematisiert wird. Trotz der erheblichen Unter-
schiede zwischen ihren Dialektik-Auffassungen gehen sie generell von ei-
nem triadischen Verhältnis zwischen Grenze, Überschreitung und Unbe-
grenztem aus. Die Diskussion über Grenze und Überschreitungen bleibt 
damit größtenteils von dem Spiel des Unbegrenzten (d.h. des unendlich 
Negativen der Grenze) abhängig.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

Gleichzeitig lässt sich insbesondere bei Hegel, bei dem die Dialektik 
ihren Höhepunkt erreicht hat, eine konstitutive Beziehung zwischen Gren-
ze und Überschreitung feststellen. Frühere dialektischen Denktraditionen 
(in der Antike) sowie später Kants Philosophie haben zwar ebenfalls diese 
Beziehung erkannt, die sie aber (sowohl im moralischen als auch im er-
kenntnistheoretischen Sinne) als negativ bewertet haben und die darum 
durch das folgerichtige Denken beseitigt werden sollte. Dagegen war die-
ses logisch Negative für Hegel nur etwas, das im Rahmen einer dialektisch 
strukturierten und teleologischen Fortschrittsgeschichte aufzuheben war. 
Ungeachtet dieser und weiterer Unterschiede lässt sich die konstitutive 
Beziehung zwischen Grenze und Überschreitung als einen wichtigen und 
gut nachvollziehbaren Charakter der dialektisch-orientierten Theorien her-
vorheben.  

Allerdings muss man das Spiel der ‚Unbegrenztheit‘ und der ‚Negati-
vität‘ in dieser konstitutiven Beziehung noch kritisch überprüfen bzw. ak-
tualisieren. Denn es drängt sich die Frage auf, inwiefern das Konzept der 
Unbegrenztheit aus heutiger Sicht noch eine Aktualität besitzt. Ist die Vor-
stellung einer Unbegrenztheit oder des Absoluten heute – oder seit gerau-
mer Zeit – bei den Praktiken des modernen Subjekts in verschiedenen Be-
reichen des Lebens und des Wissens immer noch ausschlaggebend? Man 
kann wohl – oder zumindest intuitiv – argumentieren, dass sich unsere 
Welt- und Selbstvorstellungen von dem Gedanken eines unendlichen Le-
bens und einer über das Leben hinausgehenden Sakralität immer weiter 
entfernen. Dass eine Vorstellung des Jenseits der Grenze und deren Ab-
hängigkeit von Unbegrenztheit und vom Absoluten für das moderne Sub-
jekt weniger Sinn macht, heißt selbstverständlich nicht, dass diese in der 
Politik, der Wirtschaft und der Gesellschaft in anderen Weisen und For-
men nicht hervortreten. Diese Intuition weißt vielmehr darauf hin, dass die 
Grenzen – prinzipiell – auch ohne einen über sie unendlich hinausgehen-
den Bereich des Unbegrenzten problematisiert bzw. thematisiert werden 
können. Dementsprechend wird im Folgenden der Begriff der Grenze so 
geklärt, dass dabei kein Symptom des Absoluten bzw. des Unbegrenzten 
auftaucht. Gleichzeitig wird auch die in den dialektischen Theorien als ne-
gativ postulierte Beziehung zwischen Grenze und Überschreitung grund-
legend hinterfragt. Zwar kann man wohl annehmen, dass es eine Reihe 
von Begriffen gibt, die man als negativ oder positiv einordnen kann. Ist 
das Verhältnis zwischen Grenze und Überschreitung aber (nur) auf negati-
ve oder positive Weise zu bestimmen? Oder kann man zwischen ihnen 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTÄNDNIS | 51 

 

noch von anderen Verhältnissen reden, die weder positiv noch negativ, 
aber doch für ihre Relation entscheidend sind? 

 
 

1.2 DIFFERENZTHEORETISCHES VERSTÄNDNIS       
DER GRENZE  

 

‚Differenzphilosophie‘, mit der man generell unprogrammatische Schrif-
ten einer Reihe französischer Autoren ab den 1960er Jahren bezeichnet, 
lässt sich als ein alternatives Bild von Grenze und Überschreitung anfüh-
ren.48 Wegen ihrer zeitlichen Nähe (im Vergleich zu den oben diskutierten 
Philosophien) kann man sie zwar als eine aktuelle Strömung bezeichnen. 
Jedoch liegen ihre historischen Wurzeln bereits in den Schriften von 
Friedrich Nietzsche, Baruch de Spinoza und sogar Heraklit von Ephesus. 
Anstatt diese philosophische Linie vollständig zu rekonstruieren und wie-
der einen historischen Exkurs darzustellen, wird hier anhand von Michel 
Foucaults und Jacques Derridas Schriften ein differenzphilosophisches 
Konzept der Grenze entwickelt, das auch die Gedanken dieser genannten 
historischen Vorläufer zum Teil enthält. Es ist zwar nicht zu bestreiten, 
dass Foucault und Derrida sich in ihren philosophischen Ansätzen, Heran-
gehensweisen oder auch thematischen Aspekten voneinander sehr unter-
scheiden. In den folgenden Abschnitten wird es aber weniger um solche 
Unterschiede gehen als vielmehr darum, dass sie miteinander in ein pro-
duktives Gespräch gebracht werden, um aus diesem ein plausibles Ver-
ständnis der Grenze für die Praktiken der Grenze und Überschreitungen 
(in) der Kunst zu gewinnen.  

Foucault setzt sich in seinem viel diskutierten Aufsatz Vorrede zur 
Überschreitung (1963) unmittelbar mit den Begriffen ‚Grenze‘ und ‚Über-
schreitung‘ auseinander. Bevor man auf diesen Schlüsseltext eingeht, ist 
es erforderlich, einige Hintergründe und Probleme seiner Philosophie An-
fang der 1960er Jahre zu erwähnen. Hierfür bietet Wahnsinn und Gesell-
schaft (1961) den Ausgangspunkt, wo er bereits bei der Rede von Grenzen 
und Überschreitungen ein sprachliches bzw. begriffliches Problem er-
kennt. In diesem Frühwerk charakterisiert Foucault die abendländische 
Vernunft in ihren verschiedenen historischen Formen anhand von einem 

                                                           
48 Für die Probleme der Bezeichnung „Differenzphilosophie“ vgl. Heinz Kimmerle, 

Jacques Derrida zur Einführung, Hamburg 41997, S. 17f. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

spezifischen Begriff der Grenze. Foucault zufolge verläuft das abendländi-
sche Denken seit dem frühen Mittelalter in einem grundlegenden Motiv 
der Ausgrenzung oder „Ablehnung“.49 Diesbezüglich schreibt er im Vor-
wort: 

 
„Auf welches Gebiet würden wir uns begeben, das weder die Geschichte der Erkenntnis 
noch ganz einfach Geschichte ist, das weder von einer Wahrheitsteleologie noch von 
einer rationalen Kausalreihe beherrscht wird? Zweifellos auf ein Gebiet, wo es eher um 
die Grenzen als um die Wesenseinheit einer Kultur geht. […] Man könnte eine Ge-
schichte der Grenzen schreiben – dieser obskuren Gesten, die, sobald sie ausgeführt, 
notwendigerweise schon vergessen sind –, mit denen eine Kultur etwas zurückweist, 
was für sie außerhalb liegt; und während ihrer ganzen Geschichte sagt diese geschaffe-
ne Leere, dieser freie Raum, durch den sie sich isoliert, ganz genau soviel über sie aus 
wie über ihre Werte [...].“50 
 
Damit kündigt Foucault sein philosophisches Interesse insgesamt in der 
„Geschichte der Grenzen“ an, auch wenn man von einem einheitlichen 
Denken bzw. Werk von ihm nicht reden kann. In so einer Geschichte wer-
den die Grenzen nicht bloß phänomenologisch beschrieben oder aufgelis-
tet. Vielmehr werden die den Akten der Grenzziehungen zugrunde liegen-
den historischen Strukturen aufgezeigt und die kulturabhängige Differen-
zierung der Grenzen kritisch überprüft. In der abendländischen Geschichte 
der Vernunft und des Wahnsinns, die hier nur exemplarisch anzuführen 
ist, lässt sich nach Foucault historisch-kulturelle Variabilität der Grenze 
zwischen beiden leicht erkennen. Der Wahnsinn wurde z.B. im klassi-
schen Zeitalter durch den Akt der Ausgrenzung oder Ausschließung als 
das Andere der Vernunft konstituiert.51 Er wurde durch neue Grenzzie-
hungen, durch „Institutionen, juristische und polizeiliche Maßnahmen, 
wissenschaftliche Begriffe“52 von der Gesellschaft ausgeschlossen und in 
Gefangenschaft gebracht. Zwischen Wahnsinn und Vernunft entstand 
letztendlich ein Exklusionsverhältnis, indem die Vernunft ihren eigenen 
Rest, d.h. den Wahn, geschichtlich ablehnte, von sich abgrenzte und zu-
                                                           
49 Michel Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeit-

alter der Vernunft, Frankfurt am Main 1973, S. 11f. Im Folgenden wird zitiert als 
WG. 

50 Foucault, WG, S. 9. 
51 Foucault, WG, S. 7–16. 
52 Foucault, WG, S. 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTÄNDNIS | 53 

 

dem sich selbst als vernünftig definierte. In allen seinen historischen For-
men existierte also der Wahnsinn nicht für sich, sondern nur für die Ver-
nunft. Dasjenige, was für die Vernunft außerhalb liegt, oder das, was von 
ihr als ‚Wahnsinn‘ bezeichnet wird, gilt darum nach Foucault ebenso als 
vernünftig. Schließlich ist er informativ für die Vernunft selbst, d.h. für 
den sogenannten vernünftigen Innenbereich.53 Deswegen behauptet Fou-
cault, dass das gegensätzliche, ausschließende Verhältnis zwischen beiden 
geschichtlich bloß kontingent ist. Als ein kulturgeschichtliches Konstrukt 
können sich der Wahnsinn und dessen Sinn in Zukunft sehr viel ändern. 
Seine Äußerlichkeit kann sich völlig auflösen und sogar – wie es im alten 
Griechenland gewesen sei – in ein Inklusionsverhältnis mit der Vernunft 
geraten:  

 

„Vielleicht wird man eines Tages nicht mehr so richtig wissen, was Wahnsinn hatte 
sein können. […] All das, was wir heute im Modus der Grenze oder der Fremdheit oder 
des Unerträglichen erfahren, wird wieder auf die heitere Gelassenheit des Tatsächlichen 
getroffen sein. Und das, was für uns jetzt dieses Äußere [der Wahnsinn, T. A.] bezeich-
net, wird durchaus eines Tages uns bezeichnen können.“54 
  
An dieser Stelle lässt sich klar betonen, dass es bei dieser knappen Dar-
stellung von Foucaults Verständnis des Wahnsinns nicht darum geht, ob er 
in seinen Diagnosen und Prophezeiungen richtig lag. Vielmehr geht es 
hier um die Grenzkonzeption, die Foucaults Überlegungen zugrunde liegt 
und auf die wir uns im nächsten Kapitel (I.2.2) aus einer sprachtheoreti-
schen Perspektive wieder beziehen werden. Bleibt man bei dem Akt der 
Ausschließung oder der Ablehnung als dem geschichtlichen Trennungs-
strich zwischen Vernunft und Wahnsinn, fällt dabei eine spezifische 
Grenzfigur auf, die von Foucault später noch weiter bearbeitet sowie mo-
difiziert wird. Die Grenze, die ursprünglich zum Zwecke der Trennung 
oder Ausschließung des Wahnsinnigen von dem Vernünftigen gezogen 
wurde, erweist sich zugleich als eine für beide Bereiche konstitutive 
Schnittstelle: Vernunft und Wahnsinn sind in ihrem Ursprung „konfus 
miteinander verwickelt […] und füreinander und in Beziehung zueinander 

                                                           
53 Vgl. Foucault, WG, S. 13. 
54 Michel Foucault, „Der Wahnsinn, Abwesenheit eines Werkes“, Daniel Defert, 

Francois Ewald (Hrsg.), Schriften, Frankfurt am Main 2001, S. 539–550, hier S. 
539f.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

in dem Austausch existierend, der sie trennt.“55 Die Grenze tritt hier also 
als eine Geste auf, deren Struktur ein reziprokes Verhältnis zwischen Au-
ßen (dem Bereich des Wahnsinns) und Innen (dem Bereich der Vernunft) 
ermöglicht sowie für die Existenz von beiden Seiten konstitutiv ist: „Die 
Grenze als Mauer oder als Zaun, als Abtrennung, […] konstituiert durch 
ihr Gezogen-werden jenes Netz, das auch die einschließt, die nicht einge-
schlossen sind, die eigentlich außen stehen und damit im Inneren jener 
Seite, die die der Gesunden, der Normalen ist.“56  

Ein solches Verständnis der Grenze, das das (Quasi-)Außen-Liegende 
und das Innere einander näher bringt oder sogar jenes diesem einordnet, 
weist auf eine Funktion der Grenze, die bereits bei den dialektisch-
orientierten Theorien erwähnt wurde: Grenze teilt nicht nur Etwas von ei-
nem Anderen, macht nicht nur sichtbar, dass es zwischen ihnen Unter-
schiede gibt, sondern verbindet zugleich diese geteilten Bereiche mitei-
nander. Zwischen Wahnsinn und Vernunft gibt es für Foucault auch eine 
solche Schnittstelle, die diese nicht nur als Gegensätze voneinander trennt, 
sondern konstitutiv miteinander verbindet. Gehen Foucaults Argumente 
also – wenn auch gegen seine eigene Intention – nicht in die Falle einer 
historischen Dialektik? In Wahnsinn und Gesellschaft scheint Foucaults 
Konzept der Grenze tatsächlich nicht weit entfernt von einem dialekti-
schen Verständnis zu sein, dem er eigentlich stark widersprechen wollte. 
Aber nicht nur diese scheinbar inkonsequente Haltung gegenüber der Dia-
lektik, sondern mehr noch seine methodische Alternative ist von einer 
Schwierigkeit betroffen. Wenn der Wahnsinn von der Vernunft kulturge-
schichtlich ausgegrenzt oder ausgeschlossen wurde/wird, mit welchem 
Mittel soll man eine Geschichte dieses Ausgeschlossenen schreiben? 
Wenn beide grundsätzlich „konfus miteinander verwickelt“ sind und nur 
füreinander existieren, wenn es zwischen beiden also in der Tat keine 
konkrete, nur eine schwankende Grenze gibt, ist es dann möglich, die Ge-
schichte des Ersteren von dem Zweiten zu isolieren? Sollte eine Geschich-
te des Wahnsinns letztlich nichts anderes als die der Vernunft selbst sein? 
Wie Jacques Derrida bemerkt, ist Foucault als Theoretiker oder Ge-
schichtsschreiber des Wahnsinns der rationalen Sprache und dem begriff-
lichen Instrumentarium der Vernunft verpflichtet, die den Wahnsinn bis-
her beherrscht, verschüttet, ihn „als Objekt konstituiert und als das Andere 
                                                           
55 Foucault, WG, S. 8. 
56 Philipp Markus Schörkhuber, „Eingeschriebene Grenzen. Verwirklichung durch 

Verschwinden“, In: Zeitschrift Tortuga 1 (2013), S. 12.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTÄNDNIS | 55 

 

einer Sprache und eines historischen Sinns verbannt“ hat.57 Foucault 
schreibt, so Derrida, eine Geschichte des „Wahnsinns selbst“ letztendlich 
wieder aus der Perspektive der Vernunft sowie ihrer rationalen Ordnung 
und mit einer diskursiven Sprache. Derrida ist an dieser Stelle weniger mit 
Foucaults Diagnosen, sondern mehr mit seinem methodischen Vorgehen 
uneins.58 Obwohl Foucaults Thesen über die Geschichte des Wahnsinns 
zum Teil sehr nachvollziehbar seien, blieben seine Problembeschreibung 
und Lösung für Derrida wieder der gleichen Vernunftgeschichte und der 
Sprache verpflichtet.  

Im Grunde genommen handelt es sich bei diesem Vorwurf um eine 
Grenzproblematik, wessen sich auch Foucault selber bewusst ist.59 Zwar 
kann man aus den bisherigen Anmerkungen indirekt folgern, dass für 
Foucault die Beziehung zwischen Vernunft und Unvernunft, Innen und 
Außen, Normalem und Wahnsinnigem usw. historisch variabel und kon-
tingent ist. Um diese These zu begründen, braucht er aber einen Begriff 
der Grenze, dessen Funktion darin besteht, fließende Übergänge oder 
Überschreitungen zwischen den Bereichen der Vernunft und des Wahn-
sinns zu ermöglichen. Zugleich soll er sich auf eine nicht bloß rational-
diskursiv strukturierte Sprache beziehen, die für die Flexibilität der Gren-
ze bzw. der Grenzübergänge zwischen verschiedenen Lebensbereichen 
kompatibel ist. Erst dann kann er weitere Geschichten der Grenzen schrei-
ben sowie diese angemessen problematisieren. 

                                                           
57 Jacques Derrida, „Cogito und Geschichte des Wahnsinns“, ders. (Hrsg.), Die 

Schrift und die Differenz, Frankfurt am Main 1976, S. 53–101, S. 58. Vgl. auch Pet-
ra Neuenhaus-Luciano, Individualisierung und Transgression. Die Spur Batailles 
im Werk Foucaults, Pfaffenweiler 1999, S. 137. 

58 Hinsichtlich der These zur Geschichte des Wahnsinns kritisiert Derrida unter ande-
rem Foucaults Descartes-Lektüre. Seine Kritik kann jedoch hier nicht weiter ausge-
führt werden. Vgl. Derrida, „Cogito und Geschichte des Wahnsinns“. S. 73ff. Für 
eine ausführliche Auseinandersetzung mit Derridas Kritik an Foucaults Wahnsinn 
und Gesellschaft vgl. Roy Boyne, Foucault and Derrida. The other side of reason, 
London, Boston 1990. 

59 Vgl. „In diesem einfachen Problem des Ausdrucks verbarg sich und drückte sich 
die besondere Schwierigkeit des Unternehmens aus. Es war vonnöten, eine Tren-
nung und eine Auseinandersetzung, die notwendig diesseits bleiben müssen, weil 
jene Sprache nur jenseits ihrer selbst einen Sinn annimmt, auf die Höhe der Sprache 
der Vernunft zu bringen.“ Foucault, WG, S. 16.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

Der bereits erwähnte Aufsatz Vorrede zur Überschreitung (1963), der 
zwei Jahre nach Wahnsinn und Gesellschaft veröffentlicht wurde, kann 
nun vor dem Hintergrund dieser Grenzproblematik (der Funktion und 
Sprache der Grenze/Überschreitung) gelesen werden. Foucault behauptet 
in diesem Aufsatz, dass zwei Begriffe – Grenze und Überschreitung – in 
keinem Sinne voneinander getrennt gedacht werden können. Beide „ver-
danken einander die Dichte ihres Seins: eine Grenze, die nicht überschrit-
ten werden könnte, wäre nicht existent; eine Überschreitung, die keine 
wirkliche Grenze überträte, wäre nur eine Einbildung.“60 Die Verschrän-
kung der Grenze und der Überschreitung lässt sich nach dieser Darstellung 
sowohl im genealogischen als auch im ontologischen Sinne verstehen. Das 
Entstehen und das Vergehen von Grenze und Überschreitung sind immer 
aufeinander angewiesen. Die Vorstellung, dass eine Grenze ganz und gar 
nicht überschreitbar sei, ist also nicht möglich. Auch die Existenz der 
Überschreitung schöpft nur aus dem Augenblick, an dem sie die Grenze 
durchquert.61 Der Ort oder der Punkt, wo Grenze und Überschreitung auf-
einandertreffen, und außerhalb dessen sie nicht existieren, macht ihr gan-
zes und „bedrohliches“ Austausch- und Spielfeld aus. Wenn eine die ande-
re vernichten würde, würde sie auch selbst verschwinden. Jedoch ist dieser 
wechselseitige Prozess der Gefährdung oder Bedrohung nach Foucault für 
ihre jeweilige und wahre Existenz notwendig: 

 

„Die Überschreitung treibt die Grenze bis an ihre äußerste Grenze; sie lässt sie über ih-
rem drohenden Verschwinden erwachen, [...] sie lässt sich ihre positive Wahrheit in ih-
rem Verlust spüren. Doch wohin bricht die Überschreitung in ihrer Gewaltsamkeit auf 
[…]? Wo bricht sie ein und welcher Leere verdankt sie die freie Fülle ihres Seins, wenn 
nicht gerade dem, was sie gewaltsam durchbricht, um es dann wieder zu verschlie-
ßen?“62  
 
Im Hinblick auf diese Überlegungen zum Einhergehen der Grenze und der 
Überschreitung kann man Foucault noch einmal den Vorwurf machen, 
dass er weiter dialektisch argumentiert. Denn auch für die dialektische 
Tradition und vor allem für Hegel war eine konstitutive Existenzbezie-

                                                           
60 Michel Foucault, „Vorrede zur Überschreitung“, Walter Seitter (Hrsg.), Von der 

Subversion des Wissens, Frankfurt am Main 1996, S. 28-45 S. 32. 
61 Vgl. Foucault, „Vorrede zur Überschreitung“, S. 32, im Folgenden zitiert als VÜ. 
62 Foucault, VÜ, S. 32. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTÄNDNIS | 57 

 

hung zwischen der Grenze und der Überschreitung grundlegend. Jedoch 
ist Foucault zufolge bei der konstitutiven Beziehung zwischen beiden von 
einer Negativität oder einem Widerspruch keine Rede: 

 

„Überschreitung verhält sich [...] zur Grenze nicht wie das Schwarze zum Weißen, das 
Verbotene zum Erlaubten, das Äußere zum Inneren, das Ausgeschlossene zum ge-
schützten Heim. Sie ist in sie eingebohrt und kann nicht einfach abgelöst werden.“63 

 

Foucault behauptet damit, dass es zwischen Grenze und Überschreitung 
statt eines gegensätzlichen oder negativen Verhältnisses eine spiralförmi-
ge, einander einrollende Beziehung gibt. Er wirft der dialektischen Tradi-
tion vor, dass sie „an die Stelle der Infragestellung des Seins und der 
Grenze das Spiel des Widerspruchs und der Totalität gesetzt“ habe.64 Die 
anti-dialektische Pointe in Foucaults Überlegungen beruht also auf zwei 
Merkmalen dieser Tradition – dem Widerspruch und der Totalität –, der er 
sich in weiteren Schritten seines Aufsatzes widersetzen möchte.  

Die Logik des Widerspruchs im Sinne des Ein- und Ausschließens 
wurde von Foucault bereits im Rahmen seiner kulturhistorischen Analyse 
über die Trennung von Wahnsinn und Vernunft diskutiert. Anders als die-
se dialektisch-widersprüchliche Rationalität, die im abendländischen Den-
ken seit Platon verankert sei, möchte Foucault „Überschreitung“ nicht als 
einen negativen Begriff denken, der die Grenzen und Existenzen verneine: 
„Nichts ist in der Überschreitung negativ. Sie bejaht das begrenzte 
Sein.“65 Sie solle aber auch nicht vorschnell als ein bloß positiver Begriff 
verstanden werden. Denn das, was durch die Überschreitung bejaht oder 
affirmiert wird, ist nichts anderes als die Grenze, d.h. „das Sein der Diffe-
renz“.66 An dieser Stelle weist Foucault auf Blanchots Prinzip der Bestrei-
tung (contestation) hin und beschreibt die Überschreitung als eine „nicht-
positive Affirmation“ der Grenze. Überschreitung als Bestreitung „geht 
bis zum leeren Inneren, wo das Sein seine Grenze erreicht und die Grenze 
das Sein definiert. Dort in der überschrittenen Grenze hallt das JA der 

                                                           
63 Foucault, VÜ, S. 32. 
64 Foucault, VÜ, S. 34. 
65 Foucault, VÜ, S. 33. 
66 Foucault, VÜ, S. 33. Hervorhebung T.A. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

Kontestation [Bestreitung, T.A.] wider.“67 Damit meint er, dass für die 
Definition bzw. die Identifikation des Seins nicht nur die Grenze, sondern 
auch deren Überschreitung ausschlaggebend ist, eben weil die Überschrei-
tung in die Grenze „eingebohrt“ ist und diese ihre Überschreitung bereits 
in sich trägt.  

Foucaults Interpretation von Blanchots Konzept der Bestreitung als ei-
ne „nicht-positive Affirmation“ spielt auch in Derridas Schriften eine 
wichtige Rolle.68 Da Foucault das Bestreitungsprinzip der Grenze nicht 
genügend weiterführt, kann man von diesem gemeinsamen Punkt heraus 
auf Derridas Überlegungen zur Grenze und zur Überschreitung eingehen. 
Dieser würde Foucault darin zustimmen, dass ‚Grenze‘ und ‚Überschrei-
tung‘ begrifflich immer einhergehen und ihre Relation weder positiv noch 
negativ, sondern auf eine andere Weise (z.B. kontestativ, spiralförmig, 
dialogisch, figurativ oder – im Rahmen seiner Philosophie der différance, 
auf die wir gleich kommen werden – als Verschiebungs- bzw. Entzugs-
prozess) verstanden werden soll. Grundsätzlich lässt sich behaupten, dass 
der Unterschied zwischen Derridas und Foucaults Denken über die Grenze 
und die Überschreitung weniger in ihren jeweiligen Schlüssen oder Er-
gebnissen, sondern eher in der Art und Weise von deren Problematisie-
rung und in ihrer verschiedenen (schreib-)praxeologischen Herangehens-
weise besteht, was aber für Derrida keineswegs sekundären Wert haben. 
Derridas Philosophie unternimmt im Allgemeinen den Versuch, die 
schwankende Beziehungsstruktur zwischen der Grenze und der Über-
schreitung als solche in die Denk- und Schreibpraxis selbst mit einzube-
ziehen, anstatt von ihnen nur als Gegenstände der Reflexion zu sprechen.69 
Während Foucault über ein Außen oder die Überschreitung aus der Per-
spektive eines Innen, aus einer logisch-rationalen Sprache heraus spricht – 
ein Problem, das er bereits in Wahnsinn und Gesellschaft selber formuliert 
                                                           
67 Foucault, VÜ, S. 33. Das Bestreitungsprinzip wird mit Heideggers Kunstwerk-

aufsatz noch mal diskutiert, vgl. (II.3). 
68 Vgl. Jacques Derrida, „Von der beschränkten zur allgemeinen Ökonomie. Ein 

Rückhaltloser Hegelianismus“, ders. (Hrsg.), Die Schrift und die Differenz, Frank-
furt am Main 1976, S. 380-421, hier S. 392.  Vgl. auch Jacques Derrida, „Die Dif-
férance“, Peter Engelmann, Gerhard Ahrens (Hrsg.), Randgänge der Philosophie, 
Wien 1988, S. 31–56, hier S. 56. 

69 Dies tut Derrida – Gehring zufolge – insbesondere in seinen Schriften nach der 
Grammatologie. Petra Gehring, Innen des Außen – Außen des Innen. Foucault, 
Derrida, Lyotard, München 1994, S. 108.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTÄNDNIS | 59 

 

hatte –, zeigt Derrida auf, wie verdächtig so eine ‚ursprüngliche‘ Trennung 
zwischen Innen und Außen ist. Derridas Alternative lautet: Anstatt sich zu 
bemühen, aus dem inneren Zirkel der sprachlichen Rationalität durch eine 
neue Sprache herauszutreten, soll man eben mit der gleichen Sprache, mit 
den gleichen Instrumentarien, Mitteln und Praktiken anders denken und 
anders schreiben.70 Bereits in unseren Praktiken und in den Strukturen der 
Sprache liegen zahlreiche Überschreitungsmomente sowie -dimensionen, 
die Derrida interessieren werden. Zu diesem Zweck thematisiert er – ganz 
gezielt – in fast allen seinen Schriften immer die Randerscheinungen der 
Sprache z.B. Anführungszeichen, Fußnoten, Titel, Epigraphen usw., die 
man gewöhnlich für sekundär oder parasitär hielte. Eben diese öfters als 
unwichtig, sekundär oder ‚parergonal‘ gedachten Momente der Sprache 
sowie der menschlichen Praktiken bilden für Derridas Denken die wich-
tigsten theoretischen Zugänge zu den ästhetischen ‚Grenzüberschreitun-
gen‘ ein (vgl. II.4).  

Derridas Überlegungen zu Grenze und Überschreitung, die im Folgen-
den näher angeführt werden, lassen sich unmittelbar auf Foucaults Gedan-
ken beziehen und diesen im bestimmten Sinne noch erweitern. Derrida 
behauptet, dass jeder Diskurs – sei es über den „Tod“ oder über die „De-
mokratie“, sei es über die „Kunst“ oder über die „Philosophie“ – eine 
„Rhetorik der Grenze“ erfordert.71 Mit Blick auf seine zahlreichen Schrif-
ten, die sich in verschiedensten thematischen Zusammenhängen immer 
wieder mit einer solchen Rhetorik auseinandersetzen, lässt sich ein grund-
sätzliches Motiv erkennen, das mit dem foucaultschen Projekt der „Ge-
                                                           
70 Hier „muss ‚ursprünglich‘ als ausgestrichen verstanden werden, widrigenfalls leite-

te man den Aufschub [différance] aus einem vollen Ursprung ab. Die Ursprungslo-
sigkeit ist es, die ursprünglich ist.“ Jacques Derrida, „Freud und der Schauplatz der 
Schrift“, ders. (Hrsg.), Die Schrift und die Differenz, Frankfurt am Main 1976, 
S. 302–350, hier S. 312. Vgl. auch Jacques Derrida, „Tympanon“, Peter Engel-
mann, Gerhard Ahrens (Hrsg.), Randgänge der Philosophie, Wien 1988, S. 25. 

71 Jacques Derrida, Aporien. Sterben – auf die „Grenzen der Wahrheit“ gefasst sein, 
München 1998, S. 16. In den Aporien wird eine Grenzrhetorik im Hinblick auf den 
Tod behandelt. Für eine solche Rhetorik in Ansehung der Philosophie vgl. auch 
Jacques Derrida, „Tympanon“, S. 13–29. Für eine andere Grenzrhetorik hinsicht-
lich der „Demokratie“ und der Europa-Politik: Jacques Derrida, Das andere Kap. 
Die vertagte Demokratie. Zwei Essays zu Europa, Frankfurt am Main 1992. Zu den 
Grenzen (Parerga) der Kunstwerke und Kunst, die im nächsten Teil diskutiert wer-
den, vgl. II.4.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

schichte der Grenze“ vereinbart werden kann. Derridas philosophisches 
Interesse besteht in ähnlicher Weise darin, „am Begriff der Grenze und an 
der Grenze des Begriffs zu arbeiten.“72 Eine Philosophie des „An-der-
Grenze-Seins“ heißt für ihn nicht bloß Grenzen der Philosophie (oder ei-
nes jeden Diskurses) aufzufassen oder begrifflich zu bestimmen, weil man 
eben dadurch – auch im hegelschen Sinne – bereits über sie hinausginge.73 
Hat man also die Grenze der Philosophie bestimmt oder definiert, ist man 
nicht mehr an der Grenze, sondern über die Grenze hinaus. Darum sei es 
unmöglich, eine begriffliche „Herrschaft über die Grenze“74 für sich zu 
beanspruchen. Stattdessen möchte Derrida sein Denken ausschließlich auf 
die Randzone bzw. -gänge ausrichten, wo die Grenzen sich stets entzie-
hen, kontinuierlich überschritten und neu gesetzt sowie definiert werden.  

Den unaufhörlichen Entzugs- und Überschreitungsprozessen der Gren-
ze kann man sich nach Derrida „[m]ittels einer limitrophen Gewaltsam-
keit“ annähern.75 Limitrophie, die sich etymologisch aus den Wörtern li-
mes (lat. Grenze) und trophè (griech. ernähren, subsistieren) zusammen-
setzt, weist auf die transgressiven Zonen hin, die die Philosophie (als die 
oder eine Philosophie) stets in Gefahr bringen und es zugleich eben er-
möglichen, dass sie weiterlebt. Durch die limitrophe Gewaltsamkeit oder 
dadurch, dass man sich „über die Randzone hermach[t]“, kann „die Philo-
sophie nicht mehr die Gewissheit verschaffen […], dass sie ihr Trommel-
fell [ihre Grenze, T. A.] immer erhalten (maintenu) hat.“76 Das Wort „Li-
mitrophie“ im Sinne von Grenz-Ernährung wird von Derrida später in The 
                                                           
72 Derrida, „Tympanon“, S. 19. Vgl. auch Jacques Derrida, Positionen. Gespräche mit 

Henri Ronse, Julia Kristeva, Jean-Louis Houdebine, Guy Scarpetta, Graz, Wien 
1986. „Ich versuche mich, an der Grenze des philosophischen Diskurses aufzuhal-
ten.“ Ebd. S. 37. Jedoch lässt sich von Beginn an festhalten, dass Derrida an einem 
einheitlichen Begriff der Grenze gar nicht interessiert ist. Grenze als abstrakter Be-
griff hat für ihn keinen besonderen Status und ist bloß einer von vielen Begriffen 
der traditionellen Metaphysik, die er mit deren eigenen Mitteln einer grundlegen-
den Befragung unterzieht. Obwohl er sich in fast jeder seiner Schriften mit dem 
Thema „Grenze“ auseinandersetzt, geht es dabei gar nicht um eine einzelne Funkti-
on oder Definition der Grenze. Vielmehr interessiert er sich für Kreuzungen, Prak-
tiken, Übergänge, Konflikte usw. an verschiedenen Grenzzonen.  

73 Vgl. Derrida, „Tympanon“, S. 13.  
74 Derrida, „Tympanon“, S. 13. 
75 Derrida, „Tympanon“, S. 25. 
76 Derrida, „Tympanon“, S. 25. Hervorhebung im Original.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTÄNDNIS | 61 

 

Animal That Therefore I Am [L’animal que donc je suis] wie folgt be-
schrieben:  

 
„Limitrophy is [...] my subject. Not just because it will concern what sprouts or grows 
at the limit, around the limit, by maintaining the limit, but also what feeds the limit, 
generates it, raises it, and complicates it. Everything I’ll say will consist, certainly not 
in effacing the limit, but in multiplying its figures, in complicating, thickening, deline-
arizing, folding, and dividing the line precisely by making it increase and multiply.“77  

 

Limitrophie bezieht sich somit auf zwei untrennbare Momente der Grenze. 
Erstens bezeichnet Derrida mit diesem Begriff eine Art von Grenzöffnung 
bzw. -dehnung. Ist die Philosophie (oder ein Diskurs) „an der Grenze“, 
dann wird diese nicht bloß vernichtet oder überwunden, sondern immer 
mehr geöffnet und ausgedehnt. Der Aufenthalt an der Grenze heißt für 
Derrida also, dass diese ernährt, multipliziert oder kompliziert wird. Zwei-
tens macht Derrida mit Limitrophie geltend, dass die Überschreitung eine 
der Grenze inhärente Arbeit ist. Sie ist nicht als Einsatz von etwas Frem-
dem, außerhalb Liegendem in die Grenze zu denken, sondern – ähnlich 
wie bei Foucault – sie geht nur mit der Grenze einher und ihr Schreiten 
betrifft die Zone der Grenze als Ganze.78  

An den Rand- bzw. Grenzzonen, von denen Derrida spricht, geht es al-
lerdings nicht bloß um lineare Bewegungen vom Innen- zum Außenbe-
reich oder umgekehrt. Die Schritte oder die Gänge an den Grenzzonen 
tangieren den gesamten Bereich des Seins. „[D]urch die Vorgänge auf 
beiden Seiten der Grenze verändert sich der innere Bereich.“79 Es handelt 
sich bei den Akten an den Grenzzonen also um solche Verdichtungen, 
Öffnungen oder Ernährungen, die sich durch das ganze Sein hindurch er-

                                                           
77 Jacques Derrida, The animal that therefore I am, Marie-Louise Mallet (Hrsg.), New 

York 2008, S. 29. 
78  In einem anderen Kontext hinsichtlich der Grenze und der Überschreitung spielt 

Derrida mit der Mehrdeutigkeit des Worts pas, das sowohl den „Schritt“ als auch 
den Verneinungspartikel (ne) pas, „nicht“, bezeichnet. Derrida, Aporien, S. 21. Vgl. 
auch: „Das Überschreiten einer Grenze kündigt sich immer entsprechend der Be-
wegung eines gewissen Schritts an – und des Schritts, der eine Linie überschreitet 
[…].“ Ebd., S. 27.  

79 Derrida, Positionen, S. 47. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

strecken, wobei selbst der Gegensatz von Drinnen und Draußen stets in 
Frage gestellt wird.80  

Die Arbeit (an) der Grenze als Überschreitung81 impliziert also im 
Denken Derridas keine bloß statisch-ontologische Beziehung zwischen 
diesen beiden, sondern eher ihre wechselseitigen Kreuzungen, die die ge-
samte (bewegliche) Struktur des Seins betreffen. Die Verdichtung der 
Grenze durch ihre Überschreitung wird von ihm als eine dynamische Rela-
tion weiter spezifiziert: Jeder „übertretende Schritt“ macht „uns die Ab-
grenzung fassbar“.82 Wird eine Grenze überschritten, wird dieses Über-
schrittene dann nicht bloß gelöscht oder vernichtet, sondern dichter gezo-
gen und deutlicher erkannt. Zugleich ist die Überschreitung selbst – als ein 
Vollzug – von der Dichte der Grenze abhängig, die sie ernährt und dichter 
zieht. „Die Übertretung setzt voraus, dass die Grenze wirksam sei.“83 Die 
Wirksamkeit der Grenze weist jedoch weniger auf eine physikalische 
Größe hin. Wechselseitige Abhängigkeit von Grenze und Überschreitung 
lässt sich also nicht so verstehen, dass es zwei verschiedene Entitäten gä-
be, die sich sinnlich oder physisch beeinflussen. Vielmehr wird diese Be-
ziehung als eine die Differenzen erzeugende und verstärkende Qualität 
konzipiert, die eine Existenz, ein Sein oder einen Diskurs als Ganze per-
manent in Bewegung setzt.  

Überschreitung der Grenze als Verdichtung, Ernährung oder Ausdeh-
nung derselben wird in diesem Sinne von Derrida – ähnlich wie bei 
Foucaults Konzept der Bestreitung – weder positiv noch negativ gedacht, 
sondern als eine Weise der permanenten Erzeugung von Differenzen cha-
rakterisiert. Liest man die bisher angeführten Überlegungen im Hinter-
grund seiner Philosophie der différance, lässt sich diese konstitutive Be-
ziehung zwischen Grenze und Überschreitung noch stärker formulieren. 
Sein Neologismus différance, der „weder ein Wort noch ein Begriff“84 sei, 
                                                           
80 Vgl. Derrida, Positionen, S. 47. 
81 Für diese doppelte Beziehung zwischen der Grenze und der Überschreitung bei 

Derrida vgl. auch Maria Margaroni, „Margin“, Victor E. Taylor, Charles E. Winqu-
ist (Hrsg.), Encyclopedia of postmodernism, London, New York 2002. S. 237–238, 
hier S. 237. 

82 Derrida, Positionen, S. 47. 
83 Derrida, Positionen, S. 47. Waldenfels übersetzt diese Stelle anders: „Die Über-

schreitung impliziert, dass die Grenze immerzu am Werk ist.“ Bernhard Walden-
fels, Der Stachel des Fremden, Frankfurt am Main 1990, S. 39.  

84 Derrida, „Die Différance“, S. 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTÄNDNIS | 63 

 

bezieht sich auf zwei Bedeutungen des französischen Wortes différer: Dif-
ferenzieren und Verschieben/Aufschieben.85 Sie ist eine Bewegung in der 
Sprache, die sowohl die Differenz voraussetzt als auch diese produziert. 
Mit der Anspielung auf diesen doppelten Bedeutungsmoment wird die dif-
férance nach Derrida weder definiert noch als eine Art des festen Ur-
sprungs der Sprache bzw. des Denkens konzipiert. Stattdessen bezeichnet 
diese Figur unaufhörliche Prozesse der Differenzierung und der Verschie-
bung, denen auch sie selbst unterworfen ist. In der Figur der différance 
spielt sich also immer eine „Verzeitigungsbewegung“ ab, die jede Gegen-
wart ent-präsentiert.86 Der Sinn einer Sache (z.B. eines Satzes, eines Bu-
ches, eines Lebens oder einer Überlieferung87) ist demzufolge nicht in ei-
nem geschlossenen Zeichensystem zu lokalisieren oder aus diesem einzu-
holen, sondern er wird „stets antizipiert oder nachträglich wiederherge-
stellt“.88  

Derridas Konzept der Grenze lässt sich von der Figur der différance 
nicht trennen, die im nächsten Kapitel näher diskutiert wird (vgl. I.2.2). Im 
Hinblick auf sein différance-Denken lässt sich an dieser Stelle nur hervor-
heben, dass die Beziehung zwischen Grenze und Überschreitung „inner-
halb des Spiels der Differenzen“89 sowie in den permanenten Prozessen 
des Aufschubs gesucht werden soll. Die oben beschriebenen Verdich-
tungs- und Ernährungsprozesse lassen sich in den permanenten Aufschubs- 
bzw. Überschreitungsbewegungen erkennen, durch die die Grenzen immer 
wieder neu und anders hervorkommen. Bei der Beziehung zwischen Gren-
ze und Überschreitung handelt es sich also um einen Differenzierungspro-
zess, wobei jene durch diese permanent aufgeschoben wird, indem sie sich 

                                                           
85 Vgl. Derrida, Positionen, S. 41f. Vgl. auch Rodolphe Gaschés Anmerkung zur 

deutschen Übersetzung dieses Worts: „Der Begriff différance lässt sich nicht ins 
Deutsche übertragen. Er bezeichnet die die Differenzen erzeugende „Tätigkeit“ und 
gleichzeitig die Verzögerung und den Aufschub der Präsenz, die durch diese Er-
zeugung bewirkt wird. Die ‚différance‘ ist folglich die substantivierte Form der 
beiden Verben, ‚differéncier‘ (Unterschiede setzen) und ‚différer‘ (aufschieben).“ 
Derrida, Die Schrift und die Differenz, S. 153.  

86 Gehring, Innen des Außen – Außen des Innen, S. 121. 
87 Vgl. Geoffrey Bennington, Jacques Derrida. Ein Portrait, Frankfurt am Main 

2001, S. 80. 
88 Bennington, Jacques Derrida. Ein Portrait, S. 80. 
89 Derrida, Positionen, S. 67f. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

aber dieser stets entzieht.90 Die Grenze wird schließlich nur sicht- und 
merkbar als eine Differenz in den Entzugs- sowie Aufschubsprozessen der 
différance.  

Aus diesen letzten Überlegungen heraus lässt sich die differenzphilo-
sophische Kritik an der dialektischen Konzeption der Grenze bzw. Über-
schreitung noch präziser geltend machen. Foucault hatte – nach seiner 
starken Kritik der Widerspruchslogik, d.h. dem Spiel des Negativen und 
des Positiven in Hegels Dialektik – zwar versucht, die Beziehung zwi-
schen Grenze und Überschreitung statt durch eine Aufhebungslogik durch 
den blanchotschen Begriff der Kontestation (der nicht-positiven Affirma-
tion) zu beschreiben. Allerdings hat er diesen Begriff im Kontext der 
Überschreitung nicht weitergeführt, so dass auch seine zweite Kritik an 
Hegels Dialektik – dem Absoluten bzw. der Totalität – verständlich gewe-
sen wäre.91 Mit Derridas Verständnis von Grenzüberschreitungen als Auf-
schubs- bzw. Differenzierungsprozesse der Grenze lässt sich die Kritik am 
Motiv des Absoluten weiterführen.92 Derrida zufolge ist nicht bloß die 
Überschreitungsbewegung in der hegelschen Aufhebung (d.h. Bewahren 
durch Überwinden), sondern vielmehr deren Restriktion auf das System 
des absoluten Wissens problematisch: „Die Aufhebung ist im Kreis des ab-
soluten Wissens einbegriffen, sie übersteigt nie dessen Geschlossenheit 
und stellt nie die Totalität des Diskurses, der Arbeit, des Sinns, des Geset-
zes usw. ein.“93 Das System des Absoluten bei Hegel bildet also Derrida 
                                                           
90 Dies drückt Derrida in einem anderen Zusammenhang wie folgt aus: „Eine Grenze 

jedoch, die Grenze selbst, scheint, per definitionem, eines Körpers beraubt. Sie be-
rührt sich nicht/ist nicht zu berühren (ne se touche pas), sie läßt sich nicht berühren, 
sie entzieht sich dem Berühren, das sie entweder niemals erreicht oder das sie auf 
immer überschreitet.“ Jacques Derrida, Berühren, Jean-Luc Nancy, Berlin 2007, S. 
13.  

91 Wie im nächsten Kapitel dargelegt wird, versucht Foucault diese zweite Kritik 
durch eine Analyse von Nietzsches Diktum ‚Gott ist tot‘ geltend zu machen. Vgl. 
II.2.2. 

92 Diese Kritik an Foucault wird mit Derrida weitergeführt. Wie Petra Gehring in die-
sem Sinne ausdrückt: „Derrida scheint es […] gerade dort auf Explikation anzule-
gen und genau da seine philosophischen Akzente zu setzen, wo Foucault zu 
schweigen beginnt.“ Gehring, Innen des Außen – Außen des Innen, S. 109.  

93 Jacques Derrida, „Von der beschränkten zur allgemeinen Ökonomie. Ein rückhalt-
loser Hegelianismus“, ders. (Hrsg.), Die Schrift und die Differenz, Frankfurt am 
Main 1976, S. 380–421, hier S. 419. Hervorhebung im Original. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTÄNDNIS | 65 

 

zufolge eine Geschlossenheit, die zwar jegliche Bestimmungen über-
schreitet oder aufhebt, die aber selbst nicht überschritten werden kann. 
Dagegen lassen die differenzenbildenden und -markierenden Aufschubs- 
bzw. Überschreitungsprozesse für eine solche Endgültigkeit oder Ur-
sprünglichkeit keinen Raum zu.  

Derridas Überlegungen zu Grenzen bzw. Überschreitungen können 
weiter mit Foucaults oder diese beiden noch eingehender mit dem dialekti-
schen Verständnis der Grenze verglichen werden.94 Anstatt sie nur kompa-
ratistisch oder noch detaillierter weiterzuführen, werden an dieser Stelle 
im Hinblick auf den bisherigen Exkurs zur differenzphilosophischen Kon-
zeption der Grenze drei wichtige Schlüsse – bezüglich ihrer Relationalität, 
Funktion und Topologie – hervorgehoben, die für die weiteren Teile dieser 
Studie wichtig sein werden. Das Erste, was man nun festhalten kann, ist 
der Gedanke des konstitutiven Einhergehens von Grenzen und ihren Über-
schreitungen. Bei der konstitutiven Beziehung zwischen beiden handelt es 
sich nicht einfach um eine statisch-existenzielle Relation. Grenze und 
Überschreitung sind nicht als zwei verschiedene Entitäten zu denken, die 
sich dann zusätzlich gegenseitig affizieren. Ihr Verhältnis liegt auch nicht 
bloß in der Vorstellung, dass eine Grenze nur dann existiere, wenn sie 
überschritten werden könne oder umgekehrt von einer Überschreitung nur 
dann die Rede sei, wenn es eine Grenze gäbe. Mit der konstitutiven Rela-
tion wird vielmehr eine dynamisch-prozessuale Interdependenz zwischen 
beiden bezeichnet. Diesem prozessualen Verhältnis zufolge – und beson-
ders in Anlehnung an Derridas Überlegungen – werden die Grenzen dich-
ter und sichtbarer, indem sie überschritten werden. Überschreitet man ei-
ne Grenze, wird diese also nicht vernichtet, vielmehr wird sie stärker ge-
zogen, oder, wie Foucault mit Blanchot auslegte, affirmiert: Eine Affirma-
tion, die nicht bloß etwas bereits Existierendes als solches bestätigt, son-
dern es kontestativ (bestreitend) und differentiell mitkonstituiert. Die 
Grenze als eine Differenz wird demnach im Akt der Überschreitung weiter 
gezogen, indem ihre Existenz als Grenze bestritten, ausgehandelt und auf 
immer neu und anders bestimmt wird. Überschreitungen der Grenze rufen 
– bildlich gesprochen – neue Schutzmittel, Überwachungsmaßnahmen, 
politische Diskussionen, Sicherheitskontrollen usw. hervor, durch die die 
Zone der Grenze immer neu gestaltet wird. Insofern eine Grenze nicht vor 
dem Akt der Überschreitung, sondern immer mit diesem Akt zusammen 
                                                           
94 Für die Unterschiede zwischen beiden Philosophen hinsichtlich ihrer Grenzver-

ständnisse vgl. Gehring, Innen des Außen – Außen des Innen. S. 107ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

entsteht, lassen sich auch theoretische Diskurse und Rechtfertigungsversu-
che über die Legitimität und Stabilität der Grenze (sei es in der Politik, in 
der Kunst oder in der Gesellschaft) immer neu und anders denken. Ihre in-
terdependente Prozessualität stellt eine permanente Herausforderung für 
das Denken über verschiedene Grenzen in unterschiedlichsten Bereichen 
dar. Der Gedanke der prozessualen Relation zwischen der Grenze und der 
Überschreitung wird in den späteren Teilen dieser Studie, wenn es auf die 
Grenzen der Kunst, der Künste und der Werke, nämlich auf die Debatte 
um die Autonomie und Heteronomie der Kunst einerseits (vgl. II.1/II.2) 
und um die intermedialen Vernetzungen der Künste andererseits (vgl. 
III.3) ankommt, sehr wichtige Rollen übernehmen.  

Das Zweite, das man aus diesen Ausführungen folgern kann, betrifft 
die Funktion von Grenzen und Überschreitungen. Anfangs wurde disku-
tiert, dass die Funktion der Grenze als eine doppelte gedacht werden könn-
te, d.h., diese sowohl eine Trennungs- sowie eine Verbindungsfunktion 
habe. Foucaults und Derridas Überlegungen gehen deutlich über diese 
verbindende und trennende Funktion der Grenze hinaus. Das permanente 
Spiel von Grenze und Überschreitung hat eine grundlegende Funktion zur 
Folge, die die gesamte Struktur von etwas betrifft.95 Die Zonen der Gren-
zen und der Überschreitungen beschränken sich nicht nur auf die Randli-
nien und -gänge, sondern durchdringen die sogenannten innersten Teile 
und die gesamte Reichweite des betreffenden Seins. Funktionen der Gren-
ze bzw. Überschreitung fallen also mit den (unaufhörlichen) Identifikati-
onsprozessen in eins.  

Als Drittes kann man durch diesen Exkurs ein kritisches Verständnis 
zur Topologie der Grenze gewinnen. Mit den Grenzüberschreitungen wer-
den – metaphorisch gesprochen – nicht bloß unbekannte oder fremde Fel-
der entdeckt, sondern die inneren Felder ständig neu, anders und plural de-
finiert. Denkt man die von Foucault angedeutete sich einrollende Bezie-
hung zwischen Grenze und Überschreitung mit den von Derrida gewonne-
nen permanenten Verschiebungs- und Aufschubsprozessen der Grenze zu-
sammen, wird der Gedanke einer festen, unbeweglichen Grenze zwischen 
Innen und Außen, Sein und Nicht-Sein oder Diesseits und Jenseits obsolet. 
Grenzen und Überschreitungen lassen sich in diesem Sinne nicht bloß in 
                                                           
95 Auch mit Hegel wurde erwähnt, dass die Grenze nicht als eine Randlinie zu denken 

sei, sondern sich durch das ganze Sein hindurch erstreckt. Allerdings taucht bei ihm 
die Funktion der Überschreitung eher als ein versöhnendes Aufhebungsmoment 
auf, von dem sich die Differenzphilosophien grundsätzlich entfernen.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTÄNDNIS | 67 

 

einem eindimensionalen Übergang zwischen solchen Gegensätzen, son-
dern eher in einem pluralen und mehrdimensionalen Grenzverkehr erken-
nen.96 Ein solches Grenzkonzept kann mit einem Verständnis vom strikt 
definierten und in sich identischen Sein schwer vereinbart werden. Statt-
dessen lassen sich Seinsgrenzen als poröse, schwankende und stets verän-
dernde Grenzen denken, die sich erst durch und immer im Zusammenhang 
mit Überschreitungen zeigen. Darum sollte man das mehrdimensionale 
Spiel von Grenzen und Überschreitungen weiter an den schwankenden 
Zwischenräumen, den Differenzen markierenden Kreuzungen und ver-
schwommenen Zonen suchen.97 Besonders mit Derrida lässt sich sagen, 
dass der Fokus permanent auf die Verdichtungsprozesse der mehrdimensi-
onalen Grenzen eines Diskurses gelegt werden soll. Dieser Gedanke der 
Mehrdimensionalität der Grenze wird uns im Rahmen des letzten Teils der 
vorliegenden Studie – mit Blick auf Grenzüberschreitungen zwischen den 
Künsten – einen wichtigen Beitrag leisten (vgl. III.3).  
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
96 Diese Mehrdimensionalität der Grenze bezieht sich auch auf das vieldiskutierte 

Konzept des „dritten Raums“ von Homi Bhabha. Vgl. dazu Christoph Klein-
schmidt, „Einleitung: Formen und Funktionen von Grenzen. Anstöße zu einer in-
terdisziplinären Grenzforschung“, ders. (Hrsg.), Topographien der Grenze. Veror-
tungen einer kulturellen, politischen und ästhetischen Kategorie, Würzburg 2011, 
S. 9–21, hier S. 11f.  

97 Vilém Flussers Kritik an einem strikt definierten Begriff der Grenze hat eine ähnli-
che Schlussfolgerung: „Grenzen sind keine klaren Linien, sondern verworrene Zo-
nen, in denen sich die Phänomene kreuzen und vermischen. Widersprüchliche, am-
bivalente Schwellengebiete. Man müsste daher nicht von Grenzen, sondern von 
Grenzgebieten sprechen.“ Vgl. Rainer Guldin, „Ineinandergreifende graue Zonen. 
Vilem Flussers Bestimmung der Grenze als Ort der Begegnung“, Christoph Klein-
schmidt (Hrsg.), Topographien der Grenze. Verortungen einer  kulturellen, politi-
schen und ästhetischen Kategorie, Würzburg 2011, S. 39–48, hier S. 40.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 

2 Praxisbezogenes Verständnis von Grenze    
und Grenzüberschreitung 

 

 

 

Bei der bisherigen allgemein-begrifflichen Analyse der relational, funktio-
nal und topologisch angedeuteten Grenzkonzeptionen darf man aber die 
Verschiedenheit und die Pluralität von Grenzen nicht aus dem Blick ver-
lieren. Denn etwas, ein Diskurs oder ein Wesen, hat nicht nur eine (flie-
ßende) Grenze, sondern viele Grenzen, die es in seinem mehrdimensiona-
len und permanenten Bezug auf sogenannte nächstliegende Gattungsarten, 
Untergattungen, Nachbarschaften, Kreise, geschichtliche Kontexte oder 
Praktiken – um überhaupt mit ihnen in Beziehung stehen zu können – auf 
unterschiedliche Weise immer neu gewinnt. Der Mensch zum Beispiel hat 
nicht nur eine Grenze zwischen Menschsein und Nicht-Menschsein oder 
Leben und Tod, sondern viele weitere Grenzen hinsichtlich seiner Bezie-
hung und der Unterschiede zum Tiersein, im Hinblick auf seine gesell-
schaftlichen, individuellen, moralischen, rechtlichen, ästhetischen und ge-
schlechtlichen Handlungsräume und -praktiken oder hinsichtlich seiner 
Sprachen, Erfahrungsarten und historisch-kulturellen Normen usw. Bei 
der Auflistung solcher und anderer Grenzformen ist es aber wichtig, dass 
man die Grenzen im Anschluss an die bisherigen Überlegungen weiterhin 
als poröse und schwankende Grenzen denkt, die mit mehrdimensionalen 
Überschreitungen einhergehen. Die Vielfalt und die Verschiedenheit von 
Grenzen werden in diesem Kapitel zuerst mit einem Hinweis auf eine 
doppelte Praxisbezogenheit der Grenze erläutert (1). Anschließend wird 
ihr spezifischer Praxisbezug im Rahmen der menschlichen Erfahrungen 
und Sprachen weiter präzisiert (2), so dass schließlich auf eine angemes-
sene Weise in die Debatte um die Grenzüberschreitungen (in) der Kunst 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

eingestiegen werden kann (3), die das Thema der nächsten zwei Teile die-
ser Studie ausmachen.  
 

 

2.1 DOPPELTE PRAXISBEZOGENHEIT DER GRENZE 
 

Wie wir Grenzen bzw. Überschreitungen denken, hat entscheidende Aus-
wirkungen auf unsere Praktiken.1 Unseren sozialen, ethischen und politi-
schen Praktiken, Handlungen oder Entscheidungen liegen verschiedene 
Verständnisse von Grenzen (in Form von Normen, Regeln oder Gesetzen) 
zugrunde. Und umgekehrt: Wie wir mit Grenzen praktisch umgehen, wie 
wir sie in der Praxis verhandeln, hat bestimmte Einflüsse auf unser Den-
ken über Grenzen oder geltende Normen. Unsere Grenzverständnisse blei-
ben in diesem Sinne niemals statisch, sie werden in verschiedenen Prakti-
ken permanent geprüft, modifiziert, verneint, transformiert, ausgehandelt 
oder verschoben. Von daher kann man von einem doppelten Praxisbezug 
von Grenzen reden: Erstens werden Grenzen allgemein in verschiedenen 
Praxiszusammenhängen konstituiert und sie können nur aus diesen heraus 
verstanden werden. Zweitens lassen sich Grenzen selbst als spezifische 
Praxisformen denken; sie liegen nicht außerhalb unserer Praktiken, son-
dern sie stellen für unsere Praktiken konstitutive Formen dar, die bestimm-
te (re-)flexive Züge aufweisen.2  

                                                           
1 Hierzu vgl. Frauke A. Kurbacher, „Die Grenze der Grenze. Strukturreflexion zum 

Verhältnis von Denktraditionen und Performativität in menschlichen Haltungen“, 
Christoph Kleinschmidt (Hrsg.), Topographien der Grenze. Verortungen einer kul-
turellen, politischen und ästhetischen Kategorie, Würzburg 2011, S. 25–37, hier S. 
27. In den folgenden Abschnitten verfolge ich den Gedanken von Andreas Reck-
witz über die Verflochtenheit der menschlichen Praktiken miteinander. Vgl. Andre-
as Reckwitz, „Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken“, in: Zeitschrift für 
Soziologie 32 (2003), S. 282–301, hier S. 289. 

2 Diese doppelte Praxisbezogenheit als allgemeine und spezifische besagt aber nicht, 
dass die Grenzen zweifach existieren oder zwei getrennte Züge in sich tragen. Sie 
sind als zwei Dimensionen des einen und gleichen Akts zu denken und werden im 
Folgenden nur zum Zwecke eines besseren Verständnisses von Grenzpraktiken an-
geführt.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PRAXISBEZOGENES VERSTÄNDNIS | 71 

 

Die Grenzen sind zuerst einmal im allgemeinen Sinne auf Praktiken 
bezogen. Das heißt, sie entstehen immer aus bestimmten Praktiken und 
vergehen auch durch Praktiken. Ein Fluss zum Beispiel, der zwischen 
zwei Ländern liegt, ist an sich keine Grenze. Er wird erst durch eine Reihe 
von historisch-sozialen Praktiken (durch Kriege, politische oder wirt-
schaftliche Verträge usw.) zu einer Grenze gemacht.3 Ein solcher allge-
meiner Praxisbezug der Grenze lässt sich mit den Gedanken von Georg 
Simmel wie folgt ausdrücken: 
 

„Nicht die Länder, nicht die Grundstücke, nicht der Stadtbezirk und der Landbezirk be-
grenzen einander; sondern die Einwohner oder Eigentümer üben die gegenseitige Wir-
kung aus [...]. Die Grenze ist nicht eine räumliche Tatsache mit soziologischen Wir-
kungen, sondern eine soziologische Tatsache, die sich räumlich formt.“4  
 

Man kann wohl behaupten, dass durch unsere sozialen und geschichtlichen 
Praktiken nicht nur sinnlich-materielle Grenzen wie Ländergrenzen, Woh-
nortsgrenzen, Geschwindigkeitsgrenzen usw., sondern vor allem normati-
ve oder auch unsichtbare Grenzen konstituiert werden, die für die Konti-
nuität und den Zusammenhalt zwischenmenschlicher Praktiken im Alltag, 
in der Politik, im Recht, in der Wissenschaft, in der Kunst usw. notwendig 
zu sein scheinen. Die Verschiedenheit und Pluralität von Grenzen können 
aber weniger durch eine solche feste Einteilung oder Gliederung in phäno-
menologische, soziologische, ethische, juristische, künstlerische usw. 
Grenzen erklärt werden – eine Auflistung, die niemals endgültig vollendet 
werden könnte –, als vielmehr dadurch, dass man die Grenzen aus den je-
weiligen Praxiszusammenhängen heraus versteht, die sie immer bereits 
mitbestimmen. Die Grenze ist unter diesem Aspekt in einer Praxis nicht 
einfach vorgegeben, sondern als eine Reflexionsfigur immer schon auf die 
Durchführung der Praxis sowie auf eine Reihe von anderen Praktiken be-
zogen. Sie stellt eine spezifische Form unserer Praktiken dar, insofern sie 
für deren Realisierung auf konstitutive und reflexive Weise im Spiel ist. 

Man kann diesen spezifischen Praxisbezug der Grenze auf zwei ver-
schiedene Arten und Weisen als einen reflexiven Bezug denken, der für 
die Konstruktion und gleichzeitig die Transformationsprozesse unserer 
                                                           
3 Vgl. Kleinschmidt, „Einleitung: Formen und Funktionen von Grenzen“, S. 11. 
4 Georg Simmel, Soziologie. Untersuchungen über die Formen der Vergesellschaf-

tung, Berlin 1983, S. 467. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

Praktiken eine grundlegende Rolle spielt. Das erste reflexiv-praktische 
Motiv der Grenze lässt sich mit Blick auf die gewöhnliche Bedeutung des 
Begriffs „Reflexion“ erklären:5 Demzufolge werden Regeln, Prinzipien, 
Normen oder Grenzen des sozial-politischen sowie individuellen Lebens 
durch selbstbezügliche Denk-, Sprach-, Wissens- und Handlungspraktiken 
entdeckt und zugleich mit einer permanenten Rückbezüglichkeit gefestigt 
bzw. stabilisiert.6 Bereits mit Blick auf die dialektisch-orientierten Grenz-
konzeptionen wurde erwähnt, dass die Grenzen für die menschlichen Wis-
senspraktiken nicht bloß als gegebene Grenzen, sondern vor allem als re-
flexiv zu bestimmende Grenzen zu denken sind. Während sie bei Kant um 
der Erkenntnis willen durch die menschliche Vernunft selbstreflexiv gezo-
gen werden (müssten), hat Hegel Grenzen dialektisch so umgedeutet, dass 
sie im Kreise eines unbegrenzten bzw. absoluten Wissens auf immer auf-
zuheben seien. Auch hinsichtlich der praktischen Philosophien von Kant 
und Hegel kann man von einer Form reflexiver Grenzpraxis reden – was 
aber an dieser Stelle nur kurz angedeutet werden kann. Insofern eine 
Grenze im praktischen Bereich als eine Handlungsnorm bzw. ein Gesetz 
gedacht wird, liegt für Kant das Prinzip (Maxime) des guten Handelns in 
der kritischen Selbstbezüglichkeit der praktischen Vernunft und in deren 
Selbstgesetzgebung.7 Hegel hat zwar einer solchen subjektorientierten Re-
flexivität, die universale Handlungsprinzipien erbringen soll, völlig wider-
sprochen. Jedoch hat er keineswegs den Begriff der Reflexion im morali-

                                                           
5 Reflexion, als ein zentraler Begriff der Philosophie, wird hier (ähnlich wie viele 

weitere Begriffe in der Studie) nicht einheitlich gebraucht. Sie wird an dieser Stelle 
nicht im Ganzen, sondern nur im Zusammenhang mit Grenzen sowie Praktiken der 
Grenzziehungen und -überschreitungen diskutiert. Für einen kritischen Blick auf 
die Vielseitigkeit des Reflexionsbegriffs vgl. Bertram, Kunst als menschliche Pra-
xis, S. 15f.  

6 Vgl. Christian Wille, „Räume der Grenze – eine praxistheoretische Perspektive in 
den kulturwissenschaftlichen Border Studies“, Friederike Elias, Albrecht Franz u.a. 
(Hrsg.), Praxeologie. Beiträge zur interdisziplinären Reichweite praxistheoreti-
scher Ansätze in den Geistes- und Sozialwissenschaften, Berlin 2014, S. 53–72, hier 
S. 67.  

7 Kant hat auch einen anderen und für seine Ästhetik enorm wichtigen Reflexionsbe-
griff – das freie Spiel  unserer Vermögenskräfte –, auf den wir erst später kommen 
werden (vgl. II.1). 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PRAXISBEZOGENES VERSTÄNDNIS | 73 

 

schen – oder besser sittlichen – Bereich verlassen.8 Ihm zufolge lassen 
sich reflexive Züge unserer praktischen Normen weniger durch subjektive 
Denktätigkeiten als vielmehr im Hinblick auf kulturell-geschichtliche 
Konventionen einer bestimmten historischen Gesellschaft artikulieren, die 
deren Mitglieder bereits als einzelne und moralisch handelnde Subjekte 
konstituiert haben.9 In ihren kulturellen Praktiken beziehen sich die Mit-
glieder einer Gesellschaft auf die Gebräuche oder Konventionen zurück, 
denen sich spezifische Werte und Orientierungen ihrer Kulturen immer 
schon verschrieben haben. Kurzum: Soziale Reflexivität (als eine Form 
des objektiv Geistigen) geht bei Hegel immer den reflexiven Tätigkeiten 
des einzelnen Individuums (des subjektiv Geistigen) voran. 

Der zweite reflexive Zug der Grenze geht über diese allgemeine Ver-
wendung des Reflexionsbegriffs hinaus und bringt uns zu der konstituti-
ven Relation zwischen Grenze und Überschreitung zurück, die mit diffe-
renztheoretischen Ansätzen detailliert diskutiert wurde: Reflexion ist zu-
gleich eine Re-Flexion, d.h. eine iterative Beugung, Veränderung bzw. 
Verschiebung.10 Der reflexiv-praktische Bezug der Grenze lässt sich dem-
nach nicht bloß so denken, dass wir uns auf eine feste Grenze (oder Norm) 
zurückbeziehen und die Grenze bei diesem Bezug unveränderlich bleibt. 
Vielmehr wird die Grenze durch einen jeden (re-)flexiven Bezug und Akt 
als eine bereits veränderte, verletzte, verschobene, bestrittene und in die-
sem Sinne überschrittene Grenze hervorgebracht. Den Gedanken des kon-
stitutiv-prozessualen Einhergehens von Grenzen und Überschreitungen 
kann man also auf der Ebene der Praxis auf neue Weise sehen: Reflexive 
Konstruktions- bzw. Stabilisierungsprozesse der Grenzen (oder der prakti-
schen Normen) gehen mit den Momenten des Flexiven, d.h. mit den Ver-
schiebungen, Verletzungen, Veränderungen und Überschreitungen – in 
unterschiedlichsten Maßen und Graden – einher. Unsere praktischen 
Grenzbestimmungen als sozial-historisch geprägte Normbildungen lassen 
sich darum mit Grenz- und Normverletzungen bzw. -verschiebungen zu-

                                                           
8 Reflexion – als setzende, äußere und bestimmende Reflexion – macht den ersten 

Hauptteil seiner Wesenslogik aus, die hier nicht diskutiert werden kann. 
9 Vgl. Daniel Martin Feige, Kunst als Selbstverständigung, Münster 2012. 
10 Vgl. Wille,  „Räume der Grenze“, S. 67.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

sammendenken.11 Bei Grenzpraktiken handelt es sich schließlich um eine 
Simultaneität von Grenzziehungen und -überschreitungen. Ihre Gleich-
zeitigkeit ist aber aus einer differenztheoretischen Perspektive keine Ver-
söhnung, sondern, wie vorhin erläutert, eine Art prozessualer Relation 
bzw. Interdependenz, in der die Grenzen als Differenzen für uns perma-
nent in einer neuen Weise sicht- und merkbar werden. 

Zusammengefasst lässt sich sagen, dass Grenze als eine (re-)flexive 
Praxis sowohl Stabilisierungsmomente (Reflexion als Selbstbezüglichkeit) 
als auch Akte der Überschreitungen, Veränderungen sowie Verschiebun-
gen (Reflexion als Re-Flexion) gleichzeitig in sich trägt. Eine Grenze ist 
also aus praxisbezogener Hinsicht immer eine bereits überschrittene 
Grenze. Dieses – zum Teil kontra-intuitive – Grenzverständnis wird im 
Laufe dieser Studie und besonders im Hinblick auf verschiedene Diskurse 
über die Kunst sowie auf unterschiedliche Praktiken der Kunst, die noch 
diskutiert werden, näher beschrieben und verständlich gemacht. An dieser 
Stelle lässt sich aber nur vor Augen halten, dass sich Normen und Grenzen 
im Rahmen der historischen, kulturellen und individuellen Praktiken stän-
dig verändern und es weder eine rein ursprüngliche noch eine rein endgül-
tige Grenze gibt, die nicht mit ihrer simultanen Verletzung und Über-
schreitung einherginge. Die Durchsetzung oder die Etablierung von neuen 
Grenzen kann erst durch Überschreitung, Bestreitung und Verletzung der 
geltenden Grenzen geschehen, die aber ebenfalls bereits überschritten 
sind.  

Der spezifische Praxisbezug der Grenze und ihr konstitutiv-prozes-
suales Einhergehen mit der Überschreitung lassen sich weiterhin hinsicht-
lich zwei sehr grundlegender und voneinander untrennbarer praktischer 
Weltorientierungen – Erfahrung und der Sprache – bestimmen.12 Dies wird 
                                                           
11 Für eine kulturtheoretische Untersuchung der Gleichzeitigkeit von Normbildung 

und -verletzung vgl. Gustav Frank, Wolfgang Lukas, „‚Grenzüberschreitungen‘ als 
Wege der Forschung. Zur Einführung in den Band“, dies. (Hrsg.), Norm – Grenze – 
Abweichung: Kultursemiotische Studien zu Literatur, Medien und Wirtschaft; Mi-
chael Titzmann zum 60. Geburtstag, Passau 2004, S. 19–27, hier S. 19f. 

12 Der Gedanke, dass die Sprache und die Erfahrung grundlegende Weltorientierun-
gen und zugleich voneinander untrennbare Praxisformen seien, geht – wenn auch 
nur in impliziter Weise – auf eine Lektüre von Hans-Georg Gadamers Wahrheit 
und Methode zurück. Vgl. insbesondere das Kapitel „Sprache als Welterfahrung“. 
Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen 
Hermeneutik, Tübingen 41975, S. 415ff.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PRAXISBEZOGENES VERSTÄNDNIS | 75 

 

im Folgenden noch einmal in Anlehnung an Foucaults und Derridas 
Schriften getan. Denn bei diesen Autoren tauchen auf der einen Seite die 
Beziehungen zwischen Grenzen und Überschreitungen, die vorhin begriff-
lich als differenzenerzeugende sowie -markierende Prozessualität be-
schrieben wurden, eben als spezifische Praxisformen in der (beweglichen) 
Struktur der Erfahrung und Sprache wieder auf. Auf der anderen Seite 
wird durch eine nähere Auseinandersetzung mit diesen Formen unmit-
telbar in die Diskussion über die Grenzen des Ästhetischen einsteigen, die 
uns in den weiteren Teilen (II u. III) dieser Studie beschäftigen werden.  
  

 
2.2 ERFAHRUNG UND SPRACHE DER GRENZE      

UND DER ÜBERSCHREITUNG 
 

Wenn man nur bei den vorhin genannten drei Schlussfolgerungen – kon-
stitutives Einhergehen, prozessuale Relationen und Mehrdimensionalität 
von Grenzen und Überschreitungen – bleibt, tut man den Gedanken von 
Derrida und Foucault hinsichtlich ihrer spezifischen Praxisbezogenheit un-
recht. Denn sie interessiert weniger die Thematisierung von Grenze und 
Überschreitung als Formen des Denkens, sondern eher ihre spezifischen 
Erfahrungen und historischen Praxisformen. Im Folgenden werden darum 
zuerst Foucaults Gedanken zur Erfahrung der Grenze und der Überschrei-
tung erläutert. Da Foucaults Beschreibung der Grenzerfahrung auf eine 
entscheidende sprachliche Schwierigkeit stößt, wird als Nächstes auf Der-
ridas Konzept der aporetischen Erfahrung eingegangen, das zugleich mit 
seinem umstrittenen, aber für Kunst und Ästhetik produktiven Sprachver-
ständnis zutiefst verbunden ist.  

In dem vorhin diskutierten Aufsatz Vorrede zur Überschreitung zielt 
Foucault nicht bloß auf eine allgemeine Theorie der Grenzen und Über-
schreitungen ab, sondern setzt sich vor allem mit ihrem spezifisch prakti-
schen Bezug auseinander. Der grundlegende Praxisbezug der Grenze bzw. 
Überschreitung lässt sich im Hinblick auf die Beantwortung einiger wich-
tiger Fragen erläutern, die Foucault sich in seinem Aufsatz zum Teil 
selbstkritisch stellt: Vor welchem historisch-sozialen Hintergrund spielen 
sich die oben diskutierten Thesen über ‚Überschreitung‘ und ‚Grenze‘ ab? 
Auf welche Art und Weise kann man Grenzen/Überschreitungen erfah-
ren? Welche historisch-kulturellen Subjekte erfahren sie in dieser Weise? 
Und wie spricht man über sie? Gibt es nämlich eine Sprache der Über-

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

schreitung? Oder umgekehrt eine Grenze der Sprache – an der man im 
wittgensteinschen Sinne zum Schweigen verurteilt ist?  

Die Beantwortung dieser Fragen wird zuerst eine kurze Erörterung von 
Foucaults Bataille-Rezeption erfordern, wie sie in der Vorrede zur Über-
schreitung dargelegt wird. Bataille zustimmend interpretiert Foucault 
Nietzsches Diagnose ‚Gott ist tot‘ als das Ende des dialektischen Denkens 
sowie den Anfang einer neuen Denk- und Erfahrungsweise, die man als 
charakteristisch für unsere Zeit ansehen könne: „Um uns aus dem dialek-
tisch-anthropologischen Schlummer zu wecken, bedurfte es der nietzsche-
schen Figuren des Tragischen und des Dionysos, des Todes Gottes.“13 
Dieser Tod impliziert für beide Autoren eine radikale Ablehnung eines 
jeglichen transzendenten Existenzbereiches. Der Tod Gottes führe aber – 
solange man ihn angemessen interpretiere – nicht zu einem bloß dogmati-
schen Atheismus, der alles Göttliche oder Unendliche von Grund auf ver-
nichte oder durch einen leeren Nihilismus ersetze. Stattdessen tritt der 
transzendente Bereich des Göttlichen in einer immanenten Form in die 
menschlichen Erfahrungen ein:  

 
„Dieser Tod ist nicht als Ende seiner historischen Herrschaft zu verstehen, auch nicht 
als die endlich getroffene Feststellung seiner Nichtexistenz, sondern als der von nun an 
konstante Raum unserer Erfahrung. Der Tod Gottes, der unserer Existenz die Grenze 
des Unbegrenzten nimmt, führt sie zu einer Erfahrung zurück, in welcher nichts mehr 
die Äußerlichkeit des Seins ankündigen kann, also zu einer inneren und souveränen Er-
fahrung.“14  
 
Dass Gott und dessen unbegrenzte Äußerlichkeit von uns getötet und da-
mit „unserer Existenz die Grenze des Unbegrenzten“ genommen wurde, 
stellt für Foucault nicht einen Zustand dar, der das menschliche Leben 
vereinfachen oder erleichtern würde. Im Gegenteil habe sich der Mensch 
als Mörder einer Geschichte einer großen Herausforderung gestellt: Er 
könne die alte Herrschaft Gottes nicht mehr durch etwas Gleichgültiges 
ersetzen15 und sei nun selber für „seine eigene Endlichkeit verantwort-
                                                           
13 Foucault, VÜ, S. 34. 
14 Foucault, VÜ, S. 30.  
15 Neo-Marxisten oder viele Kulturkritiker würden dieser Behauptung stark wider-

sprechen und z.B. meinen, dass alte göttliche Formen durch die neue Formen des 
Kapitals, der Produktion oder neue Kultobjekte ersetzt wurden. Allerdings geht es 
Foucault – zumindest an dieser Stelle – nicht um eine kritische Sozialtheorie der 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PRAXISBEZOGENES VERSTÄNDNIS | 77 

 

lich.“16 Beim Tod Gottes handelt es sich also Foucault zufolge um eine 
Mordtat, die in einem kulturgeschichtlichen Diskontinuum vom Menschen 
selbst begangen wurde und nicht mehr zu rehabilitieren ist. Dass der 
Mensch mit Gott zusammen auch eine sakral-religiöse Geschichte er-
mordet hat, heißt allerdings nicht, dass er diese nicht mehr erfahren wür-
de. Vielmehr tritt das sakral Unbegrenzte oder Unendliche nun auf eine 
der Erfahrung immanente Weise auf. Es verliert also seine Äußerlichkeit 
und wird in Form von Überschreitung (innerlich) erfahren. Schließlich 
bleibt dem modernen Subjekt17 für Foucault nichts anderes als seine eige-
nen und souveränen Erfahrungen.18  

Die These vom „Tod Gottes“, die Foucault im Weiteren in Anlehnung 
an Batailles Schriften bearbeitet, impliziert ein weiteres wesentliches 
Merkmal des Begriffs der Erfahrung. Nach dem (sogenannten) Tod Gottes 
lässt sich nach Foucault eine radikale Veränderung unseres praktischen 
Umgangs mit den Grenzen und Überschreitungen erkennen. Das moderne 
Leben zeichne sich demzufolge durch „die Erfahrung der Überschreitung“ 
aus.19 Da der Tod Gottes auch einer jeden Vorstellung, die eine Äu-
ßerlichkeit darstellt, ein Ende gesetzt habe, liege das Unbegrenzte in unse-
rem Zeitalter nicht mehr außerhalb der Grenzen des Erfahrbaren, sondern 
gerate in ein Inklusionsverhältnis mit den Erfahrungen. Anders gesagt sei 
das dialektisch Unbegrenzte historisch in die Struktur der Erfahrung hin-
eingegangen und habe sich zu den grenzüberschreitenden Erfahrungsfor-
men gewandelt. Die Erfahrung der Überschreitung ist nach Foucault letzt-
                                                                                                                         

Grenze und Überschreitung, sondern zuerst um eine kritische Ontologie und dann 
ihre historisch veränderten Erfahrungsweisen. Vgl. dazu Boyne, Foucault and Der-
rida, S. 86.  

16 Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissen-
schaften, Frankfurt am Main 1990, S. 460.  

17  In Die Ordnung der Dinge identifiziert Foucault den Tod Gottes mit dem Tod des 
Menschen – d.h. des modernen Subjekts. Foucault, Die Ordnung der Dinge, S. 
460f. Diese Umformulierung hat viele weitere Diskussionen ausgelöst, auf die hier 
nicht näher eingegangen werden kann. Auch die allgemeine Debatte über den Be-
ginn eines solchen Subjekts oder seinen Unterschied zu frühen Subjektformen muss 
ausgeklammert werden. Stattdessen ist an dieser Stelle wichtig, mit Foucault die 
geschichtliche Wandelbarkeit der Subjektivität und der subjektiven Erfahrungswei-
sen stark zu betonen. 

18 Foucault, VÜ, S. 30. 
19 Foucault, VÜ, S. 31. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

lich für die heutige Zeit so charakteristisch geworden, „wie noch vor nicht 
allzu langer Zeit für das dialektische Denken die Erfahrung des Wider-
spruchs [gewesen ist]“.20  

Mit diesem historischen Wandel in unserer Erfahrungsdimension wur-
de aber für Foucault unser Erfahrungsraum nicht begrenzt, sondern statt-
dessen das Unbegrenzte „ins Herz des Denkens“ versetzt.21 „Der Tod Got-
tes gibt uns nicht einer begrenzten und positiven Welt zurück, sondern ei-
ner Welt, die sich in der Erfahrung der Grenze auflöst, die sich in dem sie 
überschreitenden Exzess aufbaut und zerstört.“22 Der konstante Raum der 
menschlichen Erfahrungen beruht wiederum auf dem vorhin diskutierten 
Spiel von Grenzen und Überschreitungen und wird durch dieses immer 
wieder neu definiert. Die von Foucault dargelegte, sich wechselseitig ein-
rollende Beziehung zwischen Grenze und Überschreitung zeigt sich also 
in dieser Erfahrungsstruktur wieder: Bei einer „inneren und souveränen 
Erfahrung“, die Foucault bereits mit Bataille charakterisierte, handelt es 
sich um eine Erfahrung, deren Struktur in das Innerste des Individuums 
spiralförmig schreitet und es als Subjekt in ein ständiges Spiel der Ände-
rungen versetzt. Eine solche Erfahrung ist, wie Foucault in einer anderen 
Stelle noch einmal in Anlehnung an Bataille deutlich macht, „etwas, aus 
dem man verändert hervorgeht.“23 Grenzerfahrungen sind demnach als 
                                                           
20 Foucault, VÜ, S. 31. 
21 Foucault, VÜ, S. 34. 
22 Foucault, VÜ, S. 30f.  
23 Foucault, VÜ, S. 24. Die Grenzerfahrungen, von denen Foucault spricht, weisen ei-

ne enorme Ähnlichkeit mit dem Konzept der „Schwellenerfahrung“ auf, das seit ge-
raumer Zeit in den Kulturwissenschaften (mit Victor Turner), in den sogenannten 
Performance Studies (z.B. von Erika Fischer-Lichte) oder in der Phänomenologie 
(von Bernhard Waldenfels) diskutiert wird. Vgl. Victor Turner, Das Ritual. Struk-
tur und Antistruktur, Frankfurt am Main 2000, S. 95ff. Fischer-Lichte, Ästhetik des 
Performativen, S. 341ff. Bernhard Waldenfels, Ordnung im Zwielicht, Frankfurt am 
Main 1987, S. 28f. Auf Letzteren lässt sich an dieser Stelle kurz exemplarisch hin-
weisen. Ausgehend von Walter Benjamin unterscheidet Waldenfels Schwellen von 
Grenzen. Schwellen sind demnach als Zonen zu denken, die Wandel, Übergänge 
usw. erlauben. Dadurch, dass man Schwellen überschreitet, werden diese nicht ge-
löscht. Stattdessen befinde man sich an einer Scheidezone, wo gezögert oder ver-
weilt wird. Schwellenerfahrungen sind folglich als solche zu denken, durch die man 
in eine andere Ordnung eintritt und sich dabei ändert. Vgl. auch Bernhard Wal-
denfels, Der Stachel des Fremden, Frankfurt am Main 1990, S. 29.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PRAXISBEZOGENES VERSTÄNDNIS | 79 

 

solche zu verstehen, „in denen das Subjekt sich selbst überschreitet, an 
den Grenzen seiner eigenen Unmöglichkeit sich selbst als Subjekt auf-
löst.“24 Sie sind schließlich für ihn in zweierlei Hinsicht zu denken: Einer-
seits wird das Subjekt bei den Grenzerfahrungen eine Art von Identitäts-
verlust erfahren und zum Teil entsubjektiviert. Andererseits wird es aber 
dabei permanenten Veränderungs- bzw. Transformationsprozessen unter-
zogen. Mit jeder grenzüberschreitenden Erfahrung kommt das Subjekt 
dem Unmöglichen und dem Nicht-Lebbaren so nahe wie möglich und 
wird also „zum Äußersten an Intensität und Unmöglichkeit getrieben.“25 
An den inneren Erfahrungszonen geht es letztlich um eine konstante Neu-
Identifikation des Subjekts sowie unendliche Definitionsversuche seiner 
eigenen Grenze.26  

Wenn wir mit Foucault die Erfahrung der Überschreitung als Ein-
schließung des religionsgeschichtlichen Unbegrenzten (oder des außerhalb 
liegenden Göttlichen) in unseren Erfahrungs- und Denkraum behaupten, 
dann stellt sich die Frage, mit welcher Sprache man Überschreitungen auf 
angemessene Weise praktizieren, oder wie man sie sprachlich ausdrücken 
kann. Gibt es also eine Sprache der Überschreitung? Ist es also eine für die 
grenzüberschreitenden Erfahrungen und Praktiken geeignete und mit 
ihnen einhergehende Sprache nicht erforderlich? Foucault drückt im Kon-
junktiv aus, „dass man für das Überschreitende eine Sprache finden müss-
te, die das wäre, was die Dialektik für den Widerspruch gewesen ist.“27 
Allerdings weist er zugleich darauf hin, dass man, anstatt von einer Spra-
che der Überschreitung zu reden, auf die Erfahrungen selbst gehen solle.28 

                                                           
24 Michel Foucault,  Der Mensch ist ein Erfahrungstier. Gespräch mit Ducio Trom-

badori, Ducio Trombadori (Hrsg.), Frankfurt am Main 1996, S. 37–38. 
25 Foucault, Der Mensch ist ein Erfahrungstier, S. 27. 
26 Wie bereits erwähnt wurde, soll Foucaults Charakterisierung der neuen Erfah-

rungsdimension der modernen Welt hier im Rahmen seiner Überlegungen zur 
Überschreitung und Grenze, aber nicht als seine vollständige Bestimmung des Er-
fahrungsbegriffs verstanden werden. Wie die Erfahrungen sich in verschiedenen 
Kulturen, Epochen, Lebensformen oder Individuen ausdifferenzieren oder wie die 
Geschichte selbst durch die Erfahrungen von Grenzen und Überschreitungen kon-
stituiert wird, sind weitere wichtigen Fragen, die Foucault lebenslang beschäftigt 
haben.  

27 Foucault, VÜ, S. 36. 
28 Foucault, VÜ, S. 36. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

Jedoch: Geschehen diese Erfahrungen ‚selbst‘ sprachlos und haben sie 
keine sprachlichen Inhalte?  

Man braucht wohl nicht zu erwähnen, dass Foucault mit seiner Forde-
rung nicht für eine künstlich-formelle Sprache plädiert, die uns von Gren-
zerfahrungen bloß berichten könnte. Könnte aber – aus seiner Perspektive 
– eine ästhetische oder literarische Sprache für die Artikulierung und Prak-
tizierung unterschiedlicher grenzüberschreitenden Erfahrungen gelten? 
Kann der Bereich der Kunst und Literatur generell als die sprachliche und 
menschliche Praxis der Überschreitung gelten? Da Foucault seine Gedan-
ken zur Überschreitung vornehmlich mit Blick auf Batailles literarische 
Schriften erläutert, könnte man tatsächlich vorschnell zum Schluss kom-
men, dass er die Sprache von Grenzüberschreitung mit der Sprache oder 
Praxis von Kunst und Literatur gleichsetzen wolle.29 Nicht zuletzt wurden 
seine Thesen zur Überschreitung bisher in unterschiedlichsten kunst- und 
literaturtheoretischen Zusammenhängen immer wieder aus dieser Perspek-
tive rezipiert.30 Die literarisch-künstlerische Praxis als die Sprache der 
Überschreitung schlechthin wurde allerdings von Foucault an keiner Stelle 
deutlich formuliert. Und es lässt sich behaupten, dass er eine solche For-
mulierung mit Absicht vermieden hat: Denn er hätte dann wieder mit den 
diskursiven Einteilungsstrategien wie ästhetischer/nicht-ästhetischer Pra-
xis oder literarischem/nicht-literarischem Schreiben, d.h. mit den rational-
dialektischen Methoden operieren müssen, die er aber grundsätzlich ab-
lehnen wollte. Stattdessen lässt sich aus seinen Überlegungen folgern, dass 
für ihn eine bereichsspezifische Unterscheidung zwischen der literarischen 

                                                           
29 Christian Lavagno, Rekonstruktion der Moderne. Eine Studie zu Habermas und 

Foucault, Münster 2003, S. 236. 
30 Um nur ein paar Beispiele zu seiner Rezeption in kunst-, kultur- oder literaturtheo-

retischen Kontexten zu erwähnen: Vgl. Rolf Parr, „Liminale und andere Übergän-
ge. Theoretische Modellierungen von Grenzzonen, Normalitätsspektren, Schwellen, 
Übergängen und Zwischenräumen in Literatur- und Kulturwissenschaften“, Achim 
Geisenhanslüke, Georg Mein (Hrsg.), Schriftkultur und Schwellenkunde, Bielefeld 
2008, S. 11–63; Monika Ehlers, Grenzwahrnehmungen. Poetiken des Übergangs in 
der Literatur des 19. Jahrhunderts: Kleist, Stifter, Poe, Bielefeld 2007, S. 13f.; 
Nicole A. Sütterlin, „Überschreitungen. Zur (De)Figuration des Vampirs in E.T.A. 
Hoffmanns ‚Vampyrismus‘-Erzählung.“, Daniel Müller Nielaba, Yves Schumacher 
u.a. (Hrsg.), Figur, Figura, Figuration. E.T.A. Hoffmann, S. 187–201, hier S. 190.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PRAXISBEZOGENES VERSTÄNDNIS | 81 

 

und der philosophischen Sprache völlig obsolet geworden ist31 und die Er-
fahrung der Überschreitung nicht bloß in der Rehabilitation oder Revision 
dieser Trennung, sondern in den vielfältigen Sprach- und Denkpraktiken 
selbst gesucht werden kann.  

Foucaults Gedanken zur Sprache der Grenzen/Überschreitungen stel-
len uns schließlich vor die Herausforderung, dass wir die Sprache hin-
sichtlich der grenzüberschreitenden Erfahrungen immer wieder dynamisch 
und neu verstehen sollen, anstatt sie auf diskursive Grenzen hin zu be-
stimmen. Erst in der Erfahrung der Überschreitung findet ihm zufolge 
letztlich „die Sprache ihr Sein [… als] die Form einer nicht-dialektischen 
Sprache der Philosophie“.32 Allerdings bezeichnet er eine solche Sprache 
als eine mögliche Sprache der Zukunft und führt nicht genügend weiter, 
auf welche Weise die Sprache, die die grenzüberschreitenden Erfahrungen 
nicht exkludieren und durch diese immer wieder neu definiert werden sol-
le, heute praktiziert werden könnte. Wenn also weder eine rein rational-
diskursive noch eine rein ästhetisch-literarische Sprache für die Erfahrung 
der Überschreitung geeignet ist, gibt es dann sonst noch einen anderen 
Weg, durch den man die sprachliche Praxis der Grenzen bzw. Überschrei-
tungen angemessen charakterisieren könnte? 

Derrida würde an dieser Stelle Foucault darin zustimmen, dass weder 
eine Wiedervereinigung des dialektischen Außerhalb mit dem scheinbar 
Innersprachlichen noch eine Diskursivierung der Überschreitung und des 
Ästhetischen als eine angemessen sprachliche Praktizierung der grenz-
überschreitenden Erfahrungen gelten kann. Anders als Foucault behauptet 
er aber, dass wir für solche Erfahrungen nicht eine neue Sprache, sondern 
ein neues Verständnis der Sprache brauchen, deren Grenze in einem per-
manenten Spiel mit den etablierten rationalen Grenzen steht und zugleich 
für andere Bereiche und Randerscheinungen des Lebens (des Sakralen, des 
Wahnsinnigen oder auch der Kunst) immer offen bleibt. Derrida zufolge 
könne dies durch eine Art und Weise des Schreibens, Denkens und Spre-
chens geschehen, durch die die Grenzen der Sprache permanent überprüft 
und ihre Durchlässigkeit aufgezeigt werden. Nicht bloß weil Derrida diese 
Schreibweise in seine eigene Schriften zu integrieren versucht hat, sondern 
mehr, weil man mit ihm die praxisbezogene Pointe der Grenze/Über-
schreitung hinsichtlich ihrer Erfahrbarkeit und Sprachlichkeit auf eine 
                                                           
31 Ulrich Brieler, Die Unerbittlichkeit der Historizität. Foucault als Historiker, Köln 

1998, S. 99. 
32 Foucault, VÜ, S. 42.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

spezifische Weise geltend machen kann, wird an dieser Stelle noch einmal 
auf seine Überlegungen rekurriert. Nach einer Problematisierung der 
Grenze/Überschreitung von Sprache und Erfahrung wird am Ende dieses 
Kapitels zu der These gelangt, dass ästhetische Grenzüberschreitungen 
weder auf einen eingeschlossenen und getrennten Erfahrungsbereich noch 
auf ein besonderes Zeichensystem oder eine Sondersprache verweisen, 
vielmehr aus den verschiedenen Dimensionen und Momenten unserer 
Sprach- Denk- und Zeichenpraktiken hervorgehen, ohne dabei ein ästheti-
sches Außerhalb zu bilden.  

Um es gleich vorwegzusagen: Für Derrida ist die Erfahrung (ex-
périence) selbst eine Art von Grenzpraxis. Wir haben nicht zuerst Grenzen 
vor uns, die wir dann nachträglich erfahren, sondern die Grenzen werden 
immer durch Erfahrungen und Praktiken konstituiert bzw. überschritten. 
Das Wort „Er-Fahren“, wie Derrida expliziert, beruht auf verschiedenen 
Prozessen von Passagen, Durchqueren, Überschreiten.33 In diesem Zu-
sammenhang ist auch daran zu erinnern, dass für ihn die Existenz und 
Wirksamkeit einer Grenze mit den Akten des Überschreitens, Überque-
rens, Durchschreitens usw. konstitutiv einhergehen. Er-Fahrung der Gren-
ze deutet ausgehend von dieser prozessualen Wechselhaftigkeit auf eine 
Passage der Grenzzone, – mit Waldenfels ausgedrückt: einer Scheidezone 
– wo eine Ent-Scheidung getroffen wird.34 An dieser Zone handelt es sich 
für Derrida also nicht um eine Wahl zwischen zwei Möglichkeiten, nicht 
um eine „entweder oder“-Entscheidung,35 sondern um die Erfahrungen, 
die sich aus der Ausweglosigkeit, d.h. den Aporien bilden:  

 
„Das Unentscheidbare ist nicht einfach das Schwanken oder die Spannung zwischen 
zwei Entscheidungen, es ist die Erfahrung dessen, was dem Berechenbaren, der Regel 
nicht zugeordnet werden kann, weil es ihnen fremd ist und ihnen gegenüber ungleichar-
tig bleibt, was dennoch aber – dies ist eine Pflicht – der unmöglichen Entscheidung sich 
ausliefern und das Recht und die Regel berücksichtigen muss. Eine Entscheidung, die 
sich nicht der Prüfung des Unentscheidbaren unterziehen würde, wäre keine freie Ent-
scheidung, sie wäre eine programmierbare Anwendung oder berechenbares Vorge-
hen.“36 
                                                           
33 Derrida, Aporien, S. 32f.  
34 Vgl. auch Waldenfels, Ordnung im Zwielicht, S. 29f.  
35 Waldenfels, Ordnung im Zwielicht, S. 32.  
36 Jacques Derrida, Gesetzeskraft. Der „mystische Grund der Autorität“, Frankfurt 

am Main 1991, S. 49f.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PRAXISBEZOGENES VERSTÄNDNIS | 83 

 

Eine Entscheidung, die eine Grenzpraxis darstellt, wird erst aus der Erfah-
rung des Aporetischen sowie mit der Begegnung mit dem Unentscheidba-
ren vollzogen.37 Aporien stellen für Derrida aber nicht bloß negative Best-
immungen im Denken dar, die durch unsere Erfahrungen beseitigt, aufge-
löst oder zu einer dialektischen Versöhnung gebracht werden können. Sie 
tauchen weder nur in bestimmten, merkwürdigen oder außergewöhnlichen 
Momenten noch bloß am Rande des Lebens (am Tod) plötzlich auf. Viel-
mehr sind die Erfahrung des Jetzt38 und der Erfahrungsprozess selbst, aus 
dem man eine Entscheidung trifft, aporetisch strukturiert. „Jeder Entschei-
dung, jeder sich ereignenden Entscheidung, jedem Entscheidungs-Ereignis 
wohnt das Unentscheidbare wie ein Gespenst inne, wie ein wesentliches 
Gespenst.“39 Jede Erfahrung oder jede Entscheidung ist also aporetisch 
strukturiert. Eine Entscheidung könne damit nicht auf einem in-finiten Re-
gress der Vor-Entscheidungen reduziert werden. Sie wird für Derrida eher 
aus einer Weglosigkeit, aus der Unentschiedenheit, aus dem Aporetischen 
heraus gefällt40 und lässt sich darum als eine Erfahrung der „Möglichkeit 
des Unmöglichen“41 denken. Die Begegnung mit dem Unmöglichen, mit 
den scheinbar gesperrten Grenzen ist ihm zufolge letztlich konstitutiv für 
unsere Entscheidungsmöglichkeiten und „scheint gerade entscheidend zu 
sein für alle Grenzen, über die wir sprechen.“42  
                                                           
37 Das Wort Aporie wird von Derrida in Anlehnung an Aristoteles als „eine gewisse 

Unmöglichkeit als Nicht-Weglichkeit“ bzw. Ausweglosigkeit interpretiert. Um-
gangssprachlich hieße es: „Ich bin in der Klemme, ich komme da nicht raus, ich 
kann nichts tun“. Vgl. Derrida, Aporien, S. 31. 

38 Die eigentliche, zentrale Aporie ist, wie Aristoteles feststellt, die der Zeit. Wenn die 
Zeit als eine gleichmäßige Linie vorgestellt wird, die aus Jetzt-Punkten zusammen-
gesetzt ist, die aber selbst keine Erstreckung haben, ist die Zeit ein Nichts. Vgl. 
Kimmerle, Jacques Derrida zur Einführung, S. 132.  

39 Derrida, Gesetzeskraft, S. 50f. 
40 In vielen Kontexten verwendet Derrida „das Unentscheidbare“ als Synonym für das 

Wort „Aporie“. Vgl. Derrida, Aporien, S. 33; ders., Das andere Kap, S. 33; ders., 
Gesetzeskraft, S. 49–53. 

41 Derrida, Das andere Kap, S. 49. 
42  Derrida verwendet dieses Wortspiel in seiner Auseinandersetzung mit Heideggers 

existenzieller Analyse des Todes. Nach dem dekonstruktivistischen Verfahren lässt 
sich nach Derrida zeigen, dass Heidegger an dieser Stelle selbst als ein unentschie-
dener Autor auftritt, der jedoch aus dieser Unentschiedenheit eine Entscheidung 
trifft. Derrida, Aporien, S. 93. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

Einer jeden Grenzbestimmung (Entscheidung) liegt somit eine aporeti-
sche Erfahrung zugrunde. Dass die Grenzen aus den aporetischen Momen-
ten der Erfahrungen konstituiert sowie überschritten werden, impliziert 
zugleich, dass Aporien allgemein für die Bestimmung bzw. Errichtung ei-
nes jeden Diskurses wichtige Rollen spielen. Die Philosophie, „die Moral, 
die Politik, die Verantwortung – wenn es sie gibt – [heben] erst mit dieser 
Erfahrung der Aporie an“43. Die dauerhafte Begegnung mit den Aporien 
hält die (vor-)definierten Grenzen dieser und weiterer Diskurse permanent 
in der Schwebe, ohne sie aber bloß zu vernichten. Stattdessen geht es bei 
den aporetischen Begegnungen für Derrida vor allem um eine ständige 
und produktive Neudefinition dieser Bereiche und – noch einmal – um ei-
ne Art Verdichtung bzw. Ernährung ihrer Grenze. Die unaufhörliche Kon-
frontation mit den Aporien gibt uns schließlich zu erkennen, dass diese – 
wie die Grenzen selbst – für die genannten Bereiche oder Diskurse keine 
äußerlichen Elemente, sondern interne Bewegungsmomente darstellen.44 
Auf diese grundlegende Rolle des Aporetischen im Rahmen der Grenze 
des Kunstwerks sowie der Kunstgattung wird in den folgenden Teilen die-
ser Studie immer wieder mit Derrida rekurriert (vgl. II.4 u. III.3.3). 

Diese wichtige Figur, die Aporie, lässt sich ebenso im Rekurs auf die 
Figur der différance interpretieren: Sie ist weder negativ noch positiv, 
sondern eine Affirmation und ein „nicht passives Aushalten“ von Ausweg-
losigkeit.45 Das Aporetische zeigt sich als différance in unaufhörlichen 
Aufschubs- und Entzugsprozessen des Regelmäßigen, des Normhaften, 
des Berechenbaren, des zeichenhaft Stabilen, der Schrift auf.46 Die Erfah-
rung des Aporetischen wird also von Derrida als eine Art Überschreitung 
der Grenze oder eine Passage durch die Grenze hindurch verstanden, de-
ren Sinn aber nicht in einem Jenseits der Sprache liegt. Vielmehr tritt das 
Aporetische immer wieder als ein bedeutungsgenerierendes Moment der 
Sprache auf. Dies zwingt uns, die anfangs an Foucault gestellte Frage nach 
der Sprache der Überschreitung mit Derrida umzukehren: Es geht für die-
                                                           
43 Derrida, Das andere Kap, S. 33. Hervorhebung im Original. 
44 Vgl. „Es gibt Ethik, weil es Aporien gibt.“ Michael Wetzel, Derrida, Stuttgart 

2010, S. 106. 
45 Derrida, Aporien, S. 32 u. S. 35.  
46 Zum Konnex der Aporie mit der différance vgl. Schmitt, Axel: Le Derrida actuel. 

Eine anführende Skizze. in: literaturkritik.de Nr. 3 März 2001 (3. Jahrgang), URL:  
       http://www.literaturkritik.de/public/rezension.php?rez_id=3431&ausgabe=200103 

(abgerufen am 17.05.2015). 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PRAXISBEZOGENES VERSTÄNDNIS | 85 

 

sen weniger um eine Suche nach der Sprache der Überschreitung, sondern 
eher um einen näheren Fokus auf die Überschreitung der Sprache. Grenz-
überschreitende Erfahrungen und Praktiken liegen nämlich für Derrida 
weder außerhalb der Sprache noch in einer anderen Sprache, weder in ei-
ner rein literarisch-künstlerischen Sprache – wie im Laufe dieser Studie 
noch diskutiert wird, kann es eine solche Sprache für ihn niemals geben – 
noch im Schweigen. Vielmehr sollen sie in den entgrenzenden und über-
bordenden Dimensionen sowie in den permanenten Entzugs- und Auf-
schubsprozessen der Sprache selbst gesucht werden, denen auch diese 
‚selbst‘ unterworfen ist. Dieser wichtige Punkt, aus dem man ein praxisbe-
zogenes Verständnis von Grenzüberschreitungen (in) der Ästhetik und der 
Kunst gewinnen kann (vgl. I.3), lässt sich an dieser Stelle mit Michael 
Wetzel stärker formulieren: 

 
„Dekonstruierend soll eine Erfahrung der Grenze als Medium vermittelt werden, das 
Repräsentations- oder Kommunikationsprozesse unter Einschluss aller Momente der 
Verschiebung, des Widerstands, des „Rauschens“ und Verzerrung der mitgeteilten Bot-
schaften möglich macht. Nur in dieser Weise einer Unentscheidbarkeit des Ziels als 
Aufgabe des Suchens realisiert sich für Derrida eine philosophische Verantwortung als 
Bereitschaft des immer wieder neu sich formierenden und formulierenden Antwortens 
auf die sich ständig auf andere und unvorhersehbare Weise stellenden Fragen.“47  

 

Dass Derrida die Erfahrung und die Überschreitung der Grenze in Begrif-
fen des Aporetischen als für die Sprache konstitutive Momente denkt, ist 
zutiefst mit seiner kritischen Haltung gegenüber der klassischen Zeichen-
theorie verbunden, die es als Letztes zu erwähnen gilt. Bekanntlich unter-
zieht er die saussuresche Semiologie einer grundlegenden bzw. dekon-
struktiven Kritik. Derrida zufolge wird die Sprache in der allgemeinen 
Semiotik aus einer binär-hierarchischen Relation von Signifikaten und 
Signifikanten heraus konzipiert, indem dem Signifikat ein eigenständiger, 
privilegierter oder transzendentaler Status zugeschrieben werde, der über 
die gesamte Signifikantenkette hinausgehe.48 Derrida versucht, diese 

                                                           
47 Wetzel, Derrida, S. 12. 
48 „Die Seite des Signifikats wird insofern nicht als eine Spur betrachtet, als sie immer 

noch ursprünglich von der Seite des Signifikanten unterschieden wird: Eigentlich 
bedarf sie des Signifikanten nicht, um das zu sein, was sie ist.“ Jacques Derrida, 
Grammatologie, Frankfurt am Main 1983, S. 128.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

(vermeintliche) Selbstständigkeit des Signifikats zu dekonstruieren, indem 
der selbstständige Status des Signifikats defixiert und dieses stattdessen im 
Spiel von Signifikanten als das immer zu überschreitende oder überbor-
dende Momente (de)platziert wird: 

 

„Das Signifikat fungiert darin [in der Bewegung der Sprache, T.A.] seit je als ein Signi-
fikant. […] Es gibt kein Signifikat, das dem Spiel aufeinander verweisender Signifikan-
ten entkäme, welches die Sprache konstituiert, und sei es nur, um ihm letzten Endes 
wieder anheimzufallen. […] Strenggenommen, läuft dies auf die Dekonstruktion des 
Begriffs „Zeichen“ und seiner ganzen Logik hinaus. Nicht zufällig ereignet sich diese 
Überbordung in dem Augenblick, wo die Extension des Begriffs Sprache grenzenlos 
wird.“49  

 

Derrida behauptet demnach, dass die Sprache nicht anhand von einem (ar-
biträren oder konventionellen) Verweisungszusammenhang zwischen Sig-
nifikaten und Signifikaten, sondern im Spiel der sich differenzierenden 
und verschiebenden Signifikanten, d.h. in der Bewegung der différance 
verstanden werden kann.50 Derridas Auseinandersetzung mit den struktu-
ralistischen (oder auch konventionalistischen) Sprachverständnissen kann 
hier zwar nicht vertieft werden.51 Jedoch fällt dabei eine wichtige Figur – 
die des Spiels – auf, die sich für ein Verständnis der Grenze bzw. Über-
schreitung auf der Ebene unserer sprachlichen Praktiken produktiv er-
weist. Das Wort „Spiel“ wird von Derrida „für die Abwesenheit des trans-
zendentalen Signifikats“ in der Sprache verwendet.52 Es hat eine sprachin-
terne und zugleich die Sprache entgrenzende Funktion. Das Spiel der 
Sprache kann also als nicht-fixierbare und unendliche Verweisungskette 
von Signifikanten gedacht werden. Es stellt die entgrenzende und über-
bordende Dimension der Sprache dar, die jegliche metasprachliche bzw. 

                                                           
49 Derrida, Grammatologie, S. 17. Hervorhebung im Original. 
50 Vgl. Wetzel, Derrida, S. 27. Hervorhebung im Original. Vgl. Derrida, Grammato-

logie, S. 87f.  
51 Für eine solche Auseinandersetzung vgl. Klaus Gloy, „1. Klaus Gloy: ‚Variierende 

Übernahme‘: Ein Plädoyer für und gegen Derrida“, Jörg Lagemann, Klaus Gloy 
(Hrsg.), Dem Zeichen auf der Spur. Derrida – eine Einführung, Aachen 1998, 
S. 17–30. 

52 Derrida, Grammatologie, S. 87. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PRAXISBEZOGENES VERSTÄNDNIS | 87 

 

(präsenz)metaphysische Begründung derselben zum Scheitern verurteilt.53 
Das interne Spiel der Sprache soll letzten Endes weder als ein Sprachspiel 
noch als eine Spieltheorie gedacht werden: „Dieses Spiel [...] ist nicht ein 
Spiel in der Welt, als welches es von der philosophischen Tradition seit je 
bestimmt wurde, um es in Grenzen zu halten“.54 Vielmehr gehe es um 
„das Spiel der Welt“ im Sinne der permanenten Entgrenzung der sprachli-
chen und menschlichen Praktiken.55  

Es mag zwar sein, dass diese knappe Anführung zu Derridas Erfah-
rungs- und Sprachverständnis noch viele wichtige und auch umstrittene 
Punkte in seiner Philosophie auslässt. Jedoch reicht sie in unserem Zu-
sammenhang aus, um zu sehen, dass das vorhin diskutierte prozessual-
konstitutive Verhältnis zwischen Grenze und Überschreitung mit der (apo-
retischen) Struktur der Erfahrung sowie mit dem spielerischen Charakter 
der Sprache zutiefst verbunden ist. Anders formuliert: Das konstitutive 
Einhergehen von Grenze und Überschreitung lässt sich selbst als spezifi-
sche Form und spezifisches Moment der Erfahrung und der Sprache wie-
dererkennen.56 Schon mit Blick auf Foucaults Überlegungen zur Erfah-
rung der Überschreitung/Grenze ließe sich zwar sagen, dass dieses relatio-
nal sowie prozessual charakterisierte Spiel von Grenzen und Überschrei-
tungen sich in den Strukturen und Momenten der Erfahrung wiederholt 
zeigt und damit einen spezifischen Praxisbezug darstellt. Jedoch kann für 
ihn unsere (heutige) dialektisch-rational strukturierte Sprache den grenz-
überschreitenden Erfahrungen nicht gerecht werden. An dieser Stelle geht 
Derrida mit seinem – wenn auch für die Sprachwissenschaft sowie die 
Philosophie sehr umstrittenen – Sprachverständnis einen Schritt weiter als 
Foucault, den man vor allem für die Ästhetik fruchtbar machen kann: An-
statt nach einer anderen oder künftigen Sprache zu suchen, die den Grenz-
                                                           
53 Wetzel, Derrida, S. 26. 
54 Derrida, Grammatologie, S. 87. 
55 Derrida, Grammatologie, S. 88.  
56 Mit dem „Wiedererkennen“ ist hier nicht gemeint, dass zwischen den oben darge-

stellten Merkmalen der Grenze und der Überschreitung und dem hier angeführten 
sprachlichen Praxisbezug derselben ein zeitlicher Abstand bestehe oder der eine 
thematisch wichtiger als die andere sei. Dass Grenzen und Überschreitungen bisher 
zuerst allgemein begrifflich erarbeitet wurden und dann auf ihren Praxisbezug ein-
gegangen wird, deutet also weniger eine Trennung zwischen Theorie und Praxis der 
Grenze an, als vielmehr eine systematische Herangehensweise, die in Bezug auf 
spezifische Praktiken weiterentfaltet wird.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

überschreitungen der Kunst entsprechen könnte, muss man nach Derrida 
den Fokus von vorherein permanent auf die überbordenden Dimensionen 
der Sprach-, Denk- und Schreibpraktiken lenken, aus denen Praktiken der 
Künste überhaupt hervorgehen.  
 

 

2.3  ÜBERGANG ZU DEN ÄSTHETISCHEN 
GRENZÜBERSCHREITUNGEN  

 

Die unablösbare, prozessuale und mehrdimensionale Relation zwischen 
Grenze und Überschreitung sowie der konstitutive Praxisbezug derselben 
haben mindestens zwei konkrete Implikationen für unsere ästhetisch-
künstlerischen Praktiken, die für den nächsten Teil der vorliegenden Ar-
beit – vor allem in methodischer Hinsicht – grundlegende Rollen spielen 
werden: (1) Ästhetische oder künstlerische Praktiken können niemals mit 
festen Grenzen von den allgemeinen Weltorientierungen der Menschen 
wie den Sprach-, Denk- oder Wissenspraktiken getrennt werden. Sie ge-
hen aus den überbordenden Dimensionen dieser Orientierungen hervor, 
ohne aber dadurch zu einem ausdifferenzierten Bereich oder zu einem äs-
thetischen Außerhalb zu gelangen. (2) Die Untrennbarkeit der ästhetischen 
Praktiken von den anderen Lebenspraktiken weißt eine Besonderheit auf, 
die man vor allem durch eine nähere Analyse von ästhetischen Grenzbil-
dungs- und Grenzüberschreitungsprozessen erkenn kann (vgl. II.). Erst im 
Hintergrund dieser unablösbaren Bewegungen lässt sich dann über ver-
schiedene Arten und Formen von Grenzüberschreitungen in der Kunst 
(z.B. Konvergenzen der Künste, vgl. III.) auf eine angemessene Art und 
Weise sprechen. 

Die erste und für den kommenden Teil wichtige praxisbezogene Impli-
kation (1) lautet, dass es eine feste bereichsspezifische Trennung zwischen 
Kunsterfahrung und Alltagserfahrung, zwischen ästhetischer Sprache und 
gewöhnlicher Sprache usw. nicht gibt. Anders ausgedrückt: Einen rein äs-
thetisch-künstlerischen Praxisbezug der Sprache und der Erfahrung, der 
sich von den anderen Lebenspraktiken klar ablösen würde, kann es nicht 
geben. Dies lässt sich mit Blick auf die oben dargestellten Überlegungen 
von Foucault und Derrida stärker hervorheben. Beide Autoren gehen – 
trotz der erheblichen Unterschiede zwischen ihren Philosophien, die vor 
allem auf ihren jeweiligen Sprachverständnissen beruhen – offensichtlich 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PRAXISBEZOGENES VERSTÄNDNIS | 89 

 

davon aus, dass die Praxis der Ästhetik und der Kunst keineswegs in ei-
nem abgesonderten Erfahrungs- und Sprachraum lokalisiert oder theore-
tisch untersucht werden kann. Weder Kunstinstitutionen noch unsere pri-
vaten Erfahrungen, weder neue Sprachen noch theoretische Maßnahmen 
können in der Lage sein, die Ästhetik und die Kunst von den anderen 
Denk-, Sprach- oder Wissenspraktiken zu trennen.  

Auf der einen Seite wurde oben mit Foucault problematisiert, dass es 
für die grenzüberschreitenden Praktiken, denen man gewöhnlich ästhe-
tisch-künstlerische (sowie religiöse, rituelle, wahnsinnige etc.) Erfahrun-
gen zuschreibt, keine geeignete Sprache gibt. Sie können also nach 
Foucault weder durch die bereits rational-dialektisch strukturierte Sprache 
noch durch eine sprachliche Diskursivierung bzw. Rationalisierung jener 
Erfahrungen angemessen verstanden werden. Aus diesem Grund ist für ihn 
künftig eine Sprache der Überschreitung erforderlich, die zwar unsere äs-
thetisch-literarischen sowie grenzüberschreitenden Praktiken niemals als 
solche repräsentieren kann, aber doch sich mit ihnen stets im Spiel befin-
den soll. Hinsichtlich dieser letzten Bemerkungen soll nun deutlich wer-
den, dass mit Foucault ästhetische Grenzüberschreitungen nicht näher be-
stimmt oder diskutiert werden können. Zwar lässt sich in Foucaults Schrif-
ten die Untrennbarkeit unserer ästhetischen von nicht-ästhetischen Prakti-
ken sowie der Kunst von der Nichtkunst, welche aus der prozessualen Re-
lation zwischen Grenze und Überschreitung hervorgeht, sehr konsequent 
verfolgen. Jedoch kann man mit ihm auf die Grenzüberschreitungen der 
Ästhetik und der Kunst wegen des selbst von ihm thematisierten Sprach-
problems nicht spezifisch, sondern nur auf eine implizite Weise einge-
hen.57 Auf Foucaults Schriften werden deswegen in den nächsten Teilen 
dieser Studie weniger hingewiesen – jedoch wird seine Kritik an der be-
reichsspezifischen sowie dialektischen Einteilung der Kunst und der 
Nichtkunst dabei immer im Hintergrund bleiben. 

Auf der anderen Seite wurde mit Derrida (gegen die foucaultsche 
Sprachproblematik) argumentiert, dass man das Verhältnis zwischen der 
Überschreitung und der Sprache grundlegend andersherum denken muss: 
                                                           
57 Das bedeutet nicht, dass man ausgehend von Foucault keine Ästhetik oder keine 

Theorie der Kunst entwickeln kann. Foucault hat sich wohl in vielen Schriften, die 
hier wenig oder nicht behandelt wurden, immer wieder mit der Kunst und der Äs-
thetik auseinandergesetzt. Vgl. Michel Foucault, Ästhetik der Existenz. Schriften 
zur Lebenskunst, Daniel Defert u. François Ewald (Hrsg.), Frankfurt am Main 
2007. Vgl. auch Foucault, Die Ordnung der Dinge, S. 31ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

Der Fokus sollte nach Derrida nicht bloß auf eine Sprache der Überschrei-
tung, sondern umgekehrt auf die Überschreitungsdimensionen der Sprache 
sowie generell unseres sprachlich-medialen Weltbezuges gelegt werden. 
Denn wir haben für ihn keine andere Sprache als die, die wir bereits ken-
nen, und wir brauchen auch keine andere, um grenzüberschreitende Prak-
tiken näher zu verstehen. Diese gehen Derrida zufolge keineswegs über 
unsere Sprache hinaus, sondern lassen sich immer als solche Momente 
denken, die aus den unabschließbaren Differenzierungsprozessen unserer 
Sprache hervorgehen. Die sich permanent verschiebenden und entziehen-
den Zeichen der Sprache, die Derrida mit der Figur der différance aus-
drückt, verweisen niemals auf einen außerhalb liegenden Bereich. Statt-
dessen stellen sie einen unabschließbaren Prozess der Bedeutungsgenerie-
rung dar, der sich in jedem einzelnen Praxiszug aufschiebt sowie weiter 
differenziert. Überschreitungen kommen schließlich für Derrida nicht bloß 
von außen zu unseren Praktiken hinzu, sondern sie beruhen unmittelbar 
auf den überbordenden und entgrenzenden Dimensionen unserer Sprach-, 
Denk- und Schreibpraktiken. Und indem sie nicht auf einen Außenbereich 
verweisen, verändern oder verschieben sie jene Praktiken permanent bzw. 
auf eine besondere Weise.  

Zweifelsohne kann man Derridas Sprachphilosophie in vielerlei Hin-
sicht (z.B. aus einer kommunikations- oder interpretationstheoretischen 
Sicht58) kritisieren, diskutieren oder sie völlig zurückweisen. Jedoch bietet 
sein Hinweis darauf, dass Grenzüberschreitungen immer aus den Dimen-
sionen unseres sprachlichen Weltbezuges hervorgingen und man durch sie 
niemals zu einem Außenbereich gelange, ein fruchtbares Modell, das im 
Folgenden produktiv auf die Debatte um die ästhetischen Grenzüber-
schreitungen übertragen wird. 

Eben ausgehend von diesem doppelten Aspekt lässt sich die oben er-
wähnte zweite praxisbezogene Pointe (2) hervorheben, die in den folgen-
den Teilen dieser Studie ebenso eine wichtige Rolle spielen wird: Die Un-
trennbarkeit unserer ästhetisch-künstlerischen Praktiken von den anderen 
Lebens–praktiken stellt nicht das Verschwinden, sondern eine Besonder-
heit der Ästhetik und der Kunst dar. Dass es zwischen den Kunstpraktiken 
und Lebenspraktiken keine feste Grenze gibt, heißt zuerst nicht, dass eine 
Kunstpraxis grenzenlos oder ohne Grenze ist. Die Grenze, die eine Kunst-
praxis bildet, ist stattdessen eine produktive und prozessuale Grenze, die 
                                                           
58 Vgl. dazu Umberto Eco, Die Grenzen der Interpretation, München 1992, S. 40–42 

u. 430–441. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PRAXISBEZOGENES VERSTÄNDNIS | 91 

 

mit ihrer Überschreitung immer weiter einhergeht. Denn auch eine ästheti-
sche Grenze trägt ihre Überschreitung in sich. Zwischen der ästhetischen 
Grenzbildung und der ästhetischen Grenzüberschreitung gibt es ebenso 
kein binäres Oppositionsverhältnis, sondern immer eine dynamisch-
prozessuale Relation, die sich jeglicher Logik von Innen/Außen, Jen-
seits/Diesseits oder Kunst/Nichtkunst völlig entzieht. Wie im Einleitungs-
kapitel problematisiert wurde, ordnet diese Oppositionslogik öfters selbst 
die Grenzüberschreitung in einen eingegrenzten Bereich (d.h. in eine 
Grenze) ein. Eben aus diesem Grund vermeiden es Foucault und Derrida 
konsequenterweise, ästhetische bzw. literarische Praktiken als die Sprache 
oder die Erfahrung der Grenzüberschreitung zu bezeichnen – weil dies 
wiederum hieße, dass man die Grenzüberschreitungen unter einer Grenze, 
d.h. unter einem abgegrenzten Forschungs- oder Erfahrungsbereich, hätte 
subsumieren können.  

Insofern eine Grenze immer als eine bereits überschrittene, bewegliche 
und prozessuale Grenze verstanden wird, kann sie dann weniger die Funk-
tion haben, verschiedene Praktiken mit klaren Linien voneinander zu tren-
nen, als vielmehr unsere Praktiken zu verändern, zu verschieben sowie zu 
transformieren. Deswegen soll die Untrennbarkeit zwischen Kunst- und 
Lebenspraktiken nicht bloß als eine passive und eingeschlossene, sondern 
als eine höchst dynamische und produktive Relation gedacht werden. Äs-
thetische Grenzen, die aus den entgrenzenden Zügen und überbordenden 
Dimensionen unserer Praktiken gebildet sowie konstituiert werden, blei-
ben niemals in einem von diesen Praktiken getrennten Raum; ihr Spiel mit 
der Überschreitung geht stattdessen im Rahmen der anderen Le-
benspraktiken immer weiter. Ästhetik und Kunst gewinnen erst in ihrer 
konstitutiven sowie dynamischen Untrennbarkeit mit den anderen Prakti-
ken ihre Besonderheit. Dass man zwischen Kunst und Leben (oder Nicht-
kunst)59 keine klare Linie ziehen kann, hat schließlich nicht bloß zur Fol-
ge, dass wir Ästhetik und Kunst nicht auf eine besondere Weise verstehen 
und praktizieren können. Vielmehr sollen vielfältige und verschiedenartige 
Praktiken der Kunst und der Ästhetik so konzipiert werden, dass sie ihre 
                                                           
59 Für die Unterscheidung zwischen den Debatten um Kunst/Leben und um 

Kunst/Nichtkunst vgl. Mirjam Schaub, „Larger than life? Zwei berühmte Unter-
scheidungen – Kunst/Nichtkunst und Leben/Kunst – geraten ins Wanken. Lässt 
sich der Rahmen unserer Kunsterfahrung überhaupt noch sprengen in Zeiten eines 
ubiquitär gewordenen Kunstraums wie -begriffs?“, Uwe Wirth (Hrsg.), Rahmen-
brüche, Rahmenwechsel, Berlin 2013, S. 179–197. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

jeweilige Spezifizität und Andersheit aus der tiefen Verflochtenheit mit 
den anderen Lebenspraktiken und aus den Zwischenräumen gewinnen und 
in dieser Verflochtenheit effektiv fortführen, ohne dass sie ihre Besonder-
heit an ein ästhetisches Außerhalb verlören. 

Diese zwei praxisbezogenen Momente, die hier vor allem aus einer in-
tensiven Auseinandersetzung mit den differenzphilosophischen Verständ-
nissen von Grenzen und Überschreitungen gefolgert wurden,60 lassen sich 
offensichtlich nicht voneinander separieren. Bevor ihr Einhergehen im Zu-
sammenhang der Kunst nachgewiesen sowie kritisch rekonstruiert wird, 
sollen sie abschließend kurz zusammengefasst werden, so dass das metho-
dische Ziel der folgenden Ausführungen klar wird. Erstens: Zwischen äs-
thetisch-künstlerischen sowie anderen Lebenspraktiken gibt es keine feste 
Grenze. Denn eine ästhetische Grenze ist, wie alle praktischen Grenzen, 
eine bereits überschrittene sowie prozessuale Grenze; sie wird immer aus 
den Überschreitungsdimensionen unserer grundlegenden Weltorientierun-
gen, d.h. der Denk-, Schreib-, Sprech- oder medialen Praktiken herausge-
bildet. Zweitens: Die ästhetische Grenze (als eine bereits überschrittene 
Grenze) hat im Rahmen der menschlichen Praktiken keinen Sonderstatus; 
sie gelangt niemals zu einem ästhetischen Außerhalb. Stattdessen ist sie 
weiter zutiefst verflochten mit den anderen Lebenspraktiken und gewinnt 
ihre Besonderheit nur in dieser Verflochtenheit.  

Diese zwei Züge machen die Kriterien einer praxisbezogenen Ästhetik 
aus, auf die im nächsten Teil dieser Studie immer wieder zurückgegriffen 
wird. Verschiedenste Arten, Praktiken sowie Beispiele von Grenzüber-
schreitungen aus der Kunst können meines Erachtens erst vor dem Hinter-
grund dieser zwei einfachen Überlegungen bzw. Kriterien an Bedeutung 
gewinnen oder verlieren. Denn eine Grenze, die überhaupt keinen Zug 
von, keine Verbindung zu oder keine Gefahr der Überschreitung hat, und 
umgekehrt eine Überschreitung, die uns keine Grenze sicht- und merkbar 
macht, bleiben im Rahmen unserer Praktiken jeweils völlig leer. Stattdes-
sen gehen sie aus einer praxisbezogenen Hinsicht miteinander immer kon-
                                                           
60 Das bedeutet aber nicht, dass zu diesem Verständnis die dialektischen Grenzkon-

zeptionen keinen Beitrag geleistet hätten. Diese hatten bei den bisherigen Ausfüh-
rungen mindestens zwei wichtige Funktionen: Einerseits wurde das konstitutive 
Einhergehen von Grenze und Überschreitung erst mit diesen Konzeptionen stark 
gemacht, bevor die prozessuale Dimension dieser Relation diskutiert wurde. Ande-
rerseits hatten sie ex negativo eine grundlegende Rolle für das differenzphilosophi-
sche Verständnis von Grenze/Überschreitung.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PRAXISBEZOGENES VERSTÄNDNIS | 93 

 

stitutiv und prozessual einher. Übersieht man ihre prozessuale Relation, 
hat man mit den Grenzüberschreitungen stets Probleme. Im Folgenden 
wird schrittweise gezeigt, wie ästhetische Grenzüberschreitungen ohne die 
Voraussetzung sowie die Herausbildung eines ästhetisch ausdifferenzier-
ten Bereichs konzipiert werden können, so dass man von verschiedenen 
Arten und Phänomenen der Grenzüberschreitungen (in) der Kunst auf eine 
angemessene Weise sprechen kann. Zu diesem Zweck wird die Figur der 
Grenzüberschreitung methodisch immer in ihrem Verhältnis mit jenen 
Grenzen, die im ästhetischen Diskurs bereits definiert, problematisiert so-
wie wahrgenommen wurden, kritisch analysiert sowie neu aufgefasst. 

 
 
 
 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 

 

 

 

II. Grenzen der Kunst und Kunstpraxis 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 
https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 
 
 
Bereits seit der Moderne sind Diskussionen um die Grenzüberschreitungen 
der Kunst und der einzelnen Kunstwerke durch eine problematische Tren-
nung von Kunst und Nichtkunst gekennzeichnet. Führen ästhetisch-
künstlerische Grenzüberschreitungen in der Tat in Nichtkunst und stellen 
für die Kunst entscheidende Probleme dar? Oder sind sie nur Rander-
scheinungen oder Ausnahmefälle in einer bestimmten Epoche der Kunst-
geschichte, die der Kunst äußerlich bleiben? Der vorliegende Teil geht da-
von aus, dass historisch steigende Anzahl der grenzüberschreitenden 
Kunstpraktiken insgesamt neue Perspektive und Verständnisse über die 
Kunst erfordert. Zugleich wird dabei die These entwickelt, dass jene Prak-
tiken nicht eine Praxisart unter anderen sind, sondern aus verschiedenen 
Hinsichten wichtige konstitutive Dimensionen der Kunst und der Kunst-
praxis ausmachen. Um diese These und Perspektive zur Geltung zu brin-
gen, werden vor allem diejenigen Grenzen problematisiert sowie themati-
siert, die durch ästhetisch-künstlerische Praktiken überschritten werden. 
Denn die Probleme, die ästhetische Grenzüberschreitungen eventuell dar-
stellen, hängen, wie im vorangehenden Kapitel methodisch festgelegt 
wurde, immer nur davon ab, wie die Grenzen im Kunstdiskurs sowie in 
einer Kunstpraxis bereits definiert, verstanden, an- und wahrgenommen 
werden. In diesem Sinne geht es den folgenden Ausführungen weniger um 
die Beschreibung einzelner (grenzüberschreitender) Kunstpraktiken als 
vielmehr um eine begriffliche Bearbeitung der Grenzen der Kunst und der 
Kunstwerke und um die sich dabei auszeichnenden Überschreitungen des 
Ästhetischen. Die Breite oder die Reichweite dieser Grenzen werden zu-
gleich aus dem Aspekt der vorhin skizzierten zwei praxisbezogenen Poin-
ten überprüft, kritisiert sowie fortgeführt: Einerseits wird diskutiert, wie 
sich die Grenzen der Kunst tatsächlich aus den überbordenden sowie ent-
grenzenden Dimensionen unserer Praktiken herausbilden lassen. Anderer-
seits und gleichzeitig wird nachgewiesen, wie die Kunst durch diese Her-
ausbildung nicht zu einem ästhetischen Außerhalb gelangt, sondern immer 
zutiefst mit den anderen Praktiken verflochten bleibt. Solange man die 
Grenze der Kunst aus diesen zwei praxisbezogenen Perspektiven begrün-
den sowie konzeptualisieren kann, werden sich meines Erachtens viele ak-
tuelle Phänomene in der Kunst, die man als ‚Grenzüberschreitungen‘ be-
zeichnet, weniger als problematisch als vielmehr als wichtig und konstitu-

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

tiv für eine Theorie der Kunst im Allgemeinen sowie für unser Denken 
und Sprechen über Kunst im Einzelnen erweisen. 

Vor diesem begrifflich-methodischen Hintergrund sowie zum Zwecke 
einer praxisbezogenen Begründung von Grenzen der Ästhetik und der 
Kunst gliedert sich dieser Teil der Studie in vier einzelne Kapitel. Im ers-
ten Kapitel (1) wird Kants ästhetische Theorie als ein höchst produktives 
Modell für eine praxisbezogene Ästhetik zur Geltung gebracht. Mit einer 
Interpretation des Begriffs der Heautonomie wird erörtert, dass Kants Äs-
thetik eine Reihe von heteronomen Dimensionen hat, die für ästhetische 
Grenz- sowie Normbildungsprozesse notwendig sind, wobei das Subjekt 
seine eigenen Grenzen erkennt und im gleichen Zug immer die Möglich-
keit erwirbt, diese Grenzen reflexiv neu zu konstituieren, permanent zu 
verschieben und zu verändern. Da diese Prozesse bei Kant keine ideale 
Sphäre bilden, sondern mit den anderen Praktiken dynamisch-prozessual 
einhergehen, stellen ästhetisch-künstlerische Grenzüberschreitungen für 
seine Ästhetik keine Probleme dar. Auch wenn kantische Ästhetik damit 
insgesamt die Kriterien einer praxisbezogenen Ästhetik erfüllt, wird am 
Ende argumentiert, dass seine Theorie diese Leistungen ohne einen spezi-
fischen Kunstbegriff erbringt. Das Fehlen eines Kunstspezifikums in sei-
ner Ästhetik wird uns vor die Aufgabe stellen, auch die Kunstpraktiken 
nach diesem Modell neu zu verstehen sowie zu begründen. Hierfür wird 
im zweiten Kapitel (2) Adornos Ästhetik angeführt. Mit dieser werden 
nicht nur die Errungenschaften von kantischer Ästhetik im kunstspezifi-
schen Bezug wiedererkannt, sondern auch die Grenzbildungs- oder Auto-
nomisierungs-prozesse der Kunst werden unmittelbar aus den negativen 
bzw. überbordenden Dimensionen der historisch-gesellschaftlichen Prak-
tiken bestimmt. Allerdings tritt mit einem genauen Blick auf seine Theorie 
und besonders sein Werkkonzept zutage, dass jene Prozesse Schritt für 
Schritt einen undurchdringlichen sowie verschlossenen ästhetischen Be-
reich bilden, so dass der Rückbezug von Kunstpraktiken auf die anderen 
Lebenspraktiken beinahe unmöglich wird. Da Adorno somit offensichtlich 
die zweite Pointe der praxisbezogenen Ästhetik fehlt, werden zahlreiche 
Arten von ästhetischen Grenzüberschreitungen von seiner Theorie stets 
ausgeschlossen. Um jene Pointe im kunstspezifischen Zusammenhang 
stärker zu machen, wird im dritten Kapitel (3) eine alternative Kunst- bzw. 
Werktheorie, den Kunstwerkaufsatz von Heidegger eingeführt. Mit seinem 
vieldiskutierten Konzept des Welt-Erde-Streits und einer differenztheore-
tischen Interpretation der Riss-Figur, die in diesem Streit auffällt, gelingt 
es, die ästhetische Kluft, die bei Adornos Theorie entstanden ist, zu über-

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS  | 99 

 

brücken. Die einzelnen Kunstwerke werden mit Heidegger in die gesell-
schaftlichen Praktiken konstitutiv einbezogen, so dass zwischen diesen 
beiden eine dynamisch-prozessuale Relation entsteht. Obwohl Heidegger 
damit den konstitutiven Rückbezug der Kunstpraktiken auf Lebensprakti-
ken nachvollziehbar macht, wird es sich aber schließlich zeigen, dass sich 
seine Theorie auf eine falsche bzw. unbegründete Voraussetzung stützt: Er 
setzt implizit voraus, dass das Kunstwerk ein Wesen – ein verschlossenes 
Gebilde – besitzt und der Welt-Erde-Streit nur in ihm, aber nirgendwo an-
ders geschehen kann. Heidegger fehlt damit – auch wenn auf eine indirek-
te Weise – die erste Pointe der praxisbezogenen Ästhetik. Während Ador-
nos Theorie also schrittweise zu einem ästhetischen Außerhalb gelangt, 
geht Heideggers Ästhetik implizit von diesem (oder von einem ästheti-
schen Innerhalb, im Sinne von einem verschlossenen Bereich des Ästheti-
schen) aus. Anstatt die Leistungen von zwei Theorien bloß zu addieren 
oder miteinander zu kombinieren, wird im vierten Kapitel (4) mit Derrida 
auf die problematischen Trennungszonen eingegangen, wobei man Gren-
zen der Kunstwerke entweder als verschlossene Formen postuliert oder 
nach und nach zu einem ausdifferenzierten Bereich des Ästhetischen ge-
langt. Demgegenüber wird mit einer Interpretation von Derridas Parergon-
Konzept dargelegt, wie beweglich, wie porös, wie durchlässig, wie oszil-
lierend die Grenzen der einzelnen Kunstwerke in der Tat sind und wie sie 
immer bereits einer Reihe von Entzugs-, Verschiebungs- und Aufschubs-
prozessen ausgesetzt sind. Mit drei verschiedenen Beispielen wird am En-
de dieses Teils erläutert, dass sich einzelne Kunstwerke und -praktiken 
nicht durch feste Grenzen markieren lassen und sie sich jeglicher Fest-
stellbarkeit permanent entziehen – was zur Folge haben wird, dass sich äs-
thetische Grenzüberschreitungen als immer weniger problematische Ein-
zelphänomene, sondern vielmehr aus verschiedenen Hinsichten als konsti-
tutive Dimensionen der Kunst und der einzelnen Kunstpraktiken erweisen. 

 
 
 
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 
 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 

1 He-Autonomie der Ästhetik  

  

 

 

Seit Dekaden sind erfahrungsästhetische Ansätze allgemein darin einig, 
dass sich ästhetische Grenzüberschreitungen durch eine Aktualisierung 
von kantischer Ästhetik auf eine angemessene Weise begreifen lassen.1 In 
diesem Kapitel wird in Übereinstimmung mit diesen Ansätzen zuerst die 
These verteidigt, dass Kants Autonomie-Ästhetik sich für ein Verständnis 
von aktuellen Phänomenen der Kunst als höchst produktiv erweist. Seine 
Ästhetik bietet im weiteren Sinne ein sehr wichtiges sowie fruchtbares 
Modell für eine praxisbezogene Ästhetik an, weil sie die Grenzen des Äs-
thetischen aus den überbordenden und entgrenzenden Dimensionen unse-
rer (reflexiven) Praktiken bestimmt, ohne dabei zu einem ästhetischen Au-
ßerhalb zu gelangen. Um diese Leistungen der kantischen Ästhetik im 
Rahmen einer praxisbezogenen Ästhetik zur Geltung zu bringen, wird als 
Erstes seinen Begriff ‚Heautonomie‘ in Anlehnung an Renata Homanns 
Überlegungen bearbeitet und von seinem ethisch konnotierten Autono-
miebegriff leicht unterschieden. Als Zweites werden ausgehend von dieser 
Unterscheidung ästhetische Grenzbildungsprozesse als reflexive Normbil-
dungs- sowie Selbstkonstituierungsprozesse des Subjekts interpretiert, 
welche für Kant gar keine nachgeordnete Rolle spielen und stattdessen 
immer einen unverzichtbaren Beitrag zu anderen menschlichen Praktiken 
haben. Als Drittes werden mit Gilles Deleuze’ Kant-Interpretation die he-
teronomen Dimensionen ästhetischer Grenz- und Normbildungsprozesse 
als fruchtbare Momente von Kants Ästhetik aufgezeigt, durch die das Sub-
jekt in ein Spiel mit seinen eigenen Grenzen eintritt und damit es ihm 

                                                           
1 Vgl. z.B. Bubners Ansatz im Einteilungskapitel. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

möglich wird, diese Grenzen zu erkennen, sie permanent zu verändern, zu 
verschieben und neu zu konstituieren. Nach der Entdeckung dieser höchst 
produktiven Momente bei Kants Ästhetik wird als Letztes das Fehlen des 
Kunstspezifikums als das – zumindest für unseren Zusammenhang – zent-
ralste Problem seiner ästhetischen Theorie festgestellt. Wichtige Merkma-
le, die Kant für eine praxisbezogene Ästhetik anbietet, mangeln an einem 
spezifischen Begriff der Kunst, und eine direkte Übertragung seiner Re-
flexionsästhetik auf eine Kunstästhetik kann meines Erachtens nicht das 
richtige Verfahren sein. Denn mit diesem Verfahren würden die Leistun-
gen von Kants Theorie für ein Verständnis von ästhetischen Grenzüber-
schreitungen, welche weder von einem ästhetischen Außerhalb ausgeht 
noch zu diesem gelangt, wieder verloren gehen. Stattdessen wird seine 
Theorie mit ihren konstitutiven Defiziten als ein begriffliches Modell für 
eine praxisbezogene Ästhetik aufgenommen. Abschließend wird hinsicht-
lich dieser Defizite kurz auf Hegels Kunstphilosophie hingewiesen, bevor 
im nächsten Kapitel mit Adorno auf eine kunstspezifische Bestimmung 
der Grenzen des Ästhetischen eingegangen wird. 

Zweifellos stellt das Wort ‚Autonomie‘ (auto-nomos: Selbst-Gesetz-
gebung) den wichtigsten Begriff der Praktischen Philosophie von Kant 
dar. In der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten heißt es: Autonomie 
„ist Beschaffenheit des Willens, dadurch derselbe ihm selbst (unabhängig 
von aller Beschaffenheit der Gegenstände des Wollens) ein Gesetz ist.“2 
Erst unabhängig von allen materialen Beschaffenheiten und nur durch sich 
selbst könne der Wille autonom sein, weil durch diese reine Form des 
Wollens zugleich das allgemeine Gesetz des Handelns mit begriffen sei.3 
Indem Kant auf diese Weise dem politisch-rechtlich aufgeladenen Auto-
nomiebegriff eine stark ethische Kontur verleiht, fallen drei wichtige und 
untrennbare Momente dieses Begriffs auf: Unabhängigkeit (Freiheit), 
Selbstbezüglichkeit und Gesetzlichkeit.4 Zu überprüfen gilt es zunächst, 
welchen Bedeutungswechsel diese Momente im Rahmen seiner Ästhetik 
                                                           
2 Immanuel Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Karl Vorländer (Hrsg.), 

Hamburg 1968,  A 440. 
3 Vgl. Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, A 440. 
4 Freilich hat der Begriff noch andere Aspekte wie „Unabhängigkeit“ und „Selbst-

ständigkeit“ und bezieht sich konstitutiv auf andere Begriffe wie „Allgemeinbezüg-
lichkeit“ oder mit Axel Honneth auf „Anerkennung“. Vgl. Nicole Balzer, Spuren 
der Anerkennung. Studien zu einer sozial- und erziehungswissenschaftlichen Kate-
gorie, Wiesbaden 2014. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HE-AUTONOMIE DER ÄSTHETIK | 103 

 

erfahren und in welchem Sinne auch ästhetische Praktiken als autonome 
zu verstehen sind. 

In der Kritik der Urteilskraft5 überträgt Kant seinen Autonomie-
Begriff auf den Bereich der Ästhetik. Obwohl das Wort „Autonomie“ im 
Rahmen seiner ästhetischen Theorie viel weniger auftaucht, als es in der 
Praktischen Philosophie der Fall war,6 wird seine Theorie bis heute als das 
wichtigste Paradigma der Autonomie-Ästhetik bezeichnet. Für eine solche 
Rezeption der Dritten Kritik gibt es in der Tat mehrere Gründe. Zentrale 
Begriffe seiner ästhetischen Theorie wie Selbstreflexivität, Interesse-
losigkeit, Zweckmäßigkeit ohne Zweck und Freiheit scheinen auf den ers-
ten Blick denjenigen Autonomiebegriff zu wiederholen, der schon in der 
praktischen Philosophie entwickelt wurde. Auch der Gedanke eines ästhe-
tisch erfahrenen Menschen lässt sich für Kant von dem Ideal einer au-
tonomen Persönlichkeit schwer trennen.7 Der ästhetisch konnotierte Auto-
nomiebegriff darf jedoch weder als eine Eins-zu-eins-Übertragung des 
willens- und handlungsbezogenen Autonomie-Konzepts auf den Bereich 
des Ästhetischen noch als eine völlige Verabschiedung von den ursprüng-
lichen Bedeutungsmomenten (wie der Selbstgesetzgebung, der Freiheit 
oder der Selbstbezüglichkeit) gedacht werden.8 Stattdessen verlagert Kant 
seine Autonomie-Ästhetik in eine Vermittlungszone: Sie bleibt immer im 
Hintergrund unserer praktischen und theoretischen Weltorientierungen 
und hat für die Erweiterung und die Harmonisierung dieser Orientierungen 
sowie der einzelnen subjektiven Reflexionskräfte grundlegende Funk-
tionen. 

Zuallererst lässt sich behaupten, dass die Autonomie der Ästhetik für 
Kant – wie bei Baumgarten – im weitesten Sinne einen eigenständigen Un-
tersuchungsbereich für die Prinzipien der ästhetischen Praktiken darstellt, 
auch wenn ihm die Möglichkeit einer disziplinären Abgrenzung bzw. Be-
gründung der Ästhetik als ein autonomer Wissensbereich für lange Zeit 

                                                           
5 Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, Heiner F. Klemme (Hrsg.), Hamburg 2001, 

im Folgenden zitiert als KdU B. 
6 Vgl. Kant, KdU, B 135, B 137 u. B 253. 
7 Vgl. Friedrich Wolfzettel, „Autonomie“, Karlheinz Barck (Hrsg.), Ästhetische 

Grundbegriffe. Historisches Wörterbuch in sieben Bänden, Stuttgart, Weimar 2000, 
S. 431–458, hier S. 443f. 

8 Vgl. Birgit Recki, Aura und Autonomie. Zur Subjektivität der Kunst bei Walter 
Benjamin und Theodor W. Adorno, Würzburg 1988, S. 81f. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

nicht bewusst war.9 Erst in der dritten Kritik gelingt es ihm, ästhetische 
Urteile in einem selbstständigen Erkenntnisbereich zu untersuchen bzw. 
nach ihren Prinzipien zu bearbeiten.10 Genauso wie in den anderen Kriti-
ken machen den Gegenstand sowie die Konturen eines Wissensbereichs 
eine spezifische Art von Vernunftgebrauch bzw. eine bestimmte Urteils-
praxis aus. 

Neben dieser disziplinären Autonomie der Ästhetik geht es Kant noch 
wesentlicher darum, dass eine einzelne ästhetische Urteilspraxis selbst als 
ein autonomes Urteil charakterisiert werden kann. Dafür grenzt er zuerst 
ästhetische Urteilspraktiken allgemein von Erkenntnisurteilen und morali-
schen Urteilen ab.11 Diese Abgrenzung heißt aber nicht, dass für Kant ein-
fach alles andere als unsere moralischen und empirischen Urteile als ästhe-
tische Urteile und diese dann unmittelbar als autonome gälten. Vielmehr 
lässt sich die Autonomie der ästhetischen Urteile nach Kant in einem Prin-
zip bzw. in einer besonderen Gesetzlichkeit finden, die sich nicht nur von 
ethischen oder epistemologischen Urteilen, sondern zugleich von den he-
teronom strukturierten ästhetischen Urteilen, z.B. von dem Gefühl des 
Angenehmen, unterscheidet. Ästhetische Urteile gehen für Kant über die 
privaten Befindlichkeiten des Urteilenden hinaus, werden ohne Interesse 
vollzogen und können darum auf eine spezifische Weise – in Form einer 
prinzipiellen Mitteilbarkeit – verallgemeinert bzw. zu einem Gesetz ge-
bracht werden.  

Die Suche nach dem Autonomie-Prinzip des Ästhetischen erfordert al-
so eine nähre Analyse des Begriffs des Gesetzes bzw. der Möglichkeit ei-
ner Eigen-Gesetzlichkeit des Ästhetischen. Denn solange das ästhetische 
Urteil nicht bloß als irgendeine Praxis neben anderen Praktiken, sondern 
als eine besondere und eigenartige Praxis konzipiert wird, muss ihr Voll-
zug durch ein bestimmtes Prinzip bzw. eine Gesetzlichkeit (nomos) cha-
rakterisiert werden. Ästhetische Urteile sind nach Kant insofern eigenge-
setzlich bzw. sie werden insofern autonom vollzogen, dass sie nicht in an-
dere Praktiken (z.B. wissenschaftliche oder ethische Praktiken) übersetzt 
und durch diese nicht ersetzt werden können. Welche ästhetischen Gesetze 
                                                           
9 Kant, KrV, A 21. 
10 Vgl. Andrea Esser, „Der transzendentale Ansatz in der Ästhetik und die Autonomie 

der Kunst“, dies. (Hrsg.), Autonomie der Kunst? Zur Aktualität von Kants Ästhetik, 
Berlin 1995, S. 9–24. 

11 Vgl. Esser, „Der transzendentale Ansatz in der Ästhetik und die Autonomie der 
Kunst“, S. 9. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HE-AUTONOMIE DER ÄSTHETIK | 105 

 

ermöglichen aber die Unübersetzbarkeit und die Nicht-Ersetzbarkeit der 
ästhetischen Praktiken? 

Kant untersucht die Möglichkeit eines spezifisch ästhetischen Gesetzes 
weder in den Gegenständen oder Phänomenen der Natur bzw. des Alltags 
noch in den Werken oder Ereignissen der Kunst. Vielmehr liegt ihm zu-
folge das Gesetz bzw. das Prinzip der Ästhetik in der ästhetischen Urteils-
praxis und deren Vollzug selbst. Dabei geht es Kant nicht um eine externe 
Analyse und Klassifizierung der Urteilsarten als ästhetisch und nicht-
ästhetisch, sondern darum, dass die Bedingung der Möglichkeit – das 
transzendental-philosophische Prinzip – des ästhetischen Urteilens ausge-
wiesen wird. Der das ästhetische Urteil12 charakterisierenden Gesetzlich-
keit kann man sich in der Kritik der Urteilskraft mindestens auf zwei Ar-
ten und Weisen annähern. Die erste Herangehensweise wäre eine Rekon-
struktion der vier spezifischen Momente des rein ästhetischen Urteils, die 
Kant im Kapitel „Analytik des Schönen“ darstellt. Da es inner- und außer-
halb der Kant-Forschung bereits zahlreiche Texte gibt, die diesen Teil aus 
unterschiedlichsten Perspektiven interpretieren oder auf ihn kritisch rekur-
rieren, wird im Folgenden eine andere Alternative angeführt, die die den 
Konnex des Konzepts der ästhetischen Autonomie mit den Grenzüber-
schreitungen unmittelbar klar macht. Bei dieser zweiten Herangehenswei-
se geht es um eine begriffliche Ausarbeitung der Figur der ‚Heautonomie‘, 
die Kant an einer Stelle als einen Ersatzbegriff für die Autonomie der Äs-
thetik verwendet: 

 
„Die Urteilskraft hat [...] ein Prinzip a priori für die Möglichkeit der Natur, aber nur in 
subjektiver Rücksicht, in sich, wodurch sie, nicht der Natur (als Autonomie), sondern 
ihr selbst (als Heautonomie) für die Reflexion über jene, ein Gesetz vorschreibt, wel-
ches man das Gesetz der Spezifikation der Natur in Ansehung ihrer empirischen Geset-
ze nennen könnte, das sie a priori an ihr nicht erkennt, sondern zum Behuf einer für un-
seren Verstand erkennbaren Ordnung derselben in der Einteilung, die sie von ihren all-
gemeinen Gesetzen macht, annimmt, wenn sie diesen eine Mannigfaltigkeit der beson-
deren unterordnen will.“13 
                                                           
12 Im Folgenden wird das ästhetische Urteil von der ästhetischen Praxis oder Erfah-

rung nicht klar differenziert. Für eine solche Differenzierung vgl. z.B. Christoph 
Menke, Die Souveränität der Kunst. Ästhetische Erfahrung nach Adorno und Der-
rida, Frankfurt am Main 1991, S. 167. 

13 Kant, KdU, B 185f. Hervorhebung im Original. Auch in der Ersten Einleitung in 
die Kritik der Urteilskraft bezeichnet Kant an einer Stelle die Autonomie der Äs-

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

Mit der Verwendung des Worts ‚Heautonomie‘14 beabsichtigt Kant zwar 
nicht, ästhetische Autonomie von den anderen autonomen Praktiken und 
Orientierungen der Vernunft im absoluten Sinne zu unterscheiden.15 Je-
doch lässt sich anhand dieser leichten Differenzierung zwischen dem Au-
tonomie-Begriff, der auf Natur und Sitten bezogen ist, und dem Heauto-
nomie-Begriff, der sich auf den ästhetischen Bereich bezieht, ein wichti-
ges Merkmal zur Geltung bringen, das einerseits die Momente der ästheti-
schen Urteile in der Analytik des Schönen (wie formale Zweckmäßigkeit 
und Interesselosigkeit) mit einschließt, anhand dessen andererseits der au-
tonome Charakter dieser Urteile unmittelbar expliziert werden kann. 

Etymologisch gesehen wird in der Wortbildung He-auto-nomos – 
Sich-selbst-Gesetz-Sein – das reflexive Moment zweimal hervorgeho-

                                                                                                                         
thetik als Heautonomie: „Autonomie [des Gefühls der Lust und Unlust; T.A.] aber 
ist nicht (so wie die des Verstandes, in Ansehung der theoretischen Gesetze der Na-
tur, oder der Vernunft, in praktischen Gesetzen der Freiheit) objektiv, d.i. durch 
Begriffe von Dingen oder möglichen Handlungen, sondern bloß subjektiv, für das 
Urteil aus Gefühl gültig, welches, wenn es auf Allgemeingültigkeit Anspruch ma-
chen kann, seinen auf Prinzipien a priori gegründeten Ursprung beweist. Diese Ge-
setzgebung müsste man eigentlich Heautonomie nennen, da die Urteilskraft nicht 
der Natur, noch der Freiheit, sondern lediglich ihr selbst das Gesetz gibt und keine 
Vermögen ist, Begriffe von Objekten hervorzubringen, sondern nur mit denen, die 
ihr anderweitig gegeben sind, vorkommende Fälle zu vergleichen und die subjekti-
ve Bedingung diese Verbindung a priori anzugeben.“ Hervorhebung im Original. 
Zitiert aus: Immanuel Kant, „Erste Einleitung in die Kritik der Urteilskraft“, Manf-
red Frank, Véronique Zanetti (Hrsg.), Immanuel Kant. Schriften zur Ästhetik und 
Naturphilosophie. Werke III. Text und Kommentar, Frankfurt am Main 1996. S. 
415–478, hier S. 447. 

14 Auch für Schillers Ästhetik spielt dieser Begriff eine enorme Rolle, die aber im 
Rahmen dieser Studie nicht behandelt werden kann. Vgl. Friedrich Schiller, „Kalli-
as, oder über die Schönheit. Briefe an Gottfried Körner“, Rolf-Peter Janz (Hrsg.), 
Werke und Briefe in zwölf Bänden. Theoretische Schriften. Band 8. Frankfurt am 
Main 1992. S. 276-329. 

15 Für die Gemeinsamkeiten sowie Unterschiede zwischen der handlungsbezogenen 
Autonomie und der ästhetischen Autonomie bei Kant vgl. Birgit Recki, „Die Dia-
lektik der ästhetischen Urteilskraft und die Methodenlehre des Geschmacks (§§ 55–
60)“, Otfried Höffe (Hrsg.), Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, S. 189–210, 
hier S. 202–205. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HE-AUTONOMIE DER ÄSTHETIK | 107 

 

ben.16 Diese Verdopplung des Reflexiven besagt im einfachsten Sinne, 
dass das Gesetz, das durch das Selbst hervorgebracht wird, nur für die 
Domäne oder die Konstitution dieses Selbst gilt. In dieser recht abstrakten 
Definition steckt in der Tat eines der Kernargumente der kantischen Äs-
thetik: Das ästhetische Urteil wird nicht im Interesse an der wahren Er-
kenntnis und auch nicht im Interesse an der guten Handlung, sondern im 
Selbstinteresse d.h. selbstbezüglich vollzogen. ‚Interessenlos‘ ist das äs-
thetische Urteil also doch nicht bloß un-interessiert, sondern frei von jegli-
chen Fremdinteressen. In dieser Form weist es ein spezifisches Interesse 
auf, das erst in seinem aktuellen Vollzug hervortritt und nur das urteilende 
Subjekt selbst betrifft. Das ästhetische Urteil ist somit in seiner Interesse-
losigkeit auf das urteilende Selbst und dessen Urteilsweise konstitutiv be-
zogen und eben in diesem spezifischen Selbstbezug ist es (he-)autonom. 

Diese konstitutive Selbstbezogenheit kann nur mit Blick auf die ande-
ren menschlichen Tätigkeiten expliziert werden, die von Kant bereits in 
der ersten und zweiten Kritik diskutiert wurden. Nach Kant verfährt die 
Vernunft sowohl in ihrem theoretischen als auch in ihrem praktischen und 
– jetzt – ihrem ästhetischen Gebrauch jeweils autonom. Auf der einen Sei-
te wird um der Erkenntnis willen die vorgegebene Sinnlichkeit unter die 
Gesetze des Verstandes subsumiert. Und durch die selbstgesetzgebenden 
Akte der theoretischen Vernunft werden schließlich die Natur und sinnli-
che Objekte, wie sie uns erscheinen, konstituiert. Auf der anderen Seite 
wird im praktischen Bereich durch den sich selbst bestimmenden Willens-
akt die Maxime der Handlungen (der kategorische Imperativ) konstituiert. 
Anders als diese beiden völlig verschiedenen, aber doch selbstreflexiven 
und -gesetzgebenden Aktivitäten, die im Interesse der Natur- oder Hand-
lungskonstitution vollzogen werden, begründet Kant die (He-)Autonomie 
der Ästhetik in einer anderen Konstitutionsleistung der Urteilskraft: Beim 
Vollzug der ästhetischen Urteile geht es – mit Renata Homann gesprochen 
– um die Selbstkonstituierungsprozesse des Subjekts.17 Autonomie des äs-
thetischen Urteils lässt sich mit anderen Worten als ein spezifischer Ge-
brauch des Urteilsvermögens denken, durch den das urteilende Subjekt 
sich selbst konstituiert, immer wieder neu formiert sowie organisiert. 
Wenn das (he-)autonome Urteil die Funktion der Selbstkonstitution hat, 
dann muss noch geklärt werden, welche Gesetzlichkeit eine solche Konsti-
                                                           
16 Vgl. Renate Homann, Theorie der Lyrik. Heautonome Autopoiesis als Paradigma 

der Moderne, Frankfurt am Main 1999, S. 46. 
17 Vgl. Homann, Theorie der Lyrik, S. 104. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

tution überhaupt zustande bringt. An einer (viel zitierten) Stelle versucht 
Kant die ästhetische Gesetzmäßigkeit von der Gesetzlichkeit des Ver-
standes zu unterscheiden: 

 
„Es wird […] eine Gesetzmäßigkeit ohne Gesetz, und eine subjektive Übereinstimmung 
der Einbildungskraft zum Verstande ohne eine objektive, da die Vorstellung auf einen 
bestimmten Begriff von einem Gegenstande bezogen wird, mit der freien Gesetzmäßig-
keit des Verstandes (welche auch Zweckmäßigkeit ohne Zweck genannt worden) und 
mit der Eigentümlichkeit eines Geschmacksurteils allein zusammen bestehen kön-
nen.“18 
 

Das rein ästhetische Urteil geht für Kant niemals auf ein allgemeines Ge-
setz zurück. Denn dem Urteilsvermögen ist für ihn kein objektiver Begriff 
des ästhetisch Schönen gegeben. Das Fehlen einer allgemein verbindli-
chen Regel verweist allerdings nicht auf einen Mangel der ästhetischen 
Urteilskraft, sondern im Gegenteil macht genau dieses Nicht-Gegeben-
Sein ihr gesetzmäßiges sowie produktives Moment aus. Anders als die 
Verfahrensweise der bestimmenden Urteilskraft, durch die etwas Besonde-
res unter ein allgemeines Gesetz subsumiert wird, hat die ästhetisch reflek-
tierende Urteilskraft die Aufgabe bzw. die Funktion, für die einzelnen 
Phänomene und Gegenstände in ihrer Besonderheit etwas Allgemeines zu 
(er-)finden.19 Die He-Autonomie des Ästhetischen drückt also eine spezi-
fische Art von Gesetzgebung aus, die anders als die theoretische und prak-
tische Gesetzgebung ist. Sie geschieht in Ansehung eines besonderen Er-
eignisses und stellt eine stets noch zu findende Gesetzlichkeit dar. Ästheti-
sche Gesetze oder Normen sind demzufolge weder vorgegeben noch ver-
allgemeinerbar, wie es z.B. in der Satzform ‚alle Blumen sind schön‘ der 
Fall ist, sondern eher singulär und vom Satztypus ‚diese Blume ist 
schön‘.20 Das ästhetisch Gesetzmäßige wird in jedem einzelnen Urteilsakt 
und wegen der dauerhaften Konfrontation mit singulären und nicht-
verallgemeinbaren Phänomenen selbstbezüglich neu konstituiert. 

Jeden Prozess des ästhetischen Urteilens begleitet eine reflexive Suche 
nach einer – noch zu konstituierenden – Norm bzw. Grenze. Die Suche 
nach dem ästhetisch Gesetzmäßigen lässt sich mit Homann in einen ästhe-

                                                           
18 Kant, KdU, B 69. 
19 Vgl. Kant, KdU, XXV. 
20 Vgl. Kant, KdU, B 136. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HE-AUTONOMIE DER ÄSTHETIK | 109 

 

tischen Imperativ umformulieren: „Finde zu dieser begriff- und maximen-
losen Reflexion die Gesetzmäßigkeit, die es dir erlaubt, dein Urteil selbst 
als eine freie, selbsterfinderische, innovative, selbstgesetzgebende Refle-
xion zu konstituieren.“21 Im weiteren Sinne lässt sich dieser Prozess als 
eine autopoietische Reflexivität der Urteilskraft beschreiben, durch die das 
urteilende bzw. norm-suchende Subjekt sich selbst konstituiert bzw. neu 
organisiert.22 Ästhetische Praktiken sind insofern als selbst-konstituierend 
zu denken, dass sie als Prozesse der Normbildung vollzogen werden. Die 
Suche nach ästhetischen Normen beruht auf den Reflexionskräften des 
Subjekts, durch die es mitkonstituiert wird. Bei den ästhetischen Praktiken 
verschränken sich schließlich die Normierungsprozesse mit den Prozessen 
der Selbstkonstitution. 

Wenn ästhetische Gesetzgebung, die nur auf dem aktuellen Urteils-
vollzug beruht, mit dem reflexiven Moment der Selbstkonstitution zu-
sammenkommt, dann muss die ästhetische Urteilskraft nicht als ein passi-
ves Verhalten, sondern immer als eine höchst aktive und kreative Tätigkeit 
des Subjekts und von dessen Vermögenskräften verstanden werden.23 Die 
selbständigen Komponenten der subjektiven Vermögen (der Verstand, die 
Vernunft und die Einbildungskraft) befinden sich in diesem Prozess nicht 
mehr in einer dominierenden Relation zueinander. Das heißt: Es geht nicht 
um eine objektive Übereinstimmung zwischen ihren einzelnen Begriffen 
und Formen (wie der Idee der Freiheit oder der Kausalität) zum Zwecke 
der Handlungs- und Naturbestimmung. Vielmehr treten diese Vermögens-
kräfte jeweils als ein Ganzes (Verstand als Verstand, Vernunft als Ver-
nunft usw.) in ein freies Spiel miteinander ein. In diesem Spiel werden die 
Vermögenskräfte selbst überprüft und ihre Einheit im Subjekt konstituiert. 
Dies geschieht nach Kant in der Erfahrung des ästhetisch Schönen durch 
die subjektive Zusammenstimmung der Gesetzmäßigkeit des Verstandes 
und der Freiheit der Einbildungskraft, die hier ohne einen Begriff des Ver-
standes zu schematisieren vermag. Die Vorstellungen werden in diesem 
                                                           
21 Homann, Theorie der Lyrik, S. 117. 
22 Vgl. auch Oliver Jahraus, Literatur als Medium. Sinnkonstitution und Subjekterfah-

rung zwischen Bewusstsein und Kommunikation, Weilerswist 2003. 
23 Vgl. Astrid Wagner, „Grenzen des Begrifflichen in der ästhetischen Erfahrung. 

Kants Konzeption der ästhetischen Idee in symboltheoretischer Perspektive“, Wolf-
ram Hogrebe (Hrsg.), Grenzen und Grenzüberschreitungen. Sektionsbeiträge, Bonn 
2002, S. 969–979, hier S. 969. Vgl. auch Esser, „Der transzendentale Ansatz in der 
Ästhetik und die Autonomie der Kunst“, S. 16–20. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

Prozess auf solch eine Art und Weise reflektiert, „‚als ob‘ eine vernünftige 
Praxis sie in eine zweckmäßige Rücksicht auf unser Gefühl […] gebracht 
hätte.“24 In der ästhetischen Reflexion fließen schließlich die Formen von 
Freiheit und Gesetzmäßigkeit ineinander und der (ästhetische) Gegenstand 
wird nur in seiner zweckmäßigen Form ohne Zweck empfunden. 

Zu einer solchen selbstzweckhaften und interesselosen Empfindung 
gelangt das Subjekt in der Harmonie zwischen dem freien Verhalten von 
Einbildungskraft und dem gesetzmäßigen Verfahren des reinen Verstan-
des. Zweckmäßigkeit impliziert somit die Freiheit von den kausalen Best-
immungen sowie zum Selbstorganisationsprozess in der Reflexionspraxis. 
Zweckmäßige Empfindung verweist auf keinen weiteren Zweck als den 
aktuellen Urteilsprozess selbst und hat nur sich selbst zum Mittel und zum 
Bestimmungsgrund.25 Das Prinzip und der Zweck des ästhetischen Urteils 
liegen nicht in einer handlungsbezogenen oder erkenntnistheoretischen 
Gesetzmäßigkeit; das freie Spiel der Vermögenskräfte beruht also nicht 
auf den apodiktischen Gesetzen der Vernunft, sondern es ist eine formale 
Zweckmäßigkeit (oder Selbst-Zweckmäßigkeit), die den aktuellen Ablauf 
des freien Urteilsvollzug als solchen charakterisiert. 

Diese besondere Gesetzmäßigkeit, d.h. die „ästhetische Zweckmäßig-
keit“26, hat Kant zufolge im Rahmen der menschlichen Praktiken keine 
nebensächliche oder nachgeordnete Funktion. Sie ist wesentlich und kon-
stitutiv sowohl für die anderen Arten von Normen (erkenntnis- sowie 
handlungsbezogene Normen) als auch für das Menschsein überhaupt. 
Dadurch, dass ästhetische Urteilspraktiken zwischen den Teilvermögen 
der Vernunft eine subjektive Harmonie hervorbringen, leisten sie nach 
Kant die Übereinstimmung des Subjekts mit sich selbst. Damit werden un-
sere reflexiven Kräfte im Besonderen sowie unsere Subjektivität im All-
gemeinen lebendig gemacht.27 Mit anderen Worten: Das freie und harmo-
nische Spiel versichert einerseits die Selbständigkeit und Autonomie der 
Vermögenskräfte im Einzelnen und andererseits wird durch dieses Spiel 

                                                           
24 Manfred Frank, Véronique Zanetti, „Kommentar“, Immanuel Kant. Schriften zur 

Ästhetik und Naturphilosophie. Werke III. Text und Kommentar, dies. (Hrsg.) 
Frankfurt am Main 1996, S. 889–1371, hier S. 1235. 

25 Vgl. Kant, KdU, B 146. 
26 „Die ästhetische Zweckmäßigkeit ist die Gesetzmäßigkeit der Urteilskraft in ihrer 

Freiheit.“ KdU, B 119. 
27 Vgl. Kant, KdU B, 37. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HE-AUTONOMIE DER ÄSTHETIK | 111 

 

das menschliche Vermögen im Ganzen verlebendigt und das einzelne Sub-
jekt in die Welt hineingepasst.28 

Die He-Autonomie der ästhetischen Urteilskraft, die man auch als Au-
to-Autonomie29 oder Selbst-Autonomie bezeichnen kann, wird also von 
Kant als harmonisches Spiel des Subjekts mit sich selbst sowie mit seiner 
Welt dargelegt. Aber solange das Autonomie-Paradigma des Ästhetischen, 
wie am Anfang erwähnt, als eine Art Grenzbestimmung desselben gedacht 
wird, lässt sich unter der Perspektive der im Laufe dieser Arbeit entwi-
ckelten Grenzkonzeptionen überprüfen, ob in dieser Darlegung Autonomie 
und Heteronomie – oder Harmonie und Disharmonie – des Ästhetischen 
miteinander nicht prozessual-konstitutiv einhergehen und ob man von ei-
ner in Kants Autonomie-Ästhetik immanenten Heteronomie nicht reden 
kann. In Anlehnung an Deleuze’ Kant-Interpretation werden im Folgenden 
einige heteronome bzw. disharmonische Momente des Spiels der Vermö-
genskräfte zur Geltung gebracht.30 Dabei wird sich herausstellen, dass sol-
che Dimensionen, die dem ästhetischen Spiel innewohnen, weniger Kants 
Konzept der Autonomie des Ästhetischen negieren als vielmehr als ihre 
fruchtbaren Momente hervortreten. 

Als Erstes ist daran zu erinnern, dass das spielerische Aufeinandertref-
fen der Reflexionskräfte für die Philosophie Kants eine system-interne 
                                                           
28 Inwiefern Kant dieses Konzept, das er bereits in seiner Reflexions-Schrift erwähnt 

hatte, in der KdU weiterführt, bleibt umstritten. Vgl. Stefan Majetschak, „‚Die 
Schönen Dinge zeigen an, dass der Mensch in die Welt passe‘. Metaphysische Im-
plikationen in Kants Begriff der Schönheit“, Heinz Eidam u.a. (Hrsg.), Metaphysik 
und Hermeneutik. Festschrift für Hans-Georg Flickinger zum 60. Geburtstag, Kas-
sel 2002, S. 215–224. 

29 Vgl. Recki, Aura und Autonomie, S. 79f. 
30 Gilles Deleuze überträgt das Konzept der Heautonomie auch auf seine Theorie der 

Audiovision. Vgl. Gilles Deleuze, Das Zeit-Bild. Kino 2, Frankfurt am Main 1991, 
S. 321 u. 332f. Mit Michael Lommel lässt sich an dieser Stelle das Heteronome in 
Deleuze’ Verständnis der Heautonomie wie folgt andeuten: „In der Lesart von De-
leuze haben das Hörbare und Sichtbare trotz ihrer Eigenwertigkeit, ihrer Autono-
mie, eine gemeinsame Grenze. Diese Grenze trennt und bezieht sie gleichzeitig 
aufeinander. Sie sind autonom und zugleich heteronom.“ Michael Lommel, „Heau-
tonomie im Episodenfilm“, Thomas Becker (Hrsg.), Ästhetische Erfahrung der In-
termedialität. Zum Transfer künstlerischer Avantgarden und „illegitimer“ Kunst im 
Zeitalter von Massenkommunikation und Internet, Bielefeld 2011, S. 97–106, hier 
S. 99. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

Funktion hat. Während in der ersten und zweiten Kritik eine Vermögens-
kraft (Verstand oder Vernunft) eine gegenüber der anderen herrschende 
bzw. bestimmende Rolle übernahm, wird im ästhetischen Urteil keinem 
Vermögen solch ein höherer Status zugeschrieben.31 Hatten die gesetzge-
benden Aktivitäten der einzelnen Vermögenskräfte vorher jeweils eine 
spezifische Funktion, um die Menschen sinnlich und sittlich zu orientie-
ren, dann müssen sie nun Kant zufolge alle zusammen auch dazu fähig 
sein, ohne Regeln in freie Beziehungen miteinander zu treten.32 Deleuze 
bezeichnet dies als die größte Entdeckung der kantischen Ästhetik: „Nie-
mals übernähme ein Vermögen eine gesetzgebende oder bestimmende 
Rolle, wenn alle Vermögen zusammen nicht zunächst zu dieser freien, 
subjektiven Harmonie fähig wären.“33 Um jeweils autonom verfahren zu 
können, müssen sie also auch in ihrem Rück- bzw. Selbstbezug frei ver-
halten können, ohne von den anderen reflexiven Kräften oder irgendeiner 
Macht geregelt zu werden. Die ästhetische Urteilskraft wird darum nach 
Kant nicht von einem einzigen Vermögen reguliert, das gleichzeitig die 
Rolle der übrigen Vermögen im jeweiligen Interesse bestimmen würde. 
Vielmehr handelt es sich bei ihr um eine Vermittlungspraxis, die einerseits 
einen freien Austausch zwischen den einzelnen Vermögenskräften ermög-
licht, aber andererseits zwischen ihnen einen Grenzkonflikt hervorruft. 
Denn dem harmonischen Spiel zwischen den einzelnen Vermögenskräften 
wohnt eine zutiefst ursprüngliche Disharmonie inne.34 Das freie Spiel der 
völlig unterschiedlichen und heterogenen Vermögenskräfte stellt einen 
Zwischenraum dar, in dem sich eine autonome Kraft auf die andere hete-
ronom auswirkt. In ihrem Aufeinandertreffen sind die Vermögenskräfte 
zwar frei beweglich, aber sie fordern sich gegenseitig heraus und erst 
durch diese Herausforderung werden neue ästhetische Gesetze und Nor-
men auf innovative und produktive Weise hervorgebracht. 

Bei der Harmonie zwischen den aufeinander disharmonisch wirkenden 
Vermögenskräften werden des Weiteren diese nicht bloß aufgelöst, son-
dern einem wechselseitigen Überschreitungsprozess ausgesetzt, durch den 
                                                           
31 Vgl. Gilles Deleuze, Kants kritische Philosophie. Die Lehre von den Vermögen, 

Berlin 1990, S. 105. 
32 Vgl. Deleuze, Kants kritische Philosophie, S. 35. 
33 Deleuze, Kants kritische Philosophie, S. 35. 
34 Hierzu vgl. „Die Vermögen bieten sich die Stirn, jedes an seiner eigenen Grenze, 

und finden ihren Einklang in einem fundamentalen Mißklang: ein disharmonischer 
Einklang.“ Deleuze, Kants kritische Philosophie, S. 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HE-AUTONOMIE DER ÄSTHETIK | 113 

 

ihre jeweiligen Grenzen verdichtet sowie erkannt werden. Kant denkt da-
mit die Harmonie zwischen den Vermögenskräften nicht so, dass z.B. der 
Verstand zur Einbildungskraft oder diese zur Vernunft werde. Einen sol-
chen harmonischen Übergang von einem zum anderen kommt in diesem 
Spiel nicht zustande. Stattdessen verstärken die einzelnen Vermögenskräf-
te in ihrer disharmonischen Harmonie ihre jeweilige Grenze bzw. Auto-
nomie. Die heteronome Seite des Ästhetischen erweist sich somit als not-
wendig für die Innovation sowie Produktion des Ästhetischen. Ohne das 
Aufeinandertreffen der heteronomen Teilvermögen und ohne die gegen-
seitige Herausforderung könnte keine Rede sein von der Suche nach einer 
ästhetischen Norm bzw. Idee. Schließlich geht es hier um einen fruchtba-
ren Kampf zwischen der Einbildungskraft, der Vernunft und dem Ver-
stand, wobei das Subjekt aus einem „unbegrenzte[n] Offensein“ der noch 
nicht gedachten Gegebenheiten etwas neu erfindet.35 

Die herausfordernde und disharmonische Konfrontation der Vermö-
genskräfte lässt sich als Letztes mit einem kurzen Blick auf die Ästhetik 
des ‚Erhabenen‘ näher bestimmen. Für Kant ist nicht nur die Erfahrung 
des Schönen, sondern zugleich die des Erhabenen autonom, weil dieses 
auch ohne Fremdinteresse oder private Gründe und in Ansehung eines be-
sonderen Ereignisses subjektiv-allgemein beurteilt wird.36 Zwischen dem 
Schönen und dem Erhabenen besteht aber ein wichtiger Unterschied, den 
Kant im Hinblick auf ihre jeweilige zweckmäßige Relation zur Natur ex-
pliziert. Beim Urteil des Schönen wird, wie erläutert, ein zweckmäßiges 
Verhältnis mit der Natur mittels einer Harmonie der Einbildungskraft und 
des Verstandes konstruiert. Dagegen ist das Gefühl des Erhabenen wegen 
seiner intelligiblen Dimension für eine solche Übereinstimmung mit der 
Welt sowie für die Harmonie der Vermögenskräfte nicht (direkt) ange-
messen. Während das Urteil des Schönen also in seinem Als-ob-Charakter 
eine zweckmäßige Relation zwischen dem Subjekt und dem Gegenstand 
der Natur bildet, beruht das Urteil des Erhabenen auf einer zweckwidrigen 
Relation mit der Natur.37 Denn hier handelt es sich um ein Spiel zwischen 
der Vernunft und der Einbildungskraft, wobei diese die übersinnlichen 
Ideen der Vernunft nicht zu schematisieren vermag, d.h., in sich für diese 
Ideen, die über die sinnliche Natur hinausgehen, kein angemessenes 
                                                           
35 Vgl. Wolfgang Bartuschat, „Heautonomie“, Joachim Ritter (Hrsg.), Historisches 

Wörterbuch der Philosophie, Band 3 (G-H), Basel 1974, Sp. 1022. 
36 Vgl. Kant, KdU, B 74. 
37 Vgl. Kant, KdU, B 76. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

Schema findet. Ein solches Gefühl des Erhabenen, das in der Natur keiner 
Erscheinung entspricht, ruft beim Subjekt zuerst ein Gefühl der Unlust 
hervor, das erst später oder indirekt zu einer subjektiven Harmonie führen 
kann. 

Das Spiel zwischen der Einbildungskraft und der Vernunft verläuft 
zwar stark disharmonisch und widerstreitend, aber das Gefühl des Erhabe-
nen, das aus diesem Spiel entspringt, erweist sich nach und nach als kon-
stitutiv für einzelne Vermögenskräfte, die Ästhetik und das Menschsein 
überhaupt. Als Erstes handelt es sich beim Erhabenen weiterhin um die 
Tätigkeit der ästhetisch-reflektierenden Urteilskraft, auch wenn hier die 
Suche nach einem Allgemeinen für das Besondere vergeblich ist. Dass 
Einbildungskraft in dieser Relation für die übersinnlichen Ideen der Ver-
nunft kein passendes Schema zu finden vermag, heißt allerdings für Kant 
nicht, dass das Erhabene nicht durch eine zweckmäßige Form gekenn-
zeichnet sei. Im Gegenteil handelt es sich bei dem Erhabenen um ein noch 
wesentlicheres Konzept der Zweckmäßigkeit bzw. Gesetzlichkeit. Beim 
Gefühl des Erhabenen kann eine Zweckmäßigkeit sogar ohne eine sinnli-
che Vorstellung und nur mit den eigenen Kräften des urteilenden Subjekts 
vorkommen. Diese Erfahrung markiert die Transzendenz des Subjekts 
über die Natur hinaus.38 Dem Menschen wird in dieser Erfahrung klar, 
dass sein Vermögen die Natur in bestimmten Momenten und durch eine 
spezifisch-ästhetische Reflexion transzendiert, und dass das Erhabene 
nicht die Natur ist, sondern selbst seine intelligiblen Ideen (insbesondere 
die Idee der Freiheit) über die Natur erhaben sind.39 Eben darum heißt die-
se Zweckwidrigkeit für Kant nicht Zwecklosigkeit, sondern dass die Ideen 
vom Erhabenen von „der Zweckmäßigkeit der Natur ganz abgetrennt“ 
sind. Das Erhabene ist in anderen Worten zwar in Ansehung der Natur 
                                                           
38 Der Begriff des Erhabenen als „Überlegenheit über die Natur“ wurde später von 

Adorno und Lyotard kritisch umgedeutet. Vgl. z.B. Christian Pöpperl, Auf der 
Schwelle. Ästhetik des Erhabenen und negative Theologie: Pseudo-Dionysius Are-
opagita, Immanuel Kant und Jean-Francois Lyotard, Würzburg 2007. Es geht hier 
nicht darum, ob dieses Konzept für eine ästhetische Theorie geeignet ist oder die 
Politisierung desselben nicht zum Desaster führen kann, sondern eher darum, wie 
man aus dieser Figur heraus einige heteronome bzw. grenzüberschreitende Momen-
te der Ästhetik als dieser immanente Dimensionen zeigen kann. 

39 Vgl. Kant, KdU, B 105. Vgl. Michaël Fœssel, „Analytik des Erhabenen (§§ 23–
29)“, Otfried Höffe (Hrsg.), Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, S. 99–119, hier 
S. 106. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HE-AUTONOMIE DER ÄSTHETIK | 115 

 

zweckwidrig, jedoch hat es eine andere und „von der Natur ganz unabhän-
gige Zweckmäßigkeit in uns“.40 

Das (dis-)harmonische Spiel zwischen der Einbildungskraft und der 
Vernunft zeichnet sich für Kant durch einen spezifischen Prozess aus, den 
man als eine Art ästhetischer Grenzerfahrung beschreiben kann. Beim Ge-
fühl des Erhabenen wird die Einbildungskraft mit ihrer eigenen Grenze 
konfrontiert.41 Da sie die Ideen der Vernunft nicht einzubilden vermag, 
wird sie durch diese bis an die Grenze ihrer Macht gestoßen und zugleich 
dazu gezwungen einzugestehen, dass all ihre Macht im Vergleich zu einer 
übersinnlichen oder praktischen Idee nichts wiegt.42 Diese Machtlosigkeit 
der Einbildungskraft gegenüber der Idee der Vernunft heißt aber wieder 
nicht, dass sie völlig aus dem Spiel werde. Vielmehr leistet das harmoni-
sche Spiel der disharmonischen Kräfte am Erhabenen, wie Kant schreibt, 
die „Erweiterung der Einbildungskraft an sich selbst.“43 Dies kann man 
schließlich mit Deleuze wie folgt umformulieren: „Weil der Einbildungs-
kraft ihre Grenze durch etwas, das sie von allen Seiten überschreitet, ver-
gegenwärtigt wird, überschreitet sie selbst ihre eigene Grenze.“44 

Bei dem bisherigen und zum Teil detaillierten Überblick über Kants 
Ästhetik, die als eine der wichtigsten Autonomie-Ästhetiken in der Philo-
sophiegeschichte gilt, wurden bestimmte Momente seiner Theorie hervor-
gehoben, um eine praxisbezogene Perspektive auf die Grenzen und Über-
schreitungen des Ästhetischen zu gewinnen. Hierbei lässt sich festhalten, 
dass Kants Autonomie-Ästhetik eine Reihe von heteronomen Dimensio-
nen hat, die für die ästhetische Produktion und Innovation notwendiger-
weise im Spiel sind. Für die ästhetischen Praktiken gibt es kein einziges 
Vermögen, das das ästhetische Verhalten vollständig unter Kontrolle 
brächte, und auch kein apodiktisches Gesetz, das man auf jeden ästheti-
schen Urteilsakt anwenden würde. Vielmehr bewegen sich hier Vermö-
genskräfte als Ganze frei: Ihre Freiheit zeigt sich nicht allein in ihrer Un-
                                                           
40 Kant, KdU, B 78. 
41 Im Wort „Erhabene“ (über-etwas-erhoben-sein) oder „sublime“ (sub/super-limes) 

ist in romanischen und angelsächsischen Sprachen eine Grenzfigur versteckt, die 
dem bisher öfters formulierten Gedanken des konstitutiven Einhergehens von 
Grenze und Überschreitung wörtlich entspricht. Für die Etymologie dieses Begriffs 
vgl. Pöpperl, Auf der Schwelle, S. 14f. 

42 Vgl. Deleuze, Kants kritische Philosophie, S. 107. 
43 Kant, KdU, B 83. 
44 Deleuze, Kants kritische Philosophie, S. 107. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

abhängigkeit von jeglichem Interesse und Zweck, sondern vor allem in der 
Freiheit zur Selbstkonstitution und zur Verstärkung und Verlebendigung 
des Subjekts in seiner Einheit, so dass einzelne Erkenntniskräfte in ande-
ren praktischen und theoretischen Zusammenhängen richtig orientiert 
werden können. Sogar das reinste Moment seiner Autonomie-Ästhetik, 
nämlich das Moment der Heautonomie, weist zahlreiche grenzüberschrei-
tende Dimensionen auf. Heautonomie bezeichnet demnach einerseits eine 
(Selbst-)Autonomie, d.h. die Autonomie der einzelnen Vermögenskräfte in 
ihrer spielerischen Rück- und Selbstbezüglichkeit, wodurch das Subjekt in 
seine Welt passt. Andererseits ist sie das Spannungsfeld zwischen Auto-
nomie und Heteronomie, das für die Verlebendigung und Veränderung der 
reflexiven Kräfte sowie für die Prozesse der ästhetischen Selbstnormie-
rung notwendig ist. Nicht direkt harmonisch, sondern eher heteronom 
wirkt eine autonome Reflexionskraft auf die andere. Erst durch diese ge-
genseitige Herausforderung und Begegnung mit den eigenen Grenzen wird 
etwas Neues erfahren bzw. produziert. Ästhetische Grenz- und Normbil-
dungprozesse als Prozesse der Selbstkonstitution hängen darum immer 
von den anderen kognitiven und imaginativen Reflexionskräften (Ver-
nunft, Verstand und Einbildungskraft) ab, die sich einerseits auf die sinnli-
che und sittliche Welt autonom beziehen, aber andererseits heteronom 
aufeinander wirken. Paradoxerweise lässt sich darum das Spiel der Refle-
xionskräfte erst dann als produktives Spiel verstehen, wenn zugleich die 
dem Urteil internen Disharmonien, Überschreitungen sowie Heteronomien 
mitgedacht werden. Die Begegnung mit dem Heteronomen oder die Be-
rührung des Andersartigen führt schließlich nicht dazu, dass eine Reflexi-
onskraft ihre Autonomie verliert oder in einer anderen Domäne ver-
schwindet. Vielmehr verstärkt und erneuert sie ihre Grenze im Einzelnen 
und auch die Grenze des (autonomen) Subjekts im Allgemeinen. 

Aus dieser Auseinandersetzung mit kantischer Ästhetik lassen sich nun 
zwei wichtige Konsequenzen ziehen, die mit den vorhin beschriebenen 
zwei Kriterien der praxisbezogenen Ästhetik völlig kompatible sind. Kants 
Gedanke der selbst-reflexiven Leistung des Subjekts im Zuge einer ästhe-
tischen Praxis macht es dem Subjekt zuerst möglich, die Grenze seiner Re-
flexionskräfte sowie seiner selbst ständig zu überprüfen und sich aus den 
eigenen Quellen heraus neu zu normieren sowie zu konstituieren. Mit ei-
ner ästhetischen Praxis (in der Kunst, in der Natur oder im Alltag) tritt das 
Subjekt in ein Spiel mit seinen eigenen Grenzen ein. Es handelt sich dabei 
aber nicht bloß um ein Spiel mit den ästhetischen Gegenständen, sondern 
um das Spiel des Subjekts. Dieses Spiel hat eine Praxis-entgrenzende so-

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HE-AUTONOMIE DER ÄSTHETIK | 117 

 

wie überbordende Funktion – zwischen Kants Ästhetik und Derridas 
Sprachverständnis lässt sich in diesem Sinne eine begriffliche Ähnlichkeit 
erkennen (vgl. I.3.2). Durch das ästhetisch-reflexive Spiel kann dem Sub-
jekt schließlich gelingen, seine Grenzen zu erkennen, zu testen, zu verän-
dern, zu verschieben, zu überschreiten und vor allem: sie anders zu konsti-
tuieren. Grenzen des Ästhetischen (und der Kunst) sind also niemals vor-
gegeben, sondern immer durch unsere reflexiven Praktiken konstituiert, 
verändert, verschoben und unendlich neu gezogen. Wichtig ist es dabei al-
so, die zweite praxisbezogene Pointe zu erwähnen, die Kant ausdrücklich 
hervorhebt: Diese im ästhetischen Spiel überschrittenen, veränderten, mo-
difizierten oder verschobenen Grenzen bilden kein ästhetisches Außerhalb. 
Heautonomie der Ästhetik impliziert also keineswegs einen in-sich-
eingeschlossenen Erfahrungsbereich. Vielmehr bleiben die bereits über-
schrittenen sowie veränderten Grenzen immer weiter mit den anderen 
praktischen Grenzen zutiefst verflochten. Kein ästhetischer Akt kann sich 
von den anderen Praktiken völlig ablösen – die anderen Praktiken können 
aber auch nicht ohne die ästhetische Rückbezüglichkeit bzw. Reflexivität 
richtig vollzogen werden. 

Der Beitrag Kants zu einer praxisbezogenen Ästhetik liegt aber nicht 
nur in der reflexiv-praktischen Grenzbestimmung des Ästhetischen, son-
dern zugleich in den für seine Ästhetik konstitutiven Defiziten. Diese Defi-
zite beziehen sich auf die Schwierigkeit einer Übertragung seiner Urteil-
sästhetik auf die Kunst und die Kunstpraktiken. Damit ist nicht gemeint, 
dass Kant in seiner Ästhetik die Kunst und die Künste nicht thematisierte 
oder auf sie keinen Wert legte.45 Vielmehr geht es hier um das Fehlen ei-
ner kunstspezifischen Bestimmung des Ästhetischen bei Kant. Dies kann 
mit einfachsten Worten wie folgt umrissen werden: Aus der kantischen 
Theorie heraus können wir zwar viele Kunstwerke rein ästhetisch evaluie-
ren oder als schön/erhaben beurteilen. Dies hätte aber zur Folge, dass wir 
alle Kunstpraktiken allein aus den subjektiven Urteilsprinzipien heraus 
begründen könnten. Allerdings enthalten die Produktion sowie Erfahrung 
der Kunstwerke oder -praktiken offensichtlich zahlreiche andere Bedin-
gungen, Voraussetzungen und Eigenschaften z.B. unsere geschichtlich-
soziale Strukturiertheit, das praktische Wissen über verschiedene Kunst-
genres, -stile, -themen und sehr oft partizipative Tätigkeiten sowie per-
formative Züge in der Produktion von Kunstwerken bzw. -ereignissen 
usw. Obwohl man in vielen Fällen von einer Analogie zwischen den 
                                                           
45 Vgl. z.B. Kant, KdU, B 205ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

(schönen) Urteilen über die Natur und den Urteilen über die Kunst reden 
kann, ist der Gedanke einer grundlegenden Ähnlichkeit zwischen beiden 
nicht haltbar. Gegenüber der Vielfalt und Wandelbarkeit der Kunst bleibt 
also Kants Ästhetik relativ mangelhaft. Auch die Autonomie der Kunst 
bzw. Grenzbestimmung derselben, wenn davon geredet werden sollte, 
kann nicht allein auf den Tätigkeiten der urteilenden Subjekte beruhen, die 
unterschiedlichste Dynamiken, Phänomene, Stile, Gattungen, Kunsttradi-
tionen, Kunstformen und -aktivitäten immer auf die gleiche Weise – in ei-
nem harmonischen Spiel der Erkenntniskräfte – erfahren.46 Kurzum: Kan-
tischer Ästhetik fehlt ein Spezifikum der Kunst. Der Wert der Kunstprakti-
ken bleibt aus diesem Grund neben dem der Urteilspraktiken im Naturbe-
zug nur zweitrangig. Das Fehlen eines Spezifikums der Kunstpraxis löst 
schließlich einige berechtigte Fragen aus: Wozu praktiziert der Mensch 
(seit jeher) Kunst? Anders formuliert: Wenn das Urteil des Naturschönen 
über das des Kunstschönen immer hinaus ist, warum bedarf der Mensch 
der Produktion und der Erfahrung der Kunst, durch die er niemals den 
gleichen Wert und Sinn wie beim Naturschönen haben könnte? 

Selbstverständlich werden die Defizite des Kunstspezifikums in der 
kantischen Ästhetik durch neuere Ansätze der ästhetischen Erfahrung 
mehrfach berücksichtigt, wobei auch unterschiedliche Lösungsvorschläge 
erbracht werden.47 Diese Ansätze haben, anstatt wie Bubner z.B. auf die 
Werke der Kunst völlig zu verzichten, einen kunstkonstitutiven Bezug auf 
die kantische Ästhetik genommen, so dass ästhetische Erfahrung als ein 
untrennbarer Prozess zwischen dem ästhetischen Objekt und dem Subjekt 
oder sehr allgemein als eine komplementäre Beziehung zwischen Kunst 
und Ästhetik angesehen werde.48 In den folgenden Abschnitten geht es al-
lerdings nicht um eine Korrektur dieser Defizite der kantischen Ästhetik 
im Sinne einer Übertragung derselben auf eine Kunstästhetik. Denn damit 
würde bereits zu Beginn eine grundlegende Differenz zwischen der Sphäre 
der Kunst und dem Bereich des Ästhetischen vorausgesetzt. Diese Voraus-
setzung wird jedoch von heutigen Erfahrungsästhetikern nicht genügend 
hinterfragt.49 Da die Kunst dabei nicht aus den entgrenzenden Dimensio-
nen unserer Praktiken begründet, sondern bereits von vornherein als einen 
                                                           
46 Für diese und weitere Kritiken vgl. Feige, Kunst als Selbstverständigung, S. 89f. 
47 Vgl. Einleitungskapitel. 
48 Vgl. z.B. Juliane Rebentisch, Ästhetik der Installation, Frankfurt am Main 2003, S. 

12 u. S. 93; Küpper, Menke, „Einleitung“, S. 7–15. 
49 Vgl. Einteilungskapitel dieser Studie. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HE-AUTONOMIE DER ÄSTHETIK | 119 

 

ausdifferenzierten Bereich angenommen wird, in den ästhetische Urteile 
nachträglich eingeordnet werden könnten, wäre mit diesem Verfahren das 
produktive und praxisbezogene Moment der kantischen Ästhetik, nämlich 
der Gedanke der konstitutiven Verflochtenheit unserer ästhetischen Prak-
tiken mit anderen Lebenspraktiken, wieder aufgelöst. Die durch die künst-
lerisch-ästhetischen Praktiken konstituierten Grenzen bilden also nach 
Kant nicht eine Art von ästhetischer Differenz, die jene Praktiken von den 
anderen (moralischen, kognitiven usw.) Praktiken abtrennten, sondern sie 
sind immer zutiefst in sie eingebettet sowie mit ihnen konstitutiv verbun-
den. Dadurch, dass Kant die Grenzen des Ästhetischen aus den entgren-
zenden Dimensionen der grundlegenden Praktiken des Menschen definiert 
sowie deren unmittelbaren Rückbezug auf diese Praktiken geltend macht, 
d.h. sie in ihrem dynamisch-prozessualen Einhergehen mit den Über-
schreitungen erkennt,50 bietet seine Ästhetik am Ende ein wichtiges Ver-
ständnis von ästhetischen Grenzüberschreitungen: Diese sind keine äußer-
liche Akte, durch die das Ästhetische in das Nichtästhetische übergehen 
würde, sondern immer notwendige und konstitutive Züge einer jeden äs-
thetischen Praxis. Jedoch schafft kantische Ästhetik dieses Verständnis, 
wie oben dargelegt, ohne spezifische Bestimmung von Kunst. Kant fehlt 
zwar das Spezifikum der künstlerischen Praxis, aber dieser Mangel bleibt 
zuerst produktiv für eine praxisbezogene Ästhetik der Grenzen sowie 
Überschreitungen. Von daher stehen wir noch vor der Aufgabe, die Mög-
lichkeit eines Spezifikums der Kunstpraktiken ebenso aus einer praxisbe-
zogenen Perspektive zu untersuchen, d.h. auch Kunstpraktiken ohne die 
Voraussetzung einer ästhetischen Differenz zur Geltung zu bringen. Ähn-
lich wie bei Kants Modell sollen sie dann auch in ihrer doppelten Praxis-
bezogenheit begründet werden; nämlich dadurch, dass sie aus den ent-
grenzenden sowie überbordenden Dimensionen unserer grundlegenden 
Weltorientierungen hervorgehen, ohne dabei zu einem ästhetischen Au-
ßerhalb zu gelangen. Dafür bietet meines Erachtens der autonomie-
ästhetische Ansatz von Adorno den ersten guten Anhaltspunkt an, weil er 
auf viele Momente der kantischen Ästhetik immanent rekurriert sowie die-
                                                           
50 An dieser Stelle tritt zugleich der Unterschied zwischen der Grenze der Erkenntnis 

und der Grenze der Ästhetik in der kantischen Philosophie zum Vorschein. Dieser 
Unterschied kann zwar nicht vertieft werden, aber es soll hier nur darauf hingewie-
sen werden, dass der Begriff der Grenze in seiner Ästhetik eine ganz andere Bedeu-
tung gewinnt als jene, die in der theoretischen Philosophie diskutiert wurde (vgl. 
I.1). 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

se mit einem historisch-gesellschaftlich präzisierten Kunstbegriff höchst 
kritisch weiterführt. Obwohl Adorno mit seiner Begründung der Kunst aus 
den heteronomen sowie grenzüberschreitenden Dimensionen unserer 
grundlegenden historischen und kulturellen Praktiken gelingen wird, die 
Grenzen der Kunst in spezifischer Weise zu konzeptualisieren, wird seine 
Theorie am Ende auf entscheidende Probleme mit den verschiedenen 
Formen von Grenzüberschreitungen stoßen. 
 

 

MINI-EXKURS ZU HEGEL 
 

Der Übergang von Kants Autonomie-Ästhetik zu Adornos Konzept der 
Autonomie der Kunst erfordert einen sehr knappen Hinweis auf zwei 
wichtige Besonderheiten der Kunstphilosophie von Hegel, die der kanti-
schen Ästhetik fehlen und die Adorno in seine Ästhetik kritisch aufnimmt. 
Es sind die Momente des ‚Geschichtlichen‘ und des ‚Gesellschaftlichen‘, 
ohne die für Adorno von der Autonomie der Kunst oder Ästhetik gar nicht 
geredet werden kann. 

Interpretiert man mit Kant ästhetische Praktiken als Selbstkonstituie-
rungsprozesse des Subjekts, stellt sich noch eine andere berechtigte Frage: 
Um welches Subjekt handelt es sich bei diesen Prozessen im konkreten 
Sinne? Welche Vorbedingungen hat also das Subjekt, das sich in diesen 
ästhetischen Praktiken neu konstituieren kann? Kant charakterisiert Ästhe-
tik zwar im Rahmen seines Systems als Bindeglied des sich theoretisch 
und praktisch orientierten Subjekts. Wenn man sich aber aus seinem Sys-
tem entfernt, bleibt das von ihm beschriebene ästhetisch erfahrende Sub-
jekt als ein formaler Begriff, der vor dem Gegebenen in jedem möglichen 
geschichtlich-kulturellen Kreis immer das Gleiche erfährt. Für Hegel un-
tersteht das kantische Subjekt bereits vor seinem ästhetischen Urteil den 
ihn immer schon übergreifenden geschichtlichen, sozialen sowie kulturel-
len Zusammenhängen. Zwar würde auch Kant die Bedeutung von Ge-
schichte und Gesellschaft für den Prozess der Subjektkonstitution keines-
wegs bestreiten, aber er thematisiert diesen nicht als für Kunst und Ästhe-
tik notwendige und diese konstituierende Momente. Für Hegel liegen al-
lerdings sogar den (pseudo-)transzendentalen Bedingungen der Erkennt-
nis, der Ethik und der Ästhetik verschiedene gesellschaftliche, kulturelle 
und historische Voraussetzungen zugrunde. Das Vorausgehen des Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HE-AUTONOMIE DER ÄSTHETIK | 121 

 

schichtlichen und Gesellschaftlichen vor den einzelnen Subjekten zeigt 
sich nach Hegel in der Weltgeschichte in verschiedenen Gestalten des 
Geistes. Kunst ist eine von besonderen Gestalten, die sich nicht bloß sub-
jektiv, sondern objektiv, d.h. sozial-geschichtlich in sinnlichen Formen re-
alisiert. In der Kunst handelt es sich aus dieser geschichts- und kulturphi-
losophischen Perspektive weniger um ein Grenzspiel zwischen den refle-
xiven Kräften der einzelnen Subjekte, sondern vielmehr um eine Reflexion 
des Subjekts auf die Momente der sozialen sowie kulturellen Werte, Kon-
ventionen und Themen, die über seine eigenen Vermögensgrenzen hin-
ausgehen. Durch die Kunst und Kunstpraktiken wird Hegel zufolge dem 
einzelnen Subjekt bewusst, welche Grundverständnisse und kulturellen 
Werte ihn umgeben. Der grundlegende Beitrag der Kunst zu den mensch-
lichen Praktiken, der mit Kant als eine Form der Selbstkonstituierung des 
Subjekts charakterisiert wird, lässt sich mit Hegels Kritik wie folgt um-
deuten: Im Rahmen der verschiedenen Kunstpraktiken erfährt das kultu-
rell-geschichtlich situierte Subjekt nicht nur seine eigenen Erkenntnis-
grenzen, sondern vor allem die grundlegenden Relationen mit der Gesell-
schaft, in der es sich bereits befindet: Kulturspezifische Haltungen, The-
men, Motive, Erzählungen, die in einer bestimmten Gesellschaft historisch 
verankert sind, werden in verschiedenen Materialien und Künsten auf un-
terschiedliche Weise sinnlich dargestellt und stehen für dauerhafte Refle-
xionspraxis der einzelnen Subjekte parat. Dabei handelt es sich um die Art 
und Weise, wie diese geltenden Werte und Grundorientierungen der histo-
rischen Kulturen reflexiv thematisiert sowie erfahren werden.51 Wenn die 
Grenze des Ästhetischen (mit Kant) überhaupt als ein reflexives Spiel des 
Subjekts charakterisiert werden soll, liegen in diesem Spiel der subjekti-
ven Reflexionskräfte für Hegel letzten Endes immer schon die konkreten 
Formen der Gesellschaft, die in verschiedenen Kunstformen und Kunst-
gattungen in unterschiedlichen Maßen realisiert werden.52 Hegels Philoso-
phie der Kunst verdient zwar eine noch viel eingehendere Untersuchung, 
die uns aber von der Autonomie-Debatte hinsichtlich der Grenzen der 
Kunst entfernen würde. Wird im Folgenden stattdessen Adornos Ästhetik 
diskutiert, lässt sich jedoch von dieser Diskussion das hegelsche Erbe über 
das Geschichtliche und Gesellschaftliche nicht isoliert denken, auch wenn 
er insgesamt Hegels Systemphilosophie höchst kritisch gegenübersteht.        
                                                           
51 Für weitere Ausführungen einer solchen Hegel-Interpretation vgl. Feige, Kunst als 

Selbstverständigung, S. 90ff. 
52 Hegels Einteilung der Kunst und Kunstformen wird später diskutiert. Vgl. III.1.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

2 Autonomie als Grenze der Kunst  
 

 

 

Theodor W. Adorno gilt als einer der wichtigsten Autoren, der das kanti-
sche Autonomie-Denken ganz gezielt und aus vielen Perspektiven auf den 
Bereich der Kunst überträgt sowie darüber hinausgeht.1 Es wird im Fol-
genden versucht, aus der Komplexität seines posthum erschienenen Werks 
bzw. Fragments Ästhetische Theorie2 möglichst klare Argumente bezüg-
lich der Autonomie der Kunst herauszuziehen, die schließlich ein praxis-
bezogenes Verständnis über die Grenzen der Kunst leisten werden. Es 
wird sich im Laufe dieses Kapitels herausstellen, dass Adornos vieldisku-
tierter sowie vielkritisierter autonomieästhetischer Ansatz das erste Krite-
rium einer praxisbezogenen Ästhetik höchst plausibel erfüllt. Ihm gelingt 
es tatsächlich, künstlerische Grenzbildungs- bzw. Autonomisierungspro-
zesse in starker Weise aus den entgrenzenden sowie überbordenden Di-
mensionen unserer historisch-gesellschaftlichen Praktiken geltend zu ma-
chen.3 Dies wird zuerst mit Blick auf drei wichtige Momente seines Auto-
nomie-Konzepts aufgezeigt: die gesellschaftsimmanente Negativität der 
Kunst (1), die Autonomie der Kunst in ihrem historischen Gewordensein 

                                                           
1 Vgl. Scheer, Einführung in die philosophische Ästhetik, S. 171; Recki, Aura und 

Autonomie, S. 81f. 
2 Theodor W. Adorno, Ästhetische Theorie, Frankfurt am Main 1973. 
3 Dadurch, dass hier Adornos Ästhetik zum Zwecke einer Spezifizierung der Grenze 

der Kunst ausgeführt wird, ist nicht gemeint, dass man Adornos Ästhetische Theo-
rie nur aus dieser Perspektive lesen kann oder soll. Man kann sie vor allem aus ei-
ner erfahrungsästhetischen Perspektive lesen und mit Kants Konzept der ästheti-
schen Autonomie in vielerlei Hinsicht verbinden. Für eine solche Lesart vgl. z.B. 
Menke, Die Souveränität der Kunst, S. 26–46. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

(2) und die kritische Selbstbefragung bzw. -reflexion von Kunst (3). In al-
len diesen Momenten werden heterogene sowie grenzüberschreitende Di-
mensionen von Adornos Ästhetik zum Vorschein gebracht und damit ein 
differenzierter Blick auf verschiedene Arten von Grenzüberschreitungen 
der Kunst gewonnen. Allerdings wird sich zugleich herausstellen, dass 
Adornos Ästhetik in ihrem produktivsten Moment ihr größtes Problem 
hat: Der Zusammenhang von Kunstpraktiken mit den anderen Lebensprak-
tiken wird bei seiner Ästhetik mit jedem Schritt geringer, und zwischen 
diesen beiden entsteht letztlich eine unüberbrückbare Kluft. Durch eine 
Problematisierung von Adornos Konzepts vom monadischen Kunstwerk 
wird abschließend klargestellt, dass seine Theorie zwar die erste, aber 
nicht die zweite Pointe der praxisbezogenen Ästhetik erfüllt. Bevor im 
nächsten Kapitel mit einem alternativen Werkkonzept – Heideggers Be-
griff vom Kunstwerk – auf dieses Problem eingegangen wird, wird letzt-
lich aus Kants und Adornos Überlegungen ein Zwischenresümee gezogen. 

Es soll von vornherein betont werden, dass Adornos Konzept der Au-
tonomie der Kunst nicht einen „äußerliche[n] Zusatz“ zu seiner Kunstthe-
orie, sondern eine grundlegende Voraussetzung darstellt, die für das Den-
ken und Sprechen über weitere Merkmale der Kunst und für die Bestim-
mung ihrer Eigenart notwendig ist.4 Kunst ist nach Adorno erst dann ei-
gentlich Kunst, wenn sie gegenüber anderen Bereichen des Lebens auto-
nom ist und nicht den Gesetzen und der Verfügungsgewalt anderer Berei-
che wie des Politischen, des Religiösen usw. untersteht.5 Sie kann – auf 
eine recht simple Weise – als Selbstständigkeit und Eigengesetzlichkeit 
von Kunstwerken bzw. Kunst gegenüber anderen menschlichen Gebilden, 
z.B. den sozialen, rechtlichen, wissenschaftlichen Institutionen, sowie als 
ihre Emanzipation von Mythos und Kultus beschrieben werden.6 Die Au-
tonomie der Kunst tritt damit bei Adorno als eine kunstkonstitutive Be-
dingung auf. Diese verkürzte Beschreibung bedarf allerdings noch einer 
kritischen Korrektur. 

Ähnlich wie Hegel setzt Adorno die Pointe seiner ästhetischen Überle-
gungen auf den Begriff der Kunst sowie auf deren untrennbaren Konnex 
mit Gesellschaft und Geschichte. Obwohl Adorno aus diesen und weiteren 

                                                           
4 Vgl. Recki, Aura und Autonomie, S. 79. 
5 Vgl. Recki, Aura und Autonomie, S. 79. 
6 Vgl. Scheer, Einführung in die philosophische Ästhetik, S. 171. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUTONOMIE ALS GRENZE DER KUNST | 125 

 

kunsttheoretischen Hinsichten auf einer hegelschen Linie steht,7 kann man 
seine Ästhetische Theorie nicht von dem kantischen Ideal der autonomen 
Subjektivität getrennt lesen. Adorno nimmt aber dieses Konzept des Sub-
jekts in seine Ästhetik weniger im erfahrungstheoretischen als eher im 
werk- und produktionsästhetischen Sinne auf. Subjektbezogene Erfah-
rungsmomente von Kants Ästhetik wie Interesselosigkeit, Zweckfreiheit 
oder ästhetische Eigengesetzlichkeit werden bei ihm meist metaphorisch – 
aber durchaus – als Momente der Kunst und der Kunstwerke charakteri-
siert.8 Zwar war es schon ab dem 18. Jahrhundert – mit der Wirkung von 
Kants und Schillers Ästhetik – üblich, die Autonomie der Kunst in Analo-
gie zu einem autonomen Subjekt zu beschreiben. Wie ein Subjekt habe 
auch Kunst den Anspruch darauf, „unter der Ausschließung aller fremdar-
tigen Bestimmungen lediglich aus seinen konstitutiven Elementen heraus 
verstanden und beurteilt zu werden.“9 Bei Adornos Übertragung des sub-
jektbezogenen Autonomie-Konzepts auf eine Werk- und Produktionsäs-
thetik geht es aber um ein noch wesentlicheres Merkmal: Die Kunst ist 
ihm zufolge in der Lage, ihr eigenes Schicksal, d.h. den eigenen Verfall 
oder auch den eigenen Fortschritt selber zu bestimmen. Der (pseudo)-
subjektive Charakter der Kunst liegt also für ihn nicht bloß darin, dass 
Kunst von Menschen produziert wird und wiederum nur dem menschli-
chen Verstehen und Urteil zugänglich ist, sondern darin, dass sie in ihrer 
Geschichte und im jeweiligen Gesellschaftsbezug eine selbstbestimmte 
Struktur aufweist. 

Mit dem Verweis auf das selbstbezügliche Moment der Kunst geht es 
Adorno allerdings nicht bloß um das Prinzip des l’art pour l’art.10 Puristi-
sche Tendenzen in der Kunst, die für eine extreme Funktionslosigkeit der 
                                                           
7 Mit Rüdiger Bubner lässt sich noch erwähnen, dass nicht nur diese zwei Hinsich-

ten, sondern auch der wahrheitsorientierte Aspekt von Hegels Kunsttheorie ein 
wichtiges Moment von Adornos Ästhetik ausmacht. Vgl. Bubner, Ästhetische Er-
fahrung, S. 11. 

8 Birgit Recki betont den angeblichen Subjektcharakter der Kunst bei Adorno stär-
ker. Demnach handeln, reagieren, kritisieren, opponieren usw. die Kunstwerke und 
seien in diesem Sinne selbstbezüglich und eigengesetzlich. Vgl. Recki, Aura und 
Autonomie, S. 82ff. 

9 Friedrich Kreis, Die Autonomie des Ästhetischen in der neueren Philosophie. Tü-
bingen 1922, S. 1f. Zitiert nach Recki, Aura und Autonomie, S. 82. 

10 Für die Analyse einer solchen Missinterpretation von Adornos Ästhetischer Theorie 
vgl. Menke, Die Souveränität der Kunst, S. 20–22. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

Kunst plädieren, bleiben für ihn abstrakt-negativ und gehen an seinem 
Verständnis der Autonomie der Kunst vorbei.11 Diese stellt für Adorno 
nicht ein abstraktes, unveränderliches und isoliertes Gebilde dar. Die 
Kunst als Kunst zu betrachten und sie zwanghaft zu entfunktionalisieren, 
schließt ihre gesellschaftliche sowie geschichtliche Dynamik völlig aus. 
Stattdessen begründet er die Autonomie der Kunst als Erstes in ihrem 
Doppelcharakter: Kunst ist sowohl „autonom“ als auch „fait social“.12 Mit 
dem Doppelcharakter der Kunst meint Adorno also nicht, dass Kunst bloß 
zwei verschiedene Eigenschaften (einerseits Autonomsein und anderer-
seits Gesellschaftlichsein) besitze. Vielmehr geht es dabei um ein negativ-
dialektisches Verhältnis zwischen beiden Momenten. Kunst „bestimmt 
sich im Verhältnis zu dem, was sie nicht ist. Das spezifisch Kunsthafte in 
ihr ist aus ihrem Anderen“.13 Kunst hat bzw. gewinnt ihre Autonomie erst 
und immer in ihrer Entgegensetzung zur Gesellschaft. Mit anderen Wor-
ten: Kunst gilt als autonom, insofern sie sich gegen das Gesellschaftliche 
antagonistisch bewegt.  

Genau bei diesem Antagonismus tritt die erste wichtige praxisbezoge-
ne Pointe bei Adornos Ansatz auf. Bei dem antagonistischen Verhältnis 
zwischen den Momenten der Autonomie und der Gesellschaft handelt es 
sich nicht um eine äußerliche Negation oder eine bloße Kritik an der Ge-
sellschaft. Stattdessen legt Adorno dieses Verhältnis als eine immanente 
Beziehung dar: „Gesellschaftlich an der Kunst ist ihre immanente Bewe-
gung gegen die Gesellschaft.“14 Das negative Moment der Kunst, durch 
das sie sich dem Gesellschaftlichen widersetzt und sich selbst konstituiert, 
soll von daher nicht so interpretiert werden, dass alle Kunstwerke gesell-
schaftskritische Themen oder Motive haben oder haben müssen. Viele 
Kunstwerke mögen tatsächlich mit Absicht gesellschaftskritisch gestaltet 
werden oder eine solche Funktion erfüllen, aber das antithetische Moment 
der Kunst gegenüber der Gesellschaft, von dem Adorno spricht, ist nicht 
direkt aus solchen Werken abzuleiten. Stattdessen denkt Adorno das Anti-
Gesellschaftliche als ein Moment, das der (authentischen) künstlerischen 
Praxis als solcher immanent ist – wie er in einer oft zitierten Stelle aus-
drückt: „Kunst ist die gesellschaftliche Antithesis zur Gesellschaft.“15 Das 
                                                           
11 Vgl. Adorno, Ästhetische Theorie,  S. 351f. 
12 Adorno, Ästhetische Theorie, S. 16. Im Folgenden zitiert als ÄT. 
13 Adorno, ÄT, S. 12. 
14 Adorno, ÄT, S. 336. Hervorhebung T.A. 
15 Adorno, ÄT, S. 19. Hervorhebung T.A. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUTONOMIE ALS GRENZE DER KUNST | 127 

 

bedeutet, dass die Form, aus der sich die Kunst negativ herausbildet und 
mit der sie sich der Gesellschaft entgegensetzt, nichts anderes als das Ge-
sellschaftliche ist. Es ist in diesem Zusammenhang wichtig, bei der Nega-
tivität der Kunst gegenüber der Gesellschaft die praxisbezogene Pointe 
stärker zu betonen. Für Adorno kann die Kunst nur in der und gegen die 
Gesellschaft autonom sein: 
 
„Die Immanenz der Gesellschaft im Werk ist das wesentliche gesellschaftliche Verhält-
nis der Kunst, nicht die Immanenz von Kunst in der Gesellschaft.“16 
 
Kunst als autonome Kunst konstituiert sich also negativ-immanent aus der 
Gesellschaft (und nicht umgekehrt). Die gesellschaftliche Dimension der 
Kunst ist – mit der Logik des Negativ-Dialektischen – eine anti-
gesellschaftliche. Die negative Kraft der Kunst, durch die sie sich der Ge-
sellschaft entgegensetzt sowie ihre geschichtliche Autonomie gewinnt, 
wird von Adorno im Weiteren als gesellschaftliche „Resistenzkraft“ der 
Kunst beschrieben. Allein durch diese Kraft könne sich die Kunst am Le-
ben erhalten.17 Das Anti-Gesellschaftliche der Kunst ist nicht ein Außer-
Gesellschaftliches, sondern eine der Gesellschaft interne Negativität. 
Kunst wird „zum Gesellschaftlichen durch ihre Gegenposition zur Gesell-
schaft, und jene Position bezieht sie erst als autonome.“18 Sie ist nur dann 
wirklich Kunst bzw. autonom, wenn die Spannung zwischen diesen beiden 
Polen (dem Gesellschaftlichen und dem Anti-Gesellschaftlichen) antago-
nistisch fortbesteht, ohne dass sie sich miteinander versöhnen. Als nächs-
tes lässt sich klar machen, dass in diesem fortdauernden Antagonismus für 
Adorno nicht nur die Kunst das Negative der Gesellschaft ist, sondern zu-
gleich die Gesellschaft ein negativ-immanenter Bestandteil der Kunst ist. 
Das anti-gesellschaftliche „Ferment“, das der Kunst innewohnt, ist darum 
sowohl der Grund ihrer Autonomie als auch der ihres möglichen Verfalls 
jetzt und in Zukunft: 

 
„Hinfällig aber sind Kunst und Kunstwerke, weil sie […] nicht nur Kunst sondern auch 
ein dieser Fremdes, Entgegensetztes sind. Ihrem eigenen Begriff ist das Ferment bei-
gemengt, das ihn aufhebt.“19 
                                                           
16 Adorno, ÄT, S. 345. 
17 Vgl. Adorno, ÄT, S. 335. 
18 Adorno, ÄT, S. 335. 
19 Adorno, ÄT, S. 14. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

Die Grenze der Kunst zur Nichtkunst, d.h. zum Moment ihres Zerfalls, ist 
die dünnste und innerste Linie ihrer Existenz. Da die Kunst sich immer 
schon aus der Nichtkunst herausbildet, trägt sie das ihr Fremde bzw. Ne-
gative stets in sich. „Ihr gesellschaftliches Schicksal wird der Kunst nicht 
bloß von außen angetan, sondern ist ebenso die Entfaltung ihres Be-
griffs.“20 Fehlt dieser Antagonismus zwischen der Gesellschaft und der 
Kunst und versöhnt sich die Kunst mit der Gesellschaft, verfällt sie in die 
Kulturindustrie oder in das, was gewöhnlich als Kitsch oder als Trivialkul-
tur bezeichnet wird. Mit Burkhardt Linder lässt sich dieser Verfall wie 
folgt ausdrücken: „Kulturindustrie bezeichnet den Vorgang einer falschen 
Aufhebung, nämlich der Liquidation des Spannungsverhältnisses von 
Kunstautonomie und Gesellschaft.“21 Und bei Peter Bürger heißt es wei-
ter: „Dass es eine solche falsche Aufhebung gibt, bezeugen Unterhaltungs-
literatur und Warenästhetik.“22 Kunst kann demgegenüber nur autonom 
sein bzw. bleiben, solange ihr antagonistisches Verhältnis zur Gesellschaft 
fortbesteht. In diesem Sinne soll als Zweites – neben dem Gesellschaftli-
chen – auch das Geschichtliche als ein konstitutives Moment der autono-
men Kunst hervorgehoben werden. 

Für Adorno stellt die Autonomie der Kunst keinen unveränderlichen, 
statischen Zustand, sondern ein historisch „Gewordenes“ dar.23 In ihrer 
Geschichte war die Kunst nicht immer autonom oder, mit hegelscher Ter-
minologie gesagt, nur an sich autonom. Ihre Autonomie ist also nicht bloß 
das institutionell, politisch oder rechtlich Gegebene, vielmehr ist es das 
aus ihren eigenen Kräften und Praktiken geschichtlich Erworbene: Das an-
tagonistische Moment, durch das Kunst sich geschichtlich und antithetisch 
verselbständigt, geht zuerst, wie paradox es erscheinen mag, mit Adornos 
viel rezipierter These des Selbstverständlichkeitsverlusts der Kunst einher. 
Dass die Kunst ab der Moderne24 nicht mehr selbstverständlich sei,25 heißt 
                                                           
20 Theodor W. Adorno, „Paralipomena“, Gretel Adorno, Rolf Tiedemann (Hrsg.), Äs-

thetische Theorie, Frankfurt am Main 1973, S. 389–490, hier S. 459. 
21 Burkhardt Lindner, „‚Il faut être absolument moderne‘. Adornos Ästhetik: ihr Kon-

struktionsprinzip und ihre Historizität“, Burkhardt Lindner, Werner Martin Lüdke 
(Hrsg.), Materialien zur ästhetischen Theorie Theodor W. Adornos Konstruktion 
der Moderne, Frankfurt am Main 1980, S. 261–309, hier S. 292. 

22 Bürger, Theorie der Avantgarde, S. 73. 
23 Adorno, ÄT, S. 34. 
24 Das antagonistische Gebilde der Kunst lässt sich nach Adorno in und nach der mo-

dernen Kunst stärker erkennen. Es ist nicht eindeutig festzustellen, wann die mo-

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUTONOMIE ALS GRENZE DER KUNST | 129 

 

zwar nicht, dass sie früher immer und ganz selbstverständlich war. Jedoch 
zeigt der Selbstverständlichkeitsverlust in der modernen Kunst eine ambi-
valente Parallelität mit den Prozessen der Verselbständigung bzw. „Auto-
nomisierung“26 der Kunst, die man auf zwei Arten und Weisen interpretie-
ren kann: 

 
„Die Male der Zerrüttung sind das Echtheitssiegel von Moderne […]. Explosion ist eine 
ihrer Invarianten.“27 
 
Dass in der modernen Kunst Explosion, Überschreitung oder Zerrüttung 
vorschnell zu einer Invariante gewandelt, d.h. selbst zum künstlerischen 
Prinzip gemacht wird, hat zur Folge, dass die Kunst nicht mehr aus sich 
selbst heraus oder nicht mehr selbstbezüglich verstanden und erfahren 
werden kann.28 Darum wird die für Adorno konstitutive Spannung „zwi-
schen dem Nicht-sich-verstehen-Lassen und dem Verstanden-Werden--
Wollen“29 völlig aufgelöst oder nur seitens der Nichtverständlichkeit ge-
opfert. Die These des Selbstverständlichkeitsverlusts der Kunst weist in 
diesem Sinne tatsächlich auf einen Autonomieverlust hin. Interpretiert 
man diese These allerdings mit Adornos weiteren Überlegungen zur Rät-
selhaftigkeit der Kunst, lässt sich dabei ein wichtiges Moment für das Au-
tonom-Werden der Kunst erkennen. Denn die Kunst verdankt nach Ador-
no ihre Autonomie nicht einer begrifflich vollständig beschreibbaren 
Struktur, sondern eher ihrer anti-diskursiven Haltung und mimetischen 
Struktur.30 Dass Kunst in ihrer geschichtlichen Entwicklung weniger 

                                                                                                                         
derne Kunst für Adorno beginnt und welche Epochen sie umfasst. Mit Peter Bürger 
lässt sich jedoch vermuten: „Unter Moderne versteht Adorno die Kunst seit Bau-
delaire. Der Begriff umfasst also die Vorbereitung der Avantgardebewegungen, 
diese selbst und die Neoavantgarde.“ Bürger, Theorie der Avantgarde, S. 112. 

25 „Zur Selbstverständlichkeit wurde, dass nichts, was die Kunst betrifft, mehr selbst-
verständlich ist, weder in ihr noch in ihrem Verhältnis zum Ganzen, nicht einmal 
ihr Existenzrecht.“ Adorno, ÄT, S. 9. 

26 Vgl. Stefanie Husel, Grenzwerte im Spiel. Die Aufführungspraxis der britischen 
Kompanie ‚Forced Entertainment‘. Eine Ethnografie, Bielefeld 2014, S. 54f. 

27 Adorno, ÄT, S. 41. 
28 Vgl. Adorno, ÄT, S. 42. 
29 Adorno, „Paralipomena“, S. 448. 
30 Vgl. Adorno, ÄT, S. 86f. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

selbstverständlich werde, hängt nach dieser Interpretation also davon ab, 
dass sie ihre rätselhafte Struktur in der Geschichte immer stärker zeigt: 

 
„Der Rätselcharakter der Kunstwerke bleibt verwachsen mit der Geschichte. Durch sie 
wurde sie einst zu Rätseln, durch sie werden sie es stets wieder […]. Alle Kunstwerke, 
und Kunst insgesamt, sind Rätsel; das hat altersher die Theorie der Kunst irritiert. Dass 
Kunstwerke etwas sagen und mit dem gleichen Atemzug es verbergen, nennt den Rät-
selcharakter unterm Aspekt der Sprache.“31 
 
Hätte man alle internen – organischen – Zusammenhänge in einem Ein-
zelwerk vollständig beschreiben können, würde dies dann nicht als ein 
Kunstwerk, sondern als ein bekannter Alltagsgegenstand oder ein gewöhn-
liches Phänomen wahrgenommen werden. „Als konstitutiv [...] ist der Rät-
selcharakter dort zu erkennen, wo er fehlt: Kunstwerke, die der Betrach-
tung und dem Gedanken ohne Rest aufgehen, sind keine.“32 Von daher 
stellen Kunstwerke eine kontinuierliche Herausforderung für das Denken 
und Verstehen dar. 

Nach Adorno haben Kunstwerke einen singulären Charakter, insofern 
sie – wie bei Kant – nicht unter den vorgegebenen Begriffen subsumiert 
werden können.33 Auf der einen Seite wird Kunst in ihrem rätselhaften 
Gebilde stärker autonom – sonst würde sie als völlig selbst-verständliche 
Kunst, die für das Denken keine Herausforderung mehr darstellt, in Nicht-
kunst verfallen.34 Auf der anderen Seite kann aber auch ihre Rätselhaftig-
keit zum eigenen Verfall führen, weil sie in Form der Explosion, Zerrüt-
                                                           
31 Adorno, ÄT, S. 182. 
32 Adorno, ÄT, S. 184. 
33 In diesem Zusammenhang soll auch kurz darauf hingewiesen werden, dass Nietz-

sches Begriffskritik – ein Begriff sei nichts anderes als das Gleichsetzen des Nicht-
gleichen – für Adornos Theorie eine entscheidende Rolle spielt. Vgl. Scheer, Ein-
führung in die philosophische Ästhetik, S. 176. 

34 Natürlich kann man hier die Frage stellen, ob man in Auseinandersetzung mit vie-
len Kunstwerken, insbesondere mit Filmen oder Werken der Literatur, nicht zuerst 
Erzählungen, Figuren und Handlungen in einer logischen Ordnung nachvollziehen 
soll, um überhaupt etwas Ästhetisches oder Rätselhaftes dabei erfahren zu können. 
Diese Frage nach der Trennung des Ästhetischen vom Nicht-Ästhetischen erfordert 
zuerst ein werkästhetisches Konzept der Grenze, das im nächsten Kapitel unter ei-
ner rahmentheoretischen Perspektive (als eine Debatte um Parergon und Ergon) 
diskutiert wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUTONOMIE ALS GRENZE DER KUNST | 131 

 

tung oder Überschreitung vorschnell radikalisiert und verabsolutiert wer-
den kann, wie es in der Avantgardekunst der Fall gewesen sei. Von daher 
soll die Rebellion der Kunst gegen diskursives Wissen in ihrer Doppeldeu-
tigkeit verstanden werden. Obwohl Kunstwerke uns jeglichen einseitigen 
hermeneutischen Zugang versperren,35 heißt dies für Adorno nicht, dass 
man von den Kunstwerken nichts verstehen kann. Rätselhafte Kunstwerke 
bieten ihre möglichen Lösungen bzw. ihre zu (v)erschließenden Bedeutun-
gen an: „[J]edes authentische Werk schlägt auch die Lösung seines unlös-
baren Rätsels vor.“36 Ihre Lösungen, ihre rätselhaften Bedeutungen kann 
man zwar nicht bloß mit Hilfe von gewöhnlichem Zeichengebrauch er-
schließen – im strikten Sinne suspendieren sie den Übergang vom Zei-
chenmaterial zur Bedeutung. Jedoch wird das Verstehen bei der Begeg-
nung mit dem Rätsel so herausgefordert, dass es sich nur auf die selbstbe-
zügliche Struktur der Kunstwerke ausrichtet, die den eigenen Wahrheits-
gehalt in sich tragen.37 Löst man das Rätsel vollständig, handelt es sich 
dabei nicht mehr um die Kunst – ein unlösbarer Teil muss immer verblei-
ben. Dem Wahrheitsgehalt eines jeden Werkes, seiner unlösbaren Lösung, 
kann man sich nach Adorno trotzdem mit Hilfe philosophischer Reflexion 
annähern, eben weil Kunst und Philosophie an der Wahrheit aufeinander-
treffen.38 Da Kunstwerke schließlich „durch die Freiheit des Subjekts in 
ihnen weniger subjektiv als die diskursive Erkenntnis“ sind,39 weist ihr 
Wahrheitsgehalt im Vergleich zu anderen, rational-strukturierten Arten 
von Wahrheiten einen enormen Wert auf. 
                                                           
35 Vgl. Adorno, ÄT, S. 179f. 
36 Adorno, ÄT, S. 192. 
37 Die These der Rätselhaftigkeit der Kunst in ihrer unlösbaren Lösung kann man 

auch an Martin Heideggers Überlegungen anknüpfen, wenn er im Nachwort zu Der 
Ursprung des Kunstwerks formuliert: „Die vorstehenden Überlegungen gehen das 
Rätsel der Kunst an, das Rätsel, das die Kunst selbst ist. Der Anspruch liegt fern, 
das Rätsel zu lösen. Zur Aufgabe steht, das Rätsel zu sehen.“ Martin Heidegger, 
Der Ursprung des Kunstwerkes. Mit einer Einführung von Hans-Georg Gadamer, 
Stuttgart 1960, S. 83. 

38 Für den diesbezüglichen Unterschied zwischen Adornos Konzept des künstleri-
schen Verstehens bzw. Nichtverstehens und einem hermeneutischen Denkmodell 
vgl. z.B. Andrea Sakoparnig, „‚Das ist ein Satz. Und das ein anderer.‘ Überlegun-
gen zum Begriff des Rätsels im Horizont literarischer Selbstbezüglichkeit“, in: Va-
riations (2011), S. 57–70, hier S. 58. 

39 Adorno, ÄT, S. 191. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

Vor dem Hintergrund der bisher diskutierten Momente des Gesell-
schaftlichen und Geschichtlichen kann nun als Drittes das Moment der 
kritischen Selbstreflexion sowie -befragung von Kunst diskutiert werden. 
Nach Adorno verläuft die negative Bewegung der Kunst nicht nur gegen 
die Gesellschaft und nicht nur geschichtlich, sondern vor allem gegen das 
eigene Gesellschaftliche und Geschichtliche. Die selbstkritische Reflexion 
der Kunst auf ihre eigene Geschichte und Kultur erweist sich in Adornos 
Ästhetik für den Prozess des Autonom-Werdens besonders ausschlagge-
bend. Demnach wird die Kunst durch eine Reihe von selbstreflexiven 
Momenten autonom, d.h. dadurch, dass sie aus dem jeweiligen aktuellen 
Entwicklungsstand der ästhetischen „Produktivkräfte“ auf ihre eigene Ge-
schichte reflektiert.40 Man kann das Autonom-Werden der Kunst zuerst in 
hegelschen Begriffen des Zum-eigenen-Selbstbewusstsein-Kommens oder 
des Für-sich-Werdens des Ansichseins der Kunst denken.41 Obwohl Ador-
nos negativ-dialektisches Kunst- und Geschichtsverständnis von der he-
gelschen Dialektik hinsichtlich deren Versöhnungsideal stark abweicht, 
geht er bei seinen Überlegungen zur autonomen Kunst ebenfalls von ei-
nem Fortschrittsdenken aus. „Die Geschichte der Kunst“ wird von Adorno 
insgesamt als die Geschichte „des Fortschritts ihrer Autonomie“ verstan-
den.42 Charakteristisch ist aber für den geschichtlichen Fortschritt der 
Kunst nach Adorno nicht bloß eine Steigerung des Grads der technisch-
materialen Meisterschaft des Künstlers in den einzelnen Werken, auch 
nicht, dass das spätere Kunstwerk das Bessere sei, sondern der der Kunst 
und den Kunstgattungen in ihrer jeweiligen Ausdifferenziertheit immanen-
te Prozess der Freiheit bzw. Verselbständigung, d.h. der Autonomie. Der 
künstlerische Fortschritt als Prozess der ästhetischen Verselbständigung 
kann relational, komparativ sowie kritisch bestimmt werden.43 Mit einem 
Vergleich zwischen Bach und Beethoven erläutert Adorno diesen Fort-
schritt wie folgt: 

 
                                                           
40 Vgl. Adorno, ÄT, S. 285. 
41 Vgl. Recki, Aura und Autonomie, S. 204. 
42 Adorno, ÄT, S. 17. 
43 In ihrer erfahrungsästhetischen Neubestimmung von Adornos Fortschrittsdenken 

weisen Menke und Rebentisch auf vier Momente der Kunsturteile hin: kontrastive, 
historische, poetisch-technische und kritische. Vgl. Christoph Menke, Juliane Re-
bentisch, „Einleitung: Die Gegenwart des Fortschritts“, dies. (Hrsg.), Kunst, Fort-
schritt, Geschichte, Berlin 2006, S. 9–18, hier S. 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUTONOMIE ALS GRENZE DER KUNST | 133 

 

„[D]er Fortschritt [ist] nicht nur einer von Materialbeherrschung und Vergeistigung 
sondern einer des Geistes im Hegelschen Sinn des Bewusstseins seiner Freiheit. Ob die 
Materialbeherrschung bei Beethoven über die Bachs hinaus fortschritt, darüber ist end-
los zu disputieren; von diesem und von jenem wird das Material nach verschiedenen 
Dimensionen vollkommener gemeistert. Die Frage, wer von beiden höher rangiere, ist 
müßig; nicht die Einsicht, dass die Stimme der Mündigkeit des Subjekts, Emanzipation 
von Mythos und Versöhnung mit diesem, also der Wahrheitsgehalt bei Beethoven wei-
ter gedieh als bei Bach.“44 

 
Die Autonomie der Kunst zeichnet sich also besonders durch Prozesse der 
geschichtlichen Befreiung, Verselbstständigung, der Selbstkonstituierung 
aus, deren logischer Aspekt uns an Kants Konzept der He-Autonomie des 
Ästhetischen erinnert, durch die das Subjekt selbst konstituiert. Anders als 
bei Kant werden jedoch diese Prozesse bei Adorno mit Bezug auf die 
Kunst als negativ-dialektische Prozesse charakterisiert. Demzufolge ist die 
geschichtliche Verselbständigung der Kunst als autonome Kunst keine po-
sitive Bestimmung der Kunst, auch nicht eine teleologische Annäherung 
an ein Ideal (wie bei Hegel), sondern vor allem eine negative, antagonisti-
sche Selbst-Konstituierung derselben. Wie Albrecht Wellmer erklärt, kann 
der Verselbstständigungsprozess der Kunst für Adorno nur durch den die-
ser immanenten Antagonismus möglich sein: 

 
„[Kunst ist] die Negation einer unversöhnten Wirklichkeit. Wahr im Sinne von wirk-
lichkeitstreu kann sie daher nur sein, insofern sie Wirklichkeit als unversöhnte, antago-
nistische, zerrissene zur Erscheinung bringt. Aber sie kann das nur, indem sie die Wirk-
lichkeit im Lichte der Versöhnung erscheinen lässt, durch gewaltlose ästhetische Syn-
thesis des Zerstreuten nämlich, welche den Schein der Versöhnung erzeugt. Dies be-
deutet aber, dass eine Antinomie ins Innere der ästhetischen Synthesis hineingetragen 
wird: diese kann, ihrem Begriffe nach, nur gelingen, indem sie sich gegen sich selbst 
kehrt, ihr eigenes Prinzip in Frage stellt, um der Wahrheit willen, die doch anders als 
kraft dieses Prinzips nicht zu haben ist. […] Die Kunst muss sich, ihrer Idee nach, ge-
gen ihr eigenes Prinzip kehren, zur Rebellion gegen den ästhetischen Schein werden.“45 
 
Nur im Sinne einer selbstkritisch und selbstbezüglich konstituierten Ge-
schichte der Kunst kann man also bei Adorno von einer Autonomie der 
                                                           
44 Adorno, ÄT, S. 315. Hervorhebung T.A. 
45 Albrecht Wellmer, Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne. Vernunftkritik 

nach Adorno, Frankfurt am Main 1985, S. 16f. Hervorhebung im Original. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

Kunst als deren Fortschritt sprechen. Kunst wird demnach autonom, in-
dem sie negativ und antagonistisch zu ihrem eigenen Bewusstsein kommt. 
Sie wird nicht bloß dadurch autonom, dass sie sich von der Gesellschaft 
distanziert und dieser entgegensetzt, sondern vor allem dadurch, dass die 
im jeweiligen Kunstbereich geltenden Prinzipien sowie Normen ständig in 
Frage gestellt werden.46 Als Beispiel gibt Adorno an dieser Stelle Tenden-
zen in der zeitgenössischen Musik an, die sich dem Prinzip der sinnvollen 
Organisation von Ereignissen in einer konventionellen Zeitordnung wider-
setzen, mit der Notwendigkeit einer unwiederholbaren und kausalen Zeit-
folge brechen und schließlich mit einem neuen Zeitlichkeitsprinzip expe-
rimentieren.47 Ausgehend von Adornos Überlegungen kann man ein ähn-
liches selbstkritisches Vorgehen im Bereich der Literatur exemplarisch an-
führen. Die autobiographische Technik wurde ab dem frühen 20. Jahrhun-
dert von einer Reihe von Schriftstellern, u.a. Marcel Proust, Franz Kafka, 
Virginia Woolf und später Claude Simon, entscheidend in Frage gestellt. 
In seinem siebenbändigen Roman Auf der Suche nach der verlorenen Zeit 
hat Proust z.B. eine neue autobiographische Schreibtechnik verwendet, die 
der Erzählerperspektive nicht mehr wie in den früheren Exemplaren dieser 
literarischen Form einen allwissenden Subjektstatus zuerkannte. Stattdes-
sen wurde die subjektive Wahrnehmung des Erzählers in ihrer Fehlbarkeit 
und Unvollkommenheit so vorgeführt, dass sie mit einem normativ gere-
gelten Ort und einer normativ geregelten Geschichte ständig oszilliert. Mit 
Blick auf diese und weitere Romane wie Kafkas Tagebücher, Woolfs 
Moments of Being und Simons La Corde raide lässt sich in der Literatur 
allgemein von einer kritischen Selbstbefragung der einzelnen Prinzipien 
sprechen.48 Dieser Prozess stellt für Adorno einen von notwendigen und 
konstitutiven Schritten für die Autonomisierung der Literatur in ihrer Ge-
schichte dar. 

Bei den bisher rekonstruierten Argumenten aus Adornos Negativitäts-
ästhetik wurde weder auf die kultur- und ideologiekritische Seite seiner 
Theorie detailliert eingegangen noch die These des Verfalls der Kunst ge-
nügend angeführt. Jedoch sind sie völlig ausreichend, um – entsprechend 
                                                           
46 Auch Peter Bürger entwickelt seine Theorie der Avantgarde zum Teil aus diesem 

Moment von Adornos Ästhetik und bezeichnet diese Epoche, wie oben kurz er-
wähnt, als „Selbstkritik der Kunst in der bürgerlichen Gesellschaft“ Bürger, Theo-
rie der Avantgarde, S. 26ff. 

47 Vgl. Adorno, ÄT, S. 42. 
48 Vgl. Karl Heinz Bohrer, Ist Kunst Illusion?, München 2015, S. 125ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUTONOMIE ALS GRENZE DER KUNST | 135 

 

dem anfangs erwähnten Ziel – aus seinen Überlegungen zur Autonomie 
der Kunst ein praxisbezogenes Verständnis von Grenzüberschreitungen 
der Kunst zu gewinnen. Zusammengefasst lässt sich die Autonomie der 
Kunst bei Adorno durch drei Bewegungen derselben charakterisieren, die 
voneinander nicht getrennt werden können: (1) die gesellschaftsinterne 
Negativität, (2) das Gewordensein und (3) die kritische Selbstbefragung 
bzw. -reflexion von Kunst.49 Mit Blick auf diese Momente kann man in 
Adornos Ästhetik wichtige Züge der praxisbezogenen Ästhetik deutlich 
erkennen. Als Erstes expliziert Adorno die Grenzen der Kunst unmittelbar 
aus den überbordenden Dimensionen unserer historisch-gesellschaftlichen 
Praktiken. Die Kunst gewinnt ihre Autonomie – mit Blick auf die ersten 
beiden Momente – historisch und immer nur in ihrem untrennbaren Anta-
gonismus mit dem Gesellschaftlichen. Die Autonomie der Kunst ist also 
eine immer bereits (negativ) aufgehobene bzw. überschrittene Form des 
Gesellschaftlichen. Ihre autonome Existenz ist niemals außerhalb des Ge-
sellschaftlichen, vielmehr soll sie als eine antigesellschaftliche (Grenz-)-
Öffnung mitten im Gesellschaftlichen gedacht werden. Die Kunst bildet 
ihre Grenze als eine negative Form aus gesellschaftsimmanenten Über-
schreitungsmomenten heraus. Sie ist also nicht eine von der Gesellschaft 
getrennte Sphäre, mit der sie zusätzlich in eine antagonistische Beziehung 
tritt, sondern sie hat ihre Existenz nur im Antagonismus und insofern die-
ser fortbesteht. Ihre Autonomie kann man schließlich wie das „Theologo-
umenon“ denken, „dass im Stand der Erlösung alles sei, wie es ist und 
gleichwohl alles ganz anders.“50 

Als Zweites verschafft Adornos Theorie eine wichtige Perspektive für 
verschiedene Arten und Weisen der Grenzüberschreitungen der Kunst, 
von denen man seit spätestens Anfang des 20. Jahrhunderts bis heute in 
kunsttheoretischen sowie -praktischen Kontexten immer wieder spricht. 
Besonders lässt sich mit Blick auf das dritte Moment, nämlich die selbst-
kritischen und geschichtlichen Reflexionsprozesse der Kunst, Grenzüber-
                                                           
49 Ferenc Fehér, der ein Lukács-Schüler war, hat ausgehend von diesem von zwei Li-

nien der Autonomie der Kunst gesprochen, die diesen Schlussfolgerungen zum Teil 
entsprechen: 1. Selbstbefreiung der Kunst von anderen Bereichen; 2. Befreiung in-
nerhalb des ästhetischen Bereichs. Vgl. Ferenc Fehér, „Der Pyrrhussieg der Kunst 
im Kampf um ihre Befreiung. Bemerkungen zum postmodernen Intermezzo“, 
Christa Bürger, Peter Bürger (Hrsg.), Postmoderne. Der Alltag, die Allegorie und 
die Avantgarde, Frankfurt am Main 1986, S. 13–33, hier S. 14 u. 20. 

50 Adorno, ÄT, S. 16. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

schreitungen im Sinne vom Fortschreiten der Kunst verstehen, die für die-
se und für ihr Autonom-Werden konstitutiv sind. Ausschlaggebend für ei-
ne kunstkonstitutive Grenzüberschreitung ist das kritisch-negative Ver-
hältnis einer ästhetischen Verfahrensweise oder Technik in einem be-
stimmten historischen Stand gegenüber anderen. Demzufolge widersetzt 
sich Kunst in ihrer Genese und ihrem Fortbestehen nicht nur dem Gesell-
schaftlichen, sondern vor allem ihrer eigenen Geschichte und ihren eige-
nen ästhetischen Prinzipien in ihrer Geschichte. Kritisch-reflexive Ausei-
nandersetzungen mit den eigenen Normen, Prinzipien und Grenzen gehen, 
wie bei Kants Reflexionsästhetik, mit ihren permanenten Veränderungen, 
Revisionen sowie Verschiebungen zusammen. Adornos Ästhetik nimmt 
damit auf das kantische Modell einen immanenten Bezug und führt sie im 
kunstspezifischen Zusammenhang produktiv weiter. Eine Selbstüber-
schreitung als Fortschreiten der Kunst ist für Adornos Ästhetik des Weite-
ren nicht bloß möglich, sondern zugleich notwendig. Denn erst durch diese 
selbstkritische Haltung der Kunst gegenüber ihrer eigenen Geschichtlich-
keit kann man von einer geschichtlichen Autonomie bzw. Verselb-
ständigung der Kunst sprechen.51 Wie die einzelnen Künste sich ihren ei-
genen Prinzipien entgegensetzen und sich ständig neu definieren, wird im 
dritten Teil der vorliegenden Arbeit wieder mit Adorno näher diskutiert 
(vgl. III.3.1). 

Als Drittes lässt sich mit Blick auf die drei Momente der autonomen 
Kunst eine andere Konsequenz ziehen, die der öfters rezipierten Adorno-
Interpretation entspricht: Selbstverständlich gibt es für Adorno nicht nur 
kunstkonstitutive, sondern auch ‚destruktive‘ Formen von ästhetischen 
Grenzüberschreitungen, die in Nichtkunst überführen und letztlich 
schlechter als die empirische und soziale Realität selbst gälten.52 Solche 
Überschreitungen sind vielerlei – man kann mit Adorno eine unendliche 
Liste der Produkte der Kulturindustrie, der Popmusik, des kommerziellen 
Films usw. erstellen. Interessantere Beispiele wären aber Jazzmusik, Per-
formances, abstrakter Expressionismus oder Action-Painting (Werke von 
                                                           
51 Obwohl es dem fortschrittstheoretischen Ansatz von Adorno nicht direkt um eine 

technisch-materiale Progressivität, sondern eher um ein relationales bzw. kompara-
tives Konzept des Fortschreitens im Zuge der Autonomisierung von Kunst geht, 
bleibt er nicht ganz unproblematisch. Denn es scheint nicht ganz möglich zu sein, 
in einem historischen Stand das geltende ästhetische Prinzip festzustellen und die-
ses kritisch in Frage zu stellen. Vgl. Rebentisch, Ästhetik der Installation, S. 108. 

52 Vgl. Adorno, ÄT, S. 280. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUTONOMIE ALS GRENZE DER KUNST | 137 

 

Jackson Pollock, Mark Rothko usw.) – auch wenn diese Richtungen in der 
Kunst mit den früheren Formen bzw. Prinzipien kritisch umgegangen sind, 
sind sie anscheinend nach Adornos Verständnis einer falschen Aufhe-
bungslogik unterworfen. Auch die sogenannte Engagement-Kunst und In-
terventions-Kunst sind für ihn keine kunstkonstitutiven und für die Ver-
selbständigung notwendigen Formen von Grenzüberschreitungen.53 Wich-
tiger als eine solche Auflistung der Kunstrichtungen und der einzelnen 
Werke lässt sich an dieser Stelle kurz rekapitulieren, welche Logik den 
Verlust der künstlerischen Autonomie verursacht. Die autonom gewordene 
Kunst ist nach Adorno im genauso starken Maße von dem eigenen Verfall 
bedroht, eben weil Kunst aus dem (anti-)gesellschaftlichen Ferment kon-
stituiert wird, das sie wiederum aufheben kann. Destruktive Formen von 
Grenzüberschreitungen, die die Autonomie der Kunst verletzen und in He-
teronomie umschlagen können, entspringen darum der Kunst und Kunst-
praxis selbst. Dies wird von Adorno an einer Stelle sehr deutlich ausge-
drückt:  

 
„Kunstwerke vermögen […] ihr Heteronomes, ihre Verflochtenheit in die Gesellschaft, 
sich zuzueignen, weil sie selbst stets zugleich auch ein Gesellschaftliches sind. Gleich-
wohl hat ihre Autonomie, mühsam der Gesellschaft abgezwungen und gesellschaftlich 
entsprungen in sich, die Möglichkeit des Rückschlags in Heteronomie“.54  
 

Das Heteronom-Werden der Kunst, das sich durch destruktive Formen von 
ästhetischen Grenzüberschreitungen auszeichnet, deutet also ebenfalls auf 
ein historisch Gewordenes, das nicht von außen hinzukommt, sondern 
selbst der Kunst und der Kunstpraxis innewohnt.55 

Obwohl die letztgenannte grobe Teilung von konstitutiven und de-
struktiven Formen von Grenzüberschreitungen (in) der Kunst dem ersten 
Anschein nach sehr hilfreich sein kann, erweist sie sich bei genauer Be-

                                                           
53 Vgl. Theodor W. Adorno, „Engagement“, Rolf Tiedemann (Hrsg.), Noten zur Lite-

ratur, Frankfurt am Main 2003, S. 409–430. 
54 Adorno, ÄT, S. 353. 
55 Hier soll kurz darauf hingewiesen werden, dass es für Adorno auch auf der Ebene 

von Kunstgattungen zwei Arten von Grenzüberschreitungen bzw. -verwischungen 
gibt, die er als Verfransung der Künste bezeichnet und auf die wir später kommen 
werden. Verfransungstendenzen lassen sich ebenso als immanente und nichtimma-
nente voneinander unterscheiden. Vgl. III.3.1. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

trachtung als höchst problematisch. Denn Adornos Autonomieverständnis, 
durch das künstlerische Grenzüberschreitungen normativ klassifiziert wer-
den können, führt notwendigerweise zu einem zu engen Kunstverständnis. 
Das begrenzte Kunstverständnis seiner Theorie hat nichts mit der normati-
ven Dimension des Begriffs ‚Autonomie‘ zu tun. Dieser Begriff hat einen 
spezifisch-normativen Bezug und erst anhand dessen könnte Adorno 
Kunst sowohl in ihrer Selbstständigkeit gegenüber den anderen, politisch-
rechtlichen Sphären als auch in ihren (eigen-)geschichtlichen Selbstnor-
mierungs- bzw. -konstituierungsprozessen als autonome Kunst identifizie-
ren. Vielmehr ist als Erstes der normative Anspruch seiner Theorie im 
Allgemeinen problematisch. Demzufolge gibt es für Adorno entweder ge-
lungene oder misslungene Werke, d.h. kein Zwischending.56 Deshalb 
müssen von seiner Theorie viele neuere Kunstrichtungen, -traditionen, 
Filme, Improvisationen, Performances, Jazzmusik usw. völlig ausge-
schlossen bleiben. Durch seine Theorie werden als Nächstes Gegenstände 
oder Praktiken, die als ‚Kunstwerke‘ gelten sollen, von solchen, die diese 
Bezeichnung nicht verdienen, so strikt abgesondert, dass zwischen der äs-
thetischen und nicht-ästhetischen Welt eine unüberbrückbare Kluft ent-
steht. Dabei liegt das Problem weniger in dem ideologiekritischen Akzent 
von Adornos Theorie, die allgemein für kunstkritische Urteile fruchtbar 
gemacht werden kann,57 sondern eher darin, dass (sogar wertvollste) 
Kunst in ihrem autonomen Status keine oder nur eine sehr geringe Bezie-
hung zur Gesellschaft haben kann. Mit Adorno können wir tatsächlich ei-
nen erheblichen Beitrag der Gesellschaft zur Kunst in deren immanenten 
Form lesen und dies auch nachvollziehen. Aber ein möglicher Beitrag der 
Kunst zur Gesellschaft wird dabei entweder ausgeschlossen oder nur auf 
ganze wenige Kunstwerke begrenzt. Diese Kritik soll mit Blick auf A-
dornos Werkkonzept präzisiert werden. Sein Konzept des monadischen 
Kunstwerks wird einerseits das Problem seiner Ästhetik stärker zum Vor-
schein bringen, und andererseits wird es uns ex negativo den Weg zeigen, 
wie wir sonst die Grenzen der einzelnen Werke und Kunstpraktiken the-
matisieren sowie problematisieren sollen. In dieser Hinsicht behandeln die 
darauffolgenden Ausführungen dieses Teils die Debatte um die Grenzen 
                                                           
56 Als Beispiel vgl. „Der Begriff des Kunstwerks impliziert den des Gelingens. Miß-

lungene Kunstwerke sind keine, Approximationswerte der Kunst fremd, das Mittle-
re ist schon das Schlechte.“ Adorno, ÄT, S. 280. 

57 Für eine kunstkritische Aktualisierung von Adornos Theorie vgl. Menke, Reben-
tisch, „Einleitung: Die Gegenwart des Fortschritts“, S. 9–18. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUTONOMIE ALS GRENZE DER KUNST | 139 

 

des Ästhetischen weniger mit Blick auf den Begriff der Kunst, als viel-
mehr hinsichtlich der einzelnen Kunstwerken und -praktiken. Bevor A-
dornos Theorie im Folgenden aus einem werkbezogenen Aspekt kritisiert 
wird, lässt sich aber nochmals hervorheben, dass ihr in der Tat gelingt, die 
Grenzen der Kunst aus den entgrenzenden und überbordenden Dimensio-
nen unserer historisch-gesellschaftlichen Praktiken heraus zu begründen. 
Allerdings gelangt die Kunst bei seiner Theorie am Ende Schritt für 
Schritt zu einem ästhetischen Außerhalb, wo die konstitutive Beziehung 
auf jene Praktiken sehr schwer oder fast unmöglich wird. 
 

 

MONADE: VERSCHLOSSENE GRENZE DES KUNSTWERKS 
 

Wenn Adorno die Kunst in ihrem geschichtlich-sozialen Gewordensein als 
autonome Kunst charakterisiert, denkt er dabei selbstverständlich auch 
einzelne Kunstwerke und Kunstgattungen jeweils als autonome – es soll 
also nicht so gedacht werden, dass es für ihn einerseits Kunst und anderer-
seits Künste und Kunstwerke gäbe, die unterschiedlichen theoretischen 
Grundlagen erfordern. Fokussiert man an dieser Stelle nur auf den werk-
bezogenen Aspekt der Autonomie bzw. der selbstbezüglichen Bestim-
mung des Kunstwerks, begegnet man in der Ästhetischen Theorie einem 
problematischen Werkkonzept, das oben dargestellte Problem viel deutli-
cher macht. Nach Adorno ist ein Kunstwerk 

 
„Monade: Kraftzentrum und Ding in eins. Kunstwerke sind gegeneinander verschlos-
sen, blind, und stellen doch in ihrer Verschlossenheit vor, was draußen ist. So jedenfalls 
bieten sie der Tradition sich dar, als jenes lebendig Autarkische, das Goethe mit dem 
Synonym für Monade Entelechie zu nennen liebte.“58 
 
Das autonome Kunstwerk wird damit von Adorno durch die Monadenme-
tapher, den Kernbegriff der leibnizschen Metaphysik, charakterisiert. Nach 
Leibniz’ rationalistischem Weltbild besteht die Welt aus einer unendlichen 
Anzahl von Monaden, d.h. von einfachen Einheiten, die nicht weiter teil-
bar sind. In unserem Zusammenhang lässt sich in recht verkürzter Form 
auf drei Eigenschaften einer einzelnen Monade verweisen, die für Adornos 

                                                           
58 Adorno, ÄT, S. 268. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

Werkkonzept konstitutiv sind: Erstens ist eine Monade fensterlos bzw. von 
innen/außen her undurchdringlich. Zweitens spiegelt sie das ganze Univer-
sum in sich. Drittens ist sie selbstgenügsam und vollkommen oder das, 
was man in aristotelischer Tradition Entelechie (entelecheia) nennt.59 Im 
Hinblick auf den Charakter der Fensterlosigkeit, der eigenartigen Wider-
spiegelung der Welt und der Selbstgenügsamkeit lassen sich die Monaden 
tatsächlich als autonome Kräfte konzipieren, die ausschließlich aus sich 
selbst heraus und ohne Fremdwirkung zu handeln vermögen. 

Wenn Adorno das Kunstwerk als Monade denkt, bezieht er sich zwar 
hauptsächlich auf drei genannte Eigenschaften, jedoch werden diese zu-
gleich seiner Negativitätsästhetik angepasst und dementsprechend modifi-
ziert. Demzufolge sind die monadischen Kunstwerke zunächst nicht die 
Repräsentationen oder Kräfte des Universums, sondern sie sind auf das 
Gesellschaftliche und das Geschichtliche dialektisch bezogen: „Als Mo-
ment eines übergreifenden Zusammenhangs des Geistes einer Epoche, 
verflochten mit Geschichte und Gesellschaft, reichen die Kunstwerke über 
ihr Monadisches hinaus, ohne dass sie Fenster hätten.“60 Darum repräsen-
tieren die monadischen Kunstwerke nicht das ganze Universum, sondern 
immer das Gesellschaftliche in einer Epoche. In ihrer gesellschaftlichen 
Repräsentation gehen sie zwar über das Gesellschaftliche hinaus, aber nur 
aus dieser heraus. Und wie es an anderer Stelle heißt, wird mit dem mo-
nadischen Charakter des Kunstwerks auch das geschichtlich-immanente 
Moment desselben bezeichnet: „Zur realen Geschichte ist es [das Kunst-
werk] vermittelt durch seinen monadologischen Kern. Geschichte darf der 
Gehalt der Kunstwerke heißen. Kunstwerke analysieren heißt so viel wie 
der in ihnen aufgespeicherten immanenten Geschichte innezuwerden.“61 
Monadische Repräsentation des Gesellschaftlichen im Kunstwerk lässt 
sich dann mit Adorno – und entsprechend seinem oben dargestellten Au-
tonomiekonzept – nicht als eine positive, sondern als eine negative, anti-

                                                           
59 Für diese drei Besonderheiten der Monaden, die Leibniz in verschiedenen Stellen 

mehrmals betont, vgl. z.B. Paragrafen § 4, § 56, § 18 in Monadologie. Gottfried 
Wilhelm Leibniz, „Monadologie (1714)“, Ulrich Johannes Schneider (Hrsg.), Mo-
nadologie und andere metaphysische Schriften. Französisch–deutsch = Discours 
de métaphysique, Hamburg 2002. 

60 Adorno, ÄT, S. 268. 
61 Adorno, ÄT, S. 132. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUTONOMIE ALS GRENZE DER KUNST | 141 

 

gesellschaftliche Widerspiegelung der Gesellschaft denken.62 Ebenfalls ist 
es wichtig, die negative Selbstbezüglichkeit des Kunstwerks gegenüber 
der Gesellschaft in der Figur der Monade wiederzuerkennen. Kunstwerke 
spiegeln die Welt bzw. die Gesellschaft nicht wieder, wie sie ist, sondern 
stark modifiziert, disharmonisch und rätselhaft. In ihrer fensterlosen Ver-
schlossenheit (Autonomie) repräsentieren die Kunstwerke das Gesell-
schaftliche auf eine negative Weise. Erst in dem fortbestehenden und fort-
dauernden Antagonismus hat das Kunstwerk seine Autonomie. In der Mo-
nadenfigur wird schließlich der Antagonismus der Autonomie der Kunst 
verkörpert: Das monadische Werk ist autonom, verschlossen und fenster-
los und hat zugleich das (anti-)gesellschaftliche Ferment in sich, das den 
Verfall in Nichtwerk (oder Nichtkunst) verursachen kann. 

Es stellt sich also heraus, dass Adornos Beschreibung des Kunstwerks 
als Monade sein Autonomie-Konzept bildlich modelliert. Mit Blick auf 
diese Figur kann man nun die Frage nach der Relation zwischen Kunst-
werk und Nichtkunstwerk genauer stellen: Auf welche Weise und mit 
welcher Relation verhält sich das Monadische zum Nichtmonadischen? 
Noch genauer: Welches Verständnis bezüglich der Grenze des Kunstwerks 
spielt sich in einem monadologischen konstituierten Werkbegriff ab? Die 
Frage nach der Relation oder der Grenze zwischen einer Monade (Kunst-
werk) und einer Nichtmonade (Nichtkunstwerk) hätte man z.B. an Leibniz 
nicht stellen können, weil dieser nicht wie Adorno allein Kunstwerke, 
sondern das alles Bestehende als Zusammenstellung aus unendlichen Mo-
naden konzipiert hatte, die durch die Spiegelmetapher in einem Dialog 
miteinander stehen. Obwohl Adorno ästhetische Grenzbildungsprozesse 
aus den gesellschaftsimmanenten sowie eigengeschichtlichen Dimensio-
nen heraus begründet, gelangen die kritisch oder negativ gebildeten Gren-
zen am Ende, wie es mit der Monadenfigur deutlicher wird, zu einem äs-
thetischen Außerhalb. Mit dem Konzept des monadischen Kunstwerks hält 
Adorno in der Tat eine nicht-überschreitbare Grenze (in den lebens- und 
kunstpraktischen Zusammenhängen) für möglich und darum muss seine 
Theorie mit den verschiedenen Formen von ästhetischen Grenzüberschrei-
tungen immer Probleme haben. Sein Begriff der autonomen Kunst hat 
                                                           
62 Vgl. Andreas Pradler, Das monadische Kunstwerk. Adornos Monadenkonzeption 

und ihr ideengeschichtlicher Hintergrund, Würzburg 2003, S. 159ff. Bereits in der 
Negativen Dialektik hat Adorno in Anlehnung an Leibniz’ Philosophie von „prästa-
bilierter Disharmonie eher als Harmonie“ gesprochen. Theodor W. Adorno, Nega-
tive Dialektik, Frankfurt am Main 1982, S. 165. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

zwar den Charakter des geschichtlichen Gewordenseins, jedoch verfehlt 
dieser Charakter dem einzelnen Kunstwerk in seiner Fensterlosigkeit: 
Denn etwas ist für Adorno entweder Kunstwerk oder kein Kunstwerk.63 
Tatsächlich erkennt man in seiner Monaden-Metapher ein striktes und un-
auflösbares Ausschlussverhältnis zwischen Werk und Nichtwerk oder 
Kunst und Nichtkunst, das kein Mittleres erkennt und keine Übergangszo-
ne hat. Deswegen können wir die zweite praxisbezogene Pointe über die 
konstitutive Untrennbarkeit unserer Kunstpraktiken mit den anderen Le-
benspraktiken in Adornos Theorie nicht finden.  

Mit dieser letzten Kritik ist allerdings nicht gemeint, dass Adorno pro-
zesshafte Momente der künstlerischen Produktion und der Erfahrung völ-
lig außer Acht ließe.64 Vielmehr lässt sich argumentieren, dass wir mit 
Adornos Konzept der Autonomie des einzelnen Werks notwendigerweise 
auf eine gesperrte Grenze stoßen, die eine ideale Sphäre des Ästhetischen 
bildet, die uns immer unzugänglich wird. Zwar würde man mit Adorno 
weiter die Behauptung aufstellen, dass Kunst seinen besten Widerstand 
nur im völligen Abstand leisten könne.65 Jedoch bleibt es unklar, wie aus 
diesem Abstand zurück zum Gesellschaftlichen zu kommen sei.66 Solange 
seine Ästhetik (bewusst oder unbewusst) zu einer unüberbrückbaren Tren-
nung von Kunst und Nichtkunst gelangt, kann sie Grenzüberschreitungen 
nicht weiter als eine für die Kunst notwendige und konstitutive Dimension 
erklären. Diese unauflösbare Kluft bzw. Trennung zwischen den Kunst-
werken und Nichtkunstwerken konfrontiert uns mit der Frage, wie wir den 
Wert und die Bedeutung von Kunstpraktiken in ihrem Rückbezug auf die 
Gesellschaft verstehen können. Obwohl die Werte oder die Formen des 
Sozialen bzw. Historischen sich nach Adorno in Kunstwerken (negativ) 
widerspiegeln, können sie sich in ihrer Verschlossenheit nicht auf die Ge-
sellschaft zurückbeziehen. Durch das monadologische Bild des Kunst-
werks löst sich bei Adorno letzten Endes das reflexive Moment der 

                                                           
63 Wie bereits zitiert: „Mißlungene Kunstwerke sind keine Approximationswerte der 

Kunst fremd, das Mittlere ist schon das Schlechte.“, Adorno, ÄT, S. 280. 
64 Vgl. z.B. Adorno,  ÄT, S. 133, 264 u. 289. 
65 Vgl. z.B. Adorno, ÄT, S. 334–338. 
66 Georg W. Bertram führt diese Kritik noch näher aus. Vgl. Georg W. Bertram, „Das 

Autonomie-Paradigma und seine Kritik“, Andrea Sakoparnig, Andreas Wolfsteiner 
u.a. (Hrsg.), Paradigmenwechsel. Wandel in den Künsten und Wissenschaften, 
S. 105–118, hier S. 114f. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUTONOMIE ALS GRENZE DER KUNST | 143 

 

Kunstpraktiken, das er für die Konstitution des Kunstwerks selbst als not-
wendig betrachtete, wieder auf. 

Abschließend lässt sich behaupten, dass Adornos Kunsttheorie nur ei-
nen (wenn auch sehr wichtigen) Teil der praxisbezogenen Ästhetik erfüllt. 
Hinsichtlich seines Autonomie-Konzepts können die Grenzen zwar unmit-
telbar aus den Überbordungs- bzw. Entgrenzungsdimensionen unserer his-
torisch-gesellschaftlichen Praktiken verstanden und ihre Veränderung, 
Verschiebung sowie Erweiterung weiterhin aus den eigengeschichtlichen 
Dynamiken der Kunstpraktiken erklärt werden. Jedoch verliert die Kunst 
in ihrer autonomen Entwicklung jeglichen Bezugspunkt mit den anderen 
Praktiken, aus denen sie zuallererst hervorgehen. Erforderlich ist darum 
ein anderes Verständnis von Grenzen der Kunst, das zwischen Kunstprak-
tiken und anderen Lebenspraktiken keine Kluft entsteht lässt und die kon-
stitutive Verflochtenheit zwischen beiden ohne Voraussetzung einer ästhe-
tischen Differenz zur Geltung bringt. Erst dann treten ästhetische Grenz-
überschreitungen als konstitutive Dimensionen von einzelnen Kunstprak-
tiken hervor, die in dieser Studie diskutierten zwei Zügen der praxisbezo-
genen Ästhetik entsprechen. 
 
 
ZWISCHENRESÜMEE 
 
Bevor in den kommenden zwei Kapiteln jeweils Heideggers Werkbegriff 
und Derridas Parergon-Konzept als zwei weitere Grundzüge einer praxis-
bezogenen Ästhetik bearbeitet werden, lässt sich aus den ästhetischen 
Theorien von Kant und Adorno ein kurzes Resümee ziehen. Bisher wurde 
mit beiden Philosophen die Autonomie der Kunst bzw. Ästhetik im allge-
meinen Sinne diskutiert, ohne auf die Debatte über die Autonomie der ein-
zelnen Künste und Kunstwerke (abgesehen von Adornos Monadenkon-
zept) spezifisch einzugehen. Ob die Figur der Autonomie als eine Be-
stimmung von Kunstgrenzen auch für einzelne Kunstwerke oder auch ge-
mischte Künste und Kunstformen haltbar ist oder ob man dort nicht auf 
andere Art und Weise über die Grenze reflektieren sollte, wird erst in den 
folgenden Kapiteln näher diskutiert. Dass in dieser Studie Grenzen und 
Überschreitungen erst hinsichtlich der Kunst, dann der Kunstwerke und 
schließlich der einzelnen Künste theoretisch erforscht wird, heißt nicht, 
dass dabei angenommen wird, dass es einerseits einen Kunstbegriff und 
andererseits Kunstwerke, -gattungen, stile, -traditionen usw. gibt und zwi-

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

schen ihnen feste Grenzen bestehen – ihre konstitutiven Relationen wer-
den im Laufe dieser Studie immer stärker betont (vgl. III.3). Das bisherige 
Ziel war es, anhand von zwei sehr einflussreichen Autonomie-Debatten in 
der Geschichte der philosophischen Ästhetik ein allgemeines Verständnis 
der Grenze der Kunst zu gewinnen, das für eine praxisbezogene Perspek-
tive liefert, durch die weitere Gespräche über die sogenannten grenzüber-
schreitenden Phänomene der Kunst möglich wird. 

Vergleicht man Autonomie-Konzepte von Kant und Adorno, fallen ei-
nige Gemeinsamkeiten sowie Unterschiede auf, die man für ein praxisbe-
zogenes Verständnis von Grenze und Grenzüberschreitungen der Kunst 
fruchtbar machen kann. Zuallererst ist es beiden Autonomie-Positionen 
gemeinsam, dass die Grenzen der ästhetischen sowie künstlerischen Prak-
tiken von unseren Praktiken reflexiv konstituiert werden und diese Konsti-
tuierungsprozesse notwendigerweise mit permanenten Grenzüberschrei-
tungen einhergehen. Im weiteren Sinne kann man behaupten, dass es für 
Kant und Adorno neben diesen produktiven Grenzüberschreitungen eben-
falls falsche oder dekonstruktive Grenzüberschreitungen der Kunst gibt. 
Während solche misslungene Formen von Grenzüberschreitungen bei 
Kant z.B. dem Gefühl des Angenehmen entsprächen, könnte man mit der 
Theorie von Adorno viele (oder meiste) künstlerischen Praktiken in sie 
einordnen, die am Ende nicht als Kunst gelten. 

Kants urteils- bzw. reflexionstheoretische Begründung der Ästhetik 
lässt sich so zusammenfassen, dass man Grenzen des Ästhetischen als re-
flexiv-praktisch konstituierte Grenzen des Subjekts denkt, die einen 
grundlegenden Beitrag für alle Lebenspraktiken darstellen und von diesen 
in keinem Sinne abgelöst werden können. Jedoch erweist sich dabei das 
weite und nicht spezifizierte Kunstverständnis von Kant als problematisch, 
weil man den diversen Praktiken in der Kunst und den Künsten in ihrer 
geschichtlichen Ausdifferenziertheit philosophisch nicht ganz gerecht 
wird. Macht Kants Theorie also die konstitutive sowie immanente Dimen-
sion unserer ästhetischen Praktiken für andere Lebenspraktiken geltend, 
leistet sie dabei kein spezifisches Verständnis der Kunstpraktiken. Anstatt 
diese Defizite vorschnell dadurch zu beseitigen, dass man seine Ästhetik 
in eine vorgegebene Kunsttheorie äußerlich oder additiv mit einbezieht, 
lässt sich im nächsten Schritt mit Adorno auch die Kunst aus einer praxis-
bezogenen Hinsicht – d.h. aus den Überbordungs- und Entgrenzungsdi-
mensionen unsererhistorisch-kulturellen Praktiken heraus – geltend ma-
chen. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


  | 145 

 

Mit Adornos Ästhetik gelingt es uns tatsächlich, das Spezifische unse-
rer Kunstpraktiken aus den Dynamiken heraus zu verstehen, die dem Ge-
sellschaftlichen negativ-immanent sind. Gleichzeitig lässt sich dabei ein 
anderer wichtiger Punkt hervorheben, der der kantischen Ästhetik für die 
Kunstpraktiken modellhaft sehr genau entspricht: Die Grenzen der Kunst 
legt Adorno als selbstreflexive bzw. selbstkritische Norm- und Formbil-
dungsprozesse in ihrer eigenen Geschichte nahe. Besonders in diesem 
Punkt schafft meines Erachtens Adornos Kunsttheorie, die Errungenschaf-
ten von kantischer Ästhetik nicht bloß äußerlich, sondern recht immanent 
– d.h. ohne die Voraussetzung einer ästhetischen Differenz bezüglich der 
Kunstpraktiken – in sich aufzulösen. Allerdings bilden die einzelnen 
Kunstpraktiken bei Adorno nach und nach eine stark getrennte Sphäre des 
Ästhetischen, der es an einem gesellschaftlichen Rückbezug mangelt. Mit 
anderen Worten: Adorno begründet zwar die Kunstpraktiken aus den der 
Gesellschaft und der Geschichte internen Dynamiken heraus, die sich im-
mer wieder selbstbezüglich neu konstituieren bzw. verändern und in die-
sem Sinne kann man seine Ästhetik als einen höchst gelungenen Zug einer 
praxisbezogenen Ästhetik interpretieren. Jedoch werden die einzelnen 
Kunstpraktiken am Ende in eine stark ausdifferenzierte ästhetische Sphäre 
eingeordnet, wo jeglicher Rückbezug auf die Gesellschaft entweder nur 
auf schlechte Weise geschieht oder – wie mit seinem Monadenkonzept 
diskutiert wurde – unmöglich wird. 

Auch wenn sich bisher herausgestellt hat, dass es Kants Ästhetik an ei-
nem Spezifikum der Kunst (konstitutiv) mangelt und in Adornos Ästhetik 
hingegen ein (Rück-)Bezug des Kunstspezifikums auf andere Praktiken 
kaum möglich ist, kann man an dieser Stelle beide Theorien miteinander 
produktiv vermitteln: Grenzen der Kunst können ausgehend von Kant und 
Adorno (und mit der Vermittlung von Hegel) als Selbstkonstituierungs- 
und -normierungsprozesse der ästhetisch-künstlerischen Praktiken ver-
standen werden. Sie beruhen auf den überbordenden Dimensionen unserer 
sozialen, historischen, kognitiven sowie sprachlichen Weltorientierungen, 
und sie werden immer aufs Neue ausgehandelt, verschoben oder kritisch 
neu definiert. Dieses allgemeine Verständnis der Grenzen unserer künstle-
rischen Praktiken soll jedoch nicht als eine feste Kunstdefinition gedacht 
werden, auf die in dieser Studie überhaupt nicht abgezielt wird. Es soll 
noch dadurch kritisch überprüft bzw. modifiziert werden, dass Grenzen 
der einzelnen Kunstwerke im engeren Sinne und dann der einzelnen 
Kunstformen, -stile oder -traditionen in ihren jeweiligen prozessualen und 
mehrdimensionalen Bezügen thematisiert sowie problematisiert werden. 

AUTONOMIE ALS GRENZE DER KUNST

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 
https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 

3 Riss: Bestreitende Grenze des Kunstwerks  
 

 

 

Da Adornos Werkkonzept sich wegen des Mangels an einem gesellschaft-
lich-praktischen Rückbezug als problematisch erwiesen hat, können wir 
nun die anfangs gestellte Frage mit Blick auf einzelne Kunstwerke und 
Kunstpraktiken neu formulieren: Wie lassen sich die Grenzen der einzel-
nen Kunstwerke sowie -praktiken verstehen, so dass diese kein ästheti-
sches Außerhalb bilden, sondern mit den anderen Praktiken konstitutiv 
bzw. prozessual einhergehen? Wie sollen also die Grenzen der Kunstprak-
tiken gedacht werden, damit keine Kluft zwischen unseren Praktiken ent-
steht und stattdessen eine tiefe Verflochtenheit und ein produktiver Zu-
sammenhang der Kunst mit dem Leben erkannt werden? 

Martin Heidegger entwirft in seinem viel rezipierten Aufsatz Der Ur-
sprung des Kunstwerkes1 einen Werkbegriff, dessen wichtige Aspekte uns 
dabei helfen können, den Abstand der Kunst zur sogenannten äußerästhe-
tischen bzw. -künstlerischen Sphäre, der sich bei Adorno als problema-
tisch erwiesen hat, zu verringern. Im Rahmen der Kunsttheorie von Hei-
degger fällt eine spezifische Grenzfigur (der Riss) auf, die einzelne Kunst-
werke in die gesellschaftlichen Praktiken konstitutiv einbindet sowie zwi-
schen ihnen eine dynamisch-prozessuale Relation entstehen lässt. Im Fol-
genden werden diese und weitere Leistungen seiner Theorie in drei Schrit-
ten zur Geltung gebracht. Zuerst wird das Primat der Praxis vor der Theo-
rie in Heideggers Überlegungen kurz erläutert und anschließend sein Ar-
gument aus einer praxisbezogenen Perspektive rekonstruiert. Dann wird 
der unablösbare Bezug der Kunst und der einzelnen Kunstwerke auf die 

                                                           
1 Heidegger, Der Ursprung des Kunstwerkes. Im Folgenden zitiert als UdK. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

menschliche Welt anhand seiner beiden bekannten Beispiele (dem Gemäl-
de von Van Gogh und dem griechischen Tempel) plausible nachgewiesen. 
Abschließend wird hinsichtlich der Riss-Figur, die in seinem Argument 
eine zentrale Rolle spielt, das Verhältnis zwischen Kunstpraktiken und an-
deren Lebenspraktiken als eine dynamisch-prozessuale Relation charakte-
risiert. Neben diesen wichtigen Leistungen Heideggers Theorie wird aber 
am Ende argumentiert, dass sein Ansatz sich in der Tat auf eine falsche 
bzw. unbegründete Voraussetzung stützt: Seine Theorie gelangt zwar nicht 
zu einem ästhetischen Außerhalb, setzt dieses aber schon am Anfang im-
plizit voraus. 

In den Anfangspassagen des Kunstwerkaufsatzes stellt Heidegger die 
Frage nach der Relation von Kunst und Kunstwerk, wobei man eine erste 
Annäherung an seinen praxisbezogenen Ansatz finden kann, auf die wir 
später – mit Derrida – noch kritisch zurückkommen werden: 

 
„Man meint, was Kunst sei, lasse sich durch eine vergleichende Betrachtung der vor-
handenen Kunstwerke an diesen abnehmen. Aber wie sollen wir dessen gewiss sein, 
dass wir für eine solche Betrachtung in der Tat Kunstwerke zugrunde legen, wenn wir 
zuvor nicht wissen, was Kunst ist? Aber so wenig wie durch eine Aufsammlung von 
Merkmalen an vorhandenen Kunstwerken lässt sich das Wesen der Kunst durch eine 
Ableitung aus höheren Begriffen gewinnen.“2 
 
Es heißt also, dass eine Relation zwischen Kunst und Kunstwerk weder 
durch eine induktive Verallgemeinerung von vorhandenen Kunstgegen-
ständen noch mit Hilfe einer deduktiven Ableitung aus höheren Begriff-
lichkeiten begründet werden kann. Denn ohne eine Art Vorwissen oder 
Vorverständnis über Kunst hätten wir zum einen gar nicht wissen oder be-
haupten können, dass dieser Gegenstand, der vor uns liegt, ein Kunstge-
genstand sei. Zum anderen können wir ohne die begrifflichen Bestimmun-
gen, „die zureichen müssen, um uns das, was wir im voraus für ein 
Kunstwerk halten, als ein solches darzubieten“,3 gar nicht zu einem 
Kunstbegriff gelangen. Jegliche Art begrifflicher Ableitung des Kunstbe-
griffs aus den einzelnen Werken setzt also diesen Begriff immer schon vo-
raus. Deswegen befinden wir uns nach Heidegger bereits bei der Frage 
nach der Relation zwischen Kunst und einzelnen Kunstwerken in einem 
Kreis. Die einzige Lösung sei, in diesen (hermeneutischen) Zirkel einzu-
                                                           
2 Heidegger, UdK, S. 8. 
3 Heidegger, UdK, S. 8. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RISS: BESTREITENDE GRENZE | 149 

 

treten.4 Einen solchen Zirkel hatte er schon in Sein und Zeit als eine not-
wendige Kategorie des Verstehens bezeichnet:  

 
„Das Entscheidende ist nicht, aus dem Zirkel heraus-, sondern in ihn nach der rechten 
Weise hineinzukommen. Dieser Zirkel des Verstehens ist nicht ein Kreis, in dem sich 
eine beliebige Erkenntnisart bewegt, sondern er ist der Ausdruck der existentialen Vor-
Struktur des Daseins selbst.“5  

 
Heidegger charakterisiert also damit das menschliche Dasein als ein im-
mer schon vortheoretisches Wesen.6 Bevor wir über das Wesen der Dinge 
der Welt theoretisch reflektieren, sind wir schon immer in der Welt als 
praktisch handelnde und wissende Wesen situiert. Auch unseren Versu-
chen, Kunst und Kunstwerke zu verstehen, geht immer ein praktisches 
Vorwissen voraus. Ohne ein solches Vor-Wissen bzw. Vor-Verständnis 
hätten wir nach Heidegger letztlich gar nicht die Frage nach Kunst und 
Kunstwerk stellen können. 

Im Hintergrund dieses vereinfacht skizzierten Verständnisses von Hei-
degger über den Primat des Praktischen vor dem Theoretischen kann nun 
auf seinen Kunstwerkaufsatz näher eingegangen werden, so dass zuerst die 
Einzigartigkeit von Kunstwerken in ihrer Verflochtenheit mit unseren Le-
benspraktiken und dann – hinsichtlich der oben erwähnten Riss-Figur – ihr 
wichtiger Beitrag zu diesen gezeigt werden. In seiner Abhandlung unter-
nimmt Heidegger zunächst den Versuch, Kunstwerke im Vergleich oder 
im Gegensatz zu anderen Gegenständen der Welt ontologisch zu differen-
zieren.7 Ihm zufolge kann das Wesen (das Werksein) des Werks weder aus 
einem geltenden Dingbegriff noch aus einem Zeugbegriff heraus verstan-
den werden. Denkt man ein Kunstwerk als ein bloßes Ding oder Zeug, 
dem etwas anderes – z.B. ein ästhetischer Wert – anhaftet, müsste man 
nach Heidegger aber erst einen angemessenen Ding- oder Zeugbegriff fin-
den, der uns dann zu einem Werkbegriff führen könnte. Da aber die tra-
dierten Dingbegriffe in der abendländischen Geschichte keinen Unter-
                                                           
4 Vgl. Heidegger, UdK, S. 9. 
5 Martin Heidegger, Sein und Zeit, Tübingen 151979, S. 153. Hervorhebung im Ori-

ginal. Dazu vgl. Friedrich-Wilhelm von Herrmann, Heideggers Philosophie der 
Kunst. Eine systematische Interpretation der Holzwege-Abhandlung ‚Der Ursprung 
des Kunstwerkes‘, Frankfurt am Main 1980, S. 7f. 

6 Vgl. Feige, Kunst als Selbstverständigung, S. 22ff. 
7 Vgl. Heidegger, UdK, S. 12. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

schied zwischen den in sich ruhenden bzw. eigenwüchsigen Naturdingen8 
(z.B. einem Granitblock) und den von den Menschen produzierten oder 
dienlichen Zeugen (z.B. Hammer) machen, sind sie nach Heidegger für 
die Wesensbestimmung des Kunstwerks nicht geeignet. 

Das herrschende Dingverständnis, das Schema einer Stoff-Form-
Relation, reduziert nach Heidegger alle Dinge der Welt auf einen Zeugbe-
griff, dessen sich auch die herkömmliche Ästhetik und Kunsttheorie sehr 
oft für die Beschreibung von Kunstwerken bedient.9 Wegen seiner Zwi-
schenstellung zwischen den natürlichen Dingen und Kunstwerken wird der 
Begriff des Zeugs von Heidegger einer eingehenden bzw. kritischen Ana-
lyse unterzogen. Anders als die Naturdinge wird das Zeug von Menschen 
hergestellt, um innerhalb eines sozialen bzw. praktischen Verweisungszu-
sammenhangs bestimmte Funktionen zu erfüllen. Ein Zeug verweist auf 
das andere, z.B. wird mit dem Hammer ein Nagel eingeschlagen; mit dem 
Nagel wird der Schrank zusammengehalten, dieser bewahrt unsere Kleider 
auf usw. Das Zeug hat also seine primäre Wesensbestimmung in einem 
praktischen Um-zu-Sein, d.h. in seiner Dienlichkeit, das, was in Sein und 
Zeit als „Zuhandenheit“ charakterisiert wurde.10 Solange es uns ohne Feh-
ler dient, ist es ein wirkliches Zeug. Je weniger wir an es denken oder es 
spüren, umso echter ist das Zeug. 

Mitten in seiner Zeuganalyse führt Heidegger sein umstrittenes Bei-
spiel Les vieux souliers aux lacets von Vincent van Gogh (1886) ein,11 auf 
Grundlage dessen er zu zwei wichtigen Thesen gelangt: Das Kunstwerk 
vermittelt demzufolge einerseits ein grundlegendes Wissen und Verständ-
nis über unseren praktischen Weltbezug und andererseits macht eben diese 
spezifische Leistung seine Wesensbestimmung aus. Um diese doppelte 
Leistung seines Werkkonzepts näher zu sehen, lässt sich im Folgenden 
sein Argument kurz rekonstruieren. Das von Heidegger gewählte Beispiel 
enthält die eben besprochenen drei Seinskategorien: Naturdinge (Acker-
boden), Zeug (Schuhe) und das Werk selbst (van Goghs Gemälde). Be-
trachtet man nur das Gemälde von van Gogh, lässt sich ihm zufolge die 
                                                           
8 Vgl. Heidegger, UdK, S. 20f. 
9 Herrmann, Heideggers Philosophie der Kunst, S. 100f. Während die alltäglichen 

Gebrauchsgegenstände (Zeuge) durch zweckhafte Formgebung des Materials dien-
liche Funktionen erfüllen, sind die Kunstwerke, so würden viele ästhetische Theo-
rien behaupten, zweckfrei geformt. 

10 Vgl. Heidegger, Sein und Zeit, S. 68f. 
11 Vgl. Heidegger, UdK, S. 27f. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RISS: BESTREITENDE GRENZE | 151 

 

Dienlichkeit, die gerade besprochene Wesensbestimmung der Schuhe, 
nicht identifizieren, weil wir hier nicht sehen, wie die Schuhe verwendet 
und wozu sie gebraucht werden. Jedoch können wir dabei nach Heidegger 
etwas Wesentlicheres erfahren: Die Verlässlichkeit des Schuhzeugs, die 
über seine Funktionalität, d.h. die Dienlichkeit hinausgeht und diese sogar 
begründet.12 Im Kunstwerk tritt das Zeug (Schuhe) in seiner eigenen 
Seinsart zum Vorschein, so dass wir nachvollziehen können, dass der 
Mensch (die Bäuerin) sich auf das Zeug verlassen kann. Das Zeugsein des 
Zeugs als Verlässlichkeit lässt sich also ausgehend von der Gemälde-
Beschreibung in einem doppelten Bezug erkennen: Die Bäuerin ist in die 
Erde eingelassen und ist sich ihrer Welt gewiss – was sich offensichtlich 
an den mit Kant diskutierten Gedanken ‚Passen in die Welt‘ erinnern lässt 
(vgl. II.1). Während der Bezug zur Erde von Heidegger mit den Merkma-
len „der verschwiegene Zuruf der Erde, ihr stilles Verschenken des reifen-
den Korns“ expliziert wird, lässt der Weltbezug der Bäuerin als z.B. „die 
Sicherheit des Brots“ oder „die wortlose Freude“ charakterisieren.13 

Nach Heideggers Argument gewinnen wir ein grundlegendes Ver-
ständnis über das Zeug in lebenspraktischen Zusammenhängen dadurch 
als Verlässlichkeit, dass im Kunstwerk das Hervortreten vom wesentlichen 
Welt-Erde-Bezug des Menschen erkannt wird. Verlässlichkeit des Zeugs 
als seine Wahrheit kommt anders gesagt erst im und durch das Kunstwerk 
zum Vorschein.14 Dies bringt Heidegger bekanntermaßen auf die Formel: 
Das Wesen des Werks sei das Ins-Werk-Gesetzt-Sein der Wahrheit.15 Und 
wegen der vermeintlichen Wesensrelation zwischen Kunst und Kunstwerk 
heißt das also gleichzeitig: Kunst sei „das Sich-Ins-Werk-Setzen der 
Wahrheit“. Bei dieser Formel handelt sich allerdings nicht um irgendeine 
Wahrheit, die z.B. von außen her ins Kunstwerk gesetzt wird, sondern sie 
ist die Wahrheit eben dieses singulären Zeuges (der Schuhe), die sich erst 
im Kunstwerk zeigt. Um den ereignishaften und singulären Charakter die-
ser Wahrheit zu betonen, verwendet Heidegger das Wort „Unverborgen-
heit“ ( ): 

 

                                                           
12 Vgl. Heidegger, UdK, S. 28. 
13 Heidegger, UdK, S. 27f. 
14 Vgl. Heidegger, UdK, S. 30. 
15 Vgl. z.B. Heidegger, UdK, S. 30. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

„Dieses Seiende [das Paar Bauernschuhe, T. A.] tritt in die Unverborgenheit seines 
Seins heraus.“16 
 
Hebt man an dieser Stelle – ein wenig im kantischen Sinne – die Singula-
rität der künstlerischen Wahrheit hervor, lassen sich bisherige Überlegun-
gen von Heidegger wie folgt zusammenfassen: Kunst ist eine ausgezeich-
nete Praxis, in der die Wahrheit des Seienden (des Zeugs, des Themas, des 
Materials usw.) als Unverborgenheit desselben geschieht. Oder auch um-
gekehrt: Im Kunstwerk geschieht etwas so, dass es unverborgen wird, d.h., 
sich zeigt.17 Hat Heidegger mit seiner Analyse des Kunstwerks die Wahr-
heit des Zeugs als „Verlässlichkeit“ bestimmt, hat er aber gleichzeitig über 
das Wesen des Kunstwerks etwas Grundlegendes gesagt: Es ist Sehenlas-
sen dieser Verlässlichkeit bzw. der singulären Wahrheit.18 Von daher er-
möglicht künstlerische Praxis, dass die Wahrheit einer Sache, z.B. eines 
spezifischen Themas, einer Farbe, eines Gegenstands, eines Satzes in aus-
gezeichneter Weise hervorscheint oder „in das Lichte“ ihres Seins tritt.19 

Anstatt Kunstwerke mit Heidegger weiter nur wahrheitstheoretisch zu 
deuten, wird in den folgenden Abschnitten die praxisbezogene Seite seiner 
Theorie noch stärker hervorgehoben. Obwohl Heidegger das Kunstwerk 
von den anderen Seinsarten ontologisch bzw. methodologisch unterschei-
det, steht es am Ende hinsichtlich seiner Leistungen doch in einer unauf-
lösbaren Beziehung mit ihnen. Kunstwerke haben einen einzigartigen Sta-
tus, anhand dessen wir grundlegende Dimensionen von zahlreichen Prak-
                                                           
16 Heidegger, UdK, S. 30. 
17 Vgl. Herrmann, Heideggers Philosophie der Kunst S. 96. Wenn Heidegger an die-

ser Stelle sagt, dass „erst durch das Werk und nur im Werk das Zeugsein des Zeu-
ges eigens zu seinem Vorschein“ komme (Hervorhebung T.A.), meint er keines-
wegs, dass die Wahrheit nur im Kunstwerk geschieht. Es gibt ihm zufolge auch an-
dere Bereiche wie Philosophie, Religion, Politik, wo die Wahrheit geschieht und 
auf unterschiedliche Weise gestiftet wird. Vgl. UdK, S. 30. Vgl. auch Andrea Kern, 
„‚Der Ursprung des Kunstwerks‘. Kunst und Wahrheit zwischen Stiftung und 
Streit“, Dieter Thomä (Hrsg.), Heidegger-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, 
Stuttgart, Weimar 22013, S. 133–143, hier S. 133 u. S. 142. 

18 Sehenlassen wird bei Heidegger, wie Lambert Wiesing programmatisch fortführt, 
nicht bloß als Schaffen von Sichtbarmachung gedacht, sondern als solches „Zei-
gen“, dass das sichtbar Gemachte im gleichen Akt wirklich gesehen wird. Vgl. 
Lambert Wiesing, Sehen lassen. Die Praxis des Zeigens, Berlin 2013, S. 19ff. 

19 Heidegger, UdK, S. 30. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RISS: BESTREITENDE GRENZE | 153 

 

tiken und Gegenständen, Themen und Wörtern, Medien und Handlungen 
erfahren bzw. verstehen können, was wir sonst nicht auf die gleiche Weise 
tun können. Tief eingebettet in die soziale und geschichtliche Welt20 ge-
hen Kunstwerke über den nur dienlichen oder funktionalen Verweisungs-
zusammenhang der Gegenstände und Praktiken hinaus, indem sie die die-
sen zugrundeliegenden Strukturen und Bedeutungen als solche aufweisen. 
Das Kunstwerk hat also eine unseren allgemeinen und grundlegenden 
Praktiken immanente Rolle, die von Heidegger im Laufe seiner Abhand-
lung stärker thematisiert wird. Diese Rolle lässt sich besonders hinsicht-
lich seiner Auseinandersetzung mit dem griechischen Tempelwerk näher 
explizieren: 

 
„Das Tempelwerk eröffnet dastehend eine Welt und stellt diese zugleich zurück auf die 
Erde, die dergestalt selbst erst als der heimatliche Grund herauskommt. Niemals aber 
sind die Menschen und die Tiere, die Pflanzen und die Dinge als unveränderliche Ge-
genstände vorhanden und bekannt, um dann beiläufig für den Tempel, der eines Tages 
auch noch zu dem Anwesenden hinzukommt, die passende Umgebung darzustellen.“21 
 
Das Kunstwerk (oder die Kunst allgemein) stellt also nach Heidegger 
niemals eine dem Leben nachträgliche Zutat oder auch nicht eine bloße 
Nebensache dar. Vielmehr ist sie eine unersetzbare Praxis, die zugleich 
mit den anderen Lebenspraktiken zutiefst verflochten ist. Die tiefe Ver-
schränkung des Kunstwerks mit den anderen Lebenspraktiken wird von 
Heidegger hinsichtlich des Welt-Erde-Bezugs, der beim Schuhe-Beispiel 
nur kurz angedeutet wurde, mit dem Tempelbeispiel weiter präzisiert: 

 
Indem das Werk eine Welt aufstellt, stellt es die Erde her.22 
 
Heideggers mehrdeutige und komplexe Begriffe „Welt“ und „Erde“23 be-
ziehen sich auf zwei unauflösbare Dimensionen eines Kunstwerkes und 
                                                           
20  Die Frage, ob jedes werkhafte Geschehen eine Geschichte begründet, kann hier 

nicht behandelt werden. Vgl. Heidegger, UdK, S. 79.   
21 Heidegger, UdK, S. 38. 
22 Heidegger, UdK, S. 43. Hervorhebung T.A., um zu betonen, dass – im künstleri-

schen Prozess – eine neue Welt aus der bereits existierenden Erde geschaffen wird. 
23 Dass Heidegger dem Weltbegriff im Kunstwerkaufsatz den Erdebegriff entgegen-

setzt, ist Gadamer zufolge eines der wichtigsten Kennzeichen seiner sogenannten 
philosophischen Kehre. Vgl.  Hans-Georg Gadamers „Zur Einführung“ in UdK, S. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

lassen sich an dieser Stelle in recht vereinfachter Form wie folgt erklären: 
Auf der einen Seite bezeichnet die weltliche Dimension des Kunstwerks 
ein Geschehen des Sich-Eröffnens, wobei ein bestimmtes geschichtliches 
Volk oder eine bestimmte Gemeinde über sich Verständnisse gewinnt. 
Zum Beispiel ermöglichte das Tempelwerk den Griechen, das Irdische 
bzw. ihre eigene Sterblichkeit in eine tiefe Verbindung mit den Göttern, 
mit dem Numinosen, zu bringen.24 Dass das Kunstwerk eine Welt aufstel-
le, heißt also, dass mit ihm die Ganzheit von Sinnbezügen ins Offene ge-
bracht werde.25 Auf der anderen Seite bezieht sich das Erdhafte hin-
sichtlich dieser aufgestellten Welt zuerst auf das ‚Woraus‘ des Kunst-
werks. Dieses Woraus ist aber weder eine bloße Stoffmasse noch unser 
Planet. Stattdessen ist es das Unzugängliche und Sich-Verschließende, das 
nur in seiner (strittigen) Relation zur Welt erkannt werden kann. Indem 
das Kunstwerk eine Welt eröffnet, stellt es die Erde auf solche Weise her, 
dass diese als solche zum Vorschein kommt: „Das Werk rückt und hält die 
Erde selbst in das Offene einer Welt. Das Werk lässt die Erde eine Erde 
sein.“26 Sie wird also im Kunstwerk immer als das Sich-Verschließende 
bzw. Sich-Verbergende ins Offene gebracht. Umgekehrt stellt sich aber 
das Kunstwerk auf die Erde zurück. Denn diese ist „das, wohin das Auf-
gehen alles Aufgehende, und zwar als solches zurückbirgt.“27 Die Erde 
durchzieht schließlich in ihrer Unverborgenheit die Welt historisch, ohne 
doch in einem bestimmten Moment der Geschichte eines Volkes aufzu-
gehen.28 

Der Welt-Erde-Relation kommt eine spezifische Materialästhetik nahe, 
die Heidegger zuerst mit den Begriffen „Verbrauchen“ und „Gebrauchen“ 
näher erläutert und dann an die Riss-Figur anknüpft. Künstler und Hand-
werker sind in ihren Produktionen zwar darin einig, dass beide bestimmte 
                                                                                                                         

98. Der Weltbegriff bleibt aber auch mit dieser Umdeutung einer der zentralen Be-
griffe der Philosophie Heideggers. Für einen ausführlichen Blick auf die Relation 
zwischen Welt und Erde vgl. David Espinet, „Kunst und Natur. Der Streit von Welt 
und Natur“, ders., Tobias Keiling (Hrsg.), Heideggers Ursprung des Kunstwerks. 
Ein kooperativer Kommentar, Frankfurt am Main 2011, S. 46–65. 

24 Vgl. Andrea Barbara Alker, Das Andere im Selben. Subjektivitätskritik und Kunst-
philosophie bei Heidegger und Adorno, Würzburg 2007, S. 253. 

25 Vgl. Espinet, „Kunst und Natur“, S. 47f. 
26 Heidegger, UdK, S. 43. 
27 Heidegger, UdK, S. 38. 
28 Vgl. Espinet, „Kunst und Natur“, S. 54. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RISS: BESTREITENDE GRENZE | 155 

 

Materialien (Stein, Farbe, Holz, Metall usw.) in ihren jeweiligen Tätigkei-
ten gebrauchen. Der Stein wird aber vom Handwerker für die Anfertigung 
eines Zeugs so gebraucht, dass er in dessen Dienlichkeit untergeht, d.h., er 
wurde nicht in seiner Eigenart hervorgebracht, sondern völlig verbraucht. 
Dagegen geschieht das künstlerische Schaffen bzw. das Aufstellen einer 
Welt im Kunstwerk durch eine andere spezifische Gebrauchsweise, die 
das Erdhafte im Kunstwerk als solches hervorkommen bzw. in seine Un-
verborgenheit heraustreten lässt: „[D]er Fels kommt zum Tragen und Ru-
hen und wird so erst Fels; die Metalle kommen zum Blitzen und Schim-
mern, die Farben zum Leuchten, der Ton zum Klingen, das Wort zum Sa-
gen.“29 Da aber das Heraustreten der Erde in ihre Unverborgenheit wiede-
rum als ein Sich-Verschließendes geschieht, bleibt die Relation zwischen 
zwei Wesenszügen des Werks – zwischen dem Aufstellen einer Welt und 
dem Her-Stellen der Erde – permanent bestritten. Im Kunstwerk hört der 
Streit also niemals auf. Das Werk stellt aus der Erde eine Welt auf, die 
sich letzten Endes wieder in die Erde zurückstellt. Die Erde wird in ihrer 
Unverborgenheit her-gestellt, die sich aber auf der aufgestellten Welt 
ständig verschließt.  

Diese unauflösbare und unendliche Streitbewegung zwischen Welt und 
Erde bleibt nach Heidegger immer konstitutiv für das Werksein des 
Werks: „Das Werksein des Werkes besteht in der Bestreitung des Streits 
zwischen Welt und Erde.“30 Besteht zwischen beiden kein Streit, dann ist 
das Erdhafte im Werk entweder missbraucht oder zu einem dienlichen 
Zweck – als Gebrauchsgegenstand – verbraucht worden, und damit ist es 
kein Kunstwerk. Dieser Streit, mit dem Heidegger im Weiteren den Ur-
Sprung des Kunstwerks als Ur-Streit charakterisiert, ist allerdings nicht so 
zu denken, als ob dabei zwei verschiedene Entitäten oder Dimensionen an 
einem Kunstraum miteinander in ein negatives Verhältnis träten. Vielmehr 
geht es hier um einen unauflösbaren und unheilbaren Streit, aus dem das 
Kunstwerk zuallererst hervorkommt. In der „Bestreitung des Streits“ wird 
schließlich die Grenze des Kunstwerks immer auf eine neue Weise konsti-
tuiert. 

Im Hintergrund der im ersten Teil diskutierten Grenzkonzeptionen und 
insbesondere in Anlehnung an Foucaults Konzept der Bestreitung (vgl. 
I.2), die gerade als das Werksein des Werks gekennzeichnet wird, können 
wir nun wohl annehmen, dass die Grenze des Kunstwerks für Heidegger 
                                                           
29 Heidegger, UdK, S. 42. 
30 Heidegger, UdK, S. 47. Hervorhebung T. A. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

nicht bloß eine sinnlich-materiale Grenze (z.B. als Rahmen eines Gemäl-
des), sondern eine permanent bestreitende Grenze darstellt, die sich immer 
prozessual und somit konstitutiv auf unsere Praktiken bezieht. Erinnerlich 
wurde das Konzept der Bestreitung (contestation) mit Foucault als eine 
spezifische Art von Überschreitung interpretiert, die sich in die Grenze 
permanent einbohrt, ohne sich mit ihr dialektisch zu versöhnen. Die Gren-
ze des Kunstwerks ist also auch für Heidegger keine Sperre oder kein Ab-
riegeln, sondern péras, eine Öffnung,31 die ihre Überschreitung in sich 
trägt. Dieses praxisbezogene Konzept der Grenze hat besonders im kunst-
theoretischen Bezug die Funktion, die Lücke zwischen den Kunstprakti-
ken bzw. -werken und Lebenspraktiken zu überbrücken. 

Eben in diesem Sinne lässt sich Heideggers Riss-Konzept am besten 
interpretieren. Der Riss markiert die unaufhörlich bestreitende Grenze des 
Kunstwerks. Durch den Streit zwischen Welt und Erde werden diese beide 
sowohl auseinandergerissen als auch zusammengebracht.32 Das Bestrei-
tungsgeschehen im Kunstwerk als ein Riss erklärt Heidegger auf drei Ar-
ten und Weisen: Grund-Riss, Auf-Riss und Um-Riss.33 Die erste Art be-
zieht sich auf die anfängliche Verborgenheit der Wahrheit. Die Bestrei-
tung der Welt und der Erde wird hier sowohl in dem ursprünglichen Zu-
sammenreißen zwischen Welt und Erde als auch als künstlerische Projek-
tion bzw. als Entwurf (Grundriss) gedacht. Die zweite Art, der Auf-Riss, 
wird von ihm als „Aufgehen der Lichtung des Seienden“ beschrieben. Be-
sonders wichtig ist dabei die Lichtungsmetapher, weil Heidegger die 
Wahrheit selbst als einen Ur-Streit zwischen Lichtung und Verbergung 
sieht, der im Kunstwerk in ausgezeichneter Weise vollzogen wird. Über-
setzt man letztlich den Aufriss bzw. das „Aufgehen der Lichtung“ noch 
einmal als Heraustreten in die Unverborgenheit, lässt sich dann das dritte 
Moment – der Um-Riss – als das Fortbestehen des Zusammenreißens die-
ses Streits im Kunstwerk interpretieren. Bei diesem Zusammenreißen 
kommt schließlich die Erde als Sich-Verschließende in einer durch das 
Kunstwerk aufgestellten Welt hervor, ohne dass dieser Streit sich auflöst. 

Zusammengefasst lässt sich sagen, dass Heidegger die Grenze des 
Kunstwerks nicht als eine sinnlich-feststellbare oder abgeriegelte Markie-
rung, sondern als eine permanent bestrittene und bestreitende Grenze 
denkt. Sein Riss-Konzept bezeichnet in diesem Sinne eine Praxis der 
                                                           
31 Vgl. Heidegger, UdK, S. 88 (Zusatz). 
32 Vgl. Heidegger, UdK, S. 63. 
33 Vgl. Heidegger, UdK, S. 63. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RISS: BESTREITENDE GRENZE | 157 

 

Grenzeröffnung und -verdichtung, die sich durch das Kunstwerk hindurch 
vollzieht, so dass dieses mit der Welt zutiefst verbunden bleibt. In dem 
strittigen Erde-Welt-Verhältnis wird die Grenze des Kunstwerks von Hei-
degger weniger als eine vorgegebene Größe gedacht als vielmehr als eine 
ausgezeichnete Praxis, die mit ihrer eigenen Überschreitung bzw. Be-
streitung konstitutiv-prozessual einhergeht. „Das Kunstwerk wird nicht als 
schon hervorgebrachtes, sondern als ein hervorzubringendes, d.h. im 
schaffenden Hervorbringen – in den Riss gebracht.“34 Nur wenn der Streit 
als ein Überschreitungsvollzug zwischen Erde und Welt „in den Riss ge-
bracht wird“, kann die Wahrheit im Kunstwerk geschehen und damit eine 
Welt eröffnet werden.35 Die Grenze des Kunstwerks lässt sich mit Hei-
degger letztlich  als eine permanent hervorzubringende Grenze denken, die 
in ihrer Bestreitung einerseits die Erde als das Sich-Verschließende her-
stellt und andererseits sich auf diese zurückstellt und eine Welt eröffnet.36 

Bei Heideggers Untersuchung des Ur-Sprungs des Kunstwerks tritt 
schließlich eine starke Grenzfigur – die des Risses – auf, durch die man 
eine Kunstpraxis als eine einzigartige Grenzpraxis charakterisieren kann. 
An dieser Stelle kann man die letzten Überlegungen aus einer praxisbezo-
genen Perspektive näher erläutern. Als Erstes lässt sich die differenztheo-
retische Pointe in Heideggers Kunstphilosophie betonen, eben weil er die 
Grenzen (der Kunstwerke) immer als durch die Praktiken hervorgebrachte 
und dabei permanent bestreitende Grenzen konzipiert. Im Kunstwerk wird 
Heidegger zufolge eine Grenze auf solch eine Weise konstituiert bzw. ge-
öffnet, dass das dem Werk inhärente Welt-Erde-Verhältnis in den Riss ge-
bracht, dabei bestritten und als ein Ur-Streit markiert wird. Dieses ur-
sprüngliche und fortdauernde Streitverhältnis widersetzt sich nach Hei-
degger jeglicher harmonischen Versöhnung – das Kunstwerk bleibt immer 
als Riss. Anhand dieser Riss-Figur soll als Nächstes betont werden, dass 
die mit Adorno problematisierte Lücke bzw. Kluft zwischen der Kunstwelt 
und der menschlichen Welt beseitigt oder zumindest sehr stark verringert 
wird. Denn der Riss als eine permanent bestreitende Grenze des Werks 
bildet nicht eine solche Grenze, die sich von den Lebenspraktiken absperrt 
                                                           
34 Herrmann, Heideggers Philosophie der Kunst, S. 261. 
35 Für die etymologische Nähe zwischen der Überschreitung und Bestreitung im Zu-

sammenhang mit Foucaults und Heideggers Denken vgl. Matthias Gronemeyer, 
Trampelpfade des Denkens. Eine Philosophie der Desorientierung, Münster 2014, 
S. 76f. 

36 Vgl. Heidegger, UdK, S. 64. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

oder in einem sichtbaren Punkt des Werks aufgeht. Stattdessen erstellt er 
immer neue und gesellschaftskonstitutive Weltbezüge. Durch die Kunst-
werke erkennen wir nach Heidegger, wie die dargestellten Themen, die 
verwendeten Materialien oder Handlungen und die den Menschen bereits 
bekannten und grundlegenden Relationen zu ihrer Welt in einer dauerhaf-
ten Streit-Form und in ihrer jeweiligen Singularität in die Unverborgenheit 
heraustreten. Nicht nur dieses Moment der nicht-verallgemeinerbaren Sin-
gularität, sondern zugleich der Begriff der ‚Verlässlichkeit‘, der dabei im 
Spiel ist, erinnert an wichtige Leistungen der kantischen Ästhetik, die 
ebenso für eine praxisbezogene Perspektive von ästhetischen Gren-
zen/Überschreitungen aktualisiert werden. Verlässlichkeit ist eine grund-
legende Reflexionsform, die über alltägliche Funktionalität hinausgeht, 
indem sie die ihr zugrunde liegenden Strukturen hervortreten lässt und 
damit dem geschichtlichen Menschen eine Art von Weltaneignung (oder 
ein ununterbrochenes Passen-in-die-Welt) ermöglicht. Im Gegensatz zu 
vielen Grenzkonzeptionen in den kunst- und literaturwissenschaftlichen 
Kontexten sowie in verschiedenen philosophischen Diskursen, die die 
Grenze eines Werkes an seinen sinnlich-räumlichen Rändern verorten 
(z.B. sie als den Rahmen eines Gemäldes, den Anfang oder das Ende einer 
Aufführung usw. denken) und somit die Kunstpraktiken von den kontinu-
ierlichen Lebenspraktiken absondern, bietet Heideggers Riss-Konzept 
schließlich ein starkes alternatives Modell an, wobei Kunstpraktiken ihre 
Besonderheit immer in ihrem tiefsten und engsten Moment der Verfloch-
tenheit mit den Lebenspraktiken gewinnen.37 

                                                           
37 Heidegger ist selbstverständlich nicht der Einzige, der einem sinnlichkeitsorientier-

ten Kunstwerkverständnis stark widersprochen hat. Besonders wichtig wären in 
diesem Zusammenhang z.B. die Überlegungen Arthur Dantos, der ein solches Ver-
ständnis noch stärker und deutlicher bestritten hat, ohne es wahrheitstheoretisch zu 
explizieren. In seiner Auseinandersetzung mit den künstlerischen Doubles (mit den 
sogenannten Ready-Mades oder Objets trouvés) in der modernen Kunst oder in der 
Pop-Art hat er plausibel gemacht, dass ein Kunstwerk nicht als eine Summe von 
sinnlich-materialen Eigenschaften eines Gegenstandes, sondern als Deutungsaktivi-
tät gedacht werden kann. Kunstwerke handeln von etwas und ihre „Aboutness“ 
können wir erst durch eine Reihe von Interpretationsaktivitäten erkennen. Vgl. 
Danto, Die Verklärung des Gewöhnlichen. Da Dantos Kunsttheorie uns von der 
Debatte um die Grenze des Kunstwerks teilweise ablenken würde, werden sie im 
Rahmen dieser Studie nicht näher behandelt. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RISS: BESTREITENDE GRENZE | 159 

 

Man könnte allerdings diese Schlussfolgerungen nur dann so weit füh-
ren, wenn man Heideggers Ansatz zugleich einer grundlegenden Kritik 
unterzieht. Vor allem erfordert der Bewegungsgrund oder der Ursprung 
der bestreitenden Grenze eine kritische Betrachtung. Seine Überlegungen 
implizieren, dass das Streitgeschehen zwischen Welt und Erde nur im 
Kunstwerk, aber nicht im Rahmen anderer Praxiszusammenhänge eintre-
ten kann. Warum soll aber dieser Streit ausschließlich bei der Konstitution 
und Erfahrung von Kunstwerken und bei keinen anderen Phänomenen, Si-
tuationen oder Praktiken des Lebens vorkommen? Dass das Streitgesche-
hen nur eine Leistung oder Wirkung des Kunstwerks ist, wird also von 
Heidegger nicht begründet, sondern von vornherein vorausgesetzt. Sein 
Werkkonzept – trotz dessen Leistungen für eine praxisbezogene Ästhetik 
– stützt sich tatsächlich auf falsche bzw. unbegründete Voraussetzungen, 
die den einzelnen Kunstpraktiken und -werken von vornherein besondere 
Eigenschaften zuschreibt. Auch seine nächste Schlussfolgerung, dass das 
Wesen des Werkes im Urstreit bzw. im Riss zwischen der Welt und der 
Erde liege, setzt ein einheitliches Werkkonzept voraus.38  

Zusammengefasst lässt sich zwar sagen, dass Heidegger die Grenzen 
der Kunst und Kunstwerke in ihrer permanenten Überschreitbarkeit bzw. 
Bestreitung erkennt, welche zur Folge hat, dass die Kunst in die histo-
risch-gesellschaftlichen Praktiken immer produktiv mit einbezogen wird. 
Allerdings liegt seinen Überlegungen gleichzeitig die Annahme zugrunde, 
dass die Kunstwerke dies anhand von strukturell anders gebildeten Gren-
zen und Formen oder aufgrund von besonderen Zeichenstrukturen schaff-
ten. Um es etwas stärker zu betonen: Während Adornos Theorie zu einem 
ästhetischen Außerhalb gelangt, geht Heideggers Ästhetik implizit von 
diesem (oder von einem ästhetischen Innerhalb des Kunstwerks) aus. 

Diese letzte Kritik geht allerdings über Heideggers und Adornos Theo-
rien hinaus und berührt unmittelbar viele weitere Kunsttheorien. Im Fol-
genden wird sie in Anlehnungen Derridas Auseinandersetzungen mit den 
traditionellen Werkkonzeptionen näher expliziert. Dabei wird es sich her-
ausstellen, dass sich verschiedene Bewegungen und Überschreitungen we-
der in eine monadische Werkeinheit versammeln können (Adorno) noch 
aus einer solchen Einheit oder einem „Wesen“ entspringen (Heidegger), 
sondern sich in vielerlei Hinsicht um die Grenzen der Kunstwerke herum 
ansiedeln und sowohl bei der Produktion als auch bei der Rezeption not-
wendigerweise im Spiel sind. 
                                                           
38 Dazu vgl. Dieter Mersch, Posthermeneutik, Berlin 2010, S. 111. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 
 
 
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 

4 Parergon: Aporetische Grenze       
des Kunstwerks  

 

 

 

Derridas Überlegungen zu den Grenzen der einzelnen Kunstwerke lassen 
sich für die oben erwähnten Zwecke in drei Schritten bearbeiten. Zuerst 
wird mit ihm das mit Heidegger kurz angedeutete Problem der unbegrün-
deten Voraussetzung eines Wesens der Kunst bzw. des Kunstwerks als ein 
allgemeines Grenz- bzw. Rahmenproblem der traditionellen ästhetischen 
Theorien diagnostiziert. Dann wird anhand Derridas Parergon-Konzepts 
auf die problematischen Trennungszonen (von Kunstwerk und Nicht-
kunstwerk) eingegangen und dabei die These entwickelt, dass die Gren-
ze(n) eines Kunstwerks weder sinnlich noch begrifflich feststellen können 
und sie stattdessen immer als eine aporetische Zone verstanden werden 
sollen. Abschließend werden aus einer Auseinandersetzung mit drei ver-
schiedenen Beispielen der Schluss gezogen, dass die Grenzüberschreitun-
gen nicht als Ausnahme- oder Sonderfälle, sondern als solche Praktiken 
sind, die bei jedem einzelnen Kunstwerk auf unterschiedliche Weise auf-
treten und bei jedem Auftritt uns unzählbare Grenzen sicht- und merkbar 
machen. 

Die Konsequenzen, die am Ende des letzten Kapitels aus dem Kunst-
werkaufsatz von Heidegger gezogen werden, könnten für eine praxisbezo-
gene Ästhetik von Grenzen und Überschreitungen tatsächlich fruchtbar 
gemacht werden. Allerdings setzen sie, wie bereits erwähnt wurde, ein in 
sich geschlossenes Werkkonzept voraus. Diese Voraussetzung ist unmit-
telbar mit dem anfangs problematisierten Zirkel von Kunst und Kunstwerk 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

verbunden, den wir nach Heidegger als „Fest des Denkens“1 wahrnehmen 
und bis zum Ende vollziehen sollten. Auf die vermeintliche Wesensrelati-
on zwischen Kunst und Kunstwerk, die Heidegger am Anfang seines Auf-
satzes annimmt, wird von Derrida in seinem Buch Wahrheit in der Male-
rei kritisch zurückgegriffen: 

 
„Es gibt Kunstwerke, die die gewöhnliche Meinung zu Kunstwerken ernennt, und sie 
sind es, die man hinterfragen muss, um das Wesen der Kunst zu dechiffrieren. Aber 
woran erkennt man, gewöhnlicherweise, dass es Kunstwerke sind, wenn man nicht im 
voraus eine Art Vor-Verständnis vom Wesen der Kunst hat? Dieser hermeneutische 
Zirkel hat nur den logischen, formalen und abgeleiteten Anschein eines Teufelskrei-
ses.“2 
 
Nach Derrida stellt Heideggers Ausgangspunkt solch einen Teufelskreis 
dar, dem wegen seiner begrifflichen Eingeschlossenheit nicht zu entkom-
men ist. Konkret heißt diese Kritik, dass dem Werk oder dem Objekt, des-
sen Wesen oder Ursprung es noch zu analysieren gilt, bereits vor dieser 
Analyse ein Kunststatus zugeschrieben wird. Bei Derridas Vorwurf geht 
es also nicht bloß um den vorhin diskutierten Primat der Praxis vor der 
Theorie, d.h. nicht darum, dass unserer Fragestellung immer schon ein 
praktisches Wissen über die betreffende Sache vorausginge, sondern da-
rum, dass selbst die Antwort bereits durch die Form der Frage vorherbe-
stimmt wird. Heideggers Frage ‚Was ist das Wesen des Kunstwerks?‘ ist 
in diesem Sinne für Derrida keine berechtigte Frage, weil sie allein durch 
die Frageform den Gedanken voraussetzt, dass Kunstwerke ein „Wesen“ 
haben müsse.3 
                                                           
1 Heidegger, UdK, S. 9. 
2 Jacques Derrida, Die Wahrheit in der Malerei, Wien 1992, S. 50. Im Folgenden zi-

tiert als WM. 
3 Bekanntlich wird die Legitimation einer Frage nach dem Wesen der Kunst (oder 

nach den anderen Begriffen und Wissensbereichen) auch von der analytischen Tra-
dition sowie von Kunsthistorikern kritisch betrachtet. Vgl. z.B. Karl R. Popper, Die 
beiden Grundprobleme der Erkenntnistheorie. Aufgrund von Manuskripten aus den 
Jahren 1930–1933, Tübingen 32010, S. 299ff., William E. Kennick, „Beruht die 
traditionelle Ästhetik auf einem Fehler?“, Roland Bluhm, Reinold Schmücker 
(Hrsg.), Kunst und Kunstbegriff. Der Streit um die Grundlagen der Ästhetik, Pa-
derborn 32013, S. 53–73, hier S. 55–60. u. Ernst H. Gombrich, Die Geschichte der 
Kunst, Berlin 162001, S. 21ff. Jedoch soll an dieser Stelle klar gemacht werden, 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PARERGON: APORETISCHE GRENZE | 163 

 

Deutlich wird dieses Problem nach Derrida besonders dann, wenn 
Heidegger ein „bekanntes Gemälde“ von van Gogh mitten in seiner Ar-
gumentation einführt.4 Die Frage ‚Was ist das Wesen des Kunstwerks?‘ 
wird somit von Heidegger dadurch beantwortet, dass er gleich zu Beginn 
in Anspruch nimmt, dass das dem Werk Eigentümliche oder das soge-
nannte Wesentliche unmittelbar mit Blick auf ein bekanntes Kunstwerk 
gezeigt werden könne. Denn mit der Einführung des bekannten Gemäldes 
wird bereits angenommen, dass dieses sicherlich ein Kunstwerk sei und 
ein einheitlich strukturiertes Wesen besitzt. Eine kunstspezifische Wahr-
heit geschieht also nach diesem Verfahren, ohne dass man die bestehende 
Bekanntschaft näher hinterfragt sowie über diese hinausgeht.  

Gleichzeitig wird sich bei diesem Kreisverfahren, in dem der Aus-
gangs- und der Schlusspunkt aufeinandertreffen, von allen möglichen an-
deren Bereichen, Instanzen oder Zwecken, die nicht dem vermeintlich we-
sentlichen bzw. eigentlichen Kunstwerk gehören sollen, bereits von An-
fang an verabschiedet. Mit anderen Worten: Indem wir einen (bekannten 
oder unbekannten) Gegenstand, der vor uns liegt, als ein Kunstwerk an-
nehmen, setzen wir zugleich immer schon eine scharfe Trennung zwischen 
seinem Werksein und Nicht-Werksein voraus. Diese Voraus-Setzung als 
Entgegen-Setzung bringt eine Reihe von weiteren binären Oppositionen 
(wie Bedeutung/Form, Innen/Außen, Signifikat/Signifikant usw.) mit sich, 
                                                                                                                         

dass Derridas Kritik oder Problematisierung des vermeintlichen Wesens der Kunst 
eine andere Pointe hat. Es geht Derrida weniger darum, die Frage nach dem Wesen 
völlig zu ignorieren oder zu verabschieden, sondern sie zu dekonstruieren bzw. zu 
verschieben, nämlich aus den eigenen Quellen und Grenzen heraus auf den Prüf-
stein zu legen. Nicht umsonst setzt er sich also in seinen Schriften immer wieder 
mit den sogenannten Wesensphilosophien von Kant, Hegel oder Heidegger ausei-
nander. 

4 Derrida, WM, S. 335f. Im Kapitel Restitutionen beschäftigt sich Derrida mit dem 
Kunstwerkaufsatz sowie mit Meyer Schapiros Einwand gegen Heideggers Van-
Gogh-Interpretation detailliert auseinander, auf die im Folgenden nicht direkt ein-
gegangen wird. Vgl. Derrida, WM, 301ff. An dieser Stelle soll jedoch ein bestimm-
ter Aspekt dieses Kapitels erwähnt werden. Derrida zufolge instrumentalisiert Hei-
degger das Kunstwerk für sein eigenes, philosophisches Wahrheitsverständnis 
(Sich-ins-Werk-Setzen der Wahrheit als Aletheia). Im gewissen Sinne bleibt das 
Beispiel „Bauernschuhe“ nur ein Nebensächliches (Parergon) in Heideggers Auf-
satz. Hierzu vgl. Thomas Rösch, Kunst und Dekonstruktion. Serielle Ästhetik in den 
Texten von Jacques Derrida, Wien 2008, S. 360. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

die nach Derrida für die Ästhetik und allgemein für das abendländische 
Denken charakteristisch sind: 

 
„[Die] ständige Suche – zwischen dem inneren oder eigentlichen Sinn und dem Um-
stand des Objekts, von dem man spricht, zu unterscheiden – organisiert alle philosophi-
schen Diskurse über die Kunst, den Sinn der Kunst und ganz einfach den Sinn, von Pla-
ton bis Hegel, Husserl und Heidegger. Er setzt einen Diskurs über die Grenze zwischen 
dem Innen und dem Außen des Kunstgegenstandes voraus, hier einen Diskurs über den 
Rahmen.“5 
 
Bei dieser Kritik an den Grundlagen der abendländischen Denk- und Her-
angehensweise gibt Derrida zugleich einen klaren Hinweis darauf, worauf 
der Fokus für einen kritischen Umgang mit der philosophischen Ästhetik 
gelegt werden soll: Auf den problematischen „Diskurs über den Rahmen“, 
der permanent eine Reihe von Gegensätzen wie Innen/Außen, Wesentli-
ches/Nebensächliches hervorbringt. Wie im ersten Teil diskutiert wurde, 
richtet sich sein philosophisches Denken wieder auf die Randzone bzw. 
die Zone der Grenzübergänge und nun mit Bezug auf Kunst oder Kunst-
werke auf den Rahmen, der im ästhetischen Diskurs gewöhnlich als Gren-
ze des Kunstwerks verstanden wird. Der Begriff „Rahmen“ tritt in diesem 
Zusammenhang als eine der Übersetzungsmöglichkeiten des „Parergon“ 
(Neben-Werk oder Beiwerk) auf,6 auch der Titel des eben zitierten Auf-
satzes. Schon in diesem Titel ist also klar, dass es Derrida weniger – wie 
Heidegger – um das scheinbar Wesentliche oder Eigentliche der Kunst als 
vielmehr um das Nebensächliche, das Parasitäre oder das Unwesentliche 
derselben geht. Wenn man gegen Derridas Willen von seiner Methode 
sprechen möchte, lässt sich zuerst sagen, dass sein Einsatz des Parergon 
im kunstphilosophischen Kontext nicht darauf abzielt, der geltenden Tren-
nung zwischen Werk (Ergon) und Nichtwerk eine dritte Kategorie (Kate-
gorie des Parergon) hinzuzufügen, sondern darauf, dass das Rahmenden-
ken und Rahmensetzen aus ihren eigenen Denk- und Setzungspraktiken 
heraus dekonstruiert werden: 

 
                                                           
5 Derrida, WM, S. 65. Hervorhebung im Original. 
6 Vgl. Ulrike Dünkelsbühler, „Rahmen-Gesetz und Parergon-Paradox. Eine Überset-

zungsaufgabe“, Hans Ulrich Gumbrecht, Karl Ludwig Pfeiffer (Hrsg.), Paradoxien, 
Dissonanzen, Zusammenbrüche. Situationen offener Epistemologie, Frankfurt am 
Main 1991, S. 207–223, hier S. 208. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PARERGON: APORETISCHE GRENZE | 165 

 

„Die Philosophie will [die Parergonalität] stellen (arraisonner) und es gelingt ihr nicht. 
Vielmehr setzt das, was den Rahmen hervorgebracht hat und behandelt hat, alles daran, 
die Rahmenwirkung zum Verschwinden zu bringen […]. Dekonstruktion soll weder 
den Rahmen neu abstecken noch von der reinen und einfachen Abwesenheit träumen. 
Diese beiden offensichtlich widersprüchlichen Gesten gehören selbst […] zu dem, was 
hier dekonstruiert wird.“7 
 
Das Parergon wird also gerade an der fraglichen Grenzzone des binären 
Gegensatzes von Werk und Nichtwerk situiert, ohne es als eine neue zent-
rale Kategorie – als ein neues Ergon – der Kunstphilosophie anzukündi-
gen. Anhand der Parergon-Debatte unterzieht Derrida grundlegende Bi-
näroppositionen der philosophischen Ästhetik selbst an ihrer problemati-
schen Trennungszone einer de-konstruktiven Analyse, so dass ihre gegen-
seitigen Bedingungen und ihre konstitutive oder destruktive Zugehörigkeit 
aufgezeigt werden können. Als Kandidat für eine solche Untersuchung 
steht Kants Kritik der Urteilskraft zur Verfügung, die nach Derrida zwei 
große Gegensätze (theoretische und praktische Philosophie) in einem Drit-
ten zu vereinigen suchte und weitere großen Ästhetiken – von Hegel bis 
Heidegger – prägte.8 In seiner Lektüre der Dritten Kritik, wobei sich diese 
seinem Anspruch nach als ein Kunstwerk lesen ließ,9 verweist Derrida auf 
eine – scheinbar wenig zentrale – Stelle bei Kant: 

 
„Selbst was man Zieraten (Parerga) nennt, d. i. dasjenige, was nicht in die ganze Vor-
stellung des Gegenstandes als Bestandstück innerlich, sondern nur äußerlich als Zutat 
gehört und das Wohlgefallen des Geschmacks vergrößert, tut dieses doch auch nur 
durch seine Form: wie Einfassungen der Gemälde, oder Gewänder an Statuen, oder 
Säulengänge um Prachtgebäude. Besteht aber der Zierat nicht selbst in der schönen 
Form, ist er, wie der goldene Rahmen, bloß um durch seinen Reiz das Gemälde dem 
Beifall zu empfehlen angebracht; so heißt er alsdann Schmuck, und tut der echten 
Schönheit Abbruch.“10 
 
Diese Stelle wird von Kant im Rahmen der Analytik des Schönen ange-
führt, um den Unterschied zwischen den reinen (selbstzweckhaften) und 
                                                           
7 Derrida, WM, S. 94. Hervorhebung im Original. 
8 Vgl. Derrida, WM, S. 53f. 
9 Vgl. Derrida, WM, S. 63. 
10 Kant, KdU, B 43. Wichtig ist dabei zu erwähnen, dass Kant sich dem Wort Parerga 

erst in den Ausgaben B und C bedient. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

empirischen (von außen herangetragenen) Formen des Schönen „durch 
Beispiele“11 zu erläutern. Auf den ersten Blick scheint es zuerst klar zu 
sein, dass für Kant Parerga nur zusätzliche Funktionen haben können, die 
das innere – bzw. wesentliche – Schöne eines Gegenstands entweder ver-
größern oder verringern können. Wenn man aber die zitierte Textstelle 
weiter liest, begegnet man einer Paradoxie des Parergon hinsichtlich des-
sen zwei verschiedenen Verwendungsweisen: Einerseits gibt es solche Pa-
rerga wie Einfassungen (Rahmen) von Gemälden oder Gewändern von 
Statuen, die in ihrer Äußerlichkeit irgendwie als Selbstzweck wahr-
genommen werden und dadurch die quasi-eigentliche Schönheit des 
Kunstwerks (Ergon) vermehren können. Allerdings können sie dies – pa-
radoxerweise – nur durch ihre reine Form leisten, d.h. dadurch, dass sie 
sich von allen äußerlichen und reizvollen Zwecken und damit von ihrem 
parergonalen Status selbst befreien, d.h. dass sich ihre Zusätzlichkeit und 
Parergonalität im Ergon auflösen.12 In diesem Fall kann man schließlich 
nicht mehr von einem Zusatz oder Parergon an einem Werk reden. Ande-
rerseits gibt es nach Kant solche Parerga, die nicht selbstzweckhaft „wie 
Einfassungen“,13 sondern viel verführerischer oder reizvoller sind. Der 
‚goldene Rahmen‘ z.B. dient in seiner bloßen Äußerlichkeit weniger dem 
sogenannten eigentlichen Werk (Ergon) und zieht wegen seines starken 
Reizgehalts zu viel Aufmerksamkeit auf sich. Da er eben dadurch „der 
echten Schönheit Abbruch tut“, wird schließlich auch in diesem Fall 
schwierig festzustellen, was das eigentlich Schöne bzw. das Ergon ohne 
dieses Parergon sein könnte. Der paradoxe Status des Parergon lässt sich 
in Anlehnung an Derridas Kant-Lektüre wie folgt präzisieren: 

 
„Die Kritik gibt sich als ein Werk (Ergon) mit verschiedenen Seiten, die sollte sich als 
solches zentrieren und rahmen lassen, ihren Hintergrund begrenzen, indem sie ihn, in 
einem Rahmen, vom allgemeinen Hintergrund abtrennt. Nun ist der Rahmen problema-
                                                           
11 Der Paragraf § 14 trägt den Titel „Erläuterung durch Beispiele“. Vgl. auch: Uwe 

Wirth, „Rahmenbrüche, Rahmenwechsel, Nachwort des Herausgebers, welches aus 
Versehen des Druckers zu einem Vorwort gemacht wurde“, ders. (Hrsg.), Rahmen-
brüche, Rahmenwechsel, Berlin 2013, S. 15–5, hier S. 21. 

12 Vgl. Ulrike Dünkelsbühler, Kritik der Rahmen-Vernunft. Parergon-Versionen nach 
Kant und Derrida, München 1991, S. 51. 

13 Anstelle des Wortes „Rahmen“ verwendet Kant „wie Einfassungen“, was bereits 
auf eine Nicht-Feststellbarkeit des Parergon hinweist. Für Derridas Interpretation 
vgl. Dünkelsbühler, Kritik der Rahmen-Vernunft, S. 52. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PARERGON: APORETISCHE GRENZE | 167 

 

tisch. Ich weiß nicht, was an einem Werk wesentlich und was nebensächlich ist. Und 
vor allem weiß ich nicht, was dieses Ding ist – weder wesentlich noch nebensächlich, 
weder rein noch unrein –, was Kant Parergon nennt, zum Beispiel den Rahmen. Wo hat 
der Rahmen seinen Ort. Hat er einen Ort. Wo beginnt er. Wo endet er. Was ist seine in-
nere Grenze? Seine äußere Grenze? Und seine Oberfläche zwischen den beiden Gren-
zen? Ich weiß nicht, ob der Ort der Kritik, an dem das Parergon definiert wird, selbst 
ein Parergon darstellt. Bevor man darüber entscheidet, was in einem Text, der die Fra-
ge des Parergon stellt, parergonal ist, muss man wissen, was ein Parergon ist – wenn 
es, zumindest, ein solches gibt.“14 

 

Derridas kritische Anmerkungen lassen sich in die Fragen umformulieren, 
die im Folgenden genauer diskutiert werden: Wo beginnen die Grenzen 
zwischen Ergon und Parergon und dem Nichtwerk? Lässt sich das Parer-
gon auf den sinnlichen Rahmen eines Werks begrenzen? Wenn wir von 
einem Kunstwerk sprechen, welche Elemente oder Dimensionen desselben 
bezeichnen wir als eigentliche und welche andere als nebensächliche? Wa-
rum bedarf ein eigentliches Werk (Ergon) überhaupt eines sogenannten 
Nebenwerks (Parergon)?15 Gibt es ein Werk, das kein Nebenwerk hat – 
kann der Übergang von Werk zum Nichtwerk als eine Lücke oder Kluft 
verstanden werden? Oder ist er eher porös? Welche Rolle hat das Parergon 
für ein Werk? Was sind sonst die parergonalen Dimensionen eines 
Werks?16 

Nimmt man mit Kant das Parergon zuerst nur als einen sichtbaren 
Rahmen oder als einen äußerlichen Zusatz an der sinnlichen Grenze des 
Werkes an, steigert sich die Parergon-Paradoxie mit Blick auf eine Reihe 
von Werken aus der traditionellen sowie zeitgenössischen Kunst, die 
selbst den materiellen Rahmen zum Thema machen und diesem öfters ei-
nen werkkonstitutiven Status verleihen: Im Hinblick auf das Diptychon 
Verkündigung (Jan van Eyck, 1434/36), auf das in Altarform beschnittene 
Gemälde Tetschener Altar (Caspar D. Friedrich, 1807/08), auf das illusio-
nistische Werk Flucht vor der Kritik (Pere B. del Caso, 1874), auf das sur-
realistische Gemälde Paar mit dem Kopf voller Wolken (Salvador Dali, 

                                                           
14 Derrida, WM, S. 84. 
15 Für die Auseinandersetzung mit dieser Frage vgl. Wirth, „Rahmenbrüche, Rah-

menwechsel, Nachwort des Herausgebers, welches aus Versehen des Druckers zu 
einem Vorwort gemacht wurde“, S. 22f. 

16 Dazu vgl. Rösch, Kunst und Dekonstruktion, S. 166f. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

1936), auf die Bilderrahmenserie Surrogate Paintings (Allan McCollum, 
1978/80) und auf viele weitere Werke, die bewusst mit den Rahmenstruk-
turen sowie -motiven spielen, kann nicht einfach argumentiert werden, 
dass der Rahmen des Kunstwerks als dessen Parergon gelte. Gleichzeitig 
gehen solche Rahmenspiele über den Bereich der bildenden Künste hin-
aus: Filme wie Cinema Paradiso (Giuseppe Tornatore, 1988) oder Die 
Verachtung (Jean-Luc Godard, 1963), die das Drehen des Films selbst 
zum Thema machen, oder allgemein solche Werke, in denen das soge-
nannte Mise-en-abyme-Verfahren verwendet wird17 (auch das gleichnami-
ge Opernwerk von Lucia Ronchetti [2015]), stellen den sichtbaren Rah-
men des jeweiligen Kunstgebiets reflexiv ins Zentrum des Werkes, so dass 
er nicht mehr – im traditionellen Sinne – als parergonal oder nebensäch-
lich gedacht werden kann. Die Reflexion auf den eigenen sichtbaren 
Rahmen ist auch im Theater und in der Performance- oder Konzeptkunst 
besonders auffällig: Das Foyer und die Bühne der Theaterräume18 werden 
seit den Avantgardebewegungen immer wieder auf neue Weise organisiert 
bzw. strukturiert (z.B. Inszenierungen von Max Reinhardt wie König Ödi-
pus [1910] und Orestie [1911] oder Frank Castorfs Trainspotting 
[1997]).19 Zum Beispiel mussten die Zuschauer bei der Performance Im-
ponderabilia (1977) eine schmale Türöffnung, in der die Künstlerin Mari-
na Abramovi  und der Künstler Ulay nackt standen, diese beide berüh-
rend, durchschreiten. Schließlich hatte dabei die Tür, der materielle Rah-
men des Ausstellungsortes (die Galleria Communale d’Arte Moderna in 
Bologna) weniger eine nebensächliche, sondern eher eine hauptsächliche 
Rolle.20  

Freilich gibt es noch viele weitere Werke in der Kunst, die nicht direkt 
ihren sichtbaren Rahmen thematisieren oder nicht unmittelbar den techni-
schen und sinnlichen Träger als solchen für den jeweiligen künstlerischen 
Zweck verwenden. Jedoch lässt sich auch bei ihnen von verschiedenen pa-
rergonalen Elementen sprechen. Genau in diesem erweiterten Sinne, näm-
                                                           
17 Techniken und Verfahrensweisen, die über die medialen Differenzen der verschie-

denen Künste hinausgehen, werden im dritten Teil der Arbeit näher diskutiert. 
18 Vgl. Schaub, „Larger than life?“, S. 179. 
19 Vgl. Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, S. 48f. 
20 Für weitere Beispiele, die sogar auf den traditionellen Rahmen des Theaters völlig 

verzichten wollen und dafür komplett neue Räumlichkeiten (U-Bahnen, Werkstät-
ten, Ruinen, Einkaufszentren usw.) in Aufführungsräume umwandeln vgl. Fischer-
Lichte, Ästhetik des Performativen, S. 188f. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PARERGON: APORETISCHE GRENZE | 169 

 

lich weniger mit Bezug auf die sinnlich verortbare Grenze der Kunstwerke 
denn hinsichtlich der praktischen Einrahmungs- bzw. Grenzbildungspro-
zesse der einzelnen Kunstwerke werden Derridas Überlegungen zum Pa-
rergon im Folgenden von Interesse sein. 

Wie es bereits am Anfang erwähnt wurde, ist der Rahmen Derrida zu-
folge nur eine – wenn auch wichtige – Übersetzungsmöglichkeit des Pa-
rergon. Seine Frage nach der Relation zwischen Parergon und Ergon geht 
über die eindimensionale Rahmen-Logik hinaus, die einen einheitlichen 
Werk- oder Kunstbegriff voraussetzt, dabei alles in Innen und Außen oder 
in Werk und Nichtwerk einteilt und viele Instanzen als parasitäre oder un-
nötige Dimensionen der Kunstwerke beiseite legt. Die parergonalen Ele-
mente oder Kennzeichnungen der Werke sind für ihn stattdessen in ihrer 
Vielfalt zu denken: 

 
„[Parergon] ist nicht mehr allein um das Werk herum angesiedelt. Das, was es aufstellt 
– die Instanzen des Rahmens, des Titels, der Signatur, der Bildunterschrift (Bildbe-
schriftung), und so weiter – hört nicht mehr auf, die interne Ordnung des Diskurses 
über die Malerei, ihre Werke, ihren Handel, ihre Aufwertungen, ihren Mehrwert, ihre 
Spekulation, ihr Recht und ihre Hierarchien durcheinanderzubringen.“21 
 
Mit „Parergon“ wird also von Derrida neben dem sichtbaren Rahmen der 
Kunstwerke auch die anderen und scheinbar nebensächlichen Instanzen 
wie Signatur, Fußnoten, Schmuck, Register, Urheberrechtshinweis, Vor-
wort, Nebenbemerkungen, Nebenbeispiele usw. kritisch thematisiert. Pa-
rergon stellt somit ein Sinnbild für einen größeren Zusammenhang dar: Es 
„indiziert ein komplexes Netzwerk von Beziehungen, die das Kunstwerk 
umgeben, also Formen der Musealisierung, Texte zur Kunst, z.B. Katalog-
texte oder Ausstellungskonzepte, die unter einem spezifischen Thema ste-
hen,“22 sowie „Archive, Reproduktion, Diskurs, Markt“23. Derrida erwei-
tert schließlich das Parergon-Konzept auf die extrinsisch gedachten (Rah-
men-)Bedingungen eines Kunstwerks, so dass die Rede von den intrinsi-
schen Elementen desselben, wie zu diskutieren gilt, (fast) unmöglich wird. 

Es geht Derrida bei der Parergon-Debatte darüber hinaus nicht allein 
um Werke der Kunst, sondern auch um Texte und Schriften, die für ver-
schiedene Zwecke geschrieben sein können, und die man gewöhnlich als 
                                                           
21 Derrida, WM, S. 25. 
22 Rösch, Kunst und Dekonstruktion, S. 195f. 
23 Derrida, WM, S. 26. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

„Werk“ bezeichnet.24 Dies liegt besonders daran, wie im ersten Teil der 
vorliegenden Arbeit diskutiert wurde, dass er überhaupt nicht von der 
Möglichkeit einer Unterscheidung zwischen einem Innen und Außen oder 
zwischen den ästhetischen und nicht-ästhetischen Zeichensystemen aus-
geht sowie nicht zu diesen gelangt (vgl. I.2.3) – eben in diesem Sinne spie-
len seine Überlegungen für ein praxisbezogenes Verständnis von Grenzen 
und Überschreitungen der Kunst eine sehr wichtige Rolle. Die Phänomene 
oder Praktiken der Kunst und Ästhetik geschehen Derrida zufolge in den 
bereits differentiell konstituierten Medien oder Sprachen.25 Die Grenzen 
des Ästhetischen werden immer bereits aus den diesen sprachlichen oder 
medialen Diskursen und Praktiken immanenten Öffnungen, Überbor-
dungs- und Entgrenzungsdimensionen heraus konstituiert, ohne dass sie 
mit jenen Praktiken in Ein- oder Ausschlussverhältnis eintreten. Sie ver-
dichten sich an den Aufschubs- oder Verschiebungsprozessen der Sprache 
und der Erfahrung und können uns nicht bloß durch eine Suche nach ei-
nem vermeintlichen Wesen der Kunst, sondern durch eine umgekehrte 
Richtung, d.h. durch den Fokus auf die Parerga, die Reste und das Parasi-
täre, welche ebenfalls jenen Prozessen ausgesetzt sind und dabei unhinter-
gehbar bleiben, sicht- und merkbar werden.  

Obwohl Derridas Parergon-Konzept so weit – über die Kunst und 
Werke der Kunst hinaus – ausgedehnt werden kann, heißt dies nicht, dass 
man es in einem kunstspezifischen Bezug nicht fruchtbar machen kann. 
Denkt man das Verhältnis zwischen Ergon und Parergon im Sinne von 
eben angedeuteten, sich unaufhörlich verschiebenden (différance-philoso-
phischen) Momenten her, kann man wichtige Gedanken über den Begriff 
Parergon im Allgemeinen entwickeln sowie seine (de-)konstruktive Rolle 
mit Bezug auf verschiedenartige Werke der Kunst im Einzelnen zeigen. 
Als Erstes lässt sich festhalten, dass das Parergon nach Derrida nicht eine 
bloße Äußerlichkeit/Zusätzlichkeit darstellt, die man einfach vom Kunst-
werk, vom Ergon abziehen oder loslösen könnte. Meist unmerklich, aber 
immer konstitutiv, partizipiert das Parergon am Ergon: 

 
„Ein Parergon tritt dem ergon, der gemachten Arbeit, der Tatsache, dem Werk, entge-
gen, zur Seite und zu ihm hinzu, aber es fällt nicht beiseite, es berührt und wirkt, von 
                                                           
24 Derrida spielt kritisch mit Heideggers synonymer Verwendung von „Werk“ und 

„Kunstwerk“. Vgl. Derrida, WM, 348. 
25 Vgl. dazu Georg W. Bertram, „Konturen einer Ästhetik der Dekonstruktion“, in: 

Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft 50/1 (2005), S. 9–26. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PARERGON: APORETISCHE GRENZE | 171 

 

einem bestimmten Außen her, im Inneren des Verfahrens mit; weder einfach außen 
noch einfach innen; wie eine Nebensache, die man verpflichtet ist, am Rande, an Bord 
aufzunehmen. Es ist zunächst (d’abord) das An-Bord (l’à-bord).“26 
 
Seine Untrennbarkeit von dem Ergon entspringt dem prozessualen Cha-
rakter des Parergon. Denn in seinem (immanenten) Spiel mit Ergon profi-
liert es verschiedene Dynamiken: Parergon wirkt, berührt und tritt ent-
gegen, d.h., es ist immer „am Rand entlang, daneben, aber eben auch da-
gegen.“27 Interne Partizipation des Parergon am Ergon ist so wesentlich, 
dass eine feste Grenze zwischen ihm und dem Ergon oder zwischen Werk 
und Nichtwerk letztlich niemals gezogen werden kann. Eben diese Nicht-
Feststellbarkeit oder Unentscheidbarkeit des Parergon – als eine dif-
férance-Figur – macht nach Derrida die konstitutive Dimension eines je-
den Kunstwerks oder -ereignisses aus. Immer wenn man eine Grenze zwi-
schen Parergon und Ergon zu ent-scheiden versucht, tritt ein umgekehrtes 
Verhältnis zwischen beiden auf. Da die Un-ent-Scheidbarkeit bzw. die 
wechselnden Beziehungen zwischen Parergon und Ergon uns sehr wichti-
ge Verständnisse über die Grenzen der Kunstwerke geben werden, wird 
diese aporetische Relation im Folgenden anhand von drei Beispielen, die 
auf sehr verschiedenen Medien und Kontexten beruhen, näher erläutert.28 
(1) Das Gemälde Der Sturz des Ikarus (Pieter Breughel, 1558);29 (2) der 
                                                           
26 Derrida, WM, S. 74. 
27 Dünkelsbühler, Kritik der Rahmen-Vernunft, S. 58. 
28 Diese Beispiele wurden teilweise willkürlich gewählt, um die Parergon-Ergon-

Relation allgemein für einzelne Kunstwerke zu problematisieren. Anders als die 
vorhin erwähnten Beispiele, bei denen direkt und ganz gezielt der Rahmen der 
Kunstwerke thematisiert wurde, beziehen sich die hier genannten drei Beispiele al-
so nicht unmittelbar auf die Spiele mit den sichtbaren Rahmen. Bei den jeweiligen 
Beschreibungen wird es des Weiteren nicht darum gehen, eine Werkinterpretation 
als die einzige Interpretationsmöglichkeit zu bevorzugen, sondern mit Blick auf 
mehrere plausible Möglichkeiten sogenannte wesentliche und nebensächliche Ei-
genschaften mit- und gegeneinander ins Spiel zu bringen, um die Unentscheidbar-
keit, d.h. Parergonalität und deren konstitutiven sowie destruktiven Werkbezug als 
eine wichtige Dimension von Kunst und Kunstpraxis aufzuzeigen. 

29 Das exakte Datum und Register sowie der Titel des Werks sind umstritten. Im Fol-
genden wird sich auf die Version bzw. vermeintliche Erstkopie in den Musées ro-
yaux des beaux-arts de Belgique (Brüssel) bezogen, die den Titel La chute d’Icare 
trägt. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

Film Drei Farben: Blau l-
lationswerk Square Depression (Bruce Nauman, 2007). 

Fragt man zuerst nach dem Wesentlichen (Ergon) und dem Unwesent-
lichen (Parergon) des berühmten Gemäldes von Breughel, bieten sich viele 
Aspekte in ihrem Wechselspiel als mögliche Antworten an:30 (i) Man kann 
die großen Figuren in der Mitte des Gemäldes als Ergon und den ‚Rest‘ als 
Parergon annehmen, (ii) dagegen lassen sich der Titel und die Geschichte 
vom Sturz des Ikarus als Ergon bestimmen, das Gemälde selbst bleibt 
dann nebensächlich (Parergon); oder (iii) abwesende Figuren und irritie-
rende Darstellungen können als wesentlicher (Ergon) interpretiert werden, 
was zur Folge würde, dass der große Teil des Gemäldes sowie die im Hin-
tergrund stehende Geschichte des Ikarus zum Parergon wird. 

(i) Zuerst kann man wohl die groß dargestellten Figuren, z.B. den 
pflügenden Bauern, das Pferd, den Angler, den Knaben im eingerahmten 
Bildraum sowie ihre Bewegungen als das Ergon (das Wesentliche) des 
Gemäldes anerkennen. Aus diesen auffälligen Elementen heraus könnte 
man dann das Bild möglicherweise als eine Darstellung des alltäglichen 
Lebens in einer bäuerlichen Welt interpretieren. Auf diese Weise denkt 
man schließlich nicht nur den Titel und die Geschichte, sondern auch das 
fallende Bein von Ikarus und die untergehende Sonne als nebensächlich. 
Insofern man den Titel des Gemäldes nicht beachtet oder die mythologi-
sche Geschichte über den Sturz des Ikarus nicht kennt, ist diese Behaup-
tung zuerst nachvollziehbar. (ii) Betrachtet man aber das Gemälde weiter 
mit der mythologischen Deutung des Titels und mit dem kulturgeschicht-
lichen Wissen (über den Absturz des Übermütigen), würden die hinter-
gründigen oder scheinbar nebensächlichen Elemente stärker hervortreten: 
Die fallenden Beine auf der unteren rechten Seite des Bildes, die den her-
abstürzenden Ikarus symbolisieren, und die kleine Felseninsel, auf der er 
mit seinem Vater Daidalos vermutlich eingesperrt war und von der beide 
mit den Flügeln flüchten wollten, würden mehr an Bedeutung gewinnen: 
So müsste man schließlich eher den Titel und die kleine Figur als Ergon 
denken. (iii) Nicht nur solche Anspielungen, die im Gemälde zu finden 
sind und die auf einem kulturspezifischen Vorwissen beruhen, sondern 
auch viele abwesende, anders dargestellte oder irritierende Elemente kön-
nen ebenso wesentliche Rollen übernehmen: Ist die Abwesenheit des Dai-
                                                           
30 Die folgenden Ausführungen beziehen sich zum Teil auf Arthur Dantos Interpreta-

tion dieses Gemäldes im fünften Kapitel seines Buches „Die Verklärung des Ge-
wöhnlichen“. Vgl. Danto, Die Verklärung des Gewöhnlichen, S. 178–185. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PARERGON: APORETISCHE GRENZE | 173 

 

dalos, der nächsten Hauptfigur dieser Geschichte, der die Flügel aus Vo-
gelfedern und Kerzenwachs anfertigte, der uns das Wissen um den Sturz 
seines Sohns vermittelte, für das Gemälde nicht konstitutiv? Wie sieht es 
aus mit dem Sonnenuntergang? Verändert dieser, der in der entgegensetz-
ten Richtung von Ikarus steht und offensichtlich nicht ausreicht, das Ker-
zenwachs am Flügel zu schmelzen, nicht den gesamten Ikarus-Mythos 
(das Ergon des Gemäldes)? Oder vielleicht sind doch die zuerst genannten 
Figuren das tatsächliche Ergon, weil sie an dem Sturz von Ikarus völlig 
uninteressiert sind, was dazu führt, dass das Gemälde öfters „Landschaft 
mit dem Sturz des Ikarus“ genannt wird.31 Jedoch macht auch diese letzte 
Interpretation erst dann Sinn, wenn man parergonale Elemente (jetzt wie-
der die Geschichte über den Sturz des Ikarus) ins Spiel bringt. In jedem 
Fall bedingt aber das Ergon das Parergon und die Relation zwischen bei-
den ist nicht klar zu entscheiden. 

Bei dem zweiten Beispiel geht es um den ersten Teil der Drei-Farben-
Trilogie i-
schen Flagge sowie die ihnen entsprechenden Werte (Freiheit, Gleichheit 
und Brüderlichkeit) anspielt. Erwartet man beim Film mit dem Titel Blau 
einen Freiheitsbezug, kann man ihn dem Anschein nach in der tiefen emo-
tionalen Welt der Hauptdarstellerin Julie finden. Zu Beginn des Films ver-
liert Julie nach einem schweren Autounfall ihre Tochter und ihren Mann, 
der ein bekannter Komponist war. Nach diesem Verlust zieht Julie nach 
Paris, um mit ihrer Vergangenheit völlig zu brechen und dort ein neues 
Leben anzufangen. Mit Slavoj Žižek lässt sich dieser Wunsch nach einem 
absoluten Anfang als eine Art „abstrakte[r] Freiheit“ interpretieren, die im 
Laufe des Films notwendigerweise scheitern wird.32 Obwohl sie bereits 
vor einem solchen Anfang viele Gegenstände aus der Vergangenheit und 
u.a. musikalische Fragmente ihres Mannes vernichtet hat, werden diese 
nicht aus ihren Gedanken gelöscht und gehen ihr immer wieder durch den 
Kopf. Am Ende entschließt sie sich dazu, die unvollendete Komposition 
ihres gestorbenen Mannes zusammen mit dessen ehemaligen Mitarbeiter 
Oliver fertigzustellen, was für Žižek eine Rückbezüglichkeit bzw. ein 
Rückweg zur hegelschen konkreten Freiheit darstellt.33 Der Film endet mit 
                                                           
31 Auch Danto problematisiert das Gemälde an einer Stelle mit dem Namen „Land-

schaft“. Vgl. Danto, Die Verklärung des Gewöhnlichen, S. 180. 
32 Slavoj Žižek, Die Furcht vor echten Tränen. Krzysztof Kieslowski und die „Naht-

stelle“, Berlin 2001, S. 199f. 
33 Vgl. Žižek, Die Furcht vor echten Tränen, S. 213. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

der von ihr zu Ende komponierten Musik sowie mit ihrem weinenden Ge-
sicht. 

Diese Beschreibung kann keineswegs als die einzige oder richtige Be-
schreibung gelten und ihre Aporie wird deutlicher, wenn wir nach den ne-
bensächlichen/parergonalen und eigentlichen/ergonalen Elementen dieses 
Filmes fragen. Hier kann man wieder viele (scheinbar) werkinterne und 
werkexterne Momente oder Faktoren aufzählen, die aber bei einer genauen 
Betrachtung in ein umgekehrtes Verhältnis miteinander treten werden. 
Nehmen wir an, dass Julie und ihre Geschichte das Ergon dieses Werkes 
ausmachen und die restlichen Momente, Figuren, Bilder, Titel, Symbole 
usw. zweitrangig (parergonal) sind. Was wäre dann aber, wenn der Film 
nicht den Namen Blau, sondern Grün oder Nach dem Unfall getragen hät-
te? Offensichtlich würde und müsste man Julies Geschichte völlig anders 
interpretieren, nicht nur weil blaue Gegenstände, Kleiderstücke und insge-
samt eine blaue Atmosphäre den Film beherrschen, sondern auch weil der 
von der Trilogie beanspruchte Bezug auf die Freiheit verloren ginge – was 
auch zur Folge hätte, dass Žižek diesen Film in seinem Buch völlig anders 
und ohne Hegelsche Freiheitstrilogie interpretieren müsste. Auch in die-
sem Fall wäre es also schwierig, dem Titel oder der Geschichte jeweils ei-
ne sekundäre Rolle zuzuschreiben.34 Als Alternative kann man sich vor-
stellen, dass ihr Mann, der Komponist, ein parergonales Moment des 
Films ausmacht, weil man ihn kurz vor seinem Tod am Anfang des Films 
nur ein einziges Mal sieht. Allerdings könnte man wieder einwenden und 
behaupten, dass er (in seiner Abwesenheit) eventuell die wichtigste Rolle 
übernimmt: Seine Affäre mit einer anderen Frau, die Julie erst nach sei-
nem Tod erfährt, seine Musik, die am Ende von Julie vollendet wird oder 
sein Mitarbeiter, der Julie folgt und sie zur Neukomposition der Musik ih-
res Mannes überredet, verhindern den Neuanfang bzw. die absolute Frei-
heit von Julie. Kurz gesagt: Man versucht in Blau nebensächliche Ele-
mente herauszufinden und sie abzusondern, um ein reines, in sich einge-
schlossenes Werk, ein Ergon festzustellen. Je mehr Elementen oder Mo-

                                                           
34 Auch die anderen beiden Teile der Trilogie können nicht einfach von Blau abgelöst 

werden, nicht nur weil der Name Blau erst dann Sinn macht, sondern wegen einiger 
sich überschneidender Szenen: In Weiß sieht man die Szene im Gericht von der an-
deren Seite, und in Rot sieht man in der allerletzten Szene eine Fährkatastrophe, bei 
der die einzigen Überlebenden drei Paare aus den jeweiligen Teilen der Trilogie 
sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PARERGON: APORETISCHE GRENZE | 175 

 

menten man jedoch den Status „Parergon“ zuschreibt, desto weniger Er-
gon (Julie) bleibt am Ende. 

Auf den ersten Blick mag das dritte Beispiel im Vergleich zu den ers-
ten beiden wenig spektakulär erscheinen: Bei der Square Depression, die 
2007 von dem US-amerikanischen Künstler Bruce Nauman in Münster 
aufgebaut wurde, handelt es sich um eine weiße, quadratische Betonplatte, 
in der die Mitte ca. zwei Meter tief spitz zuläuft. Das Werk wird zugleich 
als eine negative Bühne bezeichnet und erinnert an eine umgedrehte Py-
ramide, die in die Erde eingesunken ist.35 Der Name Square Depression 
birgt die doppelte Anspielung auf eine psychische Störung und auf eine 
geomorphologische ‚Senke‘ – eine unter dem Meeresspiegel liegende 
Struktur. Betritt man die Skulptur und läuft man bis zum Scheitelpunkt 
hinab, verliert man langsam den Blick auf die Umgebung des Werkes. Der 
Künstler beschreibt seine künstlerische Absicht wie folgt: „Ein Gedanke 
bei der Senkung, den versenkten Dreiecken, war, dass man hineinlaufen 
kann und so tief darin steht, dass die Augenhöhe unter dem Bodenniveau 
liegt und dies einen in gewisser Weise isoliert. Alle sind über einem und 
schauen auf einen herunter.“36 

Nehmen wir an, dass der geometrische Mittelpunkt das Ergon des 
Werkes ausmacht: Er ist das Zentrum des Werkes, wo sich z.B. eine Besu-
cherin eine Weile aufhalten muss. Entsprechend dem Titel des Werkes 
können wir diesen tiefsten Punkt als ‚depressiven Punkt‘ bezeichnen, der 
die Besucherin in einen traurigen, hoffnungslosen Zustand versetzen soll. 
Allein diese einfache Beschreibung bedarf aber einer Reihe von weiteren 
Bezügen und Elementen, die man nicht bloß als parergonal klassifizieren 
kann. Als Erstes sind für den Mittelpunkt (Ergon) die Außenkanten ebenso 
wichtig, die der Besucherin nur einen beschränkten Blick auf ihre Außen-
welt erlauben. Es kann also heißen, dass sie nicht wegen des depressiven 
Punktes, sondern wegen dieser Kanten auf dem Bodenniveau, die ihren 
Blick sperren, in einen depressiven Zustand geriet. Als Nächstes kann man 
ebenso einwenden und behaupten, dass ein solcher Zustand weder allein 
durch den Mittelpunkt noch durch die Außenränder entsteht, sondern die 
Besucherin selbst eigentlich das Ergon des Werkes ist. Es geht letzten En-
                                                           
35 Vgl. Claudia Miklis, Valeska Schneider, „„Square Depression“ von Bruce Nauman: 

Eine negative Bühne zur Selbsterfahrung“, URL: http://www.skulptur-projekte.de 
/skulptur-projekte-download/pdf/PM_Nauman_5.6.07.pdf S. 1. (Letzter Zugriff am 
25.07.2015). 

36 Miklis, Schneider, „Square Depression“, S. 2. Hervorhebung T.A. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

des um ihre Schritte ins Zentrum, ihre Gefühle und ihre privaten Erfahrun-
gen. Jedoch ist dieser Gedanke auch nicht lange haltbar: Mit guten Grün-
den kann man argumentieren, dass nicht die am Mittelpunkt stehende Be-
sucherin, sondern die anderen Menschen, die nicht auf Augenhöhe stehen 
und sie von oben anschauen oder einfach ignorieren, die eigentliche Ursa-
che der Depression sowie das Ergon des Werkes ausmachen. Denn solan-
ge es oben keine herumlaufenden Menschen gibt, wird solch ein trauriges 
Gefühl gar nicht oder nur mangelhaft erregt. Auch bei diesem Werk stößt 
man schließlich auf mehrere Elemente, die eine Entscheidung darüber er-
schweren, ob sie jeweils wesentlich oder bloß nebensächlich sind. Denkt 
man also ein Element zuerst als Parergon, dann hat es in einer genaueren 
Betrachtung einen Pseudo-Ergon-Status. 

Bei all diesen Beispielen handelt es sich um wechselnde Verhältnisse 
an den Grenzzonen des betreffenden Werkes, wobei keine eindeutige Un-
terscheidung zwischen den Dimensionen von Parergon und Ergon getrof-
fen werden kann. Die Grenzen zwischen dem Eigentlichen und Neben-
sächlichen, zwischen dem Zentralen und Marginalen oszillieren so grund-
legend, dass letztlich kein Ergon bleibt, das von dem Parergon nicht 
durchdrungen wäre. Schließlich lässt sich aus den bisherigen Ausführun-
gen zur Derridas Philosophie und zu den einzelnen Beispielen folgern, 
dass jedes Kunstwerk oder jede Kunstpraxis unzählbare Elemente oder 
Momente begleitet, die selbst nicht im Kunstwerk thematisiert sind, offen-
sichtlich über es hinausgehen und ihre sichtbaren sowie unsichtbare Gren-
zen überschreiten. Versteht man also die Grenzen eines Kunstwerks so po-
rös und zugleich dynamisch-prozessual, werden die Grenzüberschreitun-
gen in der Kunst nicht als Ausnahmefälle oder außergewöhnliche Phäno-
mene, sondern solche Momente, die bei jeder einzelnen Kunstpraxis auf 
unterschiedliche Weise auftreten.  

Diese Schlussziehung kann aber erst dann nachvollziehbar sein und für 
eine Theorie der Kunst weiter produktiv gemacht werden, wenn man das 
Parergon-Konzept mit Derrida immer in seinem parasitären Zug, in seiner 
Unentscheidbarkeit, d.h. so, wie es ist, als konstitutiv für Kunstwerke 
denkt, anstatt es als eine neue wesentliche Kategorie der Kunst nahezule-
gen. Der Begriff „Un-ent-Scheidbarkeit“ (Ausweglosigkeit an einer mehr-
dimensionalen Scheidezone) wurde bereits im ersten Teil der vorliegenden 
Arbeit als eine Aporie bzw. aporetische Erfahrung der Grenze behandelt 
(vgl. I.2.2). Mit Bezug auf Kunstwerke tritt nun der aporetische Charakter 
der Grenze in der Figur des Parergon auf. Als eine Art Aporie stellt Parer-

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PARERGON: APORETISCHE GRENZE | 177 

 

gon eine „grenz(ent)ziehende“ Bewegung dar.37 Parergon ist also aporeti-
sche Grenze des Kunstwerks, die sich in jedem Akt des Gezogen-Werdens 
permanent entzieht. Gleichzeitigkeit von Grenzziehung und -entziehung 
ist an dieser Stelle nicht ein beliebiges Wortspiel, sondern sie weist auf ei-
ne dynamisch-prozessuale Relation zwischen dem Kunstwerk und der 
Welt (vgl. I.2), die Derrida wieder mit seiner différance-Figur erklärt: Das 
Verhältnis zwischen Parergon und Ergon ist demnach den andauernden 
Aufschubs- und Entzugsprozessen ausgesetzt, die die Grenzen des Kunst-
werks als aporetische Zonen (re)markieren.38 Als eine unentscheidbare  
und gespenstische39 Grenze bildet das Parergon somit ein fließendes, pro-
zessuales und bedeutungsgenerierendes Moment der Kunstpraxis. Das Pa-
rergon beseitigt dabei für Derrida jegliche Ein- und Ausschlusslogik (von 
Werk/Nichtwerk, Parergon/Nichtparergon oder Kunst/Nichtkunst), durch 
die unsere ästhetisch-künstlerischen Praktiken immer verkürzt sowie redu-
ziert verstanden werden.  

Die einzelnen Kunstpraktiken sind einer Reihe von Überschreitungen 
und Bewegungen ausgesetzt, die die Grenzen zwischen Parergon und Er-
gon sowie die anderen Oppositionen permanent verändern sowie dauerhaft 
verschieben. Diese Prozesse können sich immer dann als fruchtbar erwei-
sen, wenn das Parergon, das eine Kunstpraxis durchwebt, in seiner Unent-
scheidbarkeit immer stärker auftritt. Ein Parergon, das man endgültig fest-
stellen könnte, wäre dann wieder ein klassisch feststehendes Ergon und 
schlüge damit in einen Pol der geltenden Oppositionskette (Werk-
/Nichtwerk) um. Stattdessen „bringt es alle Gegensätze aus der Fassung, 
ohne doch unbestimmt zu bleiben und schafft Raum für das Werk.“40 In 
                                                           
37 Vgl. Dünkelsbühler, Kritik der Rahmen-Vernunft, S. 56. 
38 Der Begriff Re-Markierung spielt ebenso eine zentrale Rolle in Derridas Überle-

gungen zu den einzelnen Gattungen der Kunst und der Künste, die im nächsten Teil 
detailliert diskutiert werden (vgl. III.3.2). 

39 Wie vorhin zitiert wurde: „Jeder Entscheidung, jeder sich ereignenden Entschei-
dung, jedem Entscheidungs Ereignis wohnt das Unentscheidbare wie ein Gespenst 
inne, wie ein wesentliches Gespenst.“ Derrida, Gesetzeskraft, S. 50f. 

40 Derrida, WM, S. 25. Hervorhebung im Original. Hier lässt sich noch anmerken, 
dass es zwischen den Begriffen „Unentscheidbarkeit“ (indécidabilité) und „Unbe-
stimmtheit“ (indétermination) einen wichtigen Unterschied gibt. Während der erste, 
wie im ersten Teil diskutiert, eine unaufhörliche und aporetische Grenzpraxis dar-
stellt, kommt dem zweiten – in diesem Zusammenhang – eine solche praxisbezoge-
ne Rolle nicht zu. Der Nebensatz „ohne unbestimmt zu sein“ lässt sich also nicht so 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

seiner Unentscheidbarkeit hat das Parergon damit mindestens zwei wichti-
ge Funktionen: (1) Verunsicherung der Gegensätze, die in der philosophi-
schen bzw. ästhetischen Tradition historisch verankert sind; (2) seine 
werkschaffende bzw. -konstitutive Rolle, die trotz oder wegen seiner per-
manenten Entzugsmomente doch möglich ist. Die erste Funktion kann 
man nur im großen Rahmen von Derridas philosophischem Projekt disku-
tieren, das hier bisher mehrmals – nebenbei oder parergonal – erwähnt 
wurde. Wichtiger ist aber die zweite Funktion, die es zuletzt kurz zu erläu-
tern gilt. 

Die Auseinandersetzung mit Kants Dritter Kritik führt Derrida am En-
de zu der Behauptung, dass das Parergon nicht nur eine wichtige Rolle für 
Kunstwerke spielt, sondern (fast) die gesamte Rolle des künstlerischen 
Schaffens übernimmt. Das Kunstwerk hat für ihn am Ende nichts anderes 
als Zusätze bzw. Parerga. Nicht das Ergon fügt zu sich verschiedene Pa-
rerga (Schmuck, Rahmen, Titel usw.) als Zusätze hinzu, sondern erst das 
Parergon bringt – als sich verschiebende Prozesse der Grenzbildung bzw. 
Einrahmung – das Kunstwerk hervor, ohne dabei das neue Wesentliche 
(Ergon) zu werden. Die erste Annäherung an diese recht kontra-intuitive 
Vorstellung zeigt Derrida, indem er bei seiner Kant-Lektüre auf einen dem 
Ergon inhärenten Mangel hinweist: 

 
„Die natürliche Lage, die für die Errichtung eines Tempels gewählt wurde, ist [Kant zu-
folge, T.A.] offensichtlich kein Parergon. Ein künstlicher Ort auch nicht: weder der 
Kreuzungspunkt, noch die Kirche, noch das Museum, noch die übrigen Werke um das 
eine oder andere. Aber die Bekleidung oder Säule ist ein solches. Warum? Nicht weil 
sie sich ablösen, sondern weil sie sich schwieriger ablösen und vor allem weil ohne sie, 
ohne ihre Quasi-Ablösung, der innerliche Mangel des Werks zum Vorschein käme; be-
ziehungsweise, was sie bezüglich eines Mangels auf dasselbe hinausläuft, nicht zum 
Vorschein käme. Was sie zu Parerga macht, ist nicht einfach ihre überflüssige Äu-
ßerlichkeit, es ist das interne strukturelle Band, das sie mit dem Mangel im Inneren des 
Ergon zusammenschweißt. Und dieser Mangel ist damit konstitutiv für die Einheit 
                                                                                                                         

denken, dass Parergon letzten Endes entschieden wird, sondern so, dass es in seiner 
Unentscheidbarkeit wirkt und hervortritt. Vgl. auch: „I say ‚undecidability‘ rather 
than ‚indeterminacy‘ because I am interested more in relations of force, in differ-
ences of force, in everything that allows, precisely, determinations in given situa-
tions to be stabilized through a decision of writing“. Jacques Derrida, „Afterword: 
Toward An Ethic of Discussion“, Gerald Graff (Hrsg.), Limited Inc, Evanston Il 
1988, S. 111–160, hier S. 148. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PARERGON: APORETISCHE GRENZE | 179 

 

selbst des Ergon. Ohne diesen Mangel bedürfte das Ergon nicht des Parergon. Der 
Mangel des Ergon ist der Mangel des Parergon, der Bekleidung oder der Säule, die ihm 
dennoch äußerlich bleiben. Wie lässt sich der Anteil der Energia bestimmen?“41 
 
Das Parergon-Konzept indiziert – nach der dekonstruktiven Analyse von 
Derrida – eine permanente Mangelhaftigkeit bzw. die mangelhafte Identi-
tät des Ergon. Diese Defizite sollen durch das Parergon ersetzt bzw. er-
gänzt werden; seine unheilbare Mangelhaftigkeit bedarf also immer eines 
Supplements.42 Mit dem Hinweis auf die prinzipielle Mangelhaftigkeit des 
Ergon, die sich eben im Akt des Parergon-Supplements enthüllt, gibt Der-
rida eine indirekte Antwort auf eine der oben gestellten Fragen: ‚Warum 
bedarf ein jedes Werk des Parergon?‘: Ein jedes Werk bedarf des Parer-
gon, weil es erst dann ein Werk wird. Mit anderen Worten: Erst durch pa-
rergonale Elemente bzw. Prozesse (durch den Titel, den Ort, die Entste-
hungszeit, die Stile, den Kontext, die Bildschrift, den Rahmen usw.) wird 
das Werk zu einer scheinbaren Einheit gebracht. Wenn Derrida am Ende 
der oben zitierten Stelle die Frage nach dem „Anteil der Energia“ – in An-
lehnung an die aristotelische Dynamis-Energiea-Relation – stellt, deutet er 
schon darauf hin, dass sich das Parergon durch seine Kraft und Prozessua-
lität auszeichnet, durch die der Mangel des Ergon supplementiert werden 
soll:43 

 
„Dieser Mangel, der vor der Einrahmung nicht bestimmt, lokalisiert, situiert, innerhalb 
oder außerhalb arretiert werden kann, ist zugleich […] Produkt und Produktion des 
Rahmens.“44 
 
Parergon ist demnach ein Prozess der Einrahmung, eine Kraft (Energeia), 
die das Werk überhaupt hervorbringt.45 Vor diesem Prozess der „Einrah-
mung“ gibt es weder ein Werk  noch dessen Rahmen. Parergon soll also 
nach Derrida nicht als einen bloßen Anhang zu dem Kunstwerk gedacht 
werden; vielmehr hat es den Vor-Gang. Jedoch hat diese Priorität des Pa-
                                                           
41 Derrida, WM, S. 80. 
42 Hierzu vgl. Hyun Kang Kim, Ästhetik der Paradoxie. Kafka im Kontext der Philo-

sophie der Moderne, Würzburg 2004, S. 80. 
43 Vgl. Wirth, „Rahmenbrüche, Rahmenwechsel, Nachwort des Herausgebers, wel-

ches aus Versehen des Druckers zu einem Vorwort gemacht wurde“, S. 23. 
44 Derrida, WM, S. 93. 
45 Vgl. Kim, Ästhetik der Paradoxie, S. 79. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

rergon, diese Energia, keinen „erste[n] Beweger“.46 Denn auch hier han-
delt es sich um eine nicht-ursprüngliche différance-Bewegung. Sowohl der 
Rahmen – als eine sinnlich-statische Grenze des Kunstwerks – als auch 
das mangelhafte Ergon sind sein Produkt und sein Rest (Parergon des Pa-
rergon des Parergon usw.). Bei diesem unendlichen Supplementierungs-
verfahren geht es anders ausgedrückt um den Primat der parergonalen 
Kraft vor dem statischen Ergon oder um einen praxisbezogenen Vorgang 
vor dem Ergon. In diesem Sinne drückt Derrida aus: „Es gibt keinen natür-
lichen Rahmen. Es gibt Rahmen, aber der Rahmen existiert nicht.“47 
Wenn also von einem Rahmen (oder von der Grenze) des Kunstwerkes 
gesprochen wird, kann dieser Rahmen nicht als ein fester, bereits existie-
render Rahmen gedacht werden, der zum Kunstwerk hinzukäme und ihm 
eine Einheit verliehe. Vielmehr soll der Rahmen als eine Rah-
menbewegung, als „Einrahmung“ bzw. als eine prozessuale Grenzbildung 
verstanden werden, die das Werk überhaupt aporetisch bzw. parergonal 
konstituiert.48 Kurz: Das Kunstwerk erzeugt unzählbare aporetische Gren-
zen, die konstitutiv selbst für es sind. 

Fasst man alle bisherigen Anmerkungen über das Parergon zusammen, 
lassen sich wichtige Ergebnisse für die im Rahmen dieser Studie bearbei-
tete praxisbezogene Ästhetik gewinnen, durch die Grenzen und Über-
schreitungen der einzelnen Kunstwerke bzw. –praktiken plausibel verstan-
den werden können. Im Diskurs und in der Praxis der Kunst nimmt man 
öfters an, anhand von Rahmen oder Parerga eine Grenze gezogen zu ha-
ben, die das Werk vor der Welt bzw. vor jeder möglichen Äußerlichkeit 

                                                           
46 Derrida, WM, S. 103. 
47 Derrida, WM, S. 103. Hervorhebung im Original. Mit dem Unterschied zwischen 

„es gibt“ und „es existiert/ist“ spielt Derrida in vielen seiner Schriften. Im einfachs-
ten Sinne des Wortes handelt es sich dabei um einen Unterschied zwischen einem 
Ereignis-Denken und dem Präsenz-Denken. An einer Stelle in Politik der Freund-
schaft macht er diese Unterscheidung klar: „Die Gabe, wenn es sie gibt; die Erfin-
dung, wenn es sie gibt, etc. Es geht dabei nicht um das Einräumen einer hypotheti-
schen oder konditionalen Dimension (falls; vorausgesetzt, dass; etc.), sondern um 
die Markierung einer Differenz zwischen dem ‚es gibt‘ einerseits, dem ‚ist‘ oder 
‚existiert‘ andererseits, also zwischen dem ‚es gibt‘ und den Worten der Präsenz.“ 
Jacques Derrida, Politik der Freundschaft, Frankfurt am Main 2002, S. 71. 

48 Vgl. Wirth, „Rahmenbrüche, Rahmenwechsel, Nachwort des Herausgebers, wel-
ches aus Versehen des Druckers zu einem Vorwort gemacht wurde“, S. 19f. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PARERGON: APORETISCHE GRENZE | 181 

 

schützen und von ihnen trennen könne.49 Aber mit einem Fokus auf die 
vermeintlichen Grenzen von Kunstwerken – sowie mit Blick auf oben an-
geführte Beispiele – hat sich nun herausgestellt, dass das Pseudo-
Unwesentliche, das scheinbar Beiläufige, das Einrahmende, das Quasi-
Nebensächliche usw. keineswegs von dem abgelöst werden kann, was wir 
als ‚Werk‘ (oder allgemein als ‚Kunst‘) verstehen, und für die Konstituti-
on desselben eine unverzichtbare Rolle spielt. Loslösung von Parerga 
würde letzten Endes das Ergon zum Verschwinden bringen. Die Grenzen 
zwischen Ergon und Parergon lassen sich aus diesem Grund nicht als fes-
te, sondern nur als konstitutiv-prozessuale, aber zugleich als sich perma-
nent verschiebende Grenzen denken, die einer Reihe von Verhältnissen 
und den scheinbar relevanten und irrelevanten Aspekten des Kunstwerkes 
ausgesetzt sind sowie sich in jedem Moment dieser Reihe neu differenzie-
ren.

                                                           
49 Vgl. z.B. Georg Simmel, „Der Bilderrahmen. Ein ästhetischer Versuch“, Klaus 

Lichtblau (Hrsg.), Soziologische Ästhetik, Wiesbaden 2009, S. 111–117. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 

Resümee 

 
 
 

Die relationalen, topologischen und funktionalen Perspektiven zu Grenzen 
und Überschreitungen, die im ersten Teil dieser Studie zuerst hinsichtlich 
der dialektisch orientierten Theorien und dann mit den Schriften von 
Foucault und Derrida intensiv erarbeitet wurden, haben ein praxisbezoge-
nes Verständnis der Kunst suggeriert, nach dem die Grenzen und Grenz-
überschreitungen der Kunst immer in ihrer tiefen Verflochtenheit mit den 
anderen Lebenspraktiken betrachtet werden müssen, wobei jegliches Den-
ken von einem ästhetischen Außerhalb ausgeschlossen bleibt. Um solch 
ein Verständnis zur Geltung zu bringen, hat dieser zweite Teil der Studie – 
wie methodisch begründet wurde – vermeintliche Grenzen zwischen 
Kunst und Nichtkunst sowie zwischen Werk und Nichtwerk begrifflich 
untersucht und kritisch neu begründet, anstatt zahlreiche Kunstphänome-
ne, die man gewöhnlich als grenzüberschreitende denkt, einzeln zu be-
schreiben. Bisherige Auseinandersetzungen mit den wichtigen ästheti-
schen Theorien (von Kant, Adorno, Heidegger und Derrida) führen uns 
schließlich zu dem folgenden Ergebnis: Insofern man Grenzen und Über-
schreitungen der Kunst (oder der Kunstwerke) immer in ihrem konstitutiv-
prozessualen Einhergehen versteht, anstatt sie bloß als zwei getrennte 
Phänomene zu denken, die der Logik der Gegensätze unterworfen bleiben, 
erkennt man in jedem einzelnen Kunstwerk eine Reihe von Grenzen und 
Überschreitungen, die für dessen Konstitution, Produktion, Erfahrung oder 
Interpretation grundlegende Rollen spielen. Wenn zahlreiche Arten von 
Überschreitungen selbst in den (dem Anschein nach) einfachsten oder 
klassischen Werken der Kunst in vielerlei Hinsichten hervortreten, dann 
können die komplexeren Werke in der zeitgenössischen Kunst, die man 
als grenzüberschreitende Kunstphänomene oder -werke bezeichnet, nicht 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

als Sonder- oder Ausnahmefälle, sondern ebenfalls konstitutive Züge un-
serer Kunstpraktiken verstanden werden. Ästhetische Grenzüberschrei-
tungen bringen schließlich keine zweite oder übergeordnete Sphäre des 
Ästhetischen heraus, sondern sie machen uns deutlich, wie die Kunst im-
mer schon aus den überbordenden und entgrenzenden Dimensionen unse-
rer sprachlichen und medialen Orientierungen hervorgeht.  

Wie bereits am Anfang dieses Teils erwähnt, zielte die Auseinander-
setzung mit Kant, Adorno, Heidegger und Derrida grundsätzlich darauf ab, 
die Kriterien einer praxisbezogenen Ästhetik, d.h. die Untrennbarkeit der 
Kunstpraktiken von den anderen Lebenspraktiken sowie ihre wechsel- und 
gegenseitige Prozessualität nachvollziehbar zu machen. Zwar ist es kein 
Zufall, dass diese Kriterien, die vorhin vornehmlich ausgehend von Derri-
das Überlegungen entworfen wurden (vgl. I.2.3), nun im Großen und Gan-
zen wieder durch Derridas Texte erfüllt werden. Jedoch soll damit kei-
neswegs behauptet werden, dass die gesamte Argumentation schon von 
Beginn an nur auf Derrida basierte oder dass Kants, Adornos sowie Hei-
deggers Kunsttheorien dabei geringeren Wert besitzen. Das Gegenteil ist 
der Fall: Derridas kunsttheoretische Überlegungen können meines Erach-
tens erst dann produktiv gemacht werden, wenn man sie andauernd – wie 
es Derrida selbst in seinen Schriften tut – auf den traditionellen Kunstdis-
kurs bezieht. Denn ohne festen Bezug auf die traditionellen ästhetischen 
Theorien können seine Gedanken weder richtig verstanden noch angemes-
sen diskutiert werden. Seine Kritik an Gegensätzen wie Kunst/Nichtkunst 
oder Werk/Nichtwerk usw. hat nur dann Sinn, wenn diese in der Ge-
schichte der Ästhetik tatsächlich existieren. Geht man mit Derrida kritisch 
auf die vermeintliche Grenze zwischen Kunst und Nichtkunst ein, werden 
jene Gegensätze nicht bloß verschwunden. Vielmehr werden die Zonen, 
die zwischen ihnen liegen, breiter geöffnet, fließend gemacht und wird 
somit eine Reihe von Verschiebungs-, Entzugs- sowie Verdichtungspro-
zessen in Gang gesetzt. Dies hat schließlich zur Folge, dass durch Derridas 
Kritik an den traditionellen Ästhetiken von Kant, Hegel, Adorno oder 
Heidegger nicht allein ihre Defizite, sondern zugleich ihre Verdienste nä-
her erkannt werden. Aus dieser Perspektive werden im Folgenden einige 
wichtige Momente der bisherigen Ausführungen hervorgehoben, indem 
sie miteinander kritisch sowie produktiv vermittelt werden, anstatt sie 
chronologisch wiederzugeben oder sie miteinander zu versöhnen. 

Stellt man als Erstes Derridas Überlegungen zum Parergon in den 
Vordergrund, werden die Defizite und die Verdienste von kantischer Äs-
thetik für eine praxisbezogene Ästhetik besser verstanden. Es lässt sich 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RESÜMEE | 185 

 

zunächst behaupten, dass Derridas Kritik nicht kantische Ästhetik als sol-
che, sondern die Übertragung dieser Ästhetik – wie Kant selbst dies tut – 
auf die Kunstwerke sowie Kunstpraktiken betrifft. Mit anderen Worten: 
Was problematisch ist, ist weniger Kants Reflexionsästhetik als vielmehr 
der Versuch, diese Ästhetik mit Blick auf die Kunstwerke zur Geltung zu 
bringen oder sie unmittelbar in eine Kunstästhetik zu transferieren. Dieser 
Versuch setzt, wie bei Derridas Kritik an Kant klar wurde, die Existenz ei-
ner festen Grenze zwischen Kunstwerk und Beiwerk (und dann auch 
Nichtwerk) voraus, die letztlich das Ästhetische von dem Außerästheti-
schen völlig zu trennen vermag. Eine solche ästhetische Praxis, die von 
den anderen Praktiken im Ganzen abgelöst werden könnte, hat allerdings 
selbst im Rahmen der kantischen Reflexionsästhetik keinen Platz. Viel-
mehr ist die größte Leistung dieser Ästhetik, wenn man dies ausgehend 
von Deleuze beschreibt, dass sie verschiedene Arten von Reflexionsprak-
tiken immanent, d.h. in ihrem produktiven Zusammenhang miteinander 
vermittelt. Erst in dieser untrennbaren und konstitutiven Vermittlungspra-
xis hat das Subjekt die Möglichkeit, mit seinen eigenen Grenzen in ein re-
flexives Spiel einzutreten und diese dabei zu erkennen, zu verschieben, 
Schritt für Schritt zu verändern oder neu zu gestalten. Insofern ästhetisch-
reflexiv konstituierte Grenzen immer aus den entgrenzenden sowie über-
bordenden Dimensionen unserer grundlegenden Praktiken hervorgehen 
und nicht bloß über diese hinaus-, sondern mit ihr weiter prozessual-
konstitutiv einhergehen, bleibt die kantische Ästhetik ein fruchtbares Mo-
dell oder ein Vorbild für ein praxisbezogenes Verständnis von ästheti-
schen Grenzen und Überschreitungen. 

Rückt man als Zweites das kantische Modell in den Hintergrund, kann 
man die Defizite und Verdienste von Adornos und Heideggers Kunsttheo-
rien, die zum Zwecke eines kunstspezifischen Verständnisses von Grenzen 
und Überschreitungen der Kunst angeführt wurden, näher in Betracht zie-
hen. Mit Adorno (und mit einer Vermittlung von Hegels Gedanken) lassen 
sich zuerst die Grenzen der Kunst und der einzelnen Künste als ihre refle-
xiv-kritischen Form- und Normbildungsprozesse interpretieren, die einer-
seits historisch verlaufen und andererseits unmittelbar aus den (negativen) 
Überbordungsdimensionen der gesellschaftlichen Praktiken schöpfen. Bei 
diesem Punkt bezieht sich Adornos Ansatz immanent auf bestimmte Mo-
mente der kantischen Ästhetik, und zwar auf die selbstreflexiven Kon-
stitutionsprozesse im kunstspezifischen Zusammenhang. Hinsichtlich der 
Momente der historischen Selbstkonstituierungsprozesse der Kunst kann 
man ausgehend von Adorno eine vorläufige Unterscheidung zwischen 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

konstitutiven und destruktiven Grenzüberschreitungen treffen. Obwohl 
Adornos Distanzierung von verschiedenen Formen von Grenzüberschrei-
tungen viel kritisiert werden kann, soll jedoch keineswegs behauptet wer-
den, dass seine normativen Unterscheidungen völlig nutzlos gewesen sind. 
Wenn Derridas Parergon-Konzept am Ende nahelegt, dass sich jede mög-
liche Kunstpraxis durch ein prozessuales Spiel von Grenzen und Über-
schreitungen auszeichnet, heißt es mit Adorno weiter, dass dieses Spiel 
nicht bloß auf die gleiche, sondern bei jedem Kunstereignis immer auf 
verschiedene Art und Weise abläuft. Vor diesem Hintergrund gewinnt also 
Adornos kritisches Verständnis der verschiedenen Arten von Grenzüber-
schreitungen der Kunst (z.B. im Zusammenhang mit dem Kommerz, der 
Politik, dem Sport usw.) wieder an Bedeutung. Seine Überlegungen kön-
nen schließlich nur dann produktiv eingesetzt werden, insofern man dabei 
auf die Logik der Gegensätze bzw. auf seine negative Dialektik verzichtet. 
Sonst gelangt man wiederum zu einer verschlossenen Grenze, die den 
Praxisbezug der Kunst zu anderen Lebenspraktiken verringert sowie un-
möglich macht. 

Da Adornos Theorie, wie mit dem Konzept des monadischen Kunst-
werks ersichtlich wurde, in der Tat zu einem in sich eingeschlossenen äs-
thetischen Bereich gelang und damit das zweite Kriterium der praxisbezo-
genen Ästhetik nicht erfüllt, lässt sich als Nächstes der Praxisbezug der 
Kunstwerke auf andere Praktiken im Hinblick auf Heideggers Kunsttheo-
rie herstellen. Die Interpretation von Heideggers Riss-Figur als eine be-
streitende Grenze des Kunstwerks (im Welt-Erde-Bezug) macht deutlich, 
dass sich einzelne Kunstwerke bzw. -praktiken in die gesellschaftlichen 
Praktiken konstitutiv eingebunden sind und zwischen diesen immer eine 
dynamisch-prozessuale Relation entsteht. Vor allem fällt bei Heidegger 
der Begriff der ‚Verlässlichkeit‘ als ein reflexives Moment der Kunst auf. 
Diesem Begriff wohnt ein reflexives Potential inne, das wir von Kant (und 
von Hegel) kennen, indem sie eine gesellschafts- oder subjektkonstitutive 
Rückbezüglichkeit leistet, welche bei Adornos Theorie fehlte. Kunstprak-
tiken ermöglichen – mit Heidegger gesprochen – einen permanenten 
Übergang von der Dienlichkeit zur Verlässlichkeit, d.h. von den dienli-
chen Gebrauchszusammenhängen zu den reflexiven Erkenntnissen über 
unsere grundlegenden Orientierungen auf die Welt, wodurch die Medien, 
Sachen oder Themen, die uns bereits bekannt sind, in neuer und ausge-
zeichneter Weise (d.h. wie bei Kant, in ihrer nicht-verallgemeinerbaren 
Singularität) heraustreten. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RESÜMEE | 187 

 

Heideggers Bestimmung der Kunst als produktive (strittige) Relation 
zwischen Grenze und Überschreitung ist jedoch, wie oben diskutierte, da-
von motiviert, dass er diese Relation ausschließlich den Kunstwerken zu-
schreibt und sie bereits zu Beginn von vielen anderen Gegenständen und 
Praktiken absondert. Auch seine berühmte Formel ‚Sich-ins-Werk-Setzen 
der Wahrheit‘ geht implizit von einem in sich geschlossenen bzw. einheit-
lichen Werkbegriff aus, der oben in Anlehnung an Derridas Überlegungen 
problematisiert und als Symptom der philosophischen Ästhetik analysiert 
wurde. Für Derrida lassen sich die Grenzen der Kunst und der Kunstwerke 
niemals als einheitliche, feste und trennbare, sondern immer als prozessua-
le und fließende verstehen. Dies hat noch weitere praxisbezogene Konse-
quenzen, die als Letztes mit einem Vergleich zwischen Heidegger und 
Derrida hervorgehoben werden können. Grundsätzlich verstehen beide 
Philosophen die Grenzzone der Kunstwerke als dauerhafte Grenzbil-
dungsprozesse, die weder sinnlich noch begrifflich feststellbar sind und 
stattdessen immer in Praxiszusammenhängen gezogen bzw. verschoben 
werden. Von Kunst und Kunstwerken lässt sich – als eine weitere Ge-
meinsamkeit zwischen beiden – erst dann als besondere Praktiken spre-
chen, wenn sie sich von den anderen Lebens-, Zeichen-, Wahrnehmungs-, 
Interpretations- oder Sprachpraktiken nicht trennen lassen. Während Hei-
degger aber innerhalb dieser Verflochtenheit den Kunstwerken einen 
strukturell oder ontologisch besonderen Status zuschreibt, aufgrund dessen 
sie einen spezifischen Welt-Erde-Streit in den Riss bringen, versteht Der-
rida die Risse, die Grenzen, die Brüche, die Schnitte der Kunstwerke nicht 
bloß als den Kunstwerken zugehörige Besonderheiten, sondern als Über-
schreitungsprozesse, die sich um das Kunstwerk herum ansiedeln. Hei-
degger kann also die Besonderheit der Kunstpraktiken dadurch zeigen, 
dass er eine Trennung zwischen Werk und Nicht-Werk und somit ein in 
sich geschlossenes Kunstwerk implizit voraussetzt und jene Besonderheit 
als eine äußerliche sowie nachträgliche Relation zwischen Kunst und Le-
ben beschreibt. Derrida geht ganz gezielt auf diese problematische Tren-
nungszone, auf die Grenzzone des Werks und Nichtwerks, ein. Mit der Pa-
rergon-Figur überprüft er einerseits diese scheinbare Trennung aus ihrer 
eigenen Logik heraus und zeigt dabei ihr permanentes Oszillieren. Ande-
rerseits legt Derrida plausibel dar, dass durch die parergonale Kraft, d.h. 
durch die grenzbildenden Kunstpraktiken oder die Einrahmungen keine 
einheitlich oder monadisch strukturierten, sondern sich immer mit anderen 
Praxiszusammenhängen verflochtene Kunstwerke hervorgebracht werden. 
Denn die Grenzen der Kunstpraktiken sind nicht solche Grenzen, die den 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188 | GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS 

 

Praktiken und Werken von außen her gegeben werden, sondern solche, die 
sich nur aus den Überbordungs- sowie Entgrenzungsdimensionen der me-
dialen und sprachlichen Praktiken heraus – als fließende Grenzen und apo-
retische Zonen – verdichten lassen, ohne dadurch zu einem ästhetischen 
Außerhalb zu gelangen. Wie die einzelnen Kunstpraktiken uns ihre pro-
zessualen Grenzen sicht- und merkbar machen, ohne in einen verschlosse-
nen Bereich umzuschlagen, lässt sich besonders mit Blick auf den mehr-
dimensionalen Charakter von Grenzen weiter erklären, um den es im drit-
ten Teil dieser Studie gehen wird: Einzelne Kunstwerke und -praktiken 
können nur im konstitutiven Zusammenhang mit den anderen Kunstwer-
ken, -stilen, -formen oder -gattungen entstehen und produziert oder auch 
wahrgenommen werden. Bei ihren wechsel- und gegenseitigen Überkreu-
zungen und Konvergenzen werden die Grenzen der Kunstwerke und der 
Künste immer mehr verdichtet, was wiederum als ein unverzichtbares 
Moment der Kunst auftreten wird. 
 

 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

III. Grenzen und Konvergenzen      
der Künste  

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 
https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 

 

 
 
 
Der Begriff ‚Grenzüberschreitung‘ verweist im heutigen ästhetischen Dis-
kurs nicht nur auf die Grenzbewegungen zwischen Kunst und Nichtkunst, 
sondern zugleich auf die Übergänge, die Kreuzungen oder die (inter)-
medialen Vernetzungen zwischen den einzelnen Kunstformen bzw. Küns-
ten. Wie soll man aber diese Übergänge und Kreuzungen genau beschrei-
ben bzw. verstehen, so dass auch sie für eine Kunsttheorie und für einzel-
ne Kunstpraktiken fruchtbar werden? Sind Vernetzungen, Übergänge, Fi-
gurationen oder Konvergenzen zwischen den Künsten bloß historische 
Tendenzen, die allgemein für die Kunst nur geringen oder einen sekundä-
ren Wert haben? Dieser Teil der Studie geht davon aus, dass auch diese 
Form von Grenzüberschreitungen, d.h. Konvergenzen zwischen den Küns-
ten für die Produktion sowie Erfahrung der Kunst keine nachgeordnete 
Rolle spielen. Sie treten ebenfalls als konstitutive und notwendige Mo-
mente der Kunst sowie der einzelnen Kunstpraktiken auf, die schließlich 
ein Umdenken in den zeitgenössischen Theorien der Kunst erfordern.   

Ausgehend von der im ersten Teil dargelegten methodischen Herange-
hensweise lässt sich die Figur der Grenzüberschreitung auch hier im Hin-
blick darauf untersuchen, wie die Grenzen im Diskurs über die einzelnen 
Künste bereits definiert, problematisiert und wahrgenommen werden. In 
diesem Sinne gliedert sich dieser Teil in drei Kapitel: Zuerst werden die 
Grenzen der Künste in einem historischen Exkurs über die Einteilungen 
der Künste sowie deren Aktualität in der heutigen Forschung thematisiert 
(1). Dann werden die Grenzüberschreitungen zwischen den Künsten mit 
Blick auf Beispielwerke und einige aktuelle Theorien problematisiert (2). 
Schließlich werden zwei plausible Antworten auf das Problem der Grenz-
überschreitung zwischen den Künsten gegeben, die am Ende produktiv 
aufeinander bezogen werden (3). 

Im Kapitel (1) wird als Erstes ein kurzer Überblick über die Arten der 
Grenzbestimmungen zwischen den Künsten hinsichtlich ihrer unterschied-
lichen Einteilungsformen, ihrer Probleme und ihrer Relevanz gegeben. Als 
Zweites wird eine der am meisten rezipierten und einflussreichsten Eintei-
lungstheorien, Lessings Klassifizierung der Künste, mit ihren geschichtli-
chen Hintergründen (wie Mimesis oder Paragone) kritisch rekonstruiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

Diese Rekonstruktion hat zweierlei Ziel: Einerseits wird durch sie ein all-
gemeines Verständnis von Pluralität und Verschiedenheit der Künste ge-
wonnen. Aber andererseits werden dabei zwei Figuren herausgearbeitet, 
die sich im Nachhinein als problematisch erweisen und unmittelbar mitei-
nander verbunden sind: Die Materialspezifität der Künste und das (noch 
wichtigere) Einheitsmotiv bei den tradierten Gattungsverständnissen. Als 
Drittes wird zuerst die Aktualität der ersten Figur (der Material- bzw. Me-
dienspezifität der Künste) in den kunsttheoretischen Debatten ab dem 20. 
Jahrhundert mit Hilfe von Noël Carrolls Schriften gezeigt sowie proble-
matisiert. Obwohl Carroll mit seinem Kontra-Spezifitätsthese sowie in 
praxisorientierter Absicht das Medienspezifitätsproblem plausibel beseiti-
gen will, wird es sich am Ende dieses Kapitels zeigen, dass er die zweite 
Figur (das Einheitsmotiv) übersieht, gleichwohl selbst seine Überlegungen 
von ihr ausgehen. 

Im Kapitel (2) werden hinsichtlich des zweiten Motivs, das also ge-
wöhnlich vorausgesetzt, dass einzelne Gattungen der Kunst einheitlich 
strukturierte Formen und Gebilde haben, Grenzüberschreitungen zwischen 
den Künsten problematisiert. Es wird gezeigt, dass dieses im Exkurs über 
die Einteilung herausgearbeitete Gattungsverständnis nicht nur ein ideolo-
gisches, sondern vor allem ein kunsttheoretisches Problem darstellt. Das 
Problem lautet: Erklärt man zahlreiche Phänomene der Grenzüberschrei-
tungen zwischen den Kunstgattungen mit einer impliziten oder expliziten 
Annahme der einheitlichen Gattungslogik, gelangt man zu keinen oder zu 
unplausiblen Antworten. Entweder wurden wegen dieses Einheitsmotivs 
früher (bei Goethe oder bei Hegel) Grenzüberschreitungen zwischen den 
Künsten strikt und normativ von der jeweiligen Kunsttheorie ausgeschlos-
sen, oder sie werden (heute) theoretisch unplausibel oder sehr verkürzt be-
handelt. Wie man für die Grenzüberschreitungen zwischen den Künsten 
unplausible und gekürzte Antworten gibt, wird zuerst in Anlehnung an 
McIver Lopes’ Theorie der Künste sowie an seine Erklärung eines einfa-
chen Beispiels (William Blakes Europe) dargelegt. Dann wird dieses 
Problem anhand eines komplexeren Beispielwerks (Crepusculum der is-
ländischen Künstlerin Gabríela Friðriksdóttir) auf viele andere Phänomene 
in der zeitgenössischen Kunst erweitert. Abschließend wird hinsichtlich 
dieses Beispiels noch einmal auf Carrolls Schriften rekurriert, um einer-
seits seine praxisbezogene Pointe für solche Phänomene positiv aufzu-
nehmen, aber andererseits die Defizite bei seiner Theorie klar zu machen, 
so dass anschließend plausible Alternativen bearbeitet werden können. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE | 193 

 

Im Kapitel (3) werden zwei unverkürzte und überzeugende Antworten 
auf das Problem der Grenzüberschreitung zwischen den Künsten mittels 
einer Interpretation von Adornos und Derridas Schriften bearbeitet. Indem 
Adorno und Derrida sich jeglicher Einheitsvorstellung in der Philosophie 
widersetzen und dabei die Figur der Grenzüberschreitung programmatisch 
immer als ein einheitszerstörendes Moment einsetzen, bieten sie zwei Al-
ternativen, die zwar voneinander sehr verschieden sind, die man jedoch 
produktiv miteinander vermitteln kann. Mit Adorno werden als Erstes 
(3.1) Grenzüberschreitungen zwischen den Künsten in verschiedene Kon-
vergenzformen eingeteilt und dann das erste Anzeichen für eine These der 
konstitutiven Pluralität der Künste festgestellt. Anschließend wird A-
dornos Konvergenzmodell auf verschiedene Phänomene in der Kunst er-
weitert und dabei ihre geschichtliche Ausdifferenziertheit aufgezeigt. 
Durch diese Ausführungen wird es gelingen, Grenzüberschreitungen zwi-
schen den Künsten als konstitutive und notwendige Momente der Kunst zu 
verstehen. Obwohl Adornos Theorie der Konvergenzen der Künste viel-
seitige Perspektiven auf die Ausdifferenziertheit der künstlerischen Phä-
nomene in der zeitgenössischen Kunst eröffnet, lässt sich dabei zugleich 
zwei Probleme erkennen, die als Zweites (3.2) bei der folgenden Alternati-
ve, d.h. bei Derrida, berücksichtigt werden sollen. Das erste Problem ist, 
dass Adorno – auch wenn er die Differenzen zwischen den Gattungen 
plausibel macht – Binnendifferenzierungsprozesse der Gattungen über-
sieht, was unmittelbar zur Folge hat, dass die Besonderheiten der einzel-
nen Kunstpraktiken in den Gattungen aufgehen. Dieses Problem wird mit 
einer Interpretation von Derridas Konzept der Teil-Habe gelöst, in dem die 
Relation zwischen der Praxis und der Gattung als eine prozessuale Relati-
on verstanden wird. Mit dieser Relation – die im ersten Teil der Arbeit be-
grifflich bearbeitet wurde (vgl. I.1.2) – werden einzelne Kunstpraktiken 
nicht als durch die Gattungen eingeteilte Einzelfälle, sondern als solche 
Praktiken geltend gemacht, die notwendigerweise über die Grenzen der 
Gattungen hinausgehen, diese verschieben, aber zugleich sicht- und merk-
bar machen, weil sie in jeder einzelnen Praxis neu konstituiert werden. 
Das zweite Problem besteht in Adornos Unterscheidung zwischen imma-
nenten und nicht-immanenten Konvergenzen, welche ebenso bei der Der-
rida-Interpretation berücksichtigt wird. Mit Derridas Konzept der konta-
minierten Gattungen (sowie in Anlehnung an Jean-Luc Nancys Philoso-
phie) wird Adornos Einteilung dadurch aufgehoben, dass eine jede Kunst-
praxis von Grund auf als eine singulär-plurale Praxis gedacht wird, ohne 
auf irgendeine Logik des Innen/Außen oder des Immanenten/Nicht-

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

Immanenten reduziert zu werden. Am Ende werden Adornos und Derridas 
Überlegungen aus der Perspektive einer konstitutiven Pluralität der Künste 
miteinander vermittelt und insgesamt ein unverkürztes und plausibles Ver-
ständnis über die Grenzüberschreitungen zwischen den Künsten gewon-
nen.

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 

1 Grenzen der Künste 
 

 

 

Wenn sich die Grenzen der Kunst wie im vorangehenden Teil anhand ei-
nes kritischen Rekurses auf die Debatte über Autonomie und Heteronomie 
der Kunst angemessen verstehen lassen, kann man sich an ein Verständnis 
der Grenzen zwischen den Künsten am besten mit einem kritischen Blick 
auf den Diskurs über die Einteilung der Künste annähern. Denn im Hin-
blick auf zahlreiche Einteilungskriterien, -strategien, -formen und -me-
thoden lassen sich einerseits die Differenzen und Unterschiede zwischen 
den einzelnen Künsten verdeutlichen, aber andererseits auch die Probleme 
der Grenzüberschreitungen zwischen den Künsten in den aktuellen Debat-
ten miteinbeziehen, die aus jenen Einteilungen hervorgehen. 

Zu diesen Zwecken wird im Folgenden zuerst ein kurzer Überblick 
über verschiedene Probleme und Methoden bei der Einteilung der Künste 
gegeben sowie die Relevanz derselben für ein allgemeines Verständnis der 
künstlerischen Pluralität thematisiert (1.1). Anschließend wird ein exemp-
larischer und kritischer Exkurs zu Lessings Einteilungen der Künste ange-
führt, wobei zuerst historisch wichtige Momente wie Mimesis oder Para-
gone und dann ihre Wirkung auf das Denken seiner Zeit erläutert werden. 
Bei diesem Exkurs werden einerseits die Unterschiede zwischen den 
Künsten (besonders der Malerei und der Poesie) näher zum Vorschein ge-
bracht, andererseits auch zwei Motive herausgearbeitet, die bis heute in 
den kunsttheoretischen Debatten implizit oder explizit vorausgesetzt wer-
den: die Medienspezifität der Künste und das Verständnis von einheitlich 
strukturierten Gattungen (1.2). Abschließend wird die Aktualität des ersten 
Motivs (der Medienspezifität der Künste) im Rahmen der kunsttheo-
retischen Diskussionen ab dem 20. Jahrhundert mit Hilfe von Noël 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

Carrolls Schriften problematisiert. Carrolls Überlegungen werden uns 
zwar dabei helfen, das Medienspezifitätsproblem plausibel zu beseitigen 
und ein praxisbezogenes Verständnis der Kunst zu verteidigen. Jedoch 
werden sie sich zugleich als problematisch erweisen, eben weil sie dem 
zweiten Motiv (dem einheitlichen Gattungsverständnis) verhaftet bleiben 
(1.3). 
 

 

1.1 EINTEILUNGEN: PROBLEME, METHODEN        
UND RELEVANZ 

 

Wenn man sich – zum Zwecke des Erkenntnisgewinns über die Grenzen 
der Künste – mit den im Kunstdiskurs geltenden Einteilungen beschäftigt, 
begegnet man bereits zu Beginn dieser Beschäftigung einer Reihe von 
Problemen. Sind die Einteilungen der Künste bloß theoretische Versuche, 
die den einzelnen Kunstpraktiken äußerlich bleiben, oder formieren sich 
die Künste, Kunstbereiche oder -gattungen tatsächlich aus den partikulä-
ren Kunstaktivitäten, -praktiken und -werken heraus?1 Werden also die 
einzelnen Künste mit kunsttheoretischen Maßnahmen mit- und gegenei-
nander ins Verhältnis gebracht oder haben verschiedenste Kunstpraktiken 
und -werke in der Tat eine bestimmte Tendenz oder Bewegung, um sich 
so als unterschiedliche Kunstbereiche zu etablieren? Man kann sich weder 
einfach für die eine noch für die andere Alternative entscheiden. Denn 
wenn man einzelne Künste nur als rein theoretische Konstrukte denkt, tut 
man den zahlreichen Kunstpraktiken Unrecht, die sich ganz offensichtlich 
einem Kunstbereich oder einer Kunsttradition anschließen wollen, z.B. als 
Musik oder als ‚sensation novel‘ gelten wollen und zugleich gerne auf die 
dafür notwendigen Formen, Techniken, Medien sowie Verfahrensweisen, 
die in der Musik oder im Genre der ‚sensation novel‘ gebräuchlich sind, 
zurückgreifen. Denkt man aber andersherum, dass einzelne Künste kon-

                                                           
1 Für den Anregungskontext vgl. Jean-Luc Nancy, „Die Künste formen sich im Ge-

geneinander“, Nikolaus Müller-Schöll, Saskia Reither u.a. (Hrsg.), Aisthesis. Zur 
Erfahrung von Zeit, Raum, Text und Kunst, Schliengen im Markgräflerland 2005, 
S. 13–19, und auch Georg Kaufmann, „Zur Gattungsproblematik in der Kunstge-
schichte“, Siegfried Mauser (Hrsg.), Theorie der Gattungen, Laaber 2005, S. 36–
39, hier S. 39. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GRENZEN DER KÜNSTE | 197 

 

krete Ergebnisse der unterschiedlichsten Kunstpraktiken sein sollen, dann 
muss man jedoch genau erklären, wie es überhaupt möglich ist, dass un-
terschiedlichste Mitglieder eines Kunstbereichs eine solche Form- oder 
Gattungsbildung überhaupt zustande bringen. Wie können z.B. alle mögli-
chen Lieder (von einem Kunstlied bis hin zu einem Hiphop-Track) die 
gleiche Tendenz haben, also eine Musikgattung bilden? Obwohl an dieser 
Stelle keine direkte Lösung für dieses Problem entwickelt werden kann, 
lässt sich der praxisbezogenen Ästhetik, die im vorigen Teil eingehend 
diskutiert wurde, eine Aufgabe stellen: Die geltenden Einteilungs- und 
Gattungsverständnisse sollen so überprüft werden, dass weder die Beson-
derheiten der einzelnen Praktiken in den Kategorien aufgehen noch diese 
sich für jene Praktiken als völlig nutzlos erweisen. 

Ein zweites Problem betrifft die unzählbare Anzahl von Untergattun-
gen, Genres, Stilen, Traditionen oder alle anderen Klassen. Es gibt näm-
lich nicht bloß die sogenannten großen Kunstgattungen wie Musik, Male-
rei, Literatur, Bildhauerei, Theater, Film usw., sondern auch zahlreiche 
Stile, Genres oder Künstlertraditionen, die man als Formen oder Klassen 
denkt, die ebenso über die einzelnen Kunstpraktiken hinausgehen und die 
man öfters in jene großen Gattungen einordnet. Zwar kann man mit Recht 
behaupten, dass die Einführung von solchen Klassen und Formen für ein-
zelne Kunstpraktiken ein besseres Verständnis ermöglichen sowie das 
oben geschilderte Problem, nämlich den Unterschied zwischen dem 
Kunstlied und dem Hiphop-Track, ganz einfach lösen: Beide gehören in 
verschiedene Musikgenres. Jedoch bereiten diese weiteren Klassen bei ge-
nauer Betrachtung noch größere Probleme und verurteilen jeden Eintei-
lungsversuch der Künste von Beginn an zum Scheitern. Denn wenn man 
Kunst zuerst in große Kunstgattungen, diese dann jeweils in zahlreiche 
Untergattungen und auch diese noch in viele weitere Stile, Formen, Gen-
res usf. einteilt, wird man am Ende mit einer endlosen Aufgabe konfron-
tiert, deren Gewinn bei jedem Schritt geringer wird. Diese Schwierigkeit 
tritt vor allem in unserem praktischen Bezug auf die Kunstwerke deutli-
cher hervor, wie der Literaturwissenschaftler Gérard Genette für den Be-
reich der Literatur aufklärt:  

 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

„[P]oeticians have long been aware that certain literary genres are often harder to iden-
tify than is literature in general: I am hard pressed to say whether a certain text is a nov-
el, but I have no doubt that it is literature.“2  
 
Tatsächlich werden die Grenzen der einzelnen Künste immer komplexer 
und schwieriger zu erkennen, wenn man es wagt, die Bereiche oder Gat-
tungen weiter und weiter bis in die kleinsten Entitäten (oder bis zur ein-
zelnen Kunstpraxis) einzuteilen. Um den theoretischen Umfang der fol-
genden Ausführungen zur Einteilung der Künste zu begrenzen, werden 
nicht alle möglichen Kunstformen oder Genres im Einzelnen behandelt, 
sondern auf die am meisten diskutierten Einteilungsformen (wie Poesie 
oder Malerei) ein allgemeiner und kritischer Blick geworfen. Gleichzeitig 
werden dabei Begriffe wie Gattung, Genre, Stil, Form, Modus usf. aus der 
Perspektive ihres Klassenseins wechselhaft verwendet, ohne zu behaupten, 
dass sie gleichgesetzt werden müssen – auch wenn dies dem Willen vieler 
Gattungsforschern entgegenstehen wird.3 

Ein drittes Problem entsteht aus der Logik der Einteilung selbst. Denn 
bei dieser Logik spielt sich nicht nur das Motiv der Unterscheidung, son-
dern auch das der Vereinigung oder der Gemeinsamkeit ab. Auch wenn 
der jeweilige Einteilungsversuch grundsätzlich davon motiviert ist, die 
Differenzen, die Unterschiede und die Grenzen zwischen den Künsten 
aufzuzeigen, kann dieser Versuch nur unter der Voraussetzung vollzogen 
werden, dass alle Künste etwas Gemeinsames teilen. Sonst hätte man ja 
gar nicht damit begonnen, bereits ausdifferenzierte Bereiche noch einmal 
einzuteilen. Wir setzen also schon vor unserer Einteilung voraus, dass die 
Künste und Kunstwerke bestimmte Gemeinsamkeiten aufweisen. Was 
aber haben Filmkunst und Architektur, Poesie und der Tanz, Instrumen-
talmusik und expressionistische Malerei, Klaviersonaten von Schubert und 
Selbstporträts von Rembrandt oder noch spezifischer ein einzelnes plasti-
sches Werk wie z.B. Der Denker (Rodin) und der Roman Der Idiot 
(Dostojewski), das abstrakte Gemälde Who’s Afraid of Red, Yellow and 
Blue II (Newman) und die Performance Imponderabilia 
gemeinsam? Kann man einfach sagen, dass sie alle Kunst sind oder alle 
                                                           
2 Gérard Genette, The work of art. Immanence and Transcendence, Ithaca, New 

York 1997, S. 3. Für Genette stellt dies ebenso für alle Kunstbereiche ein Problem 
dar. Vgl. ebd., 3ff. 

3 Im letzten Kapitel dieses Teils wird diese wechselhafte Verwendung mit Blick auf 
Derridas Gattungsverständnis noch einmal thematisiert. Vgl. III.3.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GRENZEN DER KÜNSTE | 199 

 

zusammen eine Markierung wie ‚Kunst‘ tragen? Dann fallen aber sehr 
leicht erhebliche Unterschiede zwischen den genannten und weiteren 
Künsten, Werken sowie Kunstpraktiken sehr leicht auf. Eben dagegen hat 
Konrad Fiedler im ausgehenden 19. Jahrhundert mit Recht argumentiert: 
Es gibt nämlich „nicht eine Kunst im allgemeinen, sondern nur Künste“.4 
Jedoch kann man auch nicht einfach auf jegliche Gemeinsamkeiten ver-
zichten und im wahrsten Sinne des Wortes behaupten, dass es nur Künste 
gibt5 und diese ohne irgendeine Beziehung zueinander existieren können. 
Vielmehr muss man die Gemeinsamkeiten anders interpretieren und den-
ken. Dieser Vorschlag bzw. diese Grundhypothese des vorliegenden Teils 
der Arbeit bedarf einer näheren Betrachtung und wird im folgenden Ab-
schnitt kurz hervorgehoben – sie kann jedoch erst in den kommenden Ka-
piteln näher bearbeitet werden.6 

Man darf sich die Gemeinsamkeit nicht wie einen Punkt vorstellen, 
durch den alle Künste und Kunstpraktiken hindurchgehen, aus dem sie 
schöpfen oder auf dem sie beruhen. Die Suche nach einer einheitlichen 
Form, in der alle Künste oder Kunstpraktiken oder ihre Produktions- und 
Erfahrungsweisen aufeinandertreffen, ist in diesem Sinne vergeblich. 
Stattdessen muss man auf die verschiedenen Gemeinsamkeiten der Künste 
und Einzelpraktiken fokussieren, die jeweils sehr unterschiedliche – ago-
nale, negative, positive, kritische usw. – Relationen untereinander aufwei-
sen können. Auf eine einfache Formel gebracht: Kunstpraktiken und ein-
zelne Gattungen haben zwar nicht zu allen, aber schon zu vielen anderen 
Kunstpraktiken und -gattungen Beziehungen.7 Eine Kunstgattung oder ei-
ne Kunstpraxis, die sich von anderen Gattungen und Praktiken der Kunst 
völlig isolieren lässt, kann es nicht geben. Vielmehr wird sie uns immer 
nur in einem unauflösbaren Zusammenhang mit anderen Kunstpraktiken 
zugänglich. Diese Grundüberlegungen können an dieser Stelle nicht wei-
tergeführt werden; sie bieten uns hier nur eine Möglichkeit, durch die man 
mit der genannten Grundvoraussetzung, d.h. mit den Gemeinsamkeiten 
                                                           
4 Konrad Fiedler, „Über den Ursprung der künstlerischen Tätigkeit“, Gottfried 

Boehm (Hrsg.), Schriften zur Kunst I. Text nach der Ausgabe München 1913/14, 
München 21991, S. 111–220, hier S. 112. 

5 Dass die Künste wie die Literatur, die Malerei, der Film usw. nicht einfacher zu be-
stimmen sind, lässt sich ebenso aus Genettes Überlegungen folgern. Vgl. Genette, 
The work of art, S. 3f. 

6 Vgl. insbesondere III.3.2. 
7 Vgl. III.3.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

der Künste, anders umgehen kann, so dass die Unterschiede und die Viel-
falt im Rahmen des Einteilungsdiskurses in einem stärkeren Maß erkannt 
werden können.  

Wie unterschiedlich die Künste und Kunstwerke miteinander in konsti-
tutive Verhältnisse und Relationen treten, lässt sich mit einem allgemeinen 
Blick auf diesen Diskurs verdeutlichen. Betrachtet man die Einteilungen 
der Künste, die in der Geschichte der Kunst theoretisch unternommen 
wurden, fallen sehr verschiedene Herangehensweisen, Versuchen und Me-
thoden auf. Wie anders die einzelnen Kunstformen in verschiedenen Epo-
chen der Weltgeschichte voneinander abgegrenzt und ihre Grenzen wahr-

Ge-
schichte der sechs Begriffe.8 Er führt eine Reihe von Kriterien, Eintei-
lungsweisen und -verständnissen an, die in verschiedenen Zeiten geläufig 
waren: Von der antiken Unterscheidung zwischen den freien und gemei-
nen über die mittelalterliche Einteilung von freien und mechanischen bis 
hin zu der in der Aufklärung geltenden Unterscheidung zwischen den 
schönen und mechanischen Künsten.9 Innerhalb dieser grundsätzlichen 
und von der jeweiligen Epoche abhängigen Einteilungsformen lassen sich 
zahlreiche weitere Kriterien auflisten: Künste wurden auf spezifische Wei-
se nach der Art der Nachahmung, nach ihren Funktionen, nach ihren Zwe-
cken, nach den Werten, „nach der Art der Ausführung, nach der Art der 
Wirkung, dem Gebrauch, den Elementen“10 usw. eingeteilt. Auch Jan 

 Reihe von bekannten Einteilungskriterien in der 
Geschichte der Kunst. Die Künste wurden nach e-
teilt: 

 
„1. nach den Sinnen (Künste des Gesichtssinns, des Gehörs usw.); 2. nach dem Ver-
hältnis der einzelnen Künste zu Zeit und Raum (Zeitkünste wie die Musik und die 
Dichtung – Raumkünste wie die Malerei, die Bildhauerei, die Architektur – Zeit-Raum-
Künste wie das Theater, der Film, der Tanz); 3. nach dem Grad ihres Mitteilungsver-
mögens (thematische Künste wie die Dichtung, die Malerei – athematische Künste wie 
die Musik und die Architektur); 4. nach der Stofflichkeit oder Nichtstofflichkeit des 
Materials (musische Künste wie die Dichtung und plastische Künste wie die Malerei); 
5. nach der Selbständigkeit bzw. Freiheit des Schaffens (selbstständig schaffende Küns-
                                                           
8 Geschichte der sechs Begriffe. Kunst, Schönheit, Form, 

Kreativität, Mimesis, ästhetisches Erlebnis, Frankfurt am Main 2003. 
9 Vgl. Tatarkiewicz, Geschichte der sechs Begriffe, S. 79–110. 
10 Tatarkiewicz, Geschichte der sechs Begriffe, S. 104. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GRENZEN DER KÜNSTE | 201 

 

te wie die Dichtung und reproduzierende Künste wie die Rezitation bzw. freie Künste 
wie die Malerei und angewandte Künste wie das Kunstgewerbe).“11 
 
Dieser Liste kann man noch aktuellere Überlegungen zur Einteilung hin-
zufügen: Man kann heute z.B. ausgehend von Walter Benjamin von den 
auratischen und reproduzierten Künsten,12 mit Genette von den immanen-
ten und transzendenten Regimen der Kunstwerke13 sprechen oder mit 
Blick auf Goodmans Symboltheorie die Kunst in autographische und allo-
graphische Künste14 einteilen. Die Vielfalt von Methoden, Einteilungsver-
suchen, -kriterien und -verständnissen, die früher oder heute unternommen 
wurden, soll allerdings nicht den Anschein erwecken, dass sie für unser 
Kunstverständnis völlig nutz- oder bedeutungslos seien. Es ist zwar rich-
tig, dass der ständigen Pluralisierung der Künste, der Kunstformen sowie 
der einzelnen Werke keine feste Kategorisierung oder Klassifizierung ge-
recht werden kann: Kunstpraktiken werden immer über feste Taxonomien 
hinausgehen. Jedoch soll die prinzipielle Unmöglichkeit, die Künste voll-
ständig zu klassifizieren, nicht dazu führen, dass man diverse Kunstprakti-
ken als eine Art nicht-unterscheidbarer oder völlig chaotischer Pluralität 
denkt. Wenn man stattdessen, wie Jean-Luc Nancy hervorhebt,15 selbst je-
ne Unmöglichkeit als den Anfangspunkt eines jeden Einteilungsversuchs 
annimmt, wenn man also den sich permanent verändernden Relationen, 
Grenzbildungen und -überschreitungen zwischen den Künsten – wieder in 
praxisbezogener Hinsicht – theoretisch gerecht wird, lässt sich dabei tat-
sächlich eine solche Pluralität der Künste erkennen, die sich für unsere 
                                                           
11  (Hrsg.), Kunst, Poetik, Semiotik, 

Frankfurt am Main 1989, S. 76–108, hier S. 86f. 
12 Walter Benjamin, Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbar-

keit. Drei Studien zur Kunstsoziologie, Frankfurt am Main 2003. Für eine Interpre-
tation von Benjamins Kunstwerkaufsatz im Rahmen der Einteilung der Künste vgl. 
Georg W. Bertram, Kunst. Eine philosophische Einführung, Stuttgart 2005, S. 73f. 

13 Genette, The work of art. 
14 Nelson Goodman, Sprachen der Kunst. Entwurf einer Symboltheorie, Frankfurt am 

Main 1997. 
15 Diesen methodischen Weg, der hier angenommen wird, schlägt Jean-Luc Nancy in 

seinem Essay Die Künste formieren sich im Gegeneinander vor. Vgl. Nancy, „Die 
Künste formieren sich im Gegeneinander“, S. 13f. Jedoch weichen die Überlegun-
gen und Ziele in den kommenden Abschnitten der vorliegenden Arbeit von Nancys 
Essay großenteils ab. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

Kunstpraktiken als konstitutiv erweist.16 Diese konstitutive Pluralität der 
Künste und einzelner Kunstpraktiken manifestiert sich sogar bereits bei 
den oben gelisteten Einteilungsversuchen der Künste. Denkt man alle ge-
listeten und weiteren Einteilungsversuche zusammen, erkennt man, dass 
bei jedem Versuch andere Verhältnisse zwischen den Künsten in den Vor-
dergrund treten. 
Auflistung als thematische Künste in ein enges Verhältnis miteinander tre-
ten, werden sie zu Gegensätzen, wenn sie nach den Sinnen eingeteilt wer-
den. Während Fotografie und Bildhauerei sich hinsichtlich ihres Bezugs 
auf die Sinne, nämlich auf das Auge,17 nicht besonders voneinander unter-
scheiden, haben sie im Hinblick auf Benjamins oder auch auf Goodmans 
Überlegungen ein ganz anderes und fast gegensätzliches Verhältnis zuei-
nander. Die Ferne und die Enge, die Distanz und die Nähe, die Freund-
schaft und die Feindschaft, die Gemeinsamkeiten und die Unterscheide der 
einzelnen Künste haben in jedem einzelnen Einteilungsversuch verschie-
dene Grade und Werte.18 Und diese sich ändernden Relationen zwischen 
den Künsten sind, wie in den kommenden Kapiteln deutlich werden wird, 
keine arbiträre Relation, sondern ein konstitutiver Zug unserer Kunstprak-
tiken. 

Um die sich permanent verändernde Nähe und Distanz oder die Ge-
meinsamkeiten und Differenzen zwischen den Künsten näher zu betrach-
ten, wird im Folgenden ein detaillierter Exkurs zur Einteilung der Künste 
gegeben. Ein solcher Exkurs ist darüber hinaus vor allem in einer Zeit 
notwendig, in der immer wieder die Rede davon ist, dass die einzelnen 
Künste dazu tendieren, ihre Grenzen zu überschreiten, sich einander anzu-

                                                           
16 Der Gedanke der konstitutiven Pluralität der Künste, der in den kommenden Kapi-

teln dieses Teils der Studie näher thematisiert wird (vgl. insbesondere III.3.1 u. 
III.3.2), stimmt mit dem Konzept der generischen Konstellationen (oder Formen) 
in vielen Hinsichten überein, das von Bertram detailliert ausgeführt wird. Vgl. Ber-
tram, Kunst als menschliche Praxis, S. 157–170. 

17 Herder würde einem solchen Zusammenkommen widersprechen, weil ihm zufolge 
plastische Kunstwerke nicht nur auf dem Sehsinn, sondern vor allem auf dem Ge-
fühl beruhen. Vgl. Johann Gottfried von Herder, „Die Kritischen Wälder zur Ästhe-
tik“, Gunter E. Grimm (Hrsg.), Schriften zur Ästhetik und Literatur. 1767–1781, 
Berlin [u.a.] 1990, S. 9–442. 

18  

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GRENZEN DER KÜNSTE | 203 

 

nähern, sich miteinander zu vermischen oder ineinanderzufließen.19 Damit 
solche Grenzüberschreitungen zwischen den Künsten in den folgenden 
Kapiteln sinnvoller untersucht werden können, soll also zuerst auf die de-
finierten und wahrgenommenen Grenzen und Differenzen rekurriert wer-
den. Da in dieser Studie nicht alle genannten Einteilungen im Einzelnen 
behandelt werden können, wird auf eine der wichtigsten Einteilungstheo-
rien der Künste, die lessingsche Theorie, exemplarisch, aber auch kritisch, 
eingegangen. Durch diesen Exkurs wird einerseits ein allgemeines Ver-
ständnis der bisher besprochenen Pluralität, Verschiedenheit sowie Ge-
meinsamkeit der Künste gewonnen, aber andererseits werden auch wichti-
ge Probleme aufgedeckt, die bis heute aktuell geblieben sind und denen in 
weiteren Schritten dieser Studie besondere Aufmerksamkeit geschenkt 
wird. 
 

 

1.2 EXKURS ZUR EINTEILUNG DER KÜNSTE (LESSING) 
 

Lessings Theorie der Künste gilt bis heute ein von wirkungsvollen Eintei-
lungsversuchen in der Geschichte der Kunst. Eine Rekonstruktion seiner 
Theorie mit ihren geschichtlichen Hintergründen sowie Wirkungen hat 
mindestens drei Vorteile: Erstens wird mit dieser Rekonstruktion viele 
weitere Momente wie Mimesis und ut-pictura-poesis kritisch evaluiert, die 
den früheren Einteilungsdiskurs kennzeichnen. Zweitens lässt sich 
dadurch erkennen, wie er ganz deutlich über die anderen Einteilungsver-
suche, die in seiner Zeit unternommen wurden, hinausgeht, weil er die 
Künste nicht nur in ihrer jeweiligen Zeichen- und Medienkomplexität, 
sondern vor allem in ihrer ästhetisch-poetischen Eigenart voneinander dif-
ferenziert. Drittens kann seine Einteilung (ähnlich wie Hegels System der 
Künste) unmittelbar mit dem Gedanken der sogenannten Medien- und Ma-
terialspezifität der Künste in Verbindung gebracht werden, der seit dem 
20. Jahrhundert eine Aktualität besitzt. Im Folgenden werden zuerst – der 

                                                           
19 Spätestens seit Adornos viel diskutiertem Aufsatz Die Kunst und die Künste hat 

diese Debatte eine enorme Aktualität. Vgl. Theodor W. Adorno, „Die Kunst und 
die Künste“, Rolf Tiedemann (Hrsg.), Gesammelte Schriften. Kulturkritik und Ge-
sellschaft I, Frankfurt am Main 1977, S. 432–453. Mit diesem Aufsatz wird sich 
erst im dritten Kapitel auseinandergesetzt. Vgl. III.3.1. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


204 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

Reihe nach – Mimesis, ut-pictura-Poesis, Paragone und der Laokoon-Streit 
(Winckelmann) als einige historisch wichtige Hintergründe für Lessings 
Theorie behandelt. Dann wird seine Theorie mit ihren produktiven sowie 
problematischen Seiten detailliert bearbeitet, so dass abschließend auf ihre 
Wirkung in und nach seiner Zeit eingegangen werden kann.  
 

Mimesis 
 

Aristoteles definiert im ersten Kapitel seiner Poetik die verschiedenen Ar-
ten von Dichtung sowie alle anderen Kunstformen wie Musik, Tanz, Ko-
mödie, Malerei als „Nachahmungen“ von Naturereignissen sowie von 
menschlichen Handlungen.20 Künstlerische Nachahmung, d.h. Mimesis, 
gilt dabei für ihn als ein alle Kunstarten bzw. -formen übergreifendes 
Prinzip.21 Diese Mimesis-Konzeption, die von Aristoteles als das für alle 
Künste gemeinsame Prinzip definiert wurde, beherrschte viele kunsttheo-
retische Überlegungen von der Antike bis zum Ende des 18. Jahrhunderts. 
Mimesis heißt aber für ihn nicht bloß, wie öfters verstanden wurde, das 
Kopieren der wirklichen Natur oder der Schattenbilder bzw. der Schein-
welt der platonischen Ideen, sondern die Nachahmung der Verfah-
rensweise der Natur, nämlich dessen, wie die Natur verfährt, wie sie sich 
hervorbringt und wie sie sich gestaltet.22 Beim Vollzug einer bestimmten 
künstlerischen Praxis wird – unter dieser Perspektive – eine Sache oder 
eine Handlung (Mythos) entsprechend der Verfahrensweise der Natur und 
deren Gestaltungsweise produziert. Neben diesem gemeinsamen mimeti-
schen Verfahren werden von Aristoteles im selben Paragrafen die Krite-
rien angegeben, die die Künste voneinander differenzieren sollen:  

 
„Sie [die Künste] unterscheiden sich [...] voneinander in dreifacher Hinsicht: dadurch, 
dass sie in verschiedenen Medien nachahmen, dadurch dass sie Verschiedenes, oder 

                                                           
20 Aristoteles, Poetik, 1447a14f. Im Folgenden zitiert aus: Ders., „Poetik“, Argobast 

Schmitt (Hrsg.), Poetik, Berlin 22011. 
21 Für verschiedene Rezeptionen des Mimesis-Konzepts vgl. Arbogast Schmitt, 

„Kommentar“, ders. (Hrsg.), Poetik, Berlin 22011, S. 193–742, hier S. 208ff. Vgl. 
auch: Gertrud Koch (Hrsg.), Die Mimesis und ihre Künste, Paderborn 2010. 

22 Vgl. Scheer, Einführung in die philosophische Ästhetik, S. 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GRENZEN DER KÜNSTE | 205 

 

dadurch, dass sie auf verschiedene Weise, d.h. nicht im selben (Darstellungs-)Modus 
nachahmen.“23 
 
Bei jeder künstlerischen Nachahmung fallen drei Verschiedenheiten auf, 
durch die sich die Kunstpraktiken als einzelne Kunstformen individuieren: 
der Nachahmungsbezug auf den Gegenstand, auf das Medium und auf den 
Modus. Hinter diesen drei Aspekten von Nachahmung versteckt sich ein 
sehr einfaches Verständnis des Verhältnisses zwischen der Kunst (Nach-
ahmung) und den einzelnen Künsten (verschiedene Modi der Nachah-
mung). Demzufolge ist nach Aristoteles ein künstlerischer Gegenstand 
nicht bloß der Gegenstand selbst, sondern – mit Arbogast Schmitt ausge-
drückt – der „Gegenstand, der in einem – von ihm verschiedenen – Medi-
um auf eine bestimmte Weise dargestellt wird.“24 Als Medium bezeichnet 
Aristoteles in den nächsten Paragrafen Formen wie Farbe, Laute oder 
Sprache.25 Verschiedene Gegenstände werden schließlich in verschiede-
nen Grundmedien auf verschiedene Weise nachgeahmt. 
 

Ut pictura poesis 
 
Während Aristoteles die Künste nach den drei Verschiedenheiten (Gegen-
stand, mediale Form und Darstellungsweise) klassifiziert und dabei haupt-
sächlich auf die poetischen Gattungen bzw. die Tragödie fokussiert, taucht 
in den Schriften der Spätantike der Gedanke ut pictura poesis [wie ein 
Bild ist das Gedicht] auf, der kunsttheoretische Diskussionen über die 
Verwandtschaft und Differenzen der Künste immer wieder – besonders ab 
den 16. Jahrhundert – stark beeinflusst hat.26 Die zuerst von Simonides 
von Keos erwähnte innere Verwandtschaft beider Künsten, der zufolge 

                                                           
23 Aristoteles, Poetik, 1447a16ff. Das Wort „Darstellung“ sowie viele andere Wörter 

in Klammern wurden vom Übersetzer Arbogast Schmitt hinzugefügt, um Aristote-
les’ Schriften für heute verständlich zu machen. 

24 Schmitt, „Kommentar“, S. 196. 
25 „

Poetik, 1147a20ff. Nach Arbogast 
Schmitts Übersetzung meint Aristoteles mit dem Medium (oder den Medien) nicht 
die „Mitte“, sondern eher die „Mittel“ wie Farbe, Ton oder Wort. 

26 Vgl. Rensselaer W. Lee, Ut pictura poesis. The humanistic theory of painting, New 
York 1967, S. 3ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


206 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

nämlich die Poesie eine sprechende Malerei und die Malerei eine stumme 
Poesie sei,27 lässt sich im Grunde genommen direkt aus Aristoteles’ Nach-
ahmungskriterium der Künste ableiten. Obwohl später das in Ars poetica 
formulierte Diktum „ut pictura poesis“ von Horaz beide Künste gleichzu-
setzen scheint, werden dabei zugleich mehrfach mediale Differenzen bei-
der Künste hervorgehoben, die in den späteren Rezeptionen dieses Dik-
tums immer unberücksichtigt bleiben.28 Plutarch interpretiert die genannte 
Verwandtschaft zwischen beiden Künsten im Hinblick auf die aristoteli-
sche Philosophie: Verfahren die beiden Künste nach dem Nachahmungs-
prinzip, dann heißt bei ihm, dass sie eigentlich das gleiche Ziel haben, dies 
jedoch durch die Verwendung von verschiedenen Mitteln realisieren.29 
 

Paragone der Künste 
 

Als die bildenden Künste (Malerei, Bildhauerei und auch Architektur) in 
der Renaissance nach und nach sozial und politisch als autonom bzw. als 
artes liberales anerkannt wurden, reagierten die Künstler bzw. Autoren 
auf die bis dahin geltende Analogie zwischen der Dichtung und Malerei. 
Leon Battista Alberti forderte z.B. in seinem Traktat De Pictura, dass die 
malerische Praxis weniger mit der aristotelischen Theorie der Naturnach-
ahmung, sondern eher mit der „inventio“, d.h. dem phantasievollen Aus-
druck, charakterisiert werden sollte.30 Der Maler solle demzufolge nicht 
bloß naturgemäß malen bzw. nachahmen, sondern vor allem gemäß den 
geometrischen Proportionen zeichnen und dabei immer neu erfinden sowie 
belehren. Leonardo da Vinci führte in seiner Schrift Il Paragone diesen 
Gedanken über die Besonderheit der bildenden Kunst ins Extreme und 

                                                           
27 Vgl. Gabriele K. Sprigath, „Das Diktum Simonides: Der Vergleich von Dichtung 

und Malerei,“ in: Poetica: Zeitschrift für Sprach- und Literaturwissenschaft 36 
(2004), S. 243–280. 

28 Vgl. Irmgard Männlein-Robert, Stimme, Schrift und Bild. Zum Verhältnis der Küns-
te in der hellenistischen Dichtung, Heidelberg 2007, S. 1–35. 

29 Vgl. Männlein-Robert, Stimme, Schrift und Bild, S. 252f. 
30 Vgl. Regine Prange, Die Geburt der Kunstgeschichte. Philosophische Ästhetik und 

empirische Wissenschaft, Köln 2004, S. 14f. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GRENZEN DER KÜNSTE | 207 

 

verlieh der Malerei den obersten Rang aller Künste.31 In dieser viel disku-
tierten Schrift wird die Malerei nicht nur von der Poesie unterschieden, 
sondern ihr auch stark entgegengesetzt sowie übergeordnet.32 Der höhere 
Status der Malerei lässt sich nach Leonardo zuerst im Hinblick auf die 
Hierarchie unserer Sinne und deren unmittelbare Bezüge auf die Künste 
rechtfertigen. Nach einem fiktiven Streitgespräch zwischen einem Dichter 
und einem Maler kommt er zum Schluss, dass 

 
„die Malerei um so höher steht denn die Dichtung, als die Malerei einem besseren und 
wertvolleren Zweck dient denn die Dichtung, dieser Wert ist als dreimal so groß erwie-
sen, da er dem Wert von drei anderen Sinnen entspricht; denn es hat sich herausgestellt, 
dass man lieber das Gehör, den Geruch und den Tatsinn verliert als die Sehkraft.“33  
 
Neben dieser Unterscheidung der Künste nach ihrem jeweiligen Bezug auf 
die sinnlichen Wahrnehmungsqualitäten schließt sich Leonardo kritisch 
der Ut-pictura-poesis-Tradition an und stellt die Behauptung auf, dass die 
dichterische Nachahmung niemals den hohen Status der Malerei erlangen 
kann: „Die Malerei ist eine stumme Dichtung, und die Dichtung ist eine 
blinde Malerei, die eine wie die andere ahmt die Natur nach.“34 Mit dem 
Adjektiv „blind“ bezieht er sich also negativ bzw. abwertend auf das Dik-
tum von Simonides und stellt eine starke Hierarchie zwischen beiden 
Künsten auf.35 

Noch wichtiger ist aber ein anderer Punkt: Leonardo stützt sich bei 
dem Streit um die Rangordnung von Malerei und Dichtung schon vor 
Diderot oder Lessing auf die semiotischen Eigenarten beider Künste, auch 
wenn er dies nur mit einfachsten Worten formuliert: 

 

                                                           
31 Vgl. Leonardo da Vinci, „Il Paragone oder Wettstreit der Künste“, André Chastel 

(Hrsg.), Sämtliche Gemälde und die Schriften zur Malerei, München 1990, S. 127–
155, hier S. 135ff. 

32 Auch innerhalb der sogenannten bildenden Künste (Malerei, Bildhauerei und Ar-
chitektur) hat die Malerei nach Leonardo den obersten Rang. Auf diese Diskussion 
wird aber im Folgenden nicht eingegangen. Vgl. Leonardo da Vinci, „Il Paragone 
oder Wettstreit der Künste“, S. 147–153. 

33 Leonardo, „Il Paragone oder Wettstreit der Künste“, S. 138. 
34 Leonardo, Il Paragone oder Wettstreit der Künste“, S. 139. Hervorhebung T.A. 
35 Vgl. Leonardo, „Il Paragone oder Wettstreit der Künste“, S. 138. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


208 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

 „In der Darstellung des Körperlichen durch den Maler und den Dichter besteht dersel-
be Unterschied wie zwischen zerstückelten und ganzen Körpern, denn, wenn der Dich-
ter die Schönheit oder die Häßlichkeit irgendeines Körpers beschreibt, lässt er ihn Glied 
für Glied und nacheinander vor dir erstehen, der Maler dagegen zeigt ihn dir ganz und 
gleichzeitig.“36  

 
Zwei wichtige Begriffe, Nacheinander-sein und Gleichzeitigkeit, die von 
Leonardo als gattungseigene Spezifika von Dichtung und Malerei gedacht 
werden, sind die gleichen begrifflichen Instrumente für die Unterschei-
dung der beiden Künste, die in Lessings Zeit (von Diderot bis Herder) sehr 
geläufig waren. Anders als Lessing (oder Diderot, Mendelssohn, Goethe 
usw.) hält Leonardo allerdings die semiotische Eigenschaft „Gleichzeitig-
keit“ für wichtiger und schreibt darum der Malerei den höchsten Rang und 
Wert zu. 

Leonardos kunsttheoretische Überlegungen können hier zwar nicht 
weiter vertieft oder aktualisiert werden. Jedoch soll ein wichtiger Punkt 
betont werden, der nicht nur für Lessings Theorie eine wichtige Rolle 
spielt, sondern über sie hinausgeht und bis heute aktuell bleibt. Der direkte 
oder indirekte Einfluss von Leonardos Il Paragone lautet, dass es nach 
seiner Epoche in den kunst- bzw. literaturtheoretischen Kontexten weniger 
um eine Revision der Ut-pictura-poesis-Tradition als vielmehr um einen 
grundlegenden Fokus auf die Unterschiede, Differenzen bzw. Eigenarten 
der einzelnen Kunstbereiche ging – was zugleich offensichtlich mit dem 
Beginn der wissenschaftlichen Arbeitsteilung von Disziplinen als Litera-
tur, Bildende Kunst, Musikwissenschaft usw. zusammenhängt. Die Ver-
hältnisse der Künste untereinander werden bei diesem bereichsspezifi-
schen Fokus auf die Künste (auch bis heute) nicht bloß als metaphorische 
oder analoge, sondern eher als (par)agonale Beziehungen charakteri-
siert.37 Das agonale Verhältnis zwischen den Künsten ist jedoch nicht bloß 
                                                           
36 Leonardo, „Il Paragone oder Wettstreit der Künste“, S. 142. 
37 Für den Bedeutungswandel, den das griechische Wort „ tstreit) in 

der Renaissance erfahren hat, vgl. Sabine Heiser, Christiane Holm, „Einleitung“, 
dies. (Hrsg.), Gedächtnisparagone – intermediale Konstellationen, Göttingen 2010, 
S. 7–22, hier S. 9f. Für weitere wichtige Beiträge zu diesem Thema in der gegen-
wärtigen Forschung vgl. Andreas Schnitzler, Der Wettstreit der Künste. Die Rele-
vanz der Paragone-Frage im 20. Jahrhundert, Berlin 2007; Hannah Baader u.a. 
(Hrsg.), Im Agon der Künste. Paragonales Denken, ästhetische Praxis und die 
Diversität der Sinne, München 2007; Uta Degner (Hrsg.), Der neu Wettstreit der 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GRENZEN DER KÜNSTE | 209 

 

als ein Streitgespräch unter den Kunstkritikern oder Künstlern zu verste-
hen, wie dies unmittelbar aus Leonardos Äußerungen zu folgern wäre. 
Stattdessen handelt es sich bei diesem Verhältnis, wie im Folgenden deut-
licher sein wird, um einen komparativen Agon, der sich als eine wichtige 
und konstitutive Art von Relation zwischen den einzelnen Kunstpraktiken 
auszeichnet. 
 

Der Laokoon-Streit (Winckelmann) 
 

Die antike Marmorskulptur Laokoon bezeichnet Plinius der Ältere in sei-
ner Historia Naturalis als ein Kunstwerk, das allen Bildern und Skulptu-
ren vorzuziehen sei.38 Diese erst im 16. Jahrhundert wiederentdeckte 
Skulptur hat nach ca. 250 Jahren einen für die Geschichte der Kunst- und 
Literaturtheorie wichtigen Streit ausgelöst. Verantwortlich dafür war Jo-
hann J. Winckelmanns Schrift Gedanken über die Nachahmung der grie-
chischen Werke in der Malerei und Bildhauerkunst.39 Gleich in den ersten 
Passagen seiner Schrift kündigte Winckelmann an: „Laokoon war den 
Künstlern im alten Rom eben das, was er uns ist; des Polyklets Regel; eine 
vollkommene Regel der Kunst.“40 Die Aufgabe des Künstlers sollte dem-
nach – unabhängig davon, in welcher Gattung oder in welchem Kunstbe-
reich er arbeitet – darin bestehen, die Werke der antiken Künstler nachzu-
ahmen.41 Besonders strittig war zudem seine Beschreibung der Laokoon-

                                                                                                                         
Künste. Legitimation und Dominanz im Zeichen der Intermedialität, Bielefeld 
2010. 

38 „[… S]icut in Laocoonte, qui est in Titi imperatoris domo, opus omnibus et pic-
turae et statuariae artis praeferendum.“ Gaius Plinius Secundus, Naturalis Historia 
XXXVI 37.4ff. Zitiert nach Gaius Plinius Secundus, C. Plinii Secundi naturalis 
historia, Hildesheim 1992. 

39 Vgl. Johann Joachim Winckelmann, Gedanken über die Nachahmung der griechi-
schen Werke in der Malerei und Bildhauerkunst, Ludwig Uhlig (Hrsg.), Stuttgart 
1982. 

40 Winckelmann, Gedanken, S. 2f. 
41 „Der einzige Weg für uns, groß, ja, wenn es möglich ist, unnachahmlich zu werden, 

ist die Nachahmung der Alten.“ Winckelmann, Gedanken, S. 2. „Die Kenner und 
Nachahmer der griechischen Werke finden in ihren Meisterstücken nicht allein die 
schönste Natur, sondern noch mehr als Natur.“ Ebd., S. 3. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


210 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

Skulptur, in der er diese mit dem Gesang von Virgils Aeneis, dem es 
ebenso um die gleiche Geschichte gehen sollte, verglich:  

 
„Er erhebt kein schreckliches Geschrei, wie Virgil von seinem Laokoon singt. Die Öff-
nung des Mundes gestattet es nicht; es ist vielmehr ein ängstliches und beklemmtes 
Seufzen, wie es Sadolet beschreibt. [...] Laokoon leidet, aber er leidet wie des Sophok-
les Philoktetes: sein Elend geht uns bis an die Seele, aber wir wünschten, wie dieser 
große Mann das Elend ertragen zu können.“42 

 
Für Winckelmann heißt es also, dass sich die Kunst seiner Zeit an den bei-
spiellosen Werken der Antike (wie der Laokoon-Skulptur) orientieren und 
diese als Vorbild nehmen sollte. Die richtige künstlerische Absicht besteht 
für ihn demnach nicht direkt in der Nachahmung des Naturverfahrens, wie 
dies in der Antike als gemeinsames Prinzip nahegelegt war, sondern in der 
Nachahmung des bereits in der Antike erreichten Kunstideals. 

Winckelmanns Plädoyer für eine Rückkehr zum antiken Ideal war in 
seiner Zeit nicht nur aus der Sicht der bereits vor einigen Dekaden in der 
europäischen Welt verbreiteten Querelle des anciens et des modernes 
problematisch. Noch problematischer war seine kunsttheoretische Metho-
de, der man auch heute noch in verschiedenen kunsttheoretischen Kontex-
ten begegnet: Kann man ausgehend von einem paradigmatischen Kunst-
werk oder von einem einzelnen Kunstbereich ein für alle Künste gültiges 
Prinzip postulieren? Während für Winckelmann der Ausgang von einem 
Einzelwerk43 zum Zwecke einer allgemeinen Theorie der Künste möglich 
war, wendeten sich seine Zeitgenossen wie G. E. Lessing, M. Mendels-
sohn und J. G. Herder sehr schnell gegen seine Auffassung:44 Verschie-
dene Künste und Kunstbereiche müssen nach diesen Autoren – und später 
für viele andere – spezifische Regeln und Gesetze haben, die normativ be-
                                                           
42 Winckelmann, Gedanken, S. 18f. 
43 Winckelmanns Ausgang vom Kunstwerk im Sinne einer inhaltlichen bzw. wissen-

schaftlichen Bestimmung von Kunst wurde später sehr von Hegel geschätzt. Jedoch 
hat Hegel nicht wie Winckelmann das Prinzip einer Kunst für alle Künste zu ver-
allgemeinern versucht. Vgl. Hegel, Werke 13, S. 92. 

44 Für eine ausführliche Analyse der Laokoon-Debatte in der zweiten Hälfte des 18. 
Jahrhunderts vgl. Monika Schrader, Laokoon – „eine vollkommene Regel der 
Kunst“. Ästhetische Theorien der Heuristik in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhun-
derts: Winckelmann, (Mendelssohn), Lessing, Herder, Schiller, Goethe, Hildesheim 
2005. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GRENZEN DER KÜNSTE | 211 

 

stimmt sein müssen, nicht von einer Kunst in eine andere Kunst übersetzt 
werden können und nicht miteinander verwechselt werden dürfen. 
 

Lessings Laokoon 
 
Eine normative Bestimmung der Grenzen der Literatur und der bildenden 
Künste entwirft Lessing systematisch in seiner Schrift Laokoon oder über 
die Grenzen der Malerei und Poesie,45 die nicht nur in seiner Zeit viel dis-
kutiert wurde, sondern auch bis heute immer wieder rezipiert wird.46 
Gleich im ersten Kapitel setzt er sich intensiv mit Winckelmanns Be-
schreibung der Laokoon-Skulptur auseinander. Lessing scheint zuerst 
Winckelmann darin zuzustimmen, dass in der Marmorskulptur der heftige 
Schmerzgrad im Gesicht des Laokoons nicht ausreichend dargestellt wur-
de, wie man ihn aus Virgils Geschichte kannte. Jedoch muss es für ihn 
„einen anderen Grund“47 geben, warum die Künstler den Schrei oder das 
Leiden von Laokoon nicht dargestellt haben: 

 
„Der Meister arbeitete auf die höchste Schönheit, unter den angenommenen Umständen 
des körperlichen Schmerzes. Dieser, in aller seiner entstellenden Heftigkeit, war mit je-
ner nicht zu verbinden. Er mußte ihn also herabsetzen; er mußte Schreien in Seufzen 
mildern; nicht weil das Schreien eine unedle Seele verrät, sondern weil es das Gesicht 
auf eine ekelhafte Weise verstellet. […] Die bloße weite Öffnung des Mundes, – beisei-
tegesetzt, wie gewaltsam und ekel auch die übrigen Teile des Gesichts dadurch verzer-
ret und verschoben werden, – ist in der Malerei ein Fleck und in der Bildhauerei eine 
Vertiefung, welche die widrigste Wirkung von der Welt tut.“48  
  
Ausgehend von dieser Stelle wird im Folgenden argumentiert, dass Les-
sing die Malerei und die Poesie aus (mindestens) drei verschiedenen Per-

                                                           
45 Gotthold Ephraim Lessing, „Laokoon: oder über die Grenzen der Malerei und Poe-

sie. Erster Teil“, Wilfried Barner (Hrsg.), Werke und Briefe in zwölf Bänden, 
Frankfurt am Main 1990, S. 11–206. 

46 Für die aktuelle Rezeption seiner Laokoon-Schrift vgl. III.1.3. 
47 Lessing, „Laokoon: oder über die Grenzen der Malerei und Poesie“, S. 22. 
48 Lessing, „Laokoon: oder über die Grenzen der Malerei und Poesie“, S. 29. Hervor-

hebung T.A. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

spektiven voneinander unterscheidet:49 auf der Grundlage von rezeptions-
ästhetischen, materialästhetischen und semiotischen Aspekten, die unmit-
telbar miteinander verbunden sind. Erstens teilt er beide Künste – auf dem 
Hintergrund der aristotelischen Mitleidstheorie – nach ihren jeweiligen re-
zeptionsästhetischen Dimensionen ein.50 Während poetische Gattungen 
(besonders die Tragödie) für Lessing ein Mitleidsgefühl zu erregen ver-
mögen, sind die Werke der bildenden Künste für die Auslösung eines sol-
chen Gefühls nicht geeignet. Denn das Mitleid versteht er ausgehend von 
Aristoteles nicht als ein einfaches Empfinden eines tragischen Geschehens 
und auch nicht als ein doppeltes Leiden, sondern als einen neuen und in-
tersubjektiven Affekt, der sich zwischen Personen vollzieht und dabei eine 
Katharsis-Wirkung auslöst,51 die weder auf eine noch auf eine andere Per-
son reduziert werden kann, sondern immer als neuer und gereinigter Af-
fekt auftritt. Da aber das Leiden des trojanischen Priesters Laokoon in der 
Marmor-Skulptur von den Künstlern bloß „in Seufzen“ gemildert wird 
und damit diese bildliche Darstellung keine zwischenmenschliche Erfah-
rung bietet, vermag sie nach Lessing beim Betrachter keine Mitleidsemp-
                                                           
49 Bei den folgenden Ausführungen zu Lessings Einteilung sowie seiner Aktualität 

wird sich teilweise auf einen früher von mir veröffentlichten Aufsatz bezogen. Vgl. 
Tufan Acil, „Affekte als Einteilungskriterium der Künste“, Johanna Zorn u.a. 
(Hrsg.), produktion – AFFEKTION – rezeption. Tagungsband zum interdiszipli-
nären Symposium für Nachwuchswissenschaftler im Rahmen des Promotionspro-
gramms ProArt der LMU München, Berlin 2014, S. 193–217. 

50 Vgl. Natalie Binzeck, „Das veränderliche Gewebe. Zur Empfindungstheorie in Les-
sings Laokoon“, in: Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft 49/2 
(2004), S. 219–235. 

51 An dieser Stelle kann weder auf Lessings noch auf Aristoteles’ Mitleid-Konzepte 
näher eingegangen werden. Jedoch verdient die Bezeichnung „Katharsis-Effekt“ an 
dieser Stelle eine kurze Erklärung. Dieser Effekt hat für Lessing und Aristoteles 
nicht bloß die Überwindung des Mitleidsgefühls zur Folge, sondern durch ihn wird 
die für eine tugendhafte Handlung nötige Mitte zwischen zu vielen und zu wenigen 
Mitleidsempfindungen gefunden. Das heißt schließlich, dass Lessings rezeptionsäs-
thetische Unterscheidung von Poesie und Malerei immer eine ethische Implikation 
hat. Zu Lessings Rezeption des Mitleids vgl. Gotthold Ephraim Lessing, „Hambur-
gische Dramaturgie“, Klaus Bohnen, Wilfried Barner (Hrsg.), Werke und Briefe in 
zwölf Bänden, Frankfurt am Main 1985, S. 181–694, hier S. 551ff. Für eine wichti-
ge Untersuchung zum Thema Mitleid vgl. Käte Hamburger, Das Mitleid, Stuttgart 
1985 u. Schmitt, „Kommentar“, S. 341ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GRENZEN DER KÜNSTE | 213 

 

findung zu erregen. Die Marmor-Skulptur kann letztlich zwar ein helden-
haftes Aushalten des Leidens, aber nicht das Leiden des Helden darstellen, 
was nur die Werke der Poesie hervorzubringen vermögen.52 

Diese rezeptions- bzw. empfindungsästhetische Dimension, nämlich 
das Ungeeignetsein der bildenden Künste für die Auslösung eines Mit-
leidsgefühls (sowie dessen Katharsis-Wirkung), ist für Lessing unmittelbar 
mit dem zweiten, dem materialästhetischen Aspekt der Einteilung der 
Künste verbunden. Verschiedene Arten von Gefühlswirkungen beruhen 
Lessing zufolge in der Tat auf verschiedenen materialästhetischen sowie 
medialen Bedingungen der jeweiligen Künste. Nach Lessing können die 
Werke der bildenden Künste das Leiden vor allem wegen technischer 
Gründe bzw. Mängel nicht darstellen. Im Gegensatz zu Winckelmann be-
hauptet er also, dass der heftige Schmerz Laokoons von den Künstlern 
nicht bloß zum Seufzen gemildert wurde, sondern gemildert werden muss-
te, weil die materiellen Schranken der bildenden Kunst, die die Künstler 
gut kannten, sie dazu gezwungen haben, den Grad des Leidens entspre-
chend der Schönheitsregel der bildenden Kunst zu reduzieren. Dass ver-
schiedene Künste sich nach den Schranken oder Besonderheiten von den 
verwendeten Materialien bzw. Medien einteilen, hat eine enorme Wirkung 
auf die Kunsttheorie, die über Lessings Zeit hinausgeht und auf die wir 
noch zurückkommen werden (vgl. III.1.3). 

Die technische Mangelhaftigkeit der bildenden Künste wird für Les-
sing vor allem in ihrer zeitlosen Struktur auffällig. Anders als die Poesie, 
die Gegenstände oder Handlungen zeitlich aufeinanderfolgend zu zeigen 
in der Lage sei, könne die Malerei diese nur als ein gleichzeitiges Neben-
einander, d.h. nur im Raum und nur in „einem einzigen Augenblick“, dar-
stellen.53 Die Malerei muss „vermöge ihrer Zeichen oder der Mittel ihrer 
Nachahmung, die sie nur im Raume verbinden kann, der Zeit gänzlich ent-
sagen“.54 Denn die Werke der Malerei (und der bildenden Kunst) verwen-
den Mittel wie Figuren und Farben, die nur für simultane und nebeneinan-
der stattfindende Darstellungen geeignet sind. 

                                                           
52 Vgl. Marie-Christin Wilm, „Laokoons Leiden. Oder über eine Grenze ästhetischer 

Erfahrung bei Winckelmann, Lessing und Lenz“, S.7. URL: http://www.sfb626.de 
/veroeffentlichungen/online/aesth_erfahrung/aufsaetze/wilm.pdf (Letzter Zugriff 
am 21.08.2015) 

53 Lessing, „Laokoon: oder über die Grenzen der Malerei und Poesie“, S. 117. 
54 Lessing, „Laokoon: oder über die Grenzen der Malerei und Poesie“, S. 116. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


214 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

Aus heutiger Sicht kann Lessings Klassifizierung der Künste als 
Raumkünste (Malerei, Bildhauerei) und Zeitkünste (Poesie, Musik) frei-
lich nicht als solche aufrechterhalten werden.55 Bevor man das nächste, 
semiotische Moment der lessingschen Einteilungstheorie anführt, sei kurz 
erwähnt, warum man sich von den Kriterien der Zeitlichkeit und Räum-
lichkeit, die nicht nur bei Lessing, sondern insgesamt in der Einteilungsge-
schichte der Künste eine lange Tradition besitzen, verabschieden muss.56 
Man muss nicht direkt die zeitgenössischen Bildtheorien57 oder die Bei-
spielwerke aus der neueren Geschichte der bildenden Kunst (wie Werke 
von Klee oder von Vasarely) im Einzelnen zur Diskussion bringen, um die 
Klassifizierung von Malerei als zeitlose Kunst für obsolet zu erklären. Nur 
drei Jahre nach Erscheinen von Lessings Laokoon-Schrift reagierte Johann 
Gottfried Herder in seinem anonym veröffentlichten Werk Kritische Wäl-
der, oder Betrachtungen die Wissenschaft und Kunst des Schönen betref-
fend (1769) auf diese Tradition. Die Werke der bildenden Künste haben, 
wie Herder es erkannte, selbstverständlich zeitliche Produktionsbedingun-
gen und auch ihre Wirkungen gehen über jeden einzelnen Augenblick hin-

                                                           
55 Besonders unter Zeitlichkeit versteht man heute in verschiedenen Kunstkontexten 

nicht direkt ein Kriterium, das nur auf bestimmte Kunstformen eingegrenzt werden 
könnte. Sie wird allgemein als eine notwendige Voraussetzung für die Rezeption 
sowie für die Produktion der Kunstwerke und -ereignisse gedacht. Für verschiedene 
Beiträge zum Thema Zeit in der Kunst vgl. Hannelore Paflik, Michel Baudson 
(Hrsg.), Das Phänomen Zeit in Kunst und Wissenschaft, Weinheim 1987. 

56 Auch Lessings Vorgänger und Zeitgenossen wie Jean-Baptiste Dubos in Réflexions 
critiques sur la poésie et la peinture (1719) oder James Harris in Three Treatises: 
The First Concerning Art the Second Concerning Music Painting and Poetry 
(1744) haben versucht, die Künste auch mit diesen begrifflichen Instrumentarien 
voneinander zu unterscheiden. 

57 Wie es z.B. mit Gottfried Boehm heißen würde: „Die Zeitlichkeit des Bildes ist 
[…] nur um den Preis der Sukzession zu haben, d.h. der Vereinzelung der Elemen-
te, zugleich aber auch nur unter der Bedingung eines Potentials der Simultaneität. 
Dauer haben nicht die wiedererkennbaren Figuren, Dinge, Elemente. Dauer hat 
vielmehr das inverse Verhältnis von Simultaneität und Sukzession, wie es im jewei-
ligen Bild angelegt ist.“ Gottfried Boehm, „Bild und Zeit“, Hannelore Paflik, Mi-
chel Baudson (Hrsg.), Das Phänomen Zeit in Kunst und Wissenschaft, Weinheim 
1987, S. 1–23, hier S. 20. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GRENZEN DER KÜNSTE | 215 

 

aus.58 Gleichzeitig können für ihn die Werke der Poesie nicht bloß auf ein 
rein zeitliches Nacheinander reduziert werden. Herder bestimmt sie statt-
dessen mit dem Begriff „Kraft“, den er in Anlehnung an Aristoteles’ Un-
terscheidung zwischen ergon und energia neu umdeutet: „[D]as Wesen der 
Poesie ist die Kraft, die aus dem Raum, (Gegenstände, die sie sinnlich 
macht) in der Zeit (durch eine Folge vieler Teile zu Einem poetischen 
Ganzen) wirkt: kurz also sinnlich vollkommene Rede.“59 

Sieht man von diesen umstrittenen Kriterien der Zeitlichkeit sowie der 
Räumlichkeit ab, bleibt noch der dritte (semiotische) Aspekt der les-
singschen Theorie, der in der Einteilungsgeschichte der Künste einen be-
sonderen Stellenwert einnimmt. Lessing geht tatsächlich einen Schritt wei-
ter als seine Vorgänger und Zeitgenossen wie Diderot, Harris oder Dubos 
und unternimmt den schwierigen Versuch, die für die Poesie spezifischen 
Zeichen von den nicht-poetischen Zeichen zu unterscheiden. Zwar war es 
für das allgemeine Sprachverständnis im 18. Jahrhundert charakteristisch, 
dass man die sprachlichen Zeichen insgesamt in willkürliche und natürli-
che Zeichen einteilte und sie dadurch den bildlichen Darstellungen entge-
gensetzte, die nur aus natürlichen Zeichen bestehen:60 

 
„Wenn es wahr ist, daß die Malerei zu ihren Nachahmungen ganz andere Mittel, oder 
Zeichen gebrauchet, als die Poesie; jene nämlich Figuren und Farben in dem Raume, 
diese aber artikulierte Töne in der Zeit; wenn unstreitig die Zeichen ein bequemes Ver-
hältnis zu dem Bezeichneten haben müssen: So können nebeneinander geordnete Zei-
chen auch nur Gegenstände, die nebeneinander, oder deren Teile nebeneinander existie-
ren, aufeinanderfolgende Zeichen aber auch nur Gegenstände ausdrücken, die aufei-
nander, oder deren Teile aufeinander folgen.“61 
                                                           
58 Für Herders Auseinandersetzung mit Lessings Laokoon-Schrift vgl. Herder, „Die 

Kritischen Wälder zur Ästhetik“, S. 191ff. 
59 Herder, „Die Kritischen Wälder zur Ästhetik“, S. 196. Hervorhebung im Original. 

Für eine ausführliche Diskussion von Herders Kritik an Lessings Einteilung der 
Künste vgl. Schrader, Laokoon – „eine vollkommene Regel der Kunst“, S. 119ff. 

60 Vgl. Tzvetan Todorov, „Ästhetik und Semiotik im 18. Jahrhundert. G. E. Lessing: 
Laokoon“, Gunter Gebauer (Hrsg.), Das Laokoon-Projekt. Pläne einer semioti-
schen Ästhetik, Stuttgart 1984, S. 9–22. Vgl. auch Gotthold Ephraim Lessing, 
„Laokoon: Paralipomena“, Wilfried Barner (Hrsg.), Werke und Briefe in zwölf 
Bänden, Frankfurt am Main 1990, S. 209–321, hier S. 309. 

61 Lessing, „Laokoon: oder über die Grenzen der Malerei und Poesie“, S. 116. Her-
vorhebung T.A. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


216 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

Jedoch deckt diese Zeichendifferenz für Lessing nicht die gesamte Eintei-
lungstheorie der Künste ab. Den Unterschied zwischen Malerei und Poesie 
setzt Lessing nicht bloß mit dem Unterschied zwischen bildlichen Zeichen 
und sprachlichen Zeichen gleich, was für viele Theoretiker seiner Zeit be-
reits üblich war. Anders gesagt: Die Zeichendifferenz zwischen Sprache 
und Bild ist für ihn zwar ein wichtiges, aber kein hinreichendes Kriterium 
für die künstlerische Einteilung. Es geht Lessing stattdessen um eine Su-
che nach der Eigenart des poetischen bzw. ästhetischen Zeichens im Ge-
gensatz zum nicht-ästhetischen Zeichen.62 Um herauszufinden, welche Art 
von sprachlichen Zeichen die Poesie auszeichnet und sie von der alltägli-
chen Verwendung der Sprache unterscheidet, bezieht sich Lessing wiede-
rum auf die aristotelische Tradition, nach der alle Künste durch das Nach-
ahmungsprinzip bestimmt werden. Dabei erkennt er aber schnell, mit wel-
chem Problem er konfrontiert ist: 

 
„Aber, wird man einwenden, diese Zeichen der Poesie sind nicht bloß aufeinanderfol-
gend, sie sind auch willkürlich; und als willkürliche Zeichen sind sie allerdings fähig, 
Körper, so wie sie im Raume existieren, auszudrücken.“63 
 
Es geht nämlich um die onomatopoetischen Wörter (Lautmalerei) in der 
Sprache, die aus verschiedenen Geräuschen oder auf der Grundlage von 
anderen Naturphänomenen abgebildet sind oder noch weiter abgebildet 
werden können, die jedoch nicht unbedingt als poetisch gelten müssen.64 

                                                           
62 Lessings Überlegungen zu den Differenzen von ästhetisch-poetischen Sprachzei-

chen und nicht-poetischen Zeichen werden im Folgenden im Hinblick auf die Lao-
koon-Interpretationen von Tzvetan Todorov und Karl Heinz Stierle erläutert. Vgl. 
Todorov, „Ästhetik und Semiotik im 18. Jahrhundert“; Karlheinz Stierle, „Das be-
queme Verhältnis. Lessings Laokoon und die Entdeckung des ästhetischen Medi-
ums“, Gunter Gebauer (Hrsg.), Das Laokoon-Projekt. Pläne einer semiotischen Äs-
thetik, Stuttgart 1984, S. 23–58. 

63 Lessing, „Laokoon: oder über die Grenzen der Malerei und Poesie“, S. 123. 
64 Vgl. Todorov, „Ästhetik und Semiotik im 18. Jahrhundert“, S. 11f. Dieses Argu-

ment könnte noch um die Feststellung ergänzt werden, dass die Existenz solcher 
lautmalerischen Ausdrücke in der modernen Linguistik – im Gegensatz zu der im 
18. Jahrhundert geläufigen Behauptung – umstritten ist. Der Zweifel an der An-
nahme, es gäbe eine direkte, kausale Beziehung zwischen dem Laut des Zeichens 
und den Lauten, die das Bezeichnete verursacht, wird unter anderem von der Be-

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GRENZEN DER KÜNSTE | 217 

 

Poetische Praxis kann sich für Lessing allerdings weder auf diese geringe 
Zahl an onomatopoetischen Wörtern oder auf die endlose Produktion der-
selben noch auf die bloße willkürliche bzw. arbiträre Zeichenstruktur der 
Sprache beschränken. Deswegen spricht er von weiteren Möglichkeiten 
der mimetischen Zeichenbildung in der Sprache. Die Eigenart der Poesie 
lässt sich für ihn durch eine dritte Art der Zeichenbildung charakterisieren: 
 
„Es ist wahr; da die Zeichen der Rede willkürlich sind, so ist es gar wohl möglich, daß 
man durch sie die Teile eines Körpers ebensowohl aufeinanderfolgen lassen kann, als 
sie in der Natur nebeneinander befindlich sind. Allein dieses ist eine Eigenschaft der 
Rede und ihrer Zeichen überhaupt, nicht aber insoferne sie der Absicht der Poesie am 
bequemsten sind. Der Poet will nicht bloß verständlich werden, seine Vorstellungen 
sollen nicht bloß klar und deutlich sein; hiermit begnügt sich der Prosaist. Sondern er 
will die Ideen, die er in uns erwecket, so lebhaft machen, daß wir in der Geschwindig-
keit die wahren sinnlichen Eindrücke ihrer Gegenstände zu empfinden glauben [...]. 
Nochmals also: ich spreche nicht der Rede überhaupt das Vermögen ab, ein körperli-
ches Ganze nach seinen Teilen zu schildern; sie kann es, weil ihre Zeichen, ob sie 
schon aufeinander folgen, dennoch willkürliche Zeichen sind: sondern ich spreche es 
der Rede als dem Mittel der Poesie ab, weil dergleichen wörtlichen Schilderungen der 
Körper das Täuschende gebracht, worauf die Poesie vornehmlich gehet […].65 
 
In Anlehnung an Tzevan Todorov lässt sich diese Stelle so verstehen, dass 
für Lessing die Poesie nicht allein auf die natürlichen und willkürlichen 
Zeichen der Sprache beschränkt ist, sondern permanent eine dritte Art von 
Zeichen, d.h. ästhetisch-motivierte Zeichen, produziert.66 Diese moti-
vierten bzw. poetischen Zeichen nennt Lessing in seiner Schrift wiederum 
eine Art natürlicher Zeichen, weil sie Nachahmungen sind, allerdings 
nicht eine Abbildung von außersprachlichen Elementen in der Sprache, 
sondern eine Art sprach-interner Nachahmung oder doppelter Nachah-
mung: „Die Poesie hat nicht nur wirklich auch natürliche Zeichen, sondern 
auch Mittel, ihre willkürlichen zu der Würde und Kraft der natürlichen zu 
erhöhen.“67 Anhand einer bemerkenswerten Interpretation des aristoteli-
                                                                                                                         

obachtung genährt, dass Onomatopöien von Sprache zu Sprache erheblich variie-
ren. 

65 Lessing, „Laokoon: oder über die Grenzen der Malerei und Poesie“ S. 123–127. 
Hervorhebung T. A. 

66 Vgl. Todorov, „Ästhetik und Semiotik im 18. Jahrhundert“, S. 17f. 
67 Lessing, „Laokoon: Paralipomena“, S. 309. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


218 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

schen Nachahmungsprinzips unterscheidet Lessing also den poetischen 
Gebrauch der Sprache von ihrer nichtpoetischen, kommunikativen oder 
alltäglichen Verwendung. Für die Erhöhung der willkürlichen oder künst-
lichen Zeichen der Sprache in eine poetische Sprache nennt Lessing meh-
rere Mittel wie das Silbenmaß, Figuren, Tropen, Töne, aber vor allem 
auch „Metaphern“.68 Der Dichter verwendet schließlich nicht bloß will-
kürliche Sprachzeichen, wie sie sind, sondern er ahmt diese Zeichen in ih-
rer Komplexität nach und erhebt sie in eine neue Art der Natürlichkeit. 

Ob es tatsächlich eine völlig rein-ästhetische Sprache geben kann, die 
eine höchste Gattung repräsentiert, oder umgekehrt, ob es eine völlig 
nicht-poetische Sprache oder eine rein artifizielle Sprache gibt, die sich 
von allen möglichen ästhetischen Dimensionen völlig ablösen kann, wird 
im Rahmen dieses Exkurses nicht wieder zur Diskussion gebracht.69 Statt-
dessen lässt sich hier hervorheben, dass weniger die Antworten (sprachli-
che Täuschung, Metapher, doppelte Nachahmung), die Lessing uns gibt, 
sondern eher seine zielstrebigen Versuche und Problematisierungen wich-
tig sind: Indem seine Theorie für verschiedene Künste geltende und eigene 
ästhetische Differenzen nahelegt, die nicht nur – wie in seiner Zeit ge-
wöhnlich war – auf der jeweiligen Zeichen- und Mediendifferenz beruhen, 
sondern vor allem (mit einer doppelten Nachahmung) über diese gegebe-
nen Differenzen hinausgehen und von diesen immer wieder abweichen, 
gewinnt seine Ästhetik an enormer Bedeutung. Allerdings werden sich 
diese Differenzen nicht nur als produktiv, sondern auch als problematisch 
erweisen, worauf wir in den späteren Abschnitten zurückkommen werden. 

Von Lessings Differenzierung der ästhetischen Bereiche bleibt auch 
das mit Leonardo diskutierte Paragone der Künste keineswegs ausge-
schlossen.70 Bei genauer Betrachtung lässt sich erkennen, dass Lessing 
beide Künste – Poesie und Malerei – nicht nur voneinander unterscheidet, 
d.h., dass er diese nicht bloß als verschiedene Künste denkt, sondern eine 
Hierarchie bzw. Rangordnung zwischen ihnen erstellt. Offensichtlich kann 
die Dichtung für Lessing mehr erreichen als die Malerei; sie ist in der La-
ge, Handlungen in einer gewissen Zeitfolge nachzuahmen, sie kann nicht 
                                                           
68 Lessing, „Laokoon: Paralipomena“, S. 310f. 
69 Vgl. I.2.2. 
70 Hierzu vgl. Joachim Jacob, „Gedächtniskonkurrenz als Medienästhetik. Dion von 

Prusas ‚Olympische Rede‘ und Gotthold Ephraim Lessings ‚Laokoon‘“, Sabine 
Heiser, Christiane Holm (Hrsg.), Gedächtnisparagone – intermediale Konstellatio-
nen, Göttingen 2010, S. 47–62. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GRENZEN DER KÜNSTE | 219 

 

nur sichtbare, sondern zugleich „unsichtbare“ Gegenstände artikulieren,71 
sie vermag neben dem Schrecken und den Schmerzen auch das Hässliche 
auf eine angemessene Weise zu schildern.72 Sogar bei der Darstellung des 
Schönen, die Lessing anfangs als die Aufgabe der bildenden Kunst be-
stimmte, gewinnt die Poesie am Ende den Wettkampf: „[V]erliert die Poe-
sie nicht zu viel, wenn man ihr alle Bilder körperlicher Schönheit nehmen 
will?“73 Mit Blick auf Homers Schilderung der Helena versucht Lessing 
dann geltend zu machen, dass in der Dichtung prinzipiell auch die Schön-
heit (zumindest die unsichtbare Schönheit) besser geschildert werden kön-
ne, als es in der Malerei der Fall sei. Denn der Dichter weiß von der 
„Schönheit einen Begriff zu machen, der alles weit übersteigt, was die 
Kunst in dieser Absicht zu leisten im Stande ist.“74 

Die Logik der Paragone in der lessingschen Einteilung ordnet aber 
nicht nur die Poesie über der Malerei ein, sondern gliedert die Poesie 
selbst in ihrem eigenen Bereich hierarchisch, so dass die höchste Gattung 
aller Gattungen herausgefunden wird. Alle vorhin genannten Mittel wie 
Silbenmaß, Töne, Metapher, Tropen usw. bringen, wie Lessing später in 
einem vielzitierten Brief an Nicolai schreibt, zwar  

 
„die willkürlichen Zeichen den natürlichen näher; aber sie machen sie nicht zu natürli-
chen Zeichen: folglich sind alle Gattungen, die sich nur dieser Mittel bedienen, als die 
niedern Gattungen der Poesie zu betrachten; und die höchste Gattung der Poesie ist die, 
welche die willkürlichen Zeichen gänzlich zu natürlichen macht. Das ist aber die dra-
matische; denn in dieser hören die Worte auf, willkürliche Zeichen zu sein, und werden 
natürliche Zeichen willkürlicher Dinge.“75 
 
Nicht nur große oder übergeordnete Gattungsformen wie Malerei, Skulp-
tur, Poesie, sondern auch (sogenannte) Teilbereiche wie Drama, Epik oder 
Lyrik sind also von Lessing paragonal eingeteilt. Stärker formuliert: Die 
Einteilung der Künste ist bis hin zu den kleinsten Einheiten von dem Para-
gone sowie von einem hierarchisierenden Denken durchwoben. Mit die-
                                                           
71 Vgl. Lessing, „Laokoon: oder über die Grenzen der Malerei und Poesie“, S. 102f. 
72 Vgl. Lessing, „Laokoon: oder über die Grenzen der Malerei und Poesie“, S. 164f. 
73 Lessing, „Laokoon: oder über die Grenzen der Malerei und Poesie“, S. 154. 
74 Lessing, „Laokoon: oder über die Grenzen der Malerei und Poesie“, S. 154. 
75 Gotthold Ephraim Lessing, „Brief an Friedrich Nicolai. Hamburg, d. 26. Mai 

1769“, Helmut Kiesel (Hrsg.), Werke und Briefe. Briefe von und an Lessing, Frank-
furt am Main 1987, S. 608–611, hier S. 610. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


220 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

sem kritischen Hinweis auf die hierarchische Anordnung der Künste in 
Lessings Klassifizierung geht es hier aber nicht um eine kunstsoziologi-
sche Kritik, auch wenn diese in einem anderen Kontext sehr bedeutsam 
sein mag.76 Vielmehr ist für diesen Teil der Studie seine implizite Suche 
nach einem kleinen Einen, nach den winzigen Einheiten, d.h. nach einer 
einheitlichen Gattungs- oder Kunstform, von besonderem Interesse: Gibt 
es also eine Gattung, eine kleine oder kleinste Gattung, die sich von den 
nächst-, oben- oder untenstehenden Gattungen völlig befreien und die man 
theoretisch begründen kann? 

Auf die Problematisierung dieser Frage im engeren Sinne, auf ihre Be-
deutung für die Grenzüberschreitungen zwischen den Gattungen der Kunst 
sowie auf ihre Lösungen wird nach diesem Exkurs Schritt für Schritt ge-
kommen. An dieser Stelle lässt sich aber noch darauf hinweisen, dass 
nicht nur die Verdienste der lessingschen Einteilung, sondern auch das 
Einheitsmotiv in dieser Einteilung über seine Zeit hinausgeht. Dieses Mo-
tiv betrifft also nicht bloß Lessings Laokoon-Schrift, sondern das Eintei-
lungsproblem im Allgemeinen, das im 18. Jahrhundert seinen Höhepunkt 
erreicht und eine schnelle und enorme Wirkung auf das kunsttheoretische 
Denken seiner Zeit sowie in späterer Zeit gehabt, wie J. W. Goethe deut-
lich ausdrückte:  

 
 „Man muß Jüngling sein, um sich zu vergegenwärtigen, welche Wirkung Lessings 
Laokoon auf uns ausübte, indem dieses Werk uns aus der Region eines kümmerlichen 
Anschauens in die freien Gefilde des Gedankens hinriß. Das so lange mißverstandene 
ut pictura poesis war auf einmal beseitigt, der Unterschied der bildenden und Rede-
künste klar, die Gipfel beider erschienen nun getrennt, wie nah ihre Basen auch zu-
sammenstoßen mochten.“77  
 
Lessings Behauptung, dass die Sprache als Medium der Poesie im Unter-
schied zum bildlichen Medium eine größere Komplexität habe und eben 
deswegen das ästhetisch Größere oder das Wertvollere zu vergegenwärti-
gen vermöge, lässt sich anschließend auf den offensichtlich größten Ein-
                                                           
76 Für eine Analyse der Einteilung der Künste als Formen der sozialen und marktwirt-

schaftlichen Hierarchisierung vgl. Pierre Bourdieu, Die Regeln der Kunst. Genese 
und Struktur des literarischen Feldes, Frankfurt am Main 1999, S. 187ff. 

77 Johann Wolfgang von Goethe, „Dichtung und Wahrheit. Achtes Buch“, Dieter 
Borchmeyer, Klaus Detlef-Müller (Hrsg.), Sämtliche Werke. Briefe, Tagebücher 
und Gespräche, Frankfurt am Main 1986, S. 338–385, hier S. 345f. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GRENZEN DER KÜNSTE | 221 

 

teilungsversuch in der philosophischen Ästhetik, nämlich auf Hegels Sys-
tem der Künste, beziehen – auch wenn man dabei nicht wie in Goethes 
Äußerungen von einer direkten Wirkung auf es sprechen kann. Durch die-
sen Bezug kann man schließlich zwei wichtige Gedanken, die bei Lessing 
auftauchten, nämlich die medial-materiale Unterscheidung der Künste und 
das Einheitsmotiv in seiner Einteilung der Künste, stärker hervorheben. 

Bekanntlich gliedert Hegel die Kunst einerseits in drei allgemein-
historische Formen (symbolische, klassische und romantische Kunstfor-
men) und andererseits in die diesen Formen entsprechenden fünf besonde-
ren Kunstgattungen: Architektur, Skulptur, Malerei, Musik und Poesie.78 
Obwohl Hegels System der Künste in seinem Grad der Detailliertheit, in 
seiner Systematik und besonders hinsichtlich der (eigen-)geschichtlichen 
Dynamisierung der Künste weit über die lessingsche Einteilung hinaus-
geht, zeigen sein Grundmotiv und sein grundlegendes Einteilungskriteri-
um, um die es in diesem Exkurs geht, eine starke Affinität zu Lessings 
Einteilung. Auch Hegel teilt die Künste im Grunde genommen nach ihrem 
unterschiedlichen Material-, Zeichen- und Mediencharakter ein. Auch für 
Hegel vermag diejenige Kunstform, deren Medium komplexer und deren 
Material befähigt ist, höhere „geistige Gehalte“ auszudrücken und hat da-
mit einen höheren Platz in der hierarchischen Ordnung der Künste.79 Da 
z.B. Architektur natürliche Stoffe oder Materialien verwendet, in denen 
für Hegel noch keine oder nur geringe Ausdrucksmöglichkeiten vergeistigt 
sind, nimmt sie im System der Künste den niedrigsten Rang ein. Dagegen 
sei aber die Sprache als ein Ergebnis von gemeinsamen und kulturellen 
Erfahrungen bereits geschichtlich durchgeistigt und darum vermöge sie 
höhere Grade von geistigen Wahrheiten sowie Gehalten (in den poetischen 
Gattungen) auszudrücken.80 Nicht zuletzt verleiht Hegel genauso wie Les-
sing dem Drama den Status der höchsten Gattung:  

 
„Das Drama muß […] als die höchste Stufe der Poesie und der Kunst überhaupt ange-
sehen werden. Denn den sonstigen sinnlichen Stoffen, dem Stein, Holz, der Farbe, dem 
Ton gegenüber, ist die Rede allein das der Exposition des Geistes würdige Element und 
unter den besonderen Gattungen der redenden Kunst wiederum die dramatische Poesie 

                                                           
78 Vgl. Hegel, Werke 13, S. 106ff. 
79 Vgl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Werke 14. Vorlesungen über die Ästhetik II, 

Eva Moldenhauer, Karl Markus Michel (Hrsg.), Frankfurt am Main 21993, S. 258. 
80 Vgl. Feige, Kunst als Selbstverständigung, S. 156. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


222 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

diejenige, welche die Objektivität des Epos mit dem subjektiven Prinzip der Lyrik in 
sich vereinigt“.81  
 
Offenbar ist diese Vereinigung im Gefolge des Aufhebungsprinzips für 
Hegel kein Kompositum aus zwei Einheiten, sondern eine neue Einheit, 
die sich im Unterschied zum Epos und zur Lyrik „strenger in sich zusam-
menfass[t]“.82 Kurzum: Auch der hegelschen Einteilung liegt ein Gat-
tungsverständnis zugrunde, das die einzelnen Kunstbereiche als einheitlich 
strukturierte (oder sich in der Geschichte einheitlich bildende) Formen be-
hauptet, die grundsätzlich auf den Materialien und den Medien, die in je-
nen Bereichen verwendet werden, beruhen. Es mag sein, dass hier Hegels 
System der Künste zu vereinfacht skizziert und dabei eine ganze Reihe 
von wichtigen geschichtlichen Momenten, die die Individuationsprozesse 
der Künste dialektisch in Gang bringen, ausgelassen wurde. Jedoch ist die-
se Darstellung ausreichend, um die Momente der lessingschen Einteilung 
(mit Vor- und Nachteilen) im Anschluss an seiner Zeit wiederzuerkennen 
und daraus ein allgemeines Resümee über die Bedeutung und Probleme 
der Einteilungen der Künste zu ziehen.   
 

Resümee der Einteilungsgeschichte  
 
Einteilungen der Künste kann man immer als notwendige und wichtige 
Schritte denken, durch die wir ein allgemeines Verständnis der Differen-
zen und der Pluralität der Künste gewinnen können. Wie bereits vor die-
sem Exkurs thematisiert wurde, treten bei jedem Einteilungsversuch unter-
schiedliche Relationen und Unterschiede zwischen den Künsten in den 
Vordergrund. Mit Blick auf die historisch wichtigen Unterscheidungsstra-
tegien von Lessing und Hegel lässt sich im Allgemeinen behaupten, dass 
die Differenzen zwischen den Künsten öfters nach ihren jeweiligen media-
len bzw. materiellen Komplexitätsgraden bestimmt werden – und dieses 
Denken hat bis heute eine weitgehende Aktualität. Jene Strategien und 
Methoden sind zugleich, wie bei Lessing deutlich war, von dem heimli-
chen Motiv von (reinen) Einheiten geprägt, die nicht nur die Art der ästhe-
tischen Differenz (Kunst/Nichtkunst) betreffen, die bereits im zweiten Teil 

                                                           
81 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Werke 15. Vorlesungen über die Ästhetik III, Eva    

Moldenhauer, Karl Markus Michel (Hrsg.), Frankfurt am Main 1986, S. 474. 
82 Hegel, Werke 15, S. 482. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GRENZEN DER KÜNSTE | 223 

 

der vorliegenden Arbeit diskutierte wurde, sondern vor allem binnen-
ästhetische Differenzen, durch die sich der ästhetische Gehalt oder Wert 
einer einheitlich strukturierten Gattung von einer anderen hierarchisch un-
terscheiden lässt. 

Bevor auf die Wirkung und die Aktualität der lessingschen Einteilung 
im Rahmen der Bild- bzw. Medientheorien im 20. Jahrhundert eingegan-
gen wird, lassen sich seine Theorie und das sich dabei auszeichnende 
Problem der einheitlichen Gattungsvorstellung wie folgt zusammenfassen: 
Lessing unterscheidet (zwar ähnlich wie seine Zeitgenossen wie Diderot, 
Dubos oder Mendelssohn) die Künste anhand ihrer Medien, Mittel, Zei-
chen oder Materialien voneinander: Poesie und Malerei bedienen sich un-
terschiedlicher Medien und Zeichen und sind deshalb höchst verschieden. 
Er geht allerdings im nächsten Schritt über diese material- und medienspe-
zifische Unterscheidung hinaus und differenziert auch das Ästhetische o-
der Poetische nach der verschiedenen Zeichenverwendung in verschiede-
nen Kunstbereichen voneinander: Lessings Theorie setzt also ästhetisch-
poetische Differenzen ein, indem er das Poetische von dem Nicht-
Poetischen selbst in der Sprache oder das Schöne von dem Nicht-Schönen 
innerhalb der bildenden Kunst unterscheidet. Der Gewinn sowie das Prob-
lem der lessingschen Einteilung liegen in dieser bereichsspezifischen Dif-
ferenzierung des Ästhetischen. Seine Theorie ist einerseits höchst produk-
tiv, weil sie unterschiedlichen Kunstphänomenen in ihrer Verschiedenheit 
gerecht wird und uns dabei einen fruchtbaren Blick auf die Differenzie-
rungsmöglichkeiten der einzelnen Künste bietet. Aber andererseits ist sie 
problematisch, weil er durch eine hierarchisierende Denklogik unteilbare 
Einheiten (Gattungen) postuliert, die unmittelbar auf der materialen oder 
medialen Spezifik der jeweiligen Kunst beruhen. Dieses Motiv kann man 
am besten bei seiner (impliziten) Erstellung einer Rangordnung der Küns-
te erkennen, die nicht bloß übergeordnete Gattungen wie Poesie und bil-
dende Kunst, sondern einen einzelnen Bereich (die Poesie) in höhere und 
niedrigere Formen hierarchisch eingliedert. Damit gelangen aber diese 
ausdifferenzierten Ästhetiken immer wieder zu den kleinen Einheiten, die 
niemals ineinander übersetzt werden können. Obwohl Lessing sich mit 
seiner Theorie von der Idee der Vereinigung der Künste völlig entfernt, 
tauchen am Ende neue Einheiten auf, die die einzelnen Künste und Gat-
tungen als kleine, undurchdringliche und in sich eingeschlossene Formen 
behauptet. Es geht schließlich bei Lessings Versuch zwar nicht um eine 
Vereinigung, aber um eine Ein-Teilung der Künste. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


224 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

Versucht man schließlich die Pluralität der Künste anhand der les-
singschen (oder hegelschen) Einteilungskriterien zu verstehen, erkennt 
man zwar zahlreiche ästhetisch ausdifferenzierte Bereiche, die aber am 
Ende auf kleineren und nicht weiter ablösbaren Einheiten beruhen. Mit 
anderen Worten: Es wird bei Ein-Teilungen ständig die Existenz von un-
teilbaren Einheiten, nämlich Gattungseinheiten, vorausgesetzt, oder ver-
sucht, solche Einheiten theoretisch zu begründen. Dieses Einheitsmotiv 
wird im zweiten Kapitel (III.2) als ein Problem der Grenzüberschreitungen 
zwischen den Künsten ausgeführt wird. Davor lässt sich aber noch klar 
machen, dass die Materialspezifik sowie das Einheitsmotiv, nämlich die 
Voraussetzung von oder die Suche nach Gattungseinheiten, keineswegs 
auf Lessing, auf Hegel oder auf die Schriften des 18. und 19. Jahrhunderts 
zu begrenzen sind, sondern dass man ihnen ebenso in den kunsttheoreti-
schen Kontexten des 20. Jahrhunderts und auch heute besonders im Rah-
men der Bild- und Medientheorien sehr oft begegnet. 
 

 
1.3 LAOKOON SEIT DEM 20. JAHRHUNDERT:      

DAS PARADIGMA DER MEDIENSPEZIFITÄT  
 

Die Entstehung von (heterogenen) Kunstformen wie Tonfilm, Videokunst 
oder Collagen und die Entwicklung von neuen künstlerischen Strömungen 
wie dem Futurismus oder der abstrakten Kunst haben seit dem Beginn des 
20. Jahrhunderts die Laokoon-Debatte wieder aktualisiert. Die von Oskar 
Walzel geprägte und bis heute gebräuchliche Rede von der Entgrenzung 
bzw. der „wechselseitige[n] Erhellung der Künste“83 sowie Grenzüber-
schreitungen zwischen den Künsten haben die Aufmerksamkeit wieder auf 
die Debatte um die Grenzen der einzelnen Künste gelenkt. Denn welche 
Grenzen und Eigenschaften der Künste überhaupt überschritten werden, 
könnte man, wie eingangs angemerkt wurde, wiederum durch die Über-
prüfung dessen erklären, wie die Grenzen der Künste definiert und sie 
voneinander abgegrenzt werden.84 Wurden die einzelnen Künste im oben 
                                                           
83 Oskar Walzel: „Wechselseitige Erhellung der Künste“, Arthur Liebert (Hrsg.), Phi-

losophische Vorträge der Kantgesellschaft. Berlin 1917. Nr. 15/1. S. 1–92, hier S. 
15. 

84 Hans Holländer schreibt ebenfalls: „Für das Verhältnis von Literatur und Malerei 
liefert die Unterscheidung Lessings zunächst eine brauchbare Grundlage, denn es 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GRENZEN DER KÜNSTE | 225 

 

diskutierten Laokoon-Streit nach der Verschiedenheit bzw. den unter-
schiedlichen Ausdruckskräften ihrer Medien oder Materialien klassifiziert, 
so könnte man sagen, dass seit dem Anfang des 20. Jahrhunderts bis heute 
in vielen kunsttheoretischen Kontexten ähnliche theoretische Maßnahmen 
gegen die Überschreitungen der medialen und normativen Grenzen entwi-
ckelt werden. 

In den kunsttheoretischen Schriften der ersten Hälfte des 20. Jahrhun-
derts lassen sich direkte Anspielungen auf Lessings Laokoon erkennen: 
Irving Babbitts Buch The new Laokoon. An Essay on the Confusion of the 
Arts (1910), Rudolf Arnheims Essay Neuer Laokoon. Die Verkoppelung 
der künstlerischen Mittel, untersucht anlässlich des Sprechfilms (1938) 
und Clement Greenbergs berühmter Aufsatz Towards a newer Laocoon 
(1940) sind hier zu nennen. Bei diesen Schriften wurde auf unterschiedli-
che Weise versucht, hinsichtlich der neu entstehenden Kunstformen und 
Künstlerbewegungen eine neue Laokoon-Grundlage zu Grenzen und Un-
terschieden der Künste untereinander zu etablieren oder diese Grenzen neu 
zu definieren. Auch in den letzten Jahrzehnten wurde dem Laokoon-
Thema nicht weniger Aufmerksamkeit geschenkt. Das Gegenteil ist der 
Fall: Es erfreut sich in der Forschung einer andauernden Aktualität.85 

Auch wenn diese genannten (und noch viele weitere) Aufsätze, Werke 
oder Sammelbände in der Forschung, die sich auf Lessings Laokoon pro-
duktiv und zugleich sehr kritisch beziehen, nicht im Einzelnen thematisiert 
werden können, verdient doch vor allem Greenbergs Ansatz, der auch die 
berühmten Kunst- und Fotografie-Theorien von Michael Fried und Rosa-
lind Krauss entscheidend beeinflusste, an dieser Stelle eine kurze Erwäh-
nung. Ähnlich wie Lessing, der die Grenzen der Poesie aus der Spezifität 
des sprachlichen Mediums ableitete, versuchte Greenberg mit Blick auf 
                                                                                                                         

ist zweckmäßig, diejenige Grenze zu sehen, die überschritten werden muss, wenn 
es nicht beim bloßen, unvergleichbaren Nebeneinander bleiben soll.“ Hans Hollän-
der, „Literatur, Malerei und Graphik: Wechselwirkungen, Funktionen und Konkur-
renzen“, Peter V. Zima (Hrsg.), Literatur intermedial. Musik – Malerei – Photo-
graphie – Film, Darmstadt 1995, S. 129–170, hier S. 130f. 

85 Um nur einige wichtige Beiträge zu erwähnen, die sich auf Lessings Laokoon pro-
duktiv, aber zugleich kritisch beziehen vgl. Thomas Koebner (Hrsg.), Laokoon und 
kein Ende. Der Wettstreit der Künste, München 1989; Imke Kreiser, Laokoon im 
einundzwanzigsten Jahrhundert oder die Neurobiologie der Ästhetik, Bochum 
2002; Michael Franz u.a. (Hrsg.), Electric Laokoon. Zeichen und Medien, von der 
Lochkarte zur Grammatologie, Berlin 2007. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


226 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

neue Tendenzen (vor allem den Abstraktionsmus) die Grenzen der bilden-
den Künste ebenso medienspezifisch zu bestimmen. Ihm zufolge habe die 
Malerei in der Moderne ihre wahren Dimensionen wie Farbwerte, Flä-
chigkeit und Reinheit entdeckt: 

 
 „[A] modernist work of art must try to avoid dependence upon any order of experience 
not given in the most essentially construed nature of its medium. [...] The arts are to 
achieve concreteness, ‘purity,’ by acting solely in terms of their separate and irreducible 
selves.“86  
 
Das Wichtige aber an seinem Ansatz ist, dass diese angestrebte Reinheit in 
den Künsten paradoxerweise durch die Erkennung der Grenzen und Be-
schränkungen, die in der Natur des bearbeiteten Mediums liegen, erreicht 
werden könne: „Reinheit bedeutet in der Kunst die Akzeptanz, die bereit-
willige Akzeptanz der Beschränkung des Mediums der jeweiligen 
Kunst.“87  

Obwohl man nicht immer wie bei Greenberg solche deutlichen Anspie-
lungen auf Lessings Laokoon finden kann, kann man im Rahmen der 
kunst-, medien- und literaturtheoretischen Diskussionen ab dem 20. Jahr-
hundert allgemein doch von einem neuen Laokoon-Paradigma88 sprechen. 
Das Laokoon-Paradigma hieße in einfachsten Worten, dass (seit der 
Avantgarde-Kunst bis heute in vielen Kunstkontexten) die Medien und die 
Materialien der Künste als die ästhetischen Ressourcen derselben implizit 
oder explizit angenommen werden. Anders gesagt: Es wird öfters voraus-
gesetzt, dass ästhetische Dimensionen der einzelnen Künste auf den Mate-
rialien und Medien beruhen, die sie jeweils verwenden. Bei dieser Voraus-
                                                           
86 Clement Greenberg, „The New Sculpture“, ders. (Hrsg.), Art and culture. Critical 

essays, Boston 1961, S. 139–145, hier S. 139. 
87 Clement Greenberg, „Zu einem Neueren Laokoon (1940)“, Karlheinz Lüdeking 

(Hrsg.), Die Essenz der Moderne. Ausgewählte Essays und Kritiken, Amsterdam 
u.a. 1997, S. 56–81, hier S. 71. 

88 Die Bezeichnung „Laokoon-Paradigma“ ist auch der Titel eines Sammelbands: In-
ge Baxmann, Bernhard Siegert (Hrsg.), Das Laokoon-Paradigma. Zeichenregime 
im 18. Jahrhundert, Berlin 2000. Jedoch wird es an dieser Stelle weniger auf die 
einzelnen Beiträge in diesem Band bezogen, die die Gültigkeit von Lessings Schrift 
in außerästhetischen Bereichen jeweils aus unterschiedlichen Perspektiven behan-
deln, als vielmehr auf die Aktualität der Materialästhetik (im lessingschen Sinne) 
und ihre bedeutende Rolle in der gegenwärtigen Ästhetik. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GRENZEN DER KÜNSTE | 227 

 

setzung wird den jeweiligen Medien und Materialien schließlich ein ästhe-
tisches Potential zugeschrieben, aus dem einzelne Kunstgattungen ihre Be-
sonderheiten gewinnen. 

Dass es ein solches Paradigma gibt, wird im Folgenden im Hinblick 
auf die Untersuchungen des US-amerikanischen Philosophen und Film-
wissenschaftlers Noël Carroll zur Geltung gebracht. Nach einer langen 
und kritischen Auseinandersetzung mit den Schriften der bekannten Theo-
retiker aus Bereichen wie der Film- und Videokunst sowie der Fotografie 
oder der Malerei (z.B. mit R. Arnheim, A. Bazin, E. Weston oder F. Gilet-
te) stellt Carroll die Behauptung auf, dass viele Theorien von einer ge-
meinsamen Annahme ausgingen, die historisch auf Lessings Laokoon so-
wie auf Greenbergs Medienessentialismus beruht und die man als Medien-
spezifitätsthese der Künste bezeichnen könne.89 Diese These, d.h. das hin-
tergründige und verdeckte Motiv einer Material- und Medienspezifik der 
Künste, wird von Carroll wie folgt beschrieben: 

 
„The medium-specificity thesis holds that each art form has its own domain of expres-
sion and exploration. This domain is determined by the nature of the medium through 
which the objects of a given art form are composed.“90 
 
Nach der Medienspezifitätsthese der Künste, von der Carroll zufolge viele 
Kunst-, Medien- und Filmtheorien seit dem Beginn des 20. Jahrhunderts 
ausgehen, erlangt jede einzelne Kunst bzw. Kunstform durch ihre Medien 
und Materialien ihre ästhetische Eigenheit bzw. Domäne. Anders gesagt, 
selbst die verwendeten Medien der Künste (Ton, Wort, Farbe oder auch 
neue technische digitale Medien in komplexeren Formen), die in ihrer Na-
tur wesentliche oder ästhetische Eigenschaften besitzen, bestimmen – nach 
dieser impliziten oder expliziten Annahme – das, was ein Kunstbereich, 
eine Kunstform oder eine Kunstgattung ist. 

„The specificity thesis“, schreibt Carroll weiter, „has both an excel-
lence component and a differentiation component.“91 Nach dem ersten, ex-
                                                           
89 Für einen Überblick über seine Auseinandersetzung mit diesen und weiteren Theo-

retikern vgl. Noël Carroll, „Medium Specificity Arguments and the Self-
Consciously Invented Arts: Film, Video and Photography“, ders. (Hrsg.), Theoriz-
ing the moving image, Cambridge, New York 1996, S. 3–24, hier S. 3–9. 

90 Noël Carroll, „The Specificity of Media in the Arts“, ders. (Hrsg.), Theorizing the 
moving image, Cambridge, New York 1996, S. 25–36, hier S. 26. 

91 Carroll, „The Specificity of Media in the Arts“, S. 31. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


228 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

zellenten Element zeichnet sich jede einzelne Kunst oder Kunstform 
dadurch aus, dass sie auf Grund ihres spezifischen Mediums etwas Vor-
zügliches schafft. Das zweite, unterscheidende Element dieser These 
heißt, dass dieses vorzügliche oder ausgezeichnete Element zugleich das-
jenige Moment ist, das eine Kunst von den anderen Künsten unterscheidet. 
Mit anderen Worten: Dasjenige, das eine Kunst von anderen Künsten un-
terscheidet, fällt mit dem exzellenten Medium, das sie hat, zusammen.92 
Diese beiden Komponenten der Medienspezifitätsthese lassen sich mit 
Carroll auf verschiedene Weise lesen. Zum Beispiel tritt das exzellente 
oder einzigartige Moment einer Kunstgattung (das spezifische Medium) 
zugleich als dessen komparatistisches bzw. agonales Moment auf.93 Wäh-
rend eine bestimmte Kunst bzw. Kunstgattung einen künstlerischen Zweck 
auf Grund ihres spezifischen, ausgezeichneten Mediencharakters am bes-
ten erreicht, vermag eine andere Kunst mit einer andersartigen Medien-
spezifität es nicht, einen bestimmten künstlerischen Zweck auf die gleiche 
Weise zu erfüllen – wie es bei Lessings Streit um die Leidensdarstellung 
der Fall war. Aus diesem Grund muss man nach Carroll die Medienspezi-
fitätsthese auch normativ lesen: 

 
„‚Do not make an art form do what it cannot do‘ means ‚Do not make it do what it 
ought not to do because some other art does it.‘ Thus, the medium-specificity formula is 
an injunction.“ 94 
 
Mit Blick auf Carrolls Diagnosen, Beschreibungen und Hinweise kann 
man tatsächlich nachvollziehen, dass das (materiale) Medium für viele 
verschiedene Theorien der Malerei, des Films und der Fotografie sehr oft 
als ein sehr entscheidendes theoretisches Instrument auftaucht. Bei jenen 
kunsttheoretischen Forschungen bzw. Diskussionen wird der Fokus direkt 
oder indirekt auf vermeintliche Besonderheiten bzw. die Spezifität der in 
den Kunstwerken verwendeten Medien (besonders der technischen oder 

                                                           
92 Vgl. „An underlying assumption of the medium-specificity thesis appears to be that 

what a medium does best will coincide with what differentiates media (and art 
forms).“ Carroll, „The Specificity of Media in the Arts“, S. 30. 

93 Vgl. Carroll, „Medium Specificity Arguments and the Self-Consciously Invented 
Arts“, S. 18. 

94 Carroll, „The Specificity of Media in the Arts“, S. 30. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GRENZEN DER KÜNSTE | 229 

 

digitalen Medien) gelenkt.95 Anstatt hier auf aktuelle Mediendiskurse im 
Zusammenhang der Theorien der einzelnen Künste detailliert einzugehen, 
lässt sich das grundlegende Problem, um das es in diesem Kapitel geht, 
deutlich machen: Das oben mit Lessing und Hegel besprochene, heimliche 
Motiv von kleinen Einheiten, von selbstbestimmten Kunstbereichen, von 
undurchdringlichen Kunstgattungen geht in einer neuen Form und mit 
neuen Begriffen (der Medienspezifik) weiter. Demnach lassen sich ver-
schiedene künstlerische Formen, Gattungen oder Genres, die sich beson-
ders im Laufe des 20. Jahrhunderts durch die Entstehung neuer Techniken 
und Medien formiert haben, ebenso nach diesen Techniken, Materialien 
und Medien einteilen; und wichtiger als diese Einteilung ist die Behaup-
tung, dass sie in diesen eingeteilten Bereichen spezifische und unüber-
setzbare ästhetische Dimensionen haben, die ein Ergebnis der verwende-
ten Materialien und Medien seien. 

Dass es ein heimliches Einheitsmotiv bei den Theorien der Künste 
gibt, lässt sich aber nicht nur auf den Kontext der medienspezifischen Un-
terscheidung der Künste begrenzen. Die Medienspezifitätsthese führt zwar 
unmittelbar zu dem Motiv eines einheitlichen Gattungsverständnisses. Je-
doch heißt dies nicht, dass nur diese These vom Gedanken der einheitlich 
strukturierten Kunstgattungen, -formen und -stile ausginge. Selbst bei 
Carrolls Alternative, die er gegen die Medienspezifitätsthese vorschlägt, 
kann man ein solches Motiv erkennen. Um dies näher zu zeigen, soll aber 
zuerst sehr knapp Carrolls „contra-medium specificity thesis“96 erläutert 
werden. 

Gegenüber der Medienspezifitätsthese, die besagt, dass die Künste ihre 
jeweilige ästhetische Domäne durch ihre spezifischen Medien gewinnen, 
behauptet Carroll, dass weniger physikalische Strukturen und materielle 
Eigenschaften der Medien dafür ausschlaggebend sind, was wir als Kunst 
denken, als vielmehr die Verwendungsweise der Medien, die dem künstle-
                                                           
95 Das bedeutet aber keineswegs, dass es zugleich viele Autoren gibt, die mit dem 

Begriff „Medium“ anders und sehr kritisch umgehen oder ihn mit Blick auf seine 
außerkünstlerische Verwendung weiter differenzieren. Für solche kritische Medi-
enverständnisse in Bezug auf Kunst und Ästhetik vgl. z.B. Stefan Münker (Hrsg.), 
Was ist ein Medium?, Frankfurt am Main 22012 oder für einen philosophischen 
Medialitätsbegriff vgl. Reinhard Margreiter, Medienphilosophie. Eine Einführung, 
Berlin 2007; Christoph Hubig, Technikphilosophie als Reflexion der Medialität, 
Bielefeld 2006. 

96 Carroll, „The Specificity of Media in the Arts“, S. 29. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


230 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

rischen Zweck eines gegebenen Kunstbereichs entspricht oder jenen er-
füllt: „A medium is used to serve the purposes of an art form, a style, or a 
genre. Those purposes make different aspects if the medium relevant, ra-
ther than vice-versa.“97 Welcher Aspekt eines Mediums bei einem künstle-
rischen Schaffen wichtig sein wird, wird also erst durch die Zwecke der 
künstlerischen Formen, Genres oder Gattungen bestimmt und nicht umge-
kehrt: 

 
„That is, contra the medium-specificity thesis, there are no techniques, there are una-
vailable to an artist because of a failure to exploit certain characteristics of a given me-
dium (or because of overlaps media). Rather there are styles, genres, art forms, and 
their presiding purposes, which determine the vialibility of a technique within a context 
of use.“98 
 

Durch die Verwendungsweise der Medien, die für die Realisierung ver-
schiedener künstlerischer Zwecke in gegebenen Kunstformen geeignet 
sind, werden also nach Carroll immer neue Eigenschaften, neue Aspekte 
und Qualitäten der physikalischen Medien artikuliert. Carroll kann mit 
diesem Kontra-Argument recht plausibel erklären, warum ein einziges 
Medium in verschiedenen künstlerischen Kontexten verschiedene Eigen-
schaften haben kann. Die Farbe z.B. erwirbt nach Carroll in jeder ver-
schiedenen Strömung der Malerei eine andere Qualität, die erst durch die 
Art und Weise der Verwendung dieses Mediums in der betreffenden 
Strömung manifest wird. Während dieses Medium in der Landschaftsma-
lerei als ikonische Tiefe („pictorial depth“) bestimmt werde, sei das Me-
dium der modernen Malerei durch bildhafte Flächigkeit („flatness“) ge-
kennzeichnet:99 „In short, the purposes of a given art – indeed of a given 
style, movement, or genre – will determine what aspects of the physical 
medium are important.“100 Carroll macht also gegenüber dem Paradigma 
der Medienspezifik geltend, dass eine künstlerische Praxis, die in einem 
Kunstbereich (in einer Gattung, in einem Kunststil usw.) vollzogen wird, 
der vermeintlichen Eigenart des Mediums immer vorangeht. Es geht hier-
bei in erster Linie um den (gattungsbezogenen) Vorgang der Praxis vor 

                                                           
97 Carroll, „The Specificity of Media in the Arts“, S. 29. 
98 Carroll, „The Specificity of Media in the Arts“, S. 29f. 
99 Vgl. Carroll, „The Specificity of Media in the Arts“ S. 29. 
100  Carroll, „The Specificity of Media in the Arts“ S. 28. Hervorhebung T.A. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GRENZEN DER KÜNSTE | 231 

 

dem materialen Medium. Ohne eine künstlerische Absicht, die aufgrund 
von gegebenen Stilen, Formen, Bereichen, Gattungen und Strömungen re-
lativiert wird, kann man also nach Carroll von einer Spezifik des Mediums 
überhaupt nicht reden. Erst durch die Art und Weise des künstlerischen 
Umgangs mit den Stoffen, mit den Medien, die dem jeweiligen Kunstge-
biet entspricht, können die Medien verschiedene Spezifika gewinnen – 
und nicht umgekehrt. 

Ausgehend von Carrolls Überlegungen lässt sich schließlich ein wich-
tiger Zug der praxisbezogenen Ästhetik hinsichtlich des verschiedensten 
Materialgebrauches in der Kunst klar umreißen: Die Werte und die Be-
sonderheiten unserer Kunstpraktiken können niemals auf die Eigenschaf-
ten der rohen Materialien bzw. Medien reduziert oder ausgehend von die-
sen verstanden werden; sie gehen immer über diese hinaus und lassen im-
mer neue Eigenschaften von ihnen hervortreten. Allerdings liegt Carrolls 
Überlegungen zugleich ein ziemlich fragwürdiges Konzept von Stilen, 
Formen, Genres, Kunstbereichen, Kunstgattungen usw. zugrunde, das hier 
sowie im nächsten Kapitel im Rahmen der Debatte um die Grenzüber-
schreitungen zwischen den Künsten näher problematisiert wird. Wie kön-
nen die Gattungen, Formen oder Genres bestimmte Zwecke haben, die den 
Kunstpraktiken vorangehen oder diese im Voraus enthalten? Während die 
Medienspezifiker eine Gattungseinheit – eine Einheit in allgemeiner 
Form, nämlich als Stileinheit, Einheit einer Kunstform oder einer Bewe-
gung in festen Konturen – in Anlehnung an die Medienqualitäten der 
Kunstwerke nachträglich postulieren, werden bei Carroll diese Einheiten 
vorgängig vorausgesetzt. Indem Carroll also das Verhältnis zwischen Pra-
xis und Medium umkehrt, macht er zwar einen wichtigen Schritt und stellt 
ein plausibles und anti-essentialistisches Kunstverständnis auf. Jedoch tut 
er dies anhand eines unklaren und auch einheitlich gedachten Genre-, Stil- 
oder Gattungsbegriffs, der bestimmte Absichten bzw. Zwecke hat und den 
einzelnen Kunstwerken vorangeht. Auch in späteren Schriften von Carroll, 
die in anderen Zusammenhängen niedergelegt sind, z.B. in seinem Buch 
On Criticism, lässt sich die Voraussetzung eines einheitlichen Gattungs-
konzepts wieder erkennen: 

 
„Fundamental to the task of criticism is placing the artwork at hand in its proper cate-
gory (or categories), because, once we know the category (or categories) to which the 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

artwork belongs, we have a sense of the kind of expectations that it is appropriate to 
bring to the work […].“101 
 

In diesem Zusammenhang versucht Carroll geltend zu machen, dass die 
Gattungen (oder einzelne Kunstformen, Kategorien, Genres usw.) für un-
sere kunstspezifischen sowie -kritischen Werturteile eine unverzichtbare 
Rolle spielen. Erst wenn wir die Kunstwerke durch unsere interpretative 
sowie evaluative Aktivitäten in ihre passenden Kategorien einordnen, ge-
winnen sie an Bedeutung und entsprechen sie den Erwartungen, die mit 
den übergeordneten Kategorien verbunden sind. Allerdings setzt er dabei 
Gattungen oder Kategorien offensichtlich als vorgegebene Einheiten vo-
raus, in die wir Kunstwerke richtig einordnen können bzw. sollen. Wo-
durch diese Einheiten sich genau auszeichnen, bleibt allerdings völlig un-
klar.  

Mit dieser Kritik wird allerdings nicht behauptet, dass das Gattungs-
problem, d.h. die Vorstellung einer einheitlich strukturierten Gattung nur 
Carrolls Schriften oder die mit ihm diskutierte Medienspezifitätsthese be-
träfe. Sie zielt vielmehr darauf ab, anhand von exemplarischen Bezügen 
auf ein heimliches Motiv aufmerksam zu machen, das in vielen kunst-
theoretischen Debatten öfters angenommen wird: Man geht beim Denken 
und Sprechen über die Einteilung sowie die Pluralität der Künste sehr oft 
davon aus, dass die Gattungen, die Untergattungen oder die Genres ein-
heitlich konstituierte oder vorgegebene Formen seien, oder sie etwas ha-
ben, das gegenüber vielen Veränderungen trotzdem einheitlich bleibe. 
Entweder sucht man implizit nach einer Einheit der betreffenden Gattung 
(wie es in den Einteilungen der Künste der Fall war), oder man setzt be-
reits zu Beginn ein einheitliches Gattungskonzept (wie bei Carroll) voraus, 
in das man einzelne Kunstwerke nachträglich einordnen oder anhand des-

                                                           
101    Noël Carroll, On criticism. (Thinking in Action), New York 2009, S. 93. Hervor-

hebung T.A. Für Daniel Martin Feiges zutreffende Kritik an dieser Textstelle und 
allgemein an Carrolls Genre-Konzept vgl. Daniel Martin Feige, „Alle Genres sind 
prekär und kein Genre ist prekär, oder: Die Logik des Genres im Genre der (he-
gelschen) Logik“, Hanno Berger u.a. (Hrsg.), Prekäre Genres. Kleine, periphere, 
minoritäre, apokryphe und liminale Gattungen und Formen, Bielefeld 2015, 
S. 17–30, hier S. 17–23. Jedoch werden folgende Ausführungen auch von der Al-
ternative, die Feige anhand einer Aktualisierung von Hegels Logik der Allge-
meinheit und Besonderheit suggeriert, abweichen. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GRENZEN DER KÜNSTE | 233 

 

sen man diese interpretieren kann. Warum dieses Motiv für die Grenzen 
und Grenzüberschreitungen der Künste Probleme darstellen muss, wird 
das Thema des nächsten Kapitels sein. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

2   Das Problem der Grenzüberschreitung 
 zwischen den Künsten  
 

 

 

Im vorangehenden Kapitel wurde anhand der Geschichte der Einteilung 
der Künste sowie deren Aktualisierung im heutigen Kunstdiskurs ein Mo-
tiv entdeckt, das – explizit oder implizit – die einzelnen Künste und Gat-
tungen als einheitlich konstruierte, Formen, Bereiche oder Systeme be-
hauptet. Warum soll aber dieses Einheitsdenken für die aktuellen Kunst-
theorien ein Problem bereiten? Anders gefragt: Wenn man Gattungen als 
Einheiten annimmt, die eine bestimmte Gruppe von Werken, Formen, Sti-
len usw. repräsentieren oder beinhalten sollen, muss dabei überhaupt ein 
kunsttheoretisch oder -philosophisch wichtiges Problem entstehen? Oder 
handelt es sich beim Einheitsmotiv stattdessen nur um ein ideologisches 
Problem? Es wird im Folgenden argumentiert, dass das Einheitsdenken 
mindestens mit einem wichtigen kunsttheoretischen Problem konfrontiert 
werden muss, das es selbst vernachlässigt oder übersieht, oder wenn es 
doch bemerkt wird, nur recht unplausibel behandelt. 

Wenn man bewusst oder unbewusst von einem Denkmotiv ausgeht, 
das die einzelnen Künste als einheitlich strukturierte Formen behauptet, 
muss man notwendigerweise mit den Grenzüberschreitungen und den 
Übergängen zwischen den Künsten, mit ihren gegenseitigen Interaktionen, 
Kombinationen – oder abwertend: mit ihren Vermischungen – ein Prob-
lem haben.1 Postuliert man ganz explizit den Gedanken einer Einheit der 

                                                           
1 Im Rahmen dieser Arbeit wird hauptsächlich dieses Problem behandelt. Es gibt 

aber noch andere Probleme, die aus dem Einheitsdenken hinsichtlich der Kunst 
hervorgehen. Man kann z.B. argumentieren, dass die prinzipielle Entstehungsmög-
lichkeit von Gattungen, Formen oder Stilen mit dem Motiv der Gattungseinheit 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


236 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

Gattungen, schließt man dabei unmittelbar solche künstlerischen Praktiken 
aus, die offensichtlich auf mehrere Gattungen hinweisen oder die die For-
men, Medien und Techniken anderer Gattungen verwenden. Geht man 
stattdessen implizit von den Gattungseinheiten aus, beschreibt man jene 
Praktiken entweder bloß additiv oder zu verkürzt. Während diese Phäno-
mene in der Geschichte mit Blick auf die oben diskutierten Einteilungen 
der Künste ganz explizit und abwertend weggelassen wurden, betrachtet 
man sie heute zwar als weniger verwerflich – das mag daran liegen, dass 
die Grenzüberschreitungen, Vermischungen, das Aufeinandertreffen etc. 
der Künste in der gegenwärtigen Kunstwelt mittlerweile omnipräsent ge-
worden sind und dadurch eine diskursive Macht besitzen –, jedoch behan-
delt man sie recht verkürzt und unplausibel. Das auf dem Einheitsdenken 
beruhende Problem der Grenzüberschreitung zwischen den Künsten kann 
man der Reihe nach in zwei Schritten – zuerst durch ihre Vernachlässi-
gung in der Geschichte und dann durch ihre verkürzte oder unplausible 
Beschreibung im heutigen kunsttheoretischen Diskurs – präziser erläutern: 

Wenn man mit Lessing, Hegel und mit den oben angeführten Medien-
spezifiktheorien davon ausgeht, dass jeder Kunstbereich aufgrund seiner 
Materialspezifität eine eigenartige ästhetische Domäne besitzt, schließt 
man dabei meistens die Vermischungen der Künste von der jeweiligen 
Theorie ganz explizit oder auch normativ aus. Diesen Ausschluss lässt 
sich zuerst kurz mit Goethe, dessen Einteilungsdenken von Lessing ent-
scheidend beeinflusst war, und dann mit Hegel deutlicher machen. In der 
kunstwissenschaftlichen Zeitschrift Propyläen, die von ihm publiziert 
wurde, erteilt Goethe den Überschneidungen bzw. den Vermischungen der 
Künste eine klare Absage: 

 
„Eines der vorzüglichsten Kennzeichen des Verfalls der Kunst ist die Vermischung der 
verschiedenen Arten derselben. Die Künste selbst, sowie ihre Arten sind untereinander 
verwandt, sie haben eine gewisse Neigung sich zu vereinigen, ja sich ineinander zu ver-
lieren; aber eben darin besteht die Pflicht, das Verdienst, die Würde des echten Künst-
lers, daß er das Kunstfach, in welchem er arbeitet, von anderen abzusondern, jede 
                                                                                                                         

mangelhaft thematisiert wird. Stattdessen wird öfters auf die vorhandenen Kunst-
gattungen rekurriert, ohne auf die prinzipielle Offenheit der Entstehung neuer Gat-
tungen einzugehen. Ein Denken der Pluralität der Künste kann aber nicht bloß auf 
die uns bekannten Kunstwerke und -formen begrenzt werden, sondern die Entste-
hungslogik neuer Gattungen (nicht im Sinne einer Zukunftsforschung) muss einbe-
zogen werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS PROBLEM DER GRENZÜBERSCHREITUNG  | 237 

 

Kunst und Kunstart auf sich selbst zu stellen und sie aufs möglichste zu isolieren wis-
se.“2 
 
In ähnlicher Weise hat Hegel Vermischungen oder Kombinationen der 
Künste aus seinem System ausgeschlossen. Nachdem er die Kunst in fünf 
besondere Gattungen eingeteilt hatte, schrieb er den sogenannten gemisch-
ten Kunstformen einen unvollkommenen bzw. systemexternen Status zu: 

 
„[W]ie in der Natur die Zwitterarten, Amphibien, Übergänge statt der Vortrefflichkeit 
und Freiheit der Natur nur ihre Ohnmacht bekunden, die in der Sache selbst begründe-
ten, wesentlichen Unterschiede nicht festhalten zu können […], so steht es auch in der 
Kunst mit solchen Mittelgattungen, obschon dieselben noch manches Erfreuliche, An-
mutige und Verdienstliche, wenn auch nicht schlechthin Vollendetes leisten können.“3 
 
Selbstverständlich wäre es hier überhaupt nicht angebracht, kunsttheoreti-
schen Überlegungen von Hegel und Goethe, die vor ca. 200 Jahren formu-
liert wurden, als Ganze kritisch zu überprüfen. Solche direkten negativen 
Aussagen über die Vermischungen der Künste – in Anbetracht der künst-
lerischen Entwicklungen in den letzten Jahrhunderten (von Wagners Ge-
samtkunstwerksidee über die Avantgarde-Kunst bis hin zur andauernden 
Performativierung der Künste seit den 1960er Jahren4) – haben im aktuel-
len Diskurs über die Kunst sowieso keinen bedeutenden Platz mehr. Mit 
dem Hinweis auf Goethes und Hegels Überlegungen geht es hier stattdes-
sen darum, ein problematisches Verständnis der Vermischungen der Küns-
te zu klären, das bis heute kaum etwas von seiner Aktualität verloren hat: 
Wie stellen wir überhaupt eine gemischte Gattung oder eine Mittelgattung 
fest? Und wie verstehen wir, dass etwas in eine solche Gattung gehört? 
Wie können die Werke also in eine Mittelgattung oder in eine gemischte 
Gattung gehören, wenn diese (nach der Einheitslogik) keine reale Existenz 
hat? Wenn es aber keine Mittelgattung gibt, dann lässt sich das Problem 
der Gattungsmischungen stärker formulieren: Wie und in welchem Sinne 
kann ein Kunstwerk gleichzeitig in zwei oder drei Gattungen gehören? 

                                                           
2 Johann Wolfgang von Goethe, „Einleitung <in die ‚Propyläen‘>“, Friedmar Apel 

(Hrsg.), Ästhetische Schriften 1771–1805, Frankfurt am Main 1998, S. 457–475, 
hier S. 468f. 

3 Hegel, Werke 14, S. 263. 
4 Vgl. Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


238 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

Auch diese Kritik geht über Lessing, Hegel, Goethe oder die oben 
problematisierte Medienspezifitätsthese hinaus. Denn das Motiv der ein-
heitlich strukturierten Gattungslogik lässt sich ebenfalls im aktuellen Dis-
kurs über die Kunst durchaus diagnostizieren. Hier stellen zwar soge-
nannte Vermischungen der Künste allgemein nichts Verwerfliches mehr 
dar, jedoch werden die Phänomene der gemischten Gattungen begrifflich 
ziemlich unplausibel und als problembehaftet behandelt. Als Beispiel lässt 
sich an dieser Stelle Dominic McIver Lopes’ Überlegungen zum Zusam-
menhang zwischen den einzelnen Werken und den Künsten anführen.5 Die 
in den letzten Jahren von Lopes entwickelte „buck passing theory of art“ 
besagt, dass etwas nur dann als ein Kunstwerk gelten könne, solange es 
ein Mitglied einer Kunstart (oder Kunstgattung) sei: „x is a work of art if 
and only if x is a work of K, where K is an art.“6 Seine Theorie habe, wie 
er weiterführt, zwei Implikationen. Erstens: Einer Kunstgattung zuzugehö-
ren sei eine hinreichende Bedingung dafür, dass etwas ein Kunstwerk ist.7 
Zweitens: Es gibt kein Kunstwerk, das nicht in eine Kunstgattung gehört, 
d.h., jedes Kunstwerk gehört in eine Gattung. Für diese zweite Implikation 
führt Lopes das Beispiel von William Blakes sogenannten „illustrated po-
ems“ an, welches seiner Meinung nach für die Buck-Passing-Theorie kei-
ne Herausforderung darstelle: 

 
„What about the second implication of the buck passing theory, namely the proposition 
that every work of art belongs to some art kind? Are there counterexamples to this 
claim? Works belonging to more than one art are not genuine counterexamples. The 
buck passing theory does not say that every art work belongs to one and only one kind 
of art. It welcomes works like William Blake’s illustrated poems, which belong to both 
literature and painting. Whether a theory of literature admits Blake’s Europe as a work 
of literature or whether a theory of painting admits it as a work of painting, the buck 
passing theory of art counts it as a work of art.“8 
 
Für Lopes bedarf es keiner weiteren Erklärung: Europe gehört gleichzeitig 
in die Literatur und in die Malerei. Aber was gehört überhaupt oder wel-
che Teile, Elemente oder Momente von Europe gehören in die Malerei 
und welche andere in die Literatur? Sind sie sinnlich und/oder begrifflich 
                                                           
5 Vgl. Dominic McIver Lopes, Beyond Art, Oxford 2014, S. 11ff. 
6 Lopes, Beyond Art, S. 16. 
7 Lopes, Beyond Art, S. 16. 
8 Lopes, Beyond Art, S. 17. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS PROBLEM DER GRENZÜBERSCHREITUNG  | 239 

 

feststellbar? Kann man sie voneinander trennen und als zwei verschiedene 
Fragmente analysieren, interpretieren oder erfahren? Kann man z.B. die 
Bilder aus Europe herausschneiden und sie als der Malerei zugehörig den-
ken? Wenn ja, inwiefern sind diese Bilder noch die Bilder von Europe? 
Müssen sie dann (selbst nach der Buck-Passing-Theorie) nicht als selbst-
ständige Kunstwerke gelten, weil sie Mitglieder der Gattung ‚Malerei‘ 
sind? Müsste man dann diesen Bildern, die der Malerei angehören, nicht 
andere Bezeichnungen, z.B. Namen, Register usw., geben? 

Man kann wohl behaupten, dass Lopes bei der Formulierung seiner 
Thesen von zwei möglichen Gedanken ausgeht, die er zwar nicht erwähnt, 
die man aber mit Blick auf die Bilder in Europe wie folgt rekonstruieren 
kann:9 Erstens: Lopes nimmt an, dass die von den Schriften abgelösten 
Bilder keine Werke der Malerei, sondern nur Anspielungen auf diese sind. 
Inwiefern wäre es dann aber legitim, diese Bilder, die keine Kunstwerke 
sind, als der Malerei zugehörig zu denken? Dies widerspräche auch der 
ersten Implikation seiner Theorie (s.o.). Zweitens: Die herausgeschnitte-
nen Bilder kann er anderenfalls doch als Kunstwerke annehmen, die der 
Malerei zugehören. Jedoch sind sie dann offensichtlich andere Kunstwer-
ke und kein Europe – sonst hätten wir behaupten müssen, dass Europe aus 
vielen mit sich identischen Europes bestehe. Nach dieser Variante lässt 
sich schließlich sagen: Wenn die herausgeschnittenen Bilder tatsächlich in 
die Malerei gehören, haben sie letztlich mit Europe nichts zu tun. 

Es mag sein, dass diese zwei Alternativen oben etwas zu stark formu-
liert wurden: In der Tat sollen Lopes’ Überlegungen und auch seine The-
sen recht positiv eingeschätzt werden, weil er damit auf eines der wich-
tigsten und am meisten vernachlässigten Probleme der Philosophie der 
Kunst stößt: Welches ist die Relation zwischen dem besonderen Werk und 
der allgemeinen Gattung? Allerdings lässt sich allein mit Blick auf die 
oben angeführte Problematisierung leicht erkennen, dass seine Buck-
Passing-Theorie an einer Begründung mangelt, wie und was genau von 
Europe sowohl der Malerei als auch der Literatur angehört oder wie das 
Werk als ein Mitglied dieser zwei Gattungen gedacht werden kann. Zwar 
beansprucht er noch weiter, dass die literatur- und kunsttheoretischen Dis-
kussionen darüber, ob Europe in die Literatur oder in die Malerei gehöre, 

                                                           
9 Die gleiche Argumentation kann man ebenso mit Blick auf die Schriften in Europe 

anführen: Inwiefern gehören z.B. die einzelnen Schriften, die von den Bildern ab-
gelöst werden, in die Literatur? usw. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


240 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

für seine Buck-Passing-Theorie kein Problem darstelle.10 Jedoch geht er 
damit von einer doppelten Zugehörigkeit aus, ohne zu klären, wie diese 
überhaupt möglich ist. Seine vorschnelle Annahme und verkürzte Analyse 
haben schließlich zur Folge, dass die Kreuzungen, Vermischungen oder 
Grenzüberschreitungen zwischen den Künsten als eine Gattung unter an-
deren Gattungen11 oder als eine Summe von zwei, drei usw. Einheiten ge-
dacht werden. Auch wenn sich Lopes dabei mit zahlreichen Künsten und 
Kunstwerken theoretisch auseinandersetzt, wird die Pluralität der Künste 
von ihm wegen der Voraussetzung einer einheitlichen Gattungslogik nicht 
als eine kunstkonstitutive Pluralität gerechtfertigt. Wie diese sonst ver-
standen werden kann, lässt sich im nächsten Kapitel mit Adorno und Der-
rida zeigen (vgl. III.3.1 u. III.3.2). 

Grenzüberschreitungen zwischen den Künsten stellen das bisher be-
sprochene Einheitsmotiv vor noch größere Herausforderungen, wenn man 
neben diesen geschichtlich früheren und nicht ganz so starken Formen von 
Gattungsmischungen wie bei William Blake – den Beispielen von Text-
Bild-Kombinationen lassen sich noch viele Werke von Autoren wie 
Apollinaire, Mallarmé, Goya, Max Ernst, Francis Ponge, Magritte hinzu-
fügen12 – auch komplexere und multimediale Kunstwerke in Betracht 
zieht, die in der heutigen Kunstwelt ubiquitär geworden sind. Um die 
Reichweite dieses Problems, auf die aktuellen Phänomene in der Kunst zu 
erweitern, wird im Folgenden zuerst ein Beispielsfall angeführt und dann 
Carrolls oben diskutierte Überlegungen zum Vorgang der Praxis auf die-
sen Kontext bezogen.  

Das Beispielwerk trägt den Titel Crepusculum und wurde von der is-
ländischen Künstlerin Gabríela Friðriksdóttir in der Kunsthalle Schirn 
(Frankfurt, 2011/12) installiert und vorgeführt.13 Das Kunstwerk, wenn 
man es im Folgenden so bezeichnen darf, brachte von Beginn an einige 
Schwierigkeiten mit sich: Für die Besucher des Museums war es kaum 
möglich, die Frage zu beantworten, was für ein Werk oder Ereignis sie 
sich angesehen haben und in welche Kunstformen oder -gattungen sie das 
Gesehene einordnen könnten. Es gab z.B. konkrete Anspielungen auf die 
                                                           
10 Lopes, Beyond Art, S. 17. 
11 Vgl. Gérard Genette, Einführung in den Architext, Stuttgart 1990, S. 102. 
12 Für verschiedene Beiträge und für eine eingehende Auseinandersetzung mit den vi-

suell-poetischen Techniken der genannten Autoren vgl. Volker Bohn (Hrsg.), Bild-
lichkeit. Internationale Beiträge zur Poetik, Frankfurt am Main 21996. 

13 Genaue Auf- oder Vorführungszeit: 29.09.2011–08.01.2012. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS PROBLEM DER GRENZÜBERSCHREITUNG  | 241 

 

traditionellen Gattungen wie Literatur, Malerei, Bildhauerei, Musik, Film, 
Fotografie, aber auch auf die neueren Kunstformen wie Videokunst, Klan-
ginstallation usw. Neben den selbst von der Künstlerin produzierten 
Zeichnungen, Skulpturen, Videoausschnitten, Klängen, digitalen Bildern 
usw. gab es im Raum auch viele alltägliche Gegenstände – wenn man sie 
kategorisieren mag: Ready-Mades. Von diesen Gegenständen, Materialien, 
Kunstformen und Medien wird von Matthias Wagner K im Aus-
stellungskatalog wie folgt berichtet: „Schwarzer Auswurf, Mehl, Gebur-
ten, Münder, Geschlechtsteil, Lehm, Brotteig, Wald, Masken, der Pfuhl, 
Haar, Jute, Schleim, Heu, der Schrei, die zarte Linie, Erbrochenes, Holz, 
die Vulva, die Höhle, das Zimmer eines Schlosses, Ekel, Feuer, Blut, 
Bandagen, das Tarot, die Schlange, der Klang, das Gefäß, die Spucke, der 
Blick, das Vermummte – alles gehorcht einer individuellen Mythologie 
Friðriksdóttirs.“14 Und alles schien ihr für ihre künstlerische Arbeit recht 
zu sein. 

Allerdings handelte es sich bei diesem ‚Alles‘ weder um eine Samm-
lung von verschiedenen Werken der Künstlerin noch um ein beliebiges 
Aufeinandertreffen unterschiedlicher Künste und Materialien noch um ei-
ne Art künstlerischer Totalisierung, wie sie von Alain Badiou in seinen 15 
Thesen zur zeitgenössischen Kunst kritisch thematisiert wird.15 Das ‚Alles‘ 
bezieht sich vielmehr auf einen wechselseitigen und konstitutiven Zu-
sammenhang zwischen den Materialien, Medien sowie den traditionell als 
‚Künste‘ anerkannten Formen. Man könnte aus diesem Zusammenhang 
keineswegs ein Element, eine Musikform oder eine Videoaufzeichnung 
herausnehmen, isoliert betrachten und als solche interpretieren. Denn jedes 
einzelne Element, sei es eine Zeichnung oder eine Ölflasche, hat seinen 
Sinn und seine Funktion nur im (direkten, indirekten, agonalen, positiven 
oder negativen) Zusammenhang mit den anderen beteiligten Elementen, 
Medien und Kunstformen. Ein einzelnes Gemälde könnte also nicht als ein 
Werk der Malerei separat behandelt werden. Die Holzstücke, die Sandflä-
che und das architektonische Gefäß waren im Raum nicht bloß als Ready-
                                                           
14 Matthias Wagner K, „Das Friðriksdóttir-Universum“, ders. (Hrsg.), Gabríela 

Friðriksdóttir: Crepusculum, Heidelberg, Berlin 2011, S. 77–95, hier S. 77. 
15 Vgl. z.B. die vierte These: „Es gibt notwendig eine Pluralität der Künste. Eine To-

talisierung dieser Pluralität ist nicht vorstellbar, ungeachtet der möglichen Über-
schneidungen zwischen ihnen.“ Alain Badiou, „Fünfzehn Thesen zur zeitgenössi-
schen Kunst“, Tobias Huber, Marcus Steinweg (Hrsg.), Theses on contemporary 
art, Zürich 2008, S. 11–26, hier S. 15. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


242 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

Mades vorhanden. Denn sie wurden gleichzeitig im installierten Video 
aufgezeichnet, was unmittelbar den Eindruck erweckte, als ob sie aus dem 
Video entsprungen wären oder umgekehrt sich in dieses hineindrängten. 
Auch die Videoausschnitte könnte man nicht einfach als ein Werk der Vi-
deokunst betrachten (oder ihr zugehörig denken), weil sie nur im Zusam-
menhang mit den alten Büchern, die an einer anderen Stelle des Raumes 
installiert waren, mit den original mittelalterlichen Handschriften nieder-
gelegt waren und von den isländischen Saga-Geschichten handelten. Der 
unauflösbare Zusammenhang zwischen den Schriften, Geschichten, den 
Videoausschnitten oder den sogenannten Ready-Mades machte es also 
letztlich unmöglich, dass ein oder ein anderes Medium oder Material sepa-
rat analysiert, interpretiert oder erfahren wird. 

Den Raum beherrschte insgesamt eine halbdunkle Atmosphäre, die den 
Titel des Kunstwerks Crepusculum (lat. Dämmerung) versinnbildlichte. 
Dieses Wort hätte aber nicht nur die Übergangszone zwischen dem Tag 
und der Nacht oder dem Licht und dem Dunklen bezeichnen können. Zu-
gleich war mit ihm das Ineinanderfließen der Geschichte der isländischen 
Kultur mit den technisch produzierten Filmausschnitten von Heute, des 
Ritualen mit dem Wirklichen, dem Bewussten mit dem Unbewussten ge-
meint. Das Crepusculum markierte ebenso die Grenzzone und die Grenz-
gänge zwischen den musikalischen Geräuschen und den bewegten Bil-
dern, die auf den Sand projiziert wurden, zwischen den Zeichnungen und 
Skulpturen, zwischen den Gedichten und fotografischen Aufnahmen. Un-
ter diesen Bildern, Zeichnungen und Schriften trat die Figur des Ourobo-
ros, d.h. der Schlange, die in ihren eigenen Schwanz beißt, permanent 
auf.16 Sie erinnerte an Nietzsches ‚Ewige Wiederkehr“ sowie an eine zyk-
lische Wiederholung der im Werk verwendeten Materialien, Medien und 
Künste. Keine einzige Komponente, keine einzige Figur, keinen einzigen 
Klang und keinen einzigen Schnitt hätte man aus diesem Zyklus herauslö-
sen können. Hätte man z.B. die Musik, die Bilder, das Video oder das ar-
chitektonische Gefäß ganz isoliert betrachtet, hätten sie entweder nichts 
oder etwas völlig anderes bedeutet. 

Diese Beschreibung ist freilich nicht die einzige Beschreibungsmög-
lichkeit von Crepusculum. Auch Friðriksdóttir ist nicht die einzige Künst-
lerin in der zeitgenössischen Kunst, deren Kunstpraxis sich durch starke 
Kombinationen, Interaktionen oder Vermischungen unterschiedlicher 
Künste und Kunstpraktiken auszeichnet. Anstatt Friðriksdóttirs Werk hätte 
                                                           
16 Wagner K, „Das Friðriksdóttir-Universum“, S. 85f. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS PROBLEM DER GRENZÜBERSCHREITUNG  | 243 

 

man hier z.B. Matthew Barneys CREMASTER Cycle, Rosemarie Trockels 
A Cosmos, Dick Higgins sogenannte Figurengedichte oder auch Robert 
Rauschenbergs Combines thematisieren können. Das grundlegende Prob-
lem würde sich jedoch nicht ändern: Wie rechtfertigen wir überhaupt, dass 
diese Werke in zwei, drei oder unzählbare Gattungen gehören oder An-
spielungen auf diese beinhalten? Die Theorien, die die Gattungen der 
Kunst als einheitlich strukturierte Bereiche oder Formen denken, bieten 
uns ein sehr verkürztes Verständnis der Grenzüberschreitungen zwischen 
den Künsten (oder der sogenannten gemischten Künste) an.17 Bevor in den 
kommenden beiden Kapiteln zwei verschiedene unverkürzte Antworten 
detailliert bearbeitet werden, wird an dieser Stelle, wie vorhin angekündigt 
wurde, noch einmal auf Carrolls Kontra-Spezifitätsthese rekurriert, und 
zwar aus zwei Gründen. Erstens: Den Gewinn von Carrolls Argument, den 
Vorgang der Praxis vor den einzelnen Medien und Materialien, kann man 
auch mit Blick auf solche komplexen Werke wie Friðriksdóttirs Crepus-
culum herausarbeiten. Zweitens: Die Defizite seines Arguments, d.h. der 
Ausgang von einheitlich gedachten Gattungen, Genres etc. tritt im stärke-
ren Maße hervor, so dass sich der Abschied von diesem Motiv schließlich 
als notwendig erweisen wird. Im Rahmen seiner Kontra-Spezifitätsthese 
unternimmt Carroll den Versuch, die Vermischungen oder Überschnei-
dungen der Medien sowie der Künste wieder aus einer praxisbezogenen 
Hinsicht zu erklären: 

 
„[O]nce we realize that it is our purposes that mold the medium’s development and not 
the medium that determines our artistic purposes, we realize that the problem of over-
laps between media is vitiated. We may have a purpose such as the dramatic portrayal 
of human action, that will cross media, selecting the features of each medium that best 
facilitate our purpose.“18 
 

                                                           
17 Wie am Anfang thematisiert wurde, geht es hier in der ersten Linie nicht darum, ob 

man oben genannte Kunstwerke oder künstlerische Phänomene als „Vermischun-
gen“ oder als „Kombinationen“ oder – wie im nächsten Kapitel diskutiert wird – als 
„Konvergenzen“ bezeichnet. Hier wird vielmehr die Einheitslogik, die im vorigen 
Kapiteln thematisiert wurde, mit über die (vermeintlichen) Gattungseinheiten hin-
ausgehenden Phänomenen der Kunst konfrontiert. 

18 Carroll, „The Specificity of Media in the Arts“, S. 27. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


244 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

Die Phänomene der Überschneidungen zwischen den Künsten19 können 
also nach Carroll ebenfalls aus einer praxisbezogen Perspektive angemes-
sen verstanden werden. Wie vorhin diskutiert wurde, geht ihm zufolge der 
künstlerische Zweck den materialen Eigenschaften der Medien immer vo-
ran. Die künstlerische Praxis Friðriksdóttirs lässt sich von daher mit 
Carrolls These so erläutern, dass die Künstlerin in ihrer Arbeit nur diejeni-
gen Medien und Materialien ausgewählt hat, die ihren künstlerischen 
Zweck am besten erfüllt haben. Damit entfernt sich Carroll auf der einen 
Seite auch hinsichtlich der Überkreuzung bzw. Vermischungen der einzel-
nen Künste von einem medienessentialistischen Modell, das man z.B. aus-
gehend von der Medientheorie von Marshall McLuhan als die Praxis der 
Künstlerin aus den Zusammenstößen verschiedenartiger Medientypen be-
stimmen würde.20 Anstatt eines solchen medienorientierten Ansatzes 
macht Carroll also wieder den Vorgang der Praxis vor dem materialen Zu-
sammenkommen der Medien sowie der Künste geltend. Aus einer pra-
xisbezogenen Hinsicht lässt sich Carrolls Ansatz stärker hervorheben: Die 
Praxis der Künstlerin kann nicht bloß auf die materiellen Eigenschaften 
der beteiligten Medien sowie der Künste reduziert werden. Auf der ande-
ren Seite können sie aber auch nicht nur auf die subjektiven Vorstellungen 
von einzelnen Künstlern begrenzt werden. Denn dies würde dazu führen, 
                                                           
19 Carroll geht es an dieser Stelle nicht nur um die Überschneidungen der Medien, 

sondern um die der Künste, wie man es in darauffolgenden Sätzen lesen kann: 
„Jean-Marie Straub, in his film The Bridgeroom, the Actress, and the Pimp, mimes 
theater outright in order to make […] his reflexive point that all film is ‚staged‘.“ 
Carroll, „The Specificity of Media in the Arts“, S. 27. Um vom Thema nicht abge-
lenkt zu werden, wird an dieser Stelle nicht auf die Frage eingegangen, wie er den 
Zusammenhang zwischen den Überschneidungen der Medien und den Überschnei-
dungen der Künste genau sieht. 

20 Vgl. z.B. „The crossings or hybridizations of the media release great new force and 
energy as by fission or fusion.“ Marshall McLuhan, Understanding Media, New 
York 1964, S. 48. Dass die Kombinationen verschiedener Medien immer neue Di-
mensionen (oder „Mehrwerte“) hervorbringen, wird besonders in den Theorien des 
Films oder der Audiovision immer wieder vorausgesetzt. Freilich gehen aber nicht 
alle diesen Theorien mit den Kombinationen der Medien essentialistisch vor. Vgl. 
z.B. Michel Chion, „Ton und Bild - eine Relation? Hypothesen über das Audio-
Divisuelle“, Maren Butte (Hrsg.), Bild und Stimme, Paderborn 2011, S. 49–66. Auf 
diese Diskussion kann jedoch im Rahmen dieser Arbeit nicht näher eingegangen 
werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS PROBLEM DER GRENZÜBERSCHREITUNG  | 245 

 

dass wir jegliche Idee der Gattung, der Kunstform, der Genres etc. für 
immer verabschieden und alle möglichen Kunstwerke nur nach den per-
sönlichen Zwecken der Künstlersubjekte oder -gruppe beurteilen müssen. 
Selbst Carroll behauptet dies nicht. Im Gegensatz dazu entspringt der per-
sönliche Zweck der Künstlerin ihm zufolge immer dem Zweck der gege-
benen Gattung („purposes of a given art“21), des Genres oder der Kunst-
form, auf die sich ihre Werke beziehen. Zumindest intuitiv kann man da-
rum weiter Carroll zustimmen, dass Kunstwerke ohne irgendeinen Bezug 
auf andere Stile, Rhythmen, Formen, Genres etc. nicht bestehen können – 
diese Behauptung erfordert aber noch eine kritische Auseinandersetzung 
(vgl. III.3.2). Wir können uns also, mit Carroll gesprochen, nicht auf ein 
Konzept der Gattung, des Genres oder der Kunstformen verzichten, so 
dass nicht alles bloß von den einzelnen subjektiven Zwecken der Künst-
lern abhängig wäre. Allerdings müssen wir genau fragen, welches Konzept 
der Gattung dies in Anspruch nehmen kann, d.h. für die einzelnen Kunst-
praktiken tatsächlich konstitutiv sein kann. Dass Carrolls Überlegungen 
uns wieder wegen seines problematischen Gattungskonzepts nicht weiter 
helfen können, lässt sich nun wieder mit Blick auf Friðriksdóttirs Werk 
näher zeigen. 

Carrolls Kontra-Spezifitätsthese bietet uns für das Werk der Künstlerin 
(oder hinsichtlich der anderen sogenannten gemischten Kunstwerke) zwei 
Alternativen an. Crepusculum können wir mit Carroll erstens so verstehen, 
dass es den künstlerischen Zwecken einer bestimmten Gattung (z.B. der 
Installation) entspricht; wir müssen nämlich gemischte Gattungen immer 
weiter als neue Gattungen verstehen, die (auf einmal) bestimmte Zwecke 
haben. Jedoch wird es, wie bereits thematisiert wurde, der Praxis der 
Künstlerin nicht gerecht, ihr Werk nur in eine Gattung oder in einen ein-
zelnen Stil einzuordnen, weil man dann Anspielungen auf andere Kunst-
formen (Malerei, Fotografie, Skulptur, Klang- und Videoinstallationen 
etc.) völlig übersehen muss. Behauptet man also, dass es nur in eine Gat-
tung (Installation) gehört, lässt man dabei viele Dimensionen und Anspie-
lungen auf andere Gattungen völlig außer Acht. Zweitens kann man Cre-
pusculum mit Carrolls Kontra-Argument so interpretieren, dass wir alle in 
Crepusculum beteiligten Künste aufzählen und verschiedene Ziele oder 
Darstellungszwecke, die sie jeweils haben können, zuerst getrennt und 
                                                           
21 Wie vorhin zitiert wurde: „In short, the purposes of a given art – indeed of a given 

style, movement, or genre – will determine what aspects of the physical medium 
are important.“ Carroll „The Specificity of Media in the Arts“, S. 28. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


246 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

dann additiv analysieren. Jedoch kann dies uns mit Blick auf die oben an-
geführten Beschreibungen nicht helfen. Denn die Gemälde, die Klänge, 
die fotografischen Bilder, die alltäglichen Gegenstände, die Zeichnungen, 
Videoausschnitte etc. lassen sich dabei keineswegs isoliert betrachten – sie 
würden dann entweder nichts oder etwas ganz anderes bedeuten. Crepus-
culum ist also zwar keine Ansammlung von Werken, die fest in abge-
grenzte Gattungen gehören, aber man kann sie auch nicht ohne Gattungen 
denken, weil wir vor diesem Werk immer noch von Zeichnungen, Videos, 
Skulpturen etc. reden, d.h., viele Kunstformen bzw. -gattungen in ihrer 
konstitutiven Vielfalt erkennen. Dies kann man mit einer paradoxen For-
mulierung zusammenfassen: Keine Gattung entspricht der Arbeit der 
Künstlerin, aber sie arbeitet auch nicht ohne eine Gattung. 

Wie dieses Paradox sich auflösen lässt und wie man eben dadurch über 
die Grenzüberschreitungen zwischen den Künsten angemessene und plau-
sible Verständnisse gewinnt, wird im nächsten Kapitel eingehend erarbei-
tet. Zuvor lassen sich bisherige Argumente sowie Diskussionen kurz zu-
sammenfassen: Es zeigt sich, dass das Einheitsmotiv, das vorhin im Ex-
kurs über die Einteilungen der Künste herausgearbeitet wurde, ein be-
stimmtes Problem für das Verständnis von Grenzüberschreitungen zwi-
schen den Künsten darstellt. Denkt man allgemein die Grenzen der Künste 
und der Gattungen als einheitlich strukturierte Formen, hat man dann mit 
den Grenzüberschreitungen bzw. -gängen zwischen ihnen immer bestimm-
te Probleme. Die behandelten Texte (von Goethe, Hegel, Lopes und 
Carroll) und die Kunstwerke (wie Europe und Crepusculum) wurden bei 
der bisherigen Problematisierung exemplarisch ausgewählt – es soll also 
nicht heißen, dass dieses Problem nur und einzig auf jene Texte begrenzt 
werde oder nur mit diesen Werken expliziert werden könnte. Während 
man grenzüberschreitende Phänomene früher aus den Theorien der Künste 
normativ ausgeschlossen hat, behandelt man sie im aktuellen Diskurs im-
mer noch sehr verkürzt und recht unplausibel. Im Hinblick auf diese aus-
führlichen Auseinandersetzungen soll nun klar werden, dass für ein ange-
messenes Verständnis von Grenzüberschreitungen zwischen den Künsten 
zwei Schritte erforderlich sind, die sich unmittelbar aufeinander beziehen: 
Erstens ist eine grundlegende Kritik des Denkmotivs notwendig, das die 
Gattungen als einheitlich strukturierte Formen behauptet. Zweitens soll ein 
alternatives Gattungskonzept bearbeitet werden, durch das die Phänomene 
der Grenzüberschreitungen zwischen den Künsten problemlos sowie 
nachvollziehbar erklärt werden können. Versucht unter dieser Perspektive 
ein unverkürztes Verständnis von Grenzüberschreitungen zwischen den 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS PROBLEM DER GRENZÜBERSCHREITUNG  | 247 

 

Künsten zu gewinnen, stellt sich am Ende heraus, dass diese keine sekun-
dären und von den einzelnen Praktiken ablösbaren Bewegungsformen der 
Gattungen darstellen, sondern als für die Kunst konstitutive und notwen-
dige Momente hervortreten. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 
https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

3 Konvergenzen zwischen den Künsten 
 

 

 

Adorno und Derrida entwerfen in verschiedenen Schriften wichtige Über-
legungen zu den Relationen der einzelnen Künste und Gattungen, die man 
kritisch rekonstruieren und fortführen sowie für die Lösung des Problems 
der Grenzüberschreitungen zwischen den Künsten fruchtbar machen kann. 
Ihre jeweiligen Positionen zu den Grenzen und Überschreitungen der ein-
zelnen Künste zeichnen sich durch zwei Grundgedanken aus: Erstens ste-
hen Adorno und Derrida, wie unterschiedlich ihre Philosophien und 
Kunstverständnisse auch sein mögen, jeglichen Einheitsvorstellungen in 
der Philosophie sowie im Diskurs über die Kunst und die Künste höchst 
kritisch gegenüber. Durch eine eingehende Auseinandersetzung mit beiden 
Philosophen lässt sich tatsächlich verschiedene Alternativen zu dem oben 
problematisierten Einheitsmotiv finden. Zweitens setzen sich Adorno und 
Derrida ganz gezielt mit unterschiedlichen Formen von Grenzüberschrei-
tungen zwischen den Künsten auseinander, die im Kunstdiskurs, wie vor-
hin gezeigt, öfters vernachlässigt werden. Mit Hilfe ihrer Theorien können 
diese Formen in ihrer Ausdifferenziertheit plausibel erklärt werden. 

Diese beiden Merkmale – die grundlegende Kritik an Einheitsvorstel-
lungen und die Auseinandersetzung mit den Grenzüberschreitungen – las-
sen sich keineswegs voneinander trennen: Die Thematisierung von Grenz-
überschreitungen geht bei Adorno und Derrida mit dem Leitgedanken ein-
her, das durch sie jegliche Einheitsformen zerstört werden. Dies tun sie 
aber jeweils auf sehr unterschiedliche Weise. Während Adorno sich mit 
dem Thema Grenzen und Grenzüberschreitungen der Künste anhand sei-
ner negativitätsästhetischen Begriffe wie ‚Verfransung‘ und ‚Konvergenz‘ 
auseinandersetzt, die sowohl historische Bewegungsformen zwischen den 
Künsten darstellen als auch zwischen Kunst und Nichtkunst oszillieren, 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


250 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

bringt Derrida wieder eine grundsätzliche Aporie ins Spiel, die Grenzen 
der Gattungen nicht mit einer Ein-Teilungstypologie der Künste, sondern 
anhand einer Teil-Habe-Praxis erklärt und damit Gattungsüberschreitun-
gen aus den einzelnen Praktiken heraus versteht. Wie und inwiefern diese 
Autoren ihr jeweiliges Projekt zu Ende bringen und welche Lösungen sie 
erbringen, wird am Ende dieses Kapitels diskutiert sowie miteinander 
vermittelt. 
 

 

3.1 KONVERGENZEN DER GATTUNGEN (ADORNO) 
 

Adornos Überlegungen zu den Grenzüberschreitungen zwischen den 
Künsten gehen in der Tat von einer starken Kritik an der Einteilungslogik 
der Künste aus, die es zunächst kurz darzulegen gilt. Die Künste systema-
tisch in einheitliche Bereiche einzuteilen, war Adorno zufolge ein Zeichen 
eines klassifikatorischen sowie ordnenden Bedürfnisses, das auf das Zeit-
alter der Aufklärung zurückgeht.1 Durch die klassizistische Ästhetik, die 
wir im Kapitel (III.1.2) am Beispiel Lessing ausführlich diskutiert haben, 
wurden nach Adorno zwischen den Kunstbereichen solche Grenzen etab-
liert, die weniger auf den konkreten Konstitutionsprozessen der einzelnen 
Künste als vielmehr auf dem ordnenden Bedürfnis jener Zeitalter beruh-
ten. Wie Adorno in seinem Aufsatz Über einige Relationen zwischen Mu-
sik und Malerei2 schreibt, wollte diese Ästhetik 

 
„den Widerstand des Ungleichnamigen gegen die vereinheitlichende Kultur brechen, 
wie sie umgekehrt deren vereinheitlichendes Bedürfnis befriedigt, indem ein Bereich, 
innerhalb dessen Grenzen gesetzt sind, durch solche Einteilung selbst wiederum das 
Eine bestätigt, den Oberbegriff dessen, wonach eingeteilt wird. […] Warum, kann man 
sich am einfachsten daran vergegenwärtigen, daß – wie noch in Lessings Laokoon – aus 

                                                           
1 Mit dem Mythos der Einheit im Denken der Aufklärung setzen sich Adorno und 

Horkheimer in ihrer bekannten Schrift Dialektik der Aufklärung auseinander. Vgl. 
Max Horkheimer, Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufklärung. Philosophische 
Fragmente [1944], Frankfurt am Main 1986, S. 9–49. 

2 Theodor W. Adorno, „Über einige Relationen zwischen Musik und Malerei“, Rolf 
Tiedemann (Hrsg.), Gesammelte Schriften, Frankfurt am Main 1978, S. 628–642, 
im Folgenden zitiert als ÜdR. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KONVERGENZEN ZWISCHEN DEN KÜNSTEN | 251 

 

der Einteilung ästhetische Kriterien abgeleitet wurden, die von oben her, also jenseits 
der Konstitution des einzelnen Gebildes in sich, über dessen Dignität kategorisch ent-
scheiden sollten.“3 
 
Die Bestätigung des Einen durch die Einteilung der Künste und die Aktua-
lität dieses Typus in den heutigen kunsttheoretischen Debatten wurden 
zwar in den vorangehenden Kapiteln ausführlich diskutiert. Adorno weist 
aber dabei zugleich auf einen anderen Aspekt hin, auf die selbstkritischen 
und negativen Konstitutionsprozesse der einzelnen Künste, was als ein 
wichtiges einheitszerstörendes Moment der einzelnen Kunstpraktiken her-
vortritt: Gegen die „zugleich vereinheitlichende und Grenzen setzende 
Absicht hat immer in den Einzelkünsten etwas rebelliert.“4 Damit behaup-
tet er – nicht nur gegen lessingsche, auch nicht nur gegen Hegels histo-
risch-dialektische oder Schopenhauers hierarchisch-synthetisierende Ein-
teilungstypologien,5 sondern ganz allgemein gegen jegliche Klassifi-
zierungsversuche der Kunst –, dass der Wert der einzelnen Kunstwerke 
niemals auf fest umrissene Kategorien reduziert werden kann. Denn die 
einzelnen Kunstwerke gehen immer über die „Wertskala von Systemen ih-
rer verschiedenen Gattungen“6 hinaus: 

 
 „Kunst [revoltiert] gegen jegliche Abhängigkeit von vorgegebenen, der autonomen 
Gestaltung sich sperrenden Materialien, die in der Klassifikation der Kunst nach Küns-
ten sich widerspiegelt.“7 
 
Diese gegen die Gattungseinteilungen sowie -grenzen gerichtete Rebelli-
onsform wird von Adorno in seinem viel diskutierten Aufsatz Die Kunst 
und die Künste (1966) als „Verfransungen der Künste“8 bezeichnet. Seine 
Überlegungen zur Verfransungen der Künste hatte Adorno bereits vor ei-
nem Jahr, in dem vorhin erwähnten Aufsatz Über einige Relationen zwi-
schen Musik und Malerei (1965) mit einem anderen Konzept formuliert, 
das eher positiv klingt: Konvergenzen der Künste.9 Beide Begriffe, ‚Kon-
                                                           
3 Adorno, ÜdR, S. 638. Hervorhebung T. A. 
4 Adorno, ÜdR, S. 638. 
5 Vgl. Adorno, „Die Kunst und die Künste“, S. 436, im Folgenden zitiert als KuK. 
6 Adorno, KuK, S. 436. 
7 Adorno, KuK, S. 435. 
8 Adorno, KuK, S. 433. 
9 Vgl. Adorno, ÜdR, S. 629ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


252 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

vergenz‘ und ‚Verfransung‘, beherrschen jeweils die beiden genannten 
Aufsätze, die in der Tat auf zwei Vorträge zurückgehen, die von Adorno 
in der Vortragsreihe Grenzen und Konvergenzen der Künste (Akademie 
der Künste, 1965/66) gehalten wurden. Diese zwei Aufsätze bieten ein 
höchst kritisches und fruchtbares Modell für ein Verständnis der Grenz-
überschreitungen zwischen den Künsten, das von seiner Aktualität (weder 
in der Forschung noch mit Blick auf aktuelle Kunstphänomene) kaum et-
was verloren hat. Bevor diese Texte detailliert diskutiert werden, sei eines 
klargestellt, dass im Folgenden der Begriff ‚Verfransung‘ sehr oft mit dem 
Begriff ‚Konvergenz‘ wiedergegeben wird. Auch wenn das Wort ‚Ver-
fransung‘ im Vergleich zu ‚Konvergenz‘ zunächst abwertend zu sein 
scheint, treten bei genauer Lektüre von Adornos Texten eher die Ähnlich-
keiten als die Unterschiede zwischen beiden Begriffen hervor. Hier wird 
nur auf einige Gemeinsamkeiten hingewiesen, die für die kommenden Ab-
schnitte zentrale Rollen spielen: Adorno geht es – sowohl bei dem Kon-
vergenzbegriff als auch bei dem Verfransungsbegriff – in erster Linie da-
rum, immanente Grenzüberschreitungen zwischen den Künsten aufzuzei-
gen.10 Neben diesem gemeinsamen Immanenz-Moment schreibt er beiden 
Begriffen ein kritisches Potential zu, das oben angedeutet wurde: Konver-
genzen und Verfransungen der Künste stehen der jeglichen Einheitsvor-
stellung in der Kunst entgegen.11 Eine andere und wichtige Gemeinsam-
keit liegt darin, dass Adorno beide Begriffe als negativitätsästhetische Fi-
guren einführt, die für die einzelnen Künste nicht nur produktive und kon-
stitutive, sondern zugleich abstrakt-negative bzw. destruktive Verläufe 
darstellen können. Im weiteren Sinne heißt dieser Punkt, dass es sich bei 
den Konvergenzen und Verfransungen der Künste sowohl um Grenzüber-
schreitungen zwischen den Künsten als auch um Grenzgänge zwischen der 
Kunst und der Nichtkunst bzw. zwischen der Autonomie und Heteronomie 
der Kunst handelt.12 Neben diesen wichtigen Ähnlichkeiten, auf die in den 
folgenden Abschnitten detailliert eingegangen wird, lässt sich auch ein 
(selbstverständlich nicht der einzige) Unterschied zwischen jenen Begrif-
fen erwähnen: Konvergenzen stellen Bewegungsformen dar, durch die 
sich die Künste zurück an ihre gemeinsamen (und heterogenen) Strukturen 
richten. Die Verfransungen der Künste nehmen die umgekehrte Richtung: 
Verfransungsprozesse entspringen einer (heterogenen) Gemeinsamkeit der 
                                                           
10 Vgl. z.B.Adorno,  ÜdR, S. 629 u. KuK, S. 433. 
11 Vgl. z.B. Adorno, ÜdR, S. 637f. u. KuK, S. 450. 
12 Vgl. z.B. Adorno, ÜdR, S. 630 u. KuK, S. 448. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 | 253 

 

Künste. Ob und wie überhaupt eine Bewegung zwischen Innen und Außen 
der Künste (nicht nur mit Blick auf diese zwei Begriffe, sondern generell 
für Adornos Ästhetik) voneinander differenzierbar ist, wird aber am Ende, 
nach den folgenden Auseinandersetzungen noch kritisch hinterfragt. 
 

Immanente Konvergenzen 
 
Zuallererst lässt sich klar machen, dass es für Adorno nicht bloß eine ein-
zige, sondern viele verschiedene Formen von Konvergenzen gibt, die in 
verschiedenen Fällen unterschiedliche Bedeutungen haben. Konvergenz 
heißt in einem recht allgemeinen Sinne, dass eine Kunstgattung die Kon-
struktionsprinzipien oder Darstellungskonventionen von einer anderen 
Kunstgattung kritisch-reflexiv aufnimmt oder sich diese aneignet.13 Damit  
lässt sich vor allem betonen, dass sich Adorno bei den Konvergenzphä-
nomenen weniger für die materialen Kombinationen der Künste als viel-
mehr für die Austausch- und wechselseitigen Rezeptionsprozesse zwi-
schen ihren Prinzipien sowie Formbildungskonventionen interessiert. Für 
die Konvergenzen sowie Verfransungen, die zwischen den ästhetischen 
Prinzipien und Formen der Künste verlaufen, gibt Adorno eine Reihe von 
Beispielen: die musikalische-serielle Technik in der modernen Prosa 
(Hans G. Helms), das Graphische in der Musik (S. Bussotti), das Plasti-
sche in der Architektur (H. Scharoun) oder das In-den-Raum-Treiben der 
Malerei (B. Schultze) usw.14 Anhand von diesen und weiteren Beispielen 
diagnostiziert er zunächst nur „die Symptome“15 der Verfransungstenden-
zen der einzelnen Künste in seiner Zeit (in den 1960er Jahren). Diese Ten-
denzen können auf eine sehr unterschiedliche Art und Weise verlaufen 
und erfordern jedes Mal eine erneute kritische Betrachtung. Das Wichtigs-
te unter ihnen lässt sich ausgehend von Adorno als immanente Ver-
fransungen oder Konvergenzen der Künste bezeichnen. Geschehen Kon-
vergenzen und Verfransungen gattungsimmanent, können sie dann nach 

                                                           
13 Eine solche direkte Definition gibt es bei Adorno nicht. Diese wurde hier durch ei-

ne Lektüre von sowie mit Blick auf Juliane Rebentischs Kommentare zu Adornos 
genannten Schriften gemacht. Vgl. Rebentisch, Ästhetik der Installation, S. 107f. 

14 Vgl. Adorno, KuK, S. 432f. 
15 Adorno, KuK, S. 433. Entsprechend schreibt er: „Immunität gegen den Zeitgeist ist 

als solche kein Verdienst.“ Ebd. S. 433. 

KONVERGENZEN ZWISCHEN DEN KÜNSTEN 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


254 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

Adorno für das Autonom-Werden der betreffenden Kunstgattung einen 
wichtigen Beitrag leisten: 

 
„[Der Verfransungsprozeß] hat dort am meisten Gewalt, wo er tatsächlich immanent, 
aus der Gattung selbst entspringt.“16 
 

Entspringt diese Bewegungstendenz aus der jeweiligen Gattung selbst, 
führt sie zu einer Art Überborden bzw. Überschreitung von Gattungsgren-
zen im Sinne ihrer immanenten Verschiebung. Der Verfransungsprozess 
kann also insofern produktiv verlaufen, dass auf die Darstellungskonven-
tionen, Prinzipien oder Formbildungsprozesse der anderen Gattungen gat-
tungsimmanent (aus der eigenen Gattung heraus) reflektiert wird. Bei ei-
ner solchen Grenzüberschreitung setzt sich eine bestimmte Kunstgattung – 
zuerst innerhalb ihrer eigenen Grenzen – mit den Konstruktionsprinzipien 
anderer Gattungen intensiv auseinander, ohne dass sie ihre eigene Gat-
tungsdifferenz verliert.17 Die Grenzen der Künste verfransen sich bzw. 
konvergieren miteinander, indem sie die Gestaltungsprinzipien sowie Ver-
fahrensweisen anderer Kunstgattungen und -formen intensiv bearbeiten. 
Wie Juliane Rebentisch klar macht, geht es bei dieser intensiven Bearbei-
tung nicht einfach um einen Abbruch von den gattungsbezogenen Form-
bildungskonventionen und auch nicht bloß um „eine Ignoranz gegenüber 
den Spezifika der jeweiligen ästhetischen Medien“18, sondern vielmehr 
darum, dass einheitlich postulierte bzw. traditionelle Gattungsdefinitionen 
sowie -grenzen von den einzelnen Künsten geschichtlich und kritisch in 
Frage gestellt sowie gattungskonstitutiv neu gezogen werden. Dies drückt 
Adorno an einer Stelle sehr stark aus: 

 
„Was die Grenzpfähle der Gattungen einreißt, wird bewegt von geschichtlichen Kräf-
ten, die innerhalb der Grenzen aufwachten und schließlich sie überfluten.“19 
 

                                                           
16 Adorno, KuK, S. 433. Fast auf die gleiche Wiese spricht Adorno von den imma-

nenten Konvergenzen: „Die Künste konvergieren nur, wo jede ihr immanentes 
Prinzip rein verfolgt.“ Adorno, ÜdR, S. 629. 

17 Vgl. Rebentisch, Ästhetik der Installation, S. 123. 
18 Rebentisch, Ästhetik der Installation, S. 126. 
19 Adorno, KuK, S. 434. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


| 255 

 

Die Grenzen, die die Gattungen geschichtlich gegeneinander gesetzt ha-
ben, werden also durch sie wieder kritisch zum Thema gemacht.20 Bei 
dem immanenten Verfransungs- bzw. Konvergenzprozess werden jedoch 
historisch bereits konstituierte Grenzen nicht bloß abgeschafft, sondern 
immer wieder neu definiert. Eben durch diese Prozesse der Grenzkon-
struktion, die in verschiedenen Kunstbereichen selbstreflexiv und kritisch 
vollzogen werden, werden die Autonomisierungsprozesse der jeweiligen 
Kunst, die wir im letzten Teil diskutiert haben (vgl. II.2), erheblich wei-
tergeführt. Dadurch, dass die einzelnen Künste gattungsfremde Techniken 
sowie Konventionen mit einer kritischen Sicht bearbeiten, gewinnen sie 
für Adorno in der Tat einen höheren autonomen Status. 
 

Konstitutive Pluralität der Künste 
 
Mit Blick auf die letzten Ausführungen zu den immanenten Grenzüber-
schreitungen zwischen den Künsten lässt sich behaupten, dass Adorno of-
fensichtlich von einer grundlegenden Gemeinsamkeit der Künste ausgeht. 
Denn die Grenzbewegungen zwischen den ästhetischen Formen sowie den 
Prinzipien der Künste sind nur dann möglich, wenn wir eine konstitutive 
Beziehung sowie einen gemeinsamen Austauschplatz zwischen ihnen vo-
raussetzen. Eben in diesem Sinne wird Adornos Ansatz von Martin Seel 
als „konstitutive Intermedialität der Künste“21 interpretiert, die nicht et-
was den einzelnen Künsten Äußerliches darstellt, sondern ihre Grundver-
fassungen ausmacht. Mit Seel lässt sich dieser Gedanke, der bereits zu 
Beginn dieses Teils der Arbeit im Begriff der konstitutiven Pluralität der 
Künste formuliert wurde, noch stärker hervorheben: „[J]ede Kunstart 
[steht] immer bereits in einem Austausch zu vielen anderen“.22 Eine ein-

                                                           
20 Alexander García Düttmann weist mit Recht auf eine zweite Interpretationsmög-

lichkeit dieser Stelle hin, die die Dialektik von Kunst und Nichtkunst betrifft. Es 
geht nämlich um die Frage, ob die an den Verfransungstendenzen beteiligten Küns-
te immer noch Künste bleiben oder ihre Autonomie verlieren und am Ende eine au-
ßerkünstlerische Gestalt haben. Vgl. Alexander García Düttmann, „Kunst im 
Glück. Divertimento“, Christoph Menke, Juliane Rebentisch (Hrsg.), Kunst, Fort-
schritt, Geschichte, Berlin 2006, S. 209–215, hier S. 211. In den kommenden Ab-
schnitten wird diese zweite Interpretation noch deutlicher werden. 

21 Seel, Ästhetik des Erscheinens, S. 178. Hervorhebung im Original. 
22 Seel, Ästhetik des Erscheinens, S. 178. 

KONVERGENZEN ZWISCHEN DEN KÜNSTEN 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


256 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

zelne Kunst teilt also schon immer einen gemeinsamen Austauschplatz mit 
vielen (wenn auch nicht mit allen gleichzeitig) anderen Künsten, wobei 
Übergänge und wechselseitige Kreuzungen zwischen den Künsten prinzi-
piell immer offen bleiben. 

Fragt man aber an dieser Stelle, wodurch sich diese konstitutiven Rela-
tionszusammenhänge auszeichnen, erwähnt Adorno neben den bisher er-
wähnten Formbildungskonventionen oder Konstruktionsprinzipien der 
Künste noch weitere Merkmale: Die Künste konvergieren „in Verfah-
rensweisen, Spannungen, sprachlichen Momenten“ sowie in den „Materia-
lien selbst“, auch wenn er dieser letzten Art, d.h. der materialen Konver-
genz, sehr kritisch gegenübersteht.23 Besondere Aufmerksamkeit schenkt 
er dabei – ausgehend von Benjamin – dem Sprach-, Schrift- und Zei-
chencharakter der Künste.24 Aber damit meint Adorno nicht eine solche 
Sprachlichkeit, die spricht, sich vorträgt und dem Werk äußerlich bleibt. 
Es geht ihm dabei vielmehr um einen werkimmanenten Zug, dessen Wert 
„mit dem Fallen der Mitteilung“ steigt.25 

Ein solches Konvergenzkonzept, das die konstitutive Pluralität der 
Künste als einen gemeinsam-sprachlichen Charakter der Künste betont, 
führt nach Adorno nicht bloß zur Ununterscheidbarkeit oder zum Diffe-
renzverlust der Künste. Mit anderen Worten: Immanente Konvergenzen 
und Verfransungen stellen nicht eine „Anähnelung“ der Künste dar.26 
Vielmehr sollen sie als Möglichkeitsräume für weitere Differenzierungs-
prozesse der Künste gedacht werden. In einem ähnlichen Zusammenhang 
spricht Gottfried Boehm von den „Konvergenzpunkte[n]“27, die man wei-
terhin als differenzen-erzeugende Berührungspunkte der Künste interpre-
tieren kann. Durch die immanent motivierten Konvergenzen der Künste 
gehen also die Differenzen zwischen den Künsten nicht verloren, sondern 
– wieder mit Rebentisch ausgedrückt – die historisch „unhintergehbare 
Ausdifferenziertheit“ der Künste wird stärker erkannt.28 Gegen die Gat-
tungseinheiten gerichtete Konvergenzen sind demnach dann gelungen, 
                                                           
23 Vgl. Adorno, ÜdR, S. 637. 
24 Vgl. Adorno, ÜdR, S. 633–636. 
25 Vgl. Adorno,  ÜdR, S. 634. 
26 Adorno, ÜdR, S. 633. 
27 Gottfried Boehm, „Musik als Bildkritik. Gespräch zwischen Gottfried Boehm, 

Helmut Lachenmann und Matteo Nanni“, Matteo Nanni (Hrsg.), Helmut Lachen-
mann. Musik mit Bildern?, München, Paderborn 2012, S. 237–269, hier S. 242. 

28 Rebentisch, Ästhetik der Installation, S. 127. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 | 257 

 

wenn die strukturelle Andersheit zwischen den Künsten erhalten bleibt 
sowie ihre jeweiligen Differenzen in stärkerem Maße hervortreten. 

Konstitutive Pluralität der Künste, die sich aus Adornos Überlegungen 
zu ihren wechselseitigen Konvergenzen rekonstruieren, kann man auch in 
Anlehnung an die aktuellen Theorien der Intermedialität der Kunst wieder 
formulieren: Viele in den letzten zwei Jahrzehnten entwickelte Intermedia-
litätstheorien der Kunst schenken – meistens ausgehend von Niklas Luh-
manns Unterscheidung von Medium und Form29 – den Formbildungspro-
zessen der Medien der Künste besondere Aufmerksamkeit, anstatt ihre 
Materialspezifik zum Forschungsgegenstand zu haben. Ein weitgehend 
anerkanntes Motiv wäre dabei, dass es bei dem Aufeinandertreffen von 
verschiedenartigen ästhetischen Medien bzw. Formen nicht um einen Dif-
ferenzverlust, sondern im Gegenteil um die Differenzsteigerung dieser be-
teiligten Formen geht.30 Man kann also auch hinsichtlich dieser Intermedi-
alitätstheorien die Behauptung aufstellen, dass die konstitutive Pluralität 
der Kunst, die sich durch verschiedene Konvergenzphänomene auszeich-
net, nicht bloß eine Mehrmedialität oder eine Anhäufung von zählbaren 
technischen oder alltäglichen Materialien darstellt, sondern eher als ein of-
fener Austauschplatz von zahlreichen Formen, Techniken sowie Prinzi-
pien gedacht werden soll, wobei die einzelnen Künste sich dynamisch und 
immer wieder neu gestalten. 

Wenn hier auf eine konzeptionelle Ähnlichkeit zwischen dem Gedan-
ken der konstitutiven Pluralität der Kunst und Adornos Konvergenzbegriff 
hingewiesen wird, wird dabei freilich nicht behauptet, dass Adornos Theo-
rie als solche für inter- und multimedial konstituierte Kunstwerke geeignet 

                                                           
29 Luhmann behauptet, dass das Medium nicht als solches, sondern immer nur durch 

ein anderes unterscheidendes Medium, d.h. durch eine Form, beobachtet werden 
kann. Die Unterscheidung von Medium und Form ist also wieder eine Form, die 
diese Unterscheidung vollzieht. Ohne Form und ohne den asymmetrischen Umweg 
über die Form gibt es ihm zufolge kein Medium. Vgl. Niklas Luhmann, Die Kunst 
der Gesellschaft, Frankfurt am Main 1997, S. 165ff. 

30 Vgl. Yvonne Spielmann, „Aspekte einer ästhetischen Theorie der Intermedialität“, 
Heinz-B. Heller u.a. (Hrsg.), Über Bilder sprechen. Positionen und Perspektiven 
der Medienwissenschaft, Marburg 2000, S. 57–67, hier S. 59; Irina O. Rajewsky, 
Intermedialität, Tübingen 2002, S. 18f. Annette Simonis, Intermediales Spiel im 
Film. Ästhetische Erfahrung zwischen Schrift, Bild und Musik, Bielefeld 2010, S. 
40f. 

KONVERGENZEN ZWISCHEN DEN KÜNSTEN 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


258 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

sei.31 Der Gedanke der konstitutiven Pluralität der Künste kann man statt-
dessen mit Adorno nur auf indirekte Weise ausführen – auf sie werden wir 
aber mit Derrida noch näher kommen (vgl. III.3.2). Verknüpft man an die-
ser Stelle die bisherige Lektüre von Seel, Boehm, Rebentisch und Luh-
mann mit Adornos Überlegungen, kann man einen allgemeinen Konver-
genzbegriff nahelegen: Konvergenz heißt die Gleichzeitigkeit der Annähe-
rungstendenz der Künste mit einer Anti-Tendenz hin zu ihrer Differenzie-
rung. Mit anderen Worten: Es handelt sich bei den Konvergenzen der 
Künste zwar um eine Annäherungstendenz, aus der sie aber differenziert 
hervorgehen. 
 

Negative Konvergenzen 
 
Die Grade und Verhältnisse von Annäherung und Differenzierung an dem 
konstitutiven Austauschplatz der Künste markieren für Adorno verschie-
dene Formen von Konvergenzen. Anders gesagt: Die Differenzierungs- 
und Annäherungsverhältnisse zwischen den Künsten sind bei jedem Kon-
vergenzphänomen unterschiedlich. Um diese Verhältnisse näher zu sehen, 
ist es wichtig, dass man Adornos Überlegungen immer vor dem Hinter-
grund seiner Negativitätsästhetik denkt. Denn Adorno drückt mit den 
Konvergenzen oder Verfransungen nicht direkt etwas Positives aus. Viel-
mehr treten diese Begriffe in seinen Schriften als antagonistische Figuren 
auf: Durch Konvergenzen sowie Verfransungen der Künste kann die 
Kunst sehr leicht in ihr Negatives umschlagen. Wenn Konvergenztenden-
zen der Künste also nicht immanent verlaufen, sind sie dann nicht gat-
tungskonstitutiv und führen sehr oft zu Tautologien, die den unterschiedli-
chen Einheitsvorstellungen entspringen: 

 
„Überhaupt geht in der jüngsten Entwicklung ein äußerstes Maß an Differenzierung, an 
Raffinement im Umgang mit den Mitteln, mit Primitivismus, einer Art von Vergessen 
des Erworbenen zusammen.“32 
 
Neben den immanenten Verfransungen bzw. Konvergenzen der Künste 
gibt es also nach Adorno andere Arten und Weisen von Konvergenzten-
denzen, von denen Adorno insgesamt seine ästhetische Theorie stark dis-

                                                           
31 Vgl. Rebentisch, Ästhetik der Installation, S. 131. 
32 Adorno, ÜdR, S. 630. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 | 259 

 

tanzieren möchte. Wird bei den Konvergenzen dazu tendiert, bereits aus-
differenzierte Kunstbereiche oder auch unterschiedliche ästhetische Medi-
en miteinander zu vereinigen, verlaufen diese Prozesse dann für ihn nicht 
immanent, d.h. nicht aus der Gattung selbst heraus. Anders formuliert: 
Wenn die Praktiken der Konvergenzen von der (heimlichen) Suche nach 
einer materialen oder formalen Einheit der Künste motiviert werden, sind 
sie für Adorno niemals gattungskonstitutiv, sondern nur extern bzw. 
zwangsläufig. Paradigmatisch sind dafür zwei verschiedene Tendenzen in 
der Kunst, die von Adorno öfters kritisiert wurden. Erstens soll die Idee 
des Gesamtkunstwerks ihm zufolge von den immanenten Grenzüber-
schreitungen (bzw. Konvergenzen) ausgeschlossen werden. Sie zielt nach 
Adorno insgesamt auf eine falsche Einheit der Künste ab, weil sie einer-
seits nicht aus der Gattung selbst entspringt und andererseits die Differen-
zen zwischen den Künsten völlig ignoriert: 

 
„Das Wagnersche Gesamtkunstwerk und seine Derivate waren der Traum jener [zwin-
genden oder externen, T.A.] Konvergenz als abstrakte Utopie, ehe die Medien selbst sie 
gestatten. Es mißglückte durch Vermischung der Medien, anstatt des Übergangs des 
einen ins andere durchs eigene Extrem hindurch.“33 
 
Das Gesamtkunstwerk – dieses Konzept lässt sich heute über Wagner hin-
aus auf viele multimediale Kunstwerken erweitern –, wo verschiedene 
Medien, Materialien bzw. Gattungstechniken zwanghaft, beliebig oder 
auch hierarchisch aufeinandertreffen, stellt für Adorno keinen immanenten 
Konvergenzprozess dar. Denn es werde durch bloße Kombinationen bzw. 
Synthese der Künste hervorgebracht, ohne dass dabei die jeweiligen Diffe-
renzen zwischen den Darstellungskonventionen sowie -medien der betei-
ligten Künste genügend hervortreten. 
 

„[I]n der Verfransungstendenz handelt es sich um mehr als um Anbiederung oder jene 
verdächtige Synthese […]; happenings möchten wohl Gesamtkunstwerke einzig als to-
tale Antikunstwerke sein.“34 
 
Da bei den Gesamtkunstwerken der Konvergenzprozess weniger gattungs-
immanent bzw. selbstkritisch als vielmehr additiv verläuft, stellen sie nach 

                                                           
33 Adorno, ÜdR, S. 637. Hervorhebung T. A. 
34 Adorno, KuK, S. 433. 

KONVERGENZEN ZWISCHEN DEN KÜNSTEN 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


260 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

Adorno schließlich keine kunstkonstitutiven Grenzüberschreitungen dar 
(vgl. II.3). Die Idee des Gesamtkunstwerks denkt Adorno darum als eine 
Zwangsvereinigung bzw. -annäherung der Künste, die ohne kritische Aus-
einandersetzung mit den Spezifika der jeweiligen Darstellungsformen und 
Konstruktionsprinzipien und Formen von anderen Künsten vollzogen 
wird. Sie lässt damit nicht nur die Differenzen verschwinden, sondern 
durch sie werden selbst die konstitutiven Relationen zwischen Künsten 
weniger sichtbar. Hat man keine kunstkonstitutiven Relationen mehr, sind 
sie für Adorno – wie sich später deutlicher zeigen wird – unmittelbar von 
der Nichtkunst bedroht. 

Neben diesen Versuchen, die Künste äußerlich-material zu vereinigen, 
verweist Adorno auf eine zweite nicht-immanente andere Art von Kon-
vergenzen, nämlich auf die Kunstwerke, die sich durch synästhetische o-
der synkretistische Merkmale auszeichnen. Sie betrifft zwar meistens eine 
einzige oder bestimmte (traditionelle) Kunstgattung, läuft jedoch ebenfalls 
entgegen den gattungsimmanenten bzw. -konstitutiven Prozessen der 
Künste. Synästhetische Kunstwerke sind für Adorno einerseits von einer 
ähnlichen Einheitssuche geprägt und andererseits entspringen sie nicht den 
internen und geschichtlichen Bedürfnissen einer Kunstgattung. Kandin-
skys Idee der „monumentale[n] Kunst“,35 die die geistigen Kräfte ver-
schiedener Künste vereinigen solle, und sein Modell der Farb-Klang-
Harmonie, die besagt, dass die Farben musikalisch gehört und die Töne 
farbig gesehen werden können,36 haben zum Beispiel für Adorno „etwas 
Zwingendes“37 und stellen somit nicht-immanente Konvergenzformen dar. 
Durch sie werden ästhetische Medien differenzlos in eins gesetzt und 
zwangsläufig synthetisiert. Letztlich haben sie für Adorno eine lange Vor-
geschichte: 

 
„Die Spielereien, die unter diesem Namen [Klangfarbe, Farbtonmusik usw. T. A.] be-
trieben wurden und gegen die doppelt empfindlich ist, wer der immanenten Konvergenz 
sich versichert weiß, gehen zurück auf jene Synästhesie, die mit fortschreitender Diffe-
renzierung die Kunst der Mitte des neunzehnten Jahrhunderts kannte, der Tristan und 
Baudelaire.“38 
 
                                                           
35 Wassily Kandinsky, Über das Geistige in der Kunst, Bern 101980, S. 60. 
36 Vgl. Kandinsky, Über das Geistige in der Kunst, S. 64. 
37 Adorno, ÜdR, S. 637. 
38 Adorno, ÜdR, S. 637. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


| 261 

 

Auch die dazu parallelen, synkretistischen Tendenzen in der Musik, die 
die den Bildern entsprechende Klänge auszudrücken beanspruchen, ge-
schehen nach Adorno nicht gattungsimmanent und -konstitutiv. Obwohl 
z.B. Strawinsky und Debussy in ihren Werken anti-wagnerisch operierten, 
ginge es auch bei ihnen um eine (musikalische) Synthese der Künste, die 
diskontinuierliche Verhältnisse zwischen ihnen völlig vernachlässigte: 
„Sobald die eine Kunst die andere nachahmt, entfernt sie sich von ihr, in-
dem sie den Zwang des eigenen Materials verleugnet, und verkommt 
zum Synkretismus in der vagen Vorstellung eines undialektischen Konti-
nuums überhaupt.“39 Die konstitutive sowie immanente Relation zwischen 
den Künsten, die oben mit den Figuren ‚Verfransung’ und ‚Konvergenz‘ 
zur Geltung gebracht wurde, muss also von einem synthetischen „Ideal 
von Harmonie“40 sowie von einer additiven Vereinigung der Künste abge-
grenzt werden. Stattdessen soll man eine solche Relation mit Adorno wo-
anders suchen, besonders in den bereits heterogen strukturierten Momen-
ten und Prinzipien der Gattungen, die die Konvergenzbewegung zualler-
erst hervorrufen bzw. -treiben: 

 
„Wer [die Synästhesie, T. A.] als Prinzip aufrichtet, möchte zweimal, durch Verkoppe-
lung verschiedener Medien und Ausbeutung übrigens fragwürdiger Analoga einiger ih-
rer Phänomene, sagen, was einmal bereits gesagt ward […]. Die Konvergenz von Mu-
sik und Malerei ist das Gegenteil solcher Tautologie. Sie vollzieht sich im Sagen selbst, 
nicht im Gesagten.“41 
 
Wenn es bei einer immanenten Konvergenz nicht um ein externes Treffen 
der verschiedenen Gattungen, also nicht um eine ‚Verkoppelung‘ von zwei 
oder mehreren bereits ästhetisch geformten Medien geht, dann sollte man 
davon ausgehen, dass eine solche produktive Konvergenz nur aus den ei-
genen heterogenen Quellen der Gattungen heraus vollzogen werden kann. 
Adorno verwendet zwar in diesem Zusammenhang den Terminus ‚Hetero-
genität‘ nicht; es geht ihm offensichtlich nicht um eine Bedingung für die 
Gattungskonvergenz, sondern um den vorhin diskutierten anti-gesell-
schaftlichen Konstitutionsprozess der Kunstwerke.42 Jedoch lässt sich an 
                                                           
39 Adorno, ÜdR, S. 629. 
40 Adorno, KuK, S. 450. 
41 Adorno, ÜdR, S. 637. Hervorhebung T.A. 
42 Vgl. II.2. Vgl. auch: „Kunst bedarf eines ihr Heterogenen, um es zu werden.“ Ador-

no, KuK, S. 439. 

KONVERGENZEN ZWISCHEN DEN KÜNSTEN 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


262 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

dieser Stelle, auch wenn dies teilweise gegen Adornos Willen ist, argu-
mentieren, dass ein solcher fruchtbarer Übergang zwischen den Künsten 
nur dann möglich ist, wenn die Künste bereits heterogen konstituiert ge-
dacht werden. Dies kann selbst mit den oben zitierten Worten weiter erläu-
tert werden: Wenn eine immanente Konvergenz sich „nicht im Gesagten“, 
nicht im bereits ästhetisch Geformten, sondern „im Sagen selbst“, d.h. in 
dem aktuellen ästhetischen Formbildungsprozess, vollzieht, kann diese 
produktive Neuformung nur aus den Formen und Prinzipien der Gattungen 
entspringen, die die Formen der anderen Gattungen bereits in sich haben 
oder zumindest miteinander teilen. Eben dafür müssen sie immer schon 
heterogen konstituiert sein. Wie bereits mit dem Begriff der konstitutiven 
Pluralität der Künste präzisiert wurde, geschieht ein immanenter Konver-
genzprozess dadurch, dass die Künste Konstruktionsprinzipien, Formen 
und Darstellungskonventionen anderer Gattungen kritisch aufnehmen oder 
miteinander austauschen. Auch ein solcher immanent-kritischer Aufnah-
me- bzw. Austauschprozess kann aber nur unter der Voraussetzung ge-
schehen, dass die Gattungen neben ihren eigenen auch die anderen, frem-
den Darstellungskonventionen bereits besitzen oder teilweise kennen und 
somit immer schon heterogen sind – wenn sie diese Formen überhaupt 
nicht kennen, müssen sie diese dann extern aufnehmen. Bei einer solchen 
immanenten Konvergenz überbordet z.B. das Grafische in der Musik, oh-
ne dass diese auf die Linien und Figuren reduziert wird. Das Plastische 
oder die musikalischen Züge treiben die Grenzen der Architektur so fort, 
ohne dass sie sich miteinander homogen vereinigen. Das Zeitmedium, das 
gewöhnlich als das Medium der Musik gilt, dehnt sich in den Werken von 
Paul Klee so aus, dass die Grenzen der Malerei auf eine neue Weise sicht-
bar werden. 

 
Konvergenzen zwischen den Künsten und der Kunst 
 
Das oben diskutierte heterogene Moment der Konvergenzen der Künste 
kann wird in den nächsten Abschnitten mit Derrida näher bearbeitet. Da-
vor lässt sich noch auf ein anderes Moment in Adornos Theorie hinweisen, 
das bei Derrida weniger Aufmerksamkeit findet. Die einzelnen Künste 
sind nach Adorno „nicht natürlichen sondern geschichtlichen Ur-
sprungs“.43 Wenn die Gattungen geschichtlich konstituiert sind, dann lässt 

                                                           
43 Adorno, KuK, S. 434. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 | 263 

 

sich daraus unmittelbar folgern, dass sich die Konvergenzen oder Ver-
fransungen der Gattungen geschichtlich ausdifferenzieren und in unter-
schiedlichen Epochen sehr verschiedene Formen haben. Adorno be-
schreibt die Verfransungen der Künste zwar mit Blick auf künstlerische 
Tendenzen in den 1960er Jahren. Jedoch soll dies nicht so missverstanden 
werden, dass für ihn Tendenzen zu Verfransungen oder Konvergenzen 
plötzlich in jener Zeit zustande gekommen seien. Bei der Musik von Lud-
wig van Beethoven, der in späteren Generationen nicht ohne Grund „als 
Tondichter galt“,44 und bei den Werken von Robert Schumann gebe es 
ebenso Verfransungstendenzen, wie der Letztere diese in eine berühmte 
Formulierung brachte, dass „die Ästhetik einer Kunst […] auch die der 
anderen“45 sei. Die romantische Verfransung war allerdings Adorno zu-
folge von einer anderen Art: „Im Gegensatz zur modernen Verfransung 
fiel [bei der Romantik, T. A.] der Akzent auf Subjektivität.“46 Das Prinzip 
des sich frei reflektierenden Subjekts „rückte die Künste zusammen.“47 Je-
doch wurden die Grenzen der Gattungen durch dieses Prinzip „kaum be-
einträchtigt. Sie blieben, was sie waren“.48 Auch der Neuromantik sowie 
dem Impressionismus fehlten die Momente der „Andersheit“, die die tradi-
tionellen Gattungsgrenzen hätten stark beeinflussen können.49 Hingegen 
handele es sich bei den Verfransungstendenzen der Künste ab den 1960er 
Jahren um ein immanentes Motiv, durch das „die Grenzpfähle der Gattun-
gen“ selbst aus den „geschichtlichen Kräften“ heraus wieder eingerissen 
würden.50 

Darüber, ob Adorno bei seinen kunstgeschichtlichen Diagnosen völlig 
Recht hat, lässt sich selbstverständlich disputieren. Georg Witte weist z.B. 
zu Recht darauf hin, dass sich die Beispiele für Verfransungsphänomene, 
die Adorno seiner Zeit zuschreibt und von den anderen Epochen differen-
ziert, sehr einfach auf die avantgardistische Kunst zurückführen lassen: 
„Das Serielle in der Prosa […] gab es schon bei Gertrude Stein, bei Daniil 
Charms […]. Das in den Raum Treiben der Malerei: wir hatten es schon in 
den Reliefs und Assemblagen der Dadaisten und der russischen Kubofu-
                                                           
44 Adorno, KuK, S. 439. 
45 Adorno, KuK, S. 439. 
46 Adorno, KuK, S. 439. 
47 Adorno, KuK, S. 439. 
48 Adorno, KuK, S. 439. 
49 Vgl. Adorno, KuK, S. 439. 
50 Adorno, KuK, S. 434. 

KONVERGENZEN ZWISCHEN DEN KÜNSTEN 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


264 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

turisten.“51 Die Beispiele können zwar noch vermehrt werden; wichtiger 
aber ist es an dieser Stelle den jener Differenzierung zugrunde liegenden 
Gedanken festzuhalten: Nach Adorno können unterschiedliche Phänomene 
der Grenzüberschreitungen zwischen den Künsten immer nur in ihrer je-
weiligen geschichtlichen sowie epochalen Ausdifferenziertheit sinnvoll 
untersucht werden. Verfransungs- und Konvergenzformen werden damit 
historisch voneinander differenziert, eben weil sie auf den Prinzipien, den 
Formen oder Motiven beruhen, die in der jeweiligen Epoche neu entwi-
ckelt sowie konventionalisiert werden. Fragt man Adorno diesbezüglich, 
welche Prinzipien oder Motive die Verfransungstendenzen der Künste ab 
den 1960er Jahren verursacht haben, verweist er auf das Montageprinzip, 
das sich auf den Anfang des 20. Jahrhunderts zurückführen lässt: 

 
„Urphänomen der Verfransung der Kunst war das Montageprinzip, das vor dem Ersten 
Krieg in der kubistischen Explosion […] und dann im Dadaismus und im Surrealismus 
hochkam. Montage heißt aber so viel wie den Sinn der Kunstwerke durch eine seiner 
Gesetzlichkeit entzogene Invasion von Bruchstücken der empirischen Realität stören 
und dadurch Lügen schaffen.“52 
 
Durch das Montageprinzip wird nach Adorno außerästhetische Realität in 
die künstlerische Tätigkeit so aufgenommen, dass eine monadologische 
und selbstbezügliche Konstitution des Kunstwerks fast völlig verhindert 
wird. Bei den neueren Konvergenz- bzw. Verfransungstendenzen geht es 
damit nicht allein um eine heterogene Bewegung zwischen den Grenzen 
der einzelnen Künste, sondern zugleich um eine dauerhafte Spannung zwi-
schen der Kunst und der Nichtkunst. Denn durch die bruchstückhafte Hin-
einbildung empirischer Realität in das Kunstwerk – dabei hat Adorno si-
cherlich nicht nur Filmkunst und Fotografie, sondern viele andere Kunst-
formen wie Minimal Art, Ready-Mades, John Cages Musik usw. vor Au-
gen53 – trägt dieses eine große Menge von Nichtkunst in sich, die eine 
selbstbezügliche Organisation sowie monadische Abgeschlossenheit ziem-
lich erschwert. 

Die im zweiten Teil der vorliegenden Studie diskutierte Debatte um 
Kunst und Nichtkunst ist also unmittelbar mit Adornos These zu Konver-
                                                           
51 Georg Witte, „Der Fortschritt – ein Werfen“, Christoph Menke, Juliane Rebentisch 

(Hrsg.), Kunst, Fortschritt, Geschichte, Berlin 2006, S. 242–251, hier S. 243. 
52 Adorno, KuK, S. 450. 
53 Vgl. z.B. Adorno, ÄT, S. 231f. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 | 265 

 

genzen bzw. Verfransungen der Künste verbunden. Wenn es überhaupt 
etwas gibt, das alle Künste mit der Kunst zusammenrückt, soll dies nach 
Adorno nicht als eine positive und versöhnliche Einheit der Künste zur 
Kunst gedacht werden. Man muss also „die naiv logische Ansicht [kündi-
gen], Kunst sei einfach der Oberbegriff der Künste, eine Gattung, welche 
jene als Arten unter sich enthält.“54 Vielmehr kann der Zusammenhang 
zwischen ihnen nur als eine antagonistische sowie zerrissene Einheit ge-
dacht werden, die aus der antithetischen Haltung der je einzelnen Kunst 
gegenüber der schlechten empirischen Realität hervorgeht: 

 
„Gegenüber den Künsten ist Kunst ein in sich Bildendes, in jeder einzelnen insoweit 
potenziell enthalten, wie eine jede streben muß, von der Zufälligkeit ihrer quasi natura-
len Momente durch diese hindurch sich zu befreien. Eine solche Idee der Kunst in den 
Künsten ist aber nicht positiv, nichts in ihnen einfach Vorhandenes, sondern einzig als 
Negation zu fassen. Allein negativ hat man, was inhaltlich, über den leeren Begriff hin-
aus, die Kunstarten vereint: alle stoßen sich ab von der empirischen Realität, von der sie 
sich entfernen. […] Als Antithesis zur Empirie […] ist die Kunst Eines. Ihr dia-
lektisches Wesen hat sie daran, daß sie ihre Bewegung zur Einheit einzig durch die 
Vielheit hindurch vollzieht.“55 
 
Der Begriff der Kunst geht also über die Begriffe der einzelnen Künste 
immer antithetisch hinaus. Geschehen die Verfransungs- bzw. Konver-
genzbewegungen zum Zwecke eines versöhnlichen Kunstbegriffs (wie bei 
Wagner oder Kandinsky), dann gibt es für Adorno keine Kunst mehr – 
zumindest keine, die autonom ist. Wenn Phänomene der Konvergenzen 
und Verfransungen immer mit einem negativ-dialektischen Verhältnis 
zwischen der Kunst und den Künsten verbunden sind, ist auch die oben 
besprochene konstitutive Intermedialität der Künste von dieser Dialektik 
stark betroffen. Die intermedialen Austauschzonen stellen nicht bloß ein in 
sich eingeschlossenes Kunst-System dar, in dem sich die einzelnen Künste 
miteinander abspielen und ihre Formen, Prinzipien, Verfahrensweisen 
usw. ohne jeglichen Bezug zur Welt austauschen. Vielmehr ermöglichen 
sie erst dieses Abspielen, so dass die einzelnen Künste überhaupt als 
Künste und in ihren jeweiligen antagonistischen Formen hervortreten. 
Denn „buchstäbliche Konvergenz [rührt] nicht nur an die Grenzen der 

                                                           
54 Adorno, KuK, S. 447. 
55 Adorno, KuK, S. 448. Hervorhebung im Original. 

KONVERGENZEN ZWISCHEN DEN KÜNSTEN 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


266 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

Künste, sondern an die von Kunst als einem zur Realität Antithetischen“.56 
Konvergenzen der Künste sind damit nach Adorno erst dann gelungen, 
wenn die Künste sich dabei immer in ihrer jeweiligen gesellschaftlichen 
Antithesis auf eine neue Weise weiterbilden und ihren antagonistischen 
Charakter nicht verlieren. Von daher ist es enorm wichtig hervorzuheben, 
dass für Adorno diese zwei Momente, nämlich Konvergenzen der Künste 
miteinander und antagonistische Relationen der Künste zur Kunst (oder 
zur Nichtkunst) nicht zwei verschiedene Phänomene darstellen, sondern 
immer in einem und demselben Akt geschehen. Bei den Konvergenzen der 
Künste handelt es sich schließlich um ein spannungsreiches Spiel sowohl 
zwischen den Künsten untereinander sowie zwischen der Kunst und den 
Künsten. 
 

Zusammenfassung und Probleme von Adornos 
Konvergenztheorie 
 
Bisherige Auseinandersetzungen mit Adornos Konvergenzbegriff lassen 
sich wie folgt zusammenfassen und zugleich daraus wichtige Schlüsse für 
ein Verständnis der Grenzüberschreitung zwischen den Künsten ziehen. 
Erstens: Adornos Überlegungen beruhen auf einer grundlegenden Kritik 
an drei verschiedenen Einheitskonzeptionen in der Kunst: Die Kritik an 
der Bestätigung des Einen im Rahmen der Einteilungen der Künste, an der 
synästhetischen sowie synthetischen Zwangsvereinigung der Künste und 
an der versöhnlichen Einheit zwischen der Kunst und den einzelnen Küns-
ten. Diese drei Einheitsvorstellungen, die sowohl im theoretischen Diskurs 
als auch im Rahmen der künstlerischen Praktiken in unterschiedlicher 
Weise und auch gleichzeitig auftauchen, führen für Adorno sehr oft zur 
Nichtkunst. Auch wenn man die kultur- und ideologiekritischen Implikati-
onen von Adornos Einheitskritik nicht im Ganzen übernehmen will, lässt 
sich die dahinterliegende und Einheiten zerstörende Logik wohl als einen 
wichtigen Schritt auf dem Weg hin zu einem plausiblen Verständnis der 
Pluralität der Künste festhalten.  

Zweitens: Im Anschluss an dem ersten gelingt es mit Adornos Ein-
heitskritik, die einzelnen Künste nicht bloß als jeweils in sich eingeschlos-
sene Einheiten, sondern immer in ihren fruchtbaren (und negativen) Rela-
tionen zueinander sowie zur Kunst zu verstehen. Adornos Konvergenz-

                                                           
56 Adorno, ÜdR, S. 630. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 | 267 

 

modell bietet ein Verständnis der Grenzen der Künste aus ihren pluralen 
Bezügen, d.h. aus ihren wechselseitigen Austauschprozessen, heraus. In 
diesem Sinne lässt sich mit einer These der konstitutiven Pluralität der 
Künste sagen, dass sich die Konvergenzbewegungen zwischen den Küns-
ten durch ihre gleichzeitigen Annäherungs- und Differenzierungstenden-
zen auszeichnen. Konvergenzphänomene deuten damit nicht auf einen 
Verlust der künstlerischen Pluralität, sondern im Gegenteil auf fruchtbare 
und differenzenerzeugende Austauschprozesse zwischen den Künsten hin. 

Drittens: Konvergenzen der Künste sind nach Adorno geschichtlich 
immer anders verlaufende Phänomene. Sie lassen sich in jeder Epoche un-
terschiedlich beschreiben, weil die Künste hinsichtlich bestimmter ästheti-
scher Prinzipien (wie der Subjektivität oder der Stimmung), die sich ge-
schichtlich ändern, miteinander konvergieren. Obwohl sich bei diesen 
Ausführungen Adornos kunstgeschichtliche Differenzierung als umstritten 
erwiesen hat, kann man den Gedanken einer historischen und stilbezo-
genenen Ausdifferenziertheit der Konvergenzen der Künste immer ernst 
nehmen und kritisch fortführen. 

Viertens: Mit Blick auf das Montage-Konzept lässt sich mit Adorno 
der konstitutive Bezug von Konvergenzbewegungen der Künste auf die 
Kunst geltend machen. Das Montageprinzip suggeriert Adorno ausgehend 
von der oben erwähnten historischen Ausdifferenziertheit der Konvergen-
zen der Künste als Urphänomen der heutigen Gattungskonvergenzen bzw. 
-verfransungen. Wichtiger als diese Diagnose ist dabei wieder der ihr zu-
grunde liegende Gedanke: Konvergenzbewegungen zwischen den Künsten 
und ihre antagonistischen Relationen zur Kunst (oder zur Nichtkunst) sind 
nicht zwei verschiedene Phänomeine, sondern sie gehen immer in einer 
und derselben Praxis miteinander. 

Dieser letzte Punkt, der keineswegs von den anderen Punkten getrennt 
ist, lässt sich unmittelbar mit den Ausführungen im zweiten Teil dieser 
Studie (II.3) verbinden: Konvergenzen der Künste können nach Adorno 
weder als ein atomistisches Modell gedacht werden, das sich in ein einge-
schlossenes Kunstsystem einsperren lässt, noch als eine beliebige Über-
schreitungstendenz zwischen den Künsten, die nur auf ihr bloßes (sei es 
sinnlich-materiales oder formbezogenes) Zusammentreffen reduziert wer-
den könnte. Vielmehr lässt sich mit Adorno die These verteidigen, dass 
Konvergenzen kunstkonstitutive und notwendige Grenzbewegungen zwi-
schen den Künsten sind. Durch Konvergenzprozesse treten die Grenzen 
der Künste auf produktive und neue Weise hervor, und diese Bewegung ist 

KONVERGENZEN ZWISCHEN DEN KÜNSTEN 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


268 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

insgesamt nicht ein beliebiges, sondern immer ein konstitutives Moment 
dessen, was Kunst ist oder was wir als Kunst denken. 

Um diese These noch weiter bearbeiten zu können, müssen wir aber 
einige Probleme in Adornos Konvergenztheorie erwähnen, die im nächs-
ten Kapitel noch kritisch bearbeitet werden sollen. Sie lassen sich am bes-
ten in zwei Schritten anführen. Als Erstes müssen wir (noch einmal auf 
dem Hintergrund des im ersten Teil bearbeiteten Verständnisses der Gren-
zen und Überschreitungen) Adorno wieder mit der Frage konfrontieren, 
inwiefern es überhaupt möglich ist, zwischen den immanenten und nicht-
immanenten Konvergenzen eine feste Grenze zu ziehen. Adorno erklärt 
zwar, dass es bei den immanenten Konvergenzen nicht um eine Verei-
nigungstendenz der Künste, sondern um produktive und kritische Aus-
tauschprozesse zwischen ihren Formbildungskonventionen geht, wie oben 
mit dem Konzept der konstitutiven Pluralität der Künste formuliert wurde. 
Jedoch ist überhaupt nicht klar, wie eine solche Differenzierung in jeder 
einzelnen Praxis tatsächlich festgelegt werden kann. Dies wird selbst von 
Adorno an einer Stelle problematisiert: „Die Grenze zwischen der imma-
nenten Beziehung des einen Mediums aufs andere und einer synkretisti-
schen Vereinigung im Stil von Skrjabins Prometheus verfließt nachträg-
lich wie die zwischen Jugendstil und Expressionismus.“57 Er führt aller-
dings dieses Ineinanderfließen von verschiedenen Konvergenzformen 
nicht weiter. Diese Kritik gilt aber nicht nur für die synkretistischen sowie 
synästhetischen Konvergenzen. Es betrifft ebenso die nächste Konver-
genzform, d.h. das sogenannte gewaltsame Zusammenbringen bzw. die 
materiale Zwangsvereinigung der Künste, von der Adorno sich ebenso 
stark distanziert und die er schließlich als nicht-immanente Konvergenzen 
behauptet. Wenn man aber immanente Konvergenzen grundsätzlich als 
kritische und reflexive Auseinandersetzung mit den Formbildungstraditio-
nen der Künste bestimmt, warum soll dabei das materiale Zusammen-
kommen der Künste, bei dem ebenso die Formen und Prinzipien der betei-
ligten Künste kritisch und reflexiv bearbeitet werden können, völlig extra-
hiert werden? Solange nämlich bei den immanenten Konvergenzen immer 
nur die ästhetischen Formbildungsprinzipien der einzelnen Künste ent-
scheidend sind, können diese sich mit jenen Prinzipien auch dann höchst 
kritisch auseinandersetzen, wenn sie material zusammenkommen. Mit 
Blick auf viele Beispiele in der zeitgenössischen Kunst kann man in die-
sem Sinne weiter argumentieren, dass das materiale Zusammenkommen 
                                                           
57 Adorno, ÜdR, S. 637. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 | 269 

 

nicht immer mit dem Motiv der Vereinigung der Künste vollzogen wird, 
wie es im vorangegangenen Kapitel mit dem Crepusculum-Beispiel ge-
zeigt wurde. Damit Adornos Konvergenztheorie sowie der Gedanke der 
konstitutiven Pluralität der Künste nicht bloß auf eine bestimmte Anzahl 
von Kunstphänomenen begrenzt bleibt, sondern tatsächlich als ein not-
wendiges und wichtiges Moment der Kunst und der Kunstpraxis auftritt 
sowie ein fruchtbares Modell für viele andere Kunstphänomene darstellt, 
soll seine Unterscheidung zwischen den immanenten und nicht-
immanenten Konvergenzen kritisch revidiert bzw. umgedeutet werden. 

Als Zweites lässt sich bei genauer Betrachtung erkennen, dass Adornos 
Überlegungen ein nicht ausreichend ausdifferenziertes Gattungskonzept 
zugrunde liegt. Dadurch, dass Adorno die Gattungen und Gattungskonver-
genzen jeweils in ihrer geschichtlichen Ausdifferenziertheit thematisiert, 
geht er zwar zweifelsohne über das Motiv eines einheitlich verstandenen 
Gattungsbegriffs hinaus, was einerseits in der Einleitungsgeschichte und 
dann mit den aktuellen Medienspezifitätsthesen der Künste58 und anderer-
seits mit Blick auf die Theorien von Lopes und Carroll diskutiert wurde 
(Vgl. III.2). Jedoch lässt sich bei Adorno eine andere Art von Spezifik er-
kennen, die man auch als ‚Formspezifik‘ der Künste bezeichnen kann, was 
am Ende als Differenzierungskriterium der Künste auftaucht. Demzufolge 
werden die Prinzipien und Formen der einzelnen Künste zwar historisch 
konstituiert, aber diese Formdifferenzen sind dann so stark verteilt, dass 
eine Übersetzung der Werke einer Kunstgattung – allein aufgrund ihrer 
angeblichen Gattungszugehörigkeit – in die Werke anderer Kunstgattun-
gen unmöglich wird. Mit dem Gedanken einer Unübersetzbarkeit der 
Kunstwerke, der auf einer vermeintlichen Gattungsspezifik beruht, kommt 
Adorno an einigen Stellen tatsächlich zu einem lessingschen Schluss: 
„Übersetzte man die Herbstlandschaften des Zyklus ‚Nach der Lese‘ in 
Malerei, so wären sie Kitsch. In ihrer Sprachgestalt, wo die Worte für Far-
ben durchaus andere Valeurs haben als die leibhaftigen Farben auf einem 
Bild, trotzen einige von ihnen dem Veralten.“59 Oder wie es weiter heißt: 
„Müssen große Kunstwerke, um es zu werden, Glück haben, dann war es 
das Brahmsens, daß seine Balladen Musik wurden, nicht Gedichte.“60 Wie 
                                                           
58 Vgl. III.1. Für eine detaillierte Auseinandersetzung mit diesem Unterschied zwi-

schen Adornos Gattungsbegriff und einem medienspezifischen Verständnis von 
Gattungen vgl. Rebentisch, Ästhetik der Installation, S. 126ff. 

59 Adorno, KuK, S. 441. 
60 Adorno, KuK, S. 442. Vgl. auch Düttmann, „Kunst im Glück“. 

KONVERGENZEN ZWISCHEN DEN KÜNSTEN 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


270 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

bereits mit dem Konvergenzbegriff mehrmals formuliert wurde, ist es hier 
überhaupt nicht problematisch, sondern im Gegenteil recht produktiv, zwi-
schen den Künsten und Kunstwerken immer wieder starke Differenzen zu 
erkennen oder sie höchst differenziell zu bestimmen. In diesem Sinne lässt 
sich – Adorno zustimmend – zwar behaupten, dass die bereits produ-
zierten Kunstwerke niemals eins zu eins in andere Kunstwerke übersetzt 
werden, weil bei jeglichem Übersetzungsverfahren notwendigerweise 
neue Differenzen hervortreten, die von den Künstlersubjekten, der Zeit, 
der sozialen Umgebung, den Techniken usw. abhängen. Problematisch je-
doch ist, dass Adorno als Grund dieser Unübersetzbarkeit eine (Form-)-
Spezifik von Gattungen behauptet, die über die einzelnen Werke hinaus-
geht. Gegenüber Adornos Behauptung lässt sich leicht argumentieren, dass 
die Unübersetzbarkeit von Kunstwerken auch in einer und derselben Gat-
tung, die die gleiche Formspezifik trägt, prinzipiell unmöglich ist. Anders 
gesagt: Stefan Georges „Nach der Lese“ hätte man selbst in kein anderes 
literarisches Werk übersetzen können. Auch Brahms’ Balladen hätte man 
nie anders komponieren können. Denkt man an verschiedene Übersetzun-
gen von Paul Klees Angelus Novus innerhalb der bildenden Kunst (z.B. 
die Anselm Kiefers) oder an tausend verschiedene Aufführungen eines 
gleichen Textes (z.B. von König Ödipus), kann man überhaupt nicht sa-
gen, dass die Gattungsdifferenz für den Wert, für das Gelungensein – oder 
mit Adorno: für das Nicht-Kitsch-Werden – dieser einzelnen Werke und 
Praktiken die entscheidende Rolle spielt. Dass die Gattungsdifferenz bei 
der Übersetzung von solchen und vielen weiteren Werken kaum eine Rolle 
spielt, heißt aber nicht, dass es eine solche Differenz nicht gäbe. Vielmehr 
heißt es, dass die Gattungsdifferenz nicht ausreichend differenziert be-
stimmt wird. Obwohl Adorno die Differenzen zwischen den Künsten in ih-
ren vielfältigen Konvergenzformen sowie in ihrer historischen Ausdiffe-
renziertheit recht plausibel bearbeitet, schenkt er dabei den Binnendiffe-
renzierungsprozessen der Gattungen weniger Aufmerksamkeit, was auch 
zur Folge hat, dass eine einzelne Kunstpraxis unter der Gattung ihre Be-
sonderheit verliert. Auch wenn bisher mit Adornos Konvergenztheorie ein 
wichtiges Verständnis der konstitutiven Relation zwischen der Kunst und 
den einzelnen Künsten gewonnen wurde, bleiben die Relationen zwischen 
den einzelnen Kunstpraktiken und den Künsten noch unklar. Erforderlich 
ist es deshalb, dass man nicht nur die Differenzen zwischen den Gattun-
gen, sondern zugleich die Differenzierungen innerhalb der Gattungen 
klärt, so dass die einzelnen Kunstpraktiken in diesen nicht aufgehen, son-
dern ihre Besonderheiten immer wieder neu gewinnen. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 | 271 

 

3.2 GATTUNGEN AUS KONVERGENZEN (DERRIDA) 
 

Mit Blick auf die letzten kritischen Bemerkungen zu Adornos Überlegun-
gen über die Konvergenzen der Künste lässt sich nun eine zentrale Aufga-
be feststellen, die es in diesem Kapitel zu bearbeiten gilt. Sie besteht in ei-
ner grundlegenden Auseinandersetzung mit dem Begriff der ‚Gattung‘, der 
sich bisher immer wieder als problematisch erwiesen hat. Diese Bearbei-
tung soll sich vor allem an den oben erwähnten zwei Problemen orientie-
ren: Als Erstes soll die Relation zwischen den einzelnen Praktiken und den 
Gattungen so verständlich gemacht werden, dass die Besonderheiten jener 
Praktiken nicht in diesen aufgehen, sondern im Gegenteil auf neue Art und 
Weise hervortreten. Wie mit der oben angeführten Kritik an Adorno be-
reits angedeutet wurde, kann sich eine solche fruchtbare Relation (zwi-
schen den einzelnen Praktiken und den über sie hinausgehenden Gattun-
gen) dann als plausibel erweisen, wenn man neben den Differenzen zwi-
schen den Gattungen der Kunst auch die Binnendifferenzierungsprozesse 
bzw. differenziellen Strukturen einzelner Gattungen in Betracht zieht. Als 
Zweites soll durch die Bearbeitung eines solchen Gattungsbegriffs zu-
gleich Adornos problematische Unterscheidung zwischen immanenten und 
nicht-immanenten Konvergenzen (in beiden erwähnten Sinnen) revidiert 
sowie auf eine produktive Weise umgedeutet werden. Erst dann kann man 
Adornos Konvergenzbegriff von seiner Abhängigkeit von einigen wenigen 
Kunstwerken und -praktiken befreien und ihn für viele weitere Phänomene 
in der Kunst als ein fruchtbares Denkmodell zur Geltung bringen. 

Derridas Überlegungen zum Begriff der Gattung, den er in Das Gesetz 
der Gattung61 entwarf, kann meines Erachtens tatsächlich diese doppelte 
Aufgabe erfüllen bzw. die Probleme, die bei Adornos Verständnis der 
Konvergenzen der Künste entstanden sind, beseitigen. Bevor sein Gat-
tungskonzept detailliert diskutiert sowie rekonstruiert wird, soll aber ge-
klärt werden, warum für die Bearbeitung dieses Konzepts nicht auf die ak-
tuelle Gattungsforschung eingegangen und stattdessen auf einen philoso-
phischen Text rekurriert wird, der nicht nur als umstritten und sehr schwer 

                                                           
61 Jacques Derrida, „Das Gesetz der Gattung“, Peter Engelmann (Hrsg.), Gestade, 

Wien 1994, S. 245–283. Im Folgenden zitiert als GG. Diese Schrift beruht auf ei-
nem Vortrag, den er im Juli 1979 an der Universität Straßburg (Université de 
Strasbourg) hielt. 

KONVERGENZEN ZWISCHEN DEN KÜNSTEN 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


272 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

zu verstehen gilt,62 sondern in der Gattungsforschung keinen bedeutenden 
Platz einnimmt. Dafür wird im Folgenden zuerst mit einem sehr kurzen 
Überblick über diese Forschung erläutert, dass die aktuellen Gattungstheo-
rien an der oben festgestellten Aufgabe vorbeigehen. Anschließend wird 
deutlich gemacht, warum uns stattdessen Derridas Text ein richtiger Kan-
didat für die Erarbeitung des erforderlichen Gattungskonzepts ist. Erst 
dann wird mit Derridas grundlegender Kritik an den tradierten Gattungs-
verständnissen begonnen. Dabei werden zwei Momente seines Gattungs-
konzepts (‚Teilhabe ohne Zugehörigkeit‘ und ‚Kontaminationsprinzip‘), 
die unmittelbar auf dieser Kritik beruhen, eingeführt sowie daraus jeweils 
zwei Thesen abgeleitet. Mit dem ersten Moment wird das Verhältnis zwi-
schen den einzelnen Kunstpraktiken und den Gattungen aus einer praxis-
bezogenen Perspektive interpretiert und dabei die Relation zwischen den 
einzelnen Praktiken und den Gattungen als eine prozessuale Relation auf-
gedeckt, die prinzipiell niemals abzuschließen ist. Demzufolge lassen sich 
Kunstpraktiken nicht einfach als solche Praktiken denken, die in die vor-
gegebenen Grenzen der Gattungen eingeordnet werden können, sondern 
als solche, die die Gattungsgrenzen in jedem einzelnen Praxiszug produk-
tiv ändern, verschieben und insgesamt neu generieren. Nach dieser neu de-
finierten Relation zwischen der Praxis und der Gattung können schließlich 
die einzelnen Praktiken niemals in den Gattungen aufgehen, eben weil sie 
die Züge, Markierungen oder Merkmale tragen, die einerseits die Grenzen 
ihrer Gattungen sicht-, merk- und erkennbar machen, aber andererseits 
eben im gleichen Zug über diese hinausgehen.  

Das zweite Moment (das Kontaminationsprinzip) von Derridas Über-
legungen drängt sich zu einem umgekehrten Verständnis von Konvergen-
zen bzw. Grenzbewegungen zwischen den Gattungen. Durch ihre kritische 
Rekonstruktion wird gezeigt, dass es eine von den anderen Gattungen 
nicht kontaminierte, von ihnen völlig isolierte und mit ihnen nicht ver-
mischte Gattung nicht geben kann. Zwar wurde bisher mit Adorno schon 
darauf hingedeutet, dass Gattungen viele immanente Relationen, Bezüge, 
Vermischungen und Konvergenzen mit den anderen Gattungen haben 
können, aber das Phänomen der Gattungskonvergenzen und -vermi-
schungen, wie Derrida es versteht, ist nicht etwas, das sich nur durch die 
geschichtlichen Tendenzen auszeichnet, sondern vor allem das, woraus die 
Gattungen überhaupt entstehen. Versteht man die Herausbildung von Gat-
                                                           
62 Selbst Derrida meint, dass er außerstande sei, seinen Aufsatz (bzw. den Vortrag) 

zusammenzufassen oder daraus Schlüsse zu ziehen. Vgl. Derrida, GG, S. 281f. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 | 273 

 

tungen mit Derrida auf diese Weise immer aus den bereits vermischten 
bzw. konvergierten Zonen heraus, löst sich am Ende die mit Adorno dis-
kutierte Problematik von immanenten und nicht-immanenten Konvergen-
zen auf. Dies wird zugleich dazu führen, die vorhin mit Adorno angedeu-
tete konstitutive Pluralität der Künste mit Derrida problemlos zu beschrei-
ben. Abschließend werden mit einer Vermittlung von Adornos und Derri-
das Thesen Grenzüberschreitungen bzw. -gänge zwischen den Künsten als 
kunstkonstitutive Dimensionen interpretiert, die in jeder Kunstpraxis auf 
sehr verschiedene Weise hervortreten. 
 

Überblick über die Gattungsforschung und Derridas 
Gattungskritik 
 
Die heutige Gattungsforschung ist sich weitgehend darin einig, dass es ei-
ne historisch unveränderliche und in sich fest geschlossene Gattung nicht 
gibt.63 Die Gattungen entstehen – wie schon mit Adorno bemerkt wurde – 
in der Geschichte, bekommen mit der Zeit mehr oder weniger Aufmerk-
samkeit und können auch irgendwann verschwinden.64 Denkt man die 
Gattungen auf diese Weise als geschichtlich diskontinuierliche Größen 
oder Formen, dann muss der jegliche Entwurf einer Theorie der Gattung 
mit der Geschichte derselben fest einhergehen. Tatsächlich findet der Ge-
danke der simultanen Berücksichtigung von Gattungsgeschichte und -
theorie in der Forschung eine hohe Akzeptanz,65 was man zunächst einmal 
als etwas Positives betrachten kann. Allerdings muss jede Theorie der Gat-
tung, die ihren Forschungsgegenstand als eine höchst veränderliche Größe 
denkt, notwendigerweise mit einer dialektischen Frage konfrontiert wer-
den: Wenn die Grenzen der Gattungen so beweglich, durchlässig und of-

                                                           
63 Für einen Überblick über die Forschungsprobleme der literarischen Gattungstheo-

rien vgl. Dieter Lamping, „Einführung“, Dieter Lamping, Sandra Poppe (Hrsg.), 
Handbuch der literarischen Gattungen, Stuttgart 2009, S. XV–XXVI; Rüdiger 
Zymner, „Einleitung“, ders. (Hrsg.), Handbuch Gattungstheorie, Stuttgart u.a. 
2010, S. 1–5. Für die Probleme in den musikalischen sowie kunstwissenschaftli-
chen Gattungsbegriffen vgl. Siegfried Mauser, „Einleitung“, ders. (Hrsg.), Theorie 
der Gattungen, Laaber 2005, S. 1–3. 

64 Dieter Lamping verweist z.B. auf die Formen „Bukolik“ oder „Jesuitendrama“, die 
allgemein als beendet gelten können. Vgl. Lamping, „Einführung“, S. XVI. 

65 Vgl. Lamping, „Einführung“, XVIff. 

KONVERGENZEN ZWISCHEN DEN KÜNSTEN 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


274 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

fen sind, gibt es dann eine Gattung, die man noch erforschen kann? Sollten 
nicht bestimmte transhistorische Konstanten, Invarianten sowie irgendeine 
Art von Kontinuität vorhanden sein, um eine Gattung wissenschaftlich un-
tersuchen zu können? Soll die Theorie einer Gattung nicht eben dieses Ei-
ne erklären, nämlich das Spezifikum, das nur diese Gattung, aber keine 
andere Gattung hat? 

Mit dieser allgemeinen Problematisierung geht es hier nicht darum, ak-
tuelle Gattungstheorien, die seit den 1970er Jahren besonders in den litera-
turtheoretischen Kontexten sehr wertvolle Beiträge geleistet haben,66 im 
Ganzen und Großen zurückzuweisen. Man kann wohl behaupten, dass die 
Voraussetzung von und die Suche nach einer Gattungseinheit in der For-
schung ihre eigene Berechtigung sowie einen hohen Wert hat, weil erst 
dadurch Besonderheiten von einzelnen Gattungen herausgearbeitet wer-
den. Jedoch soll im Hintergrund von diesem recht einfachen Überblick 
deutlich werden, warum die Gattungsforschung für unsere Frage- und 
Aufgabenstellung nicht helfen kann. Denn wenn man erstens auf die ein-
zelnen Gattungen in ihrer Geschichte und ihrem Wandel fokussiert, bringt 
man zwar wichtige Ergebnisse (meist in einem guten Handbuchformat) 
hervor, ohne jedoch den Vermischungen und Grenzüberschreitungen zwi-
schen den Gattungen – um die es in diesem Kapitel geht – genügend Auf-
merksamkeit zu schenken. Eine Beschäftigung mit den besonderen Prob-
lemen der einzelnen Gattungen gäbe uns also kein neues (oder wenn, dann 
nur ein enges) Verständnis der Grenzüberschreitungen bzw. Konvergen-
zen zwischen den Gattungen der Kunst. Die Gattungsforschung beschäf-
tigt sich zweitens weniger mit dem Begriff der ‚Gattung‘ selbst als viel-
mehr mit den Eigenschaften der einzelnen Gattungen. Mit anderen Wor-
ten: Bei jener Forschung geht es zwar berechtigterweise darum, einzelne 
Gattungen wie Epik, Ballade, Satire, Roman, Drama, Fabel etc. im Einzel-
nen geschichtlich und auch theoretisch zu untersuchen, aber ohne den Be-
griff der Gattung selbst zum Gegenstand der Untersuchung zu machen – 
was wiederum eine Aufgabe der Philosophie ist. 

Eben ab diesem Punkt kann man Derridas Überlegungen zum Begriff 
der Gattung anführen. Denn es geht Derrida in der ersten Linie nicht da-
rum, eine bestimmte Gattung wie Musik, Malerei, Roman, Fabel etc. zu 
erklären, sondern vielmehr darum, den Begriff ‚Gattung‘ selbst zu prob-
                                                           
66 Neben den vorhin genannten Forschungen vgl. Klaus W. Hempfer, Gattungstheo-

rie. Information und Synthese, München 1973, und auch Genette, Einführung in 
den Architext. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 | 275 

 

lematisieren. Er bezeichnet diesen Problemgegenstand, wie abstrakt es am 
Anfang klingen mag, als „Gattungsgattung“.67 Da jede Gattung normaler-
weise einem eigenen Gesetz folgt, bezeichnet Derrida das „Gesetz der 
Gattungsgattung“ dementsprechend als „das Gesetz des Gesetzes der Gat-
tung“.68 Die Reichweite dieses Gesetzes 

 
„betrifft nicht im einzelnen die Gattungen, Typen und Modi, noch irgendeine Form im 
strengen Sinn dieses Begriffs. Daher kann ich das Feld oder den Gegenstand, die die-
sem Gesetz unterstellt sind, nicht benennen. Es ist vielleicht das grenzenlose Feld all-
gemeiner Textualität. Ich kann jedes einzelne Wort dieser Serie nehmen (Gattung, Typ, 
Modus, Form) und beschließen, daß es für alle anderen gelten soll (alle Gattungen der 
Gattungen, Typen, Modi, Formen; alle Typen der Typen, Gattungen, Modi, Formen; al-
le Modi der Modi, Gattungen, Typen oder Formen; alle Formen der Formen usw.).“69 
 
Man kann zuerst von diesen Doppelt-Bezeichnungen und von ihren wech-
selseitigen Verwendungen absehen,70 um Derridas Gattungskonzept ver-
ständlich zu machen. Der allererste Schritt zum Thema Gattung besteht 
demnach für Derrida in einer Methodenkritik: Gewöhnlich beginnt man 
mit einer Klassifizierung oder einer Einteilung, ohne deutlich zu machen, 
was überhaupt diese allgemeine Form ‚Gattung‘ ist, in die wir Dinge, Ge-
genstände, Sachen etc. einordnen. Schon bevor man die Relationen oder 
die Differenzen zwischen den Gattungen, z.B. zwischen Poesie und Male-
rei oder zwischen Epik und Drama oder zwischen Film und Literatur usw., 
untersucht, muss man also für Derrida die dabei vorausgesetzte Allge-
meinheit (Gattung, Genre, Type usw.) erklären. Das Gattungskonzept, das 
man für die Einteilung, die Klassifizierung sowie im Alltag voraussetzt, ist 
ihm zufolge – ähnlich wie vorhin mit der Einteilungsgeschichte aufgezeigt 
wurde – von einem Prinzip der Reinheit bzw. Einheit geprägt.71 Das Rein-
                                                           
67 Derrida, GG, S. 252. 
68 Derrida, GG, S. 252. 
69 Derrida, GG, S. 258. 
70 Dem würden freilich viele Gattungsforschern oder Literaturwissenschaftlern wider-

sprechen. Vgl. z.B. Genette, Einführung in den Architext, S. 75–87. 
71 Dies zeigt Derrida eigentlich anhand von zwei verschiedenen Interpretationen von 

Austins Unterscheidung zwischen den konstativen und performativen Sprechakten, 
auf die hier nicht detailliert eingegangen wird. Vgl. Derrida, GG, 247–250. Das 
Wort „Reinheit“ wird in den kommenden Abschnitten öfters mit (R-)Einheit wie-
dergegeben, um es mit dem bisher diskutierten Einheitsmotiv zu verknüpfen. 

KONVERGENZEN ZWISCHEN DEN KÜNSTEN 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


276 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

heitsprinzip, das dem gewöhnlichen, dem ästhetischen, sozialen, literari-
schen sowie dem alltäglichen Diskurs innewohnt, legt immer eine Art der 
Normsetzung und der Grenzbildung nahe, deren Linie man nicht über-
schreiten darf: 

 
„Sobald man das Wort ‚Gattung‘ vernimmt, sobald es erscheint, sobald man versucht, 
es zu denken, zeichnet sich eine Grenze ab. Und wenn sich eine Grenze herausbildet, 
dann lassen Norm und Verbot nicht auf sich warten: ‚man muß‘,  ‚man darf nicht‘ – das 
sagt ‚Gattung‘, das Wort ‚Gattung‘, die Figur, die Stimme oder das Gesetz der Gattung. 
[…] Sobald eine Gattung sich ankündigt, muß man deshalb eine Norm respektieren, 
man darf eine Grenzlinie nicht überschreiten, man darf das Risiko einer Unreinheit, 
Anomalie oder Mißbildung nicht eingehen.“72 
 
Der Begriff Gattung impliziert also nach Derrida gewöhnlicherweise eine 
normative und fest eingegrenzte Form oder Größe, die von jedem einzel-
nen Gattungsmitglied verfolgt werden soll. Das der Gattung zugrundelie-
gende Prinzip der (R-)Einheit, anhand deren Kritik Derrida zu seinem Gat-
tungskonzept gelangen wird, besage des Weiteren, dass die Gattungen 
nicht nur innerlich, sondern auch äußerlich (d.h. mit den anderen Gattun-
gen) nicht vermischt werden dürfen.73 Selbst bei den Vermischungen der 
Gattungen wird nach Derrida öfters versucht, erneut die feste Identität zu 
bestätigen bzw. das Reinheitsgesetz der Gattung wieder zu retten: 

 
„[W]enn es vorkommt, daß sie [die Gattungen, T.A.] sich vermischen – aufgrund eines 
Zufalls oder einer Übertretung, aufgrund eines Irrtums oder eines Fehlers, so resultiert 
daraus zwangsläufig eine Bestätigung der wesentlichen Reinheit ihrer Identität, da man 
dann ja von ‚Vermischung‘ spricht.“74 
 
Die ein- und ausschließende Logik des Gattungsdiskurses festigt damit 
selbst mit Blick auf die offensichtlichen Vermischungen der Gattungen 
seine eigene Voraussetzung, dass es Reinheiten bzw. Gattungseinheiten in 
der Tat gibt. Denn sonst – so behauptet die Reinheitslogik – hätten sich die 
Gattungen ja gar nicht vermischen können. Derridas Kritik richtet sich 
ebenso gegen viele Begriffe wie Verfransungen, Konvergenzen, Interme-
dialität usw., die im Laufe dieser Arbeit verwendet wurden: Solange man 
                                                           
72 Derrida, GG, S. 248f. 
73 Vgl. Derrida, GG, S. 249. 
74 Derrida, GG, S. 249. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 | 277 

 

also von Verfransungen oder Konvergenzen der Künste spricht, dann setzt 
man dabei normalerweise voraus, dass es reine und in sich eingeschlosse-
ne Kunstgattungen oder Kunstbereiche gab/gibt, und dass sie sich (nun) 
miteinander vermischen, konvergieren, treffen etc.75 Fragt man aber, wel-
cher Logik stattdessen gefolgt werden sollte, formuliert Derrida seine Al-
ternative zuerst in eine provokanten Frageform ein: „[W]enn es unmöglich 
wäre, die Gattungen nicht zu vermischen? Und wenn es im Herzen des 
Gesetzes selbst ein Gesetz der Unreinheit oder ein Prinzip der Kontamina-
tion gäbe?“76 Tatsächlich wird dieses Prinzip von Derrida in den folgen-
den Abschnitten seines Aufsatzes als das Gesetz der Gattung suggeriert. 
Dieses beschränkt sich nicht auf eine bestimmte Gattung, sondern betrifft 
die Gattung „Gattung“. Das Gesetz der Gattung lautet demnach 

 
„ein Prinzip der Kontamination, ein Gesetz der Unreinheit, eine Ökonomie des Parasi-
tären. Dem Code der Ganzheitstheorie entsprechend, würde ich […] von einer Art (sor-
te) Teilhabe ohne Zugehörigkeit sprechen.“77 
 
Derridas Gattungskonzept zeichnet sich also durch zwei grundlegende 
Momente aus, die miteinander zusammenhängen und die er dem gewöhn-
lichen Gattungsverständnis entgegensetzt. Erstens liege der Gattung ein 
Prinzip der Kontamination, Vermischung bzw. Unreinheit zugrunde, d.h., 
schon bevor man die Gattungen miteinander vermischt, sind sie immer be-
reits vermischt bzw. voneinander kontaminiert. Zweitens lebe jede einzel-
ne Gattung von einem grundsätzlichen Paradox einer Teilhabe ohne Zuge-
hörigkeit. Anders gesagt: Obwohl verschiedene Gegenstände an bestimm-
ten Gattungen teilhaben, können sie diesen nicht zugehören. Im Folgenden 
wird zuerst das zweite Moment, das Paradox der Gattung, analysiert, weil 
erst ausgehend von diesem Paradox das erste Moment, das Kontaminati-
onsprinzip, nachvollziehbar sein kann. 

 
 

                                                           
75 Für die Problematisierung dieser unbegründeten Voraussetzung im Rahmen der In-

termedialitätsforschung vgl. Jens Schröter, „Politics of Intermediality“, in: ACTA 
UNIV. SAPIENTIAE, FILM AND MEDIA STUDIES (2010), S. 107–124, hier S. 
107f. 

76 Vgl. Derrida, GG, S. 250. 
77 Derrida, GG, S. 252. 

KONVERGENZEN ZWISCHEN DEN KÜNSTEN 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


278 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

Das Paradox der Gattung: 
Von der Einteilung zur Teilhabe-Praxis der Künste 
 
Das Paradox bzw. die Aporie der Teilhabe ohne Zugehörigkeit wird uns 
im Folgenden die konstitutive Relation zwischen den einzelnen Kunst-
praktiken und den Grenzen der Gattungen zeigen, indem es die Typologie 
der Ein-Teilung der Künste durch eine Art von Teil-Habe-Praxis ersetzt. 
Dieses Paradox kann unter der Perspektive einer wichtigen und für unse-
ren Zusammenhang relevanten Fragestellung angeführt werden, die Derri-
da in seiner (Vortrags-)Schrift zur Diskussion stellt: 

 
„Ist es möglich, ein Kunstwerk zu identifizieren, ganz gleich welcher Art, und insbe-
sondere ein diskursives Kunstwerk, wenn es keine Gattungsmarkierung trägt, wenn es 
diese nicht als Signal verwendet, hervorhebt (remarque) oder irgendwie zur Geltung 
bringt (donne à remarquer)?“78 
 
Bei Derridas Frage handelt es sich nicht nur um ein scholastisches oder 
metaphysisches Problem im Sinne des Universalienstreits. Es geht hier al-
so nicht bloß darum, ob jedes Besondere, jedes einzelne Werk seine Reali-
tät (im platonischen Sinne) aus den allgemeinen Begriffen schöpfte oder 
umgekehrt (im nominalistischen Sinne) diese Begriffe nichts anderes als 
sprachliche Instrumente bzw. Wortzeichen sind und keine Realität besit-
zen.79 Vielmehr betrifft Derridas Frage die Möglichkeit einer kunstkonsti-
tutiven Funktion sowie einer ästhetischen Relevanz von Gattungen. Inwie-
fern ist demnach der Gattungsbezug einzelner Kunstpraktiken und -werke 
dafür konstitutiv und notwendig, was wir als Kunst denken oder bezeich-
nen? Kann man ohne jeglichen Bezug auf Genres, Gattungen, Modi, Stile 
usw. überhaupt etwas als Kunstwerk denken oder erkennen? 

Die Beantwortung dieser Fragen bedarf zunächst einer Erklärung des 
Begriffs der Re-Markierung (remarque),80 der in der Frage auftaucht und 

                                                           
78 Derrida, GG, S. 259. 
79 Für das Universalienproblem im Rahmen der Gattungsforschung vgl. Hempfer, 

Gattungstheorie, S. 30–37. 
80 Das Wort „remarque“ trägt eine Bedeutungsvielfalt (merken, markieren, bemer-

ken, merkbar werden, remarkieren usw.), die Derrida auf unterschiedlichste Kon-
texte überträgt. Obwohl es in dieser Schrift ins Deutsche als „Markierung“ über-

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 | 279 

 

zugleich für Derridas Gattungstheorie eine zentrale Rolle spielt. Für Der-
rida stimmen alle die verschiedensten Klassen, Gattungen, Genres, Modi 
etc., die er unter dem Namen Gattungsgattung analysiert, nicht nur darin 
überein, dass sie „schlichteste Allgemeinheiten“81 oder bloße Kategorien 
sind, sondern dass sie jeweils wiederholte Markierungen tragen: „Das 
Gemeinsame all dieser Klassen der Klassen ist gerade die identifizierbare 
Wiederkehr eines gemeinsamen Zuges, an dem man die Zugehörigkeit zu 
einer Klasse erkennen müßte.“82 Gattungen, Genres, Formen, Typen, Stile 
usw. zeichnen sich immer durch die wiederkehrenden Momente, die wie-
derholten Züge, d.h. die Re-Markierungen (remarque) aus. Diese wieder-
holten Züge oder die Markierungen sind für Derrida immer Re-
Markierungen, weil sie sich allein durch den Akt der Wiederholung von 
dem Wiederholten differenzieren.83 Sie werden im Rahmen der verschie-
denen Kunstpraktiken und -werke auf unterschiedliche Weise sicht- und 
bemerkbar. Ohne irgendeine (Re-)Markierung können wir nach Derrida 
ein Kunstwerk überhaupt nicht identifizieren.84 Darum beantwortet er die 
oben gestellte Frage wie folgt: 

 
„Mich interessiert, daß diese Markierung (remarque) [der unterscheidende sowie wie-
derkehrende Zug, T.A.], deren Möglichkeit in jedem Text, in jedem Korpus von Spuren 
stets gegeben ist, absolut notwendig und konstitutiv für das ist, was wir Kunst, Dich-
tung oder Literatur nennen. Sie besiegelt den Einbruch der techne, die niemals lange 
auf sich warten läßt.“85 
 
Es ist also Derrida zufolge unmöglich, ein Kunstwerk ohne irgendeine 
Gattungsmarkierung zu identifizieren. Es muss irgendeinen unterschei-
denden und wiederkehrenden Zug geben, der ein Kunstwerk als einer Gat-
tung oder mehreren Gattungen, Genres usw. zugehörig (re-)markiert. Er-
kennt man an einem Kunstwerk mehrere wiederholte Züge gleichzeitig, 
                                                                                                                         

setzt wird, wird es im Folgenden öfters als „Re-Markierung“ wiedergegeben, um 
den wiederholten Zug verständlich zu machen. 

81 Derrida, GG, S. 252. 
82 Derrida, GG, S. 258. Hervorhebung T.A. 
83 Zum Begriff der Wiederholung vgl. Bernhard Waldenfels, „Die verändernde Kraft 

der Wiederholung“, in: Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft 
46/1 (2001), S. 5–17. 

84 Vgl. Derrida, GG, S. 259. 
85 Derrida, GG, S. 259. 

KONVERGENZEN ZWISCHEN DEN KÜNSTEN 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


280 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

heißt dies, dass dabei nicht nur eine einzige Gattung, Kunstform usw., 
sondern mehrere Gattungen, Formen, Genres gleichzeitig markiert wer-
den. In jedem Fall, sei es in komplexen oder weniger komplexen Graden, 
muss nach Derrida mindestens eine Re-Markierung im Spiel sein, damit 
wir etwas als Kunstpraxis, -ereignis, -werk usw. identifizieren können. 
Diese Re-Markierungen können sehr oft als Untertitel des Kunstwerks, in 
der Signatur etc. als ‚Ein Film‘ oder ‚Ein Liebeslied‘ ausgeschrieben sein. 
Wenn wir z.B. das Buch Madame Bovary lesen, kann die Gattungsmarkie-
rung ‚Roman‘ als Untertitel stehen. Die Gattungsmarkierungen müssen 
aber für Derrida nicht immer auf diese Weise deutlich sichtbar sein: Durch 
die Sätze, die Beschreibungen, die Wortwahl, die Erzählweise, die Cha-
raktere, den historisch-kulturellen Kontext und viele andere Züge können 
wir die Gattungsmarkierung von Madame Bovary als Roman identifizie-
ren. (Dabei lässt sich nicht ausschließen, dass dieses Buch noch andere 
Markierungen trägt, die auf andere Gattungen verweisen.) Jedoch stellen 
diese und weitere Züge, die die Gattungszugehörigkeit eines Kunstwerks 
markieren, wie das Gesetz der Gattungsgattung besagt, ein grundlegendes 
Paradox dar: 

 
„Ich behaupte, daß ein solcher Zug in jedem ästhetischen, poetischen oder literarischen 
Korpus auszumachen ist, und wenn ich mich dabei nicht täusche, dann haben wir hier 
das Paradox, die Ironie, die sich nicht auf ein Bewußtsein oder auf eine Einstellung zu-
rückführen läßt: dieser zusätzliche und unterscheidende Zug, Zeichen der Zugehörigkeit 
oder der Inklusion, gehört selbst zu keiner Gattung oder Klasse. Die Markierung (re-
marque) der Zugehörigkeit ist nicht zugehörig. Sie ist zugehörig, ohne zugehörig zu 
sein, und das ‚ohne‘, das die Beziehung zwischen der Zugehörigkeit und der Nicht-
Zugehörigkeit herstellt, scheint nur die Zeit ohne Zeit eines Augenblicks zu sein.“86 
 
Dieses Paradox kann man weiter mit dem Beispiel Madame Bovary expli-
zieren. Nehmen wir an, dass dieses Buch tatsächlich den Untertitel ‚Ro-
man‘ trägt. Mit dem Untertitel (d.h. dem paratextuellen Element) wird 
vielleicht den Lesern, die noch nie von diesem Roman gehört haben, ein 
Hinweis darauf gegeben, dass das Buch in die Gattung ‚Roman‘ gehöre, 
und nicht mit der Biographie einer Person mit dem Nachnamen Bovary 
verwechselt werden darf. Jedoch gehört selbst die Unterschrift ‚Roman‘, 
durch die von dem Verlag intendiert ist, die Gattung dieses Buches deut-
lich zu markieren, nicht in die Gattung ‚Roman‘. Denn sie ist nicht ein 
                                                           
86 Derrida, GG, S. 260. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 | 281 

 

Teil des Korpus, nämlich von Flauberts Erzählungen, Beschreibungen, Fi-
guren usw., sie ist also nicht romanhaft. Dies scheint trivial zu sein, aber 
in der Tat ist es ein unverzichtbares Element, durch das es uns überhaupt 
möglich wird, dass wir dieses Buch als Roman identifizieren. Noch wich-
tiger ist aber hervorzuheben, dass für Derrida solche (Re-)Markierungen 
nicht immer ganz explizit (wie ‚hier ist ein Roman‘) gesagt oder ausge-
schrieben werden müssen. Vielmehr geht es ihm dabei um alle von uns 
identifizierbaren Markierungen, die sich um die Kunstpraxis herum ansie-
deln und die bereits in eine Kunstpraxis eingegangen sind. Die unter-
scheidenden Züge, die Re-Markierungen, anhand derer wir ein Buch als 
Roman, ein Geräusch als Musik, eine Sequenz als Film usw. identifizie-
ren, gehören also selbst nicht in die Gattungen ‚Roman‘, ‚Musik‘, ‚Film‘ 
usw. Gattungsmarkierungen stellen in diesem Sinne für Derrida zwar not-
wendige, unverzichtbare und konstitutive Teile der Kunstpraktiken dar, 
jedoch entziehen diese sich im gleichen Zug jeglicher Gattungszugehörig-
keit. Die aporetische Struktur der Relation zwischen der Einzelpraxis und 
der Gattung, zwischen dem Markieren und Nicht-Zugehören-Können, os-
zilliert und stellt notwendigerweise jede Taxonomie vor große Herausfor-
derungen: 

 
„Es ist [...] keineswegs überraschend, daß die Gattung, dieser seinem Wesen nach klas-
sifikatorische und genealogico-taxonomische Begriff, in Natur und Kunst selbst solchen 
klassifikatorischen Taumel erzeugt, wenn es darum geht, sie selbst zu klassifizieren und 
das klassifikatorische Prinzip oder Instrument innerhalb eines Ganzen zu situieren. Wie 
die Klasse selbst ist das Prinzip der Gattung nicht klassifizierbar, es läutet der Toteng-
locke die Totenglocke (le glas du glas), mit anderen Worten: dem classicum, das die 
Benennung (calare) der Ordnungen und die Einordnung des Vielgestaltigen in eine 
Nomenklatur erlaubt.“87 
 
Gattungen klassifizieren einzelne Werke oder Praktiken, ohne aber selbst 
klassifiziert werden zu können. Allein dies – nämlich die Eigenschaft des 
nicht-klassifizierbaren Klassifizierenden – hieße, dass es unmöglich wäre, 
irgendeiner Gattung ein Ende zu setzen, sie abzuschließen oder zu begren-
zen. Diese Aporie hat aber eine unmittelbare Konsequenz für die einzel-
nen Kunstpraktiken. Dass eine jede Gattung nicht klassifizierbar ist oder 
ihre Grenze nicht abschließbar ist, ist nicht eine Besonderheit der Gattung, 
sondern die der einzelnen Kunstpraxis. Diese trägt die Gattungsmarkie-
                                                           
87 Derrida, GG, S. 254f. 

KONVERGENZEN ZWISCHEN DEN KÜNSTEN 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


282 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

rung in sich, spielt mit ihr, markiert sie weiter und verändert permanent 
die Konturen dessen, was wir als Gattung denken oder behaupten: 
 

„Indem der Text seine Gattung markiert, entledigt er sich dieser Markierung zu-
gleich.“88 
 
Durch jede einzelne Gattungsmarkierung, die man in einer Kunstpraxis 
identifizieren kann, werden nicht nur die Grenzen dessen, was wir als Gat-
tung, Genre, Modi, Kunstform etc. denken, erkannt, sondern sie werden 
im gleichen Zug neu gezogen und verschoben. Die Beziehung zwischen 
einem Kunstwerk und dessen Gattung ist also eine prozessuale Relation – 
wie diese genau aussieht, wurde schon im ersten Teil ausführlich disku-
tiert (vgl. I.1.2). Kein Werk oder keine Praxis kann in dieser Relation als 
das Werk oder die Praxis seiner Gattung par excellence gelten: Das ein-
zelne Werk geht immer über seine Gattung hinaus. Darum vermag auch 
keine Gattung ein einzelnes Werk vollständig zu repräsentieren. Die Para-
doxie der Zugehörigkeitsmarkierung eines Werks und dessen Nicht-
Zugehören-Könnens in eine Gattung formuliert Derrida schließlich in eine 
Hypothese um: 

 
„[E]in Text könne zu keiner Gattung gehören. Jeder Text hat teil an einer oder mehre-
ren Gattungen, es gibt keinen Text ohne Gattung, es gibt stets eine Gattung und Gattun-
gen, aber diese Teilhabe ist niemals Zugehörigkeit.“89 
 
Die Gattungen können also nach Derrida nicht bloß so verstanden werden, 
dass sie verschiedene Kunstwerke und Kunstpraktiken in Gruppen eintei-
len oder in sich auflösen. Vielmehr hat die Relation zwischen den Gattun-
gen und den einzelnen Kunstpraktiken eine ganz andere Logik: Kunst-
praktiken haben an den Gattungen teil, und durch diese Teilhabe verän-
dern und verschieben sie permanent die Gattungsgrenzen, die sie selbst 
tragen. Damit ersetzt Derrida jegliche Einteilungstypologie durch eine Art 
Teilhabepraxis. Es gibt demnach immer ein prozessuales Verhältnis zwi-
schen den Gattungen und den einzelnen Kunstpraktiken: Indem die Mar-
kierungen, die die einzelnen Praktiken tragen, die Gattungsgrenzen sicht-, 
merk- oder erkennbar machen, lassen sie diese Grenzen im gleichen Zug 

                                                           
88 Derrida, GG, S. 260. 
89 Derrida, GG, S. 260. Hervorhebung im Original. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 | 283 

 

ausdehnen, verschieben oder ausufern. Denn jeder wiederkehrende Zug, 
jede Markierung ist eine Re-Markierung, d.h. eine differenzierte Wieder-
holung des Wiederholten. 

Diese Praxis der Teilhabe, von der Derrida spricht, weicht aber von 
dem platonischen Konzept der Teilhabe (Methexis) völlig ab. Während für 
Platon einzelne Gegenstände oder Sachen ihre spezifischen Eigenschaften 
(wie Größe, Wärme etc.) unmittelbar aus ihrer Teilhabe an ihren jeweili-
gen unveränderlichen Ideen bekommen, geht es Derrida – zumindest im 
Kontext der Kunst und der Kunstgattungen, wo die Grenzen niemals vor-
gegeben sind – um eine Teilhabepraxis, durch die Gattungsgrenzen in je-
dem einzelnen Praxiszug verändert, verschoben sowie verdichtet werden. 
Teilhabepraxis stellt also für Derrida eine permanente Veränderung und 
Verschiebung der Gattungsgrenzen dar, wobei weder Gattungen den Prak-
tiken äußerlich werden noch diese jenen innerlich bleiben: 

 
„[D]iese Teilhabe ist niemals Zugehörigkeit. Und zwar nicht wegen einer Überfülle an 
Reichtum oder an freier, anarchischer und nicht klassifizierbarer Produktivität, sondern 
wegen des Zugs der Teilhabe selbst, wegen der Wirkung des Codes und der Gattungs-
markierung.“90 
 
Wegen des unterscheidenden bzw. wiederkehrenden Zugs selbst, der eine 
Gattungszugehörigkeit re-markiert, sind die Grenzen der Gattungen unab-
schließbar. Mit anderen Worten: Die Unabschließbarkeit der Gattungs-
grenzen ist nicht allein ein geschichtliches Phänomen oder nicht bloß ein 
taxonomisches Problem. Vielmehr geht es dabei um eine „notwendige 
Selbstüberschreitung“91 der Gattung, die selbst durch die einzelnen Prak-
tiken vollzogen wird. Indem diese ihre Gattungen re-markieren, an ihnen 
teilhaben, überborden sie die Grenzen der Gattungen. Offensichtlich spielt 
bei Derridas Überlegungen auch in diesem Zusammenhang wiederum die 
(A-)Logik der différance eine entscheidende Rolle, die er dieses Mal in 
der Figur der „Invagination“92 wiedergibt. Derzufolge lässt sich die Gren-
ze der Gattung als eine Einstülpung, d.h. als „eine innere Tasche [denken], 

                                                           
90 Derrida, GG, S. 260. Hervorhebung im Original. 
91 Hanno Berger u.a., „Einleitung“, dies. (Hrsg.), Prekäre Genres. Kleine, periphere, 

minoritäre, apokryphe und liminale Gattungen und Formen, Bielefeld 2015, S. 7–
15. 

92 Derrida, GG, S. 252. 

KONVERGENZEN ZWISCHEN DEN KÜNSTEN 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


284 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

die größer […] als das Ganze“93 ist. Anders gesagt: Bei der Teilhabepra-
xis, bei der die einzelnen Kunstpraktiken die Grenzen der Gattungen mar-
kieren sowie verschieben, handelt es sich nicht um ein Innen-Außen-
Verhältnis zwischen zwei verschiedenen Größen (der Kunstpraxis und der 
Gattung). Die einzelnen Praktiken und Werke beziehen sich also dabei 
nicht bloß auf die außerhalb von ihnen liegenden Gattungen. Der Teilha-
bepraxis geht es vielmehr um eine prozessuale Relation, d.h. die Relation 
von Grenze und Überschreitung im vorhin diskutierten Sinne (vgl. I.1.2), 
wobei die Gattungsgrenzen permanenten Verschiebungs- und Verände-
rungsprozessen unterworfen sind, weil sie aus den Überbordungsdimensi-
onen der Praktiken hervorgehen und somit in jedem Praxiszug wiederho-
lend-differenzierend neu konstituiert werden. 

Das bisher dargelegte Paradox von Teilhabe ohne Zugehörigkeit lässt 
sich wie folgt zusammenfassen: Jede Kunstpraxis trägt einen unterschei-
denden Zug oder besser plural: unterscheidende und wiederkehrende Zü-
ge, durch die eine Praxis überhaupt als eine Kunstpraxis identifiziert wer-
den kann. Dass wir sie als Kunstpraxis identifizieren, heißt aber nicht, dass 
sie in sich eingeschlossen ist. Ihre porösen Grenzen sind, wie mit dem Pa-
rergon-Konzept diskutiert wurde, erst aus den Verdichtungs-, Überschrei-
tungs- sowie Entzugsprozessen heraus merk- und sichtbar (vgl. II.4). Jene 
Züge markieren zwar eine Art von Inklusion bzw. Gattungszugehörigkeit, 
aber sie können es niemals tatsächlich leisten, dass die Kunstpraxis der 
Gattung zugehört. Denn jede Gattungsmarkierung, die bei einer Kunstpra-
xis identifiziert wird, ist eigentlich eine Re-Markierung, d.h. eine Re-
Identifizierung, eine Wiederholung eines bereits Markierten. Jede Re-
Markierung ist damit ein anderer, ein differenzierter Zug des Wiederhol-
ten bzw. Markierten. Die Re-Markierungen entziehen sich als Erstes per-
manent jeglicher Zugehörigkeit und darum können sie der Gattung nicht 
zugehören; sie gehen immer über sie hinaus. Zum Beispiel: Eine Gat-
tungsmarkierung wie ‚Ritterroman‘ oder ‚Barockstil‘, die sich bei einer 
Kunstpraxis identifizieren lässt, gehört nicht in den Ritterroman oder in 
den Barockstil. Diese (Re-)Markierung selbst hat also mit dem Ritterro-
man, mit der Barockmusik (mit deren ästhetischen Dimensionen) zuerst 
nichts zu tun.94 Sie ist ein zusätzliches Element, ein Supplement, das not-

                                                           
93 Derrida, GG, S. 252. 
94 Das Einhergehen von Ästhetischem und Nicht-Ästhetischem wurde ebenso mit der 

Parergon-Debatte ausführlich diskutiert. Hier sei kurz angemerkt, dass bei Derrida 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 | 285 

 

wendigerweise im Spiel ist und immer über das hinausgeht, was sie mar-
kiert. Die Re-Markierungen, die Züge, die sich in einzelnen Kunstprakti-
ken wiederholend aufzeigen, verhindern auf diese Weise, dass die Gat-
tungsgrenzen abgeschlossen werden. Diese Unabschließbarkeit soll aber 
als Nächstes nicht destruktiv interpretiert werden. Sie hat nicht bloß zur 
Folge, dass man von der Gattung nicht mehr reden könnte. Denn indem 
eine Re-Markierung als eine andere Markierung von einer bereits bekann-
ten Markierung auftritt, macht sie uns im gleichen Praxiszug die Grenze 
der Gattung sicht- und merkbar. In jeder Re-Markierung werden also die 
Grenzen der Gattungen produktiv verschoben sowie neu konstituiert. An-
statt eine Gattungsmarkierung mit der Gattungszugehörigkeit gleichzuset-
zen, die eine abgeschlossene Gattungsgrenze darstellt, schlägt Derrida den 
Begriff der Teilhabe vor, durch die die Relation zwischen der Praxis und 
der Gattung als eine prozessuale Relation verstanden werden soll. Erst im 
Akt des Teil-Habens werden die Gattungsgrenzen verschoben und verän-
dert, aber im gleichen Zug neu markiert, verdichtet und sichtbar gemacht. 
Dadurch, dass die einzelnen Kunstpraktiken an den Gattungen teilhaben 
(ohne diesen zuzugehören), lassen sie deren Grenzen sich ausdehnen bzw. 
-ufern. 

Derridas Konzept der Teilhabe bietet schließlich ein wichtiges Ver-
ständnis der Relation zwischen den einzelnen Kunstpraktiken und den 
Gattungen, die sich bei Adorno als problematisch erwiesen hat. Anhand 
des Begriffs der Teilhabe lässt sich nun erkennen, dass die Überschreitung 
der Grenzen von Gattungen immer eine unmittelbare Leistung von einzel-
nen Praktiken ist. Dass diese Praktiken an den Gattungen teilhaben, ohne 
diesen angehören zu können, heißt, dass sie in der Tat die Grenzen der 
Gattung generieren und dann permanent verschieben sowie immer wieder 
neu ziehen. Bei jedem einzelnen Werk und jeder einzelnen Kunstpraxis 
wird die Kunstgattung, an der diese Praxis oder dieses Werk teilhat, not-
wendigerweise neu definiert. Insofern sollte man sich von der Vorstellung 
verabschieden, dass eine Kunstgattung einfach als eine bloße Ansamm-
lung von neuen Mitgliedern oder von allen verschiedenen Praktiken sei. 
Die Relation zwischen der Praxis und der Gattung kann niemals additiv – 
d.h. nicht durch die Auflistung und -zählung von neu produzierten Wer-
ken, neu entwickelten Stilen usw. – verstanden werden. Vielmehr soll sie, 
wie erklärt wurde, als eine prozessuale Relation gedacht werden, die aus 
                                                                                                                         

diese vermeintlich außerästhetischen Elemente wie das Wort „Roman“ noch einmal 
als solche Momente auftreten, die Ästhetik und Kunst überhaupt konstituieren. 

KONVERGENZEN ZWISCHEN DEN KÜNSTEN 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


286 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

der einzelnen Praxis hervorgeht, die den Zug der Gattungsüberschreitung 
immer in sich trägt (vgl. I.3). Bei dieser prozessualen Relation wird die 
Grenze der Gattung mit jeder Praxis sicht- und merkbar gemacht sowie 
notwendigerweise verschoben und überschritten. Erst durch den Praxis-
zug, der immer über seine Gattung hinausgeht, erkennt man, was eine 
Gattung ist. Wenn wir z.B. als Liebhaber von Barockmusik ein für uns 
völlig neues Musikstück hören und dabei das beliebte konzertante Prinzip 
(nämlich den Kontrast oder das wechselnde Spiel zwischen den Solo-
Partien und dem sogenannten Concerto grosso) bemerken, identifizieren 
wir damit die Form, die Gattung dieses Stücks sofort als ‚Barockmusik‘. 
Indem aber jenes Prinzip in diesem Stück sich wiederholend auftaucht 
(d.h. re-markiert wird), wird die Grenze der Gattung ‚Barockmusik‘ für 
uns nicht nur merkbar, aber zugleich bereits überschritten, weil diese Re-
Markierung uns das konzertante Prinzip (ein Gattungsprinzip) nicht auf 
die exakt gleiche Art und Weise wiedergeben kann, die wir bereits kennen 
– falls so etwas vorkommen würde, wäre dieses Stück kein neues Musik-
stück für uns. Stattdessen wird durch dieses neue Stück die Grenze der Ba-
rockmusik uns auf eine differenzierte Weise sicht-, hör- und merkbar ge-
macht. Dadurch, dass das Stück jenes Prinzip re-markiert, wird uns klar, 
dass es einerseits von der Barockmusik handelt, jedoch andererseits von 
einer neuen, anderen und differenzierten Barockmusik. Jede einzelne 
Kunstpraxis trägt demnach sowohl die Grenze als auch die Überschrei-
tungsdynamik ihrer Gattung in sich. 

Durch diese letzten Anmerkungen soll deutlich werden, dass die Gat-
tungsdifferenzen bzw. Binnendifferenzierungsprozesse von Gattungen 
nicht allein durch innerhistorische Tendenzen oder durch die Addition von 
neu produzierten Werken und Praktiken verstanden werden können. Viel-
mehr lassen sie sich bereits im Zuge einer einzelnen Praxis erkennen, wie 
sich die Grenzen der Gattungen prozessual ändern. Wichtig ist es dabei, 
eine unmittelbare Konsequenz aus dieser veränderten Relation zwischen 
der Gattung und der Praxis bezüglich des zweiten Problems bei Adorno zu 
ziehen: Die einzelne Kunstpraxis kann wegen des prozessualen Gattungs-
bezuges keineswegs in ihrer Gattung aufgehen. Sie trägt eine Gattungs-
markierung, d.h., sie markiert die Grenze der Gattung. Da aber diese 
Grenze, diese Markierung, eine bewegliche und prozessuale Grenze ist 
und die Gattung durch die Praxis einen wiederholend-differenzierenden 
Verlauf hat, wird in jedem Praxisvollzug einerseits die Gattungsmarkie-
rung sicht- und merkbar und andererseits über sie hinausgegangen. Damit 
soll auch ebenfalls deutlich werden, auf welche Weise sich die Gattungen 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 | 287 

 

permanent ausdifferenzieren: Jeder einzelne Praxiszug, der auf unter-
schiedliche Weise an der Gattung teilhat, die Gattungsmarkierung trägt, 
zeigt uns nicht nur das, was die Gattung ist, sondern modifiziert die Gren-
ze der Gattung im gleichen Zug. Deswegen handelt es sich bei der Gat-
tungsdifferenz nicht um ein Additionsmodell, nicht darum, dass eine Gat-
tung ihre Differenz durch die Ansammlung von verschiedenen Werken 
gewönne. Stattdessen lässt sich die Gattungsdifferenz wie folgt zusam-
menfassen: Unterschiedlichste Werke und Praktiken, die die gleiche oder 
ähnliche Gattungsmarkierungen tragen, bilden eine Fülle von Differenzen 
(bzw. „eine innere Tasche“), die immer größer als das ist, was wir als Gat-
tung bezeichnen. 

 Die prozessuale Relation zwischen der Praxis und der Gattung, durch 
die die Grenzen der Gattung selbst im Praxiszug permanent verändert und 
verschoben werden, soll allerdings nicht bloß eindimensional gedacht 
werden (vgl. I.1.2). Mit dieser Relation wird also nicht behauptet, dass je-
de Praxis nur eine Gattung markiert und zwischen beiden eine lineare Re-
lation besteht. Vielmehr treten sie in mehrdimensionale Verhältnisse mit-
einander. Denn die anderen Gattungen und Praktiken lassen dabei kaum 
auf sich warten; sie mischen sich ein, durchdringen einander und weisen 
vielfältige Konvergenzen miteinander auf. Diese mehrdimensionalen Gat-
tungs- und Praxisrelationen werden im nächsten Schritt mit Blick auf das 
vorhin angekündigte Prinzip der Kontamination erläutert. Es wird sich 
zeigen, dass einzelne Gattungen und Praktiken erst aus den Konvergenz- 
und Kontaminationsprozessen hervorgehen. Dieses Umdenken wird 
schließlich auch das erste Problem bei Adorno, nämlich der Unterschied 
zwischen den immanenten und nicht-immanenten Konvergenzen auflösen 
(vgl. III.3.2). 
 

Das Kontaminationsprinzip der Gattung 
 
Mit dem Paradox der Gattung, das Derrida als „Teilhabe ohne Zugehörig-
keit“ bezeichnete, wird zwar bisher geklärt, dass zwischen der Einzelpra-
xis und der Gattung ein prozessual-dynamisches Verhältnis besteht, durch 
das einerseits die Besonderheiten einzelner Praktiken auf neue Weise her-
vortreten und andererseits die Grenzen der Gattungen produktiv neu gezo-
gen und verschoben werden. Allerdings ist damit noch nicht klar, welchen 
Beitrag diese doppelte Leistung der Teilhabepraxis für das Verständnis 
der Grenzüberschreitungen zwischen den Gattungen der Kunst hat. Wie 

KONVERGENZEN ZWISCHEN DEN KÜNSTEN 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


288 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

am Anfang dieses Kapitels angekündigt wurde, soll ein solcher Beitrag 
Adornos problematische Unterscheidung zwischen den immanenten und 
nicht-immanenten Konvergenzen kritisch betrachten, beseitigen oder, 
wenn möglich, neu umdeuten. Im Folgenden wird zu diesem Zweck das 
zweite Moment von Derridas Gattungskonzept, das Kontaminationsprin-
zip, angeführt, das keineswegs von dem bisher geführten Gattungsparadox 
zu trennen ist. Dieses Prinzip kann man als Erstes als eine notwendige 
Selbstkontamination oder mit der vorhin mit Adorno verwendeten Termi-
nologie: eine notwendige Selbstkonvergenz der Gattung denken. Nach 
Derrida beinhaltet die Gattung nicht nur das Paradox der Teilhabe ohne 
Zugehörigkeit, das die Gattungsgrenzen sich eindimensional permanent 
ausdehnen lässt, sondern zugleich ein mehrseitiges bzw. -dimensionales 
Paradox, durch das wir eine jede Gattung notwendigerweise als eine be-
reits kontaminierte bzw. konvergente Gattung verstehen müssen: 

 
„[D]as ganze Rätsel der Gattung liegt vielleicht in nächster Nähe jener Teilung zwi-
schen den beiden [d.h. normativen und präskriptiven, T.A.] Gattungen der Gattung, die 
weder trennbar noch untrennbar sind, die ein ungewöhnliches Paar der einen ohne die 
andere bilden, wobei jede regelmäßig in der Figur der anderen herbeizitiert wird, und 
gleichzeitig ‚ich‘ und ‚wir‘ sagt (ich, die Gattung, wir, die Gattungen), ohne daß man 
dabei stehenbleiben könnte zu denken, daß das ‚ich‘ eine Art (espèce) der Gattung ‚wir‘ 
ist. Denn wer wird uns davon überzeugen, daß wir, wir beide eine Gattung bilden und 
ihr angehören?“95 
 
Das Beispiel von Derrida bedarf zuerst einer kurzen Erklärung: Wenn man 
sagt, dass ein ‚ich‘ und ein anderes ‚ich‘ zusammen die Gattung ‚wir‘ bil-
den oder beide der Gattung ‚wir‘ angehören, dann heißt es, dass ‚ich‘ sein 
Gattungsprinzip (d.h. ein Ich-Sein) bereits aufgegeben und sich mit der 
Gattung ‚wir‘ vermischt hat. Um der Gattung ‚wir‘ anzugehören oder die-
se zu markieren, musste das ‚ich‘ also gegen das Reinheitsgesetz seiner 
Gattung handeln und die Normen derselben missachten.96 ‚Ich‘ hat also 
zumindest immer schon sowohl an der Gattung ‚ich‘ als auch an der Gat-
tung ‚wir‘ teil. Darum sind selbst die Gattungen ‚ich‘ und ‚wir‘ durch ver-
schiedenste Mitglieder immer schon vermischt. Wenn wir noch einmal an 
                                                           
95 Derrida, GG, S. 249. Hervorhebung im Original. 
96 Vgl. Martin Roussel, „Material der Gattung“, Oliver Kohns, Claudia Liebrand 

(Hrsg.), Gattung und Geschichte. Literatur- und medienwissenschaftliche Ansätze 
zu einer neuen Gattungstheorie, Bielefeld 2010, S. 19–37, hier S. 25. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 | 289 

 

das Beispiel der Barockmusik denken, kann dieses Paradox ebenso mit 
Bezug auf die Gattungen der Kunst geklärt werden. Das Barocklied, das 
wir erst neu gehört haben, markiert nicht nur die Gattung ‚Barockmusik‘, 
sondern zugleich die Gattung ‚Musik‘. Auch wenn dies zunächst wieder 
trivial sein mag, lässt sich doch argumentieren, dass das Stück wegen die-
ser zwei Gattungsmarkierungen nicht nur mit einem anderen Barockstück, 
sondern auch mit einem Volkslied oder mit einem Hiphop-Track im engs-
ten Zusammenhang steht. Und das Stück kann auch nicht allein auf diese 
zwei Gattungsmarkierungen reduziert werden: Bei ihm sind noch viele 
andere Stile, Formen, Bewegungen in und außerhalb der Musik markiert: 
frühere Formen von Oratorien, musikalische Figuren, die Motive von Ge-
gensatz und Spannung, die man besonders der Barockarchitektur zu-
schreibt und nicht zuletzt eine spezifische Aufführungsform usw.97 Eine 
Gattungsmarkierung wie ‚Barockmusik‘ hat also bereits eine Reihe von 
Konvergenzen mit vielen anderen Gattungen und Formen. Und ohne diese 
anderen Formen, ohne diese Konvergenzpunkte, können wir überhaupt 
nicht von der Barockmusik reden. 

Allein der Akt der Gattungsbildung ist für Derrida eine grundsätzliche 
Art von Gattungsvermischung bzw. Selbstkonvergenz der Gattung. Es ist 
unmöglich, sich eine Gattung vorzustellen, in der sich alle Mitglieder ho-
mogen auflösen würden. Gattungen sind stattdessen – so kann man mit 
Derrida weiter denken – aus sich selbst, aus ihren verschiedensten Mit-
gliedern98 heraus immer kontaminiert, vermischt, konvergent sowie hete-
                                                           
97 Für den Zusammenhang zwischen der Barockmusik und -architektur vgl. Gustav 

Friedrich Hartlaub, „Barock-Musik? Die Tonkunst im Generalbaßzeitalter und ihr 
Verhältnis zum Barockstil“, Nobert Miller (Hrsg.), Kunst und Magie. Gesammelte 
Aufsätze, Hamburg 1991, S. 308–323. 

98 Allein die weiblichen und männlichen Formen (nicht nur auf der sprachlichen Ebe-
ne) sind Mischungen: Treffen sie z.B. in der Gattung „Mensch“ zusammen, müssen 
sie jeweils gegen ihre Reinheitsgesetze „Mann-Sein“ oder „Frau-Sein“ handeln. 
Die Übergänge vom Mann zur Frau, vom Tier zum Mensch (oder umgekehrt) sind 
für Derrida porös und können keineswegs mit einem Reinheitsprinzip begründet 
werden. Von diesen allgemeinen sowie geschlechtstheoretischen Gattungsfragen 
kann man nach Derrida die Gattungsprobleme der Künste nicht trennen. Vgl. Der-
rida, GG, S. 273. Man kann in diesem Sinne behaupten, dass die Bezeichnung 
„schöne Künste“ sowie die Einteilungen derselben immer mit einem solchen 
Grundmotiv zusammenhängt. Diese Behauptung kann aber im Rahmen dieser Ar-
beit nicht weitergeführt werden. 

KONVERGENZEN ZWISCHEN DEN KÜNSTEN 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


290 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

rogen.99 Auf diese Heterogenität sowie ihren Bezug auf einzelne Kunst-
praktiken lässt sich noch zurückkommen. Davor soll noch die nächste und 
noch grundsätzlichere Weise von Kontaminationen bzw. Konvergenzen 
der Gattungen expliziert werden. Für Derrida sind die Gattungen nicht nur 
wegen der Fülle der Mitglieder, die unterschiedliche Gattungsmar-
kierungen tragen, kontaminiert bzw. konvergent, sondern sie entstehen – 
als Zweites – zuallererst aus ihren wechselseitigen Konvergenzen. Diese 
von ihm sehr kurz erwähnte grundsätzliche Kontaminations- bzw. Kon-
vergenzform lässt sich am besten unter der Perspektive einer berechtigten 
Fragestellung zur Geltung bringen: Wenn alle Gattungen heterogen, plu-
ral, kontaminiert, vermischt usw. sind, wie kann man überhaupt weiter von 
einer Gattung, z.B. von der Musik, von dem Horrorfilm oder von dem 
Kriminalroman, sprechen? Muss man also die Gattungen und die Gat-
tungsmarkierungen, die wir bisher sprachlich und begrifflich verwendet 
haben, dann nicht als völlig nutzlos denken? Derrida beantwortet diese 
Frage am Beispiel ‚Romantik‘: 

 
„Wenn es irgendetwas gibt, das sich als Romantik identifizieren läßt, so ist es [...] all-
gemeine Wiederholung sämtlicher Falten, die in sich physis oder genos aufeinander be-
ziehen, vereinen oder auch trennen, und zwar durch die Gattung hindurch, durch alle 
Gattungen der Gattung hindurch, durch das Gattungsgemisch, das ‚mehr als eine Gat-
tung‘ ist, durch die Übersteigerung der Gattung, durch die Übersteigerung der Gattung 
mittels Selbstbezug, durch ihr Ausufern, und zugleich durch ihre allgemeine Konzentra-
tion und Auflösung.“100 
 

Gattungen, Formen, Genres etc. – in ihren unterschiedlichen Größen, his-
torischen Bezügen und Umfängen – gibt es nur im Gefüge von anderen, 
nächst-, oben-, neben- oder untenstehenden Gattungen, Formen etc. Sie 
entstehen „durch alle Gattungen hindurch“, d.h. erst aus den Überkreuzun-
gen und Konvergenzen der Gattungen heraus. Eine ursprünglich völlig 
reine Gattung gibt es nicht. Die Gattungen lassen sich durch eine Reihe 

                                                           
99 Derridas Überlegungen sind bisher mit Genettes Konzept der grundlegenden „Hete-

rogenität“ der Gattungen vereinbar, mit dem er sich (auch kritisch) auseinander-
setzt. Genette, Einführung in den Architext, S. 76f. 

100 Derrida, GG, S. 255. Hervorhebung im Original. Derrida spielt hier mit den ur-
sprünglichen Bedeutungen von „physis“ und „genos“, nämlich „generieren“ oder 
„hervorbringen“. Vgl. Derrida, GG, S. 254. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 | 291 

 

von Praktiken, durch eine „allgemeine Wiederholung sämtlicher Falten“ 
als einzelne Gattungen verdichten sowie sicht- und merkbar machen. Die 
Falte, die noch einmal als eine différance-Figur auftritt, markiert die aus-
ufernden sowie prozessualen Grenzen der Gattungen, die sich in jedem 
wiederholten Schritt neu differenzieren sowie verschieben, ohne jedoch 
voneinander (besonders von Nachbargattungen) mit klaren Linien getrennt 
zu werden. Die Grenzen zwischen den Gattungen sind porös und pro-
zessual. Gattungen können sich nicht völlig aus dem Gewebe der Gattun-
gen befreien, stattdessen sind sie durch Re-Markierungen sowie durch die-
se entstehenden Differenzbewegungen und immer in ihrem tiefsten Bezug 
auf jenes Gewebe neu sicht- und merkbar. Der notwendige ‚Selbstbezug‘ 
einer Gattung lässt sich ebenso als ein heterogener sowie differentieller 
Bezug verstehen, der immer im Spannungsfeld mit den anderen Gattungen 
bruchstückhaft, verneinend, trennend – man kann noch hinzufügen: agonal 
– entsteht. Aus den Dialogen, Berührungen, Verkreuzungen und Konver-
genzen mit den heterogenen, plural strukturierten Gattungen entstehen 
letzten Endes wiederum heterogene Gattungen. Keine Gattung kann 
schließlich aus den Konvergenzen der Gattungen eine reine Einheit für 
sich bilden oder diese in Anspruch nehmen. 

KONVERGENZEN ZWISCHEN DEN KÜNSTEN 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 
https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

Resümee  

 
 

 
Obwohl Derrida die oben angeführten Stellen nicht nur mit Bezug auf die 
Gattungen der Kunst, sondern immer im Zusammenhang derselben mit al-
len anderen Gattungen des menschlichen und außermenschlichen Lebens 
denkt, können aus diesen allgemeinen Verständnissen für die einzelnen 
Praktiken der Künste wichtige Schlüsse gezogen sowie den Beitrag bishe-
riger Überlegungen für die Kunst präzisiert werden. Dafür muss zuerst 
Derridas Kontaminationsprinzip in seiner Praxisbezogenheit neu formu-
liert werden: Es gibt keine Kunstpraxis, die nur eine einzige Gattung mar-
kiert oder nur einer an einzigen Gattung teilhat. Offensichtlich geht diese 
These über Derridas Überlegungen hinaus. Wenn es aber, wie Derrida ar-
gumentiert, keine reine Gattung gibt, kann es ebenso keine Praxis geben, 
die nur mit einer einzigen Gattung verbunden – oder nur einer Gattung 
treu – bleibt. Eine einzelne Kunstpraxis hat schon mit einer Markierung an 
vielen Gattungen gleichzeitig teil. Denn indem sie eine bereits kontami-
nierte bzw. konvergente Gattung markiert, trifft sie mit vielen anderen 
Gattungsmarkierungen sowie Praktiken zusammen. Sie ist also immer 
schon plural. Mit Jean-Luc Nancys Terminologie ausgedrückt: Eine 
Kunstpraxis lässt sich immer als „singulär-plurale“1 Praxis denken, die be-
reits zahlreiche Markierungen trägt. Ihre Singularität kann man erst aus 
dem pluralen Gefüge der Praktiken heraus verstehen, aus dem sie über-
haupt hervorgeht. Dieses plurale Gefüge bleibt aber auch nicht statisch: 
Indem verschiedene Kunstpraktiken eine Gattung markieren, wo sich auch 
viele anderen Praktiken aus verschiedenen Gattungen aufeinandertreffen, 

                                                           
1 Jean-Luc Nancy, Singulär plural sein, Berlin 2004, S. 57. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


294 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

werden die Gattungsgrenzen mehrdimensional überschritten sowie ver-
schoben. 

Die konstitutive Pluralität der Kunstpraktiken sowie der Künste lässt 
sich nun mit Blick auf Kunstwerke, die verschiedene Gattungsformen wie 
Genres, Untergattungen, Stilen etc. markieren oder an diesen teilhaben, 
näher erläutern. Ein ganz einfaches Gemälde, z.B. Manets Der Frühling 
kann nicht ausschließlich die Gattungsmarkierung ‚Malerei‘ oder auch 
nicht nur die Markierung ‚Porträtmalerei‘ tragen. Sie hat neben diesen 
beiden noch zahlreiche andere Markierungen, wie früh-impressionistischer 
Stil, Landschaftsmalerei, Zugehörigkeit zu einem (wenn auch nicht vollen-
deten) Zyklus, genauer Jahreszeitenzyklus, usw., auf die nicht nur andere 
Werke der Malerei, sondern die Werke und Praktiken aus anderen Kunst-
bereichen und Gattungen immer wieder zurückgreifen. Und bei jedem 
Rückgriff, bei jeder einzelnen wiederholten Markierung, d.h. bei jeder Re-
Markierung werden diese Formen, Genres, Stile, Gattungen aus den Prak-
tiken heraus verschoben, verändert und neu gezogen. Dies hat schließlich 
zur Folge, dass Der Frühling als ein paradigmatisches Kunstwerk in Male-
rei nicht nur die Grenzen der Malerei, sondern zugleich die Grenzen der 
anderen Formen, Stile sowie Gattungen prinzipiell verändern kann. Trifft 
Der Frühling z.B. aus dem Aspekt der Jahreszeitentradition mit Vivaldis 
Vier Jahreszeiten zusammen, würde man zwar nicht unmittelbar be-
haupten, dass sich die Grenzen der Musik oder die der Malerei ändern. Je-
doch können diese und viele weiteren Werke und Praktiken (z.B. von Ar-
cimboldos bis Haydns Jahreszeiten), die jeweils unterschiedlich an der 
Jahreszeitentradition teilhaben, erst die Grenzen dieser Tradition unmittel-
bar verschieben, dann aber auch zur Folge hat, dass die Grenzen der bei-
den Gattungen, an denen diese Tradition maßgeblich teilhat, uns immer 
wieder neu sicht- und merkbar werden. 

Dies gilt ebenso für die einzelnen Beispiele, die vorhin mit Adorno als 
immanente Konvergenzphänomene diskutiert wurden. Das Plastische in 
der Architektur ändert nicht nur diese, sondern selbst die Plastik. Das Poe-
tische in der Musik – besonders im Gesang – (re-)markiert nicht nur die 
Grenzen der Musik, sondern auch die Grenzen der Poesie. Das heißt im 
weiteren Sinne, dass die einzelnen Künste sich nicht allein durch die Wer-
ke, die wir ihnen allgemein zuschreiben oder auch nicht nur durch sozio-
politische Ereignisse oder technische Entwicklungen, sondern zugleich 
durch die Praktiken in den nächst-, oben- oder untenstehenden Gattungs-
bereichen voneinander differenzieren. Es ist unmöglich, dass eine Kunst-
gattung ausschließlich die Prinzipien, Techniken oder Verfahren hat, die 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RESÜMEE | 295 

 

nur als ihre eigene gelten könnten. Die Spuren und die Bahnen, die Mo-
mente und die Züge, die Schnitte und die Differenzen von anderen 
(nächst-, oben-, unten- oder querstehenden) Gattungen, gehen stattdessen 
immer durch eine Kunstgattung hindurch. Die Binnendifferenzierungspro-
zesse einer Kunstgattung sollen darum nicht nur als ein Ergebnis von ein-
zelnen Praktiken gedacht werden, die sie unmittelbar markieren, sondern 
zugleich als Beitrag von Praktiken in anderen Gattungen, mit denen sie in 
pluralen und konstitutiven Zusammenhängen steht. 

Damit lässt sich auch abschließend klären, dass Adornos Unterschei-
dung zwischen immanenten und nicht-immanenten Konvergenzen nicht 
länger haltbar ist. Sie kann uns zwar ermöglichen, dass viele einzelne 
Kunstwerke bzw. -ereignisse unterschiedlich interpretiert oder wahrge-
nommen werden können. Solange Adornos Einteilung also die Möglich-
keit eines nicht-konvergenten Kunstphänomens nicht voraussetzt, d.h. so-
lange diese Einteilung zu der Vorstellung einer von den anderen Kunst-
praktiken völlig isolierbaren Kunstpraxis gelangt, kann sie weiter wertvol-
le Beiträge für den Bereich der Kunstkritik, z.B. im Sinne eines differen-
zierten Blicks auf Grenzüberschreitungen zwischen den Künsten, leisten. 
Allerdings hat seine Unterscheidung zwischen den immanenten und nicht-
immanenten Grenzüberschreitungen keine kunstkonstitutive Funktion im 
Sinne eines unverzichtbaren Moments der Kunstpraxis. Eine solche Funk-
tion hat aber hingegen das, was dieser Unterscheidung implizit zugrunde 
lag und hier mit Derrida weitergeführt wurde, d.h. die konstitutive Plurali-
tät der Künste. Insofern die Diagnosen, die Adorno im Hinblick auf einige 
Kunstphänomene oder -bewegungen seiner Zeit machte, nicht als Kon-
sequenzen historisch-künstlerischer Entwicklungen, sondern als Bedin-
gungen der zahlreichen Kunstpraktiken neu verstanden und interpretiert 
werden, lässt sich meines Erachtens seine Theorie auf aktuelle Debatten 
um die Grenzüberschreitungen zwischen den Künsten produktiv einbezie-
hen. Dies bringt uns zu einer ähnlichen Schlussfolgerung, die im letzten 
Teil erwähnt wurde (vgl. II, Resümee). Adornos Unterscheidung kann uns 
nur dann helfen, wenn wir zuerst (mit Derrida) den Gedanken der konsti-
tutiven Pluralität der Künste, d.h. die mehrdimensionalen, gegenseitigen 
sowie prozessualen Überkreuzungen bzw. Konvergenzen zwischen den 
Künsten in den Hintergrund treten lassen. Erst dadurch lässt sich die Be-
hauptung aufstellen, dass jene pluralen sowie konstitutiven Verhältnisse 
zwischen den Künsten nicht in jeder einzelnen Kunstpraxis auf die gleiche 
Art und Weise, sondern höchst unterschiedlich – agonal, selbstkritisch, 
negativ usw. – hervortreten. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


296 | GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE 

 

Mit diesem Gedanken der konstitutiven Pluralität der Künste, der aus 
der Vermittlung zwischen den Überlegungen von Adorno und Derrida 
gewonnen wurde, lassen sich schließlich die Phänomene der Grenzüber-
schreitungen zwischen den Künsten unverkürzt sowie plausibel verstehen. 
Hat man z.B. solche Kunstwerke und -praktiken (wie Crepusculum oder 
Werke von Doug Aitkens, Matthew Barney usw.), die offensichtliche An-
spielungen auf die sogenannten ‚großen‘ Gattungen wie Film, Musik, Ma-
lerei, Literatur etc. haben, wieder im Blick, lässt sich nun festhalten: Zwi-
schen Friðriksdóttirs Crepusculum und Manets Der Frühling besteht hin-
sichtlich des Gedankens der konstitutiven Pluralität der einzelnen Kunst-
werke und -praktiken kein Unterschied. Beide stehen zu vielen Genres, 
Formen, Gattungen in einem prozessual-dynamischen Verhältnis, auch 
wenn sie der Anzahl nach verschieden sind und jeweils sehr unterschiedli-
che Gattungen, Formen, Traditionen markieren. Mit den Werken oder den 
Kunstpraktiken wie Crepusculum tritt jedoch das Merkmal der konstituti-
ven Pluralität im stärkeren Maße hervor. Schließlich lässt sich wohl be-
haupten, dass solche Werke uns immer mehr dazu zwingen, dass wir ei-
nerseits jene Pluralität, nämlich permanente Grenzgänge zwischen den 
Künsten, nicht als ein beliebiges Phänomen, sondern als einen konstituti-
ven Zug der künstlerischen Praxis denken, und andererseits paradigmati-
sche Werken der traditionellen Künsten, Gattungen oder Stile neu verste-
hen, indem wir ihre zahlreichen Zusammenhänge und Konvergenzen mit 
den anderen Werken und den Künsten entdecken. Verabschiedet man sich 
letztlich von dem Gedanken einer einheitlichen Gattungslogik, die den 
Werken wie Crepusculum nur den Status eines beliebigen Zusammen-
kommens zuschreiben oder es als einen Ausnahmefall behaupten würde, 
treten die Prozesse der wechsel- und gegenseitigen Überschreitungen zwi-
schen den Künsten, aus denen uns überhaupt ihre Grenzen sicht- und 
merkbar werden, als notwendige und konstitutive Momente unserer 
Kunstpraktiken zum Vorschein. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

Siglenverzeichnis 

 
 

ÄT Adorno, Theodor W. (1973): Ästhetische Theorie, in: Gretel   
Adorno; Rolf Tiedemann (Hrsg.). Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

GG Derrida, Jacques (1994): „Das Gesetz der Gattung“, in: Gestade. 
Wien: Passagen Verlag, S. 245–283. 

KdU  Kant, Immanuel (2001): Kritik der Urteilskraft, in: Heiner F. 
Klemme (Hrsg.). Hamburg: Meiner. 

KrV Kant, Immanuel (1998): Kritik der reinen Vernunft, in: Jens Tim-
mermann (Hrsg.). Hamburg: Meiner. 

KuK Adorno, Theodor W. (1977): „Die Kunst und die Künste“, in: Rolf 
Tiedemann (Hrsg.): Gesammelte Schriften. Kultur¬kritik und Ge-
sellschaft I, Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 432–453.                     

UdK Heidegger, Martin (1960): Der Ursprung des Kunstwerkes. Mit ei-
ner Einführung von Hans-Georg Gadamer, Stuttgart: Reclam. 

ÜdR Adorno, Theodor W. (1978): „Über einige Relationen zwischen 
Musik und Malerei“, in: Rolf Tiedemann (Hrsg.): Gesammelte 
Schriften, Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 628–642. 

VÜ Foucault, Michel (1996), „Vorrede zur Überschreitung“, in: Walter 
Seitter (Hrsg.): Von der  Subversion des Wissens, Frankfurt am 
Main: Fischer, S. 28–45. 

WG Foucault, Michel (1973): Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Ge-
schichte des Wahns im Zeitalter der Vernunft, Frankfurt am Main: 
Suhrkamp. 

WM Derrida, Jacques (1992): Die Wahrheit in der Malerei, Wien: 
Passagen Verlag. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 
 

 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

Literatur 
 
 
 

Acil, Tufan (2014): „Affekte als Einteilungskriterium der Künste“, in: Jo-
hanna Zorn u.a. (Hrsg.): produktion – AFFEKTION – rezeption. Ta-
gungsband zum interdisziplinären Symposium für Nachwuchswissen-
schaftler im Rahmen des Promotionsprogramms ProArt der LMU 
München. Berlin: epubli GmbH, S. 193–217. 

Adorno, Theodor W. (1973a): Ästhetische Theorie, in: Gretel Adorno; 
Rolf Tiedemann (Hrsg.):  Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

– (1973b): „Paralipomena“, in: Gretel Adorno; Rolf Tiedemann (Hrsg.): 
Ästhetische Theorie. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 389–490 

– (1977): „Die Kunst und die Künste“, in: Rolf Tiedemann (Hrsg.): Ge-
sammelte Schriften. Kulturkritik und Gesellschaft I. Frankfurt am 
Main: Suhrkamp, S. 432–453. 

– (1978): „Über einige Relationen zwischen Musik und Malerei“, in: Rolf 
Tiedemann (Hrsg.): Gesammelte Schriften. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp, S. 628–642. 

– (1982): Negative Dialektik. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
– (2003): „Engagement“, in: Rolf Tiedemann (Hrsg.): Noten zur Literatur. 

Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 409–430. 
Alker, Andrea Barbara (2007): Das Andere im Selben. Subjektivitätskritik 

und Kunstphilosophie bei Heidegger und Adorno. Würzburg: Königs-
hausen & Neumann. 

Aristoteles (2011): Poetik, in: Argobast Schmitt (Hrsg.), Berlin: Akademie 
Verlag.                                                                       

Arndt, Andreas (2004): „Hegels Transformation der transzendentalen Dia-
lektik“, in: Mariano Alvarez-Gómez; Paredes Martín, María del Car-
men (Hrsg.): La controversia de Hegel con Kant. II congreso interna-

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


300 | GRENZÜBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST 

 

cional (13-16 de mayo de 2002). Salamanca: Ediciones Universidad de 
Salamanca, S. 51–67. 

Baader, Hannah u.a. (Hrsg.) (2007): Im Agon der Künste. Paragonales 
Denken, ästhetische Praxis und die Diversität der Sinne. München: 
Fink. 

Badiou, Alain (2008): „Fünfzehn Thesen zur zeitgenössischen Kunst“, in: 
Tobias Huber; Marcus Steinweg (Hrsg.): Theses on contemporary art. 
Zürich: Diaphanes Verlag, S. 11–26. 

Balzer, Nicole (2014): Spuren der Anerkennung. Studien zu einer sozial- 
und erziehungswissenschaftlichen Kategorie. Wiesbaden: Springer VS. 

Bartuschat,Wolfgang „Heautonomie“, in: Joachim Ritter (Hrsg.): Histori-
sches Wörterbuch der Philosophie, Band 3 (G-H), Basel: Schwabe & 
Co Verlag. S. 1022. 

Baumgarten, Alexander Gottlieb (2007): Ästhetik, in: Dagmar Mirbach 
(Hrsg.). Hamburg: Meiner. 

Baxmann, Inge; Siegert, Bernhard (Hrsg.) (2000): Das Laokoon-Para-
digma. Zeichenregime im 18. Jahrhundert. Berlin: Akademie Verlag. 

Beardsley, Monroe C. (1981): Aesthetics. Problems in the philosophy of 
criticism. Indianopolis: Hackett. 

Benjamin, Walter (2003): Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen 
Reproduzierbarkeit. Drei Studien zur Kunstsoziologie. Frankfurt am 
Main: Suhrkamp. 

Bennington, Geoffrey (2001): Jacques Derrida. Ein Portrait. Frankfurt am 
Main: Suhrkamp. 

Berger, Hanno; Döhl, Frédéric; Morsch, Thomas (2015): „Einleitung“, in: 
Hanno Berger; Frédéric Döhl; Thomas Morsch (Hrsg.): Prekäre Gen-
res. Kleine, periphere, minoritäre, apokryphe und liminale Gattungen 
und Formen. Bielefeld: transcript Verlag, S. 7–15. 

Bertram, Georg W. (2005a): „Konturen einer Ästhetik der Dekonstrukti-
on“, Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft, Jg. 
50/1, S. 9–26. 

– (2005b): Kunst. Eine philosophische Einführung. Stuttgart: Reclam. 
– (2014a): Kunst als menschliche Praxis. Eine Ästhetik. Berlin: Suhr-

kamp. 
– (2014b): „Das Autonomie-Paradigma und seine Kritik“, in: Andrea Sak-

oparnig; Andreas Wolfsteiner; Jürgen Bohm (Hrsg.): Paradigmen-
wechsel. Wandel in den Künsten und Wissenschaften, S. 105–118. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR | 301 

 

 

Binzeck, Natalie (2004): „Das veränderliche Gewebe. Zur Empfindungs-
theorie in Lessings Laokoon“, Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine 
Kunstwissenschaft, Jg. 49/2, S. 219–235. 

Bluhm, Roland; Schmücker, Reinold (Hrsg.) (2013): Kunst und Kunstbe-
griff. Der Streit um die Grundlagen der Ästhetik. Paderborn: Mentis 
Verlag. 

Boehm, Gottfried (1987): „Bild und Zeit“, in: Hannelore Paflik; Michel 
Baudson (Hrsg.): Das Phänomen Zeit in Kunst und Wissenschaft. 
Weinheim: VCH, S. 1–23. 

– (2012): „Musik als Bildkritik. Gespräch zwischen Gottfried Boehm, 
Helmut Lachenmann und Matteo Nanni“, in: Matteo Nanni (Hrsg.): 
Helmut Lachenmann. Musik mit Bildern? München, Paderborn: Fink, 
S. 237–269. 

Bohn, Volker (Hrsg.) (1996): Bildlichkeit. Internationale Beiträge zur 
Poetik. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Bohrer, Karl Heinz (2015): Ist Kunst Illusion? München: Hanser. 
Bourdieu, Pierre (1999): Die Regeln der Kunst. Genese und Struktur des 

literarische Feldes. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
Boyne, Roy (1990): Foucault and Derrida. The other side of reason. Lon-

don, Boston: Unwin Hyman. 
Brieler, Ulrich (1998): Die Unerbittlichkeit der Historizität. Foucault als 

Historiker. Köln: Böhlau. 
Bubner, Rüdiger (1989a): Ästhetische Erfahrung. Frankfurt am Main: 

Suhrkamp. 
– (1989b): „Über einige Bedingungen gegenwärtiger Ästhetik“, in: Ästhe-

tische Erfahrung. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 9–51. 
Bürger, Peter (1980): Theorie der Avantgarde. Frankfurt am Main: Suhr-

kamp. 
– (1996): Der französische Surrealismus ;. Studien zur avantgardistischen 

Literatur. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
Carroll, Noël (1996a): „Medium Specificity Arguments and the Self-

Consciously Invented Arts:. Film, Video and Photography“, in: Theo-
rizing the moving image. Cambridge, New York: Cambridge Universi-
ty Press, S. 3–24. 

– (1996b): „The Specificity of Media in the Arts“, in: Theorizing the mov-
ing image. Cambridge, New York: Cambridge University Press, S. 25–
36. 

– (2009): On criticism. (Thinking in Action). New York: Routledge. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


302 | GRENZÜBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST 

 

Chion, Michel (2011): „Ton und Bild – eine Relation? Hypothesen über 
das Audio-Divisuelle“, in: Maren Butte (Hrsg.): Bild und Stimme. Pa-
derborn: Fink, Wilhelm, S. 49–66. 

Danto, Arthur C. (2003): Die Verklärung des Gewöhnlichen. Eine Philo-
sophie der Kunst. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Degner, Uta (Hrsg.) (2010): Der neu Wettstreit der Künste. Legitimation 
und Dominanz im Zeichen der Intermedialität. Bielefeld: transcript. 

Deines, Stefan; Liptow, Jasper; Seel, Martin (2012): „Kunst und Erfah-
rung. Eine theoretische Landkarte“, in: Stefan Deines; Jasper Liptow; 
Martin Seel (Hrsg.): Kunst und Erfahrung. Beiträge zu einer philoso-
phischen Kontroverse. Berlin: Suhrkamp, S. 7–37. 

Deleuze, Gilles (1990): Kants kritische Philosophie. Die Lehre von den 
Vermögen. Berlin: Merve-Verlag. 

– (1991): Das Zeit-Bild. Kino 2. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
Derrida, Jacques (1976): Die Schrift und die Differenz. Frankfurt am 

Main: Suhrkamp. 
– (1983): Grammatologie. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
– (1986): Positionen. Gespräche mit Henri Ronse, Julia Kristeva, Jean-

Louis Houdebine, Guy Scarpetta. Graz, Wien: Böhlau. 
– (1988a): „Afterword: Toward An Ethic of Discussion“, in: Gerald Graff 

(Hrsg.): Limited Inc. Evanston, IL: Northwestern University Press, 
S. 111–160. 

– (1988b): „Die Différance“, in: Peter Engelmann; Gerhard Ahrens 
(Hrsg.): Randgänge der Philosophie. Wien: Passagen Verlag. 

– (1991): Gesetzeskraft. Der ‚mystische Grund der Autorität‘. Frankfurt 
am Main: Suhrkamp. 

– (1992a): Das andere Kap. Die vertagte Demokratie. Zwei Essays zu Eu-
ropa. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

– (1992b): Die Wahrheit in der Malerei. Wien: Passagen Verlag. 
– (1994): „Das Gesetz der Gattung“, in: Gestade. Wien: Passagen Verlag. 
– (1998): Aporien. Sterben auf die ‚Grenzen der Wahrheit‘ gefasst sein. 

München: W. Fink. 
– (2002): Politik der Freundschaft. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
– (2007): Berühren, Jean-Luc Nancy. Berlin: Brinkmann & Bose. 
– (2008): The animal that therefore I am. New York: Fordham University 

Press. 
Dewey, John (1988): Kunst als Erfahrung. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
Dünkelsbühler, Ulrike (1991a): Kritik der Rahmen-Vernunft. Parergon-

Versionen nach Kant und Derrida. München: W. Fink. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR | 303 

 

 

– (1991b): „Rahmen-Gesetz und Parergon-Paradox. Eine Übersetzungs-
aufgabe“, in: Hans Ulrich Gumbrecht; Karl Ludwig Pfeiffer (Hrsg.): 
Paradoxien, Dissonanzen, Zusammenbrüche. Situationen offener Epis-
temologie. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 207–223. 

Düttmann, Alexander García (2006): „Kunst im Glück. Divertimento“, in: 
Christoph Menke; Juliane Rebentisch (Hrsg.): Kunst, Fortschritt, Ge-
schichte. Berlin: Kulturverlag Kadmos, S. 209–215. 

Duwe, Wilhelm (1967): Die Kunst und ihr Anti von Dada bis heute. Ge-
halt- und Gestaltprobleme moderner Dichtung und bildender Kunst. 
Berlin: E. Schmidt. 

Eco, Umberto (1992): Die Grenzen der Interpretation. München: C. Han-
ser. 

Ehlers, Monika (2007): Grenzwahrnehmungen. Poetiken des Übergangs in 
der Literatur des 19. Jahrhunderts: Kleist, Stifter, Poe. Bielefeld: 
transcript. 

Ehrlicher, Hanno (2001): Die Kunst der Zerstörung. Gewaltphantasien und 
Manifestationspraktiken europäischer Avantgarden. Berlin: Akademie 
Verlag. 

Espinet, David (2011): „Kunst und Natur. Der Streit von Welt und Natur“, 
in: David Espinet; Tobias Keiling (Hrsg.): Heideggers Ursprung des 
Kunstwerks. Ein kooperativer Kommentar. Frankfurt, M: Kloster-
mann, S. 46–65. 

Esser, Andrea (1995): „Der transzendentale Ansatz in der Ästhetik und die 
Autonomie der Kunst“, in: Dies. (Hrsg.): Autonomie der Kunst? Zur 
Aktualität von Kants Ästhetik. Berlin: Akademie Verlag, S. 9–24. 

Fehér, Ferenc (1986): „Der Pyrrhussieg der Kunst im Kampf um ihre Be-
freiung. Bemerkungen zum postmodernen Intermezzo“, in: Christa 
Bürger; Peter Bürger (Hrsg.): Postmoderne. Der Alltag, die Allegorie 
und die Avantgarde. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 13–33. 

Feige, Daniel Martin (2011): „Zum Verhältnis von Kunsttheorie und all-
gemeiner Ästhetik:. Sinnlichkeit als konstitutive Dimension der 
Kunst?“, Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft, 
Jg. 56, S. 123–142. 

– (2012): Kunst als Selbstverständigung. Münster: Mentis. 
– (2015): „Alle Genres sind prekär und kein Genre ist prekär, oder: Die 

Logik des Genres im Genre der (hegelschen) Logik“, in: Hanno Ber-
ger; Frédéric Döhl; Thomas Morsch (Hrsg.): Prekäre Genres. Kleine, 
periphere, minoritäre, apokryphe und liminale Gattungen und Formen. 
Bielefeld: transcript Verlag, S. 17–30. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


304 | GRENZÜBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST 

 

Fiedler, Konrad (1991): „Über den Ursprung der künstlerischen Tätig-
keit“, in: Gottfried Boehm (Hrsg.): Schriften zur Kunst I. Text nach 
der Ausgabe München 1913/14. München: Fink, S. 111–220. 

Fischer-Lichte, Erika (2004): Ästhetik des Performativen. Frankfurt am 
Main: Suhrkamp. 

Fœssel, Michaël: „Analytik des Erhabenen (§§ 23-29)“, in: Otfried Höffe 
(Hrsg.): Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, S. 99–119. 

Foucault, Michel (1973): Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des 
Wahns im Zeitalter der Vernunft. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

– (1990): Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissen-
schaften. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

– (1996): „Vorrede zur Überschreitung“, in: Walter Seitter (Hrsg.): Von 
der Subversion des Wissens. Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch 
Verlag. 

– (1996): Der Mensch ist ein Erfahrungstier. Gespräch mit Ducio Trom-
badori. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

– (2001): „Der Wahnsinn, Abwesenheit eines Werkes“, in: Daniel Defert; 
Francois Ewald (Hrsg.): Schriften. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 
S. 539–550. 

– (2007): Ästhetik der Existenz. Schriften zur Lebenskunst. Frankfurt am 
Main: Suhrkamp. 

Frank, Gustav; Lukas, Wolfgang (2004): „‚Grenzüberschreitungen‘ als 
Wege der Forschung. Zur Einführung in den Band“, in: Gustav Frank; 
Wolfgang Lukas (Hrsg.): Norm - Grenze - Abweichung. Kultursemio-
tische Studien zu Literatur, Medien und Wirtschaft; Michael Titzmann 
zum 60. Geburtstag. Passau: Stutz, S. 19–27. 

Franz, Michael; Schäffner Wolfgang; Siegert, Bernhard; Stockhammer, 
Robert (Hrsg.) (2007): Electric Laokoon. Zeichen und Medien, von der 
Lochkarte zur Grammatologie. Berlin: Akademie Verlag. 

Frede,  Dorothea (2004): „Grenze und Unbegrenztheit - Das gute Leben in 
Platons Philebos“, in: Wolfram Hogrebe; Joachim Bromand (Hrsg.): 
Grenzen und Grenzüberschreitungen. XIX. Deutscher Kongress für 
Philosophie, Bonn, 23.-27. September 2002 : Vorträge und Kolloqui-
en. Berlin: Akademie Verlag, S. 62–75. 

Gadamer, Hans-Georg (1975): Wahrheit und Methode. Grundzüge einer 
philosophischen Hermeneutik. Tübingen: Mohr. 

Gehring, Petra (1994): Innen des Außen – Außen des Innen. Foucault, 
Derrida, Lyotard. München: Fink. 

Genette, Gérard (1990): Einführung in den Architext. Stuttgart: Legueil. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR | 305 

 

 

– (1997): The work of art. Immanence and Transcendence. Ithaca, New 
York: Cornell University Press. 

Gerhardt, Volker (2004): „Kolloquium 2. Transzendentalphilosophie als 
limitative Theorie. Einleitung“, in: Wolfram Hogrebe; Joachim 
Bromand (Hrsg.): Grenzen und Grenzüberschreitungen. XIX. Deut-
scher Kongress für Philosophie, Bonn, 23.-27. September 2002 : Vor-
träge und Kolloquien. Berlin: Akademie Verlag, S. 76–78. 

Gloy, Klaus (1998): „1. Klaus Gloy: ‚Variierende Übernahme‘: Ein Plä-
doyer für und gegen Derrida“, in: Jörg Lagemann; Klaus Gloy (Hrsg.): 
Dem Zeichen auf der Spur. Derrida - eine Einführung. Aachen: Ein-
Fach-Verlag, S. 17–30. 

Goethe, Johann Wolfgang von (1986): „Dichtung und Wahrheit. Achtes 
Buch“, in: Dieter Borchmeyer; Klaus-Detlef Müller (Hrsg.): Sämtliche 
Werke. Briefe, Tagebücher und Gespräche. Frankfurt am Main: Deut-
scher Klassiker Verlag, S. 338–385. 

– (1998): „Einleitung <in die ›Propyläen‹>“, in: Friedmar Apel (Hrsg.): 
Ästhetische Schriften 1771-1805. Frankfurt am Main: Deutscher Klas-
siker Verlag, S. 457–475. 

Gombrich, Ernst H. (2001): Die Geschichte der Kunst. Berlin: Phaidon. 
Goodman, Nelson (1997): Sprachen der Kunst. Entwurf einer Symbolthe-

orie. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
Greenberg, Clement (1961): „The New Sculpture“, in: Art and culture. 

Critical essays. Boston: Beacon Press, S. 139–145. 
– (1997): „Zu einem Neueren Laokoon (1940)“, in: Karlheinz Lüdeking 

(Hrsg.): Die Essenz der Moderne. Ausgewählte Essays und Kritiken. 
Amsterdam u.a.: Verlag der Kunst, S. 56–81. 

Gronemeyer, Matthias (2014): Trampelpfade des Denkens. Eine Philoso-
phie der Desorientierung. Münster: Lit Verlag. 

Guldin, Rainer (2011): „Ineinandergreifende graue Zonen. Vilem Flussers 
Bestimmung der Grenze als Ort der Begegnung“, in: Christoph Klein-
schmidt (Hrsg.): Topographien der Grenze. Verortungen einer kulturel-
len, politischen und ästhetischen Kategorie. Würzburg: Königshausen 
u. Neumann, S. 39–48. 

Hamburger, Käte (1985): Das Mitleid. Stuttgart: Klett-Cotta. 
Hartlaub, Gustav Friedrich (1991): „Barock-Musik? Die Tonkunst im Ge-

neralbaßzeitalter und ihr Verhältnis zum Barockstil“, in: Norbert Mil-
ler (Hrsg.): Kunst und Magie. Gesammelte Aufsätze. Hamburg: Lucht-
erhand Literaturverlag, S. 308–323. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


306 | GRENZÜBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST 

 

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1986a): Werke 5. Wissenschaft der Lo-
gik I, in: Eva Moldenhauer, Karl Markus Michel (Hrsg.): Werke [in 20 
Bänden], Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

– (1986b) Werke 13. Vorlesungen über die Ästhetik I, in: Eva Molden-
hauer, Karl Markus Michel (Hrsg.): Werke [in 20 Bänden], Frankfurt 
am Main: Suhrkamp. 

– (1986c): Werke 15. Vorlesungen über die Ästhetik III. in: Eva Molden-
hauer, Karl Markus Michel (Hrsg.): Werke [in 20 Bänden], Frankfurt 
am Main: Suhrkamp. 

– (1986d): Werke 16. Vorlesungen über die Philosophie der Religion. in: 
Eva Moldenhauer, Karl Markus Michel (Hrsg.): Werke [in 20 Bän-
den], Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

– (1986e): Werke 20. Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie. 
in: Eva Moldenhauer, Karl Markus Michel (Hrsg.): Werke [in 20 Bän-
den], Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

– (1993): Werke 14. Vorlesungen über die Ästhetik II. in: Eva Molden-
hauer, Karl Markus Michel (Hrsg.): Werke [in 20 Bänden], Frankfurt 
am Main: Suhrkamp. 

– (2003): Werke 8. Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im 
Grundrisse. 1830. Teil 1. Die Wissenschaft der Logik: mit den mündli-
chen Zusätzen. in: Eva Moldenhauer, Karl Markus Michel (Hrsg.): 
Werke [in 20 Bänden], Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Heidegger, Martin (1960): Der Ursprung des Kunstwerkes. Mit einer Ein-
führung von Hans-Georg Gadamer. Stuttgart: Reclam. 

– (1979): Sein und Zeit. Tübingen: Niemeyer. 
Heiser, Sabine; Holm, Christiane (2010): „Einleitung“, in: Sabine Heiser; 

Christiane Holm (Hrsg.): Gedächtnisparagone - intermediale Konstel-
lationen. Göttingen: V & R Unipress, S. 7–22. 

Hempfer, Klaus W. (1973): Gattungstheorie. Information und Synthese. 
München: W. Fink. 

Herder, Johann Gottfried von (1990): „Die Kritischen Wälder zur Ästhe-
tik“, in: Gunter E. Grimm (Hrsg.): Schriften zur Ästhetik und Literatur. 
1767-1781. Berlin u.a.: Aufbau-Verlag, S. 9–442. 

Herrmann, Friedrich-Wilhelm von; Heidegger, Martin (1980): Heideggers 
Philosophie der Kunst. Eine systematische Interpretation der Holzwe-
ge-Abhandlung „Der Ursprung des Kunstwerkes“. Frankfurt am Main: 
Klostermann. 

Holländer, Hans (1995): „Literatur, Malerei und Graphik: Wechselwir-
kungen, Funktionen und Konkurrenzen“, in: Peter V. Zima (Hrsg.): Li-

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR | 307 

 

 

teratur intermedial. Musik – Malerei – Photographie – Film. Darmstadt: 
Wissenschaftliche Buchgesellschaft S. 129–170. 

Homann, Renate (1999): Theorie der Lyrik. Heautonome Autopoiesis als 
Paradigma der Moderne. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Horkheimer, Max; Adorno, Theodor W. (1986): Dialektik der Aufklärung. 
Philosophische Fragmente. Frankfurt am Main: Fischer. 

Hubig, Christoph (2006): Technikphilosophie als Reflexion der Mediali-
tät. Bielefeld: transcript. 

Husel, Stefanie (2014): Grenzwerte im Spiel. Die Aufführungspraxis der 
britischen Kompanie ‚Forced Entertainment‘ . Eine Ethnografie. Biele-
feld: transcript. 

Jacob, Joachim (2010): „Gedächtniskonkurrenz als Medienästhetik. Dion 
von Prusas ‚Olympische Rede‘ und Gotthold Ephraim Lessings ‚Lao-
koon‘“, in: Sabine Heiser; Christiane Holm (Hrsg.): Gedächtnispara-
gone – intermediale Konstellationen. Göttingen: V & R ‚Unipress, 
S. 47–62. 

Jaeschke, Walter (1999): „Ästhetische Revolution. Stichwirte zur Einfüh-
rung“, in: Ders. (Hrsg.): Der Streit um die Grundlagen der Ästhetik 
(1795-1805). Mit Texten von Schlegel, Schelling, Humboldt, Jacobi, 
Novalis u.a. und mit Kommentar. Hamburg: Meiner, S. 1–11. 

Jahraus, Oliver (2003): Literatur als Medium. Sinnkonstitution und Sub-
jekterfahrung zwischen Bewusstsein und Kommunikation. Weilers-
wist: Velbrück. 

Jauss, Hans Robert (1991): Ästhetische Erfahrung und literarische Herme-
neutik. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Kandinsky, Wassily (1980): Über das Geistige in der Kunst. Bern: Benteli. 
Kant, Immanuel (1968): Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, in: Karl 

Vorländer (Hrsg.), Hamburg: Meiner. 
– (1993): Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik, die als Wis-

senschaft wird auftreten können, in: Karl Voränder (Hrsg.) Hamburg: 
Meiner. 

– (1996): „Erste Einleitung in die Kritik der Urteilskraft“, in: Manfred 
Frank, Véronique Zanetti (Hrsg.), Immanuel Kant. Schriften zur Äs-
thetik und Naturphilosophie. Werke III. Text und Kommentar, Frank-
furt am Main: Suhrkamp, S. 415–478 

– (1998): Kritik der reinen Vernunft, in: Jens Timmermann. Hamburg: 
Meiner. 

– (2001): Kritik der Urteilskraft, in: Heiner F. Klemme (Hrsg.). Hamburg: 
Meiner. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


308 | GRENZÜBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST 

 

Kaufmann, Georg (2005): „Zur Gattungsproblematik in der Kunstge-
schichte“, in: Siegfried Mauser (Hrsg.): Theorie der Gattungen. 
Laaber: Laaber-Verlag, S. 36–39. 

Kennick, William E. (2013): „Beruht die traditionelle Ästhetik auf einem 
Fehler?“, in: Roland Bluhm; Reinold Schmücker (Hrsg.): Kunst und 
Kunstbegriff. Der Streit um die Grundlagen der Ästhetik. Paderborn: 
Mentis Verlag, S. 53–73. 

Kern, Andrea (2013): „‚Der Ursprung des Kunstwerks‘. Kunst und Wahr-
heit zwischen Stiftung und Streit“, in: Dieter Thomä (Hrsg.): Heideg-
ger-Handbuch. Leben - Werk - Wirkung. Stuttgart, Weimar: Metzler, 
S. 133–143. 

Kim, Hyun Kang (2004): Ästhetik der Paradoxie. Kafka im Kontext der 
Philosophie der Moderne. Würzburg: Königshausen & Neumann. 

Kimmerle, Heinz (1997): Jacques Derrida zur Einführung. Hamburg: Ju-
nius. 

Klaus, Petrus (2002): „Was sind Kunstwerke? Grundzüge einer Konstitu-
tionstheorie der Kunst“, Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine 
Kunstwissenschaft, S. 217–236. 

Kleinschmidt, Christoph (2011): „Einleitung: Formen und Funktionen 
von Grenzen. Anstöße zu einer interdisziplinären Grenzforschung“, in: 
Christoph Kleinschmidt (Hrsg.): Topographien der Grenze. Verortun-
gen einer kulturellen, politischen und ästhetischen Kategorie. Würz-
burg: Königshausen u. Neumann, S. 9–21. 

Kliche, Dieter (2000): „Ästhetik/ästhetisch“, in: Karlheinz Barck (Hrsg.): 
Ästhetische Grundbegriffe. Historisches Wörterbuch in sieben Bänden. 
Stuttgart, Weimar: J.B. Metzler, S. 308–400. 

Koch, Gertrud (Hrsg.) (2010): Die Mimesis und ihre Künste. Paderborn: 
Fink. 

Koebner, Thomas (Hrsg.) (1989): Laokoon und kein Ende. Der Wettstreit 
der Künste. München: Ed. Text + Kritik. 

Kreiser, Imke (2002): Laokoon im einundzwanzigsten Jahrhundert oder 
die Neurobiologie der Ästhetik. Bochum: Bochumer Universität Ver-
lag. 

Kurbacher, Frauke A. (2011): „Die Grenze der Grenze. Strukturreflexion 
zum Verhältnis von Denktraditionen und Performativität in menschli-
chen Haltungen“, in: Christoph Kleinschmidt (Hrsg.): Topographien 
der Grenze. Verortungen einer kulturellen, politischen und ästhetischen 
Kategorie. Würzburg: Königshausen u. Neumann, S. 25–37. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR | 309 

 

 

Küpper, Joachim; Menke, Christoph (2003): „Einleitung“, in: Joachim 
Küpper; Christoph Menke (Hrsg.): Dimensionen ästhetischer Erfah-
rung. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 7–15. 

Kwade, Anne-Kristina (2000): Grenze. Hegels 'Grenz'-Begriff 1804/5 als 
Keimzelle der Dialektik. Würzburg: Königshausen & Neumann. 

Lamping, Dieter (2009): „Einführung“, in: Dieter Lamping; Sandra Poppe 
(Hrsg.): Handbuch der literarischen Gattungen. Stuttgart: Kröner, 
S. XV–XXVI. 

Lavagno, Christian (2003): Rekonstruktion der Moderne. Eine Studie zu 
Habermas und Foucault. Münster: Lit. 

Lee, Rensselaer W. (1967): Ut pictura poesis;. The humanistic theory of 
painting. New York: W.W. Norton. 

Leibniz, Gottfried Wilhelm; (2002): „Monadologie (1714)“, in: Ulrich Jo-
hannes Schneider (Hrsg.):  Monadologie und andere metaphysische 
Schriften. Französisch-deutsch = discours de métaphysique.Hamburg: 
Meiner. 

Leonardo da Vinci (1990): „Il Paragone oder Wettstreit der Künste“, in: 
André Chastel (Hrsg.): Sämtliche Gemälde und die Schriften zur Male-
rei. München: Schirmer-Mosel, S. 127–155. 

Lessing, Gotthold Ephraim (1985): „Hamburgische Dramaturgie“, in: 
Klaus Bohnen (Hrsg.): Werke und Briefe in zwölf Bänden. Frankfurt 
am Main: Deutsche Klassiker-Verlag, S. 181–694. 

– (1987): „Brief an Friedrich Nicolai. Hamburg, d. 26. Mai 1769“, in: 
Helmut Kiesel (Hrsg.): Werke und Briefe. Briefe von und an Lessing. 
Frankfurt am Main: Deutsche Klassiker-Verlag, S. 608–611. 

– (1990a): „Laokoon: oder über die Grenzen der Malerei und Poesie. Ers-
ter Teil“, in: Wilfried Barner (Hrsg.): Werke und Briefe in zwölf Bän-
den. Frankfurt am Main: Deutsche Klassiker-Verlag, S. 11–206. 

– (1990b): „Laokoon: Paralipomena“, in: Wilfried Barner (Hrsg.): Werke 
und Briefe in zwölf Bänden. Frankfurt am Main: Deutsche Klassiker-
Verlag, S. 209–321. 

Lévinas, Emmanuel (1998): Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur 
Phänomenologie und Sozialphilosophie. Freiburg, München: Alber. 

Lindner, Burkhardt (1980): „‚Il faut être absolument moderne‘. Adornos 
Ästhetik: ihr Konstruktionsprinzip und ihre Historizität“, in: Burkhardt 
Lindner; Werner Martin Lüdke (Hrsg.): Materialien zur ästhetischen 
Theorie Theodor W. Adornos Konstruktion der Moderne. Frankfurt am 
Main: Suhrkamp, S. 261–309. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


310 | GRENZÜBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST 

 

Lommel, Michael (2011): „Heautonomie im Episodenfilm“, in: Thomas 
Becker (Hrsg.): Ästhetische Erfahrung der Intermedialität. Zum Trans-
fer künstlerischer Avantgarden und ‚illegitimer‘ Kunst im Zeitalter von 
Massenkommunikation und Internet. Bielefeld: transcript, S. 97–106. 

Lopes, Dominic McIver (2014): Beyond Art: Oxford: Oxford University 
Press. 

Luhmann, Niklas (1997): Die Kunst der Gesellschaft. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp. 

Majetschak, Stefan (2002): „‚Die Schönen Dinge zeigen an, dass der 
Mensch in die Welt passe‘. Metaphysische Implikationen in Kants Be-
griff der Schönheit“, in: Heinz Eidam; Frank Hermenau; Draiton de 
Souza (Hrsg.): Metaphysik und Hermeneutik. Festschrift für Hans-
Georg Flickinger zum 60. Geburtstag. Kassel: Kassel Univ. Press, 
S. 215–224. 

– (2007): Ästhetik zur Einführung. Hamburg: Junius-Verlag. 
Männlein-Robert, Irmgard (2007): Stimme, Schrift und Bild. Zum Ver-

hältnis der Künste in der hellenistischen Dichtung. Heidelberg: Winter. 
Margaroni, Maria (2002): „Margin“, in: Victor E. Taylor, Charles E. Win-

quist (Hrsg.): Encyclopedia of postmodernism, London/New York: 
Routledge, 237-238. 

Margreiter, Reinhard (2007): Medienphilosophie. Eine Einführung. Ber-
lin: Parerga. 

Mauser, Siegfried (2005): „Einleitung“, in: Siegfried Mauser (Hrsg.): 
Theorie der Gattungen. Laaber: Laaber-Verlag, S. 1–3. 

Menke, Christoph (1991): Die Souveränität der Kunst. Ästhetische Erfah-
rung nach Adorno und Derrida. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Menke, Christoph; Rebentisch, Juliane (2006): „Einleitung: Die Gegen-
wart des Fortschritts“, in: dies. (Hrsg.): Kunst, Fortschritt, Geschichte. 
Berlin: Kulturverlag Kadmos, S. 9–18. 

Mersch, Dieter (2010): Posthermeneutik. Berlin: Akademie Verlag. 
Meyer, Raimund (1994): „Kleine Dada-Kosmologie“, in: Raimund Meyer 

(Hrsg.): Dada global. Zürich: Limmat Verlag, S. 11–40. 
Miklis, Claudia; Schneider, Valeska (2007): „Square Depression“ von 

Bruce Nauman:. Eine negative Bühne zur Selbsterfahrung. Münster. 
Download unter: http://www.skulptur-projekte.de/skulptur-projekte-
download/pdf/PM_Nauman_5.6.07.pdf (Zugriff am 25. Juli 2015). 

st, 
Poetik, Semiotik. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 76–108. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR | 311 

 

 

Münker, Stefan (Hrsg.) (2012): Was ist ein Medium? Frankfurt am Main: 
Suhrkamp. 

Nancy, Jean-Luc (2004): Singulär plural sein. Berlin: Diaphanes. 
– (2005): „Die Künste formen sich Gegeneinander“, in: Nikolaus Müller-

Schöll u.a. (Hrsg.): Aisthesis. Zur Erfahrung von Zeit, Raum, Text und 
Kunst. Schliengen im Markgräflerland: Edition Argus, S. 13–19. 

Neuenhaus-Luciano, Petra (1999): Individualisierung und Transgression. 
Die Spur Batailles im Werk Foucaults. Pfaffenweiler: Centaurus-
Verlagsgesellschaft. 

Paflik, Hannelore; Baudson, Michel (Hrsg.) (1987): Das Phänomen Zeit in 
Kunst und Wissenschaft. Weinheim: VCH. 

Parr, Rolf (2008): „Liminale und andere Übergänge. Theoretische Model-
lierungen von Grenzzonen, Normalitätsspektren, Schwellen, Übergän-
gen und Zwischenräumen in Literatur- und Kulturwissenschaften“, in: 
Achim Geisenhanslüke; Georg Mein (Hrsg.): Schriftkultur und 
Schwellenkunde. Bielefeld: transcript, S. 11–63. 

Platon (1997), „Philebos“ in: Dorothea Frede (Hrsg.): Platon Werke. 
Übersetzung und Kommentar, Band. III/2. Göttingen: Vandenhoeck  & 
Ruprecht. 

Plinius Secundus, Gaius (1992): C. Plinii Secundi naturalis historia. in: 
Detlef Detlefsen (Hrsg.): Hildesheim: Olms. 

Popper, Karl R. (2010): Die beiden Grundprobleme der Erkenntnistheorie. 
Aufgrund von Manuskripten aus den Jahren 1930 - 1933. Tübingen: 
Mohr Siebeck. 

Pöpperl, Christian (2007): Auf der Schwelle. Ästhetik des Erhabenen und 
negative Theologie: Pseudo-Dionysius Areopagita, Immanuel Kant 
und Jean-Francois Lyotard. Würzburg: Königshausen & Neumann. 

Pradler, Andreas (2003): Das monadische Kunstwerk. Adornos Monaden-
konzeption und ihr ideengeschichtlicher Hintergrund. Würzburg: Kö-
nigshausen & Neumann. 

Prange, Regine (2004): Die Geburt der Kunstgeschichte. Philosophische 
Ästhetik und empirische Wissenschaft. Köln: Deubner. 

Rajewsky, Irina O. (2002): Intermedialität. Tübingen: A. Francke. 
Rapp, Christof (2004): „Grenzen des Seins. Die Diskussion um die Gren-

zen des Seienden in der Ontologie der vorsokratischen Philosophen“, 
in: Wolfram Hogrebe; Joachim Bromand (Hrsg.): Grenzen und Grenz-
überschreitungen. XIX. Deutscher Kongress für Philosophie, Bonn, 
23.-27. September 2002: Vorträge und Kolloquien. Berlin: Akademie 
Verlag, S. 40–53. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


312 | GRENZÜBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST 

 

Raunig, Gerald (1999): Charon. Eine Ästhetik der Grenzüberschreitung. 
Wien: Passagen. 

Rebentisch, Juliane (2003): Ästhetik der Installation. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp. 

Recki, Birgit (1988): Aura und Autonomie. Zur Subjektivität der Kunst 
bei Walter Benjamin und Theodor W. Adorno. Würzburg: Königshau-
sen & Neumann. 

– (2008): „Die Dialektik der ästhetischen Urteilskraft und die Methoden-
lehre des Geschmacks (§§ 55-60)“, in: Otfried Höffe (Hrsg.): Immanu-
el Kant, Kritik der Urteilskraft. Berlin: Akademie Verlag, S. 189–210. 

Reckwitz, Andreas (2003): „Grundelemente einer Theorie sozialer Prakti-
ken“, Zeitschrift für Soziologie, Jg. 32, S. 282–301. 

– (2011): Die Erfindung der Kreativität. Zum Prozess gesellschaftlicher 
Ästhetisierung. Berlin: Suhrkamp. 

Reus, Sebastian (2006): Unglückliches Bewusstsein. Denken ohne Dialek-
tik bei Botho Strauss. Würzburg: Königshausen & Neumann. 

Rösch, Thomas (2008): Kunst und Dekonstruktion. Serielle Ästhetik in 
den Texten von Jacques Derrida. Wien: Passagen. 

Roussel, Martin (2010): „Material der Gattung“, in: Oliver Kohns; Claudia 
Liebrand (Hrsg.): Gattung und Geschichte. Literatur- und medienwis-
senschaftliche Ansätze zu einer neuen Gattungstheorie. Bielefeld: 
transcript, S. 19–37. 

Sakoparnig, Andrea (2011): „„Das ist ein Satz. Und das ein anderer.“. 
Überlegungen zum Begriff des Rätsels im Horizont literarischer 
Selbstbezüglichkeit“, Variations, S. 57–70. 

Schäfer, Rainer (2001): Die Dialektik und ihre besonderen Formen in He-
gels Logik. Entwicklungsgeschichtliche und systematische Untersu-
chungen. Hamburg: Felix Meiner. 

Schaub, Mirjam (2013): „Larger than life? Zwei berühmte Unterscheidun-
gen - Kunst/Nichtkunst und Leben/Kunst - geraten ins Wanken. Lässt 
sich der Rahmen unserer Kunsterfahrung überhaupt noch sprengen in 
Zeiten eines ubiquitär gewordenen Kunstraums wie -begriffs?“, in: 
Uwe Wirth (Hrsg.): Rahmenbrüche, Rahmenwechsel. Berlin: Kultur-
verlag. Kadmos, S. 179–197. 

Scheer, Brigitte (1997): Einführung in die philosophische Ästhetik. Darm-
stadt: Primus. 

Schiller, Friedrich (1992): „Kallias, oder über die Schönheit. Briefe an 
Gottfried Körner“, Rolf-Peter Janz (Hrsg.), Werke und Briefe in zwölf 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR | 313 

 

 

Bänden. Theoretische Schriften. Band 8. Frankfurt am Main: Deut-
scher Klassiker Verlag S. 276–329. 

Schmitt, Arbogast (2011): „Kommentar“, in: Ders. (Hrsg.): Poetik. Berlin: 
Akademie Verlag Berlin, S. 193–742. 

Schmitz-Emans, Monika (2006): „Vom Archipel des reinen Verstandes 
zur Nordwestpassage. Strategien der Grenzziehung, der Reflexion über 
Grenzen und des ästhetischen Spiels mit Grenzen“, in: Beate Burt-
scher-Bechter; Peter W. Haider (Hrsg.): Grenzen und Entgrenzungen. 
Historische und kulturwissenschaftliche Überlegungen am Beispiel des 
Mittelmeerraums. Würzburg: Königshausen & Neumann, S. 19–47. 

Schnädelbach, Herbert (2004): „Grenzen der Vernunft? Über einen Topos 
kritischer Philosophie“, in: Wolfram Hogrebe; Joachim Bromand 
(Hrsg.): Grenzen und Grenzüberschreitungen. XIX. Deutscher Kon-
gress für Philosophie, Bonn, 23.-27. September 2002: Vorträge und 
Kolloquien. Berlin: Akademie Verlag, S. 283–295. 

Schnitzler, Andreas (2007): Der Wettstreit der Künste. Die Relevanz der 
Paragone-Frage im 20. Jahrhundert. Berlin: Reimer. 

Schrader, Monika (2005): Laokoon – ‚eine vollkommene Regel der 
Kunst‘. Ästhetische Theorien der Heuristik in der zweiten Hälfte des 
18. Jahrhunderts: Winckelmann, (Mendelssohn), Lessing, Herder, 
Schiller, Goethe. Hildesheim: Olms. 

Schörkhuber, P. Markus (2013): Eingeschriebene Grenzen. Verwirkli-
chung durch Verschwinden,   Tortuga Jg. 1. S.10–13. 

Schröter, Jens (2010): „Ploitics of Intermediality“, ACTA UNIV. 
SAPIENTIAE, FILM AND MEDIA STUDIES, S. 107–124. 

Seel, Martin (2000): Ästhetik des Erscheinens. München: Hanser. 
– (2004): „Über die Reichweite ästhetischer Erfahrung“, in: Gert Matten-

klott (Hrsg.): Ästhetische Erfahrung im Zeichen der Entgrenzung der 
Künste. Epistemische, ästhetische und religiöse Formen von Erfahrung 
im Vergleich. Hamburg: Meiner, S. 73–81. 

Simmel, Georg (1983): Soziologie. Untersuchungen über die Formen der 
Vergesellschaftung. Berlin: Duncker & Humblot. 

– (2009): „Der Bilderrahmen. Ein ästhetischer Versuch“, in: Klaus Licht-
blau (Hrsg.): Soziologische Ästhetik. Wiesbaden: VS, Verlag für Sozi-
alwissenschaften, S. 111–117. 

Simonis, Annette (2010): Intermediales Spiel im Film. Ästhetische Erfah-
rung zwischen Schrift, Bild und Musik. Bielefeld: transcript. 

Spielmann, Yvonne (2000): „Aspekte einer ästhetischen Theorie der In-
termedialität“, in: Heinz-B. Heller; Matthias Kraus; Thomas Meder 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


314 | GRENZÜBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST 

 

(Hrsg.): Über Bilder sprechen. Positionen und Perspektiven der Medi-
enwissenschaft. Marburg: Schüren, S. 57–67. 

Sprigath, K. Gabriele (2004), „Das Diktum Simonides: Der Vergleich von 
Dichtung und Malerei,“ Poetica: Zeitschrift für Sprach- und Literatur-
wissenschaft, Jg. 36. S. 243–280 

Stierle, Karlheinz (1984): „Das bequeme Verhältnis. Lessings Laokoon 
und die Entdeckung des ästhetischen Mediums“, in: Gunter Gebauer 
(Hrsg.): Das Laokoon-Projekt. Pläne einer semiotischen Ästhetik. 
Stuttgart: Metzler, S. 23–58. 

Sütterlin, Nicole A.: „Überschreitungen. Zur (De)Figuration des Vampirs 
in E.T.A. Hoffmanns ‚Vampyrismus‘-Erzählung.“, in: Daniel Müller 
Nielaba; Yves Schumacher; Christoph Steier (Hrsg.): Figur, Figura, 
Figuration. E.T.A. Hoffmann, S. 187–201. 

Schönheit, Form, Kreativität, Mimesis, ästhetisches Erlebnis. Frankfurt 
am Main: Suhrkamp. 

Todorov, Tzvetan (1984): „Ästhetik und Semiotik im 18. Jahrhundert. G. 
E. Lessing: Laokoon“, in: Gunter Gebauer (Hrsg.): Das Laokoon-
Projekt. Pläne einer semiotischen Ästhetik. Stuttgart: Metzler, S. 9–22. 

Turner, Victor (2000): Das Ritual. Struktur und Antistruktur. Frankfurt am 
Main u.a.: Campus-Verlag 

Vattimo, Gianni (2004): „Die Grenzen der Kunst“, in: Wolfram Hogrebe; 
Joachim Bromand (Hrsg.): Grenzen und Grenzüberschreitungen. XIX. 
Deutscher Kongress für Philosophie, Bonn, 23.-27. September 2002 : 
Vorträge und Kolloquien. Berlin: Akademie Verlag, S. 752–758. 

Wagner, Astrid (2002): „Grenzen des Begrifflichen in der ästhetischen Er-
fahrung. Kants Konzeption der ästhetischen Idee in symboltheoreti-
scher Perspektive“, in: Wolfram Hogrebe (Hrsg.): Grenzen und Grenz-
überschreitungen. Sektionsbeiträge. Bonn: Sinclair Press, S. 969–979. 

Wagner K, Matthias (2011): „Das Friðriksdóttir-Universum“, in: Matthias 
Wagner K (Hrsg.): Gabríela Friðriksdóttir: Crepusculum. Heidelberg, 
Berlin: Kehrer, S. 77–95. 

Waldenfels, Bernhard (1987): Ordnung im Zwielicht. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp. 

–  (1990): Der Stachel des Fremden. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
– (2001): „Die verändernde Kraft der Wiederholung“, Zeitschrift für Äs-

thetik und allgemeine Kunstwissenschaft, S. 5–17. 
Wellmer, Albrecht (1985): Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne. 

Vernunftkritik nach Adorno. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR | 315 

 

 

Welsch, Wolfgang (2004): „Die Kunst und das Inhumane“, in: Wolfram 
Hogrebe; Joachim Bromand (Hrsg.): Grenzen und Grenzüberschrei-
tungen. XIX. Deutscher Kongress für Philosophie, Bonn, 23.-27. Sep-
tember 2002 : Vorträge und Kolloquien. Berlin: Akademie Verlag, 
S. 730–751. 

Wenzel, Anna-Lena (2011): Grenzüberschreitungen in der Gegenwarts-
kunst. Ästhetische und philosophische Positionen. Bielefeld: transcript. 

Wetzel, Michael (2010): Derrida. Stuttgart: Reclam. 
Wiesing, Lambert (2013): Sehen lassen. Die Praxis des Zeigens. Berlin: 

Suhrkamp Verlag. 
Wille, Christian (2014): „Räume der Grenze – eine praxistheoretische Per-

spektive in den kulturwissenschaftlichen Border Studies“, in: Friederi-
ke Elias; Albrecht Franz; Henning Murmann; Ulrich Wilhelm Weiser 
(Hrsg.): Praxeologie. Beiträge zur interdisziplinären Reichweite pra-
xistheoretischer Ansätze in den Geistes- und Sozialwissenschaften. 
Berlin: De Gruyter, S. 53–72. 

Wilm, Marie-Christin (2006): Laokoons Leiden. Oder über eine Grenze 
ästhetischer Erfahrung bei Winckelmann, Lessing und Lenz. Berlin: 
FU Berlin. Download unter: http://www.sfb626.de/veroeffentlichung-
en/online/aesth_erfahrung/aufsaetze/wilm.pdf (Zugriff am 21. August 
2015). 

Winckelmann, Johann Joachim (1982): Gedanken über die Nachahmung 
der griechischen Werke in der Malerei und Bildhauerkunst, Ludwig 
Uhlig (Hrsg.): Stuttgart: Reclam. 

Wirth, Uwe (2013): „Rahmenbrüche, Rahmenwechsel, Nachwort des Her-
ausgebers, welches aus Versehen des Druckers zu einem Vorwort ge-
macht wurde“, in: Uwe Wirth (Hrsg.): Rahmenbrüche, Rahmenwech-
sel. Berlin: Kulturverlag Kadmos, S. 15–57. 

Witte, Georg (2006): „Der Fortschritt - ein Werfen“, in: Christoph Menke; 
Juliane Rebentisch (Hrsg.): Kunst, Fortschritt, Geschichte. Berlin: Kul-
turverlag Kadmos, S. 242–251. 

Wokart, Nobert (1995): „Differenzierung im Begriff ‚Grenze‘. Zur Viel-
falt eines scheinbar einfachen Begriffs“, in: Richard Faber; Barbara 
Naumann (Hrsg.): Literatur der Grenze, Theorie der Grenze. Würz-
burg: Königshausen & Neumann, S. 275–289. 

Wolfzettel, Friedrich (2000): „Autonomie“, in: Karlheinz Barck (Hrsg.): 
Ästhetische Grundbegriffe. Historisches Wörterbuch in sieben Bänden. 
Stuttgart, Weimar: J.B. Metzler, S. 431–458. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


316 | GRENZÜBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST 

 

Žižek, Slavoj (2001): Die Furcht vor echten Tränen. Krzysztof Kieslowski 
und die ‚Nahtstelle‘. Berlin: Volk & Welt. 

Zymner, Rüdiger (2010): „Einleitung“, in: Ders. (Hrsg.): Handbuch Gat-
tungstheorie. Stuttgart u.a.: Metzler, S. 1–5. 

 
 
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Philosophie

Les Convivialistes
Das konvivialistische Manifest
Für eine neue Kunst des Zusammenlebens 
(herausgegeben von Frank Adloff und Claus Leggewie in 
Zusammenarbeit mit dem Käte Hamburger Kolleg / Centre 
for Global Cooperation Research Duisburg, übersetzt aus dem 
Französischen von Eva Moldenhauer)

2014, 80 S., kart., 7,99 € (DE), ISBN 978-3-8376-2898-2
als Open-Access-Publikation kostenlos erhältlich 
E-Book: ISBN 978-3-8394-2898-6
EPUB: ISBN 978-3-7328-2898-2

Jürgen Manemann
Der Dschihad und der Nihilismus des Westens
Warum ziehen junge Europäer in den Krieg?

2015, 136 S., kart., 14,99 € (DE), 
ISBN 978-3-8376-3324-5
E-Book: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3324-9
EPUB: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3324-5

Hans-Willi Weis
Der Intellektuelle als Yogi
Für eine neue Kunst der Aufmerksamkeit 
im digitalen Zeitalter

2015, 304 S., kart., 22,99 € (DE), 
ISBN 978-3-8376-3175-3
E-Book: 20,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3175-7
EPUB: 20,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3175-3

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Philosophie

Jürgen Manemann
Kritik des Anthropozäns
Plädoyer für eine neue Humanökologie

2014, 144 S., kart., 16,99 € (DE), 
ISBN 978-3-8376-2773-2
E-Book: 14,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-2773-6
EPUB: 14,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-2773-2

Franck Fischbach
Manifest für eine Sozialphilosophie
(aus dem Französischen übersetzt 
von Lilian Peter, mit einem Nachwort 
von Thomas Bedorf und Kurt Röttgers)

Juli 2016, 160 S., kart., 24,99 € (DE), 
ISBN 978-3-8376-3244-6
E-Book: 21,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3244-0
  

Claus Dierksmeier
Qualitative Freiheit
Selbstbestimmung 
in weltbürgerlicher Verantwortung

Mai 2016, 456 S., kart., 19,99 € (DE), 
ISBN 978-3-8376-3477-8
E-Book: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3477-2
EPUB: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3477-8

https://doi.org/10.14361/9783839437650 - am 14.02.2026, 11:40:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Vorwort
	Einleitung
	I. GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN
	1 Allgemein-begriffliches Verständnis von Grenze und Grenzüberschreitung
	1.1 Dialektische Bestimmung der Grenze
	1.2 Differenztheoretisches Verständnis der Grenze

	2 Praxisbezogenes Verständnis von Grenze und Grenzüberschreitung
	2.1 Doppelte Praxisbezogenheit der Grenze
	2.2 Erfahrung und Sprache der Grenze und der Überschreitung
	2.3 Übergang zu den ästhetischen Grenzüberschreitungen


	II. GRENZEN DER KUNST UND KUNSTPRAXIS
	1 He-Autonomie der Ästhetik
	Mini-Exkurs zu Hegel

	2 Autonomie als Grenze der Kunst
	Monade: Verschlossene Grenze des Kunstwerks
	Zwischenresümee

	3 Riss: Bestreitende Grenze des Kunstwerks
	4 Parergon: Aporetische Grenze des Kunstwerks
	Resümee

	III. GRENZEN UND KONVERGENZEN DER KÜNSTE
	1 Grenzen der Künste
	1.1 Einteilungen: Probleme, Methoden und Relevanz
	1.2 Exkurs zur Einteilung der Künste (Lessing)
	1.3 Laokoon seit dem 20. Jahrhundert: Das Paradigma der Medienspezifität

	2 Das Problem der Grenzüberschreitung zwischen den Künsten
	3 Konvergenzen zwischen den Künsten
	3.1 Konvergenzen der Gattungen (Adorno)
	3.2 Gattungen aus Konvergenzen (Derrida)


	Resümee
	Siglenverzeichnis
	Literatur

