
Rezensionen

Anthropos  111.2016

289

ed above, there is also a tendency for these churches to 
become more socially involved than they had in the past. 
This is partly because the evangelical communities have 
become larger and somewhat more affluent. 

The book’s discussion of the activities and roles of the 
churches in these two countries also takes into account 
the historical, political, and social contexts within which 
they operate. Overall, the author is to be commended for 
striking a balance between local and global factors and 
actors, while seeking to place greater emphasis on the 
role of local actors and institutions than had previously 
been the case. 

The author is to be commended for the wealth of de-
tail, and for the straightforward manner in which it is pre-
sented. The theoretical and analytical frameworks used 
are primarily sociological, not anthropological. Neverthe-
less, the book is highly recommended to those interested 
in global evangelical Christianity, due to its rich analytical 
detail on how the evangelical churches in those two coun-
tries are functioning at the institutional and national level.

Edwin Zehner

Perrin, Michel: Visions Huichol. Un art amérindien 
du Mexique. Paris: Somogy éditions d’art, 2014. 223 pp. 
ph. ISBN 978-2-7572-0816-8. Prix: € 35.00

In 2014 the Museum of African, Oceanic, and Amer-
ican Art of Marseille had a exhibition of yarn paintings 
(Spanish: tablas de estambre) of the Huichol (Wixarika) 
of Western Mexico. The show was based mainly on the 
private collection of Juan Negrín (Oakland, CA), but also 
included some other funds of Huichol art, like the one of 
the French filmmaker François Reichenbach. Michel Per-
rin, the curator and author of the catalogue, is an ethnolo-
gist mainly known for his work on the Wayuu of North-
ern Colombia. His “Le chemin des indiens morts. Mythes 
et symboles goajiro” is considered a classic. In the late 
1980s and early 1990s Perrin also conducted some field-
work among the Huichol of Tateikie, a community high 
up in the mountains of Jalisco, which resulted in a couple 
of articles. Recently he visited the Huichol again, but now 
the urban community of Zitakua, in Tepic, the capital of 
the state of Nayarit, where many of the Huichol artists 
live and create.

Several aspects of the present catalogue indicate that 
Perrin did not get very deep into Huichol ethnography. He 
does not know or quote most of recent bibliographies, not 
even the ones published in French; his writing of Huichol 
terms is completely arbitrary; and he never acquired a 
feeling for Huichol political etiquette. He complains that 
during his fieldwork in Tateikie the governor of that com-
munity took away his camera, so he only could do ball-
point-drawings (13). Had nobody explained the French 
ethnographer that in most Huichol communities it is not 
allowed to take photos, often not even to conduct field-
work, without a formal permit given by the communi-
ty government? And they do not confiscate photographic 
equipment just to bother visitors, but to enforce respect 
for local law. The Huichol are famous for defending their 
political autonomy and their territories.

With all its flaws, Perrin’s catalogue is useful for sev-
eral reasons. The chapter on the making of yarn paint-
ings is of certain ethnographic value; and some great yarn 
paintings are published for the first time, in acceptably 
good quality. Actually the catalogue reproduces several 
artworks that were not included in the Marseille exhibi-
tion. The strong emphasis on yarn painting may be jus-
tified for some aesthetical reason. Nevertheless, the lack 
of references to all other genres of Huichol art, like tex-
tiles and beadwork, is puzzling. The way yarn paintings 
are interpreted is disappointing. Perrin simply endorses 
the approach developed by symbolic anthropologists and 
art collectors of the 1970s, like Peter T. Furst and Juan 
Negrín. Yarn paintings are basically understood as illus-
trations of “myths,” and an effort is made to establish an 
iconographical system that allows the spectator to deci-
pher at least the less complex artworks. Recent studies by 
Olivia Kindl, Regina Lira, and myself have pointed into 
quite different directions, not taken into account in this 
catalogue. Huichol commercial art production of all kind 
often quotes ritual chants, and also there is a tendency to 
reproduce the structure of traditional offerings. Chanting 
and offering are interrelated activities aimed at the com-
plexification of relations between humans, animals, an-
cestor deities, and other beings, including artifacts and 
artworks endowed with their own agency. The very pecu-
liar style of Huichol art, which is partly figurative or nar-
rative, partly abstract or psychedelic, can be related pretty 
well to the ambiguities of ritual experience. But those as-
pects are not dealt with in this catalogue.

Johannes Neurath

Plancke, Carine : Flux, rencontres et émergences af-
fectives. Pratiques chantées et dansées chez les Punu du 
Congo-Brazzaville. Toulouse : Presses universitaires du 
Mirail, 2014. 418 pp. ISBN 978-2-8107-0306-7. Prix : 
€ 25.00

Les cultes des génies de l’eau et les cérémonies qui 
leur sont réservées détiennent une place fondamentale 
dans les cosmogonies traditionnelles d’Afrique centrale 
en général et dans la région du bassin du Congo en par-
ticulier, en témoigne l’ancienneté des termes qui les dé-
signent et leurs distributions sur le continent africain. Ils 
sont parfois confondus à tort, dans les arts et cultures 
populaires, avec les représentations des mami wata 
d’Afrique occidentale et des Caraïbes mais avec qui ils 
n’ont pourtant que très peu en commun. Les génies de 
l’eau sont traditionnellement peu représentés plastique-
ment, ils n’existent pas ou peu de masque ou de statues 
à leurs effigies. Si dans les chants et les contes qui font 
leurs louanges, on leurs donne une apparence blanchâtre, 
élancée aux cheveux longs et lisses, celle-ci n’est jamais 
vraiment clairement définie, tout simplement, parce qu’il 
n’est pas donné aux humains de les apercevoir.

On leur attribue divers pouvoirs “plus qu’humains” 
tels que la polymorphie ou l’ubiquité, mais c’est davan-
tage leurs pouvoirs nourriciers et protecteurs qui sont ap-
préciés, leurs présences assurent davantage le bien-être 
de la communauté. Chez les populations Punu, on recon-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-289-1 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:42:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-289-1


290 Rezensionen

Anthropos  111.2016

nait généralement un lien de parenté ancien mais direct 
avec ces êtres, les bayisi, qui sont, à la source de toutes 
les apparitions bénéfiques, et maléfiques ou bien encore 
hors-normes, tel la naissance de jumeaux par exemple. 
Ils sont intimement associés au monde du féminin et à la 
maternité. Leurs présences viennent défier “la stérilité et 
le manque”. Ils sont les gardiens de l’ordre social et de sa 
pérennité. Ils sont la cause et la solution des maux psy-
chosomatiques, le lien avec le monde des ancêtres et les 
gardiens des marigots et des savoirs ésotériques.

Chaque villageois est redevable aux génies du mari-
got qui est personnifié et nommé. Les sociétés qui les ré-
vèrent s’organisent en un corps social où les institutions 
politiques, médicales et religieuses sont intrinsèquement 
liées. Un chef religieux (toute personne qui aura démon-
tré des capacités à communiquer avec les génies) tradui-
ra leurs volontés à la population. Celles-ci, nous informe 
l’ouvrage, se cristallise à travers les chants et aux danses 
qui sont une forme de tribut que la société paie au génie 
pour sa protection et sa générosité. L’équilibre et l’harmo-
nie de la société s’articule donc autour du bien-être et du 
bon vouloir de ces génies de l’eau qui demandent en re-
tour à être chantés et loués. C’est à travers les cérémonies 
que la rencontre s’établit. Une rencontre qui se traduit par 
une communication entre le monde visible et invisible et 
une communion entre le masculin et le féminin, le désir 
de maternité exprimé par l’acte sexuel mimé dans les pas 
de danses, ou exprimé dans les chants.

Dans cet ouvrage, Carine Plancke propose une étude 
des dynamiques affectives et créatrices observables dans 
différentes danses traditionnelles Punu. Elle nous révèle 
leurs puissances régénératrices à travers une anthropolo-
gie des arts performatifs. Sa recherche se base sur un sé-
jour de vingt mois passés avec des danseurs et des chan-
teurs dans les villages Punu de la Nyanga. A travers son 
récit ethnographique et ses descriptions de chants de di-
vertissement, c’est la création d’un ordre social et normatif 
de la parenté qu’elle décrit.

Elle n’hésite pas à ouvrir son approche de l’affectif, 
véritable moteur de la performance, à une véritable an-
thropologie du désir, de l’esthétique et du ressenti que ne 
limite pas aux seuls sociétés Punu mais qu’elle ouvre aux 
pratiques cérémonielles des populations du Bas-Congo 
et d’ailleurs. On peut toutefois déplorer qu’elle ne fasse 
pas plus de rapprochement avec les sociétés gabonaises 
voisines chez qui les cultes pour les génies de l’eau sont 
aussi très présents.

Elle consacre une part importante à l’émotion et l’af-
fect ressenti par les sociétés Punu lors des danses : une 
envie d’être ensemble, d’aller ensemble, de chercher cet 
esprit maternel dans une performance communautaire.

Le livre se divise en deux parties, la première, plutôt 
descriptive, où on l’on rentre fort en détail dans le dyna-
misme des cultes Punu en général et à celui des génies 
de l’eau en particulier. Les différents types de génies sont 
présentés ainsi que leurs allégories avec le monde ani-
mal et qu’humain. La deuxième partie se consacre aux 
cérémonies rituelles en tant que telles et l’auteure fait fu-
sionner les catégorisations des chants endogènes avec des 
considérations exogènes, relevant de la musicologie oc-

cidentale. Elle distingue les chants de forme responso-
riale, les tumbu, des chants monodiques, les munumbu. 
Elle nous donne l’occasion d’entendre et de visionner les 
chants et les danses qu’elle décrit minutieusement dans 
ce chapitre par le biais d’un lien vers une page web où les 
fichiers audio et vidéo sont consultables.

Elle présente l’évolution des formes et des contextes 
de réalisation de la danse ikoku, c’est un apport majeur 
pour l’anthropologie musicale de la région qui consacre 
peu d’étude aux danses de couples qui font pourtant l’ob-
jet d’une pratique forte et par conséquent de mutations 
fortes dans ses formes, conservant toujours cette envie de 
“la rencontre sexuelle fécondante”.

Elle nous fait rentrer très souplement dans la descrip-
tion des mouvements, des contextes de réalisations et 
des réactions du public. Elle fait ressortir la primauté du 
rythme sur la danse qui n’existe, finalement, qu’à travers 
celui-ci. La danse est ontogénique et se construit dans 
l’instant présent en puissant dans une matrice de réalisa-
tions des potentiels et des possibles. L’importance pour 
une bonne réalisation des performances réside bien plus 
dans la fluidité des gestes du danseur qui assuront l’émer-
gence d’une énergie collective que dans la succession co-
difiée des pièces ou des mouvements.

Si les connotations sexuelles des danses collectives 
évoquent naturellement la maternité, les paroles des 
chants monodiques combinent expériences personnelles 
et adages communautaires, en faisant référence à une 
“tradition de pensée commune”. Dans un chapitre consa-
cré à la création musicale, Carine Plancke nous montre 
comment les savoirs oraux, moins figés que les sources 
écrites, autorisent la création individuelle de la tradition. 
Cette dynamique reflète précisément les changements so-
ciétaux qu’ont traversé et traversent encore les sociétés 
Punu.

L’art de bien chanter pour les Bapunu réside dans l’ar-
ticulation des proverbes communautaires pour décrire 
une situation individuelle. La liberté d’improvisation et 
d’adaptation est inhérente à la pratique du chant mono-
dique. Le chanteur construit des phrases “auto-généra-
tives”, où l’inspiration de l’une vient alimenter celle de 
l’autre. Les thématiques des chants monodiques se po-
larisent autour de l’envie de la mère, exprimée dans des 
lamentations mélancoliques. Carine Plancke reprend dif-
férentes interprétations d’adages Punu et souligne l’impor-
tance de la transmission culturelle intergénérationnelle à 
travers l’usage de la tradition.

Elle revient dans sa conclusion sur le concept de régé-
nération des pratiques des chants et des danses qui main-
tiennent la solidarité de la société en rejouant et recréant à 
chaque exécution ses valeurs propres : l’amour des génies 
de l’eau et des arts performatifs qui créent un sentiment 
d’appartenance à la société et un maintien de la norme. 
C’est ici une anthropologie de la médiation, entre humains 
et plus qu’humain que nous propose Carine Plancke, une 
recherche sur “l’entre deux”, une anthropologie du mou-
vement, révélatrice de l’émergence du social constamment 
rejoué et recréé, une anthropologie du désir, de l’affect et 
d’une sexualité fécondant et de la maternité qu’elle sous-
entend.  Rémy Jadinon 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-289-1 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:42:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-289-1

