Rezensionen

ed above, there is also a tendency for these churches to
become more socially involved than they had in the past.
This is partly because the evangelical communities have
become larger and somewhat more affluent.

The book’s discussion of the activities and roles of the
churches in these two countries also takes into account
the historical, political, and social contexts within which
they operate. Overall, the author is to be commended for
striking a balance between local and global factors and
actors, while seeking to place greater emphasis on the
role of local actors and institutions than had previously
been the case.

The author is to be commended for the wealth of de-
tail, and for the straightforward manner in which it is pre-
sented. The theoretical and analytical frameworks used
are primarily sociological, not anthropological. Neverthe-
less, the book is highly recommended to those interested
in global evangelical Christianity, due to its rich analytical
detail on how the evangelical churches in those two coun-
tries are functioning at the institutional and national level.

Edwin Zehner

Perrin, Michel: Visions Huichol. Un art amérindien
du Mexique. Paris: Somogy éditions d’art, 2014. 223 pp.
ph. ISBN 978-2-7572-0816-8. Prix: € 35.00

In 2014 the Museum of African, Oceanic, and Amer-
ican Art of Marseille had a exhibition of yarn paintings
(Spanish: tablas de estambre) of the Huichol (Wixarika)
of Western Mexico. The show was based mainly on the
private collection of Juan Negrin (Oakland, CA), but also
included some other funds of Huichol art, like the one of
the French filmmaker Francois Reichenbach. Michel Per-
rin, the curator and author of the catalogue, is an ethnolo-
gist mainly known for his work on the Wayuu of North-
ern Colombia. His “Le chemin des indiens morts. Mythes
et symboles goajiro” is considered a classic. In the late
1980s and early 1990s Perrin also conducted some field-
work among the Huichol of Tateikie, a community high
up in the mountains of Jalisco, which resulted in a couple
of articles. Recently he visited the Huichol again, but now
the urban community of Zitakua, in Tepic, the capital of
the state of Nayarit, where many of the Huichol artists
live and create.

Several aspects of the present catalogue indicate that
Perrin did not get very deep into Huichol ethnography. He
does not know or quote most of recent bibliographies, not
even the ones published in French; his writing of Huichol
terms is completely arbitrary; and he never acquired a
feeling for Huichol political etiquette. He complains that
during his fieldwork in Tateikie the governor of that com-
munity took away his camera, so he only could do ball-
point-drawings (13). Had nobody explained the French
ethnographer that in most Huichol communities it is not
allowed to take photos, often not even to conduct field-
work, without a formal permit given by the communi-
ty government? And they do not confiscate photographic
equipment just to bother visitors, but to enforce respect
for local law. The Huichol are famous for defending their
political autonomy and their territories.

Anthropos 111.2016

1P 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:42:21. @
Inhalts Im #r oder

289

With all its flaws, Perrin’s catalogue is useful for sev-
eral reasons. The chapter on the making of yarn paint-
ings is of certain ethnographic value; and some great yarn
paintings are published for the first time, in acceptably
good quality. Actually the catalogue reproduces several
artworks that were not included in the Marseille exhibi-
tion. The strong emphasis on yarn painting may be jus-
tified for some aesthetical reason. Nevertheless, the lack
of references to all other genres of Huichol art, like tex-
tiles and beadwork, is puzzling. The way yarn paintings
are interpreted is disappointing. Perrin simply endorses
the approach developed by symbolic anthropologists and
art collectors of the 1970s, like Peter T. Furst and Juan
Negrin. Yarn paintings are basically understood as illus-
trations of “myths,” and an effort is made to establish an
iconographical system that allows the spectator to deci-
pher at least the less complex artworks. Recent studies by
Olivia Kindl, Regina Lira, and myself have pointed into
quite different directions, not taken into account in this
catalogue. Huichol commercial art production of all kind
often quotes ritual chants, and also there is a tendency to
reproduce the structure of traditional offerings. Chanting
and offering are interrelated activities aimed at the com-
plexification of relations between humans, animals, an-
cestor deities, and other beings, including artifacts and
artworks endowed with their own agency. The very pecu-
liar style of Huichol art, which is partly figurative or nar-
rative, partly abstract or psychedelic, can be related pretty
well to the ambiguities of ritual experience. But those as-
pects are not dealt with in this catalogue.

Johannes Neurath

Plancke, Carine : Flux, rencontres et émergences af-
fectives. Pratiques chantées et dansées chez les Punu du
Congo-Brazzaville. Toulouse : Presses universitaires du
Mirail, 2014. 418 pp. ISBN 978-2-8107-0306-7. Prix :
€25.00

Les cultes des génies de I'eau et les cérémonies qui
leur sont réservées détiennent une place fondamentale
dans les cosmogonies traditionnelles d’Afrique centrale
en général et dans la région du bassin du Congo en par-
ticulier, en témoigne I’ancienneté des termes qui les dé-
signent et leurs distributions sur le continent africain. Ils
sont parfois confondus a tort, dans les arts et cultures
populaires, avec les représentations des mami wata
d’Afrique occidentale et des Caraibes mais avec qui ils
n’ont pourtant que trés peu en commun. Les génies de
I’eau sont traditionnellement peu représentés plastique-
ment, ils n’existent pas ou peu de masque ou de statues
a leurs effigies. Si dans les chants et les contes qui font
leurs louanges, on leurs donne une apparence blanchatre,
élancée aux cheveux longs et lisses, celle-ci n’est jamais
vraiment clairement définie, tout simplement, parce qu’il
n’est pas donné aux humains de les apercevoir.

On leur attribue divers pouvoirs “plus qu’humains”
tels que la polymorphie ou I'ubiquité, mais c’est davan-
tage leurs pouvoirs nourriciers et protecteurs qui sont ap-
préciés, leurs présences assurent davantage le bien-étre
de la communauté. Chez les populations Punu, on recon-

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-289-1

290

nait généralement un lien de parenté ancien mais direct
avec ces étres, les bayisi, qui sont, a la source de toutes
les apparitions bénéfiques, et maléfiques ou bien encore
hors-normes, tel la naissance de jumeaux par exemple.
Ils sont intimement associés au monde du féminin et a la
maternité. Leurs présences viennent défier “la stérilité et
le manque”. Ils sont les gardiens de I'ordre social et de sa
pérennité. Ils sont la cause et la solution des maux psy-
chosomatiques, le lien avec le monde des ancétres et les
gardiens des marigots et des savoirs ésotériques.

Chaque villageois est redevable aux génies du mari-
got qui est personnifié et nommé. Les sociétés qui les ré-
verent s’organisent en un corps social ou les institutions
politiques, médicales et religieuses sont intrinsequement
liées. Un chef religieux (toute personne qui aura démon-
tré des capacités a communiquer avec les génies) tradui-
ra leurs volontés a la population. Celles-ci, nous informe
I'ouvrage, se cristallise a travers les chants et aux danses
qui sont une forme de tribut que la société paie au génie
pour sa protection et sa générosité. L’équilibre et I’harmo-
nie de la société s’articule donc autour du bien-étre et du
bon vouloir de ces génies de ’eau qui demandent en re-
tour a étre chantés et loués. C’est a travers les cérémonies
que la rencontre s’établit. Une rencontre qui se traduit par
une communication entre le monde visible et invisible et
une communion entre le masculin et le féminin, le désir
de maternité exprimé par ’acte sexuel mimé dans les pas
de danses, ou exprimé dans les chants.

Dans cet ouvrage, Carine Plancke propose une étude
des dynamiques affectives et créatrices observables dans
différentes danses traditionnelles Punu. Elle nous révele
leurs puissances régénératrices a travers une anthropolo-
gie des arts performatifs. Sa recherche se base sur un sé-
jour de vingt mois passés avec des danseurs et des chan-
teurs dans les villages Punu de la Nyanga. A travers son
récit ethnographique et ses descriptions de chants de di-
vertissement, c’est la création d’un ordre social et normatif
de la parenté qu’elle décrit.

Elle n’hésite pas a ouvrir son approche de I'affectif,
véritable moteur de la performance, a une véritable an-
thropologie du désir, de ’esthétique et du ressenti que ne
limite pas aux seuls sociétés Punu mais qu’elle ouvre aux
pratiques cérémonielles des populations du Bas-Congo
et d’ailleurs. On peut toutefois déplorer qu’elle ne fasse
pas plus de rapprochement avec les sociétés gabonaises
voisines chez qui les cultes pour les génies de I’eau sont
aussi tres présents.

Elle consacre une part importante a ’émotion et I’af-
fect ressenti par les sociétés Punu lors des danses : une
envie d’étre ensemble, d’aller ensemble, de chercher cet
esprit maternel dans une performance communautaire.

Le livre se divise en deux parties, la premiere, plutot
descriptive, ou on I'on rentre fort en détail dans le dyna-
misme des cultes Punu en général et a celui des génies
de ’eau en particulier. Les différents types de génies sont
présentés ainsi que leurs allégories avec le monde ani-
mal et qu’humain. La deuxiéme partie se consacre aux
cérémonies rituelles en tant que telles et 'auteure fait fu-
sionner les catégorisations des chants endogénes avec des
considérations exogenes, relevant de la musicologie oc-

1P 216.73.216.3

Rezensionen

cidentale. Elle distingue les chants de forme responso-
riale, les tumbu, des chants monodiques, les munumbu.
Elle nous donne I'occasion d’entendre et de visionner les
chants et les danses qu’elle décrit minutieusement dans
ce chapitre par le biais d’un lien vers une page web ou les
fichiers audio et vidéo sont consultables.

Elle présente I’évolution des formes et des contextes
de réalisation de la danse ikoku, c’est un apport majeur
pour 'anthropologie musicale de la région qui consacre
peu d’étude aux danses de couples qui font pourtant 1’ob-
jet d’une pratique forte et par conséquent de mutations
fortes dans ses formes, conservant toujours cette envie de
“la rencontre sexuelle fécondante”.

Elle nous fait rentrer trés souplement dans la descrip-
tion des mouvements, des contextes de réalisations et
des réactions du public. Elle fait ressortir la primauté du
rythme sur la danse qui n’existe, finalement, qu’a travers
celui-ci. La danse est ontogénique et se construit dans
I'instant présent en puissant dans une matrice de réalisa-
tions des potentiels et des possibles. L'importance pour
une bonne réalisation des performances réside bien plus
dans la fluidité des gestes du danseur qui assuront I'’émer-
gence d’une énergie collective que dans la succession co-
difiée des pieces ou des mouvements.

Si les connotations sexuelles des danses collectives
évoquent naturellement la maternité, les paroles des
chants monodiques combinent expériences personnelles
et adages communautaires, en faisant référence a une
“tradition de pensée commune”. Dans un chapitre consa-
cré a la création musicale, Carine Plancke nous montre
comment les savoirs oraux, moins figés que les sources
écrites, autorisent la création individuelle de la tradition.
Cette dynamique refléte précisément les changements so-
ciétaux qu’ont traversé et traversent encore les sociétés
Punu.

L’art de bien chanter pour les Bapunu réside dans I’ar-
ticulation des proverbes communautaires pour décrire
une situation individuelle. La liberté d’improvisation et
d’adaptation est inhérente a la pratique du chant mono-
dique. Le chanteur construit des phrases “auto-généra-
tives”, ou I'inspiration de 1'une vient alimenter celle de
lautre. Les thématiques des chants monodiques se po-
larisent autour de I’envie de la mere, exprimée dans des
lamentations mélancoliques. Carine Plancke reprend dif-
férentes interprétations d’adages Punu et souligne I'impor-
tance de la transmission culturelle intergénérationnelle a
travers I'usage de la tradition.

Elle revient dans sa conclusion sur le concept de régé-
nération des pratiques des chants et des danses qui main-
tiennent la solidarité de la société en rejouant et recréant a
chaque exécution ses valeurs propres : 'amour des génies
de T'eau et des arts performatifs qui créent un sentiment
d’appartenance a la société et un maintien de la norme.
C’est ici une anthropologie de la médiation, entre humains
et plus qu’humain que nous propose Carine Plancke, une
recherche sur “I'entre deux”, une anthropologie du mou-
vement, révélatrice de I’émergence du social constamment
rejoué et recréé, une anthropologie du désir, de I’affect et
d’une sexualité fécondant et de la maternité qu’elle sous-
entend. Rémy Jadinon

Anthropos 111.2016

6, am 22.01.2026, 08:42:21. ©
Im #r oder

Erlaubnls Ist

Inhat

its



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-289-1

