Einleitung

1. Ganz alltagliche, hochst skandaldse Dinge

Es liegt ein Spannungsverhiltnis in den Werken Paulus Hochgatterers: zwischen
einem Ubermaf an Information einerseits und einem eklatanten Informations-
mangel andererseits. Detailliert beschreibt der Autor alltigliche Lebenswelten; in
geographischer, sozialer, (populdr-)kultureller Hinsicht sind seine Figuren meist
exakt verortet. Aus einem Mosaik aus Markenartikeln, Popmusik, Sportikonen,
wiedererkennbarer Stadtgeographie und Ahnlichem generieren Hochgatterers
Texte ihre Authentizititseffekte. Dazu kommt die konsequente Einsicht in die
Gedankenginge und Erinnerungen der Protagonistinnen und Protagonisten. Alles
das tduscht jedoch dariiber hinweg, dass der jeweilige Text tatsichlich kaum
Aufschluss dariiber gibt, was hier eigentlich los ist, und zwar schon ganz grundle-
gend, auf der Handlungsebene — von einer umfassenderen >Ratio« des Textes ganz
zu schweigen.

Da die Texte ausschliefilich in perspektivischer Brechung erzahlt werden, fehlt
eine fiir die impliziten Werthaltungen des Textganzen verbindliche Instanz; da
Handlungen ohne Motiv und Erinnerungen ohne Kommentar referiert werden, ist
trotz erzihlperspektivischer Innensicht der Weg in die Psyche der ProtagonistIn-
nen verstellt. Franz Schuh bezeichnet Hochgatterer treffend als einen »Behavio-
risten [...], der, so gut es geht, alles - vor allem >das Innenleben< — von auflen er-
zdhlt, also gleichsam aus der Fremde der Figur heraus«; Helmut Gollner beschreibt
Hochgatterers Erzihloberflichen als »geradezu mitleidlos frei von jedem reflexi-
ven, moralischen oder emotionalen Element.«! Dementsprechend ist in den Re-
zeptionszeugnissen zu Hochgatterers Texten hiufig von den Schwierigkeiten die

Rede, denen hermeneutische Verstehensprozesse (im weitesten Sinn) ausgesetzt
sind.?

1 Schuh, Der Autor als Chirurg oder (iber das Medizinische in der Literatur (2000), S.185; Goll-
ner, Tut der Held, was der Autor will? (2005), S. 16.

2 In kleiner Auswahl: An Die Nystensche Regel bemerkt Klaus Kastberger einen »Rest an Unge-
klartem, Unheimlichem auch«; Franz Haas bezeichnet als »beste Seite« an Wildwasser die
»Verschleierung« der Sachkenntnis des Autors; »Kammerspiel[e] zwischen Deutlichkeit und

- am 14.02.2026, 06:38:26.


https://doi.org/10.14361/9783839451984-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uble Dinge. Materialitat und Fetischismus in der Prosa Paulus Hochgatterers

Diesem Informationsmangel zur inneren wie zur dufleren Situation der Pro-
tagonistinnen und Protagonisten steht die erwihnte Uberfiille an Information ge-
geniiber — vor allem in Form einer reichhaltigen Ausstattung des Textes mit ma-
teriellen Dingen: Akribisch aufgelistet werden Packlisten — beispielsweise von Ju-
gendlichen, die von zu Hause verschwinden (Wildwasser, 1997, Caretta Caretta, 1999),
von Lehrern, die sich mit alpiner Ausriistung ins Gebirge zuriickziehen (Uber Raben,
2002), oder von Arzten, die ihre Freizeit mit Fliegenfischen verbringen (Eine kurze
Geschichte vom Fliegenfischen, 2003). Dabeli treten die materiellen Dinge im Einzelfall
oft nur unmerklich hervor. Ihre Prisenz, ihre Insistenz ist vordergriindig ein Ef-
fekt blof ihrer schieren Menge, wihrend sie fiir sich auf den ersten Blick durchaus
unauffillig sind. Im Fokus dieser Untersuchung stehen Ausriistungsgegenstinde,
Kleidungsstiicke, Freizeitequipment — alltagliche, allgegenwirtige Dinge. In Hoch-

3 eine solche Lektii-

gatterers Texten jedoch provozieren sie >forensische« Lektiiren;
re legt bald die Schliisselfunktion der Dinge fiir die Ritselstruktur der Texte und
zugleich das intrikate Moment der dort abgebildeten Mensch-Ding-Beziehungen
offen.

Im Licht einer solchen Lektiire wird erkennbar: Dem materiellen Gegenstand
kommen in der Lebenswelt der Hochgatterer’schen Figuren Bedeutung und Wert-
schitzung zu, die rational nicht abschliefend zu begriinden sind. Die Dinge dienen
psychologischen Schutzmechanismen, haben individuelle Verweisfunktion, erhal-
ten unauffillig Handlungsmacht oder iiben soziale Mittlerschaft aus. Aus ihrer ver-
meintlich unverdichtigen Handhabung wichst ihnen immer wieder religiése Kon-
notation zu. Uber sie, mit und an ihnen werden Themen verhandelt, Uberzeugun-
gen und Versehrungen kundgetan, die mit diesen Dingen — kdnnte man meinen -
nichts zu tun haben.

In Hochgatterers Texten (vor allem zwischen 1995 und 2003) und den darin ge-
schilderten Beziehungen zwischen Menschen und Dingen wird damit ein Begriff
mit langer Geschichte und vielfiltiger, umfangreicher Textgrundlage virulent, ein
Begriff, der aus der Perspektive (grob gesagt) dreier Disziplinen — Religionswis-
senschaft, politischer Okonomie und Psychiatrie bzw. Psychoanalyse — eine fehl-
geleitete, irrationale Beziehung zum unbelebten Objekt bezeichnet. Es ist der >Fe-
tischismuss, zu dem sich Hochgatterers Texte auf uniibersehbare und vielsagen-
de Weise in ein Verhiltnis setzen, wenn sie deviante Jugendliche mit ihrem idio-

Aussparung« nennt Paul Jandl die Texte Uber Raben und Eine kurze Geschichte vom Fliegenfi-
schen; angesichts des letztgenannten Texts spricht Helmut Gollner von der »Verschlossenheit
von Hochgatterers Sachstil«. — Kastberger, Sprengmeisters Ende (1995), S. 7; Haas, Der Bursch
mit seinen sechzehn Jahren (1998), S. 94; Jandl, Es kann immer auch alles ganz anders sein
(2010), S. 30; Gollner, Mdnner fischen (Frauen nicht) (2003), S. 97.

3 Vgl. zur Pragung des Begriffs vom >forensischen Roman« Konstanze Fliedls Vorlesungen zur
osterreichischen Gegenwartsliteratur bzw. Kriminalliteratur; ebenso vgl. dies., Pathologie
und Patriarchat (2012).

- am 14.02.2026, 06:38:26.


https://doi.org/10.14361/9783839451984-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

synkratischen Verhiltnis zu Modeartikeln zeigen, Arzte, die iiber Sportartikel ihre
existenziellen Mingel verhandeln, Alpinisten, die ihrer eigenen Technik zum Opfer
fallen.

Die lange Geschichte des Fetischbegriffs beinhaltet nicht zuletzt seine zahlrei-
chen Widerlegungen; viele davon sind selbst schon lange kanonisiert. Hochgatte-
rers Werk bietet wie kaum ein anderes die Moglichkeit, exemplarisch zu beobach-
ten, wie sich literarische Texte, die — im Fall Hochgatterers: intensiv und teilweise
ganz unverdeckt — auf den Diskurs des Fetischismus referieren, zu der Tatsache
verhalten, dass der Fetischismus als wissenschaftliches Konzept mittlerweile viel-
fach in Bedringnis geraten ist. Wie ist ein Text, der lange nach der historischen
Hochkonjunktur eines Konzepts auf dieses zuriickgreift, zu lesen — als Abgesang?
Als Beschworung? Als Bestandsaufnahme?

Eine Anmerkung zum Aufbau dieses Buches ist vielleicht hilfreich. Die weiteren
einleitenden Abschnitte liefern eine Diskussion des Fetischbegriffs: Dabei werden
die Merkmale angefiihrt, die dem Begriff von der Unzahl an Stimmen, die an seiner
Prigung beteiligt waren, zugeschrieben wurden, sowie die historisch meist jin-
geren Mandver, die, wenn man so will: seinen Niedergang betrieben haben. Eine
Diskussion von Methode und Textauswahl findet sich in Abschnitt 3 dieser Ein-
leitung. Darauf folgen thematische Kapitel, die sich jeweils bestimmten Aspekten
des Fetischbegriffs und folglich bestimmten Texten des Autors widmen. Sie sind
prinzipiell unabhingig voneinander lesbar, nur in einigen wenigen Punkten bauen
sie aufeinander auf oder beziehen sich aufeinander. Das dem Buch beigefiigte Re-
gister soll weitere Wege durch den Text eréffnen, auf der Spur etwa verschiedener
Dinge oder Texte; auflerdem ermdglichen die Eintrige unter »Hochgatterer, Pau-
lus«, die Abschnitte zu seinen Werken in beliebiger Reihenfolge, also etwa auch:
chronologisch in der Reihenfolge ihres Erscheinens, zu lesen.

2. Der Skandal schwindet, der Fetischismus bleibt

Fetischismus regt kaum noch jemanden auf. Seit der Begriff aus der Ethnologie
verbannt wurde und der sexuelle Fetischismus keinen Hund mehr hinter dem Ofen
hervorlockt, seit sogar die Ware und der Konsum ihre akademischen Verfechter
finden, bleibt dem traditionellen Fetischjiger immer weniger zu tun - so er nicht
in die moralisierende Leier vergangener Jahrzehnte und Jahrhunderte zuriickfal-
len will: Du sollst nicht die toten Dinge anbeten (anstelle des wahren, einzigen
Gottes), du sollst nicht dem Warencharakter auf den Leim gehen (und dabei Pro-
duktionsverhiltnisse und Gebrauchswert aus den Augen verlieren), du sollst nicht
die Geliebte durch ihr Mieder ersetzen (und das natiirliche Triebziel verfehlen, den
heterosexuellen Koitus zum Zweck der Fortpflanzung).

- am 14.02.2026, 06:38:26.


https://doi.org/10.14361/9783839451984-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uble Dinge. Materialitat und Fetischismus in der Prosa Paulus Hochgatterers

Die Urteile von Seiten der Fetischjiger, der Antifetischisten, der Missiona-
re, Religionswissenschaftler, Ethnographen, Soziookonomen, Konsumbkritiker,
Psychiater und Psychoanalytiker verklingen, wihrend die Grundlagen des Be-
griffs >Fetischismus< einer weitreichenden Revision unterzogen werden: 1970
wird von Jean Bertrand Pontalis der fur die Diskursgeschichte des Fetischbe-
griffs wegweisende Sammelband Objekte des Fetischismus herausgegeben; hier
findet in zahlreichen Beitrigen (etwa von Jean Pouillon oder Jean Baudrillard) die
selbstreflexive Umkehrung des Begriffs statt, der nun anstelle des >Wildens, des
sPerversens, des sWarenfetischisten« die Position des Urteilenden selbst markiert.*
In den 1980ern folgen mit der Aufsatzreihe von William Pietz sowie der Mono-
graphie von Alfonso Maurizio Iacono wissenschaftshistorische Aufarbeitungen
der Entstehung des Begriffs,’ die bei einem Schwerpunkt in den Religionswis-
senschaften jeweils auch die anderen beiden Fetischkonzepte miteinbeziehen. Im
Jahr 2006 erfolgt eine kulturwissenschaftliche Aufarbeitung des Begriffs durch
Hartmut Bohme, der nicht nur das Scheitern der Wissenschaften und Ideologien
an der Austreibung und Eingrenzung des Fetischismus dokumentiert, sondern
auch eine der aufklirerischen Moderne gegenliufige Tendenz zur >Wiederverzau-
berung« der Welt konstatiert: Der Fetischismus findet sich — noch immer, aber
mitunter in verwandelter Gestalt — iiberall, auch abseits der fremden Religion,
abseits von Couch und Psychiatrie, abseits auch noch des sicherlich reichwei-
tenstirksten Fetischs, der Ware.® Fetischismus, Idolatrie, Magie namlich sind
bei Bshme die >Bindemittel< der Kultur, die sich auf allen Ebenen der Gesell-
schaft finden und nicht ersatzlos gestrichen werden konnen: »Wiirde man mit
einem Schlag alle fetischistischen und idolatrischen Formen in den modernen
Gesellschaften abschaffen [...], so wiirde nicht das Reich der Freiheit anbrechen,
sondern die Gesellschaften zusammenbrechen.«” Jeder Versuch einer Austreibung
des Fetischismus fithrt demzufolge zu »einem schwer kontrollierbaren, deswegen

4 Vgl. Pontalis, Objekte des Fetischismus (1972 [1970]). Das Jahr der Originalausgabe bzw. der
ersten Auflage wird im Folgenden dem Publikationsjahr der verwendeten Ausgabe in ecki-
gen Klammern zur Seite gestellt.

5 Vgl. Pietz, The Problem of the Fetish, | (1985); ders., The Problem of the Fetish, Il (1987); ders.,
The Problem of the Fetish, Illa (1988); lacono, The History and Theory of Fetishism (2016
[1985]).

6 »Im 20. Jahrhundert erfasst er [...] weite Teile der Massenkultur und Politik. Im Personenkult
der totalitdren Gesellschaft, im Starkult der Massenmedien, in den fetischistischen Formen
der Mode, der Souvenir-, der Amulett-, der Tatowierungs- und Piercing-Praktiken, in den im-
mer extremeren Fetischisierungsstrategien der Werbung und der Warenisthetik, in den Fe-
tischpraktiken vieler Subkulturen vom Fuball-Fanclub bis zur Internet-Fetisch-Gruppe brei-
tetsich der Fetischismus aufallen Ebenen der modernen Gesellschaft und Alltagskultur aus.«
— Boéhme, Fetischismus und Kultur (2012 [2006]), S. 20.

7 Ebd,, S. 21.

- am 14.02.2026, 06:38:26.


https://doi.org/10.14361/9783839451984-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

umso wirkungsvolleren Schub von Energien der Wiederverzauberung«®, dessen
Schattenseiten unbestritten iiberwiegen — solange der Fetischismus nicht als
zweite Seite der Moderne akzeptiert und damit analysierbar wird.

Immer zweifelhafter wird die Position der Fetischjiger, der Bilderstiirmer, der
Idolenzertriimmerer, wihrend sich zugleich das Augenmerk auf Unterscheidungen
innerhalb der grofien Bandbreite an fetischistischen Mechanismen richtet. Um mit
Bruno Latour einen weiteren Kritiker eines einseitigen Moderneverstindnisses zu
zitieren: »[I]t is no longer a matter of abruptly passing from slavery to freedom by
shattering idols, but of distinguishing those attachments that save from those that
kill.«®

Diese Unterscheidung zwischen den sverderblichen< und den serrettendenc
Beziehungen zu den Dingen hat die Reflexion antifetischistischer Standpunkte
zur Voraussetzung. Damit sind — unter anderem — Kultur- und Wissenschaftsge-
schichte befasst, in der Auseinandersetzung mit den Diskursen der Ethnographie
und der Religionswissenschaft, der Marx’schen politischen Okonomie und der
Psychiatrie bzw. der Psychoanalyse.

Lange davor schon ist die Literatur angetreten, um die Diagnosen der Antifeti-
schisten, deren implizite und explizite Setzungen und Grenzziehungen vorwegzu-
nehmen, nachzubilden, tiber die Grenzen der Disziplinen hinweg miteinander zu
verschrinken — nicht zuletzt aber: diese Diagnosen zu unterlaufen und sie in ei-
ner Umkehrbewegung von der Abweichung auf die Norm, vom Einzelnen auf das
Kollektiv zu richten. Eine Reihe von Studien hat in den letzten Jahren den Feti-
schismus in der Literatur behandelt, mit Fokus zumeist auf das 19. Jahrhundert
und die angrenzenden Jahrhundertwenden.'® Die behandelten Texte liegen damit
oft in unmittelbarer Zeitgenossenschaft zu den zentralen Texten der Fetischdiskur-
se des 19. Jahrhunderts oder gehen ihnen sogar voraus. So liest Doerte Bischoff'!
Goethes Faust mit Marx’schen Kategorien, die Romantiker iiber Strukturanalogi-
en etwa zur Psychoanalyse und Gottfried Keller unter Riickgrift auf den zeitge-
nossischen Afrikadiskurs. In Bischoffs Lektiiren legen die literarischen Texte der
vergangenen Jahrhunderte Setzungen und Inszenierungen in damals zeitgendssi-
schen Fetischdiskursen offen — oder gar in solchen, die sich gerade erst formierten.

Die Fragestellung des vorliegenden Buches ergibt sich aus der Verhandlung der
Beziehung zwischen Menschen und Dingen in den Texten Hochgatterers und zu-

8 Ebd., S. 23.

9 Latour, Factures/fractures (1999), S. 30.

10 Vgl. Bischoff, Poetischer Fetischismus (2013); Weder, Erschriebene Dinge (2007); Endres, Lite-
ratur und Fetischismus (2014); Weyand, Poetik der Marke (2013), hier vor allem der Abschnitt
zu Thomas Manns Zauberberg (S.125-167). Im angelsdchsischen Raum exemplarisch: Apter,
Feminizing the Fetish (1991); Simpson, Fetishism and Imagination (1982).

1 Vgl. Bischoff, Poetischer Fetischismus (2013).

- am 14.02.2026, 06:38:26.


https://doi.org/10.14361/9783839451984-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uble Dinge. Materialitat und Fetischismus in der Prosa Paulus Hochgatterers

gleich aus der zeitlichen Distanz seiner Texte zur Konjunktur der Fetischdiskurse.
Die letzten Jahrzehnte des 20. Jahrhunderts waren von Relativierungen, Riicknah-
men und Umkehrungen des Fetischbegrifts geprigt, die oftmals schon lange im
jeweiligen Diskurs selbst angelegt waren. Hochgatterers Texte entstehen ab dem
Ende des 20. Jahrhunderts und damit in einer Zeit, in der der Fetischbegriff sei-
ne Relevanz sowie zum Teil auch seine Giiltigkeit als wissenschaftliche Kategorie
weitgehend eingebiifit hat, in der er pejorativ meist nur noch an den populirwis-
senschaftlichen Rindern der Disziplinen zum Einsatz kommt und in der die indi-
viduellen, materiellen Fetischismen lingst ihre Apologeten gefunden haben.

In einer liberaler werdenden Kultur und — erst in ihrem Gefolge — auch in der
Theorie herrsche, so Bohme, »eine Art Entspannung« hinsichtlich des Fetischismus
des Einzelnen - die sich aber durchaus auch als blof3e Niederlegung der kritischen
Aufmerksambkeit entpuppen kénne, itbermannt von der Allgegenwart des fetischis-
tischen Mechanismus.'* Fetischismus ist potenziell korrumpierend,” zugleich ist
er aber auch hochgradig kreativ, originell, notwendig (und, gleich vorweg: ohnehin
unausweichlich).

Die im Folgenden analysierten Texte Hochgatterers belegen dies. Sie nehmen
auf die klassischen Fetischdiskurse Bezug: In Nahaufnahme fokussieren sie auf
den Einzelnen und sein Verhiltnis zu den Dingen, und zeigen dabei eine Band-
breite, die vom vermeintlich unschuldigen Werkzeuggebrauch bis zu — ebenfalls:
vermeintlich — problematischen Bindungen ans Objekt'* reicht. Sie liegen damit
in unmittelbarer Nachbarschaft zu den einschligigen psychologischen/psychoana-
lytischen Konzepten, die das Verhiltnis zwischen Menschen und Dingen fassen —
prominent zum Fetischismus (aber auch zum Ubergangsobjekt D. W. Winnicotts,
zum Selbstobjekt Heinz Kohuts usf.). Die Verfasstheit des Fetischbegriffs sowie die
Universalitit des Fetischismus haben zur Folge, dass es dabei kaum einmal beim
Aufruf einer einzelnen Disziplin bleiben kann. Die Wechselwirkungen zwischen
den Fetischkonzepten in ihren zahlreichen Disziplinen (dazu siehe unten, Einlei-
tung, Abschnitt 4)° fithren dazu, dass die Dinge, die in Hochgatterers Texten ver-
handelt werden, auch an Fetischbegriffe ankniipfen, wie sie in Ethnographie und
Religionswissenschaft sowie der Marx’schen Theorie des Warenfetisch konzipiert
wurden.

12 Bohme, Fetischismus und Kultur (2012 [2006]), S. 488f.

13 Bohme pragt die Rede vom Fetischismus als >korrupter« Objektbeziehung. Vgl. Bchme, Feti-
schismus und Kultur (2012 [2006]), passim.

14 Der Begriff>Objekt<ist bekanntlich nicht eindeutig; auch in der psychoanalytischen Tradition
changiert erzwischen dem unbelebten, z.B. materiellen Ding und dem menschlichen Gegen-
iber. Wo die Bezeichnung in diesem letzteren Sinne verwendet wird, wird das im Folgenden
gesondert kenntlich gemacht.

15 Siehe nicht zuletzt das Interesse, das die Psychoanalyse Phinomenen aus Ethnologie und
Religionswissenschaft entgegengebracht hat.

- am 14.02.2026, 06:38:26.


https://doi.org/10.14361/9783839451984-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Explizit und implizit, direkt und indirekt nehmen Hochgatterers Texte also auf
Fetischbegriffe aus verschiedenen Disziplinen Bezug, tun das aber in der Periode
der erwihnten theoretischen >Entspannungc. Altere, kritische Positionen stehen im
Diskurs lingst relativierenden bis affirmativen jiingeren Positionen gegeniiber.

Lassen sich die Texte Hochgatterers einer dieser Positionen subsumieren? Sind
sie Belege des Antifetischismus oder vielmehr der Abkehr vom Fetischverdikt? Be-
handeln sie woméglich die Schattenseiten der sWiederverzauberung« unserer Kul-
tur wie unseres Alltags? Zwischen den Polen der gegenwirtigen Entspannung und
dem Alarmismus (zumeist) vergangener Zeiten jedenfalls sollen Hochgatterers Tex-
te verortet werden.

3. Fetischismus und Literatur im >kulturellen Archiv<

Wo allerdings befinden sich diese Pole? Sie liegen vor: als Texte im kulturellen Ar-
chiv. Dieser Archivbegriff ist ganz konkret gedacht, und bezeichnet nach Moritz
Bafler das tatsichliche (material fixierte) Korpus der Texte, die zusammengenom-
men unsere Kultur (das heifst: ihren sinnvoll beforschbaren Teil) ergeben.16

Seine innere Struktur erhilt das kulturelle Archiv bei Bafller aus textuellen
Merkmalen: Es besteht aus Syntagmen (etwa: Sitzen, Texten), die itber paradigma-
tische Beziehungen miteinander verbunden sind: Ahnlichkeitsrelationen, im wei-
testen Sinn. Jakobsons >Achse der Selektion« — die Menge der Elemente, die an einer
Stelle des Syntagmas stehen konnen — wird dabei umfunktioniert: Sie bezeichnet
hier nicht mehr die quasi kérperlose, uneingeléste Moglichkeit, die itber jedem
Element des Syntagmas schwebt. Stattdessen bezeichnet das Paradigma alle Ele-
mente, die an der jeweiligen Stelle eines vergleichbaren Syntagmas anderswo im
Archiv tatsichlich schon einmal zu stehen kamen. Die Bedeutung eines Elements
ergibt sich im Gegenzug aus allen Zusammenhingen, in denen es selbst bisher zu
stehen kam — wiirde doch die restlose Auflistung aller Syntagmen entlang einer be-
stimmten paradigmatischen Achse alle bisherigen Verwendungszusammenhinge
z.B. eines Wortes beinhalten, wie ein vollstindiges (und insofern natiirlich illusori-
sches) Worterbuch.'” Durch die paradigmatische Achse sind die Texte des Archivs

16  Vgl. Bafiler, Die kulturpoetische Funktion und das Archiv (2005). BaRler orientiert sich primar
an Roman Jakobson und Julia Kristeva. Das Begriffspaar von >Paradigmac<und>Syntagmacer-
laubt dabei eine Anwendung eines sehr umfassenden Intertextualititsbegriffs auf ein kon-
kretes, material vorliegendes Archiv (vgl. ebd., z.B. S. 54-73) — im Sinne eines »Positivismus
[..], der den Durchgang durch die Dekonstruktion bereits hinter sich hat«. — Ebd., S. 362.

17 »Die Texte einer Kultur [..] bilden in ihrer Gesamtheit einen Objektbereich, der nicht nur
ihre Syntagmen (als sozusagen unverstandene Texte), sondern zugleich auch ihre méglichen
Paradigmen (die Bedingungen ihres historischen Verstandnisses) mit enthalt.«—Ebd., S. 65.

- am 14.02.2026, 06:38:26.

17


https://doi.org/10.14361/9783839451984-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uble Dinge. Materialitat und Fetischismus in der Prosa Paulus Hochgatterers

miteinander auf ganz grundlegend >positive« Weise intertextuell verbunden. Inter-
textualitit ist also »materiale Paradigmatike'S.

Eine Konsequenz der gewihlten Vorgehensweise ist, dass das, was unter an-
deren Bedingungen als thematischer Kern oder Aussage eines Texts in den Blick
gerit, gar nicht Ziel der Auseinandersetzung ist. Den Ausgang nehmen die Analy-
sen stattdessen — im Sinn des New Historicism — beim womoglich Randstandigen,
bei der vermeintlichen Nebensache, beim Detail. Dass dieser Ausgangspunkt, diese
(wie die englische Formulierung im schonen Doppelsinn angibt:) ssecondary mat-
ter¢, trotzdem mitunter Zugang zu einer Ratio des Textganzen erdffnet, hat mit
der Spezifik von Hochgatterers Texten zu tun. Dieser Befund war im Verlauf der
Arbeit immer wieder iiberraschend (und natiirlich sehr willkommen).

Das Paradigma, das in dieser Arbeit durch das kulturelle Archiv verfolgt wird,
ist die Beziehung zwischen Mensch und unbelebtem, alltiglichem Gegenstand,
und zwar in ihrer sverddchtigen< Form, dem Fetischismus. Ziel ist es, die Texte Pau-
lus Hochgatterers darauf hin zu kontextualisieren: ihnen diejenigen Texte aus dem
kulturellen Archiv zur Seite zu stellen (im Sinn einer >dichten Beschreibungd?), die
firr die Bedeutung und zugleich die Lesbarkeit der >verdichtigen Dinge« im litera-
rischen Text mafigeblich sind. (Damit befindet sich diese Arbeit selbst, nebenbei
bemerkt, innerhalb des Paradigmas der >material culture studies<.>°)

Die gewihlte Vorgehensweise bedeutet ganz grundlegend, dass dem primiren,
literarischen Textkorpus — Hochgatterers Prosa — Texte und Diskurse?’ zur Seite
gestellt werden, in denen auf unterschiedliche Weise die Beziehung von Menschen
zu materiellen Gegenstinden thematisiert wird. Das bedeutet in Hinblick auf die
gewihlte Methode, dass die Texte, die unter dieses Paradigma zu reihen sind, viel-
faltig sind: Prinzipiell kommt jeder Text, unabhingig von Textsorte, Disziplin etc.

18 Ebd., S.197.

19 Vgl. Geertz, Dichte Beschreibung (1999 [1973]).

20  Zurmethodischen Implikation dieser Verortung: In der Einleitung des Bandes Handbuch Lite-
ratur & Materielle Kultur werfen Susanne Scholz und Ulrike Vedder die Frage auf, »inwieweit
Dinge in Texten iiberhaupt als Dinge zu konzipieren sind«; »Dingen in Texten, stellt Doro-
thee Kimmich dazu fest, »fehlt das Entscheidende: Ihre Dinghaftigkeit.« — Im Rahmen der
hier gewihlten, am Kultur-als-Text-Theorem orientierten Methodik ist diese Schwierigkeit
jedoch nicht ausschlaggebend: Eingang ins kulturelle Archiv, wie es hier verstanden wird,
finden Dinge wie alles andere in textualisierter Form. — Scholz u. Vedder, Einleitung (2018),
S.9; Kimmich, Dinge in Texten (2018), S. 21.

21 Diskurse »>im engeren Sinncsind in Baflers Konzeption als »Aquivalenzsstrukturen« zu fas-
sen, »von denen angenommen wird, dafd ihnen zu ihrer Zeit ein [...] lebendiger Kommuni-
kationszusammenhang zugrundelag« (BaRler, Die kulturpoetische Funktion und das Archiv
(2005), S.198) — wie etwa in einem gewissen Zeitraum den Teilhabern am Paradigma »Un-
bewusstes« klar war, dass sie etwas betreiben, was gemeinhin als Psychoanalyse gilt, oder
wie —diszipliniibergreifend —denjenigen, die vom Fetischismus sprechen, der Bezug auf die
Begriffsgeschichte bis zu einem gewissen Grad prasent ist.

- am 14.02.2026, 06:38:26.


https://doi.org/10.14361/9783839451984-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

in Frage.?” Einen grofien Anteil des Archivs dieser Arbeit machen die Texte aus,
die sich zwischen den Polen der Beférderung des Fetischkonzepts einerseits und
der Hinterfragung, der Demontage dieses Konzepts andererseits einordnen lassen.
Diese Texte bilden den Fetischdiskurs: Er umfasst technisch gesehen die Texte, die
das Wort >Fetischismus« enthalten, und wird hier in moglichst repriasentativer Aus-
wahl (nach Gesichtspunkten der Kanonisierung und Wirkmaichtigkeit) erschlossen.

Weitere Paradigmen, iiber die immer wieder der literarische Text zum kultu-
rellen Kontext hin gedffnet wird, finden sich in den zahlreichen Phinomenen, die
in Hochgatterers Texten — mitunter tiberraschend — in diesem Fetisch-Kontext ge-
lesen werden kénnen. Das geschieht etwa mit bestimmten Sportarten, mit Mode-
artikeln oder Ausriistungsgegenstinden. Um sich wiederum diesen kulturellen Ge-
genstinden zu nihern, werden — oft populire — Textkorpora herangezogen, in de-
nen sie jeweils verhandelt (aber auch: inszeniert, hergestellt) werden: Jugend- und
Modejournale, Sport- und Vereinszeitschriften, Sachbiicher, Ratgeber und derglei-
chen mehr. Sie bilden das zumeist vorreflexive, »affirmative Archive, das sich selten
um Fetischverdikte schert. Erst durch den Riickgriff auf diesen Teil des kulturellen
Archivs, im Zuge ausfithrlicher (und durchaus: lustvoller, experimentierfreudiger)
Exkursionen in diese mitunter abgelegenen Bereiche der Kultur lisst sich die Frage
beantworten, warum in Hochgatterers Texten gerade diese vermeintlich unschul-
digen Beschiftigungen — etwa das Fliegenfischen oder der Alpinismus — mit den
verschiedenen Fetischismusdiagnosen in Zusammenhang gebracht werden kon-
nen. Gibt es, so lautet die grundsitzliche Frage, Entsprechungen zwischen dem
Diskurs des Fetischismus und den betreffenden populiren Sektoren des kulturel-
len Archivs?

So wird im ersten Kapitel dieses Buches der Fetischismus einer Randsportart,
des Fliegenfischens erkundet — nicht nur unter Heranziehung von vor allem psy-
choanalytischer Theorie, sondern auch vor dem Hintergrund des Fliegenfischers, ei-
ner weitverbreiteten Fachzeitschrift zum Thema. Das zweite Kapitel geht den Feti-
schismen nach, die den Alpinismus prigen, mittels eines Archivs, in dem sich unter
anderem das Alpenvereinsjahrbuch und die verbreiteten Schriften einiger prominen-
ter Bergsteiger und einschligiger Publizisten finden. Das dritte Kapitel behandelt

22 Der Umfang des hier bearbeiteten Archivs wird folglich nicht etwa durch explizite intertex-
tuelle Verweise bestimmt (obwohl diese natiirlich miteinbezogen werden). Begrenzt wird es
durch zweierlei: Was nach der Publikation des literarischen Textes erscheint, kann nicht mehr
Teil des Archivs sein, vor dem dieser hier gelesen werden soll (sondern ist ggf. Teil des Be-
stecks, mit dem dieses Archiv bearbeitet wird —vgl. ebd., S. 336f.). Ein weiterer Faktor ist die
Plausibilitat der Verkniipfung, die sich im Folgenden jeweils aus dem Argumentationsfort-
gang erschliefRen soll.>Plausibilititcwire, in einer groben Annidherung, an Zahl und Umfang
der Aquivalenzen zwischen Text und Kontext ablesbar. Prinzipiell jedoch kann »jedes Wort
eines Textes als>Markierung<eines Diskurses oder Paradigmas gelesen werden, die zu einem
intertextuellen Ausflug in den semiotischen Hintergrund, ins Archiv einldadt.«— Ebd., S. 245.

- am 14.02.2026, 06:38:26.


https://doi.org/10.14361/9783839451984-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Uble Dinge. Materialitat und Fetischismus in der Prosa Paulus Hochgatterers

den noch heute meistbeklagten Fetischismus, den des Konsums bzw. der Mode,
und tut das auch unter Heranziehung von Jugend- bzw. Modejournalen (Wienerin
und Wienerin Young World); im vierten Kapitel, das religiése Dingbeziehungen bei
Hochgatterer psychoanalytisch und religionswissenschaftlich kontextualisiert, ist
der Bezug auf populire Texte nur punktuell und betrifft religiése Publikationen
(konkret: zu Pater Pio).

Die Bandbreite an intertextuellen Beziigen, die in dieser Arbeit behandelt wird,
ist demzufolge grof3: Sie reicht von der Einzeltextreferenz zur Bezugnahme auf
ganze Textkorpora (Diskurse), fiir die Einzeltexte dann blof? exemplarisch stehen.
Die Frage nach der Autorintention hinter einem solchen Verweis wird dabei nicht
gestellt; gefragt wird nach kultureller, nicht nach individueller Signifikanz (die Be-
zeichnung >kulturelle Signifikanz« ist aus dieser Perspektive tautologisch), nach
dem Verhiltnis des Texts zu seinen Kontexten und danach, wie er die aus ihnen
itbernommenen Bedeutungen literarisch tiberformt und verdndert zurtickspielt.

Eine Methodendiskussion, in der gerade das Verhaltnis von Autorintention und
Bedeutung behandelt wird, liefert interessanterweise Paulus Hochgatterer selbst,
im Rahmen seiner Ziircher Poetikvorlesung von 2010, 2012 abgedruckt im Band
Katzen, Korper, Krieg der Knipfe. Den Kontext, dem ein Text entspringt, identifiziert
Hochgatterer als psychoanalytisch versierter Autor wenig iiberraschend wie folgt:
»Das Einzige, worauf man sich wirklich verlassen kann, ist das Unbewusste.« Sich
auf das eigene Unbewusste zu berufen, das ist das Privileg des Autors. Dass hin-
gegen die Literaturwissenschaft gemeinhin eine andere Perspektive auf den Text
hat, wird vom Autor bereitwillig eingerdumt: »Ein Poststrukturalist wiirde viel-
leicht sagen, das Einzige, worauf man sich wirklich verlassen kénne, sei der Text,
und vor allem angesichts der Unschirfe beider Begriffe — das Unbewusste, der
Text — gibe es da gliicklicherweise einen gehérigen Bereich der Uberlappung.« Ein
Zugestindnis also — dem jedoch gleich die Einschrinkung folgt: So gebe es doch
auch deutliche Unterschiede, eben in der »Gewichtung der Rolle des Autors.« (KK
72) Bald darauf berichtet Hochgatterer jedoch wiederum davon, wie er eine Erzih-
lung seines Vaters in einem eigenen literarischen Text weiterverarbeitet hat. Im
Zuge dessen stellt er fest: »Somit kommunizieren in Wahrheit zwei Geschichten,
zwei Texte, der Autor lést sich auf. Der Poststrukturalist links neben mir frohlockt.«
(KK 78)

Ironisch inszeniert hier also ein Autor ein ambivalentes Verhiltnis zu den theo-
retischen Positionen der Literaturwissenschaft. Im Rahmen meiner Untersuchung
wird nun eine gewahlt, deren Fokus auf dem kulturellen Kontext liegt: den Texten,
die unseren Primirtexten im kulturellen Archiv benachbart sind. Zugleich und vél-
lig selbstverstindlich schliefdt das auch den »gehérigen Bereich der Uberlappungc,
also diejenigen Beziige mit ein, die vom Autor gesetzt wurden, bewusst oder unbe-
wusst. Diese Konzentration auf das kulturelle Archiv statt auf die Intention (oder

- am 14.02.2026, 06:38:26.


https://doi.org/10.14361/9783839451984-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Psychologie) des Autors hat dabei einen nicht zu unterschitzenden Vorteil: Was im
kulturellen Archiv steht, lisst sich nachschlagen.

Die Kapitel der Arbeit sind thematisch nach den Kategorien des Fetischismus
strukturiert. Eine stattdessen chronologische verfahrende Aufstellung der behan-
delten Texte wiirde mit dem ersten Roman des Autors, Uber die Chirurgie (1993)
einsetzen (s. den Exkurs zum Kunst-Fetisch) und mit der bis dato jiingsten Ver-
Offentlichung des Autors, dem dritten und voraussichtlich abschlieRenden Band
der Furth-Trilogie Fliege fort, fliege fort (2019, s. die Exkurse zur Waffe und zum
Kunstfetisch) abschlieffen. Einen Uberblick iiber das bisherige Werk des Autors
zu leisten, war nicht Ziel dieser Arbeit, bis zu einem gewissen Grad ergibt er sich
jedoch von selbst.?3

Behandelt werden diejenigen Texte, in denen Menschen in einem wie auch
immer auffilligen, >korrupten« Verhiltnis zu ihren alltiglichen Dingen stehen —
konkreten, materiellen, primir nicht zeichenhaften Dingen (Zeichenhaftigkeit
ist dabei ein schwieriges Thema, dazu spiter mehr). Die Standardsituation auf
Handlungsebene ist dabei nicht selten die, dass eine einzelne Person mit einem
Gebrauchs- oder Ausriistungsgegenstand hantiert. Entsprechende Szenarien sind
in Hochgatterers Texten von 1995 bis 2003 am stirksten vertreten, >Handlung«
ist hier vor allem als Verrichtung an und mit Dingen zu verstehen. An der Stelle
dieser »Standardsituation< im Werk des Autors stehen danach etwa verstirke
interpersonelle Beziehungen. So wird gerade die Erorterung seiner jiingeren Texte
aufzeigen, wie die materiellen Dinge andere Funktionen {ibernehmen - etwa
in den Dienst zwischenmenschlicher Beziehungen treten. Der Befund, dass die
Werkphase von 1995 bis 2003 die Verhandlung fetischistischer Dingbeziehungen
am intensivsten betreibt, wird auch dadurch noch unterstrichen, dass diejenigen
Texte, die diese Phase zeitlich rahmen, vor allem in den Exkursen Platz finden und
ihre Behandlung bei der Frage nach dem Fetischismus nur ihren Ausgangspunkt
nimmt.

Die Begrenzung des Themas — auf den Fetischismus, und zwar den der All-
tagsdinge — ist auch den unabschlieffbaren Méglichkeiten geschuldet, einen lite-
rarischen Text zu kontextualisieren, und hat zweierlei Auswirkungen: Nicht be-
riicksichtigt wird der eine oder andere materielle Gegenstand im Werk, der zwar
einer Betrachtung wert, aber nicht innerhalb des Fetischparadigmas zu verorten
ist: die Requisiten des Psychiatrie-Aufenthalts in der frithen Erzihlung Der Aufent-
halt (1990) etwa, oder der mysteridse MP3-Player in der etwas abseits erschienenen
Kurzgeschichte FG, Fischgespriich (2006). Der Roman Uber die Chirurgie liefert iiber
die hier durchgefiihrte Analyse des Kunstfetischismus hinaus noch weitere prekire

23 Mitwenigen Liicken: Neben einigen Stiicken Kurzprosa kommen von den Buchpublikationen
allein Der Aufenthalt (1990) und Die Siif3e des Lebens (2006) nicht zur Sprache.

- am 14.02.2026, 06:38:26.

2


https://doi.org/10.14361/9783839451984-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Uble Dinge. Materialitat und Fetischismus in der Prosa Paulus Hochgatterers

bis pathologische Dingbeziehungen. In Die Siif3e des Lebens (2006) wiederum sind
es Medien — eine Fotografie und das therapeutische Puppentheater -, die dingli-
cher Zwischenhalt einer den Roman durchziehenden Motivkette sind, aber eben
aufgrund ihres Mediencharakters im historischen Fetischdiskurs schwerlich ver-
fangen. Fir eine ergiebige Auseinandersetzung mit diesen Texten ist eine jeweils
andere Kontextualisierung notig: mit Texten zur Psychiatrie (etwa Foucaults oder
Irving Goffmans) oder zum zeichenhaften Dinggebrauch im therapeutischen Kon-
text (in der Kreativititstherapie, im Scenotest), zu Maske und Maskerade. Dariiber
hinaus wird das Werk des Autors durchaus auch von nicht-alltiglichen Dingen
bevolkert: etwa von Waffen oder Kunstwerken. Die betreffenden Texte sind aus fe-
tisch-theoretischer Perspektive natiirlich dennoch ergiebig, und zwar gerade dort,
wo ihre Analyse auf unvermutete Differenzen zum Fetischismus st6f3t. Thnen wer-
den die erwihnten Exkurse gewidmet sein.

Vorderhand jedoch geht es um den Fetischismus, wie er dem vermeintlich un-
verdichtigen Alltagsding anhaftet, und darum, in welchem Verhiltnis zu den Tex-
ten des kulturellen Archivs sich der literarische Text setzt, wenn er diese Fetischis-
men beschreibt. Die resultierende Fragestellung betrifft die Art der jeweiligen in-
tertextuellen Beziehung: Wenn Hochgatterers Texte Kreuzungspunkte der Diskur-
se zum Fetisch sind - in welches Verhiltnis zueinander geraten diese dort? Lisst
sich an der Ratio des literarischen Textes eine Position zu den umgebenden Diskur-
sen und Texten im Archiv ablesen, etwa zur genannten Polaritit zwischen Alarmis-
mus und dessen kritischer Riicknahme? Welchen Status kénnen die betreffenden
Diskurse aus der Perspektive des literarischen Texts fiir sich reklamieren?

4. Fetischismus: Ein angeschlagenes Konzept

Die Konjunktur des Fetischbegriffes setzt Mitte des 18. Jahrhunderts mit Charles
de Brosses’ epochaler religionswissenschaftlicher Abhandlung Du culte des dieux fé-
tiches ein; der dort erstmals entwickelte religiose Fetischbegriff erfihrt seine Riick-
nahme beginnend mit dem Ende des 19. Jahrhunderts und vermehrt nach 1900 im
Rahmen eines wissenschaftlichen Paradigmenwechsels und aufgrund seiner eu-
rozentristischen und kolonialistischen Implikationen.** Die beiden aus dem re-
ligionswissenschaftlich-ethnologischen Diskurs inspirierten Fetischkonzepte der

24 Vgl.dazudievielzitierte Passage aus einer Rezension Marcell Mauss’, in der er den Begriff des
Fetischismus als Konsequenz eines »blinden Gehorsam([s] gegeniiber den kolonialen Gepflo-
genheiten, den frinkischen Sprachen der Europier der Westkiiste« bezeichnet. —Mauss, R. E.
Dennett. — At the Back of the Black Man’s Mind (1905/06), dt. Ubers. zit.n.: Pouillon, Fetische
ohne Fetischismus (1972 [1970]), S. 200.

- am 14.02.2026, 06:38:26.


https://doi.org/10.14361/9783839451984-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Marx’schen politischen Okonomie sowie der Sexualpathologie setzten im 19. Jahr-
hundert ein und wurden vornehmlich in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts
auf ihre impliziten Voraussetzungen hin befragt und von dort auf ihre Aporien
hingefiithrt (im Fall psychoanalytischer Konzeptionen nicht zuletzt mit Bezug auf
deren misogyne Grundierung);?> zudem erfuhren in beiden Fillen viele einst als
pathologisch angesehene Phinomene eine positive Neubewertung. Immer mehr
wurde der Begriff als »Kampfvokabel«*® gelesen, seine Feststellung als eine ge-
gen den jeweils Anderen gerichtete Geste, die — mit Jean Pouillon gesprochen —
verdammt, wihrend sie zu erkliren behauptet,?” und die mitunter erst herstellt,
wovon sie zu sprechen vorgibt:2® den >Wildens, den Perversen, den verblendeten
Warenfetischisten. Die Abwertung des Gegeniibers durch das Fetischurteil wurde
nicht zuletzt als Mittel zur Selbstkonstituierung und -konsolidierung gelesen. In
seinen angestammten Disziplinen hat der Fetischbegriff so sein analytisches Po-
tenzial, seine theoretische Bedeutung, seine praktische Relevanz oder gleich meh-
rere der genannten Aspekte eingebiifdt; das soll hier anhand eines reprisentativen
Ausschnitts dargestellt werden.

Abstrahiert man von den verschiedenen Fetischdiskursen, erscheint das Urteil
(wahlweise: der Vorwurf, die Diagnose) >Fetischismus« vor allem als Werkzeug der
Grenzziehung. Je nach Konzeption trennt >Fetischismus< Wissen und Verblendung,
Aufgeklirte und >Wilde«, Materielles und Geistiges, den wahren und den falschen
Glauben, gesund und krank, rational und irrational, Wahrheit und Tiuschung, so-
zial und asozial, Autonomie und Unterwerfung, Mann und Frau (nur Minner kén-
nen in Freuds Konzeption von 1927 Fetischisten sein; der afrikanische Fetisch dient
nicht zuletzt der Mafregelung der Frau), Individuum und Kollektiv (der Perverse,
mitunter auch der religiése Fetischist, ist allein in seinem Irrtum) und so fort.??
Die schwerwiegendste Grenziiberschreitung, gegen die das Urteil des Fetischismus
im Allgemeinen in Stellung gebracht wird, betrifft die geheiligte Grenze zwischen
Mensch und Ding, Subjekt und leblosem Objekt, die immer dann iiberschritten
wird, wenn das Ding Handlungsmacht oder Anziehungskraft erhilt, wenn die Din-
ge — auf welche Weise auch immer — Anteil am (Zwischen-)Menschlichen haben.

Die Erosion des Fetischbegriffs lisst sich nun entlang dieser Grenzziehungen
beschreiben; sie verliuft in zwei Modi: Zum einen kommen den Theorien des Feti-
schismus die Fetische abhanden, weil die einstmals verdichtigen Dinge iiber diese

25  Bohme nenntals Beginn fiir diese reflexive Wende im Fetischdiskurs die Jahreszahl 1970 (vgl.
Bohme, Fetischismus und Kultur (2012 [2006]), S. 489) und bezieht sich damit wahrscheinlich
auf das Erscheinungsjahr des wegweisenden Sammelbands von Pontalis.

26  Polaschegg, Moses in Wonderland oder Warum Literatur (nicht) fetischisierbar ist (2010),
S.72.

27 Vgl. Pouillon, Fetische ohne Fetischismus (1972 [1970]), S. 201.

28  Vgl. Bischoff, Poetischer Fetischismus (2013), S. 21.

29  Vgl. auch Antenhofer, Fetisch als heuristische Kategorie (2011), S. 22.

- am 14.02.2026, 06:38:26.

23


https://doi.org/10.14361/9783839451984-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Uble Dinge. Materialitat und Fetischismus in der Prosa Paulus Hochgatterers

Grenze wandern bzw. deutlich wird, dass sie schon von Beginn an der falschen Sei-
te zugeordnet wurden. Mitunter ist irgendwann ein Pol des Gegensatzpaares vollig
entleert. Zum anderen wird der Fetischbegriff destabilisiert, indem die Grenzzie-
hung selbst in Frage gestellt wird.

Vormals »iible Dinge« wandern iiber die Grenze

Prototypisch fiir den erstgenannten Modus der Erosion des Konzepts >Fetischis-
musc« ist der afrikanische religiose Fetisch, der nicht zuletzt dazu diente, Eige-
nes und Fremdes, Europa und Afrika auseinanderzuhalten. Er wurde jedoch, wie
sich herausstellt, nicht nur dem Wort nach von den Europiern nach Afrika impor-
tiert (port. >feitigo« fiir >Zauberei, Hexereic, was auf lat. »facticius« zuriickgeht fiir
skiinstlich, von Menschenhand hergestellt<), sondern auch der Sache nach: Ging
doch das Konzept des afrikanischen Fetischismus unter anderem darauf zuriick,
dass vermeintlich autochthone Religionsformen von den europiischen Seefahrern
nicht mehr als spate Abkommlinge christlicher Missionierungsbemiithungen wie-
dererkannt wurden;*° Pouillon bezweifelt in seiner Analyse des Fetischismus, dass
jemals tatsdchlich autochthoner Fetischismus beobachtet wurde — Fetischismus sei
stets ein interkulturelles Phinomen: der unverstandene Glaube des Anderen.
Auch der Konsumfetisch scheint die Realititsprifung nicht unbeschadet zu
iiberstehen. Dem Stigma der >Tauschung« wurde mittlerweile aus verschiedenen
Positionen widersprochen: Die von ihm ausgehende Verblendung beispielsweise
kann so bezwingend nicht sein, weil ein iitberwiltigender Prozentsatz an neu lan-
cierten Produkten scheitert (so der Einwand John Fiskes)*? — und zudem immer ein
fir die Konsumindustrie unkontrollierbares Element in der kulturellen Bedeutung
ihrer Produkte verbleibt. Soziologie, Sozialanthropologie und nicht zuletzt die zum
Teil auf deren Methoden fuflenden Cultural Studies liefern ein entsprechendes Ar-
gumentationsmuster, das auf der Moglichkeit zur Selbstbestimmung des Indivi-
duums aufbaut. (Die >Entspannung« im Verhiltnis zum Fetischismus, von der bei
Bohme die Rede ist, findet sich hier in ihrer wohl gréfiten Praxisnihe.) John Fiske
betont die Wechselwirkung zwischen den vom >System der Herrschenden« ausge-
henden Zwingen, die sich unter anderem in kulturellen Artefakten manifestieren,
und der Kreativitit, mit der >the people« diese kulturellen Ressourcen mit eigenen
Bedeutungen versehen: »Der Warenfetisch ist duferst konfliktgeladen: [...] Er pro-
duziert und reproduziert das 6konomische System, kann aber auch gleichzeitig

30 Vgl. Kohl, Die Macht der Dinge (2003), S. 20; Bhme, Fetischismus und Kultur (2012 [2006]),
S.176 u.6.

31 Vgl. Pouillon, Fetische ohne Fetischismus (1972 [1970]), S. 201.

32 Vgl. Fiske, Lustvoll Shoppen (2003 [1989]), S. 25.

- am 14.02.2026, 06:38:26.


https://doi.org/10.14361/9783839451984-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

den symbolischen Interessen jener dienen, die von diesem System in eine unter-
geordnete Rolle gedringt werden.«> Es sei eine Verkiirzung, stellt etwa auch der
Anthropologe Daniel Miller fest, das Verhiltnis des Konsumenten zur Ware nur bis
zum Akt des Kaufs zu analysieren bzw. dort den Moment festzumachen, von dem
an das materielle Ding eine bis dahin >reine« Zwischenmenschlichkeit unterbindet:
So gerate die identititsbildende und sozial integrierende Funktion der Dinge aus
dem Blick, ebenso die Méglichkeit zur Neukontextualisierung der Ware als kul-
turelles Zeichen abseits ihres von der Konsumindustrie vorgegebenen Gehalts.3*
Konsum hat aus dieser Perspektive produktives, bis zu einem gewissen Grad auch
subversives Potenzial.

Konsum ist weder passiv noch als bloRe Uberlistung zu denken. Derzeitiger
Haltepunkt solcher und vergleichbarer Uberlegungen ist etwa eine Konzeption von
Konsum als Kulturtechnik, wie sie bei Norbert Bolz oder Wolfgang Ullrich zu fin-
den ist. Letzterer setzt 2006 an die Stelle der Tiuschung durch die Ware das >Fikti-
onswertversprechens, dessen Unerfilllbarkeit — da Fiktion — dann auch nicht sinn-
voll beklagt werden kann (in einer Publikation von 2013 setzt Ullrich die Kritik an
der Warenform pointiert mit Vorbehalten gegeniiber fiktionaler Romanliteratur
gleich).3> Norbert Bolz wiederum plidiert seit den 90er Jahren emphatisch (und
nicht ganz unironisch) fiir eine »Entiibelung des Warenfetischismus«*®, fiir den
Konsum als Ersatzkultus, der gegen den »Virus der fanatischen Religionen«*” im-
munisiert, sowie fiir die Perspektive auf den Konsum als eine hohe, Schulung vor-
aussetzende Kunstform.38

Fiir den sexuellen als jiingsten Fetischismus gilt, dass er aus klinischer Sicht
eine Randexistenz fristet, die in krassem Widerspruch zu seiner diskursiven Wirk-
michtigkeit steht. Auflerdem sei der Leidensdruck hier ohnehin gering, wie schon
Freud feststellt.3° Seine theoretische Bedeutung habe der sexuelle Fetischismus, so
Pontalis, vor allem seiner Schliisselfunktion zu allgemeineren Mechanismen (der

33 Ders., Cultural Studies und Alltagskultur (2001 [1992]), S. 146.

34 Vgl. Miller, Material Culture and Mass Consumption (1987), z.B. S.178-217. Des Weiteren be-
tonen einige Studien zum Verhaltnis von Menschen zu den sie umgebenden Dingen in ihren
Wohnraumen die Individualitdt im Gebrauch kultureller Zeichen und die Korrelation zwi-
schen bedeutungsvollen Beziehungen zu Dingen und bedeutungsvollen sozialen Beziehun-
gen. Vgl. Selle u. Boehe, Leben mitden schonen Dingen (1986); Csikszentmihalyi u. Rochberg-
Halton, Der Sinn der Dinge (1989 [1981]); Miller, Der Trost der Dinge (2010 [2008]).

35  Vgl. Ullrich, Habenwollen (2006), S. 47; ders.: Alles nur Konsum (2013), S. 20.

36  Bolz u. Bosshart, KULT-Marketing (1995), S. 210.

37  Bolz, Das konsumistische Manifest (2002), S. 16.

38 Vgl.ebd., S. 96.

39 Vgl. dazu aktuelle Vermutungen zur Privalenz des sexuellen Fetischismus: Er sei selten und
schwer zu therapieren, nicht zuletzt des mangelnden Leidensdrucks wegen. Vgl. Darcangelo,
Fetishism (2008), S.109f.; Freud, Fetischismus (1948 [1927]), S. 311.

- am 14.02.2026, 06:38:26.

25


https://doi.org/10.14361/9783839451984-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Uble Dinge. Materialitat und Fetischismus in der Prosa Paulus Hochgatterers

Liebe etwa), zu »Grundstrukturen des >Seelischenc [...], nicht aber Gegenstinde[n]
der Psychopathologie« zu verdanken.*°

Dariiber hinaus hilt die Psychologie — zum Teil seit itber hundert Jahren —
Konzepte bereit, die die verschiedensten, andernorts als >korrupt< gebrandmark-
ten Verhiltnisse zwischen Menschen und Dingen in den Bereich der Norm zu-
riickholen (und auf die sich Hochgatterer iibrigens — in nichtfiktionalen Texten -
auch bezieht)*'. Schon 1892 zihlt etwa der Psychologe William James zum >Mich«
eines gesunden Menschen nicht nur Kérper und Geist, sondern auch »seine Klei-
der und sein Haus, sein Weib und seine Kinder, seine Vorfahren und Freunde,
seine Ehre und Arbeit, seine Giiter und Pferde, oder auch eine Yacht und ein[en]
Bankkredit.«*?* Mitte des 20. Jahrhunderts fithrt Donald W. Winnicott die Kate-
gorie des Ubergangsobjekts ein, eines Requisits der frithkindlichen Entwicklung,
das als Sicherheit gebender Vermittler zwischen dem Kind und seiner Umgebung
dient; Friedrich Wolfram Heubach untersucht 1987 auf psychoanalytischer, phi-
nomenologischer und entwicklungspsychologischer Grundlage — und in expliziter
Absetzung vom Fetisch-Begriff — die Ursachen fiir die psychologische Wirksam-
keit materieller Dinge im Alltag (und erginzt die Theorie um erhellende Fallstudi-
en);*® Tilman Habermas erarbeitet in seiner umfangreichen Studie von 1995 (zu der
auch eine breit angelegte empirische Erhebung gehort) den Begriff des »persénli-
chen Objekts¢, das zentrale identititsbildende und -stabilisierende Funktion inne-
hat und dessen Zweck tiber blofRe instrumentelle, physische Vermittlung zwischen
Mensch und Umwelt weit hinausgeht — also etwa auch die Vermittlung zwischen
dem Einzelnen und seiner Kultur, seiner Geschichte, seiner menschlichen Umge-

40  Pontalis, Einleitung (1972 [1970]), S. 13.

41 In seinem Essay zu lan McEwan stellt er die Bedeutung des physischen Kontakts mit ma-
teriellen Dingen in der Entwicklung des Kindes heraus: »Kinder, noch einmal, ndhern sich
liebkosend den Dingen an, um sie und damit die Realitdt zu begreifen. Ein Kind, das ein
Ding begriffen hat, hat das Ding im Griff. Ein Kind, das ein Ding im Griff hat, weifS etwas. Ein
Kind, das etwas weif3, hat einen Bezug zur Welt. [...] Wenn nun die Menschen einmal aus-
lassen, indem sie zum Beispiel verschwinden oder sterben, gibt es immer noch die Dinge
als fixe Bojen in der Welt, die Dinge, von denen das Kind weif3, dass es sie sich in distanziert-
aufmerksamem Liebkosen zu Eigen gemacht hat.«—Hochgatterer, Kann ein Zehenzwischen-
raum sterben? (2015), S. As.

42 James, Psychologie (1909 [1892]), S.175; vgl. Habermas, Geliebte Objekte (1996), S.19-26.

43 Vgl. Winnicott, Ubergangsobjekte und Ubergangsphianomene (1969 [1953]); Heubach, Das
bedingte Leben (1996 [1987]). Die »Dingpsychologie« hingegen, die Ludger Liitkehaus — u.a.
mit Bezug auf Giinther Anders—skizziert, verstehtsich explizit als»Praventionswissenschaft«
(und wird in der Buchfassung von 2002 von einschlagigen sPamphleten<flankiert). — Liitke-
haus, »Desiderat: Dingpsychologie« (2002), S. 65 u. passim.

- am 14.02.2026, 06:38:26.


https://doi.org/10.14361/9783839451984-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

bung mit einschliefRt. Das s>personliche Objekt« weist dabei zahlreiche Merkmale
auf, die traditionell dem Fetisch zugeschrieben wurden.*4

Die Grenzziehungen des Fetischismus erodieren

sFetischismus« ist nicht zuletzt ein diskursives, rhetorisches Phinomen,* die
Konsequenz bestimmter Wertsetzungen und Unterscheidungen. Wihrend also ei-
nerseits dem Fetischismus die Fetische abhandenkommen, erfahren andererseits
auch seine theoretischen Voraussetzungen und Implikationen Widerlegungen
und Riicknahmen. Zum Teil sind diese Tendenzen im antifetischistischen Diskurs
selbst schon angelegt; in vorwiegend poststrukturalistischen bzw. dekonstruk-
tivistischen Lektitren werden spiter die klassischen Texte vorgenommen, ihre
Grenzziehungen und Setzungen unterwandert und ihre Urteile oftmals selbst als
Symptome eines (eurozentrischen, androzentrischen, phallozentrischen, logozen-
trischen) Fetischismus gelesen; so werden die Position und das Unterfangen des
Antifetischisten selbst pathologisiert.*®

Vor allem dem europiisch-kolonialistischen Fetischdiskurs wurde eine Strate-
gie der Selbstkonstituierung durch die Abwehr des afrikanischen >Anderens, des
>Wilden«< nachgewiesen, eine Abwehr, die umso notwendiger erschien, je dhnlicher
dieser Andere einem selbst tatsichlich war (etwa in puncto Reliquienkult oder Ab-
lasshandel): »In dieser Hypothesec, so Jean Pouillon 1970, »wire der Fetischismus
der >Neger<vor allem derjenige gewesen, den die christlichen Entdecker von Afrika
aufgrund ihres eigenen Glaubens unbewufdt fiir sich selbst fiirchteten.«*’ Die of-
fensichtliche Parallele zwischen Katholizismus und Fetischismus wurde denn auch
von Protestanten erkannt und auf die interkonfessionellen Differenzen in Euro-
pa iibertragen, die Analogien zwischen Katholiken und >Wilden< unterstrichen;*3
der protestantische Fetisch-Vorwurf gegen den Katholizismus sollte ein Topos wer-
den.* Die Differenz zum fetischistischen >Anderen< wird damit schon innerhalb

44  Siehe dort beispielsweise die Tabelle auf S. 383, die die Funktionen persénlicher Dinge listet —
zudenenauch so verdachtige wie»Fluchtaus dem Alltag«, »Erhohung des Selbstgefiihls«und
»magische [...] Starkung« zdhlen. Vgl. Habermas, Celiebte Objekte (1996), S. 383.

45 Vgl. Bischoff, Poetischer Fetischismus (2013), S. 48, Fn. 122.

46  Wichtige Hinweise zum Folgenden entnehme ich den einleitenden Kapiteln von Bischoffs
Monographie, s. v.a. ebd., S. 42-47.

47  Pouillon, Fetische ohne Fetischismus (1972 [1970]), S. 199f.

48  Am ehesten liefden sich die >Wilden<noch zum Katholizismus bekehren, stellt etwa Wilhelm
Bofmann fest, der einige Ahnlichkeiten (hinsichtlich Ritus und Ablasshandel) nennt. Vgl.
Bofdmann, Reyse nach Guinea (1708 [1704]), S. 181, 187; vgl. auch Kohl, Die Macht der Dinge
(2003), S.17f.

49  Vgl. Bhme, Fetischismus und Kultur (2012 [2006]), S. 209.

- am 14.02.2026, 06:38:26.

27


https://doi.org/10.14361/9783839451984-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Uble Dinge. Materialitat und Fetischismus in der Prosa Paulus Hochgatterers

des kolonialistischen Diskurses als Setzung, als bewusstes Abgrenzungsmanéver
erkennbar.

Explizit steht im religionswissenschaftlichen Diskurs die Position des Antife-
tischisten und damit die Tauglichkeit des Konzepts ab 1880 in Frage, als Friedrich
Max Miiller die Rede vom Fetisch als »eine[] Art wissenschaftliche[n] Fetischismus«
bezeichnet, »der, wie die meisten Fetische, aus Unwissenheit und Aberglauben ent-
standen ist«®°. Unwissenheit und Aberglaube also nicht auf Seiten der Afrikaner,
sondern auf Seiten derer, die den Fetisch aufzudecken versuchen — ein Befund,
der mit besonderer Deutlichkeit am Ende des 20. Jahrhunderts von Bruno Latour
wiederholt wird: Latour hat die Wissenschaftstheorie im Visier, hinsichtlich ihrer
strikten Trennung von Objekt und Subjekt, menschlicher Intention und dinglichem
Sein; sein Gegenstand ist damit ein wissenschaftstheoretischer Antifetischismus,
der die historischen und alltiglichen >Hybride« aus objektivem Faktum und so-
zialer Produktion, dinglichem und menschlichem Handeln strikt getrennt wissen
will.>! Er bezieht sich jedoch auch auf die >klassischen, d.h. nicht zuletzt ethno-
logischen Antifetischismen, wenn er im betreffenden Kapitel von Die Hoffnung der
Pandora (1999) den Fetisch als prototypisch fiir die genannten >Hybride« heranzieht.
Latours Befund lautet, dass der Antifetischismus eine Unwissenheit bzw. einen
Glauben beim Fetischisten voraussetzt, den es so nie gegeben habe. Welche Rolle
der Fetisch als Determinante menschlicher Handlung auch immer gespielt habe —
etwa die der Regulierung sozialer Verhiltnisse —, einen >Glaubensinhalt< erhalte er
erst durch die Projektion des Antifetischisten, des >Fetischzertriitmmerers«. So »ist
es in Wirklichkeit der kritische Denker, der den Begriff des Glaubens und der Ma-
nipulation erfindet und ihn dann auf eine Situation projiziert, in der der Fetisch eine
vollkommen andere Rolle spielt.«** Nach dieser Umkehrung liege der tatsichliche
Glaube beim Antifetischisten, der einem »naiven Glauben an den naiven Glauben der
anderen<® aufsitzt: »Denn er glaubt an einen Gefithlszustand des >Glaubenss, ein
in der Tat befremdliches Gefiihl, das méglicherweise nirgendwo als im Kopf des
Bilderstiirmers existiert.«>*

Im Rahmen der postkolonialen Theorie verortet Homi K. Bhabha 1993 den Fe-
tischismus nach psychoanalytischer MaRgabe auf Seite der Kolonisatoren, indem

50  Mdller, Vorlesungen (iber den Ursprung und die Entwickelung der Religion mit besonde-
rer Riicksicht auf die Religionen des alten Indiens (2. Aufl. 1881), S.109. Vgl. Bischoff, Poe-
tischer Fetischismus (2013), S. 22, Fn. 30. Bohme bezeichnet diesen wissenschaftlichen Fe-
tischismus als Folge von >Schreibtischgelehrsamkeit<. Vgl. Bohme, Fetischismus und Kultur
(2012 [2006]), S. 201.

51 Vgl. etwa Latour, Wir sind nie modern gewesen (2008 [1991]).

52 Ders., Die Hoffnung der Pandora (2000 [1999]), S. 332.

53 Ebd., S.356.

54  Ebd., S.333.

- am 14.02.2026, 06:38:26.


https://doi.org/10.14361/9783839451984-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

er die Fetischfunktion gerade des kolonialen Stereotyps nachweist: Das traditio-
nelle Stereotyp — zu dem, wie man hier erginzen kann, auch die Brandmarkung
der >Wildenc als Fetischdiener gehort — vereint widerspriichliche Positionen, nar-
zisstische Identifikation und aggressive Abwehr: Der >Eingeborene« gilt zugleich
als reformierbar und als unzidhmbarer Wilder, als unschuldig und ziigellos, was in
dieser spezifischen Spaltung eine Rechtfertigung sowohl fiir das Projekt des Kolo-
nialismus als auch fiir seine konkrete Praxis liefert.”> Ohne postkolonialer Agenda,
aber ebenfalls psychoanalytisch argumentiert 2002 Robert Pfaller zum religiosen
Fetischismus bzw. Aberglauben (in seiner Konsequenz nahe an Latour). Er widmet
sich dem spezifischen Modus der fetischistischen Uberzeugung, fiir den 1969 von
Octave Mannoni die Formel des »Ich weif wohl, dennoch aber« geprigt worden
war. Aberglaube und Fetischismus sind aus Pfallers Perspektive falsches Wissen,
das nirgends, auch nicht beim Fetischisten selbst verortet werden kann - dieser
weif ja Bescheid.® Tatsichlich ist es der Zivilisierte, der >glaubt« — also die eige-
nen fetischistischen Praktiken tibersieht und diese zum Schutz des narzisstischen
Selbstbilds beim Gegeniiber verortet. Es komme, so Pfaller, »regelmifig zu einer
doppelten Verkennung, einer durch den eigenen Standpunkt bedingten >perspek-
tivischen Illusion«: Eigener Aberglaube wird tibersehen, fremder Aberglaube wird
als Bekenntnis aufgefalt.« Die Position des Antifetischisten habe es womdglich,
»weitaus mehr als Formen des Aberglaubens, nétig, sich iber die Existenz von
Aberglauben zu tiuschen.«’” Damit liegen zentrale Merkmale des Fetischismus —
die (Selbst-)Tiuschung sowie das Moment der Selbstermichtigung — gerade auf
Seiten derer, die ihn verurteilen.

Wiahrend also in der Beschiftigung mit dem afrikanischen Fetisch Zuschreibun-
gen und Grenzziehungen zwischen Eigenem und Fremdem kollabieren, wird im
Fall des Warenfetischs die Unterscheidung zwischen Gebrauchs- und Warenwert
Gegenstand kritischer Auseinandersetzung.

1972 argumentiert Jean Baudrillard, auch der vermeintlich so handfeste Ge-
brauchswert sei eine Abstraktion; er griinde auf einem Bediirfnis, das nie das ei-
gene sei, sondern stets einer iiberindividuellen Struktur, nimlich einem >sozialen
Verhiltnis< entstammt; der Gebrauchswert ist eine VergleichsgrofRe, wie es schon

55  Vgl. Bhabha, Die Frage des Anderen (2000 [1993]), v.a. S. 108-122.

56  Vgl. Pfaller, Die lllusionen der anderen (2002), S. 58 u.6.; Mannoni, >Je sais bien ... mais quand
méme«(1964).

57 Pfaller, Die lllusionen der anderen (2002), S. 74, 89. Bemerkenswert sind zwei daraus resul-
tierende psychologische Schliisse: Das Bekenntnis (auf Seiten der Antifetischisten) wird dem
Register des Imagindren zugeordnet, indem es ein idealisiertes Selbstbild aufzurichten hilft;
der Aberglaube hingegen, als Bezug auf Wissen, das dem Aberglaubischen nicht selbst >ge-
hort¢, sondern von diesem beim Anderen verortet wird, gehért der symbolischen Ordnung
an. Vgl. ebd,, S. 68.

- am 14.02.2026, 06:38:26.

29


https://doi.org/10.14361/9783839451984-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Uble Dinge. Materialitat und Fetischismus in der Prosa Paulus Hochgatterers

der Warenwert ist. An Stelle seiner vermeintlichen Urspriinglichkeit und Vorgin-
gigkeit setzt Baudrillard den Befund, dass auch die scheinbar natiirlichen Bediirf-
nisse des Individuums immer schon (von auflen) systematisiert sind. Jede Kritik
an >manipulierten«< oder >kiinstlich hergestellten< Wiinschen erweist sich damit als
grundsitzlich verfehlt, im Gegenzug wird Marx’ Konzept des Gebrauchswerts als
fetischistische Setzung kenntlich.5® Zwei Jahrzehnte spater stellt Jacques Derri-
da im Zuge seiner Dekonstruktion der Marx’schen Rhetorik die Abhingigkeit des
Gebrauchswerts vom Warenwert fest. Der Einwand lautet hier, dass Gebrauchs-
und Warenwert schon im Ursprung aneinander gekoppelt sind: »Jeder Gebrauchs-
wert ist durch die Méglichkeit markiert, dem anderen zu dienen oder ein anderes Mal
zu dienen«, womit dem Ding die Wiederholbarkeit des Gleichen, die Vergleich-
und damit Ersetzbarkeit schon eingeschrieben sei — und damit der Kern des Wa-
renwertes. Hergestellt werde der Gebrauchswert nachtriglich, im Rahmen einer
Beschworung, eines Exorzismus der Warenform — wihrend diese tatsichlich die
Bestitigung und Ermdglichung des Gebrauchswertes sei: »Wenn die Ware korrum-
piert [...], so mufd man allerdings sagen, daf das Ware-Werden zunichst den Wert
bestitigt, den es in Gefahr bringt.«*°

Innerhalb des sexualpathologischen Diskurses war der Fetischismus — trotz der
uniiberschaubaren Sammlungen von Fallgeschichten - nie geeignet, eine klare
Grenze zwischen gesund und krank zu ziehen; von Anfang an werden diese Gegen-
sitze vielmehr als zwei durch ein Kontinuum verbundene Pole angelegt. Dariiber
hinaus wird Fetischismus frith — 1923 bei Wilhelm Stekel - als in einem Spiege-
lungsverhiltnis zur (patriarchalen, disziplinierenden) Kultur stehend erkannt: Der
Zwang beispielsweise der Verschniirung reflektiere die kulturellen, gesellschaftli-
chen Zwinge, der Fetischismus entspreche als »Karikatur der Erziehung mit ihren
Zwingen« seiner »kranken Zeit«.°

Eine prominent pessimistische Perspektive auf die »gesunde« Norm liefert Jac-
ques Lacan in seinem Seminar von 1957: Der Fetisch sei »ein besonders grundle-
61 am Fetisch-Objekt werde die
»Grundsituation der Liebe«®? offenbar: Als Schleier, als Projektionsfliche helfe es
den Mangel im Gegeniiber und damit die Kastrationsdrohung zu verleugnen. Auch
das normale Begehren, wie er ein Jahr spater feststellt, funktioniere iber das »Da-

gendes Beispiel fiir die Dynamik des Begehrens«

zwischentreten eines Scheins, der an die Stelle des Habens riickt, um es auf der ei-

58  Vgl. Baudrillard, Beyond Use Value (2000 [1972]), S. 20-22.

59  Derrida, Marx’ Gespenster (1995 [1993]), v.a. S. 251-256, hier S. 255, 256.

60  Stekel, Der Fetischismus dargestellt fiir Arzte und Kriminologen (1923), S. 285, 594; vgl. Béh-
me, Fetischismus und Kultur (2012 [2006]), S. 412f.

61 Lacan, Das Fetischobjekt (2003 [geh. 1957]), S.193.

62 Ebd, S.182.

- am 14.02.2026, 06:38:26.


https://doi.org/10.14361/9783839451984-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

nen Seite zu schiitzen, auf der andern den Mangel im andern zu maskieren«.®* Der
grundlegende Unterschied zwischen den beiden Typen des Begehrens ist nur noch
an kleinen Verschiebungen erkennbar: Im Fetischismus leugne der Mann einen
weiblichen Mangel an >Haben« (da die Unvollstindigkeit der Mutter ihn bedroht);
in der Liebe die Frau einen Mangel an >Sein« (da sie nicht ist, was dem Mann fehlr).
In beiden Fillen dient die Tauschung dem Schutz und der Stiitzung der phallischen
Position. Aus Lacans sechs Jahre spiter stattfindender Beschiftigung mit Freuds
Fort-Da-Spiel®* lisst sich ein weiterer Kommentar zum Verhaltnis zwischen nor-
malem und perversem Begehren ablesen, der diese einander nicht nur annihert,
sondern sogar eine signifikante Umkehrung enthilt: Die nach der Trennung von
der Mutter auf einen Ersatz gelenkte Libido des Kleinkindes verbleibt im Fall des
Perversen auch spiter dort fixiert — wihrend der Gesunde verdringt hat, dass auch
der Umgang mit dem Ersatz lustbringend war, ein Wissen, das nur momentweise
wieder an die Oberfliche dringt, in Fehlleistungen und dergleichen.® Die Hierar-
chie zwischen Wissen und Nicht-Wissen(-Wollen) dreht sich aus dieser Perspektive
um: Die Verleugnung befindet sich plétzlich auf Seiten der Gesunden.

Uber lange Zeit deckungsgleich zur Unterscheidung zwischen gesund und
krank verliuft im Fetischdiskurs die zwischen Original und Ersatz. Derrida aller-
dings fithrt die Unentscheidbarkeit hinsichtlich der Frage, ob der Fetisch nun als
Ersatz dient oder nicht, als eigentliches zentrales Merkmal des Fetischs an: Freud,
der selbst noch an der Dichotomie von Original (Penis) und Ersatz (Fetisch) fest-
halte, liefere zugleich das Beispiel des Schamgiirtels als prototypischem Fetisch,
der unentscheidbar lasse, ob und was er verdecke bzw. ersetze, und gerade dieser
Tatsache seine Dauerhaftigkeit verdanke.®®

Sarah Kofman korrigiert Derridas Freud-Lektiire: So lasse schon Freuds Defini-
tion des Fetischs die Entscheidbarkeit von Original und Ersatz hinter sich; das Ob-
jekt, das der Fetisch laut Freud ersetzt (der Phallus der Mutter), sei nie ein Original,
sondern immer schon ein phantasmatisches Objekt gewesen.®’ Derridas Lektiire
des Freud-Textes sah in diesem einen Beleg fiir Freuds eigenes (fetischistisches)
Schwanken. Auch Kofmans Freud-Lektiire iiberfithrt den psychoanalytischen Dis-
kurs des Fetischismus, setzt hingegen bei einer anderen Opposition an: Haben und
Nichthaben. Diese Unterscheidung ermdglicht nicht nur Freuds Theorie des Feti-
schismus (als Verleugnung der Kastrationsdrohung), sondern auch die Theorie des

63  Ders., Die Bedeutungdes Phallus (1975 [1958]), S. 130; vgl. ders., Das Fetischobjekt (2003 [geh.
19571), S.182.

64  Ders., Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse (1978 [geh. 1964]). Ich folge hier der luziden
Lektiire von Krips, Fetishism (1999).

65 Vgl.ebd., v.a.S. 22f, 28-32.

66 Vgl. Derrida, Glas (2006 [1974]), S. 248-252.

67  Vgl. Kofman, Auf wackligen Fiiflen (1988 [1981]), S. 147.

- am 14.02.2026, 06:38:26.


https://doi.org/10.14361/9783839451984-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Uble Dinge. Materialitat und Fetischismus in der Prosa Paulus Hochgatterers

weiblichen Penisneids — und damit die Abwertung des Weiblichen: Weiblichkeit
war in der Psychoanalyse vorwiegend als Mangel, als defizitir in den Blick gera-
ten; von auferhalb des sexualpathologischen Diskurses und vor allem aus feminis-
tischer Perspektive wurde nun die Giiltigkeit der Unterscheidung zwischen Mann
und Frau entlang des Gegensatzes Haben/Nicht-Haben in Zweifel gezogen. Die
Theorie des Penisneids, so etwa Kofman, sei bezeichnend fiir die narzisstischen
Angste der Theoretiker. Sie diene der Erniedrigung der Frau und der Beruhigung
der »Panike, die das weibliche Andere beim Mann ausldst, einer »Panik ganz ent-
sprechend der, die der Sturz von Thron und Altar nach sich zieht.« Kofman iiber-
nimmt an dieser Stelle exakt die Formulierung, die Freud zur Beschreibung der
frithkindlichen Kastrationsangst benutzt — und diagnostiziert diese somit bei den
Theoretikern des Penisneids.®

Die beiden Positionen des Habens und Nicht-Habens in der Beziehung der Ge-
schlechter betreffen spiter, in der Lacan’schen Psychoanalyse, nicht mehr korper-
liche Merkmale; sie beziehen sich auf eine symbolische Ordnung, eine sprachlich
strukturierte psychosoziale Matrix, in der Minnlichkeit und Weiblichkeit festge-
legt werden. Der Phallus hat seinen Ort, Lacans Die Bedeutung des Phallus zufolge,
zwischen den Geschlechtern, als ein Symbol, dessen der Mann sich versichern will
und als das die Frau, um das Begehren des Mannes zu wecken, erscheinen méch-
te.® In Judith Butlers wirkmichtiger Re-Lektiire Lacans wird nun einerseits Lacan
selbst unter der Hand des Fetischismus tiberfithrt: Den realen, korperlichen Phal-
lus als symbolischen neu zu schreiben, sei eine Reaktion auf dessen tatsichliche
Unzulinglichkeit und Bedrohtheit; Lacans Beharren auf der Nicht-Korperlichkeit
des symbolischen Phallus wird so als (typisch fetischistische, siehe dazu unten)
Strategie lesbar, um den traumatischen Ursprung dieser Besetzung zu verschlei-
ern.”® Zugleich nimmt Butler Lacans Rede von der symbolischen Ordnung und
vom symbolischen Phallus beim Wort — und konzipiert erstere als historisch wan-
delbar, letzteren somit als beweglich, bei keinem Geschlecht fest verortet: So ge-
langt Butler gerade iiber Lacan zur Moglichkeit der Losung des Phallus aus der

68  Ebd., S.139; vgl. Freud, Fetischismus (1948 [1927]), S. 312.

69  Vgl. Lacan, Die Bedeutung des Phallus (1975 [1958]), S. 130.

70  Dazu zieht Butler Lacans frithen Text zum Spiegelstadium heran: Um eine bedrohte Korper-
lichkeit zu stiitzen, wird im Spiegelstadium ein reales/biologisches Zentrum (Butler hilt fest:
der Penis) anstelle des fragmentierten Kérperganzen narzisstisch besetzt und imaginéar er-
hoht. Dasselbe geschehe nun, wenn Lacan selbst den Penis zum symbolischen Phallus idea-
lisiert. Lacans symbolische Ordnung und prominent in ihr der symbolische Phallus seien da-
mit von einer Wunsch- und Angststruktur, also vom Imaginidren abgeleitet. Vgl. Butler, Der
lesbische Phallus und das morphologische Imaginare (2014 [1993]), v.a. S.119-122.

- am 14.02.2026, 06:38:26.


https://doi.org/10.14361/9783839451984-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Geschlechterdichotomie und der Installierung eines alternativen (lesbischen, aber
theoretisch unabschliefRbaren) Eros.”

Was in Lacans Konzeption den weiblichen Mangel verdecken soll, was das ge-
samte Bild von Weiblichkeit prigt, nennt er >Maskerade¢; er nimmt damit — oh-
ne die Quelle zu nennen — ein Konzept der Psychoanalytikerin Joan Riviere von
1929 auf. Dort diente die Maskerade noch dazu, minnliche Anteile in der Frau
durch betonte Weiblichkeit zu verbergen, was bei Lacan dann umgekehrt wird.
Beide Varianten der Maskerade allerdings gehen von einem Bild von Weiblichkeit
als Mangel aus.”® In den 9oer Jahren gab das Konzept der Maskerade somit An-
stofd zu Reformulierungen und Widerlegungen von feministischer Seite. So wurde
die Maskerade einerseits begriif3t als theoretischer Ausgangspunkt einer nicht-es-
sentialistischen Theorie von Geschlechtsidentitit; andernorts, prominent bei Emi-
ly Apter, wurde der Maskerade eine fatale Abhingigkeit vom psychoanalytischen
Phallozentrismus diagnostiziert.”> Apter setzt der Theorie der Maskerade einen
positiv gewendeten weiblichen Fetischismus entgegen: An die Stelle von Maske-
rade als Verdeckung des Mangels tritt weiblicher Fetischismus als narzisstische
Selbstaufwertung und -erweiterung — ein Fetischismus, der die Unterscheidung
zwischen Phallus-Haben und -Nichthaben, zwischen Original und Ersatz hinter

sich lasst.”*

Was ist (oder: was war) eigentlich ein >Fetisch«?

Was hier — wenn auch blof3 in Ausschnitten — deutlich gemacht werden soll, ist der
jaimmerliche Zustand, in dem man den Fetisch-Begriff gegenwirtig antrifft: Die
ihn konstituierenden Unterscheidungen zwischen Eigenem und Fremdem, Wahr-
heit und Tiuschung, Gebrauchs- und Warenwert, gesund und krank, Original und
Ersatz, minnlichem Haben und weiblichem Mangel usw. haben Giiltigkeit und

71 Wenn die mannliche Position des Phallus nicht einer festen symbolischen Ordnung ent-
spricht, sondern diese vom Imagindren abhidngt, dann ist die symbolische Fixierung von Ce-
schlechtsidentitit auf ein kulturell bedingtes — und damit veranderbares — Imaginires zu-
riickzufiihren. Vgl. ebd., S.124-133.

72 Vgl. Benthien, Das Maskerade-Konzept in der psychoanalytischen und kulturwissenschaftli-
chen Theoriebildung (2003), S. 48. Vgl. Riviere, Womanliness as a Masquerade (1929).

73 Apter zufolge »scheint Rivieres Essay nahezulegen, dafi es nur verschiedene Ausformungen
einer essentiellen Mannlichkeit gibt, die beiden Geschlechtern gemein ist. Lacan kommt
trotz der Verkehrung von Rivieres Argumentationsweise zu einem dhnlichen Ergebnis.« —
Apter, Demaskierung der Maskerade (1994 [1991]), S. 204.

74  Vgl. ebd., S.208f; der von Liliane Weissberg herausgegebene Band — Weiblichkeit als Mas-
kerade (1994) — liefert einen Uberblick iiber die divergierenden Standpunkte von z.B. Apter,
Naomi Schor, Marjorie Garber.

- am 14.02.2026, 06:38:26.

33


https://doi.org/10.14361/9783839451984-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Uble Dinge. Materialitat und Fetischismus in der Prosa Paulus Hochgatterers

Trennschirfe verloren. Doch verschwinden damit natiirlich die Diagnosen und Ur-
teile der Vergangenheit nicht aus dem kulturellen Archiv; ein gegenwirtiger litera-
rischer Text sieht sich innerhalb eines bestimmten Paradigmas prinzipiell allen vor-
handenen Texten zugleich gegeniiber. Erst eine genaue Lektiire ldsst Riickschliisse
auf das plausibelste Text-Kontext-Verhiltnis zu (und damit indirekt auch auf histo-
rische Rezeptionsverhiltnisse und Kanonisierung), sowie in weiterer Folge darauf,
wie im jeweiligen Fall die orthodoxen, kritischen, skeptischen oder affirmativen
Positionen verhandelt und zueinander in Beziehung gebracht werden.

Dazu muss man allerdings die Dinge im Text erst einmal finden, die unter das
eine oder andere Fetisch-Verdikt fallen kénnten, das heifdt davor noch: die Frage
beantworten, was ein Fetisch eigentlich >ist« bzw. >war<. Wovon ist die Rede, wenn
im Archiv vom Fetisch die Rede ist?

Der Fetischbegriff, vor grob 500 Jahren in den Texten der Afrikafahrer auf-
getaucht, seit der Mitte des 18. Jahrhunderts im wissenschaftlichen Gebrauch und
verbreitet in zahlreichen Disziplinen,”” umfasst alles und nichts: Alles kann Fetisch
sein, keine zwei Fetische, keine zwei Fetischdefinitionen gleichen einander.

Bohme bezeichnet den Fetischismus mit Sicherheitsabstand zu allen wo-
moglich einengenden, vereinheitlichenden (und damit selbst fetischistischen)
Definitionen als »polyvalente, semantisch iiberdeterminierte, dinglich beliebige (poly-
morphe), funktional multiple, genetisch multikausale, typologisch und phinomenologisch
unendliche Prozessform«’®. Bischoff stellt fest, dass die »Klage iiber die mangelnde
semantische Festlegung« innerhalb der Fetischtheorie bereits zum Topos gewor-
den sei. »Der Fetisch entzieht sich seit seinem Auftauchen dem Zugriff seiner
Erforschung«, meint auch Christina Antenhofer in der Einleitung ihres Sammel-
bandes (2011), »worin sich bis heute ein guter Teil seiner Faszination wie seiner
Irritationskraft erhalten haben mag.«”’

Beim Durchforsten des kulturellen Archivs erscheint der Fetisch zuerst und
vor allem als ungeheure Menge an Text; jeder nun neu hinzukommende (auch li-
terarische) Text, der den Fetisch behandelt, findet sich einer uniiberschaubaren
Menge einander analoger oder einander widersprechender, einander erginzender
oder quer zueinander verlaufender Definitionen des Fetischismus gegeniiber. Was
sie gemeinsam haben, lisst sich bestenfalls als Wittgenstein'sche »Familiendhnlich-
keit7® bezeichnen: eine unabgeschlossene Menge von Merkmalen ohne Anspruch
auf Deckungsgleichheit und Vollstindigkeit. Zusammengenommen ergeben diese

75  Vgl. dazu die informativen Grafiken in Antenhofer, Fetisch als heuristische Kategorie (2011),
S.15, 35.

76  Bohme, Fetischismus und Kultur (2012 [2006]), S. 448.

77  Antenhofer, Fetisch als heuristische Kategorie (2011), S.15.

78  Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen (1977 [1953 postum]), 67.

- am 14.02.2026, 06:38:26.


https://doi.org/10.14361/9783839451984-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Merkmale das semantische Oszillieren des Begriffs: alles das, was innerhalb einer
Kultur unter >Fetisch« verstanden werden kann.

Eine Ursache dieses Oszillierens ist die Wanderbewegung des Konzepts aus
Ethnographie und Religionswissenschaft in die Disziplinen der politischen Oko-
nomie und der Sexualpathologie, wobei interdisziplinire Wechselwirkungen nicht
die Ausnahme, sondern den Normalfall darstellen. Residuen der historischen An-
finge des Fetischbegriffs sind in allen spiteren Verwendungskontexten nachweis-
bar.”® Spiter halten dkonomische Gesichtspunkte in die Theorie und Metapho-
rik der Psychoanalyse Einzug,®° psychoanalytische Argumentationsmuster in die
postkoloniale Theorie (s.0.). Marx’sche und marxistische Schriften von 1844 bis heu-
te fithren zur Darstellung des Warenfetischismus sexuelle Perversion ins Feld.®!
Wolfgang Fritz Haug enttarnt 1971 den Warenfetischismus als libidindsen Mecha-
nismus, spricht von der warenisthetisch geweckten >Triebsehnsucht« des Konsu-
menten und verweist angelegentlich der Vermarktungsstrategien von Unterhosen
explizit auf Freuds Konzept der Kastrationsangst.®? Eine Synthese marxistischer
und psychoanalytischer Fetischbegriffe liegt zu dieser Zeit schon in Baudrillards Fe-
tischismus und Ideologie vor, wo die Asthetik der Ware zugleich der »Negation des in
seiner sozialen Praxis und der Arbeitsteilung zerstiickelten Korpers (ideologische
Sozialstruktur)« sowie der »Negation der Kastration (perverse psychische Struk-
tur)«®3 dient.

Den so immer schon verunklirten Unterscheidungen zwischen den Fetischbe-
griffen entspricht auch die Art und Weise, wie sich das Konzept des Fetischismus in
literarischen Texten niederschligt. Diese kiitmmern sich am allerwenigsten um die

79  Sowie Marx im Kapital neben den bekannten Formulierungen vom »Mystizismus der Waren-
welt, all de[m] Zauber und Spuk«die Entlehnung des Konzepts bei der Religionswissenschaft
explizit offenlegt (und religiése Metaphorik in der Kapitalismuskritik noch hundertfiinfzig
Jahre spater en vogue ist, wenn etwa beim Shopping »die Auswahl und Unterscheidung von
Verdammten und Geretteten« stattfindet), attestiert Alfred Binet als (Er-)Finder des sexuel-
len Fetischismus —folgerichtig, nachdem auch er das Konzept aus der Religionswissenschaft
libernommen hatte —die Analogie zwischen dem religiosen und dem sexuellen Kult. — Marx,
Das Kapital, Bd. 1 (1962 [1867]), S. 90, vgl. S. 86; Bauman, Leben als Konsum (2009 [2007]),
S. 87; vgl. Binet, Le fétichisme dans I'amour (1887), S.144; vgl. auch Stekel, Der Fetischismus
dargestellt fiir Arzte und Kriminologen (1923), S. 29 u.6.

80  Wenn etwa der Analytiker Viktor N. Smirnoff zu »einer 6konomischen Auffassung des zu ei-
ner wahren Wertbérse aufgeriickten Liebesaustauschs« kommt, »wo das Gesetz von Angebot
und Nachfrage herrscht«. — Smirnoff, Die fetischistische Transaktion (1972 [1970]), S. 77.

81 In den Pariser Manuskripten ist von den im Konsumenten durch die »verworfensten Einfal-
le[l« des Warenfetischismus geweckten »krankhafte[n] Geliisten« und vom »Liebesdienst«
der Ware die Rede. — Marx, Okonomisch-philosophische Manuskripte aus dem Jahre 1844
(1974 [1844]), S. 547f.

82  Vgl. Haug, Kritik der Warendasthetik (1971), S. 20f., 63,109.

83  Baudrillard, Fetischismus und Ideologie (1972 [1970]), S. 326.

- am 14.02.2026, 06:38:26.

35


https://doi.org/10.14361/9783839451984-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Uble Dinge. Materialitat und Fetischismus in der Prosa Paulus Hochgatterers

klare Abgrenzung von Disziplinen und Zustindigkeiten. So meint etwa Bischoff:
Typisch sei, »dass literarische Texte nicht an einem einzigen dieser Diskurse teil-
haben, sondern dass sie mehrere Wissenskontexte zugleich aufrufen [...].« — »Die
Literatur«, so Bischoff weiter, »durchkreuzt hier immer schon Diskussionen in-
nerhalb der einzelnen Disziplinen, die sich um die Brauchbarkeit bzw. die klare
Konturierung und Abgrenzung des Begriffs gegeniiber seiner Verwendung in an-
deren Kontexten drehen.«34

Festzuhalten ist also: Fetische in literarischen Texten weisen Merkmale aus der
ganzen Bandbreite an Fetischdiskursen und -texten auf. Die Fetischdiskurse selbst
wiederum sind kaum trennscharf voneinander abzugrenzen. Wie also soll fir die
literaturwissenschaftliche Arbeit die Frage nach dem Fetischismus gestellt werden?

Anstelle des historischen Nachvollzugs der Fetischdiskurse (zumal ausfithrli-
che Rekapitulationen der Begriffsgeschichte des Fetischismus bereits vorliegen)3s
bietet sich ein Blick auf die >Familienihnlichkeit< des Fetischismus, das heif3t: auf
die >Familienmerkmale« der Rede vom Fetischismus an, ein (hier kurz und knapp
gehaltener) Katalog der gingigen Metaphern und Topoi, der dabei weder auf der
Achse der historischen Entwicklung noch innerhalb der Grenzen einzelner Dis-
kurse bleibt, sondern gewissermaflen im rechten Winkel dazu steht (die sFamili-
enmerkmale« verbinden die Diskurse entlang paradigmatischer Achsen). Ein sol-
cher Katalog macht, wenn man so will, Fetischismen innerhalb eines literarischen
Textes identifizierbar.8¢

84  Bischoff, Poetischer Fetischismus (2013), S. 25, 26.

85  Zum Beispiel in den Arbeiten von William Pietz, Karl-Heinz Kohl und nicht zuletzt Hartmut
Bohme.

86  Der Versuch, der Vielstimmigkeit des Diskurses durch einen Merkmalskatalog beizukom-
men, ist natirlich nicht ohne Vorldufer. So ortet schon William Pietz 1985 in der Rede tiber
den Fetischismus bestimmte Konstanten. Zu ihnen zdhlen die irreduzible Materialitat des
Fetischs (als Gegensatz zum verweisenden Dingsymbol); die Méglichkeit, mitihm an ein sin-
guldres Ereignis anzukniipfen (den Moment seiner Entstehung); die soziale Festlegung sei-
nes Wertes und die Verbindung zu Kraft, Gesundheit, Identitit etc. des Individuums. Pietz’
Schwerpunkt liegt dabei wohlgemerkt auf dem ethnologischen Fetischbegriff (vgl. Pietz, The
Problem of the Fetish, | (1985), S. 6-10). Antenhofer erginzt diese Aufstellungen mit Bezug
auf die neuere Forschung (u.a. Karl-Heinz Kohl, Bruno Latour, Alfonso lacono) um Merkmale,
die unterschiedlichen Perspektiven auf den Fetisch zuzuschreibensind: die Hybriditat des Fe-
tischs —seine Zusammensetzung aus verschiedenen Glaubenssystemen, verschiedenen Kul-
turen —, seine polarisierende Wirkung auf Anhanger und Gegner, die Kraft, »den Akt seines
eigenen Ursprungs zu transformierenc, d.h. seine Entstehung zu verleugnen, sowie die mit
ihm vorgenommene Ersetzung (etwa des Phallus). — Antenhofer, Fetisch als heuristische Ka-
tegorie (2011), S. 20-22. Johannes Endres ortet als »missing link« der verschiedenen Fetisch-
konzepte gerade die Umkehrung, die der Begriffim Rahmen seiner Ubertragung von einem
konzeptionellen Rahmen in den nichsten erfahrt. Vgl. Endres, Vorwort (2017), S. 14-17.

- am 14.02.2026, 06:38:26.


https://doi.org/10.14361/9783839451984-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Die hier herangezogenen Texte zum Fetischismus stellen, selbstverstindlich,
nur einen verschwindenden Teil des vorhandenen Materials dar; ausgewihlt wur-
de nach Kriterien der Wirkmichtigkeit und Kanonisierung. Zeitlich eingegrenzt
wurde das Textkorpus recht tolerant auf diejenigen Texte, die bis »um 2000« verof-
fentlicht wurden, da auch die fiir die vorliegende Arbeit relevanten Texte Hochgat-
terers in diesem Zeitraum erschienen sind. Die Darstellung des ethnographisch-
religionswissenschaftlichen Fetischdiskurses wird mit wenigen Ausnahmen auf die
Reisebeschreibung Wilhelm BofRmanns von 1704, die wirkmichtige religionswis-
senschaftliche Abhandlung Charles des Brosses’ von 1760, ein religionsgeschicht-
liches Werk von Christoph Meiners von 1806 sowie Hegels Bemerkungen in den
geschichtsphilosophischen Vorlesungen (1837 postum) beschranke; fiir die Darstel-
lung des Diskurses zum Warenfetisch (inklusive der auf Marx fuflenden Kritik der
Warenisthetik) werden neben Marx’ Kapital (Bd. 1 von 1867) die betreffenden Pas-
sagen aus Georg Lukics’ Geschichte und Klassenbewusstsein (1923) und Walter Benja-
mins Aufzeichnungen zum Passagen-Werk (1927-29, 1934-40), die einflussreiche Pu-
blikation des marxistischen Theoretikers Wolfgang Fritz Haug von 1971, Texte aus
demselben Zeitraum von Jean Baudrillard sowie ein Text des Soziologen Zygmunt
Bauman aus der Zeit nach 2000 herangezogen; fiir die Darstellung des sexualpa-
thologischen Diskurses zum Fetischismus die Schrift Alfred Binets von 1887, die
den Begriff einfiithrte, Krafft-Ebings umfangreicher Eintrag in seiner Psychopathia
sexualis (in der Auflage von 1912), Wilhelm Stekels Monographie von 1923, Sigmund
Freuds wegweisende Abhandlung von 1927 sowie Lacans entsprechende Texte aus
der Mitte des 20. Jahrhunderts.®’

Dem Vorhaben, den Fetisch auf den Begrift zu bringen, haftet selbst ein gewis-
ser Fetischismus an: Die betreffenden Diskurse der Ethnographie und Religions-
wissenschaft, der Marx’schen politischen Okonomie und der Konsumkritik, der
psychiatrischen und psychoanalytischen Sexualpathologie werden entlang einer
paradigmatischen Achse zerstiickelt und erneut zusammengesetzt. Die Grenzen
dreier so verschiedener, vielfiltiger und umfangreicher Diskurse zu iiberschreiten
und ihre Elemente nach motivischen Ahnlichkeiten und Analogien neu zu sortie-
ren, ist zweifellos selbst ein Akt der fetischistischen Verschniirung, das Ergebnis
eine ebenso fetischistische Verleugnung des Disparaten und Fragmentarischen —
und vielleicht typisch fur wissenschaftliche Begriffsbildung, damit wiederum ein
Hinweis auf den existenziellen Mangel im forschenden Subjekt. Diese Diagnose

87  Diese Darstellung steht selbstredend in der Schuld derjenigen Publikationen, die das Mate-
rial des Fetischdiskurses schon durchforstet und in unterschiedliche Ordnungen gebracht ha-
ben: etwa des Sammelbands von Pontalis, der Monographien Kohls, Bchmes und Bischoffs,
der Aufsitze von Pietz. Zu den jiingeren Publikationen zahlt die umfangreiche Anthologie
Johannes Endres’. Vgl. Endres, Fetischismus (2017).

- am 14.02.2026, 06:38:26.

37


https://doi.org/10.14361/9783839451984-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Uble Dinge. Materialitat und Fetischismus in der Prosa Paulus Hochgatterers

wird bereitwillig (und mit der vielbeklagten Unbelehrbarkeit des Fetischisten) zur
Kenntnis genommen.
Also: Was war noch einmal ein Fetisch?

Familienmerkmale des Fetischismus

Die Rede vom Fetisch in all seinen Ausformungen ist eine vom Irrtum, der in der
sobjektiv« (was auch immer das gerade heif’t) falschen Zuschreibung an das bloRe
Ding liegt. Der materialen Gottheit, der Ware, dem Korsett wird im Urteil der Fe-
tischjiger eine Kraft, ein Wert zugeschrieben — mitunter durch die betriigerische
Absicht eines Dritten: des Fetischpriesters, der Konsumindustrie —, die bzw. der
ihm vom Standpunkt der Rechtgliubigkeit, der Rationalitit, der Gesundheit aus
betrachtet nicht zukommt. Der >Primitive« betreibt Gétzendienst, schreibt wertlo-
sen Dingen Wert zu, und zwar aus »Furcht« und »Schwachheit«, wie Charles de
Brosses 1760 feststellt;®® der Warenfetisch nach Karl Marx (1867) tiuscht iiber die
gesellschaftlichen Produktionsbedingungen sowie die eigentliche Unvergleichbar-
keit der verschiedenen Warendinge hinweg und versieht sie zugleich - so die auf
Marx folgenden Analysen der Warenisthetik — mit einer den Kiufer tiuschenden
Oberfliche.?? Der Perverse schreibt dem unbedeutenden Ding sexuelle Reize zu,
die dieses »an und fiir sich«°° nicht aufweist.

Der Irrtum hingt in diesen Darstellungen unter anderem an einem Moment
der Wahllosigkeit, das der Einsetzung des jeweiligen Fetischs vorausgeht. Verehrt
und begehrt werden willkiirlich oder zufillig gewdhlte Dinge, im Fall des religio-
sen wie des sexuellen Fetischs dominiert die Idee eines folgenreichen, mehr oder
weniger zufilligen Erstkontakts. Der >Wilde< erwihlt schon Wilhelm Bofimanns
Reisebericht zufolge »dasjenige vor seinen Gott was ihm zuerst ins Auge fillt/ein
Hund/eine Katze/oder anders Thier/ja selbst auch leblose Dinge«®*. Die sexuelle
Perversion beginnt (etwa laut Richard von Krafft-Ebing 1891, aber auch schon bei

88  de Brosses, Ueber den Dienst der Fetischengotter (1785 [1760]), S.136. Der Fetisch sei, so de
Brosses, so »dusserst ungereimt, dass rationale Argumente wirkungslos blieben. Vgl. ebd.,
S.137.

89  Die Spuren der Produktion werden eliminiert (»die gesellschaftlichen Verhéltnisse der Pri-
vatarbeiter sachlich verschleiert«, Marx, Das Kapital, Bd. 1 (1962 [1867]), S.90), die Dinge
in der Warenform homogenisiert in »Abstraktion von ihrer wirklichen Ungleichheit« (ebd.,
S. 87); Haug stellt 1971 emport fest: »Das Zeichen und die unmittelbaren und mittelbaren
Gebrauchswertversprechungen, mit denen es ausgestattet ist, miissen absolut nichts zu tun
haben mit der besonderen Beschaffenheit der Ware, die es doch bezeichnet.«— Haug, Kritik
der Warenasthetik (1971), S. 28f.

90  Soetwa die—anderswo vielfach dhnlich lautende — Formulierung Krafft-Ebings. — Ders., Psy-
chopathia sexualis (14. Aufl. 1912), S. 16.

91 Bofmann, Reyse nach Cuinea (1708 [1704]), S. 444; vgl. de Brosses, Ueber den Dienst der
Fetischengotter (1785 [1760]), S. 11f.

- am 14.02.2026, 06:38:26.


https://doi.org/10.14361/9783839451984-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Binet 1887) mit der zufilligen Assoziation eines erotischen Reizes und einer Sin-
neswahrnehmung.®” Die theoretisch eleganteste Losung, die Sigmund Freuds von
1927, legt ein Haltmachen der Erinnerung vor einem traumatischen Erlebnis na-
he, der vermeintlichen Entdeckung des Knaben, dass die Mutter kastriert sei. Der
letzte, wiederum mehr oder weniger zufillige Eindruck vor dieser Wahrnehmung —
eben Fiifle, Schuhe, Behaarung — fungiere von nun an als Fetisch, der erlaube, die
Kastriertheit der Mutter zu leugnen.”® Auch der Marx’sche Warenwert ist vorerst
willkiirlich, das Austauschverhiltnis zwischen den Arbeitsprodukten »ganz zufil-
lige; erst durch Gewohnheit wird dieses Verhiltnis fixiert bzw. naturalisiert.>*
Aus der Aulenperspektive wird dem Fetischdienst stets ein Element des Wi-
dersinns attestiert; der Fetisch sei Objekt eines widerspriichlichen Wissens. Am
Primitiven wurde die vielfach widerspriichliche Haltung beobachtet, dass er in der
Lage ist, zugleich an den Gott der Kolonisatoren und an die eigenen Fetische zu
glauben;” dass er zudem den Fetisch selbst herstellt und dennoch fiir géttlich hil,
und dass er ihn dann - dessen gottlicher Macht zum Trotz — nach eigenem Gut-
diinken auch kurzerhand wieder abschaffen kann.®® Auch die Einsicht in den Irr-
tum dndert nichts an den irrigen Gebriuchen, so sie einmal (de Brosses:) »mit dem
Firnif} der Heiligkeit iiberzogen sind«®’. Auch die Aufdeckung des Warenfetischs
»verscheucht keineswegs den gegenstindlichen Schein der gesellschaftlichen Cha-
raktere der Arbeit«®®, der Fetisch bleibt also, auch nachdem er als solcher analysiert
ist, wirksam, weil die Tauschung objektive, gesellschaftsiibergreifende Form ange-
nommen hat. Der sexualpathologische Fetischdiskurs kennt die komplexesten Mo-
di des resistenten logischen Widerspruchs: Im perversen Fetisch wird der eigene
Ursprung strukturell verleugnet. Er markiert nach Freud den sletzten Halt< in der

92 Vgl. Binet, Le fétichisme dans I'amour (1887), S. 146f.; Krafft-Ebing, Psychopathia sexualis (14.
Aufl. 1912), S.177.

93 Vgl. Freud, Fetischismus (1948 [1927]). Komplexer, aber in ihrem Facettenreichtum kaum an-
wendbar ist die Anordnung, die in Stekels vier Jahre vor Freuds Aufsatz erschienenem Band
Der Fetischismus angefiihrt wird: Der Fetischismus trete als eine viel zu elaborierte Stérung
in Erscheinung, als dass eine einzige Szene sein Ausloser sein konnte; stattdessen vermu-
tet Stekel ein Zusammenspiel von Sadismus, Inzestangsten, Schuldgefiihlen, animistischen
Tendenzen, kulturellen und religiésen Motiven uv.m. Vgl. Stekel, Der Fetischismus darge-
stellt fiir Arzte und Kriminologen (1923), passim.

94 Vgl. Marx, Das Kapital, Bd. 1 (1962 [1867]), S. 102f.

95  Vgl. BoRmann, Reyse nach Guinea (1708 [1704]), S.177.

96 Vgl.ebd.,S. 445; vgl. etwa auch Meiners, Allgemeine kritische Geschichte der Religionen, Bd.
1 (1806), S.177f.; Hegel, Vorlesungen (iber die Philosophie der Geschichte (1995 [1837 pos-
tum]), S.123.

97  de Brosses, Ueber den Dienst der Fetischengotter (1785 [1760]), S. 8.

98  Marx, Das Kapital, Bd. 1 (1962 [1867]), S. 88; vgl. Godelier, Warenwirtschaft, Fetischismus, Ma-
gie und Wissenschaft im Marxschen Kapital (1972 [1970]), S. 305.

- am 14.02.2026, 06:38:26.

39


https://doi.org/10.14361/9783839451984-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Uble Dinge. Materialitat und Fetischismus in der Prosa Paulus Hochgatterers

Erinnerung des traumatisierten Knaben vor dem verdringten Anblick der kastrier-
ten Mutter. So konserviert der Fetisch zugleich den letzten Moment, in dem das
fatale Wissen noch nicht vorhanden war, und diese Verdringung (»[D]ie wunschge-
rechte wie die realititsgerechte Einstellung bestanden nebeneinander.«%%). Diese
Gleichzeitigkeit von Wissen und Verdringen macht die Haltbarkeit des Fetischs
aus. Auch der Einblick in die Krankheit und theoretisches Wissen sind, wie Wil-
helm Stekel feststellt, der Heilung nicht férderlich.’®® Das Wissen um den eige-
nen Irrtum ist einigen spiteren Deutungen zufolge gar Voraussetzung des Lustge-
winns.'**

Der Fetisch ist ein Instrument der Erméachtigung — nicht im praktisch-instru-
mentellen Sinn, sondern mittels magischer, psychologischer, sozialer Wirkungen,
die der Weltsicht ihrer aufgeklirten Kritiker selbstredend allesamt widersprechen.
Fetische schiitzen vor der existenziellen Ausgesetztheit, vor der Kastration (im en-
geren und weiteren Sinn), vor dem sozialen Tod, bestitigen und stabilisieren ein
bedrohtes, unzureichendes, fragmentiertes Subjekt, stellen Status, Identitit, Be-
sitz her: Sie garantieren im Fall des afrikanischen Fetischismus »Vielheit der Wei-
ber und Sclavenc, dienen als »Verwahrungsmittel gegen alle Arten von Zufillen«
bzw. erméglichen Vorherrschaft iiber die »Naturmacht«'°2, Der Fetisch Ware >er-
michtigt« den Konsumenten fiir den Moment des Kaufs und fiir die Teilnahme am
Warenkreislauf, verhilft ihm zu sozialem Erfolg, stellt »Investitionen in die eige-
ne Mitgliedschaft in der Gesellschaft« dar und sichert dem Konsumenten (durch
dessen Angleichung an die Ware) dortige Positionen. Dariiber hinaus, als grofit-
mogliches Kaufwertversprechen, ermoglicht er durch Wiederholung des Kaufakts
»Neuanfinge und Auferstehungen (Gelegenheiten, >neu geboren« zu werden) in
Hiille und Fiille«.'® Der Fetisch des Perversen ist »Zeichen des Triumphes iiber
die Kastrationsdrohung und der Schutz gegen sie«*°* (einer vielgestalten Drohung,
die bei Lacan etwa als Angst auftritt, »verschlungen zu werden<'®>); Wilhelm Stekel

99  Freud, Fetischismus (1948 [1927]), S. 316.

100 »Erhatsehrviele analytische Biicher gelesen, was fiir die Behandlung eine schlechte Progno-
se bietet.« — Stekel, Der Fetischismus dargestellt fiir Arzte und Kriminologen (1923), S. 68.

101 Vgl. Pfaller, Die lllusionen der anderen (2002), mit Bezug auf Mannoni, >Je sais bien .. mais
quand méme« (1964).

102 Bofdmann, Reyse nach Guinea (1708 [1704]), S.189; Hegel, Vorlesungen iiber die Philosophie
der Geschichte (1995 [1837 postum]), S.122.

103 Bauman, Leben als Konsum (2009 [2007]), S. 76, 67; vgl. Haug, Kritik der Warendasthetik
(1971), S. 91, 145; Bourdieu verwendet den Fetischbegriff zur Beschreibung der Distinktions-
mechanismen, die mit dem Konsum von Kulturgiitern zusammenhéngen — deren Wert sich
aus dem »kollektiven Glauben« ergebe und den zu hinterfragen als sbarbarisch« gilt. Vgl.
Bourdieu, Die feinen Unterschiede (1992 [1979]), S. 389f.

104 Freud, Fetischismus (1948 [1927]), S. 313.

105 Lacan, Das Fetischobjekt (2003 [geh. 1957]), S. 230.

- am 14.02.2026, 06:38:26.


https://doi.org/10.14361/9783839451984-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

deutet die Neigung des Fetischisten zur Sammlung, zur Harems- oder Reihenbil-
dung nicht zuletzt als Strategie, den angstbesetzten Ursprung der Reihe in immer
weitere Ferne zu riicken.®

Der Fetisch ist immer auch Ergebnis eines aggressiven Aktes. Diese Gewalt-
haftigkeit ist facettenreich: Der Fetisch wird ebenso durch eine (gewaltsame) Ab-
trennung gewonnen wie seine Notwendigkeit aus einer (gefiirchteten) Abtrennung
resultierte; er ist kein homogenes, urspriingliches Objekt, sondern ein zugleich
Zerstiickeltes und Zusammengesetztes, ebenso wie gerade mit seiner Hilfe wieder-
um das fragmentierte Subjekt vervollstindigt werden soll. Ist von der Herstellung
des Fetischs bzw. der Entstehung des Fetischismus die Rede, dominiert neben der
Rede vom Irrtum des Fetischisten die von der Aufeinanderfolge von Fragmentie-
rung und Akkumulation: Denjenigen Religionstheoretikern, die — wie de Brosses —
von einem Ur-Monotheismus ausgingen, galt der Fetischismus als »Zersplitterungs
der urspriinglichen géttlichen Einheit.’®” Dieser Vorgang findet gewissermafien
auf materieller Ebene eine Entsprechung: BoRmann etwa berichtet vom Fetisch
der Afrikaner als einem Gefif3, gefiillt mit Teilen von Mensch und Tier, damit Ab-
trennung und Zusammensetzung zugleich;'°® Christoph Meiners (1806) wieder-
um von >Fetischen-Biindeln«.'® Marx spricht hinsichtlich der Ware von der »Spal-
tung des Arbeitsprodukts in niitzliches Ding und Wertding« und komplementir
vom >Ankleben« des Warenwertes™®, Haug in Umlegung dieses Verhiltnisses auf
den Konsumartikel vom >Zerreiflen< der Ware in ihr Eigentliches und ihre Oberfli-
che/Verpackung.™ Binet zieht aus den sexualpathologischen Fallgeschichten den
Schluss, der Fetisch sei (neben einem unbelebten Ding) zumeist ein Bruchteil einer
Person;"? Stekel berichtet vom >pars pro toto-Typus« des Fetischisten, der sich vor
allem fiir »abgeschnittene oder ausgebrochene, gewaltsam vom Koérper getrenn-
te Teile<" interessiert — die Herstellung des Fetischs ist also selbst ein mitunter
blutiges Handwerk. Stekels Modell zufolge ist der Fetisch erneut ein zusammen-
gesetztes Ding, ein sowohl physisch als auch symbolisch hybrides Konstrukt.™

106 Vgl. Stekel, Der Fetischismus dargestellt fir Arzte und Kriminologen (1923), S.150.

107 Vgl. Bohme, Fetischismus und Kultur (2012 [2006]), S. 200f.

108 Vgl. BoRmann, Reyse nach Guinea (1708 [1704]), S. 182f.

109 Vgl. Meiners, Allgemeine kritische Geschichte der Religionen, Bd. 1 (1806), S. 157; vgl. Bohme,
Fetischismus und Kultur (2012 [2006]), S. 189.

110 Vgl. Marx, Das Kapital, Bd. 1 (1962 [1867]), S. 87.

11 Vgl Haug, Kritik der Warenésthetik (1971), S. 60.

112 Vgl. Binet, Le fétichisme dans 'amour (1887), S. 144.

113 Stekel, Der Fetischismus dargestellt fiir Arzte und Kriminologen (1923), S. 397.

114 Siehe etwa die zahllosen Kompositionen aus Mann und Bandage oder Frau, Pelz und Krii-
cke; bzw. die — von Freud abweichende — Theorie der im Fetisch komprimierten vielfachen
Symbolschichten. Vgl. ebd., S. 414, 289, 133f. u.0.

- am 14.02.2026, 06:38:26.

4


https://doi.org/10.14361/9783839451984-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Uble Dinge. Materialitat und Fetischismus in der Prosa Paulus Hochgatterers

Angesichts der jeweiligen Bedrohung hat der Fetisch ebenfalls sadistische,
mortifizierende, zerstiickelnde Tendenzen: So stellt die Einsetzung des Fetischs —
der Haare, des Schuhs, des Mieders — das tote Ding an Stelle des lebenden
Korpers, das reglose Teil an Stelle des bedrohlichen Ganzen." Fetischismus
dient der >Ruhigstellung« des unberechenbaren Lebendigen, das durch Lebloses
ersetzt bzw. nur als solches anerkannt wird. Im Fetischismus, so Benjamin, der
hier iiber die Mode den Fetisch der Ware und der Liebe in eins fasst, werde der
»lebendige[] Leib der anorganischen Welt«!'®

Konsumgesellschaft als einem Mechanismus zur »Verwandlung von Konsumenten in
117

verkuppelt. Bauman spricht von der

Waren«

Die sich deutlich abbildende misogyne Tendenz des Fetischismus eignet den
sexuellen (»Immer geht der Fetischismus mit einer Entwertung des Weibes vor
sich, gleichgiiltig aus welchen Ursachen.«!®)
renokonomischen Ausformungen: Schon die Afrikafahrer zeigten sich beeindruckt

von den >smumbo jumboc«-Fetischen, die der Mafiregelung und Kontrolle weiblicher

ebenso wie den religiésen und wa-

Sexualitit dienten.™ Die Ware wiederum, die Mode mit ihren speziell auf Frau-
en abzielenden Angeboten der Selbstmodellierung, gilt Haug als »schimmernde
Zwangsjacke, als glinzende Abfindungspramie mit dem Zustand der Unterwer-
fung und Degradation zum Wesen zweiten Ranges.«**°

Dazu kommt die kontagidse Systematizitdt des Fetischs — alles wird dem Fe-
tisch, dem fetischistischen Glaubenssystem untergeordnet. Was im Fall religio-
ser Systeme naheliegend wire, hat jedoch mehr noch fiir den Waren- und den
sexuellen Fetischismus Geltung: Die Warenform affiziert mit Natur und Gesell-
schaft Bereiche auflerhalb des Okonomischen (etwa bei Benjamin bzw. Lukacs)***;
bei Baudrillard findet dieses Konzept eine poststrukturalistische Ausformung: Er

hypostasiert das Marx’sche System des Tauschwerts zu einem Zeichensystem, in

115 Schon Binets Gedankenspiel vom Nasenfetischisten bringt — sehr frith im psychopathologi-
schen Diskurs zum Fetischismus—die Mortifikation zur Sprache: Der Nasenfetischist sei nicht
von der lebenden Besitzerin der Nase abhingig, weil er ja im Todesfall die Nase abtrennen,
sodann konservieren und weiterhin verehren konne. Vgl. Binet, Le fétichisme dans 'amour
(1887), S.153f.

116 Benjamin, Paris, die Hauptstadt des XIX. Jahrhunderts (1991 [1935]), S. 51. Eine Zusammen-
schau von Benjamins Anmerkungen zum Fetischismus bietet Endres, Fetischismus (2017),
S.190-196.

117 Bauman, Leben als Konsum (2009 [2007]), S. 21.

118  Stekel, Der Fetischismus dargestellt fur Arzte und Kriminologen (1923), S.1.

119 Vgl. Astley, A new General Collection of Voyages and Travels (1745-1747), Bd. 2, S. 301f,, zit.n.
Pietz, The Problem of the Fetish, Illa (1988), S. 114, vgl. auch Pietz, The Problem of the Fetish,
| (1985), S. 6; vgl. BoRmann, Reyse nach Guinea (1708 [1704]), S.182.

120 Haug, Kritik der Warenisthetik (1971), S. 96.

121 Vgl. Benjamin, Paris, die Hauptstadt des XIX. Jahrhunderts (1991 [1935]), S. 51; Lukics, Die
Verdinglichung und das Bewufstsein des Proletariats (1968 [1923]), S. 259.

- am 14.02.2026, 06:38:26.


https://doi.org/10.14361/9783839451984-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

dem Waren nicht nur durch den Geldwert, sondern durch ihren Status als Zeichen
eine von realen Grundlagen abgehobene Verweisstruktur bilden; die Warendinge
beziehen sich bloR noch aufeinander, aufgeldst in ein differenzielles System von
Zeichen. Diese Systematizitit, die Ubersetzung der Wirklichkeit in einen in sich
geschlossenen Code macht zum einen die Faszination des Warenfetischs aus — und
bleibt zum anderen nicht auf die Okonomie beschrinkt, sondern breitet sich fort-
wihrend in andere Lebensbereiche aus.”** Dem analog hat schon Stekel am Per-
versen die Neigung festgestellt, die ganze Welt seinem jeweiligen fetischistischen
System zu unterwerfen.'*3

Letztes zentrales Merkmal aller Fetischbegriffe ist der dem Fetisch attestierte
korrumpierte Zeichencharakter. Der afrikanische Fetisch ist religiose Requisite,
und doch nicht Zeichen fiir ein Uberirdisches; er erseizt jegliche géttliche Allmacht,
anstatt sie zu bedeuten: BoRmann ist ratlos, weil die >Wilden« selbst nicht erkliren
koénnten, was ihre Goétzen abbilden, und de Brosses sieht den Unterschied zwi-
schen Fetischismus und der »gewohnlich sogenanten Abgétterey«, der Idolatrie,
eben darin: der Fetisch stellt nichts dar.”** Vergleichbar steht auch der Warenfe-
tisch fiir das Kappen der Verweisbeziehung zur Herkunft der Ware, den gesell-
schaftlichen Verhiltnissen der Produktion; im Zuge dessen treten an ihre Stelle
(wie spiter festgestellt wird*?) die der Warenbhiille konnotierten verkaufsfordern-
den Vorstellungsinhalte. Diese Zeichenfunktion erweist sich in den verschiedenen
Diagnosen als selbstreferenziell: Haug zufolge »entlehnen die Waren ihre 4stheti-
sche Sprache beim Liebeswerben der Menschen« — die Ware gibt lediglich ein Bild
des Konsumenten wieder, gefiltert durch seine Triebsehnsiichte —, »[d]ann kehrt
das Verhiltnis sich um, und die Menschen entlehnen ihren dsthetischen Ausdruck
bei den Waren.«!2® So verweist das Warenzeichen auf den durch es gezeichneten
Konsumenten, letztlich auf sich selbst. (In seiner Analyse der Sprache der Mode

122 Baudrillard, Fetischismus und Ideologie (1972 [1970]), v.a. S. 320f.

123 So fiihrt der Fetischismus bei Stekel nicht nur zu einer Einschrankung des Sexuallebens, son-
dern »zu einer konzentrischen Einschrankung des gesamten geistigen Blickfeldes«; der Feti-
schismus verengt den Horizont des Kranken, der Kranke unterwirft seinen gesamten Erfah-
rungshorizont dem Fetisch; dazu ist »unaufhorliche Annullierungsarbeit« notwendig: »Die
Fiktion 143t sich nur durch Zerstérung der Wirklichkeit aufrecht erhalten.« Stekel beruft sich
dabei auf Freuds These, »dafd die Erotik unsere gesamte Affektivitit speist«, dass also jedes
Interesse »mit der Erotik innig zusammenhingt.« — Stekel, Der Fetischismus dargestellt fiir
Arzte und Kriminologen (1923), S. 573, 590.

124 Vgl. BoRmann, Reyse nach Guinea (1708 [1704]), S.188f.; de Brosses, Ueber den Dienst der
Fetischengdtter (1785 [1760]), S. 44f.

125 Vgl. z.B. Jhally, The Codes of Advertising (1990), S. 51; Haug, Kritik der Warenasthetik (1971),
passim.

126 Ebd.,S. 20.

- am 14.02.2026, 06:38:26.

43


https://doi.org/10.14361/9783839451984-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44

Uble Dinge. Materialitat und Fetischismus in der Prosa Paulus Hochgatterers

kommt Roland Barthes, ohne allerdings den Fetischbegriff zu gebrauchen, zu ei-
nem ganz dhnlichen Schluss, siehe Kap. I11.3.) Der Fetisch des Perversen wiederum
ist in eine Vielzahl von jeweils durchkreuzten Verweisbeziehungen eingebettet: Er
bezeichnet nicht die Frau, er ersetzt sie; das Detail symbolisiert nicht (wie im Fall
des Erinnerungs-Dings) die vollstindige Person, sondern tritt an ihre Stelle. Er
ist oft Abbild des Phallus,’” genauso oft aber auch Nachvollzug der Kastration'?®
oder Abbild des weiblichen Geschlechts(organs)'?’; als indexikalische >Spur< hat er
retrospektive Funktion, er ist, Robert Stollers vielzitiertem Diktum zufolge, eine

130

Geschichte, getarnt als Ding.”® Insofern aber der Fetisch auf den fraglichen Mo-

ment des Kastrationsschocks gerade als Symptom seiner Verdringung hinweist,
ist diese >Geschichte« jedoch vorderhand nur von aufien lesbar - eine Betonung

der Perspektive des Analytikers, wie sie allen Fetischkonzepten zu eigen ist.”!

127 »Schlielich darf man es aussprechen, das Normalvorbild des Fetisch ist der Penis des Man-
nes«, meint Freud, der damit ganz am Ende seiner Ausfithrungen fast hérbar seufzend das
Offensichtliche ausspricht. — Freud, Fetischismus (1948 [1927]), S. 317.

128 Freud deutet die Handlungen des Zopfabschneiders als Re-Enactment der Kastration. Vgl.
ebd.

129 Von Binet an sind es weibliche Attribute und Accessoires, die zum Fetisch werden; einige
Deutungen sehen im Fetisch sogar explizit das weibliche Geschlechtsorgan. Vgl. Binet, Le
fétichisme dans I'amour (1887), passim; vgl. Balint, A Contribution on Fetishism (1935), S. 481-
483.

130 »A fetish is a story masquerading as an object.« — Stoller, Observing the Erotic Imagination
(1985), S.155.

131 Eine Ausnahme stellt hier Benjamins Adaption des Marx'schen Warenfetisch dar, in der dem
Fetisch das utopische Erkenntnispotenzial des »dialektischen Bildes< zukommt. Vgl. Benja-
min, Paris, die Hauptstadt des XIX. Jahrhunderts (1991 [1935]), S. 55, siehe dazu Bischoff, Poe-
tischer Fetischismus (2013), S.13-17.

- am 14.02.2026, 06:38:26.


https://doi.org/10.14361/9783839451984-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

