Il SOUVERANITAT IM SPANNUNGSVERHALTNIS ZU
DEMOKRATIE UND MENSCHENRECHTEN

Staatliche Souverinitit ist ein genauso schillernder wie grundlegender
Begriff in der Politik- und Rechtswissenschaft. Staatsrechtlich scheint er
zunéchst einmal die hochste oder letzte Autoritit der Politik, die ,,Quelle
der Gesetze* innerhalb eines bestimmten Gemeinwesens zu bezeichnen
— handele es sich hierbei nun um ,,das Volk* bzw. eine Verfassung oder
einen absolutistischen Herrscher. Erweitert man den Blick hingegen
iiber die Staatsgrenzen hinaus und betrachtet das Volkerrecht, erkennen
sich die Nationalstaaten gegenseitig in ihrer ,,sovereign equality* (UN-
Charta, Art. 2, Abs. 1) an. In gewisser Hinsicht schrénkt aber gerade die-
se Formel die Souverdnitit als absoluten Begriff ein, und die Abdrén-
gung der Souverdnitit ins Adjektivische offenbart die Schwierigkeit ei-
ner Kategorie, die als eine hochste oder letzte politische Autoritit ein
AuBen nicht konstituieren kann, das es dennoch gibt — zum Beispiel in
Gestalt internationaler Institutionen wie der UNO.

Trotz (oder vielleicht gerade wegen) dieser Ambivalenzen stellt die
Souverdnitidt der Einzelstaaten die Grundannahme in der Erforschung
internationaler Beziehungen (international relations) dar. Die Konfliktli-
nien zwischen den ,,Paradigmen® dieser politikwissenschaftlichen Sub-
Disziplin erortert Abschnitt II.1 mit dem Ziel, die oben nur angedeuteten
Fragen zum Souverinitits-,,Charakter” zu vertiefen. Spitestens seit An-
heben der ,,Globalisierung* setzt sich in der Politikwissenschaft aller-
dings die These vom ,,Souverinitdtsabbau* der Nationalstaaten durch,
der in Abschnitt II.2 nachgegangen wird. Die Forschungsrichtung des
Neogramscianismus innerhalb der Internationalen Beziehungen illust-
riert hierbei theoretisch mit ihrem an Antonio Gramsci angelehnten He-

63

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

gemonie-Begriff die empirischen Befunde des ersten Kapitels zu Koso-
vo-Krieg und Internationalem Strafgerichtshof, wonach bestimmte Staa-
ten oder Staatenbiindnisse (EU, USA, NATO) inklusive ihrer gesell-
schaftlichen ,,Basis* in der globalen Perspektive ,,souverédner als andere
sind (II.2.1). Gleichwohl halten die Neogramscianer normativ am Natio-
nalstaat fest, widhrend auf der anderen Seite Vertreter des liberalen
,.Global Governance“-Ansatzes (I1.2.2) universalistischen Werten den
Vorzug vor partikular-nationaler Selbstbestimmung geben. In der Diag-
nose weltpolitischer Trends entwickeln hingegen beide Forschungsrich-
tungen einen dhnlichen Begriff von Transnationalitit, der vor allem auf
den abnehmenden Einfluss staatlicher Akteure in der Weltpolitik rekur-
riert. Demgegeniiber konzentriert sich diese Arbeit auf eine transnatio-
nale Politik, in der Staaten weiterhin eine zentrale Rolle spielen, die Po-
litik selbst sich aber nicht mehr in nationalen Grenzen einhegen lésst
(I1.2.3).

Mit dem Begriff der Transnationalitit konnen wichtige gegenwirtige
Tendenzen in der Weltpolitik umschrieben werden, wie die Erosion des
Nationalstaates und die zunehmende Relevanz zugleich universalisti-
scher und individualistischer Werte-Grundlagen politischen Handelns.
So erfasst der ,transnationale Blick® nicht nur strukturelle und sich
wandelnde Aspekte von Souverinitit, sondern schirft auch das Ver-
stdndnis fiir das Spannungsverhiltnis der Kategorie zu Demokratie und
Menschenrechten. Unter demokratischen Gesichtspunkten iiberlagern
sich im Souverinitétsbegriff vor allem die Dimensionen ,.hochste oder
letzte Autoritdt®, ,,Autonomie® und ,,Nation/Nationalitit/nationale Iden-
titit“, die es analytisch zu trennen gilt (Abschnitt II.3). Hinsichtlich der
Menschenrechte ist vor allem der Gewalt-Aspekt der Souverinitit bzw.
das staatliche Gewaltmonopol des souverdnen Staates von Interesse. So
vertritt Giorgio Agamben in den ersten beiden Teilen seiner ,,Homo sa-
cer“-Trilogie die verstorende These, die ,,souverdne Macht” produziere
gerade ,,nacktes Leben®, fiir das ja die Menschenrechte gelten sollten.
Damit bedingten Souverinitit und Menschenrechte einander in ihrem
innersten Kern. Doch gerade daraus resultiert das Spannungsverhiltnis
beider Kategorien. Insofern Menschenrechte Schutz vor staatlicher bzw.
politischer Gewalt gewihren sollten, ldsst sich ndmlich feststellen, dass
bloBe Rechte des ,,nackten Lebens®, das die ,,souverine Macht* produ-
ziert, eine solche Garantie eben nicht bieten konnen. Anhand der Debat-
te tiber Agambens diisteres Bild eines ,,weltweiten Ausnahmezustands®
soll diesem Postulat, das den Sinn von Recht iiberhaupt in Frage stellt,
kritisch nachgeforscht werden (Abschnitt I1.4).

In einer ersten Zwischenbilanz (Abschnitt I1.5) werden die Ergebnis-
se der Souverdnitits-Diskussion schlielich zusammengefasst. Im Kern

64

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

miissen vor allem die pri- oder extrapolitischen Aspekte von Souverini-
tit' einer Kritik unterzogen werden, da in ihnen das (problematische)
Haupt-Spannungspotenzial in Bezug auf Demokratie und Menschen-
rechte liegt.

I1.1 Souveréanitat in den
Internationalen Beziehungen

Ulrich Menzel unterscheidet vier ,,Paradigmen® der Lehre von den In-
ternationalen Beziehungen: a) den Idealismus, der im Anschluss an Kant
in einem sich ausbreitenden Republikanismus — oder modern uminter-
pretiert: in der Demokratisierung — die Mdoglichkeit des (Welt-) Friedens
begriindet sieht und sich 6konomisch auf Freihandel und Adam Smiths
Theorie beruft; ) den demgegeniiber merkantilistisch-staatszentrierten
Realismus, der iiber den Einzelstaaten allenfalls zeitweise die ,,hegemo-
niale Stabilitdt* bestimmter Fithrungsstaaten anerkennt, prinzipiell aber
von einer unverdnderbar anarchischen Staatenwelt ausgeht, wobei sich
diese in einem Sicherheitsdilemma, das heif3t in einer stindigen Aufriis-
tungsspirale, befindet; c¢) den wie der Idealismus wirtschaftsliberalen In-
stitutionalismus, der gegeniiber dem Realismus die internationale Koor-
dination mittels Vertrdgen, konstitutiven Rechtsprinzipien etc. geltend
macht; und d) den Strukturalismus, der in der internationalen Sphéire
nach politischen, militdrischen und vor allem Okonomischen Herr-
schaftsmomenten fragt und vor allem von Imperialismus- und System-
theorien sozialistischer oder linksliberaler Provenienz inspiriert ist, wo-
bei Menzel auf Grund der Fragestellungen eine gewisse, wenn auch kri-
tische Nihe zum Realismus Konstatiert (Menzel 2001: 15 ff., 28 ff.). Bei
allen Unterschieden argumentiert der International Relations-Forscher
Menzel doch, dass die Paradigmen die Grundannahme eines anarchisch

1 Wenn der Souverdn die Quelle der Politik symbolisiert, muss er selbst
auBlerhalb der Politik stehen. Diese Logik ist anschlussfihig an Carl
Schmitts Formel von der (Politik setzenden) Macht des Souverins iiber die
Definition des Ausnahmezustandes: der Souverin ist zugleich Teil des je-
weiligen politischen Systems und kann es von auflen (und oben) verdn-
dern. Wenn es hier nun um eine Kritik solcher pri- oder extrapolitischer
Aspekte von Souverdnitit geht, dann stellt sich sofort die Frage nach dem,
was denn politisch sein soll. Diese Frage fiihrt ins Zentrum dieser Arbeit.
Im Anschluss an die Immanenz-Perspektive Hannah Arendts, nach der Po-
litik niemals gleichsam ,,auerweltlich* legitimiert werden kann und im-
mer nur ,,zwischen den Menschen* und ,,in der Welt* situiert ist, soll in
Kapitel V eine alternative Version (unter anderem) der auf eine hochste
Entscheidungsautoritit rekurrierenden, realpolitisch vorherrschenden Sou-
veranitits-Konzeption entwickelt werden.

65

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

strukturierten internationalen Zustandes verbinde. Da auf Weltebene das
Gewaltmonopol fehle, bildeten demnach in der AuB3enpolitik die hochs-
ten Instanzen stets die souverdnen Nationalstaaten (ebd.: 20 f.) — und
diese koexistieren entweder friedlich, oder sie riisten militdrisch gegen-
einander auf.

Tatséchlich dominiert die Vorstellung von FEinzelstaaten als dem
Nukleus internationaler Ordnung auch bei (zumeist liberalen) Kritikern
des realistischen Paradigmas (Morgenthau 1949) sowie dessen neo-
realistischer Abwandlung (Waltz 1979). So identifiziert — Ulrich Menzel
nicht undhnlich — der Vordenker der ,,English School®, Hedley Bull, drei
Denktraditionen in der Erforschung internationaler Beziehungen. Die
Hobbessche Tradition konzipiere internationale Politik als Natur-, ergo:
Kriegszustand. Hingegen begreife die Kantische Tradition internationale
Politik letztlich als ,,community of mankind“ — Staaten seien nur der du-
Bere Ausdruck transnationaler Konflikt- und Ideologielinien, wie sie
sich etwa nach der Franzosischen Revolution oder im Fall der Arbeiter-
bewegung abzeichneten.” Die Grotianische Tradition schlieBlich, der
Bull den Vorzug gibt, betrachte Staaten zwar weiterhin als Hauptakteure
auf Weltebene, erkenne deren Interaktionen aber — im Gegensatz zum
realistischen Hobbes-Strang — als eine Form der ,,international society*
an. Dieses Moment einer ,,anarchical society* (an Stelle der beriihmten
realistischen Formel der ,,international anarchy*) finde sich in allen Pha-
sen der weltpolitischen Geschichte wieder, etwa in Form von ius-in-
bello-Klauseln, die auch in einer empirisch von der Hobbes-Tradition
geprigten Epoche noch gegolten hitten und durch die sich die Staaten
als Gleiche anerkennten — und sei es auch nur als gleiche Gegner (Bull
1995: 22-51). In dieser, nach Menzels Schema institutionalistischen Per-
spektive erscheint Souverdnitit, so konnte man sagen, nicht als aprio-
risch gesetzt — wie etwa im realistischen Paradigma —, sondern sie ist
immer schon eingebettet in das internationale politische System und
wird durch dieses erzeugt (Shinoda 2000: 132).

Hat sich die realistische Tradition auch durch Samuel Huntingtons
berihmte These vom ,.clash of civilizations® insofern erneuert, als
Huntington den alten realistischen Primat der souveridnen Staaten nun
durch , Kulturkreise* kurzerhand ersetzt, so erweisen sich solche Inter-
nationalen Beziehungstheorien doch als ungeniigend. Zum einen kon-
struieren die Realisten eine Dichotomie zwischen bindenden und funkti-
onierenden Normen und Institutionen, die innerhalb des Staates aner-

2 Bull unterschlédgt hier allerdings, dass der Namensgeber dieser Internati-
onal-Relations-Denktradition, Kant, der einzelstaatlichen Souverinitit in
seinem kosmopolitischen Werk ,,Zum ewigen Frieden* im 5. Priliminarar-
tikel einen unhintergehbaren Wert zuwies (Kant 1983: 199).

66

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

kannt werden, und der ,,anarchischen‘ Weltebene, auf der kein Hobbes-
scher ,,.Leviathan* die einzelnen Egoismen kraft seines Gewaltmonopols
ziigeln kann. Gerade inter- und supranationale Institutionen wie die
WTO oder die EU, die in den letzten Jahren zunehmend Politik und
(Gegen—)@ffentlichkeiten innerhalb der Nationalstaaten dominieren,
zeigen aber, dass die unterstellte realistische Dichotomie nicht gilt: Auch
auf der internationalen Ebene — und das heifit in Abwesenheit eines Ge-
waltmonopols — lassen sich Nationalstaaten auf bestimmte Normen und
Institutionen verpflichten (Laubach-Hintermeier 1998).

Zum anderen versdumt es die normative, nicht hinterfragte Setzung
einer anarchischen einzelstaatlichen Souverinitidt als hochster Instanz
der Weltpolitik, die Ambivalenzen des Souverdnititsbegriffes in den
Blick zu nehmen. Genau dies tut Hans Kelsen, wenn er das ,,Paradox der
Souverinitit untersucht. Dieses besteht darin, dass, wenn man unter
Souverinitit nach innen die hochste Geltung der eigenen Rechtsordnung
versteht, eine solche Sicht nach auflen letztlich die Existenz von Volker-
recht schlechthin ausschliefen muss (Kelsen 1960: V-X). Wenn man
nun davon ausgeht, dass Staats- und Volkerrecht sich nicht aus zwei vol-
lig unterschiedlichen Quellen speisen, man also eine gleichzeitige Gel-
tung beider Rechtsformen fiir moglich hilt, dann stellt sich unweigerlich
die Frage nach dem Primat der einen iiber die andere juridische Ord-
nung. Der Standpunkt der Souverinitit, des staatsrechtlichen Primats,
bedingt eine subjektivistische Sicht,

,.die, um die Welt zu begreifen, vom eigenen Ich ausgeht und dabei doch nie-
mals iiber das eigene Ich hinauskommen kann, indem sie die ganze Sinnen-
welt, die Natur, nur als die Vorstellung, die ganze Welt der Werte nur als den
Willen dieses eigenen Ichs verstehen kann, [...] unfdhig, das andere Subjekt,
das mit dem gleichen Anspruch auf Souverdnitit auftretende Nicht-Ich, das
auch ein Ich sein wollende ,Du‘ in seiner Eigenart als Zentrum des Univer-
sums zu begreifen, weil unfihig, seinen Souverinititsanspruch zu honorieren®
(ebd.: 315 — Hervorheb. Kelsen).

Umgekehrt geht die objektivistische Weltanschauung von der Welt aus,
um zum souverdnen Staats-Ich zu gelangen. Insofern prisentieren sich
die staatlichen Ordnungen nur als Teil-Ordnungen einer selbst unabhén-
gigen civitas maxima, die iiber den Einzelstaaten steht und deren Durch-
setzung gegen die Souverdnititsvorstellung Kelsen fiir notig hilt (ebd.:
320).

Dieses gleichwohl zugespitzte juridische Souverinititskonzept be-
ruht auf dem in den Internationalen Beziehungen immer wieder bemiih-
ten Schlagwort der ,,Westfilischen Ordnung®, also auf dem Friedens-

67

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

schluss der verfeindeten konfessionellen Staaten am Ende des DreiBig-
jahrigen Krieges in Miinster und Osnabriick. Dass auf dem Friedens-
kongress des 17. Jahrhunderts allerdings das Prinzip staatsrechtlicher
Souverinitit ,,erfunden wurde, darf gut und gerne als ,,myth“ bezeich-
net werden, da in Miinster und Osnabriick lediglich die niederléndische
Unabhéngigkeit (und damit Souverénitit) formal anerkannt wurde. Wohl
aber sorgte das abstrakte, nicht formal-juridisch zu verstehende ,,auto-
nomy principle* dafiir, dass alle am Westfilischen Frieden beteiligten
Parteien eine eigenstindige Existenzberechtigung und die Kompetenz
hatten, das Ausmal} ihrer Selbstbestimmung zu definieren (Osiander
1994: 77 £.).}

Die ,,Westfilische Ordnung® souveriner Territorialstaaten — genau-
er: der Mythos ihres ,,westfélischen Charakters* — markiert in Politik-
und Rechtswissenschaft den Beginn der klassischen Periode des Volker-
rechts. Neben dem ius ad bellum nach auflen beruhte das Souverinitits-
konzept nach innen auf einem Recht, (in gewissen Grenzen) auch das
(ethisch) Falsche tun zu diirfen, wie Friedrich Kratochwil in seiner Her-
leitung des Souverinititskonzepts aus dem Romischen Privatrecht her-
vorhebt (Kratochwil 1995: 25 f.).4 Damit erhielt der souverine Staat sei-
ne ,harte Schale“, wie es John H. Herz, ein Kelsen-Schiiler, treffend
bemerkt — eine Metapher, in der sich die Undurchdringbarkeit von auflen
ausdriickt. Diese wiederum bezieht sich, so Herz, als militdrische Ver-
teidigungsfihigkeit auf den legitimierten Krieg, der bis zum 20. Jahr-
hundert ein begrenzter blieb, insofern er ,,zumindest das Prinzip der Ter-
ritorialitdt™ nicht gefdhrdete (Herz 1974: 70). Die drohende Gefahr des
Atomkrieges jedoch sprenge endgiiltig die ,,harte Schale*; unabhéngig
von nationaler Zugehorigkeit miissten sich nun alle Menschen in ihrer
Existenz bedroht fiihlen. In dieser Aufldsung des souverinen Territorial-
staates sieht Herz allerdings zugleich auch die Moglichkeit eines kos-
mopolitischen Zustandes heraufdimmern (ebd.: 80 f.). Das Bewusstsein
der Weltbiirgerschaft bestand also auch in einer Zeit fort, in der das rea-
listische Paradigma in Form des Kalten Krieges Realitidt geworden zu
sein schien.

3 Zu Verhiltnis und Uberschneidung der Begriffe Souverinitit und Auto-
nomie bzw. Selbstbestimmung siehe Abschnitt 11.3.2.

4 Kratochwil ist sich der Grenzen dieser ,,domestic analogy* bewusst. Han-
delt es sich doch beim romischen ,,dominium* nicht um Anspriiche, die
man gegeniiber einem Staat geltend machen kann. Hinzu kommt auf inter-
nationaler Ebene neben Rechten fiir Minderheiten auf bestimmten Staats-
territorien und der Sezessionsproblematik die im Zuge der sich ent-
wickelnden Volkssouverdnitit mogliche Trennung zwischen Interessen
der regierten Basis und des regierenden Souverins (Kratochwil 1995: 29
ff.).

68

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

Ab Anfang der 1990er Jahre, nach dem Ende der Blockkonfrontation
und mit dem Beginn der ,,Globalisierung*, erfuhr die These vom Zerfall
des souverdnen Staates und des entsprechenden ,,Meta-Paradigmas* in
den Internationalen Beziehungen einen neuen Schub. Dabei weist
Stephen D. Krasner darauf hin, dass Souverénititserosion nicht gleich
Souverdnititserosion ist. Mit der Differenzierung der Kategorie in vier
Formen (die externe Akteure ausschlieBende ,,Westphalian®, die auf ge-
genseitige Anerkennung zielende ,,international legal®, die auf formale
Organisation politischer Autoritdt und effektive Gebietskontrolle im
Staat bezogene ,,domestic* und die Waren-, Informations-, Ideen- und
Menschen-Durchfluss kontrollierende ,,interdependence sovereignty*)
bricht Krasner das sehr schematische Verstindnis von Souverinitit als
letzte und hochste Autoritdt nach innen und (im modernen Volkerrecht)
als ,,souverdne Gleichheit nach auflen auf und schirft den Blick dafiir,
dass niemals alle mit Souverénitit konstitutiv verkniipften Merkmale —
territory, control, recognition, and autonomy** — in der Staatenwirklich-
keit zugleich verwirklicht waren (Krasner 1999: 3 £., 238).

Im wissenschaftlichen Diskurs entwickelt sich passend zu dieser
Souveranititskritik eine ,,sozialkonstruktivistische® Richtung der Inter-
nationalen Beziehungen, die an der Stelle des Materialismus, wie er im
Realismus, aber auch im Strukturalismus obwaltet, die Wichtigkeit und
den soziale Wirklichkeit produzierenden Effekt von Normen- und Wer-
tenetzwerken (NGOs) betont. Mit dem diagnostizierten Verfall der nati-
onalstaatlichen Souverinitit wichst zudem das Bewusstsein, dass sich
parallel zur ,,Globalisierung®, also der ,,Verwelrlichung politischer Pro-
zesse, eine Tendenz zur ,,Fragmentierung®, zur gegenldufigen partiku-
laren Vergemeinschaftung samt den dazugehorigen Konsequenzen wie
Rechtspopulismus und transnationalem Terrorismus herausbildet (Men-
zel 2001: 217 ff., 236 ff.; auch Take 2006).

11.2 Entstaatlichung und Entgrenzung
der internationalen Beziehungen

1.2.1 Der Hegemonie-Begriff des Neogramscianismus

Die in den Internationalen Beziehungen aufkommende These von der
Souverinititserosion bezieht sich immer auf einen (unterstellten) Auto-
ritdtsverlust des Staates — schlieBlich ist die Geschichte des Souveréni-
titsbegriffs eng an die Entstehung moderner Territorial-Staatlichkeit ge-
kniipft. Eine kritische Variante in der Erforschung internationaler Bezie-
hungen, der so genannte Neogramscianismus, gibt den Staat als zentrale

69

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Analyseeinheit in der Weltpolitik zwar nicht auf, fragt aber nach dessen
,,sozialer Basis* und nimmt — anders als das realistische Paradigma —
den souveridnen Nationalstaat somit nicht als apriorisches, unhintergeh-
bares Phinomen hin. Insofern wohnt der Ubertragung von Antonio
Gramscis Hegemonie-Begriff auf Struktur und Wandel internationaler
Beziehungen also auch ein methodologischer, gegen positivistische Er-
kenntnistheorie gerichteter Impetus inne (Gill 1993a: 22).

Die Entwicklung des Begriffsinstrumentariums der Neogramscianer
geht vor allem auf den Kanadier Robert W. Cox zuriick, der als ehema-
liger Direktor eines bei der International Labour Organization (ILO)
angesiedelten Forschungsinstituts schon berufspraktisch mit Strukturen,
Entscheidungsprozessen und damit einhergehend den Machtverhéltnis-
sen in internationalen Organisationen konfrontiert war (Cox/Jacobson
1973). Diese Erfahrungen spiegeln sich in Cox’ wissenschaftlichem Er-
kenntnisinteresse wider, insbesondere Macht- und Einfluss-Asymme-
trien zwischen verschiedenen UN-Unterorganisationen zu analysieren.
Je nachdem, ob diese in Mitgliedschaft und Einfluss-Struktur formal und
real limitiert sind (IWF und Weltbank) oder ob es sich um ,,universal in-
ternational organizations® (UNCTAD, UNIDO) handelt, dominierten im
ersten Fall westliche Industrie- und im letzteren Fall Dritte-Welt-Staaten
die jeweilige Agenda, wobei bestimmte Themen auch — je nach Akteurs-
Interessen — von einem internationalen Politikforum in ein anderes
,.uberschwappen‘ konnten (,,spill over). Insgesamt begreift Cox inter-
nationale Organisationen nicht als vorgegebenes Set von Institutionen,
sondern als historischen Prozess, in dessen Verlauf weltpolitische Kon-
flikte reguliert wiirden. Als ,,Institutionalisierung von Hegemonie® re-
flektierten die Organisationen nicht nur eine bestimmte Machtstruktur,
sondern boten auch die Gelegenheit zur Artikulation ,,gegen-hegemonia-
ler Werte* (Cox 1980: 373 ft.).

Unter Hegemonie auf Weltebene versteht Cox nun nicht die Domi-
nanz eines Staates iiber andere — wie der Mainstream der Internationalen
Beziehungen, insbesondere der Realismus —, sondern eine (Herrschafts-)
Ordnung, mit der alle Staaten gut leben konnen. Eine solche hegemonia-
le Ordnung zeigt sich dann auch in der globalen ,,Zivilgesellschaft” (Cox
1993: 58 ff.). Diese Referenz verrit Cox’ Anlehnung an Antonio
Gramscis Hegemonie-Theorie.” Der von den Faschisten verhaftete Fiih-
rer der Kommunistischen Partei Italiens hatte sich in den 1930er Jahren
der Frage gestellt, weshalb die sozialistische Revolution in Russland
ausbrechen konnte, in Westeuropa aber ausgeblieben war. Diese Diskre-

5 Im Folgenden stiitze ich mich auf Cox’ Kurzabriss der zentralen Begriff-
lichkeiten in Gramscis politischem Denken (Cox 1993: 50 ff.).

70

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

panz erklédrte Gramsci aus der Schwéche der Zivilgesellschaft in Russ-
land. Im Gegensatz dazu festige sich die bourgeoise Herrschaft in West-
europa zum Beispiel iiber Institutionen wie die Kirche (speziell in
Gramscis Heimatland Italien). Auf dieser soliden ideologischen Basis
baue sich der biirgerliche Staat auf, der daher nicht in einem Staats-
streich im wahrsten Sinne des Wortes (,,war of movement*) zu iiberrol-
len sei — so wie in Russland. In Westeuropa konne die Arbeiterklasse die
Revolution oder besser ihre Hegemonie nur in einem langsam voran-
schreitenden ,,Stellungskrieg* (,,war of position*) gegen die biirgerliche
Zivilgesellschaft erkdimpfen. Hegemonie im Sinne Gramscis ist dabei
immer die Hegemonie einer bestimmten, also partikularen sozialen
Klasse, die ihre Interessen im Staat gleichsam universalisiert. Eine sol-
che Konstellation nennt Gramsci einen ,historischen Block® (,,blocco
storico“).6

Eine wesentliche Erkenntnis hierbei ist der Rekurs auf den konsen-
sualen Charakter dieser Macht- und Herrschaftsform. So iibernimmt
Gramsci von Machiavelli dessen Bild von der Macht als Zentaur, als
halber Mensch und halbes Biest, eine Kombination von Konsens und
Zwang. Komme auch eine Hegemonie ohne Zwangselemente nicht aus,
so iiberwiege in ihr doch der weiche Faktor, also die gesamtgesellschaft-
liche Affirmation von Werten der hegemonialen sozialen Klasse.

Antonio Gramsci hatte lediglich nationalstaatliche Verhiltnisse im
Blick — und hier insbesondere die Verhiltnisse des Italiens der 1920er/
1930er Jahre, in dem er lebte und an dessen politischer Offentlichkeit er
aktiv partizipierte. Zu internationalen Verhiltnissen finden sich kaum
Notizen Gramscis. Jedoch hilt Robert W. Cox Gramscis Begriffsinstru-
mentarium fiir hochst geeignet, um die von ihm besonders betrachteten
Strukturen internationaler Organisationen sowie deren Aushandlungs-
mechanismen zu analysieren. Dies gelte insbesondere fiir Partizipati-
onsmoglichkeiten, die schwicheren Staaten von den ,,hegemonialen Ak-
teuren” nur so weit zugestanden wiirden, wie sie die bestehenden inter-
nationalen Macht- und Herrschaftsverhiltnisse nicht herausforderten
(ebd.: 62 ff.). Rebellische, ggf. System sprengende Partizipationsforde-
rungen wiirden zum Beispiel durch die Umwertung des Begriffes der

6 Wo die Hegemonie noch nicht ganz durchgesetzt ist und sich Elemente
der alten, im biirgerlichen Fall: der feudalen Ordnung erhalten haben,
spricht Gramsci von ,,passiver Revolution®, die sich in einer strikten Dik-
tatur (,,Cédsarismus®) oder der Integration von fiir die (potenziell) hegemo-
niale Klasse gefdhrlichen Ideen ins politische System ausdriickt
(,,Trasformismo*‘). Konstellationen solcher ,,passiver Revolutionen* kann
man heutzutage vor allem in Dritte-Welt-Gesellschaften beobachten (Cox
1993: 54 £.).

71

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

self-reliance* aufgesogen, der eigentlich den Anspruch auf selbstbe-
stimmte Entwicklungspolitik der Dritte-Welt-Staaten behaupten sollte,
spater aber vor allem als ideologisches Vehikel zur Durchsetzung von
internationalen  Sozialprogrammen und ,structural adjustment®-
MaBnahmen von IWF und Weltbank fungierte. Indem sie ,,good gover-
nance® einfordern, weisen die Industrieldnder (und oftmals ehemaligen
Kolonialméchte) so die Schuld an der Unterentwicklung jener Staaten
diesen selbst zu. Die Empfinger der Entwicklungsprogramme akzeptie-
ren diese Struktur allerdings, weil sie sich trotz allem Vorteile durch ei-
ne hohere Integration in den Weltmarkt versprechen, das heifit sie er-
kennen die internationale hegemoniale Ordnung in diesem Bereich kon-
sensual an (ebd.; Lee 1995: 154 1.).

Als Kritik sowohl an liberal-idealistischen wie herrschaftszentriert-
realistischen Stromungen innerhalb der International Relations (Murphy
1994; Lee 1995) hat der Neogramscianismus den Vorzug, dhnlich wie
Gramsci selbst, weder dem Okonomismus noch dem Idealismus den er-
kenntnistheoretischen Primat einzurdumen. Vielmehr konzentrieren sich
neogramscianisch inspirierte Autoren, wenn sie ihre Disziplin, die Inter-
nationalen Beziehungen, ideengeschichtlich rekonstruieren, immer auf
die Wechselwirkung zwischen Ideen/Ideologien/Idealen und materiellen
Bedingungen. So weist Kees van der Pijl darauf hin, dass Hugo Grotius’
volkerrechtlich bahnbrechende Argumentation fiir die Freiheit der Mee-
re in einem Werk zu finden ist, das holldndische Kaufleute in Auftrag
gaben — Unternehmer also, die materiell an genau einer solchen Formel
interessiert waren (Van der Pijl 1996: 49). Und Craig Murphy expliziert
in Immanuel Kants kosmopolitisch-idealistischem Werk ,,Zum ewigen
Frieden* das kommerzielle Interesse einer — gleichwohl progressiven —
Bourgeoisie, die den Geist des Handels fiir nicht kompatibel mit Krieg
hilt (Murphy 1994: 15 £.).

Insgesamt konzipieren die Neogramscianer also den Staat nicht als a
priori gegebenen Akteur und fiihren internationale politische Macht- und
Herrschaftsverhiltnisse stets auf die ,,soziale”, das heifit zivilgesell-
schaftliche und damit auch Okonomische Basis der Staaten zuriick.
Zugleich offnen sie sich fiir die Analyse transnationaler Regimeformen
aus (politisch-)okonomischer Perspektive (Gill 1991).” Politikwissen-

7 Man konnte beim empirischen Themenfokus der Neogramscianer den
Verdacht hegen, dass sie theoretisch doch eine gewisse Vorliebe fiir die
Produktionsverhiltnisse, also die soziookonomische Ebene internationaler
Beziehungen, hegen — trotz des Bekenntnisses, politische, dkonomische
und kulturelle Momente bildeten eine Einheit. Hinzu kommt die ,,post-
positivistische oder poststrukturalistische Kritik, die Gramsci dessen on-

72

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

schaftlich betrachtet, bleibt der Neogramscianismus jedoch dem Natio-
nalstaat verhaftet. International, so Robert W. Cox, fiihre nur ein Grams-
cianischer ,,war of position* langfristig zu Gegenhegemonie. Gleichwohl
konne dieser Kampf immer nur auf nationaler Ebene ausgefochten wer-
den (Cox 1993: 64). Daher ist es auch nicht verwunderlich, wenn Cox in
einem spiteren Text einer von der NATO und der USA im Kosovo, in
Afghanistan und im ,,war against terrorism verfochtenen globalen Op-
tion der ,,one civilization* das Modell einer ,,multi-civilizational world*
entgegenstellt (Cox 2002: 183 ff.) — eine kosmopolitische Demokratie
wire fiir ihn wohl nur ein universalisierter Partikularismus, also eine
weltumspannende Hegemonie (s. u.).

Dementsprechend stellen aus neogramscianischer Sicht in bestimm-
ten weltgeschichtlichen Epochen meist einzelne Nationalstaaten die he-
gemonialen Akteure dar. Zwar fillt Cox’ Einteilung in hegemoniale und
nicht-hegemoniale Phasen der Weltpolitik seit 1845 (Cox 1993: 60 f.)
ebenso holzschnittartig aus wie die Diagnose, autoritire ,,Hobbessche*
Sicherheitsstaaten transformierten sich seit den 1990er Jahren zuneh-
mend in Markt basierte, sich zivilgesellschaftlich selbst regulierende
,.Lockeanische* Staaten (Gill 1993a: 38 ff.). Jedoch ist unbestritten, dass
hegemoniale Elemente wie weitgehend iiber Konsens funktionierende
politische Steuerung und Berufung auf universalisierte Werte das Bild
formal-juridisch verstandener ,,souverdner Gleichheit der Staaten auf
Weltebene erschiittern. Man kann sich sogar fragen, welche Staaten auf
internationaler Ebene eigentlich noch wirklich, effektiv souverin sind,
wenn bestimmte Fithrungsstaaten mit einer Mischung aus hegemonial-
konsensualen und Zwangs-Elementen die internationale Gemeinschaft
hinter sich scharen (Goodwin 1974: 103; Tonnies 2005: 44).

Weltpolitisch lédsst sich spitestens ab 1945 zumindest in der ,,Ersten
Welt* eine US-amerikanische Hegemonie feststellen. Seit dem Zusam-
menbruch des Ostblocks und noch einmal verschirft mit dem Beginn
des ,,war against terrorism* nach den Anschligen vom 11. September
2001 stellt die ,,sole superpower” — so konnte man argumentieren — die
konsensualen Aspekte ihrer herausragenden weltpolitischen Stellung zu-
riick und verlésst sich zunehmend auf ,,Dominanz®, also Zwangselemen-
te wie militdrische Interventionen (Goldschmidt 2003). Genau diese
Ambivalenz zwischen Hegemonie und Dominanz, die machtpolitisch
(nicht juridisch-formal) die ,,Super-Souverinitit™ der USA in weltpoliti-
schen Fragen sicherstellt, ldsst sich besonders deutlich am Phidnomen der
,Monroe-Doktrin“ von 1823 und vor allem an deren Interpretationen in

tologische Privilegierung des historischen Akteurs Arbeiterklasse vorwirft
(Laclau/Mouffe 2000: 105; Scherrer 1998: 10).

73

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

der politischen Geschichte der USA ablesen. Die erst spéter als solche
bezeichnete Doktrin setzt sich aus zwei eigentlich voneinander unab-
hingigen Teilen einer Rede des damaligen US-Présidenten Monroe vor
dem Kongress zusammen. Zum einen weist Monroe europdische Ge-
bietsanspriiche auf die Nordwestkiiste Nordamerikas zuriick, zum ande-
ren erklidrt Monroe seine Solidaritdt mit den unabhingigen Republiken
Stidamerikas, warnt die europédische ,,Heilige Allianz* vor erneuten Ko-
lonialambitionen in diesem Gebiet und trennt die ,,westliche Hemisphi-
re“ der Demokratie von der alten, tyrannischen ,,0stlichen Hemisphére*.
Damit vermischen sich in der Doktrin antikolonialistische mit potenziell
expansionistischen Impulsen. Denn die USA verstehen sich nun als eine
Art ,,Schutzmacht™ der ,,westlichen Hemisphire®, erheben mit anderen
Worten einen hegemonialen Anspruch. Dass der eigentlich antikolonia-
listische Impetus der USA — ein konstitutiver Bestandteil ihrer politi-
schen Identitit — sehr schnell in einen selbst betriebenen Kolonialismus
innerhalb der eigenen ,,Hemisphire* umschlagen konnte, zeigen die US-
Interventionen in Siidamerika ab Ende des 19. Jahrhunderts. Der unter
dem Namen ,,Roosevelt Corollary* bekannt gewordene Zusatz zur Mon-
roe-Doktrin von 1904 belegt diese Entwicklung. Der damalige Prisident
Roosevelt teilte dem Kongress mit, er sei gewillt, zur Herstellung 6ko-
nomischer Stabilitit und demokratischer Verhiltnisse iiberall dort in
Stidamerika zu intervenieren, wo es im Interesse der USA liege (Murphy
2005: 4 ff.; auch Paech 2003: 131 ff.).

Schon Carl Schmitt zog vor der seltsamen Ambivalenz der Monroe-
Doktrin den Hut: ,,Diese merkwiirdige Elastizitdt und Dehnbarkeit, diese
Offenhaltung aller Moglichkeiten, diese Offenhaltung vor allen Dingen
auch der Alternative Recht oder Politik, ist meiner Meinung nach ty-
pisch fiir jeden echten und groBen Imperialismus® (Schmitt 1940: 169).
Genau diese inhaltliche ,Elastizitit und Dehnbarkeit” der Monroe-
Doktrin diirfte auch dazu beigetragen haben, dass diese weder rein juris-
tische noch rein politische Figur bis ins 21. Jahrhundert hinein immer
wieder im offentlichen Diskurs der USA auftaucht — mal in idealistisch-
demokratischer, mal in isolationistischer, dann wiederum in unilateral-
expansionistischer Ausdeutung (Murphy 2005: 145 f., 149 ff.). Das Zu-
sammenfallen von (heute universell anerkannter, das heifit: hegemonial
gewordener) demokratischer Emanzipationsrhetorik und militirischer
Zwangsokkupation nimmt zudem die Debatte bereits vorweg, die zum
Beispiel die Befiirworter der Kosovo-Intervention in Politik und Wis-
senschaft gefiihrt haben. In gewisser Weise handelt es sich bei der Mon-
roe-Doktrin um ein hochst aktuelles Beispiel fiir die Gleichzeitigkeit von
Konsens und Zwang, von Hegemonie und Dominanz, die einem ,,star-

74

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

ken Fiithrungsstaat dessen im Verhiltnis zu anderen staatlichen Akteu-
ren auf Weltebene ,,etwas souverdnere Gleichheit* zusichert.

1.2.2 Transnationalitat, Global Governance und
Kosmopolitismus

Mit dem Neogramscianismus lidsst sich Souverinitéit auf internationaler
politischer Ebene das Komplement der Hegemonie beiseite stellen.
Nimmt man hegemoniale Prozesse (und deren Verhiltnis zu Dominanz
und Zwang) in den Blick, offenbaren sich die realen Macht- und Herr-
schaftsverhiltnisse, die hier als Gegensatz zu den juridisch-formalen
Normen, Strukturen und Prozeduren verstanden werden sollen. Da die
Neogramscianer stark an der politischen Okonomie der internationalen
Beziehungen interessiert sind, verstehen sie den Staat nicht allein als po-
litisch-militdrische Herrschaftsmaschine, sondern erweitern den Staats-
begriff in seiner ,,auBBenpolitischen” Dimension um die ,,soziale Basis*®,
auf die sich ein Staatswesen stiitzen muss, will es sich erfolgreich, das
heifit: hegemonial, etablieren. Genau dieser Staat, als Einzelstaat, Nati-
on, partikulare Entitét, bleibt im neogramscianischen Ideengebdude al-
lerdings die tragende Siule. Insbesondere gegenhegemonialer Wider-
stand konne letztlich nur auf national(staatlich)er Ebene erkdmpft wer-
den, so etwa Robert W. Cox (s. 0.).

In der eher liberalen Denktradition kristallisieren sich nun verstérkt
seit den 1990er Jahren Ansitze heraus, die den Nationalstaat nicht nur
okonomisch (in der Folge der ,,Globalisierungs“-Prozesse), sondern
auch politisch, wenn nicht notwendig in Auflésung, so doch in tief grei-
fender Transformation sehen — und dies nicht nur in administrativer Hin-
sicht, sondern gerade in politischer Reaktion auf 6konomische Entgren-
zung.

So kehrt Michael Ziirn in seiner Analyse der Regierungsmuster in-
nerhalb der OECD-Welt® vor allem das Aufbrechen der so genannten
,,Kongruenzbedingung* als eine der groften Herausforderungen in ei-
nem Zeitalter der Politik jenseits des Nationalstaates hervor. Damit ist
gemeint, dass zwischen der Regelungsweite politischer Entscheidungen
und den von den jeweiligen Regelungen betroffenen, aber u. U. nicht in
den Entscheidungsprozess eingebundenen Rdumen eine immer groflere
Liicke klafft (Ziirn 1998: 16; siche auch Abschnitt IV.2.2). Hierin sieht
Zirn die Pointe eines Prozesses, den er ,,gesellschaftliche Denationali-

8 Der Organisation fiir wirtschaftliche Zusammenarbeit und Entwicklung
(OECD) gehoren 30 Industriestaaten aus der ganzen Welt sowie die EU-
Kommission an.

75

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

sierung* nennt und den er mit dem Entstehen der Nationalstaaten im 19.
Jahrhundert vergleicht, als der soziale Raum der Nation die alten Gren-
zen dorflicher Identitédten sprengte (ebd.: 13 f.). Der widerspruchsvollen
Dynamik einer solchen Transformation sei es geschuldet, dass parallel
zur ,,Denationalisierung® durch politische Fragmentierung versucht wer-
de, die Giiltigkeitsreichweite politischer Regelungen wieder zu verrin-
gern, zum Beispiel in Form regionaler Sezessionismen wie der Lega
Nord in Italien oder des iiberall in Europa zu beobachtenden Rechtsex-
tremismus oder -populismus (ebd.: 27). Ein Gutteil der Widerspriich-
lichkeiten politischer (Des-)Integration in den OECD-Staaten sei dabei
auf das Phianomen zuriickzufiihren, dass auf internationaler Ebene eine
Einigung der politischen Akteure auf ,,negative Regeln* (das heif3t den
Wegfall bestimmter nationaler Regulierungen vor allem hinsichtlich des
Marktes) dominiere. Positive, Markt korrigierende Eingriffe konnte hin-
gegen nur eine iibergeordnete Zentralinstanz durchsetzen, auf die sich
die international handelnden politischen Akteure, also meist immer noch
Nationalstaaten, aber nicht verstindigen wollten (ebd.: 177 ff.).g

Zugleich stellt die stirkere internationale Vernetzung staatspoliti-
scher Akteure die Kategorie der Zwischenstaatlichkeit selbst in Frage, da
politische Probleme zunehmend Probleme sind, die Nationen iiber-
schreiten. Man konnte auch sagen, aus internationaler (zwischenstaatli-
cher) wird transnationale (Staaten iibergreifende und durchdringende)
Politik. Dies ist allerdings nur eine der beiden Bedeutungsdimensionen
von Transnationalitit. Meist soll dieser Begriff ndmlich darauf hinwei-
sen, dass zunehmend nicht-staatliche Akteure wie NGOs die globale Po-
litikbithne betreten (Meyers 1993).

Dabei widmete sich die Politikwissenschaft bereits seit Ende der
1960er/Anfang der 1970er Jahre transnationalen Prozessen in der Welt-
politik. So bezeichnete Karl Kaiser den Begriff der ,,Internationalen Po-
litik* bereits 1969 im Sinne Max Webers als einen Idealtypus, der hoch-
stens anndherungsweise im Staatensystem zwischen dem 17. und 19.
Jahrhundert verwirklicht war. Die Vorstellung geschlossener Einheiten
(Nationalstaaten), zwischen denen politische Regulation betrieben wird,
lasse sich allerdings kaum aufrecht erhalten, betrachte man zum Beispiel
ein Politikfeld wie die Entwicklungshilfe, bei der ein politisches System
an einem anderen, dem des Entwicklungslandes, aktiv partizipiert. Da-
durch sei die ,Innenpolitik* des letzteren Staates aber eben keine rein
innere Angelegenheit mehr (Kaiser 1969: 81, 83).

Der deutsche Politikwissenschaftler Kaiser beteiligte sich auch an
einer Textsammlung, die nach einem 1970 abgehaltenen Kongress in

9  Zum Problem ,,negativer Integration* auf EU-Ebene vgl. Scharpf 2002.

76

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

Harvard entstand und sich dem so genannten ,transnationalen Paradig-
ma‘“ (Van der Pijl 1996: 337 ff.) widmet. Die US-amerikanischen Inter-
national Relations-Forscher Joseph S. Nye und Robert O. Keohane ver-
standen hierunter den globalen Austausch von kommunikativen Akten,
physischen Objekten, Finanzen und Personen, an dem auch nicht-staat-
liche Akteure oder besser: an dem nicht allein Regierungen beteiligt sind
(Nye/Keohane 1971: 332). Das ,,transnationale Paradigma* entwickelte
sich aus diversen volkswirtschaftlichen und politikwissenschaftlichen
Untersuchungen zu multinationalen Konzernen, die seit Ende der 1960er
Jahre zunehmend weltdkonomische Strukturen beeinflussen (Van der
Pijl 1996: 323 ff.).

Kees van der Pijl nun sieht trans- anstelle von internationaler Politik
(und internationaler politischer Okonomie) spitestens seit der Macht-
iibernahme der neoliberalen Politiker Thatcher in GroBbritannien und
Reagan in den USA wieder auf dem Riickzug. Insbesondere Reagan ha-
be in seiner Auflenpolitik erneut eine unilaterale und besonders auf die
NATO konzentrierte Linie verfolgt (Van der Pijl 1996: 343 ff.). Insge-
samt aber hat sich im wissenschaftlichen Diskurs das Bewusstsein fiir
transnationale Verwerfungen seit den 1970er Jahren erst richtig ausge-
breitet. Das Interesse gilt mittlerweile nicht nur ,,global players®, son-
dern auch Institutionen wie Offentlichkeit und Staatsbiirgerschaft, die
bisher strikt auf die nationale Arena beschridnkt waren. Bricht allerdings
die ,,Kongruenzbedingung* politischer Entscheidungen auf (s. o.), so
wird die Frage bedeutsam, wer an welchen politischen Diskursen teil-
nehmen miisste, es aber vielleicht nicht kann, weil einige gleichwohl Be-
troffene keine Angehorigen des Gemeinwesens sind, in dem der 6ffent-
liche Meinungsbildungsprozess stattfindet. Komplementidr dazu verla-
gert sich das Problem, wie sich die kommunikative Macht der Zivilge-
sellschaft in administrative Macht tibersetzen lassen kann, von einem der
,,Ubersetzung“ zu einem der ,,Leistungsfahigkeit, wenn einzelne Ge-
meinwesen gar nicht mehr féhig sind, privat-6konomische transnationale
Macht zu ziigeln (Fraser 2007: 247 ff.). Infolgedessen scheint die Ent-
wicklung eines foderalistischen — das heifit intra-, supra-, inter- sowie
transnationale Ebenen umfassenden — Begriffs von ,.citizenship* notig
zu werden. Dabei kommt es nicht nur auf die Definition eines formalen
Zugehorigkeitsstatus an, sondern vor allem auch auf den ,,politisch-
funktionalen Sinn* einer ,,Biirgerschaft®, der in der Gewéhrleistung des
Demokratieprinzips liegt (Thiirer 2000: 178 f.).

Ihr Fokus auf Entstaatlichungs-Prozesse fiihrt die Theoretiker des
Ltransnationalen Paradigmas® sogar so weit, dass sie die Souverdnitét
aus ihrer Bindung an staatliche Strukturen herausnehmen und in die
,,Welt-Gesellschaftswelt” verlagern. Schlielich, so Ernst-Otto Czem-

77

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

piel, hitten gerade aus der Gesellschaft initiierte Umbruchsprozesse zum
Zusammenbruch der Ostblock-Staaten gefiihrt (Czempiel 2003: 10 f.).
Zunehmend fordere die (Zivil-)Gesellschaft ihren Mitbestimmungsan-
spruch nicht nur in der Innen-, sondern auch in der klassisch staatszent-
rierten Doméne der AufBlenpolitik ein. Hier, so Czempiel, seien gesell-
schaftliche, das heif3t jetzt: wirtschaftliche, Akteure viel eher als Staaten
geeignet, Frieden und Sicherheit ,herzustellen®. Czempiel versteht dar-
unter vor allem, ,,die Unterdriickten zu Biirgern, die Armen zu zahlungs-
fahigen Konsumenten, die (meisten) Soldaten zu Aufbauhelfern® zu ma-
chen (ebd.: 204) — eine Vision, in der sich einmal mehr die innere Ver-
bundenheit liberal-internationalistischen Denkens mit den Prinzipien
freier, weltumspannender Marktwirtschaft zeigt (s. 0.).

Demgegeniiber muss man gerade in der Sicherheitspolitik, also in
Kriegs- und Friedensfragen, konstatieren, dass bei aller heute zu beo-
bachtenden ,,Diffusion”, bei aller gegenseitigen Durchdringung von
staatlichen und gesellschaftlichen Konfliktakteuren die meisten von ih-
nen — wie zum Beispiel Rebellen in Biirgerkriegen — explizit nach dem
staatlichen Gewaltmonopol, nach der staatlichen Souverdnitdt streben
(Take 2006: 115). Anachronistisch scheint die Figur des souveridnen Na-
tional- und Territorialstaates also doch noch nicht zu sein.

Dem unbeschadet ldsst sich gleichwohl argumentieren, dass Souve-
ranitdt, sofern sie effektive Kontrolle iiber ein Staatsgebiet bedeutet
(Krasner 1999: 13), einer Erosion ausgesetzt ist. Dies vorausgesetzt,
dréingt sich die Frage auf, welche transnationalen Institutionen die Kon-
trolle iibernehmen und wieder ermoglichen konnten. Der ,,Global Go-
vernance“-Ansatz bildet hier das sowohl empirisch-analytische als auch
normative Aquivalent zum ,transnationalen Paradigma®. In den wissen-
schaftlichen Diskurs fithrten Rosenau und Czempiel den Begriff ,,Go-
vernance® Anfang der 1990er Jahre ein. Die beiden International Rela-
tions-Forscher unterschieden die Regelsysteme ,,Government* — ,,activi-
ties backed by formal authority, by police powers to insure the imple-
mentation of duly constituted policies* — und ,,Governance‘ — ,,activities
backed by shared goals that may or may not derive from legal and for-
mally prescribed responsibilities” (Rosenau 1992: 4). Demnach umfasst
,,Governance” mehr Phidnomene als ,,Government® (ebd.); ,,Govern-
ment“ ist in dieser Perspektive sogar nur eine Teilmenge von ,,Gover-
nance®, die hier beinahe wie eine sozialtheoretische Grundkategorie er-
scheint, ein Synonym fiir regel- und normgeleitetes politisches Handeln,
welches das institutionalistische Paradigma innerhalb der International
Relations postuliert (s. 0.).

In Realpolitik und Gesellschaft wurde die Rede von ,,Global Gover-
nance® schlieBlich hineingetragen durch den 1995 erschienenen Ab-

78

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

schluss-Bericht der urspriinglich auf Initiative Willy Brandts gegriinde-
ten UN-,,Commission on Global Governance* (CGG) (Brand/Brunnen-
graber/Schrader/Stock/Wahl 2000: 28). Seitdem hat sich die ,,Global
Governance“-Forschung stark ausdifferenziert. So werden mittlerweile
,,Governance‘“-Effekte auf verschiedenen demokratierelevanten Ebenen
und im Hinblick auf deren Interdependenzen erortert (Benz/Papadopou-
los 2006). Und ein von der Deutschen Forschungsgemeinschaft (DFG)
finanzierter Sonderforschungsbereich bezieht ,,Governance nicht mehr
nur auf das Wechselverhidltnis zwischen Nationalstaatlichkeit und
schleichender Souverinititserosion, sondern geht grundlegend von
,.Ridumen begrenzter Staatlichkeit* aus. Diese lieBen sich nicht nur au-
Berhalb der OECD-Welt, sondern auch in Teilbereichen der insgesamt
noch staatlich intakten Gemeinwesen, etwa in den Pariser Vororten, aus-
machen (Risse/Lehmkuhl 2007: 5).

Nationale Selbstbestimmung wird im ,,Global Governance*-Diskurs
allerdings nicht nur empirisch hinsichtlich der Effektivitdtsdimension,
sondern auch normativ zunehmend bestritten. Der deutsche Politikwis-
senschaftler Bernhard Zangl etwa weist auf die grundlegende Differenz
zwischen Rechtsstaatlichkeit und Souverénitit hin. Wihrend erstere die
binnenstaatliche Gleichheit der jeweiligen Rechtsgenossen vor den juri-
dischen Normen erfordere, fiihre die Souverinitit nach auBen zu einer
internationalen Anarchie, in der vergleichbare Fille eben nicht gleich
behandelt wiirden. So miisse sich das Stindige Sicherheitsrats-Mitglied
China iiber internationale Sanktionen weniger Sorgen machen als Nord-
korea, obwohl beide Staaten eine dhnlich schlechte Menschenrechtsbi-
lanz vorweisen (Zangl 2006: 127). Insbesondere im Bereich des interna-
tionalen Strafrechts seien daher proto-rechtsstaatliche internationale
Verfahren der Streitbeilegung noch wenig institutionalisiert (ebd.: 146).

Nach den Terroranschldgen vom 11. September 2001 und dem da-
nach beginnenden ,,war against terrorism*, den die USA als legitimen
Selbstverteidigungskrieg verstehen, scheinen ,humanitire Interventi-
ons“-Motive etwa der NATO wieder abzuflauen, mit denen der Kosovo-
Krieg noch legitimiert worden war (Loges/Menzel/Ulbricht 2003: 42).
Jedoch stellt sich gerade der ,,Global Governance“-Ansatz der schwieri-
gen Frage nach dem zukiinftigen Verhiltnis zwischen einzelstaatlicher
Souverinitit und universalistischen Menschenrechten und sucht — seiner
institutionalistischen Gesinnung folgend — nach Verfahren und Rechts-
prinzipien, die das Dilemma zwischen den beiden Kategorien einhegen
und regulieren konnten. Die zwolfkopfige ,,International Commission on
Intervention and State Sovereignty* — 2000 von der kanadischen Regie-
rung berufen — rechtfertigt militdrische Interventionen ausdriicklich nur
als letztes Mittel und erdrtert ausfiihrlich nicht-militérische Mittel und

79

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

praventive Mallnahmen wie Sanktionen gegen Menschenrechte verlet-
zende Staaten (ICISS 2001: 30). Dabei geht die Kommission allerdings
von der so genannten ,,responsibility to protect” aus, einem umgewerte-
ten Souverdnitétsbegriff, der die Verantwortung eines Staates, Leib und
Leben seiner Biirger zu schiitzen, explizit beinhalte (ebd.: 69; vgl. auch
Thakur 2006)."° D. h. die Achtung der Menschenrechte wird der Souve-
ranitdt kurzerhand eingeschrieben und ein Dilemma, wie es sich im Fall
des Kosovo-Krieges bzw. in der Debatte dariiber deutlich zeigte (vgl.
Abschnitt 1.2.3), faktisch geleugnet.11

Eine solche rhetorische Glanzleistung kann gleichwohl nicht verheh-
len, dass die ,,Global Governance*“-Richtung im Gegensatz zu den Neo-
gramscianern insgesamt universalistischen vor partikular-nationalen
Werten den Vorzug gibt. Dies zeigt sich auch an liberalen Ansitzen, die
iiber das ,transnationale Paradigma“ hinausgehen und fiir einen ,,kosmo-
politischen Blick* auf die Weltpolitik eintreten (Beck 2004). Dabei geht
das Erkenntnisinteresse iiber eine Kritik am bisher in den Sozialwissen-
schaften obwaltenden ,,methodologischen Nationalismus® (ebd.: 8) weit
hinaus. Problematisiert wird unter anderem, dass sich die total inklusive
weltbiirgerliche Gemeinschaft eben nicht auf kollektiv abgegrenzte
Identitdten berufen kann, also ein Aquivalent fiir ,,staatsbiirgerliche So-
lidaritit™ notig wird (Habermas 1998a: 162 — Hervorheb. Habermas).
David Held entwirft in diesem Zusammenhang bereits das Modell einer
,,kosmopolitischen Demokratie”, die auf ,,global citizenship® beruht
(Held 1995).

10 Ahnlich argumentiert der Hamburger Rechtsphilosoph Reinhard Merkel
(Merkel 2003: 41 f.), wenn er das Recht auf Leben und einen Wohnort
zum konstitutiven Kriterium ,,legitimer* Souverinitit erkldrt. Verletze ein
Staat diese Minimalanforderungen, untergrabe er damit zugleich das Fun-
dament auch aller anderen Staaten, ergo das ,,Recht der Menschheit®. Fiir
eine berechtigte militdrische Intervention miisse dann noch die ,,Nothilfe
fiir die Opfer” als ,materielle Legitimation hinzutreten Letzteres
schliefe die Befriedigung eigener Anspriiche bei den intervenierenden
Staaten aus, wie Merkel ein wenig naiv und wirklichkeitsfremd argumen-
tiert (vgl. Abschnitt 1.2.4).

11 Auf dem Weltgipfel der UN-Generalversammlung im September 2005
wurde die Souverinititsformel ,,responsibility to protect* als Leitlinie des
UN-Handelns anerkannt. Allerdings hat die entsprechende Passage im Ab-
schluss-Dokument des Gipfels keinerlei verbindlichen Rechts-Status; es
handelt sich hierbei ja nicht um einen ausgehandelten Pakt oder Vertrag
(vgl. Luck 2008).

80

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

11.2.3 Fazit: Transnationale Politik

Mit Neogramscianismus und transnational-kosmopolitisch orientierter
,,Global Governance stehen sich in den International Relations zwei
Forschungsansitze gegeniiber, die, konsequent zu Ende gedacht, beide
auf unhaltbaren Pramissen aufbauen. In gewisser Weise ist John Rawls
mit den abstrahierenden Grundannahmen seines politischen Liberalis-
mus (,,original position®, ,,veil of ignorance®) ein gutes Beispiel fiir ei-
nen reinen ,,Global Governance®-Idealismus. In der Ubertragung seiner
Theorie, die bisher nur fiir einzelne Gesellschaften ohne Kontakt zu an-
deren gegolten hatte, auf die Sphire des Volkerrechtes entwickelt Rawls
acht Gerechtigkeitsprinzipien, auf die sich nationale Reprisentanten ver-
niinftigerweise einigen miissten, wenn sie nicht wiissten, welches Volk
sie vertreten (,,original position), und wenn sie auch fiir soziale, habitu-
elle und andere Unterschiede ihrer Kollegen blind wiren (,,veil of igno-
rance). Diese Sétze reproduzieren ziemlich exakt konstitutive Prinzi-
pien des bereits geltenden Volkerrechts: Volker seien frei und unabhin-
gig und miissten von anderen Volkern respektiert werden; Volker miiss-
ten Vertrdge einhalten; alle Volker seien gleich und den sie bindenden
Ubereinkiinften unterworfen; die Volker miissten eine Nichtinterventi-
onsnorm beachten; Volker hitten zwar ein Selbstverteidigungs-, aber
kein Recht auf Angriffskrieg; Volker miissten die Menschenrechte aner-
kennen; Volker miissten sich dem ius in bello unterwerfen; und Volker
hitten die Pflicht, anderen Volkern beizuspringen, die unter untragbaren
Bedingungen leben miissten und daher auch keine guten und gerechten
Regierungsformen ausbilden konnten (Rawls 1999: 37). All diese Prin-
zipien sind in der UN-Charta verankert (Nichtinterventionsnorm, Aner-
kennung der Menschenrechte), in fundamentalen Konventionen nieder-
gelegt (Wiener Konvention zum Vertragsrecht, Genfer Konventionen)
oder leiten die Arbeit von UN-Unterorganisationen besonders im Be-
reich Entwicklungspolitik.'"> Wenn nun aber das geltende Vélkerrecht,
mit Rawls’ eigener Theorie gesprochen, tatsdchlich fair und gerecht ist,
so wird angesichts der realen Weltkonflikte schnell deutlich, dass ein
bloBer Fokus auf Rechtsverhiltnisse zu kurz greift, um zum Beispiel das
realpolitische Dilemma zwischen Souverénitit und Menschenrechten in
der Weltpolitik erkldren zu konnen.

Der Fokus des Neogramscianismus auf internationale Macht- und
Herrschaftsverhiltnisse erscheint daher unabdinglich. Mit dem Hege-

12 Rawls spricht zwar nur von ,,peoples und nicht von ,states, den Kernin-
stitutionen des Volkerrechts. Aber es ist schon bemerkenswert, dass sich
,peoples” in Rawls’ Theorie mit der Rolle von ,,states* in der politisch-
juridischen Wirklichkeit decken.

81

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

monie-Begriff und ZwangsmaBinahmen, die hegemoniale Fithrungsstaa-
ten (USA) bzw. hegemoniale Staatenbiindnisse (NATO) ergreifen, rela-
tiviert sich die Rechtsformel ,,externer Souverinitit” in Form ,,souveri-
ner Gleichheit®. Man konnte argumentieren, dass die Weltorganisation,
in der diese Norm gilt, die UNO, die ,,notwendige Verkniipfung zwi-
schen der Gehorsamserwartung und dem dazugehorigen Schutz, auf die
Hobbes nachdriicklich hingewiesen hat®, nicht gewihrleisten kann, son-
dern, unter heutigen Bedingungen, wohl nur die ,,sole superpower* USA
(Tonnies 2005: 43). Eine solche Aussage — und damit letztlich auch der
Rekurs auf Hobbes in dem Tonnies-Zitat — wire durchaus im Sinne ei-
nes neogramscianisch inspirierten Standpunktes, und genau darin besteht
seine Schwiche. Entwickeln Neogramscianer auch einen wesentlich
komplexeren, da um die ,,soziale Basis“ der Zentralgewalt erweiterten,
Staatsbegriff als das realistische Paradigma innerhalb der International
Relations (s. 0.), so drohen sie doch auf die realistische Primisse eines
anarchischen Naturzustandes, in dem sich internationale Beziehungen
befidnden, zuriickzufallen. Dagegen verweist die ,,Global Governance*-
Forschung auf bestehende und sich weiterentwickelnde institutionell
bindende Regeln und Organisationen in der Weltpolitik (Brand/Brun-
nengréiber/Schrader/Stock/Wahl 2000: 89-128). Damit ist die These von
der ,,global governance® tatsdchlich wirklichkeitsniher als die realisti-
sche oder neorealistische Erkenntnisbeschriankung auf die vor allem mi-
litarische Verfiigungsgewalt von Staaten im internationalen Kontext.

Mithin empfiehlt es sich, weder einer rein normativen, besser: nor-
mativistischen, noch einer auf das internationale Recht des Stérkeren ab-
zielenden Linie zu folgen. Dieser ,,Mittelweg* bestimmt auch den Er-
kenntnis leitenden Begriff transnationaler Politik. Die Kategorien Sou-
verdnitit, Menschenrechte und Demokratie sind kaum wirksam zu ana-
lysieren ohne den Staat bzw. Strukturen, die eine @hnlich hohe Rechts-
durchsetzungsfihigkeit garantieren wie (zumindest idealtypisch) der
Staat. Insofern wird vom ,.transnationalen Paradigma* (s. 0.) vor allem
der Aspekt der Staaten iibergreifenden und durchdringenden Politik
iibernommen. Die vorrangig vom ,.transnationalen Paradigma‘ konsta-
tierte Tendenz, dass zunehmend nichtstaatliche Akteure Politik jenseits
der nationalen Sphidren bestimmen, interessiert hier vor allem im Zu-
sammenhang mit der Kategorie Demokratie — insofern ndmlich Demo-
kratie Reprisentation der (Zivil-)Gesellschaft im Staat und dessen Kon-
trolle wiederum durch die (Zivil-)Gesellschaft bedeutet. In welchem
Verhiltnis gerade dieses demokratische Prinzip zu staatlicher Souveréni-
tit steht, soll nun im Folgenden untersucht werden.

82

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

11.3 Souveranitat, Autonomie, Nation —
Versuch einer begrifflichen Abgrenzung

11.3.1 Souveranitat als hochste Autoritét

Etymologisch stammt das englische Wort fiir Souverdnitit — ,,sove-
reignty* — aus einer Verbindung des von ,,super* abgeleiteten Ausdrucks
,souerein‘ oder ,,soverayne* mit dem in ,,reigning* (regieren) enthalte-
nen Buchstaben g (Shinoda 2000: 9). Daraus ergibt sich also eine Be-
deutung, die man ,,iibergeordnete (super) Regentschaft” nennen konnte —
ein Gehalt, der die Grundlage aller klassischen Souverénititstheorien (z.
B. Bodin und Hobbes) bildete. Bis heute spiegelt sich diese Bedeutung
im Verstdndnis von Souverinitit als ,,final authority to decide® zunéchst
innerhalb eines Staates. Doch auch im Verhiltnis zu anderen Staaten
konnte die hochste politische Entscheidungs-Autoritidt des einzelnen
Staates nicht von anderen Staaten oder internationalen Organisationen
iiberboten werden, wobei die Staaten die Reichweite ihrer Souverinitit
natiirlich freiwillig einschridnken konnten, wenn sie sich zum Beispiel zu
Sicherheitsbiindnissen zusammenschlossen (Miller 1995: 99).

Damit offenbart sich eine problematische Trennung zwischen inter-
ner Souverdnitit, welche die hochste politische Entscheidungs-Autoritéit
des Staates" festlegt, und externer Souverinitit, die im modernen Vol-
kerrecht in der ,,souverdnen Gleichheit” der Staaten besteht und sich in
der Nichtinterventionsnorm der UN-Charta verwirklicht (vgl. Goodwin
1974). Nun kann man allerdings im Prinzip der Nichtintervention gerade
eine Beschrdankung der Souverinitét als hochster Autoritit sehen (Rams-
botham/Woodhouse 1996: 115). Sofern Souverdnitit allerdings als ein
Recht auf innere und duBere Unabhingigkeit eines Staatswesens ver-
standen werden kann und ein Recht konstitutiv stets auch eine Be-
schriankung fiir Andere, vor allem fiir deren Willkiir, enthilt, kann man
den Unterschied zwischen interner und externer Souverénitit fiir obsolet
erkldaren (Shue 2004: 12 ff.) — insbesondere wenn man den ,,ultimativen
Charakter der Souverinitéit nicht im Sinne einer ,,supreme power®, son-
dern einer Autoritit versteht, alle beteiligten Subjekte an eine Entschei-

13 Genau genommen handelt es sich hier um die Autoritit des Souverdns, der
mit dem Staat identifiziert wird. Hierbei kann es sich, zunédchst variierend
nach Staatsform, um ,,das“ Volk oder besser: seine Reprdsentanten oder
einen Tyrannen bzw. Monarchen handeln. Variierend nach theoretischem
Standpunkt, kann man aber auch danach differenzieren, ob eine abstrakte
Rechtsordnung oder eine Person bzw. menschliche Gruppe oder Gemein-
schaft souverin ist. Ersterer Definition folgt zum Beispiel Kelsen, wéh-
rend etwa Carl Schmitt die Souverénitit stets an die konkreten Entschei-
dungstrager bindet.

83

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

dung zu binden (Kratochwil 1995: 25). Eine solche Sichtweise nimmt
allerdings die Anerkennung der Souverénitit der Anderen international
fiir gegeben an und unterschitzt damit, dass die Geschichte des Begriffs
wie des Phinomens eben doch sehr stark an die Formel von der hdchsten
Autoritit gebunden war, die sich bis zum volkerrechtlichen Verbot des
Angriffskriegs durch den Briand-Kellogg-Pakt von 1928 extern gerade
in einem ius ad bellum ausdriickte. In Zeiten der Transnationalisierung
scheint zudem vielmehr die interne Souverinitdt in Form der hochsten
Autoritdt der Einzelstaaten bedroht (Shinoda 2000: 135). Diese Erosion
betrifft nicht nur den 6konomischen Druck, den etwa multinationale
Konzerne auf die Sozialgesetzgebung der Staaten ausiiben, sondern zeigt
sich nicht zuletzt auch in ,humanitiren Interventionen®, also militiri-
schen Eingriffen in ,,innere Angelegenheiten eines Staates wie im Ko-
sovo-Krieg (vgl. Abschnitt 1.2.3). Dadurch freilich verletzen wiederum
die intervenierenden Staaten das externe Souverdnitétsprinzip der ,,sou-
verdnen Gleichheit”, gerade indem sie die interne Souverinitit eines an-
deren Staates in Frage stellen.

Diese schillernden Ambivalenzen und Umschlagsformen ,,interner
und ,.externer* Souverdnitit schreiben die Annahmen der klassischen
Souverdnititstheorien fort, die einen gewaltsamen Ur- oder Naturzu-
stand konstruieren. So geht bei Bodin der Souverin als Sieger aus einem
anarchischen Kampf aller gegen alle hervor, wihrend bei Hobbes die
Untertanen aus Angst um ihr unsicheres Leben in diesem Kampf mittels
Gesellschaftsvertrag die Gewaltbefugnis an eine zentrale Instanz, den
Souverin, abtreten (Geulen 2005: 62 f.).

Dadurch verschwindet die Gewalt nicht einfach, sie ist nur eben im
Staat — oder auf internationaler Ebene: in den Staaten — monopolisiert.
Sicherlich hat Sibylle Tonnies Recht, wenn sie von der klassischen eine
moderne Souverinitits-Konzeption abhebt, in der an die Stelle der ,,Ver-
fligungsmacht tiber das eigene Militér [...] das Mitwirkungsrecht in der
Gesamtheit der Staaten® tritt (Tonnies 2005: 40). Souverén ist nun nicht
mehr, wer keinen Menschen und keine Instanz mehr iiber oder neben
sich hat, sondern die Souverinitdt der Einzelstaaten ist vielmehr der
Ausdruck der den jeweiligen Einzelstaaten von der internationalen Ge-
meinschaft eingerdumten Autonomie. Dabei ergeben sich nicht nur real
Machtasymmetrien bei formaler Staaten-Gleichheit. Schon im Volker-
recht zeigt sich, dass durch die Balance zwischen einzelstaatlicher Auto-
nomie und Verantwortlichkeit der gesamten Staaten eigentlich ein Sou-
verdnititsvakuum entsteht. So sind im Hinblick auf den Einsatz der Mi-
litarmittel einerseits die Einzelstaaten nicht voll souverin (wegen des in-
ternationalen Gewaltverbotes). Die UN als gesamtstaatliche Organisati-
on ist es aber ebenso wenig, da sie sich bei Militdreinsidtzen die Ord-

84

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

nungskrifte und Soldaten von ihren Mitgliedsstaaten zusammenleihen
muss (ebd.: 44). Deshalb wundert sich Tonnies, warum man diese die
klassische Souverénitit im Kern beschneidende internationale ,,Mitwir-
kungsbefugnis® eigentlich noch mit einem Begriff bezeichnet, ,.der
jahrhundertelang das Gegenteil bedeutet hat? Muss man die Einfiigung
in eine Genossenschaft ausgerechnet mit dem Wort bezeichnen, unter
dem man bisher immer Herrschaft verstanden hat? (ebd.: 40).

Vielleicht ja, so konnte eine Antwort auf diese Frage lauten, weil die
auf Gewalt/Gewaltmonopolisierung konzentrierte Tradition im Souveri-
nitdtsdenken immer noch fortbesteht und auch noch im modernen vol-
kerrechtlichen Abwenden vom ius ad bellum als Ausdruck hochster
staatlicher Autoritét ihre Wirkungen zeitigt. Denn nur wenn man Souve-
rénitdt immer auch als die unbegrenzte Verfiigungsmacht vor allem iiber
die militdrischen Zwangsmittel begreift, kann man, wie Tonnies, zu der
Schlussfolgerung kommen, eigentlich gebe es im modernen Volker-
rechtssystem der UN gar keinen voll souverdnen politischen Akteur.
Ahnlich verhilt es sich mit dem Verdacht, souverin seien eigentlich nur
bestimmte hegemoniale und/oder dominante Fiithrungsstaaten (s. 0.) wie
im Kalten Krieg die Sowjetunion, die massiv in die ,,inneren Angele-
genheiten* ihrer Satellitenstaaten eingriff.

Insofern bleibt Hannah Arendts apodiktische Aussage im Kern rich-
tig: ,,Zwischen souverdnen Staaten kann es keine letzte Instanz geben
auBler Krieg.” Daher niitze es auch wenig, ,,dass man noch einen interna-
tionalen Schiedshof, der besser funktioniert als der Haager, und noch ei-
nen Volkerbund griindet, da sich dort doch nur immer wieder dieselben
Konflikte zwischen souverdnen oder angeblich souverdnen Staaten ab-
spielen — allerdings auf der Ebene des Gesprichs, was wichtiger ist, als
man gewohnlich meint™ (Arendt 1970: 130 f.). Da Arendt einen Welt-
staat als Despotie verwirft, sieht sie die einzige Moglichkeit fiir eine
zwischenstaatliche Kontrollinstanz in einem foderalistischen System, in
dem sich der Staats- vom Souveridnititsbegriff entkoppelte. Diesen
,heuen Staat“, ,,dem das Souverdnitétsprinzip ganz fremd wére®, ver-
wirklichten die wihrend der modernen Revolutionen immer wieder
spontan entstandenen Rite, die sich auf verschiedenen geografischen
Ebenen von unten nach oben aufbauen. Ein Ritestaat ,,wiirde sich fiir
Foderationen der verschiedensten Art vorziiglich eignen, schon weil
Macht in ihm bereits horizontal und nicht vertikal konstituiert wire.*
Zwar habe ein solcher Staat wenig Aussichten auf (dauerhafte) Realisie-
rung, stelle aber die einzige geschichtliche Alternative zum obwaltenden
Staats- und Souverinititsbegriff dar (ebd.: 133).

Hier kniipft Hannah Arendt an die Uberlegungen in ihrem Werk
,,Uber die Revolution® an, in dem sie vornehmlich die Franzdsische mit

85

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

der Amerikanischen Revolution vergleicht. In Frankreich setzten die
Revolutionédre an die Stelle des Konigswillens, in dem sich der Wille
Gottes auf Erden reprisentierte, die Nation als Quelle der Gesetze
(Arendt 1974: 203). Damit wurden sowohl Macht als auch Gesetze an
den Willen des Volkes gebunden (ebd.: 204 f.). Letztlich ersetzte die
Franzosische Revolution den monarchischen Souverdn also lediglich
durch die Volkssouverdnitit; die Logik der Souverdnitit, diesmal in
Form der Nation als extrapolitischer ,,pouvoir constituant®, wurde aber
beibehalten (ebd.: 210 f.; s. auch Hobe/Kimminich 2004: 38). Hingegen
trennten die amerikanischen Revolutionire die Quellen von Macht und
Gesetzen. Die Macht sollte zwar im Volk liegen, als Quelle der Gesetze
diente aber die Verfassung (Arendt 1974: 204 f.). Der amerikanische
,,pouvoir constituant” lag im Gegensatz zu Frankreich nicht in der Idee
der Nation, sondern in den vielen townhall meetings (Réten!), die wie-
derum die Landerparlamente ermichtigten, tiber die Verfassung zu dis-
kutieren und Gesetze zu erlassen. Hinzu kommt das foderative System
der checks and balances zwischen Lindern und der Bundesebene (ebd.:
214 f.). D. h. im amerikanischen Fall waren die ,,Schopfer* von Macht
und Gesetzen wahrhaft politische Institutionen: das (politisch, nicht eth-
nisch oder national verstandene) Volk und seine Verfassung. Der in der
Franzosischen Revolution fortgefiihrte Souverinititsgedanke hingegen
beruht urspriinglich auf der Sikularisierung von absolutistischer Herr-
schaftslegitimation, die nun auf weltliche Angelegenheiten iibertragen
und schlieBlich von der anti-absolutistischen Revolution iibernommen
wurde. Lost man aber die Souverinitit, die Konzeption unbeschrinkter
Macht und Herrschaftslegitimation, aus ihrem religios-jenseitigen Kon-
text, schlidgt sie im politischen Raum sofort in Tyrannis und Despotie
um (ebd.: 206 ff.).

11.3.2 Souveranitéat als Selbstbestimmungsrecht

Die Rechts- und Politikfigur der Souverénitit transportiert noch einen
anderen Bedeutungsgehalt, der im Ubrigen fiir die oben erérterten schil-
lernden Ambivalenzen des modernen Volkerrechts (,,sovereign equali-
ty*) und der Volkerrechtswirklichkeit (welche Staaten sind faktisch sou-
verdn?) verantwortlich ist. Mit Souverdnitiat wird ndmlich nicht nur die
gleichsam extrapolitische Quelle des Politischen bezeichnet, sondern sie
meint stets auch das, was 1918 im 14-Punkte-Programm des damaligen
US-amerikanischen Présidenten Woodrow Wilson als das ,,Selbstbe-
stimmungsrecht der Volker” berithmt wurde und was sich generalisie-
rend als universelles Autonomieprinzip partikularer Gemeinwesen iiber-
setzen lasst. Dass die Begriffe Souverdnitit und Autonomie beinahe

86

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

deckungsgleich benutzt werden, zeigt sich etwa an einer Formulierung
Krasners, der als ,.,the basic principle* der von ihm westphalian genann-
ten Souverinititsform ,,the autonomy of domestic structures* identifi-
ziert (Krasner 1999: 220 — Hervorheb. CC).

Im Gegensatz zur Souverinitét als hochster oder letzter (extra-)po-
litischer Entscheidungsautoritit wurde die politische, also nicht philoso-
phische oder erkenntnistheoretische, Autonomie bereits von den Grie-
chen ,im Sinne einer bedingten Selbstbestimmung® verstanden. So
musste nach Thukydides’ Auffassung eine autonome Gesetzgebung
nicht schon mit Finanzhoheit oder eigener Gerichtsbarkeit eines Ge-
meinwesens einhergehen (Pohlmann 1971: 701). Noch weiter zuge-
spitzt, bedeutet Autonomie heutzutage vor allem ,,die vertraglich gesi-
cherte Selbstbestimmung eines Territoriums oder einer Bevolkerungs-
gruppe innerhalb eines Staates, meist aus Griinden des Minderheiten-
schutzes™ (Nohlen 1998: 60). D. h. bei Autonomie handelt es sich um
eine Form politischer Selbstorganisation, die innerhalb bzw. unterhalb
des souverinen Staates angesiedelt ist."

Sofern man Autonomie allerdings im Wortsinn als ,,Selbstgesetzge-
bung* versteht, beruht der Nationalstaat ,,auf der Gleichsetzung von
Souverinitit mit Autonomie®, wie Ulrich Beck konstatiert (Beck 2002:
46). Im Zuge der Transnationalisierung nun fordert Beck eine Trennung
beider Phinomene, die bezwecke, dass Autonomieverlust — also ,,wirt-
schaftliche Abhéngigkeit, kulturelle Diversifizierung, militirische, recht-
liche und technologische Kooperation zwischen Staaten (ebd.) — gerade
zu mehr Souverdnitit auch der Einzelstaaten fithre. Unter Souverinitét
will Beck dabei die Kapazitit des Staates verstanden wissen, ,,Profil und

14 Bestimmte, meist ethnische Gruppen geben sich allerdings unter Umstén-
den nicht mit einer Autonomie innerhalb eines Staates zufrieden und for-
dern die Sezession ein, also die Moglichkeit, selbst einen souverinen Staat
zu griinden. Die serbische Repression und die Forderung der Kosovo-
Albaner nach einem unabhingigen Staat geben hier nur ein Beispiel fiir
zahlreiche dhnliche Konstellationen ab, die in der Geschichte moderner
Nationalstaatlichkeit immer wieder aufgetreten sind und weiterhin auftre-
ten. Politisch-normativ besteht die Sezessionsproblematik vor allem darin,
unter welchen Umstinden ein Recht auf Sezession zugestanden werden
soll, inwieweit sich intra-nationale Konflikte durch internationale Regime
verhindern lassen konnten (Chwaszcza 1998) und welche Auswirkungen
ein neuer Nationalstaat fiir moglicherweise neue Minderheiten innerhalb
seiner Grenzen hitte (Buchanan 1997: 45). Gesellschaftstheoretisch steht
hinter der Forderung nach staatlicher Anerkennung eine ,,Politik der Diffe-
renz®, die einen in der Aufkldarung wurzelnden Universalismus der Men-
schenwiirde mit dem Anspruch auf Anerkennung des unverwechselbaren
Anders-Seins von Individuen oder bestimmter gesellschaftlicher Teilgrup-
pen herausfordert (Taylor 1997: 27 ff., 33 f.).

87

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Einfluss auf den Biithnen der Weltpolitik zu gewinnen und die Sicherheit
und den Wohlstand seiner Biirger zu mehren (ebd.: 47). Dieses Mehr
an einzelstaatlicher Souverinitit resultiere aber gerade aus der geteilten
Souverinitidt mehrerer Staaten (ebd.), zum Beispiel auf EU-Ebene. Da-
durch setzt Beck selbst aber wieder Autonomie und Souverinitit gleich,
denn seine geteilte potenzierte Souverinitit entsteht ja gerade durch Au-
tonomieverlust, und mehrere Staaten ,,teilen* sich nun die vormals den
einzelnen Staaten vorbehaltenen Befugnisse. Man konnte also die geteil-
te Souverinitit, fiir die Beck eintritt, genauso gut als Neukonstituierung
von Autonomie auf einem transnationalen Level begreifen. Zudem wird
nicht deutlich, warum nun ,,Profil und Einfluss auf den Biihnen der
Weltpolitik* ausgerechnet Souverdnitit charakterisieren soll, wobei dies
ja auch Ausdruck von wirklicher staatlicher Autonomie sein konnte.
Was Beck hier postuliert, ist wohl eher ein Abschied vom alten Natio-
nalstaat. Zwar hat er damit Recht, dass Autonomie nicht vollkommen in
Souverdnitit aufgeht — und umgekehrt —, nur ist seine Argumentation
wenig plausibel und fiihrt dazu, dass er genau das vermengt, was er doch
zu trennen beabsichtigte.

Souverdnitit und Autonomie lassen sich also nicht anhand von staat-
licher Gestaltungsmacht versus nationalstaatliche Abschottung, sondern
vielmehr anhand von hochster politischer Entscheidungsautoritit versus
Selbstbestimmungsrecht eines Gemeinwesens unterscheiden. Genau ge-
nommen biindelt der Souverinititsbegriff sowohl des wissenschaftlichen
wie auch des realpolitischen Diskurses stets beide Dimensionen. Auto-
nomie wire somit tatsdchlich eine Form von Souverénitit, die sich
gleichwohl analytisch separieren und vom Bedeutungsgehalt der hochs-
ten politischen Entscheidungsautoritit abheben lésst.

Daher erscheint es viel fruchtbarer, anstatt Souverinitit von vorne-
herein in ihrer Beziehung zur Autonomie zu betrachten, mit Hideaki
Shinoda zunichst zwischen einer ,,nationalen® und einer ,,konstitutionel-
len Souverinititstradition zu differenzieren. Die ,,konstitutionelle® Li-
nie, der sich etwa Grotius, Locke und Montesquieu zurechnen lassen,
postuliert die ,,Herrschaft des Gesetzes* (,,rule of law*), die auch den
Souverin noch bindet. Dabei rekurriert der Konstitutionalismus auf zwei
Konzepte des Staates. Zum einen wird darunter ein politisches Gemein-
wesen als Ganzes, zum anderen die staatliche Reprdsentationsinstanz,
die Regierung, verstanden, welche das Gemeinwesen organisiert, aber
eben innerhalb des Ganzen des Gemeinwesens existiert. Daraus ergibt
sich, dass die Regierung (die Exekutive) die Souverinitit zwar ausiibt
(exekutiert), jedoch die Quelle dieser Souverinitit im Gemeinwesen als
Ganzem liegt, das Gemeinwesen als Ganzes die Souverinitit also auto-
risiert — indem es die Regierung bestimmt und kontrolliert. Hingegen

88

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

fallen bei der nationalen Souverinitit beide Staatsbegriffe zusammen;
die nationale Regierung reprisentiert unmittelbar und direkt die unteil-
bare Souverinitit des Gemeinwesens (Shinoda 2000: 19, 21).

Hier zeigt sich, dass der Autonomie-Charakter der Souverénitit in-
tern durchaus einen demokratischen Impetus beinhalten kann. In der
,.konstitutionellen Tradition zeigt sich dies an den checks and balances,
die fiir eine wirksame Kontrolle der Regierung durch das (politisch ver-
standene) Volk sorgen. Die ,,nationale* Tradition erhebt ,,die* Nation —
die Einheit von Reprisentanten und Reprisentierten — zum souveridnen
Subjekt. Dabei ist nationale Identitit im spezifisch modernen Verstind-
nis von ,,Nationalitdt” immer an die Idee der Volkssouverénitit gekop-
pelt, also an die Vorstellung, alle Staatsgewalt gehe vom Volk aus. Wer
nun dieses Volk ist, bestimmt wiederum das Konzept oder besser: Ideal
des Nationalstaates (Miller 1995: 29 f.). Extern sind in der ,,nationalen*
Souveridnititstradition die Dimensionen Autonomie und hdochste Ent-
scheidungsautoritdt, welche eben ,,die” Nation als Ganzes darstellt, un-
aufloslich ineinander verschlungen. Die hochste Entscheidungsautoritit,
die dagegen im Konstitutionalismus alleine in der Gesellschaft verankert
ist, wird aber inter- und fransnational nicht nur durch das moderne Vol-
kerrecht mit seiner Formel der ,,souveridnen Gleichheit® verschiedener
Nationen in Frage gestellt. In Zeiten der (rein 6konomisch verstandenen)
,,Globalisierung* erodiert zudem die Souverdnitit der nationalen Regie-
rungen, wihrend verfassungsmaifig, also ,konstitutionell”, die Autono-
mie der Staaten ja bestehen bleibt. Insofern, mutmaf3t Shinoda, haben
wir es wahrscheinlich momentan zu tun mit ,,a historical process of
constitutionalisation of the notion of sovereignty” (Shinoda 2000: 162 —
Hervorheb. Shinoda).

Der klassische politische Theoretiker, der in seiner Philosophie die
(Volks-)Souverinitit geradezu paradigmatisch mit der Autonomie, in
der sich jene realisiert, verkniipft, ist Jean-Jacques Rousseau." Dessen
Konzept der ,,volonté générale” (Gemeinwille) bezieht sich nur auf ein-
zelne Republiken, nicht etwa auf eine Weltféderation oder dhnliches.
Erkannte Rousseau auf internationaler Ebene zwar den Natur- und Vol-
kerrecht begriindenden Instinkt des Mitleides an, so warnte er doch vor
allein auf ihren Eigennutz bedachten Kosmopoliten, welche ferne Vol-
ker liebten, nur um nicht ihre eigenen Nachbarn lieben zu miissen (Fet-
scher 1999: 125 f.). Bei der idealen (und idealisierten) Rousseauschen
Einzelrepublik handelt es sich um eine ,,Demokratie ohne jede liberale

15 In der folgenden Darstellung von Rousseaus Thesen stiitze ich mich vor-
nehmlich auf Iring Fetschers vorziigliche Studie zu Rousseaus politischem
Denken.

89

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Korrektur (ebd.: 144) mit einer Sozialstruktur, die weder extreme Ar-
mut noch extremen Reichtum aufweist. Es ging Rousseau also um eine
Herrschaft der médiocrité, wie er sie idealtypisch in seiner Heimatstadt
Genf verwirklicht sah, einer kleinen und Kkleinbiirgerlich geprigten
Stadt. Dass die Freiheitsspielriume des Einzelnen in einer solchen De-
mokratie vor der Gleichheit aller (Staats-)Biirger im Interesse ihrer kol-
lektiven Freiheit zuriickzutreten haben, zeigt sich an Rousseaus ,,volonté
générale”-Begriff, den er von den bloB zum Gesamtwillen aufaddierten
Partikularwillen (,,volonté de tous‘) abgrenzt. Ein wirklicher verniinfti-
ger Gemeinwille kann nach Auffassung Rousseaus ndmlich nur dann zu-
stande kommen, wenn die (Staats-)Biirger dem Gesamtinteresse des Ge-
meinwesens in ihren politischen Handlungen und Entscheidungen den
unbedingten Vorrang vor ihren besonderen Einzelinteressen einrdumen
(ebd.: 128).

Die Pointe in Rousseaus Staats-Konzept besteht in einem Dreiklang
aus Souverin — Regierung — Volk. Die Staatsbiirger tauchen hier in einer
Doppelrolle als Souverdn, also als Herrschende, auf, die ihre eigenen
Gesetze beschlieBen, und als Volk im Sinne von Beherrschten, die diese
Gesetze zu befolgen haben. Die Regierung, bei der das alleinige Initia-
tivrecht liegen soll, stellt ein Bindeglied zwischen Souverdn und Volk
dar (ebd.: 153), wobei in einer Demokratie Regierung und Souverin ide-
altypisch zusammenfallen. Daher bevorzugt Rousseau die Versammlung
des Volkes in Bezirken, in denen es seine (Regierungs-)Beauftragten be-
stimmt und moglichst hiufig auswechselt. In absoluter und damit un-
moglicher Reinform, das erkannte bereits Rousseau, wire in einer De-
mokratie die Institution der Regierung iiberfliissig. Das Fehlen jeglicher
politischer Reprisentation zoge allerdings die stindige Beschiftigung
der gesamten Staatsbiirgerschaft mit ihren eigenen politischen Angele-
genheiten nach sich. Und dies wiederum wiirde zur vollstindigen Ab-
sorption des Privaten durch den 6ffentlichen Raum fiihren.

In jedem Fall ist es nach Rousseau unerldsslich fiir das Funktionie-
ren einer Demokratie, dass die Republik nicht allzu grol werde, um die
moglichst grole Beteiligung der Staatsbiirger an der Politik praktisch
gewihrleisten zu konnen (ebd.: 159 ff.). In Bezug auf die internationalen
Beziehungen sieht Rousseau die Organisierung der Menschheit in klei-
nen, autonomen und vor allem ckonomisch autarken Gemeinwesen so-
gar als Bedingung des Weltfriedens an. Denn so wiirden sowohl grofie
Machtungleichgewichte zwischen Staaten als auch gegenseitige wirt-
schaftliche Abhédngigkeiten vermieden, die internationale Konflikte be-
fordern konnten (Van der Pijl 1996: 70 f.).

Diese externe Bedeutung der zur Souverinitit gehdrenden Autono-
mie-Dimension fiir internationale Beziehungen betrifft aktuell vor allem

90

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

die Problematik , humanitirer Interventionen®, die sich deutlich im Ko-
sovo-Krieg zeigte (vgl. Abschnitt 1.2). In seiner Betrachtung gerechter
und ungerechter Kriege von 1977 nimmt Michael Walzer hier eine (zu-
néchst) unmissverstidndliche Haltung ein: Gerecht kann ein Krieg nur
sein, wenn er zur Selbstverteidigung eines von einem Aggressor ange-
griffenen politischen Gemeinwesens gefiihrt wird. In Bezug auf ein par-
tikulares Gemeinwesen hat sich historisch ein Zusammenhangs- und Zu-
sammengehorigkeitsgefiihl einer Gruppe von Menschen gebildet, das
sich schlieflich in einer bestimmten politischen Organisation (meistens
einem Staat) ausdriickt. Die gemeinschaftliche Identitéit kann sich auch
,,von oben herab“ ergeben haben, zum Beispiel als Resultat von (letzt-
lich immer willkiirlichen) Grenzziehungen, doch der Anlass ist letztlich
nicht entscheidend. Fiir die legitime Unantastbarkeit von auen (seitens
eines Aggressors) kommt es nur darauf an, ob und dass dieses kollektive
,,Gefiihl* existiert (Walzer 2000: 55 ff., 72). Nun konnen aber, wie Wal-
zer ausfiihrt, dieselben Konzeptionen vom Recht auf Leben und Freiheit
und Selbstbestimmung eines Gemeinwesens, mit denen die Nichtinter-
vention gerechtfertigt wird, Interventionen geradezu erforderlich ma-
chen (ebd.: 86). Zu solchen Fillen zdhlen neben der Unterstiitzung se-
zessionistischer Bewegungen und der Wiederherstellung eines Macht-
gleichgewichts in Biirgerkriegen — last but not least — ,,humanitére Inter-
ventionen‘ (ebd.: 108). Genau diese seien seit den 1970er Jahren in das
Zentrum der Weltpolitik geriickt, da kriegerische Konflikte zunehmend
inner- und nicht mehr vornehmlich zwischenstaatlich begriindet seien,
schreibt Walzer im August 1999 im Vorwort zur dritten Auflage von
,Just And Unjust Wars*™ (Walzer 2000a: xi f.). Damit ldsst sich auch er-
kldren, weshalb sich Walzer wihrend der Debatte iiber den Kosovo-
Krieg von einem Nichtinterventionisten in einen glithenden Interventio-
nisten verwandelt hat (siehe Abschnitt 1.2.3).

Den nichtinterventionistischen Strang in Michael Walzers politischer
Philosophie, der sich ja mit der nicht iiberarbeiteten Neu-Publikation
von ,,Just And Unjust Wars* im Jahr 2000 fortsetzt, kritisiert Véronique
Zanetti stichhaltig, wenn sie Walzers Rechtfertigungen fiir die Spezial-
félle der Interventionen als nicht konsistent kritisiert. Solange Regierung
und Bevolkerung eines Staates nicht auseinanderbridchen — wie etwa bei
ethnischen Sduberungen oder sezessionistischen Biirgerkriegen —, 14-
gen nach Walzer keine Interventionsgriinde vor. ZwangsmaBnahmen
wie Folter, Pressezensur oder politische Morde bezeugten demnach kei-
nen Bruch zwischen Regierung und Bevolkerung. Jedoch, fragt Zanetti,
,.wo liegt der Unterschied zwischen der gleichzeitigen Ermordung zehn-
tausender von Zivilisten und dem Mord an ebenso vielen Individuen ver-
teilt iiber mehrere Jahre?* (Zanetti 1998: 319).

91

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Dieser Hinweis ist genauso problematisch, wie er gerechtfertigt ist.
Einerseits erweist es sich tatsdchlich als schwierig, Situationen zu identi-
fizieren, in denen sich die internationale Gemeinschaft auf ,, humanitire
Interventionen einigen konnte. Wann beginnt etwa ein Genozid, und
wo ist der Unterschied zwischen einer langen Periode politischer Morde
und einem kurzfristigen Gewaltausbruch (vgl. Abschnitt 1.2.5)? Ande-
rerseits besteht die Gefahr, mit Zanettis Position Politik zu moralisieren
und damit letzten Endes bei einer ,,good vs. evil“-Logik zu landen, die
nur immer neue Kriege bzw. Interventionen vom Zaun brechen wird. So
gemahnt Friedrich Kratochwil daran, dass die Fortdauer von Verbrechen
und Ungerechtigkeiten nicht nur das Problem des Volkerrechts, sondern
jeder Rechtsordnung sei. Ebenso wie die Nichtinterventionsnorm der
UN-Charta auf internationaler Ebene fiihrten rechtsstaatliche Grund-
normen wie in dubio pro reo auf einzelstaatlicher Ebene dazu, Verbre-
cher nicht zu iiberfithren. Menschenrechtsverletzungen konnten zum
Beispiel durch Sanktionen geahndet werden. ,,But this is quite different
from justifying a general right to intervention. Thus, we have to recog-
nize that the basis for recommending a universal right to intervention is
more the wrath and feeling of righteousness than the inherently limited
and limiting notion of possessing ,rights‘*“ (Kratochwil 1995: 38).

Neben diesem rechtsphilosophischen Einwand gegen einen Primat
universalistischer Menschenrechte iiber die Autonomie der Gemeinwe-
sen ldsst sich zudem politisch-pragmatisch die Effektivitdit interventio-
nistischer Eingriffe von auflen in Zweifel ziehen (siehe auch Abschnitt
1.2.5). Oftmals erzielten Interventionen — seien sie nun ,,humanitér legi-
timiert oder nicht — die ihren Absichten genau entgegengesetzten Wir-
kungen. Dagegen brachen diktatorische Regime, die sich selbst iiberlas-
sen waren, irgendwann zusammen, und die jeweiligen Léinder kehrten
danach von sich aus zu internationalen Standards zuriick (Roberts 2004:
95). Die katastrophale politische Situation im Irak und in Afghanistan
nach den jeweiligen Interventionen der USA bzw. der NATO scheint ei-
ne solche Sichtweise auf eindringliche Weise zu bestitigen.

I1.3.3 Souveréanitat und Nationalitat
Die Entwicklung der modernen Souverinitit ist eng an den Nationalstaat

gekoppelt. Idealtypische souverine Entitidten (und Volkerrechtssubjekte)
sind ausschlieBlich Nationen.'® Dies gilt insbesondere im Prozess der

16 Paradigmatisch ist hier die Formulierung in der Menschen- und Biirger-
rechtserkldrung des revolutiondren Frankreich: ,Le principe de toute
souveraineté réside essentiellement dans la Nation. Nul corps, nul individu

92

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

,,Globalisierung®, in dem die Souverénitit zu ,,erodieren* scheint. Klas-
sifizieren Forscher Gemeinwesen als souverin, teilsouveridn oder nicht
souverin, richten sie ihre Analyseprinzipien meist — bewusst oder unbe-
wusst — am modernen nationalen Territorialstaat aus.'” Im Begriff der
Nation bzw. der ,,Nationalitidt” zeigt sich nun besonders deutlich die
Verbindung politischer und pripolitischer Bedeutungsgehalte, die auch
die Souverinitit in ihrem Doppelcharakter als hochste politisch-juridi-
sche Entscheidungsautoritiit und Autonomie eines Gemeinwesens aus-
zeichnet. So stellen Nationen nicht nur ethische Gemeinschaften dar
(etwa in Form eines Wohlfahrtsstaates) und institutionalisieren schlief3-
lich die politische Selbstbestimmung eines Kollektivs. Unter einer ,,nati-
onalen Identitdt (,,national identity*) kann man dariiber hinaus eben
auch eine spezifische Quelle personaler Identitit, eine vorpolitische kol-
lektive Identifikationsmoglichkeit fiir Menschen verstehen (Miller 1995:
10 ff., 27). Die pure Tatsache einer gemeinsamen Nationalitit erzeugt
ein Verbundenheitsgefiihl zwischen den Menschen, obwohl — oder gera-
de weil — es sich bei modernen Nationen um ,,imagined communities*
handelt, um Gemeinschaften von Menschen, die einander nicht kennen
und niemals gesehen haben. Diesen Identifikationsprozess hat die iiber
die rasante Ausbreitung des Buchdruckes vermittelte Entstehung einheit-
licher Landessprachen mafigeblich beschleunigt (Anderson 1998: 39 ff.).
Die oft, aber keinesfalls ausschlieBlich ethnisch geprdgte kollektive
Identititsbasis (Miller 1995: 18 ff.) zeichnet sich sowohl durch demo-
kratische als auch romantisch-konservative Ziige aus. Ohne dass Rous-
seau den Begriff Nationalstaat bereits verwendet hiitte, 14sst sich der So-
zialphilosoph als einer der Vordenker einer vorpolitischen Grundlage
demokratischer Politik bezeichnen (Van der Pijl 1996: 70).

Insbesondere durch die Entgrenzungsprozesse der ,,Globalisierung™
wird die immer schon vorgestellte homogene nationale Identitit der
Gemeinwesen zunehmend in Frage gestellt. In der Debatte iiber Multi-
kulturalismus und die Anerkennung von Differenz(en) (vgl. Taylor
1997) reproduziert David Miller hier einmal mehr die beinahe unauflos-
liche Verschrinkung politischer und vorpolitischer Elemente in der ,,Na-
tionalitits*“-Idee. So gibt Miller den auf nationaler Einheit bestehenden

ne peut exercer d’autorité qui n’en émane expressément” (zit. n. Wildt
2006 : 87).

17 So spricht etwa Krasner der Souverénitit die Prinzipien Territorium, An-
erkennung, Autonomie und Kontrolle zu und identifiziert vor diesem Hin-
tergrund alternative, besser: halbsouverdne Mischformen wie die EU, das
British Commonwealth, die deutschen Staaten vor dem Ersten Weltkrieg,
das heutige Andorra oder Westdeutschland vor 1990 (Krasner 1999: 228
ff.).

93

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Konservativen zwar darin Recht ,,that a well functioning state rests upon
a pre-political sense of common nationality* (Miller 1995: 129 — Her-
vorheb. CC), will eine gewisse historisch gewachsene nationale Identi-
tats-Struktur aber nicht fiir unveridnderlich erkldaren. Andererseits weist
er die auf (angebliche) kulturelle Authentizitit rekurrierenden Einwénde
,radikaler Multikulturalisten* gegen eine diskriminierende Homogeni-
sierung der nationalen Identitdt zuriick. Eine solche wissenschaftliche
Position sei iiberheblich, da die Minderheiten immer auf den guten Wil-
len der Mehrheitsgesellschaft angewiesen seien. Aulerdem sieht Miller
den nationalen 6ffentlichen Raum gerade als einen eminent politischen
an, in dem iiber Differenzen und Differenz-Anerkennung frei diskutiert
werden konne (ebd.: 140, 138).

Analog zum ambivalenten Nationalitits-Begriff (beinahe deckungs-
gleich damit) meinte auch das Konzept der ,,Volkssouverinitit* niemals
nur ,,Volksherrschaft®, sondern inkorporierte immer auch die Vorstel-
lung einer auBlerhalb des Politischen — und damit des Verhandel-, Ver-
dnderbaren — liegenden origindren ,,Volksgemeinschaft (Wildt 2006:
87). In der Weimarer Republik verwendeten alle politischen Parteien
diese Formel — freilich mit einer je eigenen ideologischen Note —, bis
schlieBlich die Nationalsozialisten die ,,Volksgemeinschaft® rassistisch
aufluden und damit sogar das Konzept der Nation als Rechtsordnung ei-
nes Volkes durch die ,Biopolitik” des Lebensraumes ablosten (ebd.:
101; s. u.).

Die ,,Herrenmensch*-Ideologie sprengte damit auch den stets parti-
kularistischen Charakter des Nationalen in seiner politischen wie vorpo-
litischen Form. Heutzutage allerdings kehrt gerade dieses Partikularisti-
sche zuriick, und die — nationalistische, ethnische, religiose oder kultu-
relle — ,,Vergemeinschaftung* steht der zunehmenden globalen ,,Verge-
sellschaftung” oder ,,global governance* (im empirisch-analytischen
Sinne) gegeniiber (Take 2006: 107).

1.3.4 Zur ,.kosmopolitischen lllusion*

Die weltgesellschaftliche ,,Vergemeinschaftung® kann selbst transnatio-
nale Ziige tragen — besonders drastisch zeigt sich dies im Fall weltweit
miteinander vernetzter Terrorgruppen. Ungeachtet dessen bleibt aber
auch in Zeiten der Transnationalisierung der souverine Nationalstaat ei-
ne zentrale weltpolitische Institution. Die sozialwissenschaftliche Ana-
lyse des ,,kosmopolitischen Blicks® bezieht das Nationale — in seinem
Fortbestand wie in seiner Transformation — explizit mit ein (Beck 2004:
15, 100 f.). Besonders wenn es um Sicherheitsbedrohungen geht — wie
im Fall der USA nach den Terroranschligen vom 11. September —, tritt

94

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

die nationale Demonstration militdrischer Stiarke wieder in den Vorder-
grund. Insofern scheint es eine Erosion des souveridnen nationalen Terri-
torialstaates gar nicht zu geben. Eher passt sich diese Staatsform an die
Bedingungen der ,,Globalisierung* an (Jackson 2007).

Allerdings umgeht eine solche Perspektive die Frage, ob denn ein
.weltbiirgerlicher Zustand®, eine ,,Kosmopolitisierung* der Weltpolitik
vielleicht wiinschenswert wire. Die poststrukturalistische Politikwissen-
schaftlerin Chantal Mouffe gibt hierauf eine deutliche Antwort, indem
sie Bestrebungen wie ,,cosmopolitan citizenship* als Illusionen zu ent-
larven versucht.'® Thre Betrachtungen ,,iiber das Politische (,,on the Po-
litical®) sind zuvorderst als Kritik an Forschungsperspektiven zu verste-
hen, die Konflikte — etwa zwischen sozialen Bewegungen und herr-
schenden Institutionen — in der transnationalen Weltpolitik (Christopher-
sen 2007) fiir obsolet erklérten (vgl. z. B. Beck 1997). Zu solchen ,,post-
politischen Theoretikern* zihlt Mouffe neben Ulrich Beck vor allem
Giddens (Mouffe 2005: 64-90), aber auch Habermas. Diese verkennten
durch ihre Leugnung der ,adversarial dimension” des Politischen die
heute tatsdchlich wahrzunehmende Moralisierung des Politischen (ebd.:
5). Genau in dieser ,,good vs. evil“-Logik entliiden sich die Antagonis-
men aber auf brutale Weise. Nun lehnt Mouffe antagonistische Konstel-
lationen in ihrer Sozialtheorie keinesfalls ab, im Gegenteillg: In bewuss-
ter Anlehnung an Carl Schmitt erklirt sie den Antagonismus zum Fun-
dament des Politischen (Schmitt 1987: 29, 33, 39 f., 50 f., 54 ff.), man
konnte auch hamisch sagen, sie essentialisiert ihn, obwohl ihre post-
strukturalistische Philosophie — Derridas ,,différance*-Konzept folgend
— jegliche sprachliche, d. h. diskursive, Essenz ja gerade ablehnt. Was
Mouffe von Schmitt nicht iibernehmen mochte, ist allerdings der Aus-
druck des Antagonismus, also die Freund/Feind-Unterscheidung, die
letztlich im Krieg die Verwirklichung, besser: das Endziel und den Sinn
jeglicher Politik erblicken muss. Dem Antagonismus setzt sie den
»Agonismus® entgegen, eine ,,we/they relation” oder ,,opposition®, die
demokratischen Pluralismus ermogliche (Mouffe 2005: 20 f.). Die betei-
ligten (kollektiven) Identititen respektieren sich hier als Gegner, die sich
auf einer gemeinsamen demokratischen Grundlage bekdmpfen, namlich
der Anerkennung der ethisch-politischen Grundformel ,liberty and
equality for all“ (ebd.: 30 £.).

18 Bezeichnenderweise trigt die 2007 erschienene deutsche Ausgabe des
Mouffe-Textes ,,On the Political“ den Untertitel ,,Wider die kosmopoliti-
sche Illusion®.

19 Siehe auch zur Rolle des Antagonismus-Begriffs in der poststrukturalisti-
schen Sozialphilosophie Laclau/Mouffe 2000: 127 ff.

95

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

So ganz scheint sich Mouffe von ihrem geistigen Vorbild Carl
Schmitt gleichwohl nicht 16sen zu wollen, denn die ,,antagonistic dimen-
sion* bleibt stets pridsent. In ihrem Kapitel tiber Ulrich Becks und An-
thony Giddens Visionen betont Mouffe etwa, dass die neoliberale Ein-
miitigkeit beinahe aller etablierter politischer Parteien (in Europa) dazu
fiihre, dass sich die Wéhler zunehmend von Rechtspopulisten angezogen
fiihlten, die ein klar antagonistisches Weltbild wieder belebten. Damit
deutet Mouffe an: Fehlt der pluralistisch-demokratische Agonismus, du-
Pert sich brutal der Antagonismus, der grundsdtzlich das Politische kon-
stituiert. Der Agonismus ist sozusagen die Sublimation des Antagonisti-
schen, die diinne Patina der Zivilisation iiber den unversoéhnlichen Ge-
gensitzen. Eigentlich aber bleibt der Mensch dem Menschen Wolf.

Zudem geht Mouffe fiir die politischen Kontrahenten auch im Ago-
nismus davon aus ,,that there is no rational solution to their conflict [...]
it is a struggle between opposing hegemonic projects which can never be
reconciled rationally* (ebd.: 20 f.). Wenn es also keine politischen Kon-
fliktlosungen geben kann (wegen der antagonistischen Grundstruktur
des Politischen), warum sollten sich die Menschen dann iiberhaupt auf
den pluralistischen Agonismus einer parlamentarischen Demokratie ein-
lassen? Werden sie sich nicht irgendwann enttduscht vom liberalen Plu-
ralismus abwenden, wenn sie erkennen, dass im 6ffentlich-politischen
Raum in Ideologie und Argumentation letztlich unversohnliche Gegner
immer wieder nur aufeinanderprallen?

Trotz dieser demokratietheoretischen Schwierigkeiten erhebt Mouffe
doch gewichtige Einwinde gegen eine kosmopolitische Fassung von
Weltpolitik, wenn sie ihr (ant-)agonistisches Konzept auf die internatio-
nale Ebene tibertridgt (ebd.: 100 ff.). So weist sie eine Kernforderung et-
wa in David Helds kosmopolitischem Demokratie-Entwurf, die Reform
der UN nach demokratischen Gesichtspunkten, zuriick, da es real eine
riesige Machtasymmetrie zwischen den UN-Mitgliedern gebe. Uber die-
sen pragmatisch-empirischen Einwand hinaus problematisiert sie den
Ansatz ,.kosmopolitischer Rechte* (,,cosmopolitan citizenship®), da es
sich hierbei um ,,Rechte ohne Subjekte* handele — eine Formulierung,
die sich auf einen Aufsatz David Chandlers bezieht.

Chandler fiihrt aus, dass kosmopolitische Politiktheoretiker zwar die
Unzuldnglichkeit der nationalstaatlich verfassten Demokratie in globalen
Fragen erkennen, dem aber keinen — potenziell despotischen — Weltstaat
entgegensetzen wollen. Dadurch ergebe sich allerdings die Schwierig-
keit, dass sich wirksam durchsetzbare Staatsbiirgerrechte bzw. deren
Agquivalente auf internationaler Ebene nicht finden lieBen. Trotzdem er-
arbeiteten die ,,Kosmo-Politiker” ein Regelwerk universalistischer Rech-
te, das weitgehend fiktiv bleiben miisse, da es — auf Grund der fehlenden

96

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

internationalen Durchsetzbarkeit — die Rechte von ihren Triagern (Sub-
jekten) trenne. Chandler vergleicht solche Rechte sarkastisch etwa mit
Tierrechten, die ja auch nicht von den Rechtstrigern, den Tieren, einge-
klagt werden bzw. die diese auf eine Weise nicht bewusst wahrnehmen
konnen, wie es grundsitzlich Menschen moglich ist (Chandler 2003:
335, 341).

Zudem sollten die (fiktiven) kosmopolitischen Rechte wie, zuvor-
derst, der Schutz vor Genozid ganz bewusst keine (national-)staatlich
verbiirgten Anspriiche sein, sondern ungeachtet partikularer politischer
Rahmungen nur fiir Individuen, fiir alle Menschen der Welt, gelten. Da-
mit werde aber das Konzept ,,Menschsein® im Grunde vor das Konzept
des Individuums als autonomes, zur ,,Selbstregierung* fihiges Rechts-
subjekt gestellt. Denn das nur durch sein pures ,,Menschsein* als solches
qualifizierte Individuum konne sich als Rechtssubjekt ja gar nicht ver-
wirklichen, wenn es eben keine Rechtsdurchsetzungsinstanz auf interna-
tionaler Ebene gebe (ebd.: 342). In der Abwesenheit einer solchen In-
stanz konnten aber nur die stidrksten Nationalstaaten kosmopolitische
Rechte durchsetzen und miissten eben ,humanitir intervenieren®, wenn
andere Staaten Rechtsbriiche begingen. Dadurch wiirden die Bevolke-
rungen solcher ,,Schurkenstaaten* wiederum unter die Kontrolle der he-
gemonial-dominanten Staaten und/oder Staatenbiindnisse geraten und
verloren die (zumindest theoretische) Moglichkeit, ihre eigenen Regie-
rungen zu kontrollieren und anzugreifen. Aus der Diagnose eines trans-
nationalen Demokratiedefizits heraus landeten kosmopolitisch inspirier-
te Theoretiker also, so das Resiimee Chandlers, bei der faktischen Legi-
timierung eines weiteren Demokratieabbaus (ebd.: 347).

Chantal Mouffe schlieft sich dieser Analyse an (vgl. Mouffe 2005:
101), jedoch fiigt sie ihrer Kritik am kosmopolitischen Modell noch eine
sozialtheoretische Ebene hinzu. Transnationalen Menschenrechts- und
Demokratie-Entwiirfen liege das Grundverstdndnis einer ,,form of con-
sensual governance* zugrunde. Aber:

,.Such an approach overlooks the fact that since power relations are constitu-
tive of the social, every order is by necessity a hegemonic order. To believe in
the possibility of a cosmopolitan democracy with cosmopolitan citizens with
the same rights and obligations [...] is a dangerous illusion. If such a project
was ever realized, it could only signify the world hegemony of a dominant
power that would have been able to impose its conception of the world on the
entire planet and which, identifying its interests with those of humanity, would

97

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

treat any disagreement as an illegitimate challenge to its rational leadership*
(ebd.: 106 f. — Hervorheb. Mouffe).?

An diesem Punkt verbindet Mouffe einen gramscianisch geprigten He-
gemonie-Begriff (s. 0.) mit ihrer sozialtheoretischen Grundannahme des
Antagonistischen und fordert auf Weltebene eine ,,multipolare Weltord-
nung“ ein. Da es sozialtheoretisch kein Jenseits von Hegemonie geben
konne, bestiinde die einzige Moglichkeit, die Abhidngigkeit von einer
das eigene Partikulare universalisierenden Fiihrungsmacht zu vermei-
den, darin, viele regional-hegemoniale Pole zu schaffen, die einander im
Gleichgewicht hielten (ebd.: 118).

Hier miisste sich Mouffe kritisch fragen lassen, ob die ,,balance of
power“-Logik, die sie vertritt, wirklich dazu taugt, eine lebenswertere
Welt zu schaffen und eine groBere internationale Demokratie herbeizu-
fiihren. Schlieflich kann man auch den Kalten Krieg als ein auf unan-
tastbarer Souverinitit der beiden GroBBmichte beruhendes internationa-
les Gleichgewicht bezeichnen, in dem ein verheerender zwischenstaatli-
cher Gewaltausbruch gleichwohl jederzeit moglich war. Doch selbst
wenn man Mouffes Schlussfolgerungen nicht teilen mag, so sind vor al-
lem ihre (und David Chandlers) Analyse fiktiver kosmopolitischer Rech-
te und die Hegemonie-Kritik internationaler Politik bedenkenswert.

Zuletzt lieBe sich diesen sozialtheoretisch geprigten Einwénden
noch die simple, aber doch nicht unerhebliche Beobachtung hinzufiigen,
dass sich ,,Nationalitidt™ als eine bedeutende Quelle personaler kollekti-
ver Identitdt geschichtlich tief im politischen Lebensgefiihl der Men-
schen verankert hat. Der kosmopolitische Fokus auf die ,,Menschheit*
kann hier keine Alternative bieten — wenigstens derzeit noch nicht
(Miller 1995: 184).

20 Ein schones Beispiel fiir eine solche Universalisierung des Partikularen
gibt der DFG-finanzierte Bremer Sonderforschungsbereich ,,Staatlichkeit
im Wandel* ab. Hier wird von der Auflosung des ,,.Demokratischen
Rechts- und Interventionsstaates (DRIS)* in der OECD-Welt ausgegan-
gen. Diese Formel stellt aber nicht nur das analytische Instrumentarium
dar, sondern gilt als Kennzeichen idealer Staatlichkeit per se. So messen
die in Bremen beschiftigten Forscher Stephan Leibfried und Michael Ziirn
.mangelhafte* Politik-Dimensionen etwa in Kolumbien, Saudi-Arabien,
Argentinien und auf den Philippinen am leuchtenden und damit implizit
stets erstrebenswerten Vorbild des spezifisch ,,westlichen* DRIS (Leib-
fried/ Ziirn 2006a: 32 f.).

98

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

I1.4 Souveranitat, Recht, Gewalt — Die Debatte
tiiber Giorgio Agambens ,Homo sacer”

11.4.1 Die These vom ,,nackten Leben*

Wihrend der Souverinititsbegriff, sofern er Volkssouverinitit im Sinne
politischer Autonomie meint, einen durchaus demokratischen (und de-
mokratisierenden) Impetus aufweist, wird im Verhiltnis zu den Men-
schenrechten der Gewalt-Aspekt souverdner Macht und Herrschaft wich-
tig. Sollen doch idealtypisch Menschenrechte Schutz garantieren vor der
willkiirlichen Ausiibung staatlicher Gewalt. Damit scheint das Span-
nungsverhiltnis zwischen Souverdnitit und Menschenrechten bereits
konstituiert, doch der italienische Politische Philosoph Giorgio Agam-
ben wiirde an dieser Stelle vermutlich widersprechen. Vor allem in den
ersten beiden Teilen seiner ,,Homo sacer*“-Trilogie begriindet er ausfiihr-
lich die These, das ,,nackte Leben®, also das Menschenrechtssubjekt per
se, sei nur der eine Teil einer Ordnung, an deren anderem Ende die
,,souverine Macht“ stehe. Gerade diese Macht sei es, die das ,,nackte
Leben* erst hervorbringe. Um die Beziehungsstruktur von Souverdnitit
und Menschenrechten zu ergriinden, lohnt es sich, der These nachzuge-
hen.

Mit Bezug auf die aristotelische Unterscheidung zwischen dem Le-
ben, das allem Existierenden zukommt, ,,zoe*, und dem qualifizierten
Leben oder den Lebensweisen, ,,bios*, argumentiert Agamben zunéchst,
,,die Politisierung des nackten Lebens®, also der ,,zoe“, sei ,,das ent-
scheidende Ereignis der Moderne* (Agamben 2002: 14). Habe die grie-
chische Politikauffassung die ,,zoe*, die reine Reproduktion der eigenen
Existenzgrundlagen, in die Sphire des Haushaltes, den ,,0ikos®, ver-
bannt, so werde die Sorge um das Leben in den modernen Demokratien
der ,,Arbeitsgesellschaften zum primédren Fokus politischen Handelns,
so Agamben unter Berufung auf Hannah Arendts Politische Philosophie
(Arendt 2002) einerseits und Michel Foucaults Konzept der ,,Biopolitik*
(s. u.) andererseits. Diesen Versuch, ,,sozusagen den bios der zoe zu fin-
den®, bewerkstellige die ,,souverdne Macht“, die Agamben im Anschluss
an Carl Schmitts beriihmte Definition fasst, wonach ,,Souverin ist, wer
tiber den Ausnahmezustand entscheidet” (Schmitt 1922: 9). Urspriing-
lich habe der Begriff der Souverinitit einfach festgelegt, wer innerhalb
einer bestimmten politischen Ordnung mit welchen Machtbefugnissen
ausgestattet sei. Doch Agamben konstatiert den Zusammenbruch der
,.Gewissheiten“ der Moderne wie Recht und Okonomie, und nun zeige
die Souverinitit ihr eigentliches politisches Fundament: die gleichzeiti-
ge Produktion und Herrschaft des ,,nackten Lebens® in einem permanen-

99

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

ten Ausnahmezustand. In dieser hochpolitischen Sorge um das, was in
der Antike noch als das Unpolitische und nicht Politisierbare iiberhaupt
galt, erblickt Agamben zugleich eine strukturelle Verwandtschaft zwi-
schen den Totalitarismen des 20. Jahrhunderts — insbesondere dem deut-
schen Faschismus — und den modernen Demokratien (Agamben 2002:
20 ff., 129).

Wie hédngen nun Souverénitidt, Ausnahmezustand und ,,nacktes Le-
ben“ genau miteinander zusammen? In Auseinandersetzung mit Carl
Schmitts Denken formuliert Agamben ein ,,Paradox der Souver#nitit®
(im Ausnahmezustand), wonach der Souverin, der laut Schmitts Defini-
tion ja selbst aulerhalb des (normal geltenden) Rechts stehe, erklart, es
gebe kein AuBerhalb des Rechts, gerade um — bspw. mittels Notstands-
gesetzen — die Rechtsordnung zu schiitzen. Hier zeigt sich: Das durch
die Ausnahme Ausgeschlossene bleibt doch stets in Beziehung zur gel-
tenden Norm; das der normal geltenden Rechtsordnung AuBere (die
Ausnahme) wird durch den Souverin und dessen souverine ,,Entschei-
dung®, den Ausnahmezustand auszurufen, gerade eingeschlossen. Da-
durch entsteht aber ,,eine paradoxe Schwelle der Ununterschiedenheit®,
in der weder nur (Rechts-)Norm noch blofles (konkret-situatives) Fak-
tum herrscht. ,,Denn bei der souveridnen Ausnahme geht es nicht so sehr
darum, eine Uberschreitung zu kontrollieren oder zu neutralisieren, als
vielmehr und zuallererst um die Schaffung und Bestimmung des Rau-
mes selbst, in dem die juridisch-politische Ordnung iiberhaupt gelten
kann® (ebd.: 28 f.). Diese Problematik des Rechts und der auflerrechtli-
chen politischen Setzung zeigt sich besonders deutlich bei der Schaffung
einer neuen Rechtsordnung — zum Beispiel in dem nach Revolutionen
entstehenden Rechtsvakuum. Denn wie liee sich die konstituierende
(verfassunggebende) Gewalt, die ja erst Recht setzt, legitimieren, wenn
nicht durch eine auBerrechtliche Entscheidung (ebd.: 50)?

In diesem Sinn versteht Agamben Souverinitit als Bann (in dessen
Doppelbedeutung als Banner (des Souverdns) und Verbannung) und
Verlassenheit (vom Gesetz). Der Souverin, der iiber die Ausnahme ent-
scheidet, wendet sich in seiner Abwendung dem, den oder was er ver-
bannt, gerade zu (ebd.: 39). Dies bedeutet allerdings auch, dass sich die
klare Trennung zwischen gewaltsamem Natur- und zivilisiertem Rechts-
zustand, wie sie etwa Hobbes vornimmt, nicht mehr aufrechterhalten
lasst. Denn die Identifizierung des Naturzustandes mit der Gewalt aller
gegen alle liefert Hobbes die Rechtfertigung fiir den im Gesellschafts-
vertrag legitimierten souverdnen Herrscher, den Leviathan, der die Ge-
walt monopolisiert, aber eben nicht aufhebt, da nun er als Einziger ein
ius contra omnes innehat. So lebt der Natur- im Rechtszustand fort, und
Gewalt und Recht werden letztendlich ununterscheidbar (ebd.: 46).

100

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

Wenn ,,souverine Macht“ nach Agamben im Kern Bann und Verlas-
senheit vom Gesetz bedeutet, so bedarf es eines Verbannten und vom
Gesetz Verlassenen, auf den sich die ,,souverine Macht* bezieht und
anwendet. Eine solche archetypische Figur erblickt Agamben im ,,Homo
sacer” (wortlich tibersetzt: heiliger Mensch) des romischen Rechts.”!
Bestimmte Vergehen wie Sohnesgewalt gegeniiber den Eltern und der
Betrug von Klienten durch den Patron zogen im Alten Rom die ,,sacra-
tio* nach sich. Dies bedeutete, dass ein Mensch einerseits zu ,,Freiwild*
erklart wurde, also straflos totbar, andererseits aber nicht opferbar war.
In einer doppelten Ausnahme, die eben zugleich eine EinschlieBung dar-
stellt, stand der ,,Homo sacer” damit auflerhalb des ius humanum, ohne
dadurch unter das ius divinum zu fallen (ebd.: 81 ff., 91 ff.). Die ,,sacra-
tio*“ sanktioniert Agamben zufolge nicht einfach Normiibertretungen,
sondern diese sind ,,die urspriingliche Ausnahme, in der das menschliche
Leben, das einer bedingungslosen To6tbarkeit ausgesetzt ist, in die politi-
sche Ordnung eingeschlossen wird. Nicht der Akt der Grenzziehung,
sondern ihre Tilgung oder Negierung [...] ist der Griindungsakt des
Staates (ebd.: 95). So steht der ,,Homo sacer” in inniger Beziehung zu
der souverdnen Entscheidung, die das Recht im Ausnahmezustand auf-
hebt und so den ,,rechtlos* Verbannten in den Bannkreis der Souverini-
tét einschlief3t:

,.Heilig, das heift totbar und nicht opferbar ist urspriinglich das Leben im sou-
verianen Bann, und die Produktion des nackten Lebens ist in diesem Sinn die
urspriingliche Leistung der Souverinitit. Die Heiligkeit des Lebens, die man
heute gegen die souveridne Macht als Menschenrecht in jedem fundamentalen
Sinn geltend machen mochte, meint urspriinglich gerade die Unterwerfung des
Lebens unter eine Macht des Todes, seine unwiderrufliche Aussetzung in der
Beziehung der Verlassenheit [abbandono]* (ebd.: 93).

Mithin sind Menschenrechte nach Agamben besonders problematisch in
ihrer Bezugnahme auf das bloBBe Leben der Rechtssubjekte. Schon die
Habeas corpus-Verfiigung (,,writ“) von 1679 — eines der historischen
Basisdokumente im modernen Menschenrechtsdiskurs — garantiere al-
leine den Schutz des anwesenden Kdrpers bei staatlicher Strafverfol-
gung; nicht das qualifizierte Leben — ,,bios* — des Staatsbiirgers, sondern
nur seine ,,zoe* in ihrer physischen Materialitit wird garantiert (ebd.:
131 ff.). Und spitestens mit der Menschen- und Biirgerrechtserkldrung

21 Das moderne Aquivalent ist fiir Agamben der Fliichtling, fiir den nicht die
Staatsbiirgerrechte des Ziellandes gelten, der aber doch unter dessen Ban-
ner lebt und — sofern es sich nicht um einen sans-papier handelt — auf die
Duldung durch die jeweiligen Behorden angewiesen ist.

101

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

der Franzosischen Revolution sei die ,,Einschreibung des natiirlichen
Lebens in die juridisch-politische Ordnung des Nationalstaates* vollzo-
gen (ebd.: 136). Hannah Arendts Betrachtungen in ,,Elemente und Ur-
spriinge totaler Herrschaft” nachvollziehend, konstatiert Agamben den
Bruch der Verbindung zwischen Gewihrung der Menschenrechte und
nationaler Staatsbiirgerschaft nach dem Ersten Weltkrieg, der so viele
staatenlose Fliichtlinge hervorbrachte. Nach Arendt tauchte in dieser Si-
tuation der idealtypische Mensch auf, fiir den qua Geburt zugeschriebe-
ne unverduBerliche Rechte gelten miissten. Doch ohne eine politische
Ordnung — einen Nationalstaat —, dem man angehort, erwiesen sich die
Menschenrechte als unwirksam (Arendt 1986: 601-625). Diese Diffe-
renz zwischen ,hommes® und ,citoyens” kennzeichnet nicht nur die
,,moderne Biopolitik*, die immer wieder zwischen denen unterscheiden
muss, die zu einem Staat dazugehdren, und denen, die keinen Staatsbiir-
gerschafts-Status beanspruchen diirfen sollen.*” Sie fiihrt auch dazu, dass
Menschenrechte zunehmend von Biirgerrechten getrennt und ,,au3erhalb
des Kontextes der Biirgerschaft beschworen wiirden (Agamben 2002:
142). Daher konnten sich etwa internationale Fliichtlingsorganisationen
heute als ausschlieSlich humanitdre und eben nicht politische Hilfsein-
richtungen begreifen, wodurch sie allerdings die extreme Entkoppelung
von Menschen- und Biirgerrechten legitimierten. Somit wiirden die hu-
manitidren Organisationen aber gerade zu Komplizen der ,,souverinen
Macht”, deren Kernaufgabe ja die Produktion ,nackten Lebens* sei
(ebd.: 142 f.). Menschenrechts-NGOs konnen sogar selbst als neue
,souverdne Michte” auftreten, die zum Beispiel in Fliichtlingslagern
quasi-staatliche Aufgaben iibernehmen. Zusammen mit den Medien stel-
len diese Non-Governmental Organizations ihre ,Klienten*, die Fliicht-
linge, als ,,Unmengen von Korper* dar — reduziert auf die elementarsten
(fehlenden) Bediirfnisse. Das ,,nackte Leben* der Fliichtlinge dient den
humanitiren Gruppen somit als ihre eigene Existenzberechtigung
(Caldwell 2007: 109, 123). Zugespitzt formuliert, miissen die zivilge-
sellschaftlichen Menschenrechts-Anwilte institutionell an der Produkti-
on ,,nackten Lebens* in politischen Krisen oder Katastrophen geradezu
interessiert sein.

Dabei ist das Lager (handele es sich nun um Konzentrations- oder
Auffanglager) — das, wie Agamben schreibt, ,,biopolitische Paradigma
des Abendlandes* — der Ort, an dem sich der permanente souverine
Ausnahmezustand in der Produktion ,,nackten Lebens® materialisiere.

22 Nur so kann die ,,souverdne Macht* schlieflich ihre urspriingliche Lei-
stung immer wiederholen, ein heiliges, nacktes Leben zugleich abzuson-
dern und auszustoen und gerade in dieser Aussonderung iiber dieses Le-
ben Herrschaft auszuiiben.

102

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

Gerade die nationalsozialistischen Lager, in denen die Befehle des Fiih-
rers das eigentliche Gesetz seien, illustrierten die Ununterschiedenheit
zwischen Norm und Faktum, zwischen Leben und Recht und zwischen
Recht und Gewalt am eindringlichsten (Agamben 2002: 190, 181 ff.).

Was setzt Agamben diesem diisteren Szenario entgegen? Ist ihm
iiberhaupt zu entkommen? Denn setzte man auf neue Rechte, um die
,.souverdne Macht* in ihrer Furcht erregenden Wirkung zu begrenzen,
16ste man ja nur einen neuen Kreislauf von Gewalt und Recht aus, die
untrennbar ineinander verschlungen sind. Eine mogliche Alternative
zeigt Agamben im zweiten Teil der ,,Homo sacer-Trilogie auf, in der er
sich noch einmal eingehend mit dem ,,Ausnahmezustand* beschiftigt,
der seiner Meinung nach heute eine permanente weltumspannende Aus-
breitung erfahren hat.

Intuitiv gesehen, ist dies zunéchst sicherlich eine plausible Beobach-
tung — nicht nur vor dem Hintergrund zahlreicher verschirfter Sicher-
heitsgesetze in Europa und den USA nach den Terroranschligen vom
11. September 2001. Auf anderen Politikfeldern scheint sich in der
transnationalisierten Welt zunehmend eine Form informeller Herrschaft
durchzusetzen, die sich hochstens in einem spéteren Stadium in formal
zwingendes Recht umsetzt. Dies zeigt sich etwa an den nicht-6ffentli-
chen Treffen der groBen Zentralbankchefs, die dort die globale Finanz-
und Geldpolitik festlegen, an der de facto ,,Richtlinienkompetenz* der
G-8-Staaten fiir die Weltpolitik oder auch am so genannten Bologna-
Prozess zur Schaffung eines einheitlichen europédischen Hochschulrau-
mes, der als zwangloses Treffen von zivilgesellschaftlichen Lobbyisten
(Bertelsmann-Konzern), Biirokraten und Politikern begann und heute
sogar von deutschen Landespolitikern als gesetzgeberische Notwendig-
keit ,,verkauft” wird (Brunkhorst 2008: 7 f.). Man konnte eine solche In-
formalisierung politischer Herrschaft, die Verlagerung faktischer Ge-
setzgebungskompetenz von der Legislative zu exklusiven Zirkeln,
durchaus als einen ,,Ausnahmezustand“ im Sinne Agambens verstehen,
insofern der formale (und demokratisch legitimierte) Gesetzgeber ge-
schwicht ist. Denn die Gesetzes-Norm (oder die normale Rechtsord-
nung) gelte im Ausnahmezustand zwar weiter, so Agamben, werde aber
nicht angewandt, wihrend auf der anderen Seite vor allem exekutive
Handlungen (Erlasse, Verordnungen), die nicht den Stellenwert von Ge-
setzen hitten, trotzdem deren ,,Kraft”, also Gesetzeskraft, gewinnen,
wodurch im Ausnahmezustand dann eine Gesetzeskraft ohne Gesetz
zum Einsatz komme.

Eine solche Figur bezeichnet Agamben allerdings als Fiktion, ,,durch
die das Recht versucht, die Anomie fiir sich zu vereinnahmen (Agam-
ben 2004: 49). Diese ,,paradoxe Ununterschiedenheit” zwischen Gewalt

103

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

und Recht sowie zwischen Leben und Norm lasse sich niamlich aufbre-
chen. Im Ausnahmezustand mit seiner Spannung zwischen Recht set-
zender und Recht ent-setzender Kraft fielen zwei Elemente zusammen,
die eben nicht dasselbe seien: Recht und Leben. Auf der Nicht-Bezie-
hung zwischen Beidem zu bestehen, eroffnete, so Agamben, einen Raum
fiir menschliches Handeln, gleichsam einen ,,Zwischen*-Raum zwischen
Leben und Recht, in dem man sich einem ,,reinen Recht oder einer ,,rei-
nen Gewalt” gegeniibersehe. In diesem offentlich-politischen Hand-
lungsraum wire dann das Sprechen nicht mehr ein Mittel fiir einen
Zweck (also zum Beispiel ein Befehl, Gebot oder Verbot), sondern er-
moglichte und bedingte ein freies Handeln, das seinen Zweck in sich
selbst hitte (ebd.: 103 f.).

Vor allem Walter Benjamin hat Agamben bei diesen Ausfithrungen
Pate gestanden. Benjamins Text ,,Kritik der Gewalt™ von 1921 ist eine
der wesentlichen Inspirationsquellen in Agambens ,,Homo sacer-
Trilogie. Auch die Formel von der ,reinen Gewalt®, die Agamben dem
,.weltweiten Ausnahmezustand* oder sogar ,,Biirgerkrieg entgegensetzt,
stammt aus Benjamins Analyse zur Verschlungenheit von Recht und
Gewalt. Um zu beurteilen, ob Gewalt als Mittel per se legitim sein kann,
nimmt Benjamin die Gewalt zunichst ohne Ansehung der bestimmten
Rechtszwecke, denen sie dienen konnte, in den Blick (Benjamin 1965:
29 f.). Da er somit von den Fillen der Gewalt-Anwendung (zu bestimm-
ten Zwecken) abstrahiert, kann sich die Gewalt in Bezug auf die Rechts-
ordnung aber nur entweder ,rechtsetzend” oder ,;rechtserhaltend pri-
sentieren. Denn betrachtet man Gewalt als prinzipielles Mittel und nicht
blof hinsichtlich der Legitimitit ihrer Anwendung, sorgt sie allgemein
fiir die Durchsetzbarkeit und Setzbarkeit des Rechts. Diese Argumenta-
tion wird klarer, wenn man die Gewalt von den ,,reinen Mitteln“, also
den gewaltlosen, abhebt, zu denen Benjamin insbesondere sprachliche
Ubereinkiinfte zur Regelung menschlicher Angelegenheiten und von
Konflikten z&hlt (ebd.: 47 f.). Diese ,,reinen Mittel” basieren auf Ver-
stindigung zwischen Menschen, auf Einsicht, Uberredung und Uberzeu-
gung und bediirfen zu ihrer Durchsetzbarkeit nicht der Drohung durch
eine Rechtsgewalt.

Hingegen fallen ,,rechtsetzende® (ein Recht schaffende) und ,,rechts-
erhaltende” (ein bestehendes Recht verteidigende) Dimension der Ge-
walt in der Institution der Polizei unaufloslich zusammen. Diese soll ei-

23 Eine grofle gedankliche Nihe nicht nur zu Walter Benjamin, sondern auch
zu Hannah Arendts Offentlichkeitskonzept und politischem Freiheitsbe-
griff (vgl. Abschnitt V.2), der sich von einer bloBen Instrumentalisierung
von Politik fiir definierte Ziele oder Zwecke lossagt, ist an dieser Stelle
nicht zu tibersehen.

104

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

nerseits iiber die Einhaltung der bestehenden Rechtsordnung wachen.
Andererseits sorgt sie dafiir, dass einer bestehenden staatlichen Rechts-
ordnung Geltungskraft noch in Bereichen und Situationen zukommt, die
rechtlich eben nicht eindeutig (oder nur sehr generalisiert) geregelt sind.
Wie die Rechtsordnung als Ganze dann konkret aussieht, hingt also
nicht unwesentlich von den fallbezogenen Entscheidungen der staatli-
chen Ordnungs- und Sicherheitsbehorden ab. Und deswegen serzt die
Polizei faktisch ebenso Recht, wie sie es gleichzeitig ,,nur* erhalten soll
(ebd.: 43 ff.). In polizeilicher Zwangsgewalt offenbart sich damit auf
.gespenstische” Weise, dass Gewalt, weil sie eben das Recht entweder
setzt oder erhdlt, den Ursprung der gesamten Rechtsordnung darstellt
bzw. ihren Fortbestand garantiert. So ldsst sie sich allerdings als irgend-
wie berechtigtes Mittel gar nicht in Relation zu bestimmten Rechtszwe-
cken fassen. Benjamin erkennt — hierin gleichsam proto-dekonstruktio-
nistisch —, dass Recht selbst eine Setzung ist, dass sich also gerechte
Zwecke, zu deren Erreichung es berechtigte Mittel gébe, gar nicht in ei-
nem moglichen Recht festlegen lieen, wie es die biirgerlich-aufklireri-
sche Vernunftphilosophie behauptet. Bestimmte, in einer besonderen Si-
tuation allgemeingiiltige Zwecke, so Benjamin, konnen nicht fiir eine
andere Situation verallgemeinert werden (ebd.: 54 f.). Somit obliegt es
aber allein der rechtsetzenden oder rechtserhaltenden Gewalt, die Giil-
tigkeit der Rechtsordnung (und damit ihrer konkreten Zwecke) zu be-
haupten — allerdings nicht als ein Mittel zu innerhalb des Rechts eben
nicht zu definierenden gerechten Zwecken, sondern als eine unmittelba-
re Gewalt, die mit der Recht- immer zugleich eine Macht-Setzung vor-
nimmt (ebd.: 57). Dabei beruht eine solche ,,mythische Gewalt* auf der
Verschuldung des ,,bloen Lebens* (ebd.: 63) — eine Formulierung, die
Agamben zu seinen Thesen inspiriert haben diirfte. Rechtsiibertretungen
sanktioniert die ,,mythische Gewalt* auch dann, wenn die Menschen gar
nicht wissen, dass sie gegen Rechtsgrundsitze verstolen haben — ,,Un-
wissenheit schiitzt vor Strafe nicht* (ebd.: 58). Dieser ,,mythischen Ge-
walt” stellt Benjamin nun die ,,reine* oder ,,gottliche Gewalt* entgegen,
die als einzige iiber die ,,Gerechtigkeit von Zwecken entscheiden kann
und den ewigen Zirkel des durch ,,mythische Gewalt* geschaffenen
Rechts, der Rechtserhaltung, des Zusammenbruchs der Rechtsordnung
und der Entstehung einer neuen durchbricht — freilich ohne dass sich ihr
Einbruch in die Welt den Menschen als solcher offenbart (ebd.: 54, 63
f).

Genau auf diese das Recht vernichtende (und damit auch die Ver-
bindung zwischen Recht und Gewalt aufbrechende) ,,reine Gewalt* Ben-
jamins beruft sich Agamben, wenn er im Ausnahmezustand ,,fiktiv‘ zu-
sammengefallenes Recht und Leben getrennt wissen mochte. Insofern

105

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

interpretiert er kritisch Carl Schmitts Souverinititsbegriff, der ,,die Be-
ziehung der Anomie zum Rechtskontext* durch die Ununterschiedenheit
von Norm und Faktum (wieder) herstellt, als den Versuch, Benjamins
,reine Gewalt zu neutralisieren (Agamben 2004: 67).24

11.4.2 Kritik der Gewaltkritik — Jacques Derridas
Walter-Benjamin-Rezeption

Die Skepsis gegeniiber dem Recht und seiner ununterscheidbaren Bezie-
hung zur Gewalt fithrt Agamben zu einer ,,Gegenstrategie*, die im An-
schluss an Walter Benjamins ,,reine* oder ,,gottliche Gewalt* die Tren-
nung von Leben und Recht postuliert. Der Rekurs auf jegliche Art kon-
kreter Rechte und damit auch (und vor allem) auf Grundrechte, die sol-
che Anspriiche begriinden, ist unmoglich, weil Menschenrechte selbst
Produkt des gewaltsamen Rechts und im Ausnahmezustand konstituiert
sind. Die Vorstellung eines ,,reinen Sprechens®, eines nicht-instrumen-
tellen Handelns, die Agamben als Fluchtpunkt der ,,souveridnen Macht*
des gesamten Abendlandes entgegensetzt, muss aber unklar bleiben.
Denn was sollte den notwendigen Schutz eines dffentlichen Raumes ga-
rantieren, in dem solch freies, d. h. zweckloses, Handeln moglich wer-
den kann, wenn nicht Grund- bzw. Menschenrechte? Wie soll das
,hackte Leben® der Falle der Souverinitit entkommen, wenn es nicht
Schutzrechte gegen den Staat einfordern kann — Schutzrechte, die die
»zoe* als ,bios* qualifizieren, um Agambens Terminologie zu benut-
zen?

M. a. W.: Ein Jenseits des (positiven) Rechts ist nicht denkbar, ge-
genwirtig jedenfalls nicht. Agamben ist sich dessen wohl bewusst. Da er
sich aber der Moglichkeit begibt, Recht neu oder zumindest anders zu
denken als in der ,,paradoxen® Gestalt, die es im Ausnahmezustand an-
nimmt, scheint ihm nur der Ausweg einer utopischen Transzendenz, der
auBerweltlichen ,,gottlichen Gewalt™“, offen zu stehen. Bis vielleicht ein
im wahrsten Sinne des Wortes Recht-loses politisches Handeln moglich
wird, muss dann nur das bewusste Leben in und mit dem Ausnahmezu-
stand bleiben — und damit die stindige Erkenntnis, dass die Vermi-

24 Es gibt einige direkte Verbindungen zwischen Schmitt und Benjamin, so
etwa einen Brief Benjamins an Schmitt vom Dezember 1930. Benjamins
Interesse an Schmitts Souverdnititskonzept wurde, so Agamben, oft als
anstoBig empfunden, doch darauf antwortet Agamben mit einem Gedan-
kenexperiment. Er versucht ndmlich, Carl Schmitts Souverénititskonzept
als Antwort auf Benjamins ,,Kritik der Gewalt™ zu lesen. Der Text er-
schien erstmals im ,,Archiv fiir Sozialwissenschaften und Sozialpolitik*,
einer Zeitschrift, die Schmitt regelméBig las und in der er selbst zwischen
1924 und 1927 publizierte (Agamben 2004: 64 f.).

106

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

schung von Leben und Recht eine — gleichwohl sehr reale — ,,Fiktion*
ist.

Wenn Agamben diese beinahe schicksalsmichtige, gewalttrichtige
Vermischung unterstellt, beruft er sich auf einen globalen Ausnahmezu-
stand, in dem die ,,souverdne Macht“ ihr ,,wahres* Gesicht zeige. Schon
diese These ist allerdings bei ndherer Betrachtung empirisch kaum halt-
bar. Stellen Politiker etwa im Namen des Anti-Terror-Kampfes den
Kerngehalt biirgerlicher Grundrechte zur Disposition, entwickelt sich in
demokratischen Staaten (EU, USA) ein #duBlerst kritischer Diskurs, in
dem politische Schutzrechte gegen den Staat hochgehalten werden.

Zudem kann die ,,souverdne Macht“ in demokratischen Verfassungs-
staaten nicht so einfach ,,nacktes Leben* von Nicht-Staatsbiirgern — heu-
te vor allem von Fliichtlingen — einschlieBend aussondern (verbannen),
wie dies in Extremform wihrend der nationalsozialistischen deutschen
Gewaltherrschaft geschah: Die ,,Wiirde des Menschen®, die etwa das
deutsche Grundgesetz fiir unverduflerlich erklirt, gilt eben nicht nur fiir
Deutsche, sondern fiir alle Menschen.” In der Praxis stehen Fliichtlings-
rechte zwar nicht auf gleicher Stufe wie Staatsbiirgerrechte, doch mogli-
cherweise konnte ja eine (weitere) Transnationalisierung des Rechts bei
solcher und dhnlicher Ungleichbehandlung Abhilfe schaffen.”

Vielleicht also liegt das Problem ,,souverdner Macht* gar nicht in
der Ununterschiedenheit von Recht und Gewalt (und von Recht und Le-
ben), sondern in Agambens eigener fundamentaler Rechtsskepsis. Diese
schreibt eine unheilvolle Ambivalenz fort, die bereits Walter Benjamins
L, Kritik der Gewalt* durchzieht.

So weist Jacques Derrida in einem Vortrag von 1991 auf Affinititen
der deutsch-jiidischen Denktradition mit der rechtsorientierten Philoso-
phie der ,,Zwischenkriegszeit* hin. Mit einem Carl Schmitt oder einem
Martin Heidegger teilten etwa Benjamin, Adorno oder Arendt insbeson-
dere die Abneigung gegen parlamentarische Demokratie und Aufkldrung
und qualifizierten sprach- wie politikphilosophische Reprisentations-
strukturen als ,,Entartung® einer ,,reinen Politik* (oder eben ,,reinen Ge-
walt“) bzw. ,,reinen Sprache ab. Schlieflich bringt Derrida Walter Ben-
jamins Gewaltkritik gar spekulativ mit einer Holocaustdeutung in Ver-

25 Fiir alle Menschen, nicht nur fiir Deutsche, gelten im Grundrechte-Katalog
des Grundgesetzes das Personlichkeitsrecht, die Gleichheit vor dem Ge-
setz, die Religions- und Meinungsfreiheit, der Schutz der Familie, das
Briefgeheimnis, die Unverletzlichkeit der Wohnung, Entschadigung bei
Enteignung und das Petitionsrecht (Brugger 1998: 171).

26 Das Statut des Internationalen Strafgerichtshofes kann in diesem Zusam-
menhang als ein — wenn auch vorsichtiger — Schritt auf dem Weg zu einer
transnationalen Rechtsordnung gelten (siehe Abschnitt 1.3.1).

107

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

bindung, wonach sich im industriellen Massenmord der Nazis die ,,ver-
nichtende, entsiihnende, unblutige gottliche Gewalt* manifestiere (Der-
rida 1991: 65, 123 f.).

Genauer auf die ,,Kritik der Gewalt” eingehend, gibt Derrida zu be-
denken, dass sich Benjamins Trennung von rechtsetzender und rechtser-
haltender Gewalt nicht durchhalten lésst, da eine Setzung — ein Moment
der Griindung —, stets das Versprechen beinhalte, das Eingesetzte auch
zu erhalten. Wenn nach Benjamin in der Institution der Polizei beide
Gewaltarten ineinanderfielen, gebe er seine eigene Differenzierung ja
wieder auf. Diese Wendung sei politisch-ideologisch motiviert. Benja-
min betone, bei der Polizei in der Monarchie, die Legislative und Exeku-
tive ununterscheidbar vereinige, handele es sich im Grunde um eine we-
niger ,.gespenstische® Institution als bei der demokratischen Polizei,
denn die Monarchie verneine gar nicht ihre urspriingliche Gewalttétig-
keit. Die demokratische Polizei hingegen sei durch eine eigentlich ,,fik-
tive* Gewaltenteilung zwischen Legislative und Exekutive legitimiert,
habe im verborgenen aber immer noch rechtsetzenden (will heiflen:
.exekutiven), nicht nur rechtserhaltenden Charakter. Damit, konstatiert
Derrida, stellt Benjamin im Namen ,,revolutiondrer Totalkritik* die De-
mokratie (und den Parlamentarismus) als die Entartung einer urspriingli-
chen Rechtsgewalt hin (ebd.: 83, 91, 96 1.).

Zwar unterzieht Benjamin auch diese urspriingliche Rechtsgewalt,
die er ,,mythisch nennt (s. o0.), der Kritik und hebt sich damit, wie
Agamben erkannt hat, von Carl Schmitts Souverinitits-Konzept ab.
Diese ,,mythische* Gewalt entscheidet zwar liber konkrete Rechtsfragen,
fir die wirkliche Entscheidbarkeit der Rechtsfragen, also fiir die Ent-
scheidung iiber die ,,Gerechtigkeit der Zwecke* aber ist die ,,gottliche™
Ge-walt zustindig. Dieser ,,gottlichen Gewalt eignet gleichwohl — ge-
rade im Gegensatz zur konkret entscheidenden ,,mythischen Gewalt* —
keine ,.entscheidbare Erkenntnis“, da die Menschen sie als solche ja
nicht erkennen konnen (s. 0.). ,,In jedem Fall [...]“, schlussfolgert Derri-
da aus diesen Betrachtungen Benjamins, ,,findet sich das Unentscheidba-
re auf beiden Seiten wieder und ist die gewaltsame Bedingung der Er-
kenntnis oder der Tat* (ebd.: 112).

Wenn Agamben also Benjamins Konstruktion iibernimmt, rdumt er
— auch und gerade in seiner Kritik — der Gewalt als selbst nicht ent-
scheidbarer Grundlage politisch-juridischer Entscheidungen den Primat
iiber das Recht ein. Das heift, letztlich macht er sich mit demjenigen
gemein, was er doch einer radikalen Kritik unterziehen wollte — eine
.altbekannte* Ambivalenz, die Derrida schon der ,,Zwischenkriegsphi-
losophie‘ unterstellt.

108

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

11.4.3 Das stidhlerne Gehause des permanenten
Ausnahmezustandes — Kritik an Agamben

Auch im direkten sozialwissenschaftlichen Diskurs iiber Agambens
,Homo sacer” wird diese ambivalente Haltung der Gewalt gegeniiber
kritisiert — hier meist anhand von Agambens Bezug auf Carl Schmitt und
auf Michel Foucaults ,,Biopolitik*-Konzept. So nimmt Astrid Deuber-
Mankowsky Agambens Ersetzung vertragsbasierter Souverdnititstheo-
rien durch den dezisionistischen ,Nomos“-Begriff Carl Schmitts
(Schmitt 1974) in den Blick. Den Nomos als ,,souveridne Landnahme®,
als Ordnung und Ortung zugleich, habe Schmitt dem abstrakten, libera-
len und angeblich jiidisch geprigten Gesetzesbegriff gegeniibergestellt,
der im Unterschied zum Nomos eben nicht die Frage beantworte, wer
tiber dem Recht stehe, ndmlich — Schmitt zufolge — der Souverin.
Agamben nun ergénze Schmitts ,,Landnahme‘ noch um die ,,souverine
Ausnahme*, den Urgrund des gewaltsamen Rechts, und gehe damit so-
gar weiter als Schmitt, ,,der den Gedanken eines Gesetzes ohne Raum
wenigstens als Haltung des Feindes anerkannte®. Durch die restlose
Identifizierung des Rechts mit dem aus-nehmenden Nomos beraube sich
Agamben ,,jeder Moglichkeit, das Recht in einer alternativen Form zum
Nomos, z. B. als universales Gesetz zu denken“ (Deuber-Mankowsky
2002: 104) — man konnte auch sagen, als kosmopolitisches Recht.

Mit dieser Konstituierung der politisch-juridischen Ordnung im Aus-
nahmezustand gehe zudem eine totale Verwischung bestehender globa-
ler Unterschiede einher (ebd.: 107). Wenn wir ndmlich heute alle ,,ho-
mini sacres sein sollen, wie wére dann die analytische Gleichheit von
KZ-Hiftlingen und Koma-Patienten, die Agamben beide erwihnt, zu
rechtfertigen (Lemke 2004: 951)? Im Kern errichtet Agamben eine Art
stihlernes Gehduse des Ausnahmezustandes, aus dem es strukturell kein
Entrinnen fiir die Menschen gibt. Eva Geulen etwa kritisiert, dass
Agamben sich zwar auf Hannah Arendts Totalitarismus-Thesen bezieht,
allerdings eine wesentliche Pramisse ihrer Politischen Philosophie, die
,.Natalitdt”, geradezu in ihr Gegenteil verkehrt. Wéhrend die Geburt bei
Hannah Arendt immer einen Neuanfang (oder wenigstens die Hoffnung
darauf) bedeutet, erblickt Agamben darin nur die stetig erneuerte Ein-
schreibung des Lebens in die politisch-juridische Ordnung (Geulen
2005: 130).

Dieser von der Gewalt nicht zu unterscheidenden ,,Biopolitik*
spricht er dabei einen fiir das Abendland konstitutiven, strukturellen Ge-
halt zu. Die Erkenntnis-Anleihe bei Foucault kann allerdings nicht eini-
ge entscheidende Umdeutungen des ,Biopolitik-“ bzw. ,.Biomacht-
Konzeptes™ verbergen, die Agamben vornimmt. Denn bei Foucault, so

109

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

die Agamben-Kritiker, sei ,,Biopolitik” eng an die Herausbildung der
modernen Wissenschaften, an die Medizin, die Statistik und an die Evo-
lutionstheorie gekoppelt, die allesamt die Zentralitit der Sorge um das
Leben im Politischen begriinden halfen; insofern miisse man Agambens
strukturelle ,,Biopolitik* als eine ,,Enthistorisierung von Macht®, genau-
er: von Foucaults Machtbegriff, bezeichnen (Deuber-Mankowsky 2002:
108 ff.). In Agambens Grundfigur des bedingungslos totbaren Lebens
(,,homo sacer) zeige sich ein ,todesfixierter Mystizismus der Souveri-
nitdt* (Sarasin 2003: 353), und damit fielen bei Agamben die Foucault-
schen Charakteristika der ,,souverinen Macht* iiber Leben und Tod und
der ,,Biomacht®, die vor allem ,,leben macht®, zusammen. Wihrend sich
Foucault einer einheitlichen Machttheorie verweigert und Macht immer
als ein Verhiltnis von Kriften verstanden habe, wodurch sich auch die
Perspektive vielfiltigen Widerstandes gegen verschiedene Machtauspri-
gungen erdffne (Deuber-Mankowsky 2002: 108 ff.), konzentriere sich
Agamben im Wesentlichen auf den Staat, auf das Funktionieren der po-
litisch-juridischen Maschinerie. Dem kann man empirisch-analytisch
entgegenhalten, dass zentrale Probleme der Biopolitik — etwa die mogli-
che Straffreiheit bei der Totung bewegungsunfihiger Menschen, die
nicht mehr leben wollen — heute keine staatlich-juristischen Fragen mehr
darstellen, sondern zunehmend in die Gesellschaft verlagert und damit in
die Disposition von Individuen gestellt werden (Lemke 2004: 954 £f.).
Foucault selbst versteht unter souverdner Macht das ,,asymmetri-
sche* Recht des Souveridns, iiber Leben und Tod zu entscheiden. Es
handele sich, wie er an einer Stelle treffend schreibt, um eine ,,Macht
des Schwertes®, die hinter dem souverinen Gesetz, dem Gesetz des
Souverins, stand (Foucault 1983: 132, 139). Seit dem 17. Jahrhundert
sei diese Macht allerdings einer grundlegenden Transformation ausge-
setzt, sie differenziere sich einmal zu einer ,,disziplinarischen” Macht,
die Zugriff auf den einzelnen menschlichen Korper habe, und diesen be-
greife sie als Maschine, die lerne, etwa in Armee und Schule reibungslos
zu funktionieren. Zum anderen hétten sich ,,regulatorische* Machtme-
chanismen entwickelt, die vor allem auf die Entwicklung der gesamten
Population abzielten. Hierbei handele es sich um eine kollektive, auf die
menschliche Gattung ausgerichtete ,,Bio-Politik der Bevolkerung®. In
beiden Machtformen kiindige sich insgesamt eine Ara der ,,Bio-Macht*
an (ebd.: 134 ff.; Foucault 1999: 279). Zwar seien ,,Leben und Geschich-
te* auch vorher schon aufeinander bezogen gewesen - etwa in den gro-
Ben Pest-Epidemien des Mittelalters. Jedoch sei mit dem Aufkommen
der modernen Wissenschaften, welche die landwirtschaftliche Produkti-
vitidt enorm erhohten und Fortschritte in Medizin und Technik brachten,
das Leben aus seiner Rolle als ,,Unterbau* des Politischen, der manch-

110

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

mal unkontrolliert die Regie iibernahm, herausgerissen worden und habe
sich zum Hauptgegenstand des Politischen entwickelt (Foucault 1983:
137 £.). Fiir die ,,alte souverdne Macht bedeutet dies einen Bedeutungs-
verlust: ,,Es geht nicht mehr darum, auf dem Feld der Souverénitit den
Tod auszuspielen, sondern das Lebende in einem Bereich von Wert und
Nutzen zu organisieren‘ (ebd.: 139).

Aus diesem historischen Abriss zieht die von Foucault inspirierte
Agamben-Kritik den Schluss, dass Agamben, im Gegensatz zu Foucault,
der Bio-Macht die davon vollkommen unterschiedene souverine Macht
iiber Leben und Tod einverleibt habe (Geulen 2005: 131). Tatsichlich ist
nach Foucault der Tod — will heilen: die politische Macht iiber ihn — mit
der Entwicklung der Biopolitik zum Politischen iiberhaupt ins Private
abgedringt (Foucault 1999: 286 f.). Doch gerade im Rassismus insbe-
sondere des deutschen Nationalsozialismus erblickt Foucault die politi-
sche Wieder-Einschreibung des Todes in ein System der perfektionierten
Biomacht. Denn der Rassismus der Faschisten begreift die von ihm aus-
gesonderten Elemente (vor allem Juden) nicht mehr als zu besiegende
politische Gegner, sondern als biologische Gefahr, die es eben auszurot-
ten gelte (ebd.: 296 f.). Gerade auf diese stindig neue Aufgabe der ,,sou-
verinen Macht“, festzulegen, wer zum ,,Volk* dazugehort und wer
nicht, weist aber auch Agamben explizit hin (s. 0.). Insofern ist die an
Foucault orientierte Kritik, zumindest was Agambens angeblich ,,todes-
fixierten Mystizismus* (s. 0.) angeht, unberechtigt.27

Zugleich bleibt Agambens Universalisierung des Ausnahmezustan-
des und dessen Erhebung zum strukturellen Politik-Fundament des
Abendlandes problematisch — nicht nur, weil Agamben damit einzig der
Ausweg einer utopischen Transzendenz, der Benjaminschen ,,gottlichen
Gewalt*“, offen steht (s. 0.), sondern auch, weil seine ahistorische Theo-
rie sich blind macht fiir Unterschiede bei den Erscheinungsformen des
,hackten Lebens®“ sowie zwischen ,,zoe“ und ,,bios* in den sehr ver-
schiedenen Nationalstaaten der Welt (s. 0.).

27 Im Anschluss an seine Betrachtungen zum Rassismus widmet sich
Foucault nicht den totalitdren Staaten und damit auch nicht ihrer Lager-
Biopolitik, was Agamben ausdriicklich kritisiert (Agamben 2002: 127),
sondern konzentriert sich auf den Liberalismus, der — in seinem Ansinnen
ganz ,,biopolitisch® (Foucault 2004: 435) — an einer organischen, quasi-
natiirlichen Gesellschaftsentwicklung und deshalb primér an der Freiheit
der Individuen interessiert sei. Um diese Freiheit aber immer garantieren
zu konnen, bediirfe es staatlicher ,,Sicherheitsdispositive* (Lemke 1997:
184 ff.). Von dieser Liberalismus-Analyse ausgehend, entwickelt Foucault
dann seinen Begriff der ,,Gouvernementalitdt* oder ,,Regierung® in Form
der Selbst-Steuerung der Subjekte mittels der Laisser-faire-Prinzipien des
Neo-Liberalismus (ebd.: 253 f.).

111

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Man kann Agambens ,,Homo sacer* allerdings auch wie eine Kritik
hochster politischer Entscheidungsautoritdt lesen. So verstandene Sou-
verdnitit rekurriert auf staatliche Gewaltmonopolisierung und eben nicht
auf das Ausmerzen der Gewalt aus dem Recht. Dies hat Agamben in al-
ler Schirfe erkannt und spielt im Ubrigen gerade im Kontext menschen-
rechtlich legitimierter ,humanitirer Interventionen“ eine bedeutende
Rolle. Besonders aufschlussreich ist in diesem Zusammenhang Reinhard
Merkels rechtsethische Argumentation. Merkel weist die im Diskurs
iiber den Kosovo-Krieg oft gedufBlerte Kritik, die ,,humanitire Interventi-
on“ habe durch den UN-Sicherheitsrat legitimiert werden miissen,
grundsdtzlich zuriick. Ohne den konkreten Fall des NATO-Krieges ver-
teidigen zu wollen, begreift Merkel ,,humanitére Interventionen* als

,.Hilfskriege zugunsten rechtswidrig bedrohter Dritter. Das bedeutet normativ:
Sie sind eine Form der Wahrnehmung von Notrechten, oder genauer: des
Rechts auf Nothilfe. Notrechte sind aber Selbsthilferechte, und das heiBt, sie
sind gerade dadurch definiert, dass ihre Verwirklichung nur auflerhalb der le-
gitimen Verfahren einer rechtlichen Friedensordnung durchgesetzt werden
kann. [...] Notrechte, deren Realisierung von der Uberpriifung und Zustim-
mung einer unbeteiligten, hoherrangingen Entscheidungsinstanz abhinge, wi-
ren keine mehr — eine begriffliche und normative contradictio in adiecto
(Merkel 2003: 31).

Solche Notrechte gehoren sicherlich zum Repertoire internationaler kon-
stitutiver Rechtsprinzipien. Werden sie aber in einer konkreten Situation
angewandt, miissen sie sich nicht auf die geltende internationale Rechts-
ordnung, die UN-Charta, berufen, die in Fragen der internationalen Si-
cherheit und des Menschenrechtsschutzes eigentlich den Sicherheitsrat
fiir zustéindig erklart. Trotzdem setzen die Notrechte die Rechtsordnung
nicht auler Kraft; die Rechtsordnung gilt weiter, gleichwohl ohne in der
Situation der ,.humanitidren Intervention® noch etwas zu bedeuten, wie
man im Anschluss an Agamben formulieren konnte. Genau in einer sol-
chen Konstellation zeigt sich aber der Recht und Gewalt, Norm und Fak-
tum vermengende Charakter des Ausnahmezustandes, iiber den eine
souverdne Macht — im Fall ,,humanitirer Interventionen® sind dies in der
Regel die militdrisch stidrksten Staaten der Welt — nach Belieben ent-
scheiden kann.

Agamben trifft mit seiner kritischen Intention also durchaus etwas
Richtiges. Das Problem ist nur, dass er jegliches Recht im Ausnahmezu-
stand konstituiert und damit eine wirkliche Gegenstrategie gegen die
Souverinitit als Gewalt — zumindest im Hier und Jetzt — verunmoglicht,
ja im Grunde nur Zuflucht nehmen kann bei einer anderen, einer ginz-

112

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

lich ent-setzenden auBerweltlichen Gewalt, die das Verhiltnis Recht —
Gewalt selbst aufzubrechen verstiinde: Benjamins ,reiner gottlicher
Gewalt®. Aber: Man konnte Menschenrechte doch auch als kosmopoliti-
sche, das heif3t transnationale und vor allem politische, nicht rein huma-
nitire Rechte verstehen — bei aller Skepsis gegeniiber dem bisherigen
Diskurs iiber ,,cosmopolitan citizenship* (s. o0.). Solche ,.universalen
Rechte” boten dann einen wirklichen Schutz gegen die strukturell ge-
walttitige souverdne Macht.

11.5 Erste Zwischenbilanz

Souverdnitit enthélt sowohl im realpolitischen als auch im politikwis-
senschaftlichen (politiktheoretischen und -philosophischen, International
Relations-)Diskurs eine doppelte Bedeutung. Zum einen bezeichnet sie
das, was in dieser Arbeit die hochste Entscheidungsautoritit in einem
gegebenen politischen Raum genannt wird. Spitestens seit dem 19.
Jahrhundert ist dies vor allem der National- und Territorialstaat. Die Ge-
schichte der Souverinititstheorie zeigt, dass sich diese Autoritit in der
Gewaltmonopolisierung und -zentralisierung durch den modernen Staat
materialisiert; sei es nun, um die Sicherheit (Hobbes) oder die Freiheit
(Rousseau) der Staatsbiirger zu garantieren. In jedem Fall gehen all die-
se Ansitze von einem gewaltsamen Naturzustand aus, den der Souverin
in einen Rechtszustand iiberfiihrt. Giorgio Agamben nun zeigt auf, dass
die Gewalt damit nicht verschwindet, sondern Rechtsetzung und
Rechtsdurchsetzung erst konstitutiv ermoglicht.

Die gewaltsame Pointe der hochsten politischen Entscheidungsauto-
ritat wurde im Zuge der Volkerrechtsentwicklung immer weiter ent-
schirft. Seit der UN-Charta nach dem verheerenden Zweiten Weltkrieg
stehen die souverdnen Nationalstaaten in einem Verhéltnis ,,souverdner
Gleichheit* zueinander. Das heif3t, sie miissen nach auflen — wenigstens
normativ — auf ihr ius ad bellum, lange das letzte Kennzeichen hochster
staatlicher Entscheidungsautoritit, verzichten.

Damit ist der Formel der ,,sovereign equality* ein zweiter Sinn von
Souverinitit eingeschrieben, ndmlich die zu respektierende Autonomie,
das Selbstbestimmungsrecht partikularer Gemeinwesen. Versteht man
Souveridnitit als ein Recht auf Autonomie, so steht sie potenziell in ei-
nem positiven Verhéltnis zumindest zu internationaler Demokratie in
dem Sinn, dass die einzelnen Nationen einander als Gleiche, auf gleicher
Augenhohe, mit dem gleichen Recht respektieren, ihre eigenen Geschi-
cke auch selbst in die Hand zu nehmen. Die eigene Freiheit ist damit be-
dingt (und begrenzt) durch die Freiheit der Anderen.

113

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Betrachtet man hingegen den anderen Bedeutungsgehalt der Souve-
rénitdt, die hochste politische Entscheidungsautoritit, ergibt sich ein
Spannungsverhiltnis zu weltpolitischer Demokratie. Zum Beispiel kann
man sich fragen, welche Staaten im Sinne wirklicher militdrischer Ver-
fligungsmacht, in der sich das Gewaltmonopol nach auflen ausdriickt,
eigentlich effektiv souverdn sind und ob nicht kleinere, schwéchere Staa-
ten den Schutz von Fithrungsméchten wie der USA suchen.

Solche ,,souverdne Ungleichheit griindet nicht allein in der staatli-
chen Kriegs-Kapazitit; vielmehr hat sie ihren Ursprung in komplexen
Wechselprozessen zwischen (Zivil-) Gesellschaft und staatlichen Struk-
turen und der Fahigkeit bestimmter Staaten und/oder Gesellschaften, ei-
ne weltpolitische Ordnung herzustellen, an die alle anderen Akteure im
Wesentlichen ,,glauben und die nur in bestimmten Fillen mit roher
Gewalt durchgesetzt werden muss. Eine Variante der International Rela-
tions, der Neogramscianismus, nennt eine solche Konstellation ,,Hege-
monie®.

Nun unterstellen vor allem Vertreter des ,,Global Governance*-
Ansatzes allerdings insgesamt eine ,,Erosion der Souverinitit” im Pro-
zess der ,,Globalisierung®. Dies betrifft vor allem die bisherige juridi-
sche, politische und soziale Fundierung der Souverénitit im National-
staat. Gerade im Begriff der ,Nationalitit™“ fallen hochste Entschei-
dungsautoritdt (Nation als vorpolitische Quelle der Gesetze) und politi-
sche (demokratische) Autonomie eines partikularen (und wie auch im-
mer sich definierenden und abgrenzenden) Volkes unaufloslich zusam-
men.

Dieser Perspektive stellen Verfechter etwa einer ,.kosmopolitischen
Demokratie* die (normative wie empirische) These einer Transformati-
on des Nationalen zum Transnationalen gegeniiber (wodurch freilich
das Nationale keineswegs verschwinden oder irrelevant werden muss).
Transnationale Politik bedeutet nicht nur, dass staatliche Strukturen per
se zunehmend von nichtstaatlichen Akteuren (NGOs, multinationalen
Konzernen) herausgefordert, wenn nicht ersetzt werden, sondern zu-
néchst einmal vor allem im Wortsinn ein ,,JJenseits von national- oder
einzelstaatlicher Politik”, in dem etwa die weder einem Bundesstaat
noch einem Staatenbund vollstindig zuzuordnende EU bereits ange-
kommen ist.

Die Weiterentwicklung transnationaler Impulse zu einem Weltstaat
lehnen auch ,.kosmopolitische Demokraten® ab. Trotzdem fordern sie
ein menschenrechtliches Regelwerk ein, das die (ihrer Ansicht nach oh-
nehin erodierende) nationalstaatliche Souverdnitét iibersteigt und im
Konfliktfall auch brechen kann. Stehen allerdings auf Weltebene keine
staatlichen oder quasi-staatlichen (das heiflt Gewalt monopolisierenden

114

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOUVERANITAT

und zentralisierenden) Instanzen zur Rechtsdurchsetzung zur Verfiigung,
ist die Wirksamkeit von ,,cosmopolitan citizenship* letztlich von der
Rechtsdurchsetzungsmacht der ,,souverdn ungleichen®, stirksten oder
hegemonialen Akteure in der Weltpolitik abhéngig. Darauf weist etwa
die Poststrukturalistin Chantal Mouffe hin, wenn sie vor der ,.kosmopo-
litischen Illusion* warnt.

So gesehen stehen die universalistischen Menschenrechte in einem
Spannungsverhéltnis zur Souverinitit, zumindest zu deren ,,autonomer*
Dimension. Giorgio Agamben riickt mit seiner ,,Homo sacer“-These
hingegen die Gewalt-Dimension in den Mittelpunkt und identifiziert
Recht mit Gewalt, liber deren Einsatz im weltweit um sich greifenden
Ausnahmezustand oder ,,Biirgerkrieg” die Souveréne entscheiden. Dabei
bezieht sich die ,,souverdne Macht* auf das ,,nackte Leben®, das jene
zugleich produziert, indem sie eine Zone der Ununterschiedenheit von
Norm und Faktum schafft und sich in der ,,Verbannung®, der Aussonde-
rung ,,nackten Lebens* diesem als bedingungslose Totungsmacht gerade
zuwendet. Insofern stellen die Menschenrechte, wenn sie rein humanitér,
unpolitisch und nicht gleichzeitig als Biirgerrechte verstanden werden,
nur einen Teil der souveridnen ,,Ausnahme-Beziehung* dar. Eine Span-
nung zur Souverdnitit (in Form des staatlichen Gewaltmonopols) kann
nur entstehen, wenn die universellen Menschenrechte politisiert werden,
m. a. W. wenn es so etwas wie ,.globale Biirgerrechte” gibe. Solche
transnationalen oder kosmopolitischen Schutzrechte gegen die Staats-
gewalt konnen aber fiir Agamben kein Ausweg sein, da der Rekurs auf
neue Normen nur einen neuen Kreislauf von rechtsdurchsetzter Gewalt
bzw. gewaltdurchsetztem Recht in Gang setzte. Hier ist eine Diskussion
iiber eine Transnationalisierung von Demokratie gefragt; ein Prozess,
der unter Umsténden dabei helfen konnte, ein entsprechendes effektives
universelles Menschen-Recht zu schaffen (vgl. Kapitel V).

Wenn also Giorgio Agambens (und Walter Benjamins) Rekurs auf
eine auBerhalb der Rechts- und Gewalt-Verschlungenheit stehende
,.gottliche Gewalt* abgelehnt wird, so muss man doch Agambens These
ernstnehmen, dass durch die staatliche Gewaltmonopolisierung die Ge-
walt nicht verschwindet, sondern lediglich auf den durch die Rechtsord-
nung legitimierten Souverdn iibertragen ist. Idealtypisch sind Men-
schenrechte immer Schutzrechte gegen die ,,souverine Macht*. Moderne
Verfassungswirklichkeit — so etwa die des deutschen Grundgesetzes —
zeigt, dass auch Nicht-Staatsbiirger nicht einfach wie abgesondertes
,nacktes Leben* behandelt werden konnen. Eine gegensitzliche Be-
hauptung miisste die doch betrdchtlichen Unterschiede zwischen demo-
kratischen Verfassungsstaaten und totalitdren Diktaturen ignorieren.

115

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13.02.2026, 13:43:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [IIEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839412886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

