2 Problemgeschichte

2.1 Mythische Bilder des Technischen
und vorsokratische Technikkonzepte

In der griechischen Mythologie finden wir, zentriert um die beiden Got-
tergestalten des Hephaistos und der Athene, die Darstellung vielfiltiger
Aspekte des Technischen, wie sie auch fiir das spitere Nachdenken iiber
Technik mafigeblich sind (und zahlreiche Parallelen in den orientali-
schen Mythen und den jidisch-christlichen Offenbarungsschriften
haben): Der Schmiedegott Hephaistos wird in der Ilias mit dem festen
Epitheton »berithmt fiir seine Technik« geschmiickt (XVIII, 143, 391). In
seiner Erdhohle wohnend und durch sein Hinken eine gewisse Erdver-
bundenheit signalisierend, mithin dem chtonischen Bereich zugehorend
(Levi/Strauss 1972, 235f.), wird er als urspriinglicher Realtechniker vor-
gestellt, der Werkzeuge und Waffen verfertigt: als Herr des Feuers in
einer Werkstatt, in der er mit Unterstiitzung kinstlicher Migde, Auto-
maten wirkt. Als Sohn der Hera selbst jungfraulicher (matrimemorialer)
Herkunft (Hesiod, Theogonie, 929) verhilft er mit seinem Werkzeug
Zeus zur sinnbildlich naturkontriren Hervorbringung der Athene aus
dessen Haupt. Zeus hatte Kronos, die Gottheit eines Zeitalters urspring-
licher Naturherrschaft, entmachtet. Hephaistos unterstiitzt Zeus bei der
Herstellung der Pandora, Ursymbol fiir technisch induziertes Leid (He-
siod, Erga, 70) und iiberlistet mit dem geschmiedeten Netzgewebe seiner
Technik Ares und Aphrodite bei ihrer Vereinigung, wodurch ebenfalls
die ironische Distanz zum Ursprungsmythos der Natur deutlich wird,
nach dem aus der Verbindung von Zwietracht und Eintracht (Neikos und
Philia) deren Harmonia entstanden sei (Gesang des Demodokos, Odys-
see VIII, 326-332): Technik als List der Uberwindung. Ferner wird er-
wihnt, dass jener »KlumpfuR« neben seinen metallischen Werkzeugen
sich auch auf die Kunst des Tépferns verstand. Auf jenen Anfang der
Technik in der Verfertigung von Geriten und Werkzeugen hebt René

https://dol.org/10.14361/9783838404317-001 - am 14.02.2026, 18:21:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839404317-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38 | DIE KUNST DES MOGLICHEN |

Descartes ab, wenn er auf der Suche nach einer urspriinglichen metho-
dischen Basis des Denkens auf die Notwendigkeit verweist, die mechani-
schen Kiinste nachzuahmen (imitatio): »Diese Methode dhnelt nun den-
jenigen handwerklichen Techniken, die keiner Unterstiitzung durch
andere bediirfen, sondern selbst an die Hand geben, wie man ihre In-
strumente herstellen mufl. Wenn nimlich jemand eine von ihnen, etwa
die Schmiedekunst, betreiben wollte, und keinerlei Instrumente zur
Verfuigung hitte, so wire er am Anfang freilich gezwungen, einen harten
Stein oder ein Stiick Roheisen als Ambof, einen Felsblock als Hammer
zu nehmen, Holzer zu Zangen zurecht zu machen und anderes derglei-
chen nach Bedarf zusammenzusuchen. Hiermit schlieRlich versehen,
wiirde er nicht sofort Schwerter, Helme und iiberhaupt keine eisernen
Werkstiicke fiir den Gebrauch anderer zu schmieden versuchen, sondern
vor allem Hammer, AmboR, Zangen und das Ubrige, was er selbst ge-
brauchen kann, anfertigen« (Descartes 1972, Regel 8.4, 27). Auch die
mathesis als Intellektualtechnik geht durch Nachahmung des Zusam-
menfiigens bei realtechnischen Artefakten »ex mechanicis« hervor (27).
Das Gemeinsame zwischen Handwerk und Wissenschaft besteht in der
Herstellung einer Ordnung als Textur.

Dies wird in der Parallelitit der mythischen Darstellungen der Tech-
niken der Athene besonders deutlich: Athene lehrt die Menschen zum
einen diejenigen Realtechniken, die zum Schutz gegen die Gefahren der
dufSeren Natur und zur Gewihrleistung von Sicherheit eingesetzt werden
konnen: Sie pflanzt den Olbaum, lehrt die Tépferkunst und das Weben
von Bekleidung und Segeln mittels des Webstuhls, gilt als Schutzgottin
der Topfer und Handwerker und derjenigen, die Waffen fithren. Neben
den Realtechniken steht sie aber auch als Erfinderin des Webens von
To6nen als Zeichen: Der Auslieferung an die Affekte innerer Natur vermag
sie durch eine Technik zu begegnen, die einen Umgang mit dieser inne-
ren Natur erlaubt, indem deren urspriingliche Artikulation kunstfertig in
Toéne und Verse geflochten wird, so dass etwa das Schmerzgeschrei der
Euryale, »die klagenden Laute, die sich dem bebenden Schlund entpref3-
ten«, so nachgeahmt werden, dass durch das, was »Athene ersonnen«
nun »der Tédnzer Schritt gelenkt« werden kann und Schmerz verarbeit-
bar wird (Pindar, 12. pythische Ode 490 v./1942, S. 121f.). Die Einfiih-
rung von zeichenhaften Texturen ist der Ursprung von Intellektualtech-
nik, die immer auf eine materiale Basis ihrer Reprisentation angewiesen
bleibt. Athene gilt entsprechend als Erfinderin dieser Kunst iiberhaupt,
bis hin zur Mathematik, als deren Schutzgéttin sie — neben Zeus — ver-
ehrt wurde (zur Entstehung des Rechnens vgl. die kritische Durchsicht
der vorliegenden Theorien bei Ramming 2006). Aber nicht nur das
materiale Zusammenfiigen von Werkstoffen oder das intellektuale
Zusammenfiigen von Zeichen macht die Techniken der Athene aus,
sondern eine dritte, die Sozialtechnik, tritt hinzu: In den verschiedenen

https://dol.org/10.14361/9783838404317-001 - am 14.02.2026, 18:21:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839404317-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 PROBLEMGESCHICHTE | 39

Fassungen der Orestie bei Aischylos, Euripides und Sophokles wird ge-
zeigt, wie die Konflikte, die auf naturwiichsiger Basis mit deren Prinzi-
pien matriarchalischer Bindungen, Rache und Vergeltung entstehen,
durch Vereinbarungen und gesetzliche Regelungen gelost werden kén-
nen. Die Sozialtechniken einer juristischen Auseinandersetzung und
politischer Regelung werden von Athene eingefithrt und vorbildhaft
praktiziert. Sie gilt als Schutzherrin des Rechtswesens und kluger Politik,
der Ordnung und Trennung 6ffentlicher und privater Belange. Alle drei
Techniken als Kunstfertigkeit, die Naturordnung zu tiberbieten und die
Naturgewalten beherrschbar zu machen, finden im listigen Odysseus,
dem Schiitzling der Athene, ihren Meister: Er webt sich Segel und steu-
ert sein Schiff kunstgerecht (Odyssee V, 2770) und setzt Athenes Technik
ein zur Gestaltung der Verhiltnisse zur inneren Natur (Sirenen, Loto-
phagen), zum listigen Einsatz von Zeichen (Polyphem), zum Verhandeln
(Kirke). Technik insgesamt erscheint als Kénnen, als richtige Handha-
bung des Umgangs mit natiirlichen Kriften sowie des Umgangs mit
natiirlichen Materialien, als Weben (im direkten Vergleich s. Odyssee
VII, 108-111). Neben der tieferen Ambivalenz der Technik (nicht: Wert-
freiheit), die darin besteht, dass das Subjekt des Technikeinsatzes selber
den funktionalen Zwingen der Technik sich unterordnen muss (vgl.
Adorno/Horkheimer 1947), wird bereits in den mythischen Bildern
hervorgehoben, dass die Technik, listig die unzulingliche menschliche
Kraft verstirkend (Ilias III, 6o-63), sowohl zu guten als auch zu schlech-
ten Zwecken (kakotechnos) einsetzbar ist (Ilias XV, 14). Technik ist nicht
identisch mit den Werkzeugen (Odyssee VI, 432-433); als schopferische
Titigkeit vollendet sie sich im Werk (VI, 232-234, XII, 159-162). Eine
dritte Form der Ambivalenz wird in dem berithmten Diktum der Anti-
gone des Sophokles deutlich, »[...] einer Technik, tiber das Geahnte/Er-
hoffte hinaus zum Bosen oder zum Edlen hin [...]« wirkend (Antigone
365): die Problematik der Auswirkungen, die den direkten Handlungs-
plan uberschreiten. Sie ist angelegt in den beiden Seiten der Technik,
reale Kunstausiibung zu sein und planender Verstand, wobei Erstere in
ihren realisierten Folgen die konzeptualisierten Effekte iiberschreiten
kann (vgl. Aischylos, Prometheus, 496-514). Bei Herodot wird das Be-
deutungsfeld von Technik in dreifacher Weise gefasst: Vom Planen und
Ersinnen tiber eine stringente, planvolle Handlungsweise (idea techne =
»geradewegs«) bis zur Bezeichnung fiir die Handlungsergebnisse (He-
rodot IX, 57, 1; V, 70, 1). Von Archytas liegt ein erster Versuch vor, den
weiten Horizont des Technischen zu systematisieren und zwar nach
Mafdgabe der Sophia als Hort logisch-mathematischer Deutlichkeit, die
der Geometrie iiberlegen sei, welche ihrerseits wirksam ist »wo die ande-
ren Kiinste im Stiche lassen« (FVS 47 B 4, wobei Technik als substanti-
vierte Bezeichnung eingesetzt wird [arithmetice techne etc.]). Er entwirft
bereits das spitere Quadrivium der Techniken Geometrie, Arithmetik,

https://dol.org/10.14361/9783838404317-001 - am 14.02.2026, 18:21:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839404317-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40 | DIE KUNST DES MOGLICHEN |

Astronomie und Musik. Wissenschaften und Kiinste werden unter dem
Sammelbegriff »mathemata« dquivok verwendet (FVS 47 B 1). Demge-
geniiber stellt Anaxagoras die Technik als praktisches Kénnen neben die
Erfahrung, das Gedichtnis und die Weisheit und formuliert — dhnlich
wie die homerische Hervorhebung der Funktion von Technik als Ver-
stirkung menschlicher Kraft — die spiter vielfach aufgegriffene These,
dass Technik die Benachteiligung des Menschen im Verhiltnis zur Aus-
stattung der Tiere ausgleiche (FVS 59 B 21 b). Die Spezifik menschlicher
Technik der Politik (politike techne) wird bei Demokrit als die hochste
erachtet (FVS 68 B 157) und steht entsprechend im Kontrast zur erwihn-
ten Auffassung, dass alle technischen Verrichtungen unter die Natur und
Kraft der Zahl zu stellen seien, wie es Philolaos weiter betont (FVS 44 B
11, 6-9) und wie es das pythagoriische Denken kennzeichnet, dem Hera-
klit das »Kakotechnische« (schlecht technische) und »Vielwisserische«
als betriigerisch vorhilt angesichts der Dynamik alles Seienden (FVS 22
B 129). Das Spannungsverhiltnis zwischen mathematischer Formulie-
rung und realer Verfasstheit der Handlungskontexte bleibt Thema und
ungeldstes Problem. Sei es, dass eine natiirliche Technik, fiir die diejeni-
ge des Kronos steht, dem mathematisch-planvollen technischen Vorge-
hen des Zeus als unterlegen herausgestellt wird (Hesiod, Theogonie,
495/96), sei es, dass umgekehrt die Angewiesenheit von Technik auf
praktische Erfahrung und Ubung (melete) betont wird wie bei Protagoras
(FVS 8o B 10), was spiter wieder aufgegriffen wird bei Aristoteles (EN
1103 a 32). Die ambivalente Einsetzbarkeit von Technik fiir gute und
schlechte Zwecke wird bei Gorgias gerade unter dem verkiirzten Konzept
von Technik als bloler Geschicklichkeit begriindet (dissai technai)
(1989, 111 a 3, 11, 19), wihrend wir bei Anonymus Jamblichi wiederum
das Konzept einer Technik wie bei Demokrit finden, nach dem die ver-
einzelt nicht lebensfihigen Menschen darauf angewiesen sind, »aufein-
ander zuzugehen« und »sich zusammenzuschlieRen«, woraus die tech-
nemata (Vorkehrungen) resultieren (FVS 6, 1).

Wir finden also in diesem weiten Begriffshorizont unterschiedliche
Ideale des Technischen, von strukturellen Konzepten einer Ordnung, die
die Sicherheit des Vorgehens orientiert, {iber funktionale Konzepte, die
die Technik aus spezifischen menschlichen Bediirfnislagen heraus ent-
wickeln bis hin zu verengten Konzepten blofer praktischer Geschick-
lichkeit in der situationsadiquaten Ausfithrung. Entsprechend unter-
scheiden sich die Auffassungen von einer Ambivalenz der Technik: Wird
Technik unter mathematische Ordnungsideale gestellt im »planvollen
Handeln, so erscheint das Negative als der Situation geschuldete Un-
vollkommenheit. Wird sie funktional der menschlichen Bediirfnisbefrie-
digung unterstellt, ist ihre Ambivalenz deren intra- und interpersonellen
Antagonismen geschuldet. Wird sie als blofRes, beliebig strategisch ein-
setzbares Instrument erachtet, so griindet ihre Ambivalenz in der Belie-

https://dol.org/10.14361/9783838404317-001 - am 14.02.2026, 18:21:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839404317-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 PROBLEMGESCHICHTE | 41

bigkeit der Indienstnahme fiir gute und schlechte Zwecke. Dass nicht
zuletzt auch und gerade Athene das Signum der Schlange trigt, verweist
uns im mythischen Bild auf die Tiefe einer Problemlage, die allererst zu
erhellen sein wird.

Zwar lassen sich in der Vielfalt der mythischen Bilder vom Techni-
schen und der vorsokratischen Konzepte einige Grundlinien ausmachen,
insbesondere einerseits technomorphe Konzepte der Gottheit bzw. der
Gotter, die durch die Techniken, tiber die sie verfiigen, charakterisiert
werden (vgl. auch analoge Konzepte in der Genesis: des Gottes als
Handwerker sowie desjenigen, der die Menschen mit elementarer Tech-
nik ausstattet; oder im neuen Testament die Passagen zur Gottzugeho-
rigkeit im Hinblick auf ein durch Technik erméglichtes Leben: »des
Gottes, in dem wir leben und weben« [Ap. Gesch. 17, 28]); andererseits
Konzepte einer Weltordnung, der die Technik ihre Struktur verdankt.
Diese intuitiven Technikkonzepte enthalten jedoch keine weiteren Erwi-
gungen zum Status der Technik in diesem Spannungsfeld. Von hieraus
resultierenden einschligigen Irritationen kiinden beispielsweise die
Uberlegungen der dissoi logoi zur Nichtlehrbarkeit von Wissenschaft
und Technik auf der Basis des briichigen Beweises ex negativo, dass
diese doch dann allseits gelehrt worden wiren und spezifische Unter-
schiede der Fihigkeiten und Fertigkeiten, wie sie beobachtbar sind, keine
Rolle mehr spielen diirften (FVS 6, 4; 7, 3), alle wiren lingst erfolgreiche
Erfinder (vgl. Kap. 6.6). Eine erste grundlegende Reflexion der Technik
findet sich bei Plato, der zugleich einen ersten Ansatz zu einer Philoso-
phie der Medialitit entwickelt.

2.2 Technik und Medialitat bei Plato

Wie lisst sich die Vielzahl der Aspekte des Technischen in einen Zu-
sammenhang bringen? Bereits im frithen Dialog Charmides riumt
Sokrates ein, »dass wir im Leben der Gesellschaft, in der Stadt, bei der
Kriegsfithrung, in der Medizin, im Ackerbau und beim Schiffsverkehr
immer die allerbesten Fachleuten entscheiden lassen, damit alles plan-
mifig und ohne jeden Zwischenfall abliuft«, verweist aber darauf, dass
die Experten keine Antwort darauf geben kénnten, ob es damit in unse-
rem Leben gut bestellt sei, ob dieses »Machen« sinnvolles Tun ist. In
Anspielung auf Hesiod (Erga, 311), der — freilich mit Blick auf den Acker-
bau, die Leistung, die der »Kultur« ihren Namen verlieh — das »Verrich-
ten« als »nicht schindlich« dem schindlichen Nichtverrichten gegen-
uiber gestellt hat, wird auf die Notwendigkeit der Unterscheidung zwi-
schen Machen und (sinnvollem) Tun verwiesen (163 ¢, vgl. hierzu Ga-
damer 1991, 13). Worin liegt aber dessen Sinn, die Verniinftigkeit, der
Logos? In Platos verstreuten Uberlegungen zur Technik zeigt sich, dass

https://dol.org/10.14361/9783838404317-001 - am 14.02.2026, 18:21:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839404317-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42 | DIE KUNST DES MOGLICHEN |

dieser Logos in zweierlei Weise verortet wird: zum einen, um unter
einer allgemeinen Instanz technisches Verrichten abzugrenzen gegen-
uiber individuellen Aktionen, die nach Mafdgabe der jeweiligen Geschick-
lichkeit, Fertigkeit, Geiibtheit gelingen auf der Basis jeweiliger individu-
eller Erfahrung, der empeiria. Zur wahren Technik gehore die Kenntnis
der Natur der eingesetzten Mittel und der Griinde fur ein entsprechen-
des Tun, von den Techniken des Turnens und der Medizin bis zu denje-
nigen der Gesetzgebung und Rechtspflege (Gorgias, 464 b bis 466 a).
Individuelle Fertigkeit wird im Philebos als dynamis bezeichnet (56 a),
im Phaidros als tribe (Geiibtheit), die »untechnisch« ist (260 e). Wahre
Technik bedeutet, sich auf etwas zu verstehen auf der Basis allgemeinen
sicheren Wissens, der episteme (Ion, 532 ¢; vgl. Politeia, 522 c), das sich
auf einen Bereich bezieht, innerhalb dessen durch den Techniker tiber
Gegensitzliches verfligt wird, der Techniker unter guten Griinden mit
Gegensitzlichem umgehen kann, so der Mediziner mit Krankheit und
Gesundheit, der Arithmetiker mit richtigem und falschem Rechnen, der
Rhetoriker mit guten und schlechten Argumentationen. Eine Technik,
die nur Vorgegebenes ungepriift auslegt oder ausnutzt, wie die Technik
der Rhapsoden oder Interpreten — iibertragen: eine Technik, die nur an
Meinungen ankniipft — ist keine Technik (Ion, 530f.). Zum anderen
bezieht sich die fiir den Techniker geforderte Einsicht in die Griinde
seines Tuns aber nicht nur auf die Kenntnis der Natur der Mittel. Zur
Wissenschaftlichkeit, die das Technische ausmacht, gehort vielmehr
auch und gerade, dass sich die Giite des Mitteleinsatzes bemisst im Blick
auf die Giite des Handlungsziels. Ein technisch guter Arzt ist eben einer,
dessen Werk Gesundheit ist, und von der Tdtigkeit der Handwerker tiber
die der Rhetoriker, die Staatskunst (die immer wieder mit derjenigen des
Architekten oder des Steuermanns verglichen wird) bis hin zur »kénigli-
chen Technik« des Philosophen (Euthydemos, 291 d) werden die Tech-
niken qualifiziert nach Maf3gabe des durch sie realisierten Guten. Wert-
neutral ist also nur eine individuelle Geschicklichkeit oder Fertigkeit;
wertambivalent ein Kénnen auf der Basis von Wissen; wertvoll oder
»gut« nur eine Technik, deren Verrichtung integriert ist in die Realisie-
rung des Guten, dessen Logos die Technik und die sie erfassende Er-
kenntnis (dianoia) erst zu einer solchen machen. Technik ist also nicht
nachgeordnete Umsetzung oder Anwendung eines vorausliegenden
Logos, wie Dessauer (1956, 137) fiir Plato behauptet, sondern sie ist nur
insofern Technik, als sie an diesem Logos selbst teil hat. Aus diesem
Grund wendet sich Plato im Protagoras gegen die von den Sophisten
vorgeschlagene Trennung zwischen den prometheischen »technischen,
zum Leben notwendigen Kenntnissen fiir entsprechend ausgestattete
Spezialisten und den von Zeus verteilten »biirgerlichen« Kenntnissen
(328 dff.). Binnendifferenzierungen der Techniken sind freilich méglich
nach Mafigabe ihres Bezugs auf den Logos, des wahren Guten: Im Phi-

https://dol.org/10.14361/9783838404317-001 - am 14.02.2026, 18:21:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839404317-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 PROBLEMGESCHICHTE | 43

lebos finden wir die Unterscheidung in handwerklich herstellende und
solche, die hoherstufige Kenntnisse fiir die Erziehung und Lebensfiih-
rung bereitstellen (55 d-56 e, vgl. Kratylos, 398). Innerhalb der herstel-
lenden Technik lassen sich Hierarchisierungen vornehmen entspre-
chend dem Ordnungsgrad, der ihre Bestimmtheit und Sicherheit ver-
buirgt nach Malgabe des Mathematischen, weshalb manche Techniken
(wie etwa die Baukunst) »technischer« sind (ebd.). Dem entspricht im
Politikos die Einteilung der Techniken in solche, die Dinge »syntheti-
sieren«, zusammenfiigen unter einer Idee, und solchen, die diese Ideen
selbst eruieren (308 ¢, 258 d-e). So differenziert Plato im Sophistes her-
stellende und aneignende Technik in allgemeinerer Weise, wobei das
Aneignen sich nicht nur auf Wissensbestinde bezieht, sondern jetzt
auch auf die Techniken des Erwerbens, Jagens und Kimpfens, die mate-
riale Voraussetzungen fiir weiteres technisches Handelns bereitstellen
(Aneignung, Nachahmung oder Kenntnisnahme setzt jedoch Herge-
stellt-Sein voraus, weshalb der herstellenden Technik der Primat zufillt,
einer Technik, die in der gottlichen mechane griindet [Politikos 219 b-c,
265 a-266 ¢; Timaios, 30 aff.]). Ja, im Blick auf blof nachahmende und
darstellende Technik entwickelt Plato einen ersten Ansatz zu einer
Technikkritik, die auf Verfallsformen zielt, denen das urspriingliche
Anliegen der Technik aus dem Blick zu geraten droht: Am Beispiel der
Schrifttechnik, die einerseits als Intellektualtechnik den Umgang mit
abstrakta erst moglich macht, mithin kontrafaktisches Erwigen bis hin
zum Planen, wird gezeigt, dass hiermit auch Verluste verbunden sein
konnen, Verluste an Anschaulichkeit, Authentizitit, Unmittelbarkeit der
Kommunikation sowie der Erinnerungskompetenz, sofern Geschriebe-
nes als bloRRe Darstellung begriffen wird, als Darstellung eines anschau-
lich Gegebenen oder Vorfithrung der Geschicklichkeit des Umgangs mit
diesem. Hierfiir steht als Kontrast zur paradigmatischen Kulturleistung
des Ackerbaus der Ziergarten. Sofern diese Technik aber nicht solcher-
maflen begriffen wird, sondern als »Samenc fiir die notwendigen Kom-
munikationsprozesse, entsprechend das Schreiben als Sden und nicht als
Abbilden, so wird eine solche Technik als einsichtiges Sden und Pflan-
zen zur Erzielung fruchtbarer Wirkung, das Gute wissend und seine
Realisierungsbedingungen berticksichtigend, also angepasst an die jewei-
ligen Kommunikationserfordernisse und Kommunikationsziele verstan-
den, was insbesondere fiir die politische Technik des Erlassens und
Verfassens sowie Mitteilens von Gesetzen gilt (Phaidros, 276 b-277 ¢; 7.
Brief). Auch hier ist wiederum die Einbindung der Technik in die Natur
»des Ganzen« (Phaidros, 260 c¢) mafigeblich fiir die Beurteilung der
jeweiligen technischen Verrichtung.

In der Erschlieffung des Vorbildcharakters géttlicher Technik, deren
Gestalt und Ordnung die menschlichen Techniken orientiert, finden sich
im Timaios nun aber — neben der technomorphen Projektion menschli-

https://dol.org/10.14361/9783838404317-001 - am 14.02.2026, 18:21:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839404317-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44 | DIE KUNST DES MOGLICHEN |

chen Tuns auf das kosmische Geschehen — Ansitze zu einer wesentli-
chen Erweiterung des Problemhorizonts tiber die Binnenmodellierung
des technischen Tuns hinaus: Uberlegungen zu denjenigen ermégli-
chenden Voraussetzungen, auf denen dieses Tun griindet. Die Erschlie-
RBung dieser Dimension entzieht sich den klassischen Argumentations-
modi induktiver oder deduktiver Schlussfolgerung und wird, wie Plato
selbst betont, nur in einer Art »Bastard-Denken« zuginglich (in der
Ubersetzung Schleiermachers gar als »After-Denken« benannt). Es ist
ein Denken, das von einem gegebenen Resultat aus (der Schépfung) sich
auf dessen Bedingungen richtet — derjenige fragile und unsichere, mit-
hin logisch unzulissige Denktypus, der in der modernen Wissenschafts-
theorie als »Abduktion« bezeichnet wird. Wir werden dieses abduzieren-
de Denken als in verschiedenster Hinsicht basal fiir technisches Denken
uiberhaupt vorfinden und auszeichnen kénnen. Es findet sich sowohl im
Bereich technisch-kreativen Denkens, welches mogliche Losungen sucht
im Ausgang von Befunden, deren disponible oder indisponible (stéren-
de) Bedingungen eruiert werden, als auch beim Prozess technischen
Herstellens, in dem fiir ein vorgestelltes Resultat (Zweck) auf die Bedin-
gungen »geschlossen« wird, die hinreichend fur seine Realisierung sein
sollen. Diesem Denktypus, jenem »Bastard-Schluss« (Timaios, 52 b) folgt
Plato bei seiner technomorphen Rekonstruktion der gottlichen Weltge-
nese, dem Mythos vom Demiurgen als Urszene einer Welterzeugung
unter dem Bild technischen Handelns. Diese Urszene ist zugleich die
Urszene fiir die Diskussion der Medialitit und versammelt fiir diese die
wesentlichen Konstituenten, welche dann einer weiteren Reflexion be-
diirfen.

Plato sah sich genétigt, neben der Sphire der intelligiblen Ideen,
unter denen das Tun steht, und der Sphire der bewegten Dinge sinnli-
cher Erfahrung als Ergebnissen des Tuns eine »Art dritte Gattung« zu
postulieren, die er das »Aufnehmende« nannte, bezeichnet als Chora.
Diese ist der Raum, innerhalb dessen die Vermittlung zwischen den
Ideen und ihrer Realisierung stattfindet, und der die Vermittlung inso-
fern herstellt, als hier das Werden der Bewegung entsteht. Da dieser
Raum freilich »kaum einer zuverlissigen Denkart zuginglich« ist (52 a),
vermag er allenfalls in Bildern vorgestellt zu werden. Als Grundbild
wihlt Plato zunichst dasjenige des Goldes als materialem Medium (50
b), welches eine Form empfingt, um dieses Bild sogleich zu korrigieren
zu demjenigen des Basis6ls von Essenzen, welches zwar auch ein »Wo-
raus« darstellt, aber nicht mit manifesten Eigenschaften, die sich we-
sensmifsig in das Geformte fortschreiben. Eine erste Charakteristik des
Vermittelnden, welches die »Eindriicke« der formenden Ideen empfingt,
ist seine Neutralitit (in gewissen Grenzen). Gleichwohl ist diese nicht als
Passivitit zu deuten, da ja die Vermittlung eine hergestellte ist, was
wiederum unter einem dritten Bild, demjenigen der Amme, ausgedriickt

https://dol.org/10.14361/9783838404317-001 - am 14.02.2026, 18:21:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839404317-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 PROBLEMGESCHICHTE | 45

wird. Es handelt sich um eine spezifische Art der Ursichlichkeit neben
derjenigen des Seins der Ideen. Diese Ursichlichkeit der Chora, unter
deren Bildern ihr Charakter als Medium im allgemeinsten Sinne ersicht-
lich wird, wird nun als diejenige umherschweifender Ursachen (48 a) cha-
rakterisiert. Dies ist m.E. die Schliisselformulierung der Passage. Unter
den formenden Ideen wird diese » Urséchlichkeit« aktualisiert und mach-
te dann das bewegte Sein der Dinge aus. Ohne eine solche »umbher-
schweifende« materiale Ursichlichkeit blieben die Ideen blofRe Ideen.
Die Chora nimmt als aktualisierte die Qualititen des Werdenden in den
Erscheinungen an. Selbst ausgestattet mit Nichtwahrnehmbarkeit durch
die Sinne ist sie »das Raumgebende, das Untergang nicht an sich 1ift,
stattdessen einen Wohnsitz gewihrt allem, was da Entstehung hat« (52
b). Wir haben hier also eine eigentiimliche, klirungsbediirftige Verbin-
dung von aktiver und passiver Moglichkeit. Passiv in dem Sinne, dass
Eindriicke der Formen empfangen werden, aktiv in dem Sinne, dass in
der Chora ein »Chorismus« stattfindet, eine Trennung und Differenzbil-
dung zwischen dem, was ein Ding werden kann, also als Form aktuali-
siert werden kann, oder nicht. (Dies wurde zum Ausgang und Leitmotiv
der Uberlegungen von Jacques Derrida [1979, 145f.; 1989, 64], auf die
wir spiter noch zurtickkommen werden.) Plato denkt jene eigentiimliche
Verbindung zwischen aktiver und passiver Moglichkeit weiter unter dem
Bild eines bewegten Schiittelsiebs, das einander gleichendes veranlasst,
sich zu verbinden und auf diese Weise héherstufig zur Formbildung
beitrigt, dabei aber selbst allererst sein Wesen (eben als Sieb) in diesem
unbestimmten Raum annimmt. Emile Benveniste hat, wie ich meine zu
recht, diese Sphire als Bereich von Dispositionen charakterisiert (Benve-
niste, 1974, 363-373, 371). Sie darf nicht gleichgesetzt werden mit der
aristotelischen Hyle, dem Stoff als Inbegriff des Nichtgeformten. Denn
sie wird als ursichlich gedacht dafiir, dass in der zugrunde liegenden
Substanz iiberhaupt Unterschiede (der Gestalt, Anordnung und Lage)
auftreten kdnnen. Es handelt sich also um Dispositionen der Unterscheid-
barkeit. Gregory Bateson (1985, 488) hat Medium als »Unterschiede, die
Unterschiede machen« charakterisiert, was u.a. Niklas Luhmann (19806,
6-15; 1995, 167), Martin Seel (2000, 244-266) und Walther Ch. Zimmer-
li (2000, 115-127) aufgenommen haben. Diese umherschweifenden
Ursachen sind also erst als aktualisierte Ursachen solche im eigentlichen
Sinne, es sind aktive Moglichkeiten im Sinne von Dinge ermdéglichend,
sowie passive im Sinne von aktualisierungsbediirftig als erméglichende
durch Aufnahme idealer Formen. Der Unterschied zu den beiden erst-
genannten Gattungen der Ideen und Erscheinungen lisst sich nur indi-
rekt, in gewissem Sinne postulatorisch, erweisen.

Derartige — tentative — und heuristische »Bastard-Uberlegungen«
fithren nun darauf, jene Medialitit als Raum zu denken, der ein Inbe-
griff von Spuren (ichnai) ist. Wir erschlieffen ihn auf dem Weg eines

https://dol.org/10.14361/9783838404317-001 - am 14.02.2026, 18:21:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839404317-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46 | DIE KUNST DES MOGLICHEN |

Riickschlusses iiber die Spuren, die das Wirken in ihm hinterlisst. Uber
Plato und seinen Interpreten Jacques Derrida hinausgehend ist hier eine
weitere Differenzierung angebracht, die mafigeblich werden wird fiir
eine genauere Konturierung von Medialitit: Je nachdem, ob der Bas-
tard-Schluss vom unbewegten Sein der Ideen oder von den bewegten
Dingen selbst aus als Ausgangspunkt anhebt, schlieRen wir von »Spuren
fur ...« (die jeweilige Aktualisierung) oder von »Spuren von ...« (der
gegebenen Aktualisierung) auf Merkmale der Medialitit: Von »Spuren
fur ...« dahingehend, dass wir unterstellen, dass die Formen einer akti-
ven Moglichkeit ihrer Aktualisierung in den Dingen (Erméglichung) be-
diirfen, von »Spuren von ...« dahingehend, dass die aktualisierten Dinge
in ihrer Existenz oder Nichtexistenz ersichtlich werden lassen, wie
die unterscheidende Aktivitit der Chora aussieht, welche solchermaflen
Spuren hinterlisst, die als Fortschreibung ihrer Eigenschaft in die Resul-
tate als deren zusitzliche Eigenschaften gelesen werden. Allgemeiner
ausgedriickt: Medialitit scheint in gewissem Sinne etwas vorzugeben
(Vorgaben zuzulassen, einzuschrinken, zu modifizieren) und in einem
anderen Sinne etwas zu »hinterlassen«. Diese jeweilige Vorgabe (z.B.
durch bestimmte strukturelle Eigenschaften des Moglichkeitsraums der
Herstellung) prigt das technische Herstellen, und ihre Hinterlassen-
schaft finden wir in dem Surplus von Eigenschaften, die uns in positiver
oder negativer Hinsicht am Werk selbst iiberraschen. Dass dieser Dop-
pelcharakter von Spur auseinander zu legen ist als fiir sich nicht vorstell-
bare Einheit, sondern nur am jeweiligen Gegenstand ersichtlich wer-
dend, verdankt sich also jenem indirekten Schliefen von unterschied-
lichen Positionen. »Geschlossen« wird von einem unterschiedlichen
»Resultat« unter jener fragilen, technomorphen Vorstellung vom Zu-
standekommen oder Hervorbringen auf das Medium als Méglichkeit der
Aufnahme eines Abdrucks der vorgegebenen bzw. das Werk vorgeben-
den Form/Idee, also auf Eigenschaften des Mediums als passiver Mog-
lichkeit. Und vom realisierten Ding wird auf diejenigen Eigenschaften
des Mediums »geschlossen, die sich indisponibel {iber diejenigen Ei-
genschaften hinaus, die disponiert wurden, ins Werk fortschreiben, seine
aktive Méglichkeit. Derrida kritisiert unter Verweis auf diese Uberlegun-
gen Platos zur Chora Heideggers Vorwurf gegen Plato, dieser — und mit
ihm die gesamte abendlindische Metaphysik — habe in technischer Ab-
sicht das Sein insgesamt zum Gegenstand eines verfiigenden Vorstellens
gemacht und dabei das Indisponible der Medialitit iibersehen (Derrida,
1987, 174; vgl. Heidegger 1987, 138, 158). Gleichwohl hitte Derrida den
technomorphen Charakter der gesamten Konstruktion reflektieren miis-
sen. Denn insbesondere in den platonischen Erwigungen zur »Neutrali-
tit« des Mediums, die im Widerspruch zu stehen scheinen zur Feststel-
lung, dass die Eigenschaften des Mediums Spuren abgeben (im doppel-
ten Sinne), wird weiteres ersichtlich: Neutral erscheinen diese Eigen-

https://dol.org/10.14361/9783838404317-001 - am 14.02.2026, 18:21:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839404317-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 PROBLEMGESCHICHTE | 47

schaften nur in einem relativen Sinne, relativ nimlich zu bestimmten
intendierten Eigenschaften des Werks. Fiir die mit Aristoteles anhebende
Diskussion um Medien der Wahrnehmung (De anima/Uber die Seele,
19606, 37) wurde dieser Teilaspekt der Chora-Szene, eben die Neutralitit
gegeniiber manifesten inhaltlichen Eigenschaften, auf die die Wahr-
nehmung abhebt und die sie gleichsam »nimmt«, maRgeblich. Damit
wird die ganze Konstruktion relativ. Denn, hebt man auf andere Eigen-
schaften im Bereich der Wahrnehmung ab, wie sie spiter in der Theorie
der Refraktion (Authier, 1995, 448-551) untersucht wurden, wird ersicht-
lich, wie die im Raum der Chora verankerte Dispositionalitit Spuren
hinterldsst. Es kommt also darauf an, was wie technisch realisiert werden
soll. Damit fillt auch die bei Plato in der Urszene unterstellte absolute
Unterscheidung zwischen Medialitit und Technik, wie sie spiter fiir
Niklas Luhmann mafRgeblich wurde (s. Kap. 5). Denn technische Struk-
turen im weitesten Sinne konnen ihrerseits fiir technisches Handeln den
Charakter eines Mediums annehmen analog dazu, wie sie ihrerseits im
Raum einer Medialitit allererst realisiert sind. Insgesamt gesehen wurde,
ungeachtet der Anbringung notwendiger Differenzierungen, jene Ur-
szene bei Derrida zum hiufig zitierten Vorbild seiner Auffassung von
Medialitdt als »differance«, als Moglichkeitsraum der Bildung jeweiliger
Differenzen. Angemerkt sei noch, dass Benveniste folgend, ein weiterer
Versuch der Metaphorisierung jener Medialitit in ihrer Fassung als
Rhythmus bei den Atomisten gesehen werden kann (Benveniste, 1974,
363-373). Rhythmus als formermoéglichend, seinerseits bewegend und
zugleich beweglich, mag als weiteres Bild zur Verdeutlichung jenes in
Gestalt distinkter Vorstellungen nicht fassbaren zu sein. »Spur fiir ...«
oder, wie Eugen Fink es ausdriickte, »Denkbahn« (1976, 184-186), und
»Spur von ...« als das sich zeigende Surplus in der Vorstellung der ver-
inderlichen Dinge sind Manifestationen des Medialen, die uns in unter-
schiedlicher Verkérperung begegnen. Dabei ist — entsprechen der aktivi-
schen und passivischen Komponente von Moglichkeit — jeweils der
Raum, innerhalb dessen die Erméglichung sich vollzieht, von dem Raum
der »Abdriicke« als Inbegriff des Getrennten (d.i. getrennte Eigenschaf-
ten, die als solche erst erkenntlich werden) zu unterscheiden. Letztere
machen die materialen »exteriorisierten« Moglichkeiten aus (Derrida,
1983, 149) und werden oftmals als Medien im engeren Sinne begriffen.
Mit Plato haben wir einen ersten Einblick in die Dimension der Me-
dialitit gewonnen, die sich im Lichte einer Modellierung des Techni-
schen zeigt, deren platonische Bilder aber weiter kldrungsbediirftig sind.
Die von Plato vorgenommene erste Ordnung des Technischen unter der
Instanz seines Logos und der von ihm vorgenommene Aufweis auf Mog-
lichkeitsbedingungen der Aktualisierung eines solchen Logos stellen
eine erste Stufe der Prizisierung des Problemhorizonts dar, hinter die
nicht mehr zuritickgegangen werden kann. Bezieht man, iiber Plato

https://dol.org/10.14361/9783838404317-001 - am 14.02.2026, 18:21:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839404317-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48 | DIE KUuNST DES MOGLICHEN |

hinaus, dessen Uberlegungen zur Chora auf seine Erwigungen zur
Ambivalenz der Schrift als Technik zuriick, so kann man in ihr, stellver-
tretend fiir Technik, neben ihrem Charakter als Mittel fiir eine so und so
geartete Kommunikation ein Medium sehen — wie im Ackerbau als
erster technischer Kulturleistung —, das den Moglichkeitsraum fiir unter-
schiedliche Aktualisierungen abgibt. Es ist »empfinglich« fiir eine Ge-
staltung, die mit ihren Ideen unter dem Logos des »wahren Guten«
steht, birgt aber auch die Méglichkeit einer Aktualisierung, die als Ver-
lust empfunden wird angesichts alternativer Moglichkeiten, die in die-
sem Medium nicht mehr aktualisiert werden kénnen (solche herkémm-
licher Kommunikation und herkémmlichen Erinnerns). Dass jede Kul-
turleistung mit Verlusten einhergeht, ist genauso eine allgemein geteilte
Einsicht, wie diejenige, dass es mit den Verlusten nicht sein Bewenden
haben muss. Denn darauf verweist Plato am Beispiel der Schrift eben-
falls: Eine Reflexion auf den jeweiligen Moglichkeitsraum des Medialen
lasst, da seine Grenzen ersichtlich werden, kompensatorische Mafinah-
men zu, welche darin bestehen, das Medium nur in den Grenzen der
Verniinftigkeit zu nutzen und alternative Medien in ihrer Leistung,
andere Aktualisierungen zu erméglichen, nicht zu verdringen.

2.3 Aristoteles: Technik und die Verfasstheit
des Menschen

Wihrend fiir Plato die Technik unter dem Einheitslogos des Kosmos
steht und ihre einzelnen Erscheinungsformen nach Mafigabe ihrer Teil-
habe an dessen Ideen (Friedrich Dessauer spiter: »idealen Losungsge-
stalten«, 1927, 42f) identifiziert und klassifiziert werden, sieht sich
Aristoteles veranlasst, einen anderen Weg zu beschreiten. Denn mit
guten Grinden, auf die hier nicht einzugehen ist, war sowohl die Er-
kennbarkeit des Ideengefiiges als Einheit sowie seine Leistung als In-
stanz fiir das konkrete Erkennen problematisiert, als auch seine Orien-
tierungsfunktion fur das Handeln in konkreten Situationen (Hubig 1993,
Kap. 4.2; 2000a). Aristoteles hebt beim konkreten Erkennen und Han-
deln an, um auf dem Wege des Differenzierens und Vergleichens dieje-
nigen Wesenheiten freizulegen, die in unseren theoretischen und prakti-
schen Weltbeziigen ersichtlich werden, sofern diese Beziige auf die Si-
cherung der Giiltigkeit des Wissens sowie die Sicherheit des Gelingens
des Handelns aus sind. Sie werden entfaltet im Rahmen kategorialer
Bestimmungen, denen unser Denken folgt, wenn es auf das »Was« des
Seienden zielt; fiir die Frage nach der Technik bedeutet dies, dass das
spezifische »Woher« und »Wozu« (neben weiteren kategorialen Ge-
sichtspunkten) die Bestimmungen und Abgrenzungen leitet. Und unter
kategorematischen Gesichtspunkten, die das »Wie« des Denkens prigen,

https://dol.org/10.14361/9783838404317-001 - am 14.02.2026, 18:21:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839404317-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 PROBLEMGESCHICHTE | 49

stehen unsere Weltbeziige, wenn unter formalem Gesichtspunkt nach
Gattungszugehorigkeit, spezifischen Differenzen, Eigentiimlichkeit etc.
gefragt wird. All diese machen eine Gesamtheit von Gesichtspunkten
(Topoi) aus, unter denen Verhiltnisbestimmungen vorgenommen wet-
den. Fiir unsere Fragestellung relevant sind (1) die Bestimmungen des
Verhiltnisses von Technik zur Natur (unter der Kategorie des »Woher«),
(2) die Rolle der Technik in bestimmten Handlungstypen (unter der
Kategorie des »Wozu«), (3) die Bestimmung des Verhiltnisses zu be-
stimmten Wissenstypen (unter kategorematischen Gesichtspunkten).
Aristoteles gewinnt also, wie auch sonst bei ihm #iblich, sein Konzept der
techné iiber Unterscheidungen und Abgrenzungen, die unter jenen
kategorialen oder anderen topischen Aspekten getroffen werden. In Ab-
hingigkeit vom jeweiligen Aspekt entstehen Exklusionsverhiltnisse, was
aber nicht besagt, dass unter anderen oder tiefer liegenden Gesichts-
punkten keine Zusammenhinge bestinden, etwa in Form von anderen
Zugehorigkeits- oder Bedingungsverhiltnissen. Daher lisst sich m.E.
auch eine gewisse Mehrdeutigkeit in seinen Begriffsverwendungen da-
hingehend auflgsen, dass eine Zuordnung zur jeweiligen Ebene des
Fragens stattfindet.

Die Abgrenzung der techné von der Natur gelingt Aristoteles unter
dem Aspekt der Form des Werdens und seiner Verursachung. Dem
Werden durch techné als veranlasster, kiinstlicher Herstellung von Ge-
genstinden und Zustinden, die durch Menschen geordnet werden (the-
sei), stellt er das Werden von Natur aus (physei) gegeniiber, die Herstel-
lung einer Wesenheit etwa durch den Samen. Hier erscheint zunichst
ein gattungsmifliger Unterschied: Natur disponiert nicht tiber Ziele und
Mittel im Modus freien Planens; daher ist ihre Teleologie eine gleich-
bleibende. Thre Prinzipien der Bewegung wohnen den Dingen selbst in-
ne, liegen im Herstellenden selbst. Demgegeniiber eignet sich das Prin-
zip der Bewegung der Technik von auflen, gemifl Formen, die in der
Seele vorhanden sind (Wesens-Was) und deren stoffliche Verwirklichung
ihre Ursache nicht in sich, sondern im Hervorbringenden hat. Technai
stehen unter Prinzipien, die nicht den Dingen innewohnen (Met. 1013 a
13f,; 1032 b; 1064 a 12; 1070 a 7). Es sind Prinzipien der Verinde-
rung, die sich auf das Entgegengesetzte richten (Met. 1046 b 5), im Ge-
gensatz zu den Prinzipien der Natur, die sich mit Notwendigkeit auf das
Eine richten und Gegenstand der Physik sind; auf Gegensitzliches rich-
ten sich die technai unter dem jeweiligen Logos, dem Vernunftgrund,
der zugleich sein Gegenteil als Privation bestimmt (Gesundheit/Krank-
heit). Naturprinzipien sind alogisch, Vernunftgriinden nicht zuginglich.
Freilich ist die Natur vervollkommnungsfihig durch Technik insofern,
als sie der Natur des Menschen angepasst werden kann, was selbst héhe-
ren Tieren, die auf ihre Spezialisierung verwiesen sind, nicht méglich ist
(Pol. 1337 a 1), denn sie haben ja gerade nicht eine Seele als Trager der

https://dol.org/10.14361/9783838404317-001 - am 14.02.2026, 18:21:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839404317-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50 | DIE KuNST DES MOGLICHEN |

Formen, die stofflich verwirklicht werden sollen in der Poiesis. Zueinan-
der analog verhalten sich Technik und Natur, was die interne Bedingtheit
der Prozesse betrifft: Die Analyse, das Offenlegen von Naturprozessen
als Wirkung von Materialien in ihrer aktiven und passiven Dynamik ist
Voraussetzung fiir die Erstellung des technischen Handlungsplans. Die
ErschlieRung jener Prozesse verschafft der techné eine Sicherheit im
Allgemeinen, sie liefert, wie Ernst Cassirer und Heidegger spiter sagen,
einen »Bestand« von Mitteln, durch die die Formgebung des erwiinsch-
ten Gegenstands oder Zustands gesteuert werden kann. Diese Steue-
rung, die Ubertragung der Form im Modus des Plans auf das Produkt,
liegt im Einsatz von Organen/Werkzeugen, in der Organisation. »Die
Bewegung (kinesis) der Werkzeuge ist die energia der techné (also deren
Verwirklichungsform), die techné wiederum der Ursprung und die Form
des Gegenstandes, der hergestellt wird« (De generatione animalium B 4,
740 b, 26ff., B 1, 734 b, 37ff.). Werkzeug ist zunichst unser Korper als
mitgeborenes Werkzeug, insbesondere die Hand als Werkzeug der
Werkzeuge (De An. 432 a, 1) sowie die Werkzeuge im heutigen Sinne,
die Aristoteles als »ablegbare Korperteile« bezeichnet (EE H 9, 1241 b,
23). Der Mensch ist von Natur aus, als Korper, auf variable Erginzung
hin zur Spezialisierung sowie auf Anpassungsfihigkeit ausgelegt. Elabo-
rierter, spezialisierter Werkzeuggebrauch und seine notwendige Bedin-
gung, nimlich Arbeitsteilung und Koordination der Handlungen, ma-
chen den Menschen zum zoon politikon — und sie machen seine Tech-
nik zu einer, die sich nur im Rahmen politischer Verfasstheit entfalten
kann. Wir finden hier bei Aristoteles implizit drei Dimensionen eines
Moglichkeitsraums, in dem instrumentelles Handeln realisiert werden
kann: Die aktive und passive Moglichkeit natiirlicher Materialien (Phys.
B 9 200 a, 10ft.), das Vorhandensein spezialisierter, ablegbarer Kérper-
teile und ihrer Regierung durch die Hand sowie der Moglichkeitsraum
der Handlungskoordination, wobei Ersteres fiir Aristoteles als nicht dis-
ponibel erscheint, die letzteren beiden aber selbst technisch hervorge-
bracht werden, wie die Analogie des Politikers mit dem Architekten, der
Wohnriume gestaltet und damit Handlungsméglichkeiten vorgibt, si-
gnalisiert (EN 1152 b; Pol. 1323 a-b, 1325 b).

Eine zweite Abgrenzung findet sich unter dem Aspekt der Ziele
unseres Agierens. »Techné ist ein mit richtiger Vernunft verbundenes
hervorbringendes Verhalten« (EN 1140 a 9, »Verhalten« in dieser Uber-
setzung betont ein Moment des weiteren Begriffs von hexis als Verfasst-
heit und Haltung, namlich deren Verwirklichungsform). Hervorbrin-
gend ist ein Verhalten dann, wenn sein Ziel aulerhalb seiner liegt, seine
Grenze in der Verwirklichung des Ziels als Werk hat. Dies charakterisiert
die Poiesis. Im Gegensatz hierzu ist das (i.w.S.) handelnde Verhalten, die
Praxis, ein Tun »in Bezug auf das, was fiir den Menschen gut oder
schlecht ist«, ein Tun als Verwirklichung von eupraxia, dem gelingenden

https://dol.org/10.14361/9783838404317-001 - am 14.02.2026, 18:21:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839404317-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 PROBLEMGESCHICHTE | 5I

Gesamtlebensvollzug, und insofern ist Praxis das Ziel ihrer selbst — nicht
die einzelne Aktion als solche, sondern soweit sie Vollzug, Aktualisie-
rung, Instantiierung jener eupraxia ist, kinesis von der eupraxia als
dynamis/aktiver Moglichkeit zu ihrer energeia/Verwirklichung (EN 1140
b 4). In der Tat wird hier nichts hervorgebracht, was als Ziel eine vom
Tun abtrennbare Validitit hitte. Erst recht entscheiden nicht blof§ Griin-
de technischen Gelingens tiber sie. Unter diesem Gesichtspunkt haben
wir also zwei Gattungen des Tuns in Abhingigkeit von der jeweiligen In-
tension, und, sofern wir die beiden Intensionen als diskriminierend auf-
fassen, mithin zwei Weisen des Tuns. Beispiele, die Aristoteles sowohl
fur technisch herstellendes Tun anfiihrt als auch fiir Praxis, lassen je-
doch tiefere Zusammenhinge ersichtlich werden, Gemeinsambkeiten, die
unter anderen Gesichtspunkten offenbar werden: Techné wird promi-
nent am Beispiel der Herstellung eines Zustandes, ndmlich der Gesund-
heit als Gleichgewicht, erliutert (Met. 1032 b G6ff,, b 15ff., b 21ff)). Wenn
Klugheit als die jene Praxis leitende Tugend auf das Gute und Zutrigli-
che fiir das gute Leben im Ganzen abzielt, dann ist Gesundheit und Kraft
zwar hiervon ein Einzelnes, aber nicht gattungsmiflig unterschieden
(vgl. Ebert 1976, 12ff.; Miiller 1982, 221; Hubig 1985, 88ff.). Wohl macht
sie nicht die ganze Form aus, trigt aber konstitutiv hierzu bei. Dass der
Klugheit fur die Praxis der analoge Status zukommt wie der techné fiir
die Poiesis, schliefft nicht aus, dass techné fur die Realisierung von eu-
praxia als inhdrentem Ziel von Praxis relevant ist. Umgekehrt deuten die
von Aristoteles angefiihrten Beispiele fur Praxis wie Recht sprechen,
ein Kind zeugen, jemanden retten, musizieren, regieren u.a. darauf hin,
dass er durchaus im Auge hat, dass im Zuge der einzelnen Aktionen
Zustinde realisiert werden als Werke, die selber Elemente von eupraxia
als kinesis sind, also inhdrente Ziele (inclusive ends, den Uyl 1991) einer
Gesamt-Kinesis. Diese bedarf einzelner Aktionen zu ihrer Hervorbrin-
gung, Aktionen, die eben nur dadurch ihr Gutsein erhalten. Technik ist
also nicht ein von richtiger Lebensfithrung geschiedenes neutrales Me-
dium. Vielmehr qualifiziert die Praxis die Poiesis ethisch, gibt somit den
Rechtfertigungsgrund auch fiir Technik (NE 1110 a 9-14, 1177 a 15; 1094
a). Eben aus diesem Grund ist das Gegensitzliche, auf das Technik
zielen kann, nicht gleichwertig und neutral; vielmehr ist zu unterschei-
den zwischen dem verniinftigen telos (z.B. Gesundheit) und demjenigen
seiner Privation (Krankheit), welches gewissermaflen »akzidentiell« ist
(Met. 1046 b 13), weil schlechte Praxis streng genommen keinen Sinn
(logos) hat und wahlbar nur ist im Blick auf das schlechte technische
Handeln, nicht beziiglich ihres telos. Ein schlechtes telos hobe Praxis als
solche auf. Die in der aristotelischen Ethik begriindete Forderung nach
Vermeidung der Extreme und Wahrung der rechten Mitte — Extreme
werden in ihrer Eigenschaft als Praxis verunméglichend tiberhaupt als
solche erkennbar, als Extreme der Zeitigung von Mangel oder von Uber-

https://dol.org/10.14361/9783838404317-001 - am 14.02.2026, 18:21:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839404317-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52 | DIE KUNST DES MOGLICHEN |

fluss relativ zur Moglichkeit gelingenden Lebens — sind auch und gerade
fiir die Planung und Ausfithrung technischen Bewirkens relevant. Fragt
man also weiter unter dem Gesichtspunkt des fir den Menschen Gut-
seins der Ziele, findet man, dass beiderlei, poietische Technik und prak-
tische Klugheit hierzu beizutragen haben, freilich in vielfiltig unter-
schiedlichen Hinsichten, aber eben dadurch komplementir: Unkluge
Verschwendung und Geiz als verfehlte Praxis gefihrden gelingende
techné, und umgekehrt wiirde die Mitte zwischen ihnen, Freigiebigkeit
ohne planende Realisierung von Zustinden, leeres Programm bleiben.
Von Praxen wie der politike techné, musike oder rhetorike techné zu
sprechen ist nicht nur, wie manche meinen, blof metaphorische Rede:
Das zeigt schon ihre Nihe zur iatrike techné, zur Heilkunst. Die von
Aristoteles — oben erwihnte — geforderte Ausrichtung technischen Pla-
nens auf die Kenntnis von Naturprozessen in analogischer Orientierung
an diesen sollte ja gerade gewihrleisten, dass eine Sicherheit, Wieder-
holbarkeit und Disponibilitit gegeben ist, welche jedem zielfithrenden
Einsatz von Mitteln zusitzlich eignen muss, damit wir von techné spre-
chen. Das wiederum verbindet techné mit der Orientierung der Klugheit
auf Langfristigkeit gelingenden Gesamtlebensvollzugs. Kurz: Praxis ohne
techné bleibt leer, weil kein Zustand realisiert wird; techné ohne Praxis
bleibt blind, weil ihre Ziele nicht validierbar, somit akzidentiell werden.
Eine dritte Abgrenzung gewinnt Aristoteles unter dem Aspekt der
Form des Wissens in der Gegeniiberstellung der Technik zu blofer
Erfahrung einerseits und der Wissenschaft (episteme) andererseits. Ge-
geniiber blofer Erfahrung, die im Einzelfall durchaus Hervorbringen
gelingen lassen kann, muss techné um die Griinde ihres Tuns wissen.
Sie bezieht sich auf das Allgemeine von Mittel-Ziel-Verbindungen, ist in
dieser Hinsicht der episteme dhnlich, welche aber in anderer Hinsicht
gattungsmiflig von der Technik getrennt ist. Denn episteme fasst ihre
Griinde als unbedingte, nicht durch menschliche Zielsetzung bedingte
Griinde auf. Technik bedarf aber sowohl der Erfahrung als auch der
episteme: In jhren Aktionen geht es um Einzelnes, um die wechselhaft
situative Anpassung, und hierfiir ist Erfahrung erforderlich, um die Si-
tuationen den allgemeinen Grinden zuzuordnen. Umgekehrt muss
techné, wenn sie die Griinde ihres Tuns angibt, Griinde von Seins-Ver-
fasstheiten kennen, weil sie diese Verfasstheiten situativ realisieren will,
mithin mit den unbedingten Verursachungszusammenhingen umgeht.
So muss ein Arzt die aktiven und passiven Moglichkeiten von Krankheit
und Gesundheit sowie ihre Aktualisierungsbedingungen im Einzelfall
kennen. Daher wird Technik als hervorbringende Wissenschaft charakte-
risiert, die sich von der Empirie unterscheidet, jedoch dieser bedarf, um
allgemeine Annahmen auf das Ahnliche von Einzelfillen zu beziehen
(Met. 981 a 5): »Die Erfahrenen treffen eher das Richtige als diejenigen,
die ohne Erfahrung den allgemeinen Begriff besitzen« (Met. 981 a 15).

https://dol.org/10.14361/9783838404317-001 - am 14.02.2026, 18:21:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839404317-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 PROBLEMGESCHICHTE | 53

Wihrend allerdings die blof} Erfahrenen nur das »Dass« oder das »Wie«
kennen, orientieren sich »leitende« Techniker am »Warum«. Diese
Differenzierung fithrt nicht nur zur Abwertung des auf tradierter Erfah-
rung und Gewthnung (Ethos) beruhenden Handwerks (Met. 981 b),
sondern auch zu einer generellen Hierarchisierung der techné nach
Maflgabe der Verniinftigkeit ihrer Zwecksetzung (Met. 1013 a 13). Ver-
niinftigkeit wird also praktisch begriindet, nicht, wie bei Plato, gemif}
der Teilhabebeziehung am Kosmos der Ideen.

2.4 Stoa: Technik als System unter dem Logos
der Natur

Die beiden Dimensionen des Tuns, wie sie Aristoteles erhellt, nimlich
die Herstellung von Werken (Poiesis) sowie die Gewihrleistung des
Handeln-Kénnens tiberhaupt als gelingender Gesamtlebensvollzug (Pra-
xis), werden in der stoischen Philosophie auf spezifische Weise bedacht.
Nur fur den Nicht-Weisen gilt nach Chryssipp, dass der Bestimmungs-
grund seines Tuns in der besonderen Natur des Menschen und den
dieser Natur gemiflen Giitern liegt (SVF III, 491 40 a 3), wihrend fur
den Weisen aber diese nur das Material darstellen; der eigentliche
Bestimmungsgrund des Tuns ist das logos-bestimmte Streben der uni-
versalen Natur, welche homolog das Wihlen leitet, so dass die Art des
Waihlens und Ziele-Erstrebens zum eigentlichen Gut wird (ebd. 18).
Insofern versteht die Stoa die Orientierung der Technik an der Natur als
Nachahmung des Herstellungsmodus der Natur (nicht ihrer Gegenstin-
de), welche Chryssipp selbst als »technische Natur« bezeichnet (SVF I,
123, 135, vgl. 33). Die hochste Form des Technischen ist insofern die
Lebenstechnik, die zugleich Ausdruck der Weisheit ist. Als Charakteri-
sierung einer derart tugendhaften Haltung wird »technikos« eingesetzt,
wihrend die Kiinste/Handwerke selbst als »mittlere Techniken« im
Gegensatz zur vollendeten Technik (der Lebenstechnik) zum Guten und
Schlechten verwendet werden kénnen (SVF III, 136). Der Techniker
bringt sie aus sich heraus hervor (SVF III, 111), und im Aufstieg vom
Laien zum Fachmann kann er immer irrtumsfreier sein Leben planvoll
gestalten (Sextus, adv. Mat. 9, 201ff)). Technik darf also nicht auf das
Vermogen oder Mittel zur Herstellung eines einzelnen Gegenstandes
oder Zustandes reduziert werden. Dementsprechend lautet die berithmte
Technikdefinition Zenons, die von Lukian iiberliefert worden ist, dass
Technik ein »System« ist, das an der Niitzlichkeit fiir das gesamte Leben
orientiert ist (Lukian 1790, 105). Diese in der frithen Neuzeit vielfach
aufgegriffene Technikdefinition wurde traditionsbildend fiir Petrus
Ramus, Philipp Melanchthon, Bartholomdus Keckermann, Clemens
Timpler, Johann Heinrich Alsted bis hin zu Gottfried Wilhelm Leibniz

https://dol.org/10.14361/9783838404317-001 - am 14.02.2026, 18:21:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839404317-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54 | DIE KUNST DES MOGLICHEN |

und Christian Wolff (s.u. Kap 5). Der Systemcharakter der Technik, des
Technik-Typs, wie er in der agrikulturellen Revolution sich herausgebil-
det hat unter dem Leitbild der Sicherung des Gesamtlebensvollzugs
angesichts der Gefahren der dufleren Natur in ihrer Wechselhaftigkeit,
wird als wesentliches Moment der Medialitit des Technischen ersichtlich
werden, einer Medialitit, die jene Moglichkeit sichert, dabei aber durch-
aus auch individuelle Handlungsméglichkeiten einschrinkt. Techni-
sches Wissen und Klugheit werden in der praktischen Absicht der Stoa
mit der »mittleren Technik« verschrinkt unter einer Weisheit, die insge-
samt zur ars vivendi, zur Lebenskunst, wird. Unter Bezug auf den De-
miurgen in Platons Timaios sieht Seneca in den Ideen als Vorbildern im
Geiste Gottes als Zahlen, Proportionen und Mustern den Ausdruck einer
Naturordnung, auf die hin das tugendhafte Tun auszurichten ist, fur
welches die Techniken im engeren Sinne nur ein Mittel abgeben (Ep.
Moral. 88 1-28), auch und gerade die artes liberales: Grammatik, Rheto-
rik, Dialektik, Arithmetik, Musik, Geometrie und Astronomie. Cicero,
der gleichen Hierarchisierungsidee folgend, grenzt von diesen noch die
»artes sordiae« als »Dienerinnen unserer Leidenschaften« ab und siedelt
dazwischen die Architektur, die Medizin und die Erziehungslehre an. Je
hoher der Aufstieg zu einer »convenientia« mit dem Wirken der Natur
ist, umso wertvoller werden die Wissenschaften (Cicero, De off. I, 42,
150). In seiner Enzyklopddie der Naturphdnomene, der naturalis historia,
stellt Plinius, der diese Lehre im »sermo technicus« (vgl. Onnerfors
19506, 6) expliziert, seine Erwigungen unter das pragmatische Konzept,
diese Naturphinomene im Blick auf ihren Wert fir das menschliche
Leben zu qualifizieren (1892ff., Prif. 13). Dadurch wird seine Naturkun-
de im popular-stoischen Sinne zu einer universellen Lebenstechnik.
(Neben der in diesem Sinne als »ars« tibersetzten Technik wird bei Plau-
tus und Terenz das negativ konnotierte Moment von techné als List und
Betrug unter den Lehnwortern »techna« und »technia« weitergefiihrt,
eben um jenes stoische Technikkonzept von einer am singuliren Gelin-
gen orientierten strategischen Verkiirzung zu sondern.) Dass nach Pro-
klos, Vitruv und anderen das Prinzip der Zahl die rationale Grundlage
der Technik sei (Proklos 1965 I, 265, 10ff.; Vitruv, De Arch. 11, 10ff.) darf
nicht als instrumentell motivierte Bedeutung der Mathematik missver-
standen werden, sondern als Ausdruck der Ausrichtung der Technik auf
eine umfassende Ordnung. Insofern ist diese neuplatonische Auffassung
durchaus nahe an der stoischen Tradition, wenn etwa auch Plotin die
Fihigkeit des Menschen, von sich aus Dinge technisch zu realisieren, auf
das Vorhandensein jener logoi im Geiste des Technikers zurtickfiihrt
(Enn. IV, V), deren unvollkommenes Abbild im Werk zur Realisierung
gelangt. Maf3geblich fiir die nachfolgende Tradition wurde der Timaios-
Kommentar des Chalcidius, auf den sich spiter Hugo von St. Victor
beziehen wird. Er begriindete die Tradition der Unterscheidung zwi-

https://dol.org/10.14361/9783838404317-001 - am 14.02.2026, 18:21:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839404317-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 PROBLEMGESCHICHTE | 55

schen géttlicher Schopfung, Natur und Technik, die sich analog zuei-
nander verhalten (stoisch: homolog), die Lehre der drei grofen Opera
(Chalcidius In Tim. ¢ 23). Augustinus folgt der neuplatonischen Lehre
von der Ordnung nach Mafigabe der Zahlen (De ord. II, 32-34), deutet
die zweite Person der Trinitit als Technik (vgl. unsere Uberlegungen in
der Einleitung; Augustinus, De trin. 6, 11) und begreift die Ideen als
rationaes seminales aristotelisch, als Krifte, die die Moglichkeiten ihres
Werdens bergen, welche die Technik zur Realisierung bringen kann.
Diese Vorstellung wurde mafigeblich fiir die Franziskanische Tradition.
Auf der Suche nach einem umfassenden Technik-Konzept fand mithin
eine Verschrinkung platonischer, aristotelischer und stoischer Gedan-
ken statt, die aus dem Ungeniigen einer Fassung von Technik als Mittel
der Hervorbringung eines Produkts resultierte: Die philosophische Frage
nach dem Mittel »Wofiir« und dem Gelingen »In welcher Hinsicht?«
fithrte die Uberlegung immer wieder zur Instanz, in der die Relationali-
tit (genauer: die Zweistelligkeit) von Technik ihren Ankniipfungspunkt
findet. Mittel sind solche nur relativ zu Zwecken und Zielen (was noch
genauer zu differenzieren sein wird), und Zwecke bzw. Zweckhaftigkeit
lasst sich nur konzipieren ineins mit der Unterstellung der Herbeifiihr-
barkeit. An dieser hat Technik selbst ihren Anteil, wird mithin zum
besonderen Medium im allgemeinen Rahmen der Mdoglichkeitsbedin-
gungen, die die Medialitit insgesamt ausmachen, in dem unser Tun statt
hat.

2.5 Mittelalter: Von der gottlichen zur menschlichen
natura naturans

Im Zuge der antiken Konzeption einer Vorbildhaftigkeit der natura na-
turans sowie in der Weiterfithrung der Diskussion um das System der
Techniken (artes) wird zunichst der spitantike Technikbegriff nicht
grundlegend modifiziert. Allerdings beschreibt der Ménch und Gold-
schmied Theophilus im ersten spezifisch real-technischen Traktat des
Mittelalters »De diversis artibus« (12. Jhd.) Technik als »niitzliche Hand-
beschiftigung«, um das, was »Gott den Menschen als Erbe bescherte,
mit ganzem Verlangen zu umschlieflen und zu erreichen«. Die niitzliche
Handbeschiftigung ist gegen die »Untitigkeit des Geistes« und ein
»Umherschweifen der Seele« gerichtet; Technik wird als eine Weise
gezielten und konzentrierten Tuns gesehen, mit Hilfe dessen Geist und
Seele in das Projekt einer Verwirklichung des Erbes der Schépfung zu
integrieren sind (zf. Klemm, 1954, 53f.). Radulfus Ardens hat im »Specu-
lum universale«, seiner Wissenschaftslehre, neben den theoria, ethica
und logica die »mechanica« in einer Weise berticksichtigt, die seine hohe
Auffassung vom profanen Wissensbetrieb bekundet. Wenn auch die

https://dol.org/10.14361/9783838404317-001 - am 14.02.2026, 18:21:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839404317-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56 | DiE KunsT DES MOGLICHEN |

mechanica das dem korperlichen Leben Notwendige und Zweckdienliche
behandeln und nur in einem »uneigentlichen« Sinne Wissenschaft sei-
en, so gehorten sie insofern zur Philosophie, als diese insgesamt die von
Gott verliehenen Gegenmittel gegen die Gebrechen der menschlichen
Natur, nimlich die Unwissenheit, die Ungerechtigkeit, die Fehlerhaftig-
keit des Denkens und Redens sowie die kérperliche Unzulinglichkeit,
welche eben der mechanica bedarf, umfasst (Cod. Vatic. Lat. 1175 fol. 1 1).
Damit nimmt Radulfus Ardens die Lehre von der menschlichen Min-
gelhaftigkeit und ihrer Kompensation durch Technik auf. Die mechanica
finden sich bei Radulfus Darstellung als siebenfach verzweigte Wurzeln
eines Wissensbaumes, dessen Stamm aus Logik und Ethik besteht und
dessen Krone sich aus Physik, Mathematik und Theologie zusammen-
setzt. In der entsprechenden Darstellung im Codex Vaticanus (1175 2v)
erhebt eine Figur ohne Kopf die Axt gegen den Stamm — Allegorie ge-
dankenloser Technikfeindlichkeit, die das Wissenschaftssystem von
seinen Wurzeln trennt. Deutlicher als im Vergleich mit einer analogen
Baumdarstellung bei René Descartes (s.u.) lisst sich die Differenz zwi-
schen mittelalterlichem und frithen neuzeitlichem Technikverstindnis
kaum veranschaulichen: Hier die Gottesgabe der Technik als Nihrgrund
eines Erkenntnisaufstiegs hin zur Anschauung des Kosmos; dort, wo die
neue rationalistische Metaphysik die Wurzel darstellt, aus der sich der
Stamm der Physik nihrt, dessen Zweige (einschliefllich der Mechanik)
die Techniken und Wissenschaften sind, die ihre Friichte und Ertrige
zeitigen, wird die Technik als angewandte Naturwissenschaft dargestellt,
die ihre Basis in der mathesis universalis hat. Auch Hugo von St. Victor
separiert nicht das Feld real-technischen Agierens von dem Gesamtsys-
tem: Er ordnet in seinen »Eruditiones didascalicae« den artes liberales
sieben »mechanische« Kiinste bei (Webkunst, Geritekunst einschlief-
lich Bau- und Schmiedekunst, Navigation/Schifffahrt/Handel, Landwirt-
schaft, Jagen/Ernihrung, Medizin und darstellende Kunst/Theater, wo-
bei Malerei, Skulptur und Architektur der Geritekunst [armatura] zuge-
schrieben werden [II, 21-28 = MPL 176, 760-783]). Kénnen wir hier zwar
ein spezifisches Ziel von Technik, nimlich die Kompensation menschli-
cher Mingelhaftigkeit und Unfertigkeit ausmachen, so wird Technik
doch in ein allgemeines Seinsverstindnis eingebettet, weil die menschli-
che Vernunft nicht als Folge jener Mingelhaftigkeit begriffen wird,
sondern — wie auch Thomas von Aquin betont — als deren Grund: Der
»Glanz der Vernunft« zeigt sich in ihrer Fahigkeit zur Schopfung und ist
eben nicht blof eine Befreiung aus der Not (I, 10 = MPL 146, 748). Thr
Spielraum ist aber nicht gréfler als derjenige, den die Natur fiir die Ziele
vorzeichnet und von innen heraus gestaltet. Der Mensch vermag jene
Gestaltung durch dufleren Eingriff (verbinden, trennen) zu verwirklichen
(vgl. Abaelard 1956, 417, 422). Dabei bezieht sich die Naturnachahmung
nicht auf die Nachahmung von Produkten, sondern basiert auf der Struk-

https://dol.org/10.14361/9783838404317-001 - am 14.02.2026, 18:21:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839404317-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 PROBLEMGESCHICHTE | 57

turgleichheit naturhafter und artifizieller Entstehung, wie es Aristoteles
bereits betont hat (I, 11 = MPL 176, 748). Diese prozessuale Struktur-
gleichheit prigt die drei erwidhnten groflen Opera, dasjenige Gottes, der
Natur und des Menschen. Natur hat nun dabei nicht mehr Vorbildcha-
rakter im Blick auf die Herstellungsprozesse selbst, sondern im Blick auf
das Herstellungsziel, die Ordnung der Schépfung, in die der Mensch
seine technischen Ziele integrieren soll.

Thomas von Aquin steht fiir viele als derjenige Denker, der die »mit-
telalterliche« Abwertung der Technik und ihre Eingrenzung auf blof
mechanisches Hervorbringen reprisentiert. Menschliche Herstellung
(facere) ist den Substanzen der Natur verhaftet, die spezifische Verbin-
dungen von Materie und Form (Hylemorphismus), von Potenz und Akt,
darstellen. Insofern vermag Herstellen die Substanzen selbst nicht zu
verindern, sondern blof akzidentiell zu prigen, und zwar durch »Kom-
position« als Veridnderung von einer minderen Vollkommenheit hin zu
einer hoheren Vollkommenheit als ihrer »Zweckursache« (Summa
theologica, 1, 45, 2-5). Solche Verinderungen verbleiben immer in dem-
jenigen Rahmen, in welchem die Potenz der Materie die Formung (Akt)
begrenzt. Technik hat begrenzte Ziele und jeweils hierfiir vorbestimmte
Mittel (III, 57, 3 u. 4), realisierte nur akzidentielle Formen (III, 66, 4),
indem sie einen Entwurf (conceptus) gemif den Regeln der Herstellung
effizient realisiert. Technisches Wissen verbleibt also im Bereich blofer
Herstellungsanleitungen jenseits des Bereichs der Moral, welche sich
mit den Zielen des Strebens befasst, das eines Antriebs, eines Entschlus-
ses und der Rechtfertigung bedarf — dies zeigt sich im Verhiltnis des
Sachverstindigen zum Politiker. Zum anderen erreicht sie wegen der
jeweiligen »determinatio« der Mittel sowie der Partikularitit ihrer Ziele
nicht das menschliche Leben insgesamt, das ja iiber Ziele und entspre-
chende Mittel disponiert, die fiir das Leben nicht »determiniert« sind (I,
47, 4 ad 23; 21, 2 ad 2). Die moralische Bewertung liegt jenseits techni-
schen Denkens; Ethik scheint von der Technik geschieden. Andererseits
ist aber der Mensch »Gottes Ebenbild« eben dadurch, dass er schafft,
dass er in seinem Geist entwirft und wie Gott »den Willen zu seinem
Werk liebt« (I, 45, 6 u. 7). Die gottliche Schopfung sind wie auch der
natiirliche Zeugungsakt und die Herstellung von Werken technomorph
beschrieben. Das ungeloste Spannungsverhiltnis zwischen einer von
moralischen Erwigungen separierten Technik (einer Auffassung, die das
Verstindnis einer bloff zweckrationalen, moralisch ungebundenen
Technik der Neuzeit vorbereitet) und dem Schépfungsauftrag gemif der
Theorie einer Ebenbildlichkeit des Menschen zu Gott pragt die Diskussi-
on bis zum Ende des Mittelalters.

Jene Problemlage konnte bei Nikolaus von Kues erst dadurch {iber-
wunden werden, dass ein neues Weltverstindnis auf der Basis einer
neuen Modellierung von Technik leitend wurde. In seiner Kritik an den

https://dol.org/10.14361/9783838404317-001 - am 14.02.2026, 18:21:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839404317-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58 | DIE KUNST DES MOGLICHEN |

scholastischen Systemen mit ihren alternativen Auffassungen iiber das,
was die zugrunde liegenden Wesenheiten ausmache, verweist er aus der
Perspektive seiner den Dogmatiken entgegengesetzten Laienphilosophie
darauf, dass nicht mehr eine allgemeine Ordnung der Substanzen speku-
lativ zu erschliefen sei, sondern die Welt als Vermittlungszusammen-
hang von Teilen erscheine, die »zusammenstimmen« und deren »ein-
zelne Bewegungen zum Ganzen fithren«. Dieses Ganze ist nicht mehr
unmittelbar erkennbar, sondern nur ex negativo perspektivisch zu er-
schlieRen, vom Standpunkt des in dieser Hinsicht gottihnlichen Men-
schen aus, der sich nicht mehr in einer Welt verortet vorfindet, sondern
aus seiner Nische heraus nach Maflgabe seiner Zwecke sich kreativ
entfaltet. Damit bekommt die Technik einen neuen Stellenwert: Nicht
die Welt, sondern — gemif Protagoras — der Mensch ist das vorgegebene
Mafl (De beryllo). Der Mensch als Maft der Dinge begreift in seiner End-
lichkeit Gott und die Welt nur im Prozess des Schopfens. (Vom Globus-
spiel, 34: »Unser Geist faflt Gott nach Analogie des Bauenkénnens auf«
[De mente 13 n 146.]) In den Dingen selbst begreift er nur sich selbst, und
zwar unvollkommen, weil jene nur Abbilder seiner Ideen sind, was ihn
zur Selbstbescheidung (»devotio moderna«) veranlasst. Vollkommen
hingegen ist er als »lebendiges Bild der unendlichen Kunst«, einer
Kunst, »als ob jene sich selber hitte schaffen wollen« (De mente 130 1).
Als »alter deus« hat der Mensch seine Schépfung zu verantworten und
kann diese Hypothek nicht mehr auf eine metaphysisch erschlossene
Weltordnung abwilzen. Das thomistische »procedere secundum imagi-
nationem dei« wird abgeldst von der Einsicht, dass die Zwecke und Ziele
nicht vorgegeben sind. Das Licht leuchtet nicht, damit ich sehe, sondern
hat erst diesen Zweck, wenn ich es so und so zum Sehen nutze (De docta
ignoratia, 166 [II, Cap. XIII]). Das natiirliche Medium des Lichtes bedarf
aber weiterer technischer Medien, um bestimmte Dimensionen der Welt
zu erschlieflen. Hierfiir steht gleichnishaft der Beryll als VergrofRerungs-
oder Fokussierungsglas, das uns in eine mit dem natiirlichen Auge nicht
einsehbare Welt fithrt. In all seinen Schriften wird die Medialitit unseres
Denkens und seine Angewiesenheit auf Intellektualtechniken und tech-
nische Apparaturen zum Gegenstand der Untersuchung. Die leitenden
Ideen des Herstellens intellektualer (z.B. mathematischer) oder materia-
ler Artefakte (z.B. eines Loffels) sind in unserem Geist und haben kein
anderes Urbild (De mente 116 1); sie ahmen nicht natiirliche Formen
nach. Der Werkzeugbegriff wird erweitert: Werkzeuge werden auch und
gerade von der Seele zum Zweck des Erkennens als Messen geschaffen
(z.B. gemessene Zeit als Werkzeug der messenden Seele), allgemein: alle
qualitativen Verschiedenheiten sind quantitativ zu erfassen (Vom Glo-
busspiel 1978, 74), werden also im Medium von Technik fiir eine Tech-
nik als Mittel verfiigbar. Insofern wird die Handwerkskunst als »mensch-
liche Kunst« schlechthin bezeichnet.

https://dol.org/10.14361/9783838404317-001 - am 14.02.2026, 18:21:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839404317-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 PROBLEMGESCHICHTE | 59

Es liegt nahe, dass unter diesem Ansatz bereits diejenige These ver-
treten wird, die in den anthropologischen Technikphilosophien unserer
Zeit unter dem Titel »Organprojektion« verhandelt wird: So schreibt
Leon Battista Alberti, dass »die Maschinen Lebewesen mit sehr kriftigen
Hinden gleichen und daR sie die Lasten fast auf keine andere Art bewe-
gen, als wir uns selbst bewegen wiirden. Daher miissen wir die Bewe-
gungen unserer Glieder und Sehnen, die wir beim Wegwerfen, Stoflen,
Zielen, Versetzen anwenden, auch bei den Maschinen nachahmen«
(Alberti 1991, 320). Es kommt hier ein Teilaspekt der Idee der Mimesis
der natura naturans, der schaffenden Natur in uns - in Absetzung vom
Orientierungsideal einer Technik an der natura naturata als Baukasten
fur eine Technik als Kombinatorik — zur Sprache.

Damit ist der Schritt zu einem neuzeitlichen Technikverstindnis
vorbereitet. Das mittelalterliche Denken vermochte nur in vereinzelten
Ansitzen Wissenschaft in die Technik zu integrieren. Denn die Verhaf-
tung am Werkzeug als »zweiter Hand«, am handwerklichen Herstellen
als Inbegriff des Schopfens, ohne dass die handwerklichen Operationen
und die an ihnen veranschaulichten intellektualen Operationen in ihrer
Funktion fiir die Welterkenntnis deutlich wurden, erlaubte kaum, Ertrige
der Naturwissenschaften oder der Geometrie in den Horizont techni-
schen Denkens aufzunehmen (vielleicht mit Ausnahme der arabischen
Schulen in Siditalien und Spanien; siehe auch die Dispute im Zu-
sammenhang mit der Errichtung des Mailinder Domes, vgl. Wieland
1983, 271: »Ars ohne sientia ist nichts wert«, so Jean Mignot 1391). Eine
Verortung verwissenschaftlichter Technik unter jener neuen Modellie-
rung des Zusammenhangs zwischen menschlicher Kreativitit und ma-
thematisch erfassbarer Naturgesetzlichkeit war erst moglich, als die
welterschlieRende Funktion des Werkzeuggebrauchs deutlich wurde und
die Vorldufer wissenschaftsbasierter Artefakte, wie wir sie in elaborierten
Maschinen des Archimedes und anderer kennen, nicht mehr als blof3
spielerische Veranschaulichungen naturgesetzlicher Zusammenhinge
begriffen wurden (vgl. Hubig 2003a). Vor diesem Hintergrund identifi-
zierten die Renaissance-Techniker/Kiinstler sich — analog zur Haltung
der »devotio moderna« im Anschluss an Nikolaus von Kues — als Melan-
choliker/Saturnier: Die Einsicht in den Verlust natiirlicher Ordnung, fiir
die Kronos/Saturn steht, und in die nicht iiberschreitbare Angewiesen-
heit auf mathematische Rationalitit, die menschliche Technik als artifi-
ziell begrenzend, wird als Leitbild in Diirers Allegorie der Technik, der
Melencholia I uniiberbietbar versinnbildlicht (vgl. Panowsky 1977, 208-
229). Jene Haltung der Melencholia, von Marsilio Ficino in Anleh-
nung an die pseudo-aristotelischen »problemata physica« inspiriert,
findet sich bei Leonardo da Vinci, Michelangelo, Alberti und anderen.
Der Mensch, wie ihn Pico della Mirandola als »arbitrarius honariusque
plastes et fictor« begriffen hat, muss seine »wechselbare Natur« gestal-

https://dol.org/10.14361/9783838404317-001 - am 14.02.2026, 18:21:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839404317-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60 | DIE KUNST DES MOGLICHEN |

ten: »Wir sind geboren unter der Bedingung, dafl wir das sein werden,
was wir wollen« vermittels der Techniken, die dem Menschen eine ur-
spriingliche Natur nicht mehr aufschlielen (1990, 71f.).

Die verwissenschaftlichte Technik stellt sich, wie Leonardo da Vinci
formuliert, unter Regeln, »die eine Grundlage [abgeben], das Wahre vom
Falschen zu unterscheiden, so dafl die Menschen sich die méglichen
Dinge versprechen« (1958, 13). Und »wenn Du mich fragen solltest: was
bringen denn Deine Regeln hervor und wozu sind sie niitze?, so antwor-
te ich Dir, daf$ sie die Erfinder und Forscher im Zaum halten, so daf sie
sich selbst und anderen keine unméglichen Dinge versprechen« (ebd.
17). Die experimentelle Wissenschaft erschliefit also den Raum des Mog-
lichen und markiert zugleich die Grenze zum Unmdglichen auf der
Basis einer Praxis, in der Natur nicht als eine begriffen wird, die sich
dem Forscher erschlieRt, der sicht rithmt, »die Dinge zu kennen, die die
Natur fiir gewohnlich durch sich selbst vollbringt«. Vielmehr habe er
»den Zweck jener Dinge zu erkennenc, die von seinem »eigenen Geist
entworfen sind«, wobei nicht denjenigen zu trauen ist, die sich als Dol-
metscher zwischen Natur und Menschen begreifen aufgrund der »Zei-
chen der Natur«, sondern denjenigen, die »durch die Ergebnisse ihrer
Versuche den Geist getibt haben« (G. 47 1, I. 102 r). Diese Technik kon-
struiert uns unsere Welt, die »Leonardo-Welt«, wie sie Jlirgen Mittelstraf
zutreffend als jenes entscheidende Novum charakterisiert hat (Mit-
telstrafl 1992) in ihren technisch induzierten Grenzen und Moglichkei-
ten im Zuge des Ubergangs vom mittelalterlichen Denken in Substanzen
(neben einer Technik) zum Denken in Relationen (unter einer techni-
schen Praxis), wie es Ernst Cassirer beschrieben hat (Cassirer 1974,
161f)).

Die Frage, wie Technik mdéglich ist, die im Ausgang von Platos tech-
nomorphem Schopfungsmythos unter Verweis auf ein »Medialititsgefil-
le« von der gottlichen Schopfung tiber die Natur zur menschlichen
Schopfung beantwortet werden sollte, ist also bei Nikolaus von Kues und
der sich anschlieRenden Tradition nicht blof anders gestellt, sondern als
Frage bereits anders begriffen: Spottend tiber die technomorphen Meta-
physiken der Scholastik in ihrer Vierheit (Albertisten, Thomisten, Skotis-
ten, Ockhamisten), die jeweils unterschiedliche spekulative Modellierun-
gen zum Urgrund der Schopfung (Stoff, Form, Wille, Ideen des gottli-
chen Verstandes) anboten sowie zur Titigkeit des Schopfers und zum
Prozess der Schopfung, sahen sich die Humanisten gendétigt, im Riick-
gang auf das Subjekt des Fragens eine Vergewisserung vorzunehmen
iiber die materialen und intellektualen Mittel, durch die der Weltbezug
qua Welterschliefung allererst herstellbar ist. Erst durch Technik wird
Konkretes erkennbar und — ex negativo — Welt erkennbar und dann — in
Grenzen — verfligbar. Die Grenzen der Technik sind nicht die Grenzen
der Welt, sondern meiner Welt. Die Melancholiker sahen sich veranlasst,

https://dol.org/10.14361/9783838404317-001 - am 14.02.2026, 18:21:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839404317-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 PROBLEMGESCHICHTE | GI

sich vor der Welt mittels ihrer artifiziellen Technik zu schiitzen, und
trugen als Schutzamulette das Symbol mathematischer Rationalitit, das
Jupiterquadrat bei sich, welches sich auch auf Diirers Allegorie der
Melencholia findet. Der innere Antagonismus der technisch-wissen-
schaftlichen Rationalitit, der die Technikerin/Wissenschaftlerin auf
Diirers Allegorie verpflichtet ist, kommt dort trefflich zum Ausdruck: In
Ansehung der feuchten Urnatur, fur die der Mond steht, verharrt sie,
umgeben von ihren technisch-wissenschaftlichen Apparaturen, untitig,
an Auszehrung und Austrocknung leidend. Vor dieser inneren Auszeh-
rung schiitzt sie nicht das Zeus-Amulett, sondern sie hat sich einen
Kranz aus Brunnenkresse und WasserhahnenfuR geflochten, um ihr
Haupt zu befeuchten und der Auszehrung zu begegnen. Ein disponibler
Rest der natiirlichen Natur, ein »Naturheilmittel« wird eingesetzt, um
die Nachteile dessen zu kompensieren, was vor den Widerfahrnissen der
Natur schiitzen soll: der verwissenschaftlichten Technik.

2.6 Neuzeit: Verwissenschaftlichung der Technik
und neue Systemkonzepte

Eine Reflexion der Medialitit der Technik in ihrer Erméglichungsleis-
tung, der ihre Begrenzung naturgemif einhergeht (und die eine koper-
nikanische Wende ausmacht, die man bei Nikolaus von Kues ansetzen
sollte), scheint in der Idee der Moderne vom Konzept einer durch Tech-
nik ermdglichten sukzessiven Naturbeherrschung verdingt. Jedoch wird
dieses Bild, welches von den Apologeten wie den Kritikern »der Moder-
ne« gezeichnet wird, der Vielschichtigkeit des Nachdenkens iiber Tech-
nik, wie es bei den Wortfithrern der Diskussion vorfindlich ist, nicht
gerecht. Paradigmatisch wird auf Francis Bacon verwiesen, der dem
Menschen die »Macht« zu allen Werken auf der Basis verwissenschaft-
lichten Denkens versprochen habe: den »Sieg der Technik iiber die
Natur« (Novum organum I, Aph. 117), die »Erweiterung der menschli-
chen Herrschaft bis an die Grenzen des tiberhaupt Méglichen« (Nova
atlantis 205). Bacons Devise »Was in der Betrachtung als Ursache er-
scheint, dient in der Operation zur Regel« (Novum organum I, Aph. 3) in
Verbindung mit dem bekannten Diktum, dass die Natur nur beherrscht
werden kann, sofern man ihr gehorcht (ebd.), wurde verkiirzt interpre-
tiert als Lehre von der Technik als angewandter Naturwissenschaft, unter
der die Welt beherrschbar wird. Ubersehen wird hierbei, dass Bacon die
basale Rolle der Technik fiir die Erkenntnisgewinnung, insbesondere
dafiir, dass uns tiberhaupt etwas als Ursache »erscheint«, wir Naturge-
setze »bemerken, deutlich betont. Zwar kann der Mensch fiir seine
Werke nichts weiter als die natiirlichen Kérper zusammen- oder ausei-
nander bringen, das Ubrige bewirkt die Natur im Inneren (Aph. 4). Je-

https://dol.org/10.14361/9783838404317-001 - am 14.02.2026, 18:21:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839404317-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62 | DIE KUNST DES MGGLICHEN |

doch wiirde die neue Wissenschaft nicht viel vermogen, wenn sie sich
nicht auf Werkzeuge fiir Hand und Geist stiitzen wiirde, nimlich auf die
experimentelle Technik des Zerlegens und Verbindens als Basis eines
induktiven Vorgehens (Aph. 1; Aph. 7). Mangels einer solchen experi-
mentellen Strategie hitten sich die alten Techniken (Mechanik, Mathe-
matik, Medizin, Alchemie, Magie) nur mit geringem Erfolg in die Natur
eingemischt (Aph. 5).

In seiner Utopie einer wissenschaftlich-technisch geprigten Welt
(Nova atlantis) wird der Nutzen, der durch den technischen Fortschritt
fur den Menschen in Sicht ist, herausgestellt. Ein solcher Nutzen ist nur
gewihrleistet, wenn Wissen geheim bleibt, dessen Missbrauch Gefahren
birgt. Das Spektrum technischer WelterschlieRung, wie es Bacon in der
Nova atlantis erliutert, ist in verschiedene Verfahrenstypen gegliedert,
den Naturgesetzlichkeiten auf die Spur zu kommen, und durch entspre-
chende allegorische Bezeichnung charakterisiert: »Jager« sind diejeni-
gen, die neue Anwendungsgebiete erschliefen und entsprechende Ver-
suchsanordnungen entwerfen, »Grabende«, »Bergleute« heiflen diejeni-
gen, die sich in den »Tiefen« der Natur an neue Versuche machen,
»Pfropfer« diejenigen, die héhere Experimente ausfithren und tiber die
Erfolge berichten. Elementare aneignende und herstellende Techniken
als medialer Rahmen beobachtbaren Naturgeschehens mit ihren spezifi-
schen Leistungen begriinden seine Idee, wonach technischer Fortschritt
Erkenntnisfortschritt realisiert (Nova atlantis, IV). Die »technische Ver-
zerrung«, Misshandlung, Verhexung (vexatio artis, Distr. op. 1963, 23) ist
notwendige Voraussetzung dafiir, dass sich die Natur offenbart. Dabei
gilt: »Was in den Operationen am Niitzlichsten ist, ist im Wissen am
Wahrsten« (Novum organum II, Aph. 4).

Das Leitbild des Wissenschaftlers/Technikers als Jiger in dieser
pragmatischen Pointierung war in dieser Epoche populir. Deutlichstes
Zeugnis hierfiir ist die beriihmte Allegorie des »Typus logicae« als Jager,
wie sie sich in den Margarita philosophica des Gregor Reisch (1503) fin-
det, einer umfassenden Enzyklopidie der Wissenschaften an der Schwel-
le zur Neuzeit. Der mit seinen Werkzeugen ausgestattete Jager jagt ein
»problemax, versinnbildlicht durch einen Hasen, der sich im Wald der
scholastischen »Meinungen« (silva opinionum) und logischer Fehl-
schliisse zu verbergen droht. Die Beute wird verfolgt und apportiert
durch zwei Hunde, von denen der schnelle als »Wahrheit«, der lahme
und erfolglose als »Falschheit« bezeichnet sind. Wahrheit wird also nicht
mehr begriffen als Einsicht in die Seinsverfasstheit der Welt, wie es die
Metaphysik des Parmenides inaugurierte, der mit vergritztem Gesicht,
ausgegrenzt von dem Geschehen, die Szene als Beobachter verfolgt.
Polemisch akzentuiert gegentiber einer als Wald blofler Meinungen
disqualifizierten Scholastik einerseits, einer iiberholten Metaphysik
andererseits, steht das Aufbruchspathos und der Optimismus des selbst-

https://dol.org/10.14361/9783838404317-001 - am 14.02.2026, 18:21:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839404317-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 PROBLEMGESCHICHTE | 63

ermichtigten Technikers in umso hellerem Licht. Technischer Fort-
schritt gewihrleistet jedoch nicht per se gesellschaftlichen Fortschritt:
Am Beispiel des Daidalos- und des Prometheus-Mythos verweist Bacon
auf die Ambivalenz der Technik, das Labyrinth als Allegorie der Mecha-
nik (De sapientia veterum, 1990, 50) und interpretiert die Selbstanklage
der von Prometheus mit Technik versehenen Menschen vor Jupiter als
Einsicht in die Defizienz einer Technik, als Bewahrung eines »beschei-
denen Sinnes« (ebd. 65) angesichts der Vorstellung géttlicher Vollkom-
menheit, die das Universum nicht nach Zwecken gestaltet hat, die mit
den menschlichen Zwecken zu identifizieren wiren (De sapientia, 6s).
GemifR einer einseitigen Lesart freilich liegt im Baconschen Denken die
Wurzel fiir einen Technikoptimismus, wie er spiter etwa von Condorcet
in Dimensionen gesteigert wurde, die in den neuesten post- und trans-
humanistischen Utopien wieder anklingen: Die Uberwindung der Un-
vollkommenheiten menschlicher Natur durch technische Hybridisierung
des Menschen. Technisch »verhexte« Natur bleibt aber fiir Bacon Medi-
um, welches die Grenzen des Moglichen festlegt. Das »feste Biindnis
zwischen experimentellen und rationalen Fihigkeiten« wird unter dem
Bild der Biene gedeutet, die »den Saft der Bliiten [...] aus eigener Kraft
verdaut« (Novum organum I, Aph. 95).

Robert Boyle folgt dem Baconschen Paradigma, indem er Wissen-
schaft und Technik gemeinsam als auf Hervorbringungen begriindet
erachtet und entsprechend die Konsequenz zieht, dass es keinen qualita-
tiven Unterschied gebe zwischen den Hervorbringungen einer experi-
mentell erschlossenen Natur und der Handwerkstechnik (1738, 112f.).

Den Weg zu einer Verwissenschaftlichung der Technik qua Systema-
tisierung der Naturerfassung hat René Descartes weiter ausgebaut, wobei
sich allerdings die Einschitzung dieses Weges wandelt. Eine messtech-
nisch homogenisierte Natur mit entsprechend formal darstellbaren
Eigenschaften erscheint als mechanistisch prozessierend, als Maschine,
deren Ablaufmechanismen unter Kenntnis der mechanischen Prinzipien
extern beeinflussbar sind. Die Klarheit und Deutlichkeit dieser Einsicht
basiert auf einer entsprechenden Ausstattung unseres Geistes, deren
Validitit durch einen demonstrativ gewissen Gott gewihrleistet ist.
Wenn Natur unter derartigen quantitativen Parametern mathematisch
modellierbar ist, mithin als res extensa vorliegt, ist eine universale und
neutrale Technik denkbar, die diese Prozesse steuert und regelt (Regulae
14-18). Unter einer mathematisch darstellbaren mechanisch strukturier-
ten Natur ist menschliche Technik dann angewandte Naturwissenschaft.

Entsprechend schreibt Descartes, dhnlich wie Bacon, »dafl es moglich
ist, zu Kenntnissen zu kommen, die von groflem Nutzen fiir das Leben
sind, und statt jener spekulativen Philosophie, die in den Schulen gelehrt
wird, eine praktische zu finden, die uns die Kraft und die Wirkungsweise
des Feuers, des Wassers, der Luft, der Sterne, der Himmelsmatrix und

https://dol.org/10.14361/9783838404317-001 - am 14.02.2026, 18:21:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839404317-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G4 | DIE KuNST DES MOGLICHEN |

aller Korper, die uns umgeben, ebenso genau kennen lehrt, wie wir die
verschiedenen Techniken unserer Handwerker kennen, so daf wir sie
auf eben dieselbe Weise zu allen Zwecken, fiir die sie geeignet sind, ver-
wenden« (Von der Methode, 1960, 50; [herv. C.H.]). Und wie Leonardo:
Diese verwissenschaftlichte Technik zielt auf den »Bereich des von Natur
Moglichen« (1960, 52; [herv. C.H.]). Natur ist nicht blofl das objektiv Ge-
gebene, sondern das objektiv Mogliche, das unter Regeln konstruierte,
die den Bereich des Moglichen abstecken.

Das Denken, vollstindig von jener Natur getrennt, erschlieflt sich
diese Welt im methodischen Zugriff von Teilung, Ordnung und Vervoll-
stindigung. Jene Zweiteilung der Welt zwischen Denken unter dem
Ideal der mathesis und einer mechanistisch begriffenen Materie hinter-
lisst — neben dem ungeklirten Bezug beider zueinander — als blinden
Fleck die Frage nach den Zwecken: Hierfiir vermag Descartes nur eine
»provisorische Moral« zu entwerfen, die das konkrete Handeln und
Entscheiden an iiberlieferter Lebenserfahrung orientiert und beim Ab-
wigen die fehlerfreundlichsten und korrigierbarsten Optionen vorzieht.
Die Idee einer solchen »provisorischen Moral«, die Descartes notwendig
erschien, weil eine Wissenschaft von den Zwecken aussteht, lasst sich
freilich fruchtbar machen fiir Problemsituationen, die durch Ungewiss-
heit und Unsicherheit angesichts der dynamischen Entwicklung der
Technik charakterisiert sind. Wir werden im zweiten Teil dieser Abhand-
lung daher auf jene kartesischen Uberlegungen zuriickkommen.

Fur uns ist eine allgemeine Grundlegung des Zwecks von Wissen-
schaft und verwissenschaftlichter Technik aus anderen Griinden als aus
denjenigen einer kartesischen Weltsicht versperrt. Bei Descartes findet
sich nur die allgemeine Ausrichtung, dass der Mensch zum »Herrn«
und »Eigentiimer« der Natur werde, zum »allgemein besten aller Men-
schen«, wie es im Discours de la méthode als Ausblick formuliert ist
(ebd. 6o), was Descartes insbesondere an der Medizin plausibilisiert, die
auf den Erkenntnissen der Physik basiert und in dem bereits erwidhnten
»Baum der Wissenschaften« (vgl. oben Radulfus Ardens), in dessen
Krone die mechanica spriefit, gewachsen auf dem Stamm der Physik
und gendhrt durch die Wurzeln jener Metaphysik, zur Darstellung bringt
(Principia, 1955, XLII; IX, 2, 14). Dies wurde zum Leitbild einer Veror-
tung von Technik, das von Gottfried Wilhelm Leibniz (s.u.) wortlich
zitiert wird.

Unter dem Leitbild verwissenschaftlichter Technik richten sich die
nachfolgenden Bemithungen nun auf eine Systematisierung jener
Zusammenhinge (Teilung, Ordnung, Vervollkommnung), die das
gesamte Feld des Wissens als Basis universeller ars ausmachen. Die
mafdgebliche Rolle spielt dabei die Kombinatorik, die Raimundus Lullus,
der katalanische Missionar und »Doctor phantasticus« im 13. Jahrhun-
dert entwickelt hatte. Danach soll ein vollstindiges Inventar von Grund-

https://dol.org/10.14361/9783838404317-001 - am 14.02.2026, 18:21:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839404317-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 PROBLEMGESCHICHTE | G5

begriffen alles Wissbare festlegen, und alle Innovation ist in den Kombi-
nationsmoglichkeiten jenes »Alphabets« verborgen, das tiiber den
Schliissel zuginglich ist, der in der Anwendung eines als Kreise von
Pridikaten geordneten Kataloges liegt (1598, 3ff.). Das Wissen in seinen
Moglichkeiten erscheint mithin als Medium technischer Lésungen,
Technik wird zur »technologia«, wie sie das ramistische Denken prigte
und von Carl Timpler sowie von Johann Heinrich Alsted auf den Begriff
gebracht wurde. Waren in der platonischen Renaissance-Philosophie die
artes noch als Wissenssystem gedacht und unterschieden in solche, die
ihren Grund »auflerhalb unser in der Materie« haben (wie z.B. die Medi-
zin) oder »teils in der Materie, teils auflerhalb ihrer« (wie die Mechanik,
die Geodisie, die Meteroskopie oder die Logistik) oder »in unserer eige-
nen Hand« (wie die Okonomie, die Politik, die Rhetorik etc.) — so etwa
Lorenzo Valla (1501) —, so verbindet demgegeniiber Petrus Ramus das
Leitbild einer operativen Kombinatorik mit dem Niitzlichkeitsgedanken
der Stoa und stiitzt sich dabei explizit auf die berithmte und traditions-
bildende Technik-Definition des Lukian (1790, 105), der diese von Zenon
tibernommen und iiberliefert hat. »Technik ist ein System von eingeiib-
ten Kenntnissen/Fertigkeiten unter dem Ziel einer Niitzlichkeit fiir das
gesamte Leben« (Ramus 1572, 11). Petrus Ramus begreift die Philosophie
insgesamt als Dialektik und Letztere als Topik, die die Sammlung von
Gesichtspunkten der »collocatio« von fachméinnischen Urteilen unter
einer Ordnungsidee umfasst. Timpler folgt ihm in dieser Auffassung
und betont, dass erst eine Zusammenfassung unter dem Nutzensideal,
»den Menschen zu vervollkommnens, zur Systembildung fiihrt (1607,
4). Damit wird diese technische Ordnungsfunktion auch fiir den kon-
templativen Bereich bedeutsam, wird auch die Metaphysik zu einer
Technik einschliefllich der nominalistisch aufgefassten Physik. Wihrend
Zabarella (1608) und Keckermann (1613) an der Unterscheidung scientia
(Naturwissenschaft) und Technik (einschliefllich der Intellektualtechnik
der Logik) festhalten, sucht der frithbarocke Enzyklopidist Johann Hein-
rich Alsted in Ubernahme jener Lullistischen Kunst unter dem Konzept
der Timplerschen technologia als allgemeiner Lehre der Begriffszu-
weisung die Wissenschaften und Techniken in einem System, struktu-
riert nach dem psychischen Vermégen, zu vereinen und insbesondere
die Trennung zwischen ars und disciplina zu iiberwinden. In seiner
Philosophia digne restituta (1612) unterscheidet er (neben der allgemei-
nen Grundlegung, der Lehre von den menschlichen Vermégen und der
Didaktik) die »technologia« als Lehre von den Einzelwissenschaften.
Getragen ist dieser Ansatz von der platonischen Idee der graduellen
Angleichung an das vollkommene gottliche Wissen, auf das alle Diszi-
plinen, auch die technischen im engeren Sinne, orientiert sind. Letztlich
folgt auch jener weite Begriff der Technologie wieder der Ur-Intention
von techné, etwas zusammenzufiigen oder zusammenzuweben zu dem

https://dol.org/10.14361/9783838404317-001 - am 14.02.2026, 18:21:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839404317-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66 | DIE KUNST DES MOGLICHEN |

Zusammengestellten, dem sys-tem (was Heidegger spiter als Gestell
uibersetzt), das eine geordnete Antizipation von Ausfithrungs- und Um-
gangsmoglichkeiten (»ordo dispositorums, Petrus Ramus) unter einem
einheitlichen Gesichtspunkt versammelt.

Insgesamt finden wir hier bereits die Alternative, die auch das ge-
genwirtige Nachdenken tiber Technik charakterisiert: diejenige zwischen
einer quasi-platonischen Orientierung und Verhaftung von Technik auf
objektive Losungsgestalten (Friedrich Dessauer) oder — quasi-nominalis-
tisch und pragmatisch orientiert — auf die jeweilige partikulare Nutzens-
idee als Instanz.

Gottfried Wilhelm Leibniz verbindet die Idee von einem naturgesetz-
lich bestimmten Reich der Griinde mit der eines »Reiches der Zwecke«.
Er iiberwindet den kartesischen Dualismus durch die Annahme einer
Welt, die (unter den logisch méglichen Alternativen) diejenige mit dem
grofdten Reichtum an Erscheinungen und zugleich dem Héchstmaf an
Ordnung und Harmonie (qua Widerspruchsfreiheit) ist. Sie folgt dem
»Prinzip des Besten« unter der Vorstellung des Gottes als Handwerker,
der Welt als Ergebnis gottlich optimierter Technik (1875, I, 95; vgl. Disc.
Met. § 22 1V, 545). Denken und Handeln gehoren dieser Welt an. Lassen
sich nun — unter dem Ideal einer »characteristica universalis« — die
Grundelemente dieser Welt ausmachen, so kénnen nach den Prinzipien
der Kompatibilitit (logische Widerspruchsfreiheit) und Kompossibilitit
(Vertriglichkeit der real moglichen Eigenschaften) die Entititen dieser
Welt einschlieflich ihrer Eigenschaften durch eine »ars combinatoriac,
orientiert am Vorbild des Lullus, eruiert und realisiert werden. Jene
»Erfindungskunst« wird somit zum heuristischen Prinzip der Welter-
schliefung und praktischen Welterzeugung. Technische Prozesse — von
der Schopfung Gottes bis zum menschlichen Herstellen — sind jenem
»Prinzip des Besten«, d.h. diesem so gefassten Grund der Welt als Har-
monie verpflichtet. Sie sind determiniert im Blick auf ihre gesamtweltli-
che Bedingtheit, aber frei insofern, als in jener Gesamtwelt die freie
Wahl einer jeweiligen Option bereits enthalten ist, weil die subjektiven
Handlungsalternativen, die jene Freiheit der Wahl begriinden, anderen
moglichen Welten angehoren. Der Entwurf einer solchermaflen gefass-
ten Universaltechnik als ars combinatoria kann — so das Programm — das
theoretische Fundament jeglichen technischen Herstellens abgeben: Die
Leibnizsche mathesis universalis, operationalisierbar in dem von ihm
entworfenen bindren Code und in Verbindung mit entsprechenden
Rechenmaschinen, vermag — fiir ein géttliches Bewusstsein — die gesam-
te (technische) Welterzeugung zu modellieren: Denn alles in der Welt ist
Maschine, wobei sich die Organismen als »géttliche« oder »geistige«
Maschinen (Systéme nouveau, § 64; IV, 485) von den menschlichen oder
kiinstlichen Maschinen (IV, 482) darin unterscheiden, dass Erstere eine
Einheit sind, deren Teile wiederum Maschinen sind bis ins Unendliche

https://dol.org/10.14361/9783838404317-001 - am 14.02.2026, 18:21:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839404317-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 PROBLEMGESCHICHTE | 67

(De ipsa natura, IV, 505). Hingegen gilt fiir unser endliches Bewusstsein,
dass selbst mit den Hilfsmitteln zur Erfassung unendlicher Reihen
(Differential- und Integralrechnung) wir, was die Welterkenntnis betrifft,
nur mit wahrscheinlichen Gesetzen operieren, bedingten Gewissheiten,
die wir unter Voraussetzung des Kontinuititsprinzips sowie des Kriteri-
ums der Kohirenz gewinnen und bestindig korrigieren. Somit bleibt
auch die ausgefeilteste ars inveniendi als menschlich endliche Technik
immer unvollkommen. Konsequenterweise haben in den Konzepten
Leibniz’ fiir wissenschaftliche Akademien die Techniken einen gleich-
rangigen Platz. Der allgemeine Nutzen, dem die Technik und die Theo-
rien dort gemeinsam verpflichtet sind, ist jener Endzweck der groflen
Maschine (1671, § 24), die »Harmonie ihres Laufs«. Leibniz denkt ent-
sprechend in technischen Systemen, die auf Selbstregulation und Auto-
mation ausgerichtet sind und der Vervollkommnung des Handelns als
VergroRerung des Gemeinwohls, eben der Harmonie in der Welt die-
nen, konkret: der Beduirfnisbefriedigung des Mingelwesens und seiner
»Kommoditit« (ebd. § 10), als harmonisches Zusammengefiigtsein,
Miteinander des Realisierten. Die Techniken, Regelsysteme auf der Basis
von vollstindig spezifizierbaren Grundelementen, erscheinen Leibniz
gar soweit als Feld der ars combinatoria, dass er glauben konnte — und
hellsichtig voraussah —, zeichnerisch-geometrische Methoden des Erfin-
dens entwickeln zu konnen auf der Grundlage von durch Maschinen
bearbeitbaren Algorithmen (Characteristica geometrica, ebd. §§ 6, 7, vgl.
V, 143ft). Leibniz’ Konzept einer »theoria cum praxi« birgt somit mehr
als die Idee einer bloflen Anwendung von Theorien; beide haben eine
gemeinsame Wurzel und ein gemeinsames Ziel und sind nur in gegen-
seitiger Implementation entwicklungsfihig (1671, § 24).

»Technologia« als Lehre der artes wird zur gebriuchlichen Bezeich-
nung in der deutschen Schulphilosophie des 17. Jahrhunderts (Seibicke
1968, 103). Dies gilt auch fiir England. Allerdings ergeben sich Uber-
schneidungen zur »techna« (z.B. bei Kircher [1663], seinem Entwurf
einer universalen Zeichenschrift) insofern, als »technologia« als »mira
techna« die Techniken als hoherstufige Technik anleitet zum Zweck der
Hervorbringung von »technasmata/artificia« — kiinstlichen Gebilden.
Diese Uberlagerung spiegelt sich auch in der Verwendung von »termi-
nus technicus« oder »vocabula technica« als »elementa« (vgl. Leibniz,
Unvorgreiffliche Gedancken, § 39) — der Tradition folgend, in der die
Rhetoriker als Techniker bezeichnet wurden und umgekehrt die Techni-
ker, von den Geometern bis zu den Bergwerksingenieuren als philosophi
(Curtius 1948, 216). Techniker und Philosoph war jemand, der sich auf
etwas als Experte verstand.

Gemeinsam ist diesen unterschiedlichen Argumentationslinien von
Bacon bis Leibniz, dass die natiirliche Verfasstheit der Welt als Moglich-
keitsraum technischen Operierens begriffen wird, der freilich aus

https://dol.org/10.14361/9783838404317-001 - am 14.02.2026, 18:21:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839404317-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68 | DiE KuNsT DES MOGLICHEN |

menschlicher Perspektive auf der Basis von Real- und Intellektualtechni-
ken erschlossen wird. Diese Erschlieung ist immer begrenzt und un-
vollkommen, eine vexatio (Bacon). Freilich wird angenommen, dass die
Erschlieffung dieser Welt zu immer weiterer Vollkommenheit fortschrei-
tet, was nur moglich ist, weil eine Instanz unterstellt wird, die fiir die
Verniinftigkeit der Medialitit der Technik, die die Medialitit der Welt
erschlieft, biirgt. Nominalistisch-pragmatisch orientierte Ansitze voll-
ziehen diesen Schritt nicht und kommen daher zur Forderung nach
Selbstbescheidung des Menschen, dem (nur) er selbst (unvollkommener)
Mafistab aller Dinge ist. Diese — grob gezeichnete — Alternative fithrt in
der weiteren Problemtradition zu der bis heute anhaltenden Polarisie-
rung einer kulturoptimistischen oder -kritischen Einschitzung der
Technik. Dies insbesondere im Verweis auf den Status der Ziele techni-
scher Welterschliefung. Sind diese Ziele an einem vorgegebenen Voll-
kommenbheitsideal validierbar, und lisst sich technisches Handeln quali-
fizieren nach Maflgabe der Einlosung dieser Ziele, so folgt eine fort-
schrittsoptimistische Einschitzung. Werden die Ziele jedoch als spezi-
fisch menschliche erwiesen im Widerstreit der Interessen, die sich je
nach Verfiigbarkeit technischer Mittel durchsetzen, so ergibt sich hier
ein Ausgangspunkt fiir kulturpessimistische Befunde.

Wenn Christian Wolff in Fortfiihrung der Philosophie Leibniz’ von
»technicam aut technologiam« spricht (Philosophia rationalis, § 71), er-
fihrt diese Gleichsetzung eine starke Begriindung: Leitend wird die Idee,
dass die verschiedensten Techniken, vom Recht tiber die Medizin bis hin
zum Holzfillen auf erklirbare Ursachen und Vernunfigriinde riickge-
fuhrt werden kénnen. Dafiir steht in neuer Form der Begriff »technolo-
gia«, deren Gegenstand jene rationes (Grinde) sind. Dabei lassen sich
»technologia« im engeren Sinne als »technische Kiinste« ausmachen,
deren Griinde auf die »physica« zuriickzufiihren sind und den Mittel-
charakter betreffen. Haben nun die Mittel ihre ratio »ex physica, so ist
weiterhin die Frage nach den Zwecken zu stellen. Solche Zwecke finden
nach Wolff ihre Begriindung im Ideal kameralistischen Wirtschaftens,
der verniinftigen Optimierung der wirtschaftenden Gemeinschaft von
Staat und Biirger durch planvolle Okonomie. Beides ist zu integrieren in
eine Philosophie als »Wissenschaft alles Méglichen, wie und warum
oder inwiefern es moglich ist« (siehe Eingangsmotto; vgl. Seibicke 1968,
126). Diese Moglichkeit immer perfekter zu erschliefen, bedarf es je-
doch auch und gerade einer »historia artiumg, einer »Technikgeschich-
te« (als Sammlung), die die Praktiken und Erfahrungen der Handwerker
beschreibt (ebd. 128). Johann Beckmann bezieht sich in seiner »Anlei-
tung zur Technologie« (r777) explizit hierauf. Seine Definition einer
Technik als »Wissenschaft«, welche »die Verarbeitung der Naturalien,
oder die Kenntnif} der Handwercke« lehrt, soll jene »seit einiger Zeit
tibliche Benennung >Kunstgeschichte< erweitern, indem sie alle Arbei-

https://dol.org/10.14361/9783838404317-001 - am 14.02.2026, 18:21:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839404317-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 PROBLEMGESCHICHTE | 69

ten, ihre Folge und ihre Griinde vollstindig, ordentlich und deutlich
erklirt« (ebd. 129). Im Gegensatz zur spiter vollzogenen Einengung von
Technologie auf »Verfahrenstechnik« als Teildisziplin von Technik im
19. Jahrhundert wird hier am umfassenden Technologiebegriff festgehal-
ten. Dieser thematisiert, wie »aus wahren Grundsitzen und zuverlissi-
gen Erfahrungen die Mittel zu finden und die bei der Verarbeitung vor-
kommenden Erscheinungen zu erkliren und zu nutzen sind« (Wolff, {§
12; vgl. Seibicke 1968, 127). Beckmann folgt also dem Wolffschen Pro-
gramm und integriert die historia in die technologia als Besonderes zum
Allgemeinen, als »Handwerkswissenschaft« in die »Wissenschaft« bzw.
die Philosophie.

Beckmann beruft sich auf die Enzyklopidie D’Alemberts und Dide-
rots unter dem Anspruch, zu vollenden, was dort bereits angedeutet
worden sei, nimlich dass Technik eine Sammlung und Aufstellung von
Regeln fur die Herstellung von Gegenstinden, die ihren Ursprung in der
Arbeit des Menschen und ihre Anwendung auf die Erzeugnisse der
Natur haben (Enc./Diderot 1751/2001, 2171.), wobei die »freien Kiinste, in
ihrer Kraft erschopft den Rest ihrer Stimme dazu verwenden konnen, die
mechanischen Kiinste zu preisen« (ebd., 219, zit. bei Beckmann 1777,
Xf.). Damit tritt diejenige Dimension in den Hintergrund, die bei Leibniz
und Wolff in deren Konzept der »rationes«, der Griinde fiir die Technik,
gleichermaflen mafigeblich war: Denn gerade die Reflexion der Zwecke,
die Suche nach Instanzen ihrer Rechtfertigung und Ordnung, waren
Gegenstand der alten Kiinste des triviums und quadriviums. Offensicht-
lich ist als selbstverstindlich unterstellt, dass unter dem Konzept eines
»Ursprungs in der Arbeit des Menschen« die Ausrichtung auf eine ver-
niinftige Zweckhaftigkeit zugleich mitgegeben war. Dieser Technikopti-
mismus kulminiert in der »Esquisse d'un tableau historique des progres
de I'esprit humain« des Condorcet, der im Fortschritt der Technik gar die
Moglichkeit sah, dass die Menschen zum Zwecke der Lebensverlinge-
rung ihre eigene Natur technisch optimieren (1963, 10. Kap.). So wie die
Grenzen eines natiirlichen Organismus sind auch die Grenzen seiner
natiirlichen Sprachlichkeit zu tiberwinden, hin zu einer Universalspra-
che, die Condorcet weitsichtig antizipierte. Eine Variante dieses Tech-
nikoptimismus findet sich in der deterministischen Auffassung Julien
Offray de la Mettries, der in Wissenschaft und Technik den Ort sah, wo
die Einbildungskraft als urspriinglich naturbestimmendes Vermogen der
Relationenbildung ihre hochste Stufe erreicht habe (1990, 67).

Die Ausrichtung auf ein verniinftiges Ziel als sukzessive Uberwin-
dung von Grenzen wird in dieser Zeit nun von den Kritikern in Frage
gestellt. Gegen jenen Technikoptimismus richtete Gianbattista Vico die
Warnung vor dem »Ungeheueren und Grenzenlosen«, welches unter
solchen Leitbildern ins Werk gesetzt wird. Der Glaube, Natur beherr-
schen zu konnen, beruhe auf der Verwechslung mathematisch-idealisier-

https://dol.org/10.14361/9783838404317-001 - am 14.02.2026, 18:21:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839404317-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70 | DIE KUNST DES MGGLICHEN |

ter Naturmodelle mit der Natur selbst. Es findet sich hier eine Kritik an
einem Technomorphismus, der sich nicht wie in der Tradition der devo-
tio moderna seiner Grenzen vergewissert. Ein selbst ernannter Fort-
schritt auf der Basis jener Idealisierungen lasse kulturelle Kompetenzen
verkiimmern, weil er ignorant ist gegeniiber den Ambivalenzen der
Technik, z.B. des Buchdrucks (Vico 1974, 13, 39, 61f., 139). Es finden sich
hier dhnliche Motive wie in der Schriftkritik des Sokrates. Eine Riickbe-
sinnung auf die Wurzeln technischen Tuns und der hierauf basierenden
Idealisierungen lasst solche auch im Bereich der Sozialtechniken ersicht-
lich werden: Die Herkunft mancher zentraler Wendungen der Sprache
verrate dies: so etwa die Bedeutungstranslation von Feldstein (als Zeug-
nis geleisteter Arbeit und Index des Besitzanspruchs fiir den Ertrag die-
ser Arbeit) iiber das Gesetz zur Miinze als Regelung eines solchen An-
spruchs (als Symbol fiir den entsprechenden Besitzanspruch), im Wort
bzw. der Wortwurzel von »nomos«, die auch »Haus« und »Abstam-
mung« bedeutet (Vico 1965, 183ff.).

Ahnliche Argumentationslinien finden sich bei Jean-Jacques Rous-
seau, der ein kritisches Bild der Technik entwirft, indem er sie in ihrem
sozialen Umfeld reflektiert: Ackerbau und Vorratshaltung sowie Metall-
verarbeitung, die jene erst effektivierte, seien die Ursachen fiir die Ent-
stehung von Arbeitsteilung, Handel, Eigentumsbildung und Recht, unter
deren Formen die entstehende Ungleichheit der Menschen sich konsoli-
dierte (Rousseau 1978, 219f.). Zwar war Eigentum zunichst Fortentwick-
lung von Besitztraditionen, die durch eigene (Hand-)Arbeit legitimiert
waren. Technische Innovationen auf der Stufe, auf der Technik als Sys-
tem (des Schutzes und der Gewihrleistung von Unabhingigkeit von den
Widerfahrnissen duflerer Natur entwickelt war) fithrten zu Verhiltnissen
der eigentumsmifiigen Differenzierung und Ungleichheit, »da im All-
gemeinen die Einbringlichkeit einer Technik im umgekehrten Verhiltnis
zu ihrer Niitzlichkeit steht« (ebd.). Einbringlichkeit wird ermdglicht
durch ein neues (sozial-)technisches Medium, das Geld, welches Voraus-
setzung fiir die Effektivierung von Tauschbeziehungen ist, die ihrerseits
die Arbeitsteilung ermdglichen. Es birgt aber eben neue Moglichkeiten
jenseits seines Einsatzes als Mittel. Im Zuge der Herausbildung von
derartigen technikinduzierten und sich selbst beschleunigenden neuen
Traditionen werde aber der Mensch nun einer (zweiten) Natur im neuen
Sinne gewahr: Er werde »der ganzen Natur Untertan, insbesondere sei-
nesgleichen« (ebd. 221). Gemeint ist seine soziale Natur als Abhingigkeit
von Dienstleistungen und Unterstiitzung im arbeitsteiligen Prozess. Die
weiter erfolgenden technischen Innovationen hitten nun diesen Prozess
des Ungleichwerdens gerade dadurch unterstiitzt, dass sie zunichst zu
seiner Regulierung und Kompensation eingesetzt wurden. Zu diesen
elaborierteren Techniken gehoren beispielsweise die Miinzprigung als
Aquivalent zu technisch induzierten Besitztraditionen im Ackerbau,

https://dol.org/10.14361/9783838404317-001 - am 14.02.2026, 18:21:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839404317-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 PROBLEMGESCHICHTE | 71

somit der Erweiterung des Eigentumskonzepts dienlich, was aber eben
eine immer weitere Herausbildung von Eigentumsdifferenzen beschleu-
nigte, wo doch urspriinglich eine willkiirliche Vergréferung von Eigen-
tumsdifferenzen hierdurch verhindert werden sollte. Ahnliches gelte fiir
die Medizin, die neue Abhingigkeiten mit sich bringe (ebd. 99). Erst die
Politik als hoherstufige Kulturtechnik, deren Notwendigkeit sich unter
diesen Verhiltnissen erweist, vermag die Missstinde zu iiberwinden
(»contrat social«). Missverstanden als Kritik an der Technik iberhaupt
resultierten aus den Uberlegungen Rousseaus wesentliche Impulse fiir
die Technikkritik der Jugend- und Landschulbewegung fiir die kultur-
pessimistische Technikphilosophie der Gegenwart. Im Kern jedoch lasst
sich aus dem Nachweis der Ambivalenz der Technik (als Medium) mit
Rousseau eben eher die Forderung nach einer politischen Verfasstheit
begriinden, die bestimmte Optionen des Mitteleinsatzes reguliert, be-
schriankt oder kompensiert. Dieser Aspekt wurde wieder aufgegriffen in
der Analyse der Entfremdung beim technischen Handeln in der Tradi-
tion von Hegel und Marx sowie in den spiteren Uberlegungen zur Rolle
der Politik in der Technikgestaltung. (Hierzu lassen sich aber erst kon-
kretere Argumente entwickeln, wenn Medialitit und Mittelcharakter der
Technik genauer geklirt sind.)

2.7 Von Kant zu Hegel

Immanuel Kant, der nach den Bedingungen der Mdglichkeit unserer
theoretischen WelterschlieRung sowie der Verwirklichung unserer
Autonomie fragt, begreift das Verhiltnis von Technik und Erkenntnis
neu im Zuge einer radikaleren Reflexion. Zwar scheint zunichst seine
Auffassung von technischen Regeln als »Anwendungen einer vollstindi-
gen theoretischen Erkenntnis« (EE, 176) in Gestalt von »Regeln der
Geschicklichkeit«, die die »Mittel zu etwas anderem, was man will«
betreffen (z.B. der Absicht eines Arztes oder Giftmischers), noch einem
traditionellen schulphilosophischen Begriff der Technik verhaftet
(Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, 1965, 34f.). Allerdings bemerkt
Kant, dass »die Verarbeitung [des Stoffes] und die Form ein durch die
Schule gebildetes Talent [erfordern], um einen Gebrauch davon zu ma-
chen, der vor der Urteilkraft bestehen kann« (Kritik der Urteilskraft, A
272f.). Vermoge der Urteilskraft wird der Bezug konkreter Vorstellungen
zu allgemeinen Gesetzen sowie ein systematischer Bezug zwischen die-
sen Gesetzen hergestellt. Eine genauere Analyse dieser Herstellung fiihrt
ihn zu einer notwendigen Erweiterung des Technikbegriffs: Einzelne
Naturdinge und ihre Verkniipfung durch empirische Gesetze erscheinen
so lange zufillig, als nicht eine systematische Verbindung als mdoglich
erachtet wird dadurch, dass »die Moglichkeit der Teile als vom Ganzen

https://dol.org/10.14361/9783838404317-001 - am 14.02.2026, 18:21:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839404317-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72 | DiE KUNST DES MOGLICHEN |

abhingend« gedacht wird (ebd. A 345f., B 349f.). Eine solche Abhingig-
keit sei aber nur unter der Idee einer technischen Zweckmifigkeit der
Natur zu denken (Technizism der Natur): So wie wir beim Herstellen die
Vorstellung des Zweckes benétigen, um die Teile so anzuordnen, dass
sie ein geordnetes Ganzes bilden, so miissen wir die Natur als an Zwe-
cken orientiert denken, um sie als System vorzustellen (ebd., 349). Daher
spricht Kant von einer notwendigerweise zu unterstellenden »Technik
der Natur« (ebd. XLIX, A 354), was bedeute, dass ihre Gegenstinde so
beurteilt wiirden, »als ob ihre Moglichkeit sich auf Kunst griindet« (EE,
178). Die Urteilskraft verfihrt dabei zum einen »technisch«, indem sie
die ZweckmiRigkeit (nicht einen jeweilig konkreten Zweck) sucht, also
voraussetzt, dass die Natur geeignete Mittel in Anschlag bringt (ebd. 193,
1977) — wie es bereits Aristoteles als selbstverstindlich erachtete, freilich
eben in realistischer, nicht reflektierter Einstellung; zum anderen unter-
stellt sie, dass die Natur mit diesem Erkenntnisverfahren selbst zusam-
menstimmt und dieses notwendig macht, wofiir wir sie nur »bewundern
konnen, indem wir nach den allgemeinen Verstandesgesetzen [insbe-
sondere der Kausalitit] keinen Grund davon anzugeben wissen« (ebd.
193, 197). Bereits bei der Bildung empirischer Begriffe und ihrer Klassi-
fikation muss eine sinnvolle Ordnung vorausgesetzt werden, nach der
die Natur sich »spezifiziert«; die grenzenlose Ungleichartigkeit der Phi-
nomene, das »chaotische Aggregat«, wird zur Vergleichbarkeit gefithrt
nur unter dem Gesichtspunkt einer vorauszusetzenden technisch-sinn-
vollen Ordnung (ebd. 180, 186, 190). Wenn wir Gesetze rein empirisch
erheben wiirden, gerieten wir in ein »Labyrinth der Mannigfaltigkeiten«
(ebd. 190). Erst regulative Ordnungsprinzipien, die wir vorab unterstel-
len (z.B. das Prinzip des kleinsten Aufwandes, Effizienz und Sparsam-
keit — »die Natur tut nichts umsonst« — etc.) ermoglichen Theoriebildung
entsprechend dem Bemiihen, Gesetze miteinander vereinbar zu machen
unter hoheren Gesetzen, sowie divergierende Regelmifligkeiten in Frage
zu stellen oder, wie bei der Fehlerrechnung, Abweichungen den Geset-
zescharakter zu versagen (ebd., 182). Jener »Technizismus« ist also
Voraussetzung flir eine empirische — kausal-mechanisch orientierte —
Wissenschaft; er ist das ihr zugrunde liegende »heuristische Prinzip«
(Kritik der Urteilskraft, A 359) jenseits der dogmatischen Unterstellung
einer »technica intentionalis« eines organisierenden Wesens in Gestalt
einer real gegebenen auf Zweckmifligkeit ausgerichteten »Weltseele«
oder der Unterstellung einer »technica rationalis« als Notwendigkeit der
Naturerscheinungen, die aus einem »hyperphysischen Grund« deduziert
wird, wie es der Idealismus eines Spinoza vollzieht. Jene Technik der
Natur ist vielmehr als eine einer »Als-ob-Natur« zu begreifen. In Anse-
hung der Form ihrer Produkte als Zwecke erscheint uns der Einsatz ihrer
Kausalitdt als Mittel und deshalb als notwendig. Das teleologische Prin-
zip ist somit dem mechanischen tibergeordnet, das »Maschinenwerk«

https://dol.org/10.14361/9783838404317-001 - am 14.02.2026, 18:21:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839404317-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 PROBLEMGESCHICHTE | 73

der Welt (ebd. 309) erhilt so seine Begriindung als Vorstellung, die
unsere einzelnen Vorstellungen in Verbindung zu bringen ermdglicht.
Einziges Indiz, und nicht etwa ein Beweis fiir die Triftigkeit dieser Un-
terstellung ist, dass empirische Erkenntnis méglich ist und wir Lust
empfinden bei der Feststellung der Vereinbarkeit der Naturphinomene
zu unseren Bediirfnissen (ebd. A XXX, 9o). Eine Reflexion dessen wie-
derum fuhrt nicht auf eine theoretische Begriindung, sondern auf die
(praktische) Idee des Menschen, der als »Endzweck der Natur«, wenn wir
sie so technisch denken, selbst in seiner Wiirde qua Autonomie und
Freiheit steht, weil er sich selbst als letzte Instanz des Naturbezugs
ersichtlich wird, der aus der Reflexion seiner Erkenntnistitigkeit erwach-
sen ist. Die Zweck-Mittel-Kette ist damit geschlossen: Mensch als Zweck
der Natur, Naturganzes als Zweck der einzelnen Naturgesetzlichkeiten,
Naturgesetzlichkeit als Zweck der kausalen Wirkungen, die wir in unse-
ren Theorien eruieren, klassifizieren und untereinander vereinbar ma-
chen und in einer Technik der Geschicklichkeit zur Geltung bringen
(ebd. 388, 421).

Unter der hartnickig und radikal verfolgten Fragestellung, wie ein
wissenschaftlich-technischer Weltbezug mdglich ist, hat das Kantische
Denken eine Reflexionshohe erreicht, die gegeniiber Versuchen einer
gegenstindlichen Bestimmung von Technik sowie von duflerer Natur
und der Natur des Menschen als Riickfille erscheinen miissen. Das
Konzept von Natur erscheint als eines, unter dem wir einen Bezug zu
Gegenstinden des Vorstellens und Handelns ausdriicken, der von uns
gestiftet ist, um die Herstellung von Beziigen dieser Gegenstinde unter-
einander (Mechanismus) zu erméglichen. Solche hoherstufigen Begriffe,
die Instanzen fur die Vergleichung von gegenstindlichen Vorstellungen
abgeben, nennt Kant »Reflexionsbegriffe«. IThre (zu vermeidende) »Am-
phibolie« liegt darin, dass sie den Anschein erwecken, etwas iiber die
Verfasstheit der Welt auszusagen, weil die unter ihnen vollzogenen
Erkenntnis- und Herstellungsakte »gelingen«. Die Beurteilung des Ge-
lingens als solchem wurzelt jedoch in einer Einstellung des Subjekts,
welches auf Synthesis und Systembildung aus ist (jene objektivierende
Rede von der Welt als System macht Kant daher Leibniz zum Vorwurf).
»Natur« wire mithin ein abgeleiteter Reflexionsbegriff, Resultat einer
Vergewisserung des Subjekts iiber seinen Weltbezug. Und diese Verge-
wisserung steht ihrerseits notwendigerweise unter einem Konzept, unter
dem wir das »Gelingen« der Herstellung von Vorstellungen als Synthesis
tiberhaupt identifizieren. Dieses Konzept ist dasjenige einer nicht hin-
tergehbaren, nicht weiter herleitbaren Vorstellung von Technik, die sich
mithin ihrerseits als Reflexionsbegriff erweist, unter dem Natur als Re-
flexionsbegriff erscheint. An jenem Technizismus, unter dem die Her-
stellung unserer Weltbeziige gelingt, woriiber wir uns nur »wundern
konnen, bricht Kants Reflexionsprozess ab. Zwar wird mit dem Aufweis

https://dol.org/10.14361/9783838404317-001 - am 14.02.2026, 18:21:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839404317-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74 | DIE KUNST DES MOGLICHEN |

von Natur und Technik als Konzepten einer Reflexion ein Weg erdfinet,
die Schwierigkeiten zu tiberwinden, die Versuche einer gegenstindli-
chen Abgrenzung beider bergen. Wir werden darauf in Kap. 8 noch
zuriickkommen und dabei auch die Frage berithren, warum in Kants
Auflistung der Reflexionsbegriffe diese Konzepte nicht vorkommen.

Allerdings mag es nun scheinen, dass wir die Realtechnik, wie sie
Beckmann modelliert hat, aus den Augen verloren haben. Denn die
Kantische Reflexion zielte darauf, freizulegen, wie wir uns Natur und
Technik vorstellen (miissen), um unsere gegenstindlichen Vorstellungen
in ihrer Moglichkeit zu erkliren. Die Frage, wie wir deren Wirkungen
unterliegen oder mit ihnen umgehen, war in diesem Rahmen nicht zu
behandeln.

Friedrich Schiller hat dieses Spannungsverhiltnis auf den Begriff
gebracht: Unter »technischer Vollkommenheit« habe man »das System
der Zwecke selbst zu verstehen, so wie sie sich unter einander zu einem
obersten Endzwecke vereinigen«. Dies sei zu unterscheiden von der
»Eigenschaft der Darstellung dieser Zwecke, so wie sie sich dem an-
schauenden Vermdogen in der Erscheinung offenbaren [...] ohne auf die
logische Beschaffenheit seines Objekts die geringste Riicksicht zu neh-
men« (Uber Anmuth und Wiirde, NA 20, 256). Letzteres manifestiere
sich als »architektonische Schonheit«, ohne dass »der materielle Werth
dieser Zwecke noch die formale Kunstmifigkeit ihrer Verbindung dabey
in Betracht gezogen« wiirde (ebd.). Die architektonische Schonheit un-
terscheide sich von einer (eigentlichen) Schonheit, »die sich nach Frey-
heitsbedingungen richtet« (ebd., 255). Diese »Freyheit kann [...] nur mit
Hilfe der Technik sinnlich dargestellt werden« (An Korner, Feb. 1793,
NA 26, 202), denn »Kunst ist, was durch eine Regel ist«, wobei Freiheit
der eigentliche Grund des Schoénen, »Technik nur der Grund unserer
Vorstellung von Freyheit« ist, welche sich selbst die Regel gibt (ebd.,
209). Dies vollzieht sie entsprechend ihrer jeweiligen »Natur«. Unter
Natur (die Schiller mit Freiheit gleichgesetzt sehen will) versteht er, was
in seinem Sosein »durch sich selbst ist« nach Mafdgabe seiner »Form«
und »lebendigen Kraft«. Gemeint ist also nicht eine naturwissenschaft-
lich modellierte Natur, die nicht das »innere Wesen« erfasse. Daher
miisse »Technik selbst durch die Natur des Dinges bestimmt erscheinen,
welche man den freiwilligen Consens des Dinges zu seiner Technik
nennen konnte« (ebd., 206) — jenseits des »rein Technischen« einer blofs
formalen z.B. mathematischen Figur oder einer technischen Manipula-
tion mit Hilfe der dem »Wesen« der Dinge duflerlichen Naturkrifte.
Diese Beschworung dessen, was Ernst Bloch spiter »Allianz-Technik«
nannte, enthebt uns aber nicht der Frage, wie wir ggf. die Zwecke der
Dinge erfahren (iiber eine mit Kant unterstellte Zweckmafligkeit der
Als-ob-Natur hinaus) oder konkrete Zwecke setzen sollen jenseits der
blof} formalen Vorstellung einer Vollkommenheit von Zwecken als Sys-

https://dol.org/10.14361/9783838404317-001 - am 14.02.2026, 18:21:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839404317-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 PROBLEMGESCHICHTE | 75

tem (bestimmt durch die Vollstindigkeit oder Notwendigkeit seiner
Beziehungen). Wie sollen wir Technik als praktisches Vermégen, »Wir-
kung auf die Natur hervorzubringen« (Fichte, GA 2, I, 236) mit einer
»Technik der Natur« in Einklang bringen, die sich duflerlich als »Me-
chanism« manifestiert (Schelling 1907, I, 93)? Oder erschliefit sich die
vollkommene »Naturarchitektonik« gar tiberhaupt nicht einer »bloRen
Technike, fiir die bei Novalis die Mathematik steht, sondern nur einer
mitfiihlenden »philosophischen Technik« als Poesie (Novalis 1928, III,
198 [Nr. 702]; 219 [Nr. 813, 814]; 296 [Nr. 98]; 240 [N1. 892])?

Wie lassen sich Uberlegungen zur Méglichkeit der Herstellung theo-
retischer und praktischer Weltbeziige zusammenbringen mit denjeni-
gen, die sich mit ihrer Verwirklichung, ihrer Wirklichkeit, befassen? Die
Reflexion, die auf Bedingungen der Moglichkeit abzielt, muss sich selber
in ein Verhiltnis setzen zu Bedingungen der Wirklichkeit, die sich im
praktischen Vollzug irgendwie manifestieren und einer genaueren Kli-
rung harren. Klar ist, dass sie nicht sogleich als Vorstellungen behandelt
werden durfen, weil ihnen dann nur im kategorialen Rahmen des Vor-
stellens tiberhaupt irgend eine Validitit zukommt. Dann missten wir
unsere Uberlegungen so einschrinken, dass wir begrifflich unserer
Intuition, Widerfahrnissen ausgesetzt zu sein, Wirkungen einer dufleren
Natur (der Mittel) zu unterliegen, im Handeln auch zu scheitern, nicht
mehr entsprechen kénnen. Die Reflexion muss sich also dem Anderen
6ffnen, welches sich jenseits ihrer begrifflichen Selbstvergewisserung —
gewissermaflen ihrer reflektierenden Nabelschau — zu Wort meldet. Das
bedeutet, dass »Mittel«, »Zwecke«, »System der Mittel« und »System der
Zwecke« — also der Inbegriff dessen, was wir vorldufig als »Medialitit«
gekennzeichnet haben — in einer doppelten Weise zu denken ist: sowohl
was ihre »innere« bewusstseinsmiflige Identifizierung anlangt als auch,
was ihre »dufsere« Wirklichkeit betrifft. Die Reflexion muss dialektisch
werden. Denn sonst bleiben wir eben einer »Technik durch Verstand«
verhaftet (Schiller, Brief an Korner, 206f.), eines Verstandes, der das
System seiner Regeln (heute sprechen wir von Paradigmen) so oder auch
anders konstituieren kann, so lange er sich nicht unter Kriterien eines
praktischen Erfolgreichseins in der Arbeit stellt. Jene Haltung kritisiert
Georg Wilhelm Friedrich Hegel in der Phinomenologie des Geistes
sarkastisch als »Spiel« des Verstandes, unter dessen Regelsystem das
»Spiel« von Kriften unterschiedlich erscheinen mag, ohne dass eben im
Bereich des Theoretischen Entscheidungskriterien vorfindlich wiren, das
Vollkommenheitsideal also als isthetisches gedacht wiirde. Im Kapitel
»Teleologie« seiner Logik wird diese Problematik aufgenommen und
eben dort findet sich Hegels Technikphilosophie, auf die wir in den
nachfolgenden systematischen Kapiteln ndher eingehen werden. Unter
der Leitdifferenz »Inneres-Auferes« werden »Mittel«, »Zwecks, »Sys-
tem« und »Teleologie« einer Reflexion unterzogen, die insofern dialek-

https://dol.org/10.14361/9783838404317-001 - am 14.02.2026, 18:21:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839404317-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76 | DIE KUuNST DES MOGLICHEN |

tisch ist, als sie auf das »Aufere« abhebt, die »Hemmung, das »Unter-
liegen«, die »Stérung«, mit der unsere ideellen Vorgaben konfrontiert
sind und an deren Erfahrung die Reflexion anhebt und immer weiter
vorangetrieben wird.

Bevor nun diese Argumentationslinien weiter verfolgt werden sollen,
ist die bisher entfaltete Problemtradition zu restimieren: Es sind Gestal-
ten einer technomorphen Weltsicht und Versuche der Verortung von
Technik in diesem Rahmen ersichtlich geworden, die freilich noch ge-
nauer zu betrachten sind. Die Mannigfaltigkeit der gegenwirtigen An-
sitze in der Technikphilosophie mit ihrem breiten Spektrum kontrirer
Ansitze wurzelt gerade in diesen unterschiedlichen Technomorphismen.
Dies gibt Anlass zu der Frage, ob und wie ein solcher Technomorphis-
mus uberwindbar wire. Dieser Frage stellt sich die Technikphilosophie
Martin Heideggers, deren kritische Analysen wir tibernehmen werden,
wenngleich sich erweisen wird, dass sein Versuch, diesen Technomor-
phismus zu Uberwinden, Probleme mit sich fiihrt, die die »Frage nach
der Technik« weiter unbeantwortet lassen. Mit Martin Heidegger lisst
sich unser historischer Riickblick auf die Problemtradition als »Wieder-
holung« verstehen, als die Heidegger die Auseinandersetzung mit gro-
Ren Denkern der Vergangenheit charakterisiert hat. Wiederholung wird
von ihm als »ausdriickliche Uberlieferung«, d.h. »Riickgang in Méglichkei-
ten des gewesenen Daseins« verstanden (1967, 385f.), also eines mensch-
lichen Seins, das sich selbst zu begreifen sucht, seinen Logos von sich
entwickelt. »Unter Wiederholung eines Grundproblems verstehen wir
die ErschliefRung seiner urspriinglichen, bislang verborgenen Méglich-
keiten, durch deren Ausarbeitung es verwandelt und so erst in seinem
Problemgehalt bewahrt wird. Ein Problem bewahren, heifit aber, es in
denjenigen inneren Kriften frei und wach halten, die es als Problem im
Grunde seines Wesens ermdglicht« (1991, 204). Jener »Riickgang in
Moglichkeiten«, jene »ErschlieBung der Moglichkeiten«, war Anliegen
unseres Riickblicks in die Problemgeschichte, der eingangs erwihnten
Aufgabe einer Reflexion entsprechend, wie sie offenbar auch Heidegger
begreift.

https://dol.org/10.14361/9783838404317-001 - am 14.02.2026, 18:21:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839404317-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

