Rezensionen

The largest part of the present book (pages 117-
315) is taken by the presentation and critical analysis
of Picart’s engravings devoted to India. All the plates
made by Picart are shown and put in their context. The
situation is a special one, since information about India
seems to be plenty, and Picart is living at the very
centre of “de heeren zeventien,” the seventeen masters,
who formed the government of the Dutch United East
India Company. But different from the approach taken
towards the Sephardic community Picart has to rely
for the Indian engravings on former illustrations and
on publications on Indian religion, especially the “open
deure,” the open door to the heathen world, by Abraham
Rogerius. Rogerius lived in Pulicat on the Coromandel
coast and later on in Batavia, and he gave detailed and
clear reports on Indian religious life. Picart makes use of
many written sources, but when it comes to illustrations
the difference between the copperplates depicting Jewish
life in Amsterdam and those engravings showing Indian
figures and rituals becomes obvious. Picart in Amster-
dam can draw “after nature,” as he said, and this gives
the engravings a quality different from those where he
has to make use of other artists’ work. On the other hand
he seems to feel freer to organise complex compositions
using different sources. This is shown in an exemplary
way for Picart’s work “Various Pagodas or Penitences of
Fakhirs.” The ten avatara, the incarnations of Vishnu, are
another example of a blending of elements of different
sources and an original composition.

This is the first time that Picart’s work, and especially
the section on India, has been analysed and valued
in an art historian’s and anthropologist’s view. The
outcome is admirable; the reader gets an insight into an
artist’s life as against the political and intellectual trends,
information on pictorial traditions between cliché and
painstaking accuracy, and, above all, the present book is
another proof of the importance of the visual as a means
to communicate ideas and influence worldviews and as
a field of research. This well-written inquiry belongs
into the library of the historian and the art historian,
the theologian and the anthropologist, the indologist and
every other person interested in the early Enlightenment
and in the power of the visual arts.

Wolfgang Marschall

Yelvington, Kevin A. (ed.): Afro-Atlantic Dialogues.
Anthropology in the Diaspora. Santa Fe: School of
American Research Press; Oxford: James Currey, 2006.
501 pp. ISBN 978-1-930618-46-6; ISBN 978-0-85255-
978-9. Price: £ 18.95

Heute hat es hdufig den Anschein, als ginge der
ethnologischen Debatte die Debatte verloren. Es wird
viel geschrieben, doch nicht immer aufeinander Bezug
genommen. Bei der vorliegenden Aufsatzsammlung ist
dies anders. Der “Dialog” ist nicht nur Teil des Buch-
titels, sondern er existierte wirklich. Er fand auf einem
fiinftigigen Expertenseminar statt, das die “School of
American Research” unter dem Titel “From Africa to
the Americas. New Directions in Afro-American An-

Anthropos 102.2007

661

thropology” veranstaltete. Renommierte Leute, wie die
Saramaka-Spezialisten Richard und Sally Price, aber
auch jiingere Begabungen vom Schlage eines J. Lorand
Matory, tauschten sich iiber dltere (Kreolisierung) und
neue (Dialog) Fragen der Afroamerika-Forschung aus.
Die Griinde fiir die Auswahl der Seminarteilnehmer
blieb zwar im Dunkeln, dennoch war es ein exklusiver
Kreis von elf Anthropologen, die im April 1999 in Santa
Fe, New Mexiko, zusammentrafen. Dass Nordamerika-
ner in der (absoluten) Mehrheit waren, zu denen sich
mit dem Kolumbien-Spezialisten Peter Wade und dem
Linguisten Joko Sengova nur ein Engldnder und ein
Sierra Leoner gesellten, mag man beanstanden. Doch
entspricht es der Dynamik der Afroamerika-Studien,
dass seit den Zeiten von Melville J. Herskovits Nord-
amerikaner den Ton angaben. Allerdings hitte man sich
wenigstens noch einen lateinamerikanischen Vertreter
gewiinscht. So reprisentierte nur Arlene Torres mit ih-
rem puerto-ricanischen Hintergrund Lateinamerika. In
anderer Hinsicht wurde aber der politischen Korrektheit
Geniige getan. Es kamen Vertreter der African Amer-
icans zu Wort und konnten wissenschaftliche Fragen
politisch fokussieren. Dass ein Dialog stattfand, lassen
mehrere Beitrige erkennen. Es sind zwar keine Diskus-
sionen im Stile der Current Anthropology-Foren, doch
sind Anregungen aus dem Seminar in die schriftliche
Fixierung der Beitrige eingeflossen. Gelegentlich meint
man den Ball noch zu erkennen, den sich die Seminar-
teilnehmer gegenseitig zuspielten.

Neben Uberblicksinformationen zur afroamerikani-
schen Bevolkerung stellt die Einleitung des Heraus-
gebers eine Reflexion iiber idltere und neuere Trends
in der Afroamerika-Forschung dar. Nach der friihen
diachronischen Ausrichtung, die die Geschichte, d. h.
das afrikanische Erbe in Amerika, in den Blick nahm,
identifizierte Kevin Yelvington den dialektischen Trend,
der jenen Mix von Tradition und Erfindung in den Mit-
telpunkt riickt, wie er in der Kreolisierungsdebatte der
1970er Jahre ihren Ausdruck fand. Fiir die Gegenwart
macht Yelvington einen dialogischen Trend aus, der auf
frilhere Kontexte reagiere, aber unablidssig neue Bedeu-
tungen schaffe. Der gegenseitigen Beeinflussung von
Afrika und Amerika durch Migranten und Riickkehrer,
Globalisierung und Transnationalitit kommt dabei eine
Schliisselrolle zu. Yelvington denkt jedoch nicht mehr
wie einst, dass ein Trend den anderen ersetzt, sondern
dass alle ineinander greifen.

Der iibrige Band besteht aus vier Oberkapiteln, auf
die sich elf Einzelbeitrige verteilen. Das erste, das ein
kritisches Nachdenken iiber die Geschichte der “Afro-
Americanist Anthropologies” beinhaltet, leitet erneut
Kevin Yelvington ein. Feinfiihlig stellt er die Anfinge
der (nordamerikanischen) Afroamerika-Forschung von
1920 bis 1940 dar. Mit teils neuem Quellenmaterial
wird die Selbstherrlichkeit eines Melville J. Herskovits
deutlich gemacht, der zwar im Dialog mit Kollegen aus
Brasilien und Kuba stand, “sein” Terrain aber vor Kon-
kurrenten, politisch denkenden Kollegen und attraktiven
Frauen abschottete. Das Machtgefille zu Fernando Ortiz
in Kuba oder Jean Price-Mars in Haiti ist uniibersehbar.

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:21. © Urheberrachtlich geschltzter Inhalt.
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-661

662

Kritisch sei nur angemerkt, dass Yelvington seine im
Titel gemachte Aussage von der “Invention of Africa
in Latin America and the Caribbean” durch Herskovits
und andere argumentativ nicht herleitet.

Im Anschluss an kunstethnologische Fragen im Zeit-
alter der Weltkultur enttarnt Sally Price eine ganze Rei-
he von Aussagen in der Literatur, die Ausdrucksfor-
men in der afroamerikanischen Kunst als “afrikanisch”
kennzeichnen, als impressionistische Oberflichlichkei-
ten. Sie selbst nimmt stattdessen ein jeweils eigenes
Mischungsverhiltnis von Kontinuitit und Innovation an
und plédiert fiir die rigorose Anwendung wissenschaft-
licher Standards, die auf eine “multiplicity of resources”
rekurrieren und dabei nicht zuletzt alle nur denkba-
ren Aussagen der Kunstschaffenden einbeziehen sollten.
Durch ihre langjéhrige Erfahrung mit den Saramaka Gu-
yanas und ihrer weiblichen Textilkunst iiberzeugt dieses
Unterfangen.

Richard Price antwortet in seinem Beitrag auf wie-
derholte Kritiken an seinem Kreolisierungskonzept, das
er mit Sidney Mintz in den 1970er Jahren erarbeitete und
das als wichtiger Diskussionsbeitrag nach Herskovits
gilt. Herskovits’ unabléssiger Suche nach Afrikanismen
hilt er die Neuschaffung kultureller Traditionen von
afrikanischen Sklaven entgegen, die ethnisch heterogen
zusammengesetzt waren und in der Neuen Welt unter
unterschiedlichen Bedingungen lebten. Wihrend Afro-
zentristen, die soeben neuen Zulauf von Historikern ha-
ben, das afrikanische Erbe ungeniigend gewiirdigt sehen,
wollen Postmodernisten das Problem auf die diskursi-
ve Ebene verschieben. Price will hingegen “Diskurs”
und “Ereignis” zusammenhalten, um seine Ideologie-
kritikfdhigkeit zu bewahren und um die brutalen Akte
wihrend der Sklaverei nicht aus dem Auge zu verlieren.
Das Afrikanische bleibt fiir ihn gegenwirtig, doch sieht
er es unbewusst in &sthetischen Dispositionen tradiert.
Dies schafft die Gleichzeitigkeit von Kontinuitdt und
Innovation. Gerade fiir die “afrikanisch” geltenden Sa-
ramaka zeigt Price eine frithe Kreolisierung auf.

Das zweite Kapitel, das mit “Dialogues in Prac-
tice” iiberschrieben ist, leitet J. Lorand Matory ein. Der
Harvard-Professor steht wie kein anderer fiir das dialo-
gische Moment in der Afroamerika-Forschung, das von
einer lang vernachléssigten gegenseitigen Beeinflussung
von Afrika und Amerika ausgeht, die im Falle Brasili-
ens und Kubas schon zu Sklavereizeiten von Seeleuten,
Héndlern und religiosen Spezialisten getragen wurde.
Matory macht dies hier am Beispiel des Freimaurertums
deutlich, dessen Ikonografie in der gesamten afroatlanti-
schen Welt von Brasilien bis Nigeria gegenwirtig ist. Er
ist der einzige, der Paul Gilroys beachteten “Black Atla-
nic” rezipiert, d. h. einen der wichtigen jiingeren Diskus-
sionsbeitridge der europdischen Afroamerika-Forschung,
und an berechtigter Kritik nicht spart.

Der Beitrag von John W. Pulis handelt von einer Dia-
spora der Diaspora. Es geht um Baptistenprediger, die
als Konigstreue nach dem Amerikanischen Unabhéngig-
keitskrieg nach Jamaika verbracht wurden und dort mit
ihren Anhédngern eine eigene Kirche griindeten. Afro-
amerikanische Traditionen und die Erfahrung der Er-

Rezensionen

weckungsbewegung in der USA lieBen aus Personlich-
keiten wie George Liele Vertreter eines Afro-Christen-
tums werden, das in der Tat einen Dialog zwischen
afrikanischer und nordamerikanischer Religiositit re-
prasentiert. Dies arbeitet Pulis anhand des Kirchengriin-
dungsdokuments der Wiedertdufergruppe um Liele aus,
doch fehlt seinem Beitrag analytische Tiefe und Aus-
sagekraft iiber den konkreten Fall hinaus.

Es folgt die Darlegung des spannenden Forschungs-
experiments iliber die Gullah/Geechee-Sprache im Siiden
der USA, das der Linguist Joko Sengova in einem un-
ablédssigen Hin und Her mit dem Krio Sierra Leones
zusammenbringt, wo beide ihren Ursprung haben. Es
ist ein linguistischer Dialog in Aktion, in dem Spra-
che, menschliche Schicksale und miindliche Traditionen
diesseits und jenseits des Altantik in einen Austausch
verwickelt werden.

Auch die Archéologie hat sich, wie der Beitrag von
Theresa A. Singleton zeigt, der afrikanischen Diaspora
angenommen. Am Beispiel von Grabungen in einer
Sklavenplantage in Kuba zur Tabakproduktion zeigt
sich, wie historische und ethnologische Fragen mit
Hilfe der Archiologie zwar nicht gelost, aber erginzt
werden konnen. Es ist ein interessanter Fall von Dialog
zwischen den Disziplinen.

“The Place of Blackness” lautet der Titel des dritten
Oberkapitels, in dem Sabiyha Robin Prince eingangs das
Schicksal von African Americans in Manhattan in meh-
reren Geschichtsepochen nachzeichnet. Die Schwarzen
sind die vergessenen Bewohner von Lower Manhattan,
vor allem weil man in der Zeit vor den grofen Mi-
grationsstromen zu Beginn des 20. Jhs. Sklaven in den
Siidstaaten, nicht aber in Zentrum New Yorks veror-
tet hitte. Ein bei Bauarbeiten gefundener historischer
Schwarzenfriedhof zwang zum Umdenken. Unsicher
ist nur, ob der von der Autorin angestolene Dialog
zwischen Wissenschaft und politischer Positionsbestim-
mung wirklich iiberzeugen kann.

Arlene Torres’ Beitrag zur “Sammlung von Puer-
to Ricanern” ist methodisch spannend. Er stellt eine
Spurensuche durch eine Puerto Rico-Ausstellung des
“National Museum of American History” im Jahre 1998
dar, die Ethnoszenologie mit Multilokalitdt kombiniert
und dabei unterschiedliche Dimensionen von Rassismus,
Kultur und Identitdt Puerto Ricos in unterschiedlichen
Ausstellungskontexten aufdeckt.

Unter dem Eindruck der kolumbianischen Verhilt-
nisse und der Kritik kolumbianischer Kollegen gesteht
Peter Wade erstmalig zu, dass das afrikanische Erbe
gegeniiber der von ihm stets als Grundproblem favo-
risierten Rassismusproblematik als wichtig zu erachten
sei. Zu Recht will er damit Afrokolumbianischem keine
afrikanische Authentizitiit attestieren, wohl aber seine
politische Wirkkraft anerkennen. Seinem Versuch, iiber
die kolumbianische Musik “blackness” im nationalen
Selbstverstdndnis nachzuspiiren, hitte ein wenig mehr
an musikethnologischen Details gut getan.

Faye V. Harrisons Kommentar, der allein das vierte
Oberkapitel bildet, verwickelt die Beitrdge noch einmal
miteinander ins Gespréch. Er regt Begriffskldrungen an,

Anthropos 102.2007

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:21. © Urheberrachtlich geschltzter Inhalt.
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-661

Miszellen

weist richtig darauf hin, dass die afrikanische Diaspo-
ra viele Entwicklungen der heutigen Volkerkunde im
Zeichen der Globalisierung vorweggenommen hat, und
schldgt eine “Rehistorisierung” der Anthropologie vor,
die existierende Rivalititen und den Kampf um Wis-
senspolitik neu reflektiert.

Vielleicht hitte man sich von den “Afro-Atlantic
Dialogues” ein wenig mehr Nachdenken iiber Paul
Gilroys Black Atlantic gewiinscht. Man findet Begriffe,
die sich, z.B. “Afro-Atlantic”, vom “Black Atlantic”
zu distanzieren scheinen, ohne es zum Ausdruck zu
bringen. Auch aktuelle afroamerikanische Forschungen

663

in Lateinamerika oder religiose Fragen, die vielerorts die
Afroamerika-Studien beherrschen, vermisst man. Doch
dndert dies wenig daran, dass der Sammelband den
aktuellen (nordamerikanischen) Diskussions- und For-
schungsstand abbildet. Schon deshalb ist seine Lektiire
ein Gewinn. Dass die Literatur aller Beitrige in ei-
nem gemeinsamen Verzeichnis zusammengefiihrt wur-
de, macht dieses zu einer Fundgrube neuerer und élterer
Afroamerika-Publikationen. Die Existenz eines Indexes,
der fiir Sammelbédnde dieser Art durchaus keine Regel
ist, stellt eine groBe Hilfe beim Nachverfolgen von
Querverweisen dar. Lioba Rossbach de Olmos

Kultur und Religion in der Begegnung mit dem
Fremden (Hrsg. von Joachim G. Piepke). — Kulturen
und Religionen stehen im Fluss des Verinderlichen
wie alles in der Geschichte. Kulturen und Religionen
kommen miteinander in Kontakt; die Begegnung von
Menschen voneinander fremder Kulturen und Religio-
nen fiihrt zu Vermischungen, zu Neuschopfungen, aber
auch zu Konflikten. Das stellt Kultur- und Religionswis-
senschaften vor grofe Herausforderungen. Begegnung
und Vermischung von Kulturen und Religionen als einen
allgemeinen historischen Prozess begreifen zu lernen,
war Ziel eines internationalen Symposiums, das vom 16.
bis 20. Oktober 2006 von Anthropos Institut und Phil.-
Theol. Hochschule SVD St. Augustin veranstaltet wurde.

Der vorliegende Band fasst die Beitrige des Sym-
posiums zusammen: “Einfithrung in die Thematik”
(Anton Quack), “Kulturwandel — Elemente, Prozesse,
Strukturen” (Wolfgang Marschall), “Synkretismus -
Begegnung der Religionen” (Ulrich Berner), “Abgren-
zung oder Offnung? Kriegergeist oder Schreibergeist?

Erwiderung auf die Rezension Droebers. — Der
Hauptkritikpunkt Droebers in ihrer Rezension meines
Buches “Die Wahrnehmung von Wohlstand und Armut.
Geistesgeschichtliche Entwicklung und indigene Kogni-
tion am Beispiel einer erweiterten Verwandtschaftsgrup-
pe in Teheran” (Anthropos 101.2006: 653 f.) ist, dass
die erste Hilfte des Buches redundant und wenig ori-
ginell sowie das gesamte Buch insgesamt nicht zusam-
menhéngend sei. Sie schreibt, dass der “wissende Leser”
das meiste leicht iiberspringen kann — weil er es sowieso
schon weill — und dass der kognitionsethnologische Teil
“libergenau” sei. Dem mochte ich entschieden wider-
sprechen.

Vielleicht hitte sie die entsprechenden Stellen, die
sie fiir eine “tour de force” hilt, besser lesen sollen.

Anthropos 102.2007

Zwei Modelle des biblischen Israel” (Bernhard Lang),
“Afrikas traditionelle Religionen und der Islam” (Klaus
Hock), “Andine traditionelle Kulturen und das Chris-
tentum” (Sabine Dedenbach-Salazar Sdenz) und “Adat
und die katholische Mission auf Flores, Indonesien”
(Susanne Schroter)

Es zeigt sich, dass sprachliche Kompetenz, soziale,
wirtschafliche und politische Faktoren jede Begegnung
mit dem Fremden und jede Kommunikation mit andern
Kulturen, Religionen und Regionen nicht nur unmittel-
bar prigen, sie verdndern auch die sozialen Verhiltnisse
und die herrschenden Werte. Es wird deutlich, dass die
vielfdltigen Begegnungen mit dem Fremden langwierige
Wege sein konnen. Wege, die aus einem gewissen Vor-
verstandnis aus der eigenen Kultur hin zum Verstidnd-
nis der Andern fithren und manchmal zum gegenseiti-
gen Einverstindnis. — ([Verdffentlichungen des Missi-
onspriesterseminars St. Augustin, 56] Nettetal: Steyler
Verlag, 2007. 207 pp. ISBN 978-3-8050-0544-9. Preis:
€ 25.00)

Denn der Schwerpunkt des Buchs liegt gerade nicht
auf einer Diskussion der aktuellen Zusammenhinge zwi-
schen Philosophie, Religion, Politik und Wirtschaft zu
dem Thema Wohlstand und Armut unter Einbeziehung
aktueller entwicklungstheoretischer Ansitze, wie sie et-
wa von NGOs vertreten werden — was Droeber gerne
hitte —, sondern auf einer Darstellung exemplarischer
geistesgeschichtlicher Konzepte zu Wohlstand und Ar-
mut, die sich in der aktuellen Kognition einer erwei-
terten Verwandtschaftsgruppe in Teheran wiederfinden,
in unserer westlichen Konzeption aber an Bedeutung
verloren haben. Zu dieser Erkenntnis fiihrt freilich nur
ein genaues Lesen des gesamten Buches, auch und ins-
besondere des ersten Kapitels (“Theorien und Modelle
zur universalen Konzeption von Wohlstand und Ar-

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:21. © Urheberrachtlich geschltzter Inhalt.
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-661

