Interreligiose Kooperation im Religionsunterricht
Perspektiven und Zwischenfazit zum Lernen in
heterogenen Lerngruppen

Jan Woppowa, Carina Caruso, Lukas Konsek & Naciye Kamcili-Yildiz

Der bleibend aktuelle Diskurs um die Zukunftsfihigkeit des konfessionellen Re-
ligionsunterrichts hat in den letzten Jahren deutlich an Fahrt aufgenommen. In
der Mehrheit der deutschen Bundeslinder wird der sogenannte konfessionell-ko-
operative Religionsunterricht entweder bereits durchgefiihre, steht nach organi-
satorischen Weichenstellungen zwischen staatlichen und kirchlichen Schulimtern
kurz vor der Einfithrung oder wird mindestens in Richtung seiner Realisierungs-
moglichkeiten — mit einigen Ausnahmen aufgrund kirchenpolitischer Beharrungs-
mentalititen — gepriift. Einen diesbeziiglichen Entwicklungsschub hat die letz-
te Erklirung der deutschen Bischéfe zur »Zukunft des konfessionellen Religions-
unterrichts« (Die deutschen Bischéfe 2016) ausgeldst, gefolgt von einer erneuten
Stellungnahme von evangelischer Seite (Kirchenamt der EKD 2018) und flankiert
von einem Positionspapier der deutschsprachigen wissenschaftlichen Religions-
padagogik (Positionspapier 2017). Der vorliegende Beitrag méchte an diesen Dis-
kurs anschlieRen und ihn zugleich mit Denkfiguren des interreligiosen Lernens
verschrinken. Nach einer einleitenden Darstellung aktueller Rahmenbedingun-
gen (1) werden Griinde und Ziele eines religionskooperativen Religionsunterrichts
(2) sowie religionspiadagogische Aufgaben (3) benannt und schliefilich Design und
erste Ergebnisse eines darauf bezogenen Forschungsprojekts zum Unterricht in
heterogenen Lerngruppen »Religionskooperativer Religionsunterricht und dessen
Effekte« (ReKoRU) dargestellt (4).

1 Rahmenbedingungen

Der terminus technicus der konfessionellen Kooperation ist von amtskirchlicher Sei-
te exklusiv fiir die Kooperation zwischen evangelischem und katholischem Religi-
onsunterricht reserviert. Die sich dahinter verbergende Organisationsform steht
im Blick auf die Realitit des schulischen Religionsunterrichts allerdings im Ho-

- am 14.02.2028, 06:36:58. Op


https://doi.org/10.14361/9783839453551-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

368

Jan Woppowa, Carina Caruso, Lukas Konsek & Naciye Kamcili-Yildiz

rizont einer grofieren religids-weltanschaulichen Pluralitit in Schule und jugend-
lichen Lebenswelten sowie einer ebensolchen Heterogenitit auch konfessioneller
Lerngruppen. Das bedeutet, auch ein Unterricht in konfessioneller Kooperation kann
und darf aus religionspiddagogischer Sicht diese Herausforderungen nicht ausblen-
den, geschweige denn Konfessionalitit zu Lasten umfassender religioser Bildungs-
prozesse zu einem exklusiven Differenzmarker machen (Woppowa 2019). Letzteres
weitet den Blick iiber den konfessionsbezogenen Rahmen hinaus auf entsprechen-
de Kooperationen innerhalb der Fichergruppe aus Religion, Philosophie und Ethik,
was konzeptionell schon lange in den Blick genommen wird (Kirchenamt der EKD
1994; Boehme 2019) und auch bildungstheoretisch zu begriinden ist, insofern nach
Jiurgen Baumert diese Ficher die Weltzuginge einer konstitutiven Rationalitit ab-
bilden (Baumert 2002). Mit Blick auf den bekenntnisgebundenen Religionsunter-
richt gemifd Art. 7,3 GG gilt dabei der Frage nach einem kooperativen Religionsun-
terricht zwischen bspw. katholischem, evangelischem, islamischem und jiidischem
Religionsunterricht besonderes Interesse.

In der Erklirung der deutschen Bischofe wird die Kooperation des katholischen
Religionsunterrichts mit dem anderer Religionsgemeinschaften aus theologischen
Griinden explizit von einer konfessionellen Kooperation mit dem evangelischen Re-
ligionsunterricht unterschieden, zwar durchaus begriifit, aber hinsichtlich einer
Durchfithrung weitaus stirker eingeschrinkt:

»Die wiinschenswerte Zusammenarbeit mit demjiidischen oder dem islamischen
Religionsunterricht zu bestimmten Themen (etwa zu Projekten oder in zeitlich
begrenzten Unterrichtsphasen in der Form des Team-Teaching) erfolgt auf theo-
logischen Grundlagen, die in der Erklarung Giber das Verhiltnis zu den nichtchrist-
lichen Religionen Nostra aetate des Zweiten Vatikanischen Konzils gelegt wurden,
und verfolgt eigene Ziele, zu denen insbesondere die Férderung gegenseitigen
Verstehens und religioser Toleranz gehort.« (Die deutschen Bischéfe 2016, 30).

Obwohl hier der Terminus der Kooperation dem Begriff der Zusammenarbeit gewi-
chen ist, kann durchaus — nicht zuletzt auch auf der theologischen Basis von Nos-
tra aetate — von einem religionskooperativen Religionsunterricht gesprochen werden,
der einerseits von der Sache her selbstverstindlich auf einer anderen religionstheo-
logischen Basis stehen muss, aber andererseits auch als Form echter Kooperation
und als Antwort auf die Herausforderung religiéser Heterogenitit auf allen di-
daktischen Ebenen (der Lehrkrifte, der Lernenden und der Lerngegenstinde) ver-
standen werden kann. Von daher scheint es zu kurz gegriffen, sein Zielspektrum
zu sehr lediglich auf die Befihigung zu Verstindigung und Toleranz zu verkiir-
zen. Vielmehr geht es auch hierbei um den Ausweis des Religionsunterrichts als
theologischen Lernort im Kontext interreligioser Dialog- und Lernprozesse. Das
Positionspapier der deutschsprachigen Religionspidagogik hat diese interreligio-
se Ausrichtung unter dem Terminus des kooperativen Religionsunterrichts stirker

- am 14.02.2028, 06:36:58. Op



https://doi.org/10.14361/9783839453551-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interreligiose Kooperation im Religionsunterricht

in den Blick genommen und — wenn auch recht verhalten - dafiir plidiert, »Ver-
netzungen und kreative Zusammenarbeit ... mit dem Unterricht anderer Religio-
nen« zu suchen, um »Themen im interreligiosen Horizont zu erarbeiten« (Positi-
onspapier 2017, 447). Zugleich wird empfohlen, dabei »Wege der Zusammenarbeit
mit der jidischen, der islamischen Religionspidagogik und den sich etablierenden
Religionspadagogiken anderer Religionen ... anzubahnen und auszubauen« (Posi-
tionspapier 2017, 448).

2 Von der interkonfessionellen zur interreligiosen Kooperation:
Griinde und Ziele

Insbesondere angesichts der in mehreren Bundeslindern diskutierten oder be-
reits durchgefithrten Einrichtung des islamischen Religionsunterrichts (oder auch
einer staatlichen Islamkunde) als ordentlichem Lehrfach scheint eine Weiterent-
wicklung des konfessionell-kooperativen hin zu Formen eines religionskooperativen
Religionsunterrichts sinnvoll und notwendig — und zwar primir in theologischer
und religionspidagogischer Absicht. Allerdings kann das nicht geschehen, ohne
die diversen religions- und bildungspolitischen Schief- und Problemlagen im
Blick zu behalten, die eine solche Einrichtung mit sich bringt (die wiederum aber
nicht Gegenstand dieses Beitrags sein kénnen, vgl. zur aktuellen Diskussionslage
in Nordrhein-Westfalen: WDR 2019). In Nordrhein-Westfalen bspw. haben laut
offizieller Schulstatistik (Ministerium 2019, 80) im Schuljahr 2018/19 knapp 5 Pro-
zent aller muslimischen Schiilerinnen und Schiiler an ca. 250 Schulen den 2011 als
ordentliches Lehrfach eingefithrten Islamischen Religionsunterricht (IRU) oder das
staatlich verantwortete Fach Islamkunde in deutscher Sprache besucht. Derzeit arbei-
ten knapp 200 Lehrkrifte mit einer gilltigen Lehrerlaubnis im Religionsunterricht
(Ministerium 2019, 59). Die wenigen Zahlen machen bereits deutlich, dass ange-
sichts der bestehenden Schiilerzahlen nach wie vor eine massive Unterversorgung
herrscht, was wiederum die erfolgte Zusage der politischen Entscheidungstriger
erklirt, neue Institute fiir die Ausbildung islamischer Religionslehrerinnen und
Religionslehrer einzurichten und aufzubauen (seit 2019 bspw. an der Universitit
Paderborn als zweitem NRW-Standort neben Miinster). Der von Uslucan vorgeleg-
te wissenschaftliche Abschlussbericht zur Einfithrung des IRU zeichnet insgesamt
ein positives Bild, insbesondere aus der Perspektive der Teilnehmerinnen und
Teilnehmer (Uslucan 2018). Im Rahmen einer dritten und letzten Erhebungswelle
(2017) wurden Schiilerinnen und Schiiler an Grund- und weiterfithrenden Schulen
(N =174) sowie deren Eltern (N = 150) mittels standardisierter Fragebogen befragt.
Hinsichtlich des Items zur Unterrichtszufriedenheit geben itber 90 Prozent der
Grundschiiler eine positive Zustimmung zum IRU (Uslucan 2018, 141f.) und fast
alle Schiilerinnen und Schiller an weiterfithrenden Schulen nennen auf einer

- am 14.02.2028, 06:36:58. Op

369


https://doi.org/10.14361/9783839453551-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

370

Jan Woppowa, Carina Caruso, Lukas Konsek & Naciye Kamcili-Yildiz

vierstufigen Skala (von >gar nicht wichtig« bis >sehr wichtig) den IRU >wichtig«
bzw. >sehr wichtig« (ebd. 152) bei dhnlich hohen Zufriedenheitswerten (ebd. 159f.).
Auch die Elternbefragung zeigt dhnlich hohe Werte (ebd. 169f.). Hinsichtlich der
unterrichtlichen Behandlung von Fremdreligionen wiinschen sich iiber 88 Prozent
der Grundschiiler (ebd. 144) sowie gut 69 Prozent der Schiilerinnen und Schiiler
an weiterfithrenden Schulen (ebd. 155f.) >mehr Kenntnisse iiber andere Religionenx.

Schon dieser sehr knappe, zugegeben wenig iiberraschende Einblick in die de-
skriptiven Daten der Erhebung kann bereits zweierlei deutlich werden lassen: Zum
einen wird der Bedarf an einem parallel zum etablierten katholischen bzw. evange-
lischen Religionsunterricht stattfindenden islamischen Religionsunterricht seitens
der Beteiligten deutlich bestitigt und scheint auch inhaltlich aus der Praxis des bis-
her erteilten Unterrichts begriindet zu sein. Zum anderen provoziert die erfasste
recht hohe Offenheit gegeniiber einem Wissenserwerb iiber andere Religionen zu
der Folgefrage: Sollte dieser Wissenserwerb im Rahmen eines bekenntnisorientier-
ten Religionsunterrichts bei gleichzeitiger Prisenz von Lerngruppen anderer Be-
kenntnisse nicht notwendig durch kooperative Lernarrangements erfolgen? Wire
es nicht geradezu paradox, wenn ein bekenntnisorientiertes Fach, in dem per defi-
nitionem die Teilnehmerperspektive nach wie vor eine konstitutive Rolle spielt (wie
auch immer sie eingeholt werden kann), nur einen sachkundlich-informierenden
Weg der Vermittlung anderer Religionen wihlte, um einen diesbeziiglichen Wis-
senserwerb zu garantieren? Vielmehr kdnnte gerade ein kooperatives Lernarrange-
ment beide Teilnehmerperspektiven authentisch zueinander ins Gesprich bringen
und damit zugleich nicht nur die Wissensebene religiésen Lernens ansprechen,
sondern Lernprozesse auch auf emotionaler, volitionaler und sozialer Ebene (im
Sinne des umfassenden Weinertschen Kompetenzbegriffs, vgl. Weinert 2001) in
der konkreten Begegnung von Kindern und Jugendlichen unterschiedlicher reli-
gioser Bekenntnisse anregen.

Damit verfolgt ein religionskooperativer Religionsunterricht auch jene Ziele,
die als breiter Konsens dem interreligiésen Lernen zugeschrieben werden. Aller-
dings modelliert er die zielfithrenden Lernprozesse auf der Ebene einer bestimm-
ten Organisationsform des Unterrichts. Gemeinhin kann man finf solcher Ziele
benennen (Unser 2018, 271; Willems 2015):

1. Vermittlung grundlegenden Wissens iiber fremde Religionen

2. Erlangung hermeneutischer Fihigkeiten, insbesondere der Fihigkeit der Perspek-
tiveniibernahme und des Perspektivenwechsels (Woppowa 2013) zwischen Eigen- und
Fremdperspektive

3. Veridnderung von Einstellungen, insbesondere Abbau von Vorurteilen oder Xe-
nophobie und Verstirkung von Toleranz und Anerkennung

4. Befihigung zu einem angemessenen Verhalten gegeniiber Angehorigen anderer
Religionen

- am 14.02.2028, 06:36:58. Op


https://doi.org/10.14361/9783839453551-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interreligiose Kooperation im Religionsunterricht

5. Klirung und Entwicklung eines eigenen religidsen bzw. weltanschaulichen Stand-
punkts in der Auseinandersetzung mit anderen Religionen und Weltanschau-
ungen

Die hier in Erscheinung tretende Hierarchisierung kann in grober Stufung mit
der Lernzieltaxonomie von Marzano und Kendall (Marzano & Kendall 2007) vergli-
chen werden: Wihrend die ersten beiden Zielformulierungen dem kognitiven Sys-
tem auf den Leveln des Abrufens, des Verstehens, der Analyse von Wissen sowie
der Wissensnutzung zuzuordnen sind, verweisen die dritte bis fiinfte Zielformu-
lierung zum einen auf das funfte Level des metakognitiven Systems, insofern auf den
eigenen Wissenserwerb und den Umgang damit in entsprechenden Bereitschaf-
ten und Fihigkeiten reflektiert wird. Zum anderen reichen diese Ziele in das von
Marzano und Kendall bezeichnete sechste Level des kritischen Selbstsystems hinein,
in dem das individuelle belief system eine Rolle spielt und die persénliche Relevanz
und Wirksamkeit der Lerngegenstinde fiir das eigene Leben gepriift werden sol-
len. Marzano und Kendall legen in ihrer Taxonomie besonderen Wert auf eine Ver-
schrinkung von mentalen Prozessen einerseits und Wissensdominen (deklarati-
ves, prozedurales und psychomotorisches Wissen) andererseits, was insbesondere
fiir interreligiése Lernprozesse relevant ist, weil in der Begegnung mit Perspektiven
und Angehorigen anderer Religionen gleichermafien mentale und psychodynami-
sche Prozesse ablaufen bzw. eine kognitive und eine affektive Lerndimension eine
bedeutende Rolle fiir den eigenen Lernprozess spielen.

Das oben ausgefiihrte Zielspektrum lehnt sich schliefilich insgesamt an dia-
logische Lernprozesse an, denn diese beschreiben einen stindigen Austausch
zwischen eigenen und fremden Perspektiven, der wiederum in der vertieften Aus-
einandersetzung mit dem eigenen religiosen oder — weniger voraussetzungsstark
— weltanschaulichen Standpunkt miinden soll. In diesem knappen Umriss wird
zusammenfassend bereits ersichtlich, dass es im Kern interreligioser Lernpro-
zesse darum gehen muss, »die Entwicklung des konfessorischen Moments durch
Vergleich und Dialog hindurch zu erméglichen« (Tautz 2018; Woppowa 2015; Riegel
2018, 152f.).

3 Religionspadagogische Aufgaben und Optionen

Die in der Konsequenz zu den vorangegangenen Ausfithrungen in den Vorder-
grund riickenden Aufgaben der Religionspiddagogik liegen sowohl auf der Ebene
konzeptioneller Theoriebildung als auch auf der Ebene konkreter Modellierungen
von Unterricht einschliefilich entsprechender Zugriffe der Unterrichtsforschung.
Insgesamt muss es zukiinftig noch stirker darum gehen, Spielriume interreligio-
ser Kooperation und interreligiésen Begegnungslernens auszuloten, und zwar be-

- am 14.02.2028, 06:36:58. Op

3N


https://doi.org/10.14361/9783839453551-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

372

Jan Woppowa, Carina Caruso, Lukas Konsek & Naciye Kamcili-Yildiz

sonders als alltagstaugliche Regelform des schulischen Religionsunterrichts, iiber
zeitlich eng begrenzte Projektformate (Boehme 2019) oder aufierunterschulische
Lerngelegenheiten (Girtner & Bettin 2015) hinaus.

Auf konzeptioneller Ebene steht die Frage nach der Zukunftsfihigkeit religio-
ser Bildung in der Schule im Zentrum, was als strategische Schliisselaufgabe einer
kooperativen Religionspidagogik christlicher, islamischer und dariiber hinaus auch ji-
discher Provenienz verstanden werden kann (Woppowa 2017a; Woppowa & Kam-
meyer 2017). Denn es wird zunehmend deutlich, dass angesichts politischer, ge-
sellschaftlicher und kultureller Bedingungen und unter den fiir alle gleicherma-
8en geltenden Herausforderungen religiéser Pluralitit die Religionsgemeinschaf-
ten — hier insbesondere Judentum, Christentum und Islam — eine gemeinsame
Verantwortung fiir eine 6ffentlich wirksame religiése Bildung tragen. Allen Be-
teiligten muss daran gelegen sein, ein religioses Lernen zu plausibilisieren, das
seine Wirksambkeit gegen fundamentalistische Verzerrungen entfalten kann und
das Schillerinnen und Schiller fir eine verniinftig verantwortete und reflektierte
Haltung zu Religion und Glauben befihigt. Der Religionsunterricht in der Schu-
le hat, gleich welchem Bekenntnis er folgt, die zentrale Aufgabe, diese religiose
Orientierungsfihigkeit und Standpunktfihigkeit zu fordern. Sollen gegenwirtige
Mafinahmen zu seiner Qualititsentwicklung und Zukunftssicherung greifen und
ihn insbesondere gegeniiber religionskundlichen oder allgemein wertebildenden
Fichern profilieren, sind religiése Traditionen in ihrer Eigenart als alltagsregulie-
rende Lebensiiberzeugungen ins Spiel zu bringen. Dass damit nicht nur ein reli-
gioser Lehr-Lern-Begriff im Sinne eines teaching about religion intendiert sein kann,
sondern vielmehr die Dimension des teaching from religion an Relevanz gewinnt,
kann als spezifisches Anliegen eines zugleich bekenntnisorientierten und dialog-
bereiten Religionsunterrichts gelten, der sich in seiner kooperativen Gestalt als ein
teaching between religions profilieren konnte. Aus verfassungsrechtlicher Perspektive
wire insbesondere hinsichtlich interreligiéser Kooperationen zu priifen, ob auch
ein solcher in zeitlich begrenzten Phasen realisierter Unterricht unter die Feststel-
lung fillt, dass

»Art. 7 Abs. 3 GG es zulaft, Verdnderungen der Lebenswirklichkeit Rechnung zu
tragen [..]. Zu diesen gehort auch, daf unter dem Einfluf neuerer religionspad-
agogischer Ansitze die Information auch liber andere Bekenntnisse als Bestand-
teil des schulischen Bildungsauftrages betrachtet und eine diesem Ziel entspre-
chende beweglichere Form der Darbietung des Religionsunterrichts befiirwortet
wird. Die geordnete Teilnahme von Schiilern einer anderen Konfession [und hier
noch einmal erweitert: einer anderen Religion; Anm. der Verf.] am Religionsun-
terricht ist daher verfassungsrechtlich unbedenklich, solange der Unterricht da-
durch nicht seine besondere Pragung als konfessionell gebundene Veranstaltung
verliert.« (BVerfG 1987, 254; Heinig 2014)

- am 14.02.2028, 06:36:58. Op


https://doi.org/10.14361/9783839453551-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interreligiose Kooperation im Religionsunterricht

Empirische Befunde zum interreligiésen Lernen (Unser 2018; Schweitzer 2017,
48f.) zeigen eine deutliche Diskrepanz zwischen den normativen Anspriichen
einer diesbeziiglichen Theoriebildung einerseits und den empirischen Erkenntnis-
sen der Unterrichtsforschung iiber die Wirksamkeit interreligidser Lernprozesse
andererseits. So kann durch messbare Effekte bestitigt werden, dass auf den
ersten Taxonomiestufen des Wissens und Verstehens gelingende und mitunter
sogar nachhaltige Lernprozesse stattfinden (Unser 2018, 277f.). Allerdings kann
aufgrund mangelnder Forschungen bzw. ambivalenter Ergebnisse bislang wenig
bis gar nicht bestitigt werden, dass es durch interreligiose Lernarrangements auch
zur Befihigung von Perspektiveniibernahme oder zu Verhaltensinderungen oder
Abbau von Vorurteilen kommt (Unser 2018, 279ff.; Schweitzer & Boschki 2017,
134). Schlieflich steht nach wie vor die didaktische Grundsatzfrage im Raum,
»ob dialogische Lernprozesse im schulischen Religionsunterricht ... iiberhaupt
notwendig sind, um die formulierten Lernziele zu erreichen« (Unser 2018, 281). Im
Rahmen dieses offenen Forschungsfeldes eréfinet sich mit dem religionskoopera-
tiven Religionsunterricht eine Option, interreligidse Lernprozesse in der Schule
in den Blick zu nehmen, die zugleich auch unter den mit der Kontakthypothese
(vgl. dazu die folgenden Ausfithrungen) beschriebenen Handlungsrahmen fallen.
Ein spezifisches »ficherkooperierendes interreligioses Begegnungslernen als spi-
ralcurricular phasenweise durchgefiihrtes ficherverbindendes Lernen zwischen
den Fichern des bekenntnisorientierten Religionsunterrichts« (Boehme 2019) ist
auch an anderer Stelle bereits diskutiert (Gennerich & Mokrosch 2016, 170-177;
Woppowa & Kammeyer 2017; Riegel 2018, 135-182; Kropac 2019, 354-365), bislang
aber keinem hinsichtlich seiner Organisationsform dezidierten Forschungszugrift
unterzogen worden.

4 Wege in die Praxis: Interreligiose Kooperation im konfessionellen
Religionsunterricht

Im folgenden Unterrichtsmodell wird das Anliegen verfolgt, den bekenntnisgebun-
denen Religionsunterricht nach Art. 7,3 GG durch didaktisch profilierte Phasen des
interreligiosen Begegnungslernens zwischen Schiilerinnen und Schiiler verschie-
dener Bekenntnisse zu erginzen (in Anlehnung an die Idee der kooperierenden
Fichergruppe bzw. bereits vorliegende Phasenmodelle: Kirchenamt der EKD 1994,
73-81; Boehme 2019). Die religionskooperative Anlage des Unterrichts wird curri-
cular insofern deutlich, als ein sukzessiver Kompetenzerwerb auf Basis der ent-
sprechenden Kernlehrpline fir katholischen, evangelischen und islamischen Re-
ligionsunterricht erfolgt. Die konzeptionelle Ausgestaltung des Modells orientiert
sich einerseits an den oben benannten Zielen interreligiésen Lernens, an den re-
ligionsdidaktischen Ansitzen der Multiperspektivitit und Perspektivenverschrin-

- am 14.02.2028, 06:36:58. Op

373


https://doi.org/10.14361/9783839453551-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

374

Jan Woppowa, Carina Caruso, Lukas Konsek & Naciye Kamcili-Yildiz

kung (Woppowa 2017b) sowie an ausgewihlten Methoden und Zielen der kompara-
tiven Theologie (von Stosch 2012). Erprobt wurde das Modell wihrend des Schuljah-
res 2018/2019 in der neunten Jahrgangsstufe eines westfilischen Gymnasiums und
wird derzeit empirisch ausgewertet (zum Forschungsdesgin und ersten Erkennt-
nisse vgl. die folgenden Ausfithrungen). Ausgehend von dem giinstigen Umstand,
dass die dafiir ausgewihlte Schule sowohl fiir Schiilerinnen und Schiiler der bei-
den christlichen Konfessionen als auch fiir muslimische Schiilerinnen und Schiiler
durchgingig Religionsunterricht des eigenen Bekenntnisses anbietet, haben sich
drei verschiedene Lerngruppen an dieser spezifischen Form des interreligisen Be-
gegnungslernens beteiligt. Aufgrund bestehender Rahmenbedingungen der Un-
terrichtsorganisation konnte eine — prinzipiell wiinschenswerte — Beteiligung des
judischen Religionsunterrichts nicht realisiert werden.

4.1 Phasenmodell

Die Durchfithrung des Unterrichts folgte wihrend einer Unterrichtsreihe einem
zuvor festgelegten Phasenmodell mit einer wie nachstehend profilierten Organi-
sation von Lerngelegenheiten. Das Modell greift dabei die oben benannten Ziele
interreligiésen Lernens auf und setzt einen deutlichen Akzent sowohl auf konfesso-
rische Lernprozesse als auch auf die Ermoglichung von Perspektiveniibernahmen
und -wechseln der Lernenden durch Dialog und Begegnung.

Drei Lerngruppen, je eine evangelische, katholische und muslimische, arbei-
ten zunichst getrennt in einer ersten, konfessionellen Phase (ca. 10 Unterrichtstun-
den) parallel an einer abgestimmten Unterrichtsreihe zur Gottesfrage, in der sie
sich entweder mit identischen Unterrichtsthemen (bspw. persénliche Gottesbil-
der, Gebetsvollziige) oder Fragestellungen aus der Perspektive des entsprechen-
den Bekenntnisses (bspw. Gottesbilder in Bibel bzw. Koran, christliches bzw. is-
lamisches Offenbarungsverstindnis) auseinander setzen. Ergebnisse der konfes-
sionellen Phase werden pointiert in Schiilerprodukten zusammengefasst, um ei-
ne Vergleichbarkeit der in den einzelnen Lerngruppen erarbeiteten Inhalte sicher-
zustellen, so dass in der zweiten, dialogischen Phase (ca. 4 Unterrichtstunden) die
erarbeiteten Ergebnisse prisentiert werden konnen. Dafiir werden die urspriing-
lichen Lerngruppen zu je gleichen Teilen in bekenntnisheterogenen Lerngruppen
neu zusammengesetzt, so dass drei Lerngruppen jeweils mit evangelischen, katho-
lischen und muslimischen Schiilerinnen und Schiilern entstehen. In dieser dialogi-
schen Phase diskutieren die Jugendlichen unterschiedlicher Bekenntnisse sowohl
ihre individuellen Vorstellungen als auch Positionen der religiosen Traditionen. Im
Einklang mit den Zielen komparativer Theologie ist das alleinige Anliegen nicht,
lediglich Gemeinsamkeiten zwischen den einzelnen Bekenntnissen in den Vorder-
grund des Erkenntnisinteresses zu stellen, sondern auch die eigenen Uberzeugun-
gen der Schiilerinnen und Schiiler sowie bleibende Differenzen religiéser Traditio-

- am 14.02.2028, 06:36:58. Op


https://doi.org/10.14361/9783839453551-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interreligiose Kooperation im Religionsunterricht

nen zu thematisieren. Die Arbeit an Gemeinsamkeiten, Unterschieden und Beson-
derheiten zwischen den verschiedenen religiosen Traditionen sowie immer auch
zwischen den subjektiven Vorstellungen und Standpunkten der Schiilerinnen und
Schiiler wird durch eine produktorientierte Anlage des Unterrichts gewihrleistet.
In einer daran anschliefRenden dritten, komparativen Phase (ca. vier Unterrichtstun-
den), ebenfalls in heterogenen Lerngruppen, wird der Lernprozess fiir das Verste-
hen fremder Perspektiven und fiir neue Fragestellungen geéffnet. Zur vertiefenden
Entwicklung eines eigenen religiés-weltanschaulichen Standpunkts, als Lernpro-
zess der Beurteilung erworbenen Wissens, wird zudem mit kompetenzorientierten
Anforderungssituationen gearbeitet. Dies geschieht hinsichtlich der Gottesfrage
bspw. in der Bearbeitung der Theodizeefrage. Die Schiilerinnen und Schiiler beur-
teilen in der komparativen Auseinandersetzung mit theologischen Positionen der
unterschiedlichen Bekenntnisse, inwiefern der Gottesglaube angesichts von Lei-
derfahrungen in der Welt iiberhaupt tragfihig ist und welche Antworten die reli-
giosen Traditionen dazu parat haben. In einer letzten vierten, konfessorischen Pha-
se (ca. zwel Unterrichtstunden) arbeiten die Schiilerinnen und Schiiler wieder in
bekenntnishomogenen Lerngruppen mit dem Ziel der vertiefenden Entwicklung
eines individuellen religiés-weltanschaulichen Standpunkts.

4.2 Komparativ-theologische Vorannahmen

Die im Hintergrund stehenden theologischen Vorannahmen fiir dieses Modell von
Religionsunterricht basieren auf den handlungsleitenden Zielen und Methoden der
komparativen Theologie. Weil sich diese nicht als eine allgemeine Religionstheolo-
gie versteht, sondern an Einzelfillen und deren Aussagekraft firr den interreligio-
sen Dialog interessiert ist, eignet sich die diesem theologischen Ansatz zu Grunde
liegende Methodik in ihren zentralen Anliegen fiir interreligiése Lernprozesse im
schulischen Religionsunterricht — allerdings immer auch unter dem Vorbehalt spe-
zifisch religionspddagogischer Modifikationen und Einschrinkungen (Woppowa
2015). Im Wesentlichen geht es der komparativen Theologie nicht um eine reli-
gionstheologische Relationierung von Religionen, sondern um die »Entwicklung
einer interreligiésen Hermeneutik, die es erlaubt, einerseits die eigenen Geltungs-
anspriiche aufrecht zu erhalten und nicht in unzulissiger Weise zu relativieren.
Andererseits geht es ihr darum, auch der Wirklichkeitssicht der anderen Raum zu
geben und ihre Autointerpretation ernst zu nehmen.« (von Stosch 2013, 15) Der da-
mit initiierte hermeneutische Prozess zielt dabei sowohl auf ein Neuverstehen des
Eigenen als auch auf eine verstehende Wiirdigung des Fremden, gleichermafien
unter dem theologischen Anspruch einer >Suche nach Wahrheit< (von Stosch 2012,
148). Die in dieser Zielrichtung vollzogene Begegnung beruht in der hier verfolgten
Lesart auf bestimmten Grundhaltungen (von Stosch 2012, 155-168), von denen die
folgenden in besonderer Weise auch unterrichtsrelevant genannt werden kénnen:

- am 14.02.2028, 06:36:58. Op

375


https://doi.org/10.14361/9783839453551-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

376

Jan Woppowa, Carina Caruso, Lukas Konsek & Naciye Kamcili-Yildiz

- Epistemische Demut: Weil der Mensch als bedingtes Wesen das Unbedingte
als solches in seiner Gesamtheit weder erfassen noch dariiber verfiigen kann,
erscheint es unzulissig, die eigenen religios-weltanschaulichen Vorstellungen
mit einem universellen Geltungsanspruch zu versehen. Angesichts einer prin-
zipiellen Fallibilitit menschlichen Erkennens soll daher jede Erkenntnis im in-
terreligiésen Dialog in einer Haltung der Demut artikuliert werden. Das kann
zugleich einen wichtigen Anspruch (inter)religiosen Lernens in der Schule darstel-
len, dem es auch in diesem Kontext um einen entsprechenden Kompetenzer-
werb gehen muss.

- Konfessorische Verbundenheit mit der eigenen Tradition: Die in einem Dialog
gewonnenen Erkenntnisse sind nur dann fir eine auf Anerkennung und To-
leranz basierende interreligiose Verhiltnisbestimmung bedeutsam, wenn sie
nicht nur aus einem privatistischen Vollzug hervorgehen, sondern sich auch
auf die Vorstellungen und normativen Rahmungen der jeweiligen Glaubensge-
meinschaft beziehen. Das wird so gesehen nicht uneingeschrinkt von Schiile-
rinnen und Schiilern zu erwarten sein, kann aber darauf aufmerksam machen,
dass Kinder und Jugendliche auch ohne ein ausgeprigtes religioses Bekenntnis
individuell bestimmte weltanschauliche Uberzeugungen haben, die einem Bekennt-
nis dhnlich sind und alltagsregulierendes Potenzial besitzen.

- Empathie und Gastfreundschaft fiir die Wahrheit des Anderen: Kein interreli-
gioser Dialog und wohl auch kein interreligiéses Begegnungslernen gelingen
ohne ein Mindestmaf$ an Empathie und Aufmerksambkeit fiir ein Gegeniiber
und dessen religiése Uberzeugungen (von Stosch 2013, 18). Dariiber hinaus
nimmt ein in dieser gleichsam lernenden Grundhaltung des Individuums ge-
fithrter Dialog zwischen Menschen unterschiedlicher Religionen oder Welt-
anschauungen nicht schon a priori ein bestimmtes Ergebnis vorweg und ne-
giert nicht die prinzipielle Méglichkeit von anderer Wahrheit. Desgleichen gilt
fr kooperative Lernprozesse aller Art, fir deren Gelingen bestimmte individuelle
Merkmale wie Empathie vorauszusetzen sind (Kopp & Mandl 2007, 21f.; Slavin
1995).

Aus den daraus abgeleiteten methodischen Grundsitzen (von Stosch 2012, 193-215)
der komparativen Theologie seien hier nur einige im Blick auf unterrichtliche Lern-
prozesse besonders relevante erwihnt:

- Mikrologische Vorgehensweise und Aktualititsbezug: Weil die komparative
Theologie weniger ein religionstheologisches Interesse verfolgt als vielmehr an
der Klirung exemplarischer Fragestellungen interessiert ist, steht die Arbeit
am Einzelfall im Vordergrund. Aufgrund der Verankerung solcher Einzelfille
in konkreten religios-weltanschaulichen Sprachspielkontexten kommt die
alltagsregulative Dimension von Uberzeugung adiquat ins Spiel (aus Sicht

- am 14.02.2028, 06:36:58. Op


https://doi.org/10.14361/9783839453551-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interreligiose Kooperation im Religionsunterricht

professioneller Handlungskompetenz Caruso 2019, 50-54). Mikrologisches
Arbeiten mit Aktualititsbezug kann sich daher als anschlussfihig fir die aktuellen
religids-weltanschaulichen Uberzeugungen, Standpunkte und Lebenswelterfahrungen
von Schiilerinnen und Schiilern erweisen.

« Einbezug der Fremdperspektive in das eigene Denken: Der dialogische Wechsel
zwischen religids-weltanschaulicher Eigen- und Fremdperspektive ist grund-
legend fiir ein komparativ-theologisches Arbeiten. Aus hermeneutischer Sicht
geht damit notwendig der Erwerb von Wissen iiber die eigene und fremde
religiése Tradition bzw. Weltanschauung einher, was auch fiir unterrichtliche
Lernprozesse und ihren Anspruch der Perspektivenverschrinkung bzw. des Perspekti-
venwechsels unabdingbar ist. Die Charakterisierung der individuellen Perspek-
tive von Schiilerinnen und Schiiler als sreligios« ist dabei allerdings nicht nur
auf institutionalisierte Religionen zu beschrinken, sondern im Sinne einer in-
dividualisierten Religiositit weiter zu fassen (Woppowa 2015, 22£.).

«  Verkniipfung mit gelebter Religion: Die in der komparativen Theologie veran-
kerte regelmiRige Riickbesinnung auf >gelebte Religion< bzw. auf die religio-
se Praxis bestimmter religiéser Traditionen, um praxisrelevante Erkenntnisse
fiir die Verstindigung der Religionen zu gewinnen, ist aus religionsdidakti-
scher Sicht ebenso problematisch wie bedenkenswert. Gerade weil schulische
Lernprozesse im Rahmen allgemeiner Bildung nur bedingt auf religiése Pra-
xis rekurrieren konnen, sollte religiose Praxis mindestens als hermeneutisch zu
erschliefSender Lerngegenstand ein Element religiésen Lernens sein. Andernfalls
konnte religises Lernen in der Schule nur schwerlich die Lebensrelevanz von Re-
ligionen aufzeigen und bliebe rationalistisch verkiirzt.

4.3 Religionspadagogischer Forschungskontext

Auch wenn notwendig zu unterscheiden bleibt zwischen Formen eines theologisch
gefithrten interreligiésen Dialogs wie dem der komparativen Theologie einerseits
und Formen einer durch Expertinnen und Experten gesteuerten interreligiosen
Begegnung in didaktisch-methodisch inszenierten Lernprozessen andererseits
(Boehme 2019), so bildet das Konzept der interreligiésen Begegnung bzw. des in-
terreligiosen Begegnungslernens doch eine Scharnierstelle zwischen akademisch-
theologischen Anliegen und dem hier verfolgten religionskooperativen Unterricht.

Denn hier wie dort wird die sozialpsychologische Kontakthypothese relevant,
der zufolge der Kontakt zu einer oder mehreren Personen aus einer bestimmten
Gruppe Vorurteile, das heifdt negative Einstellungen und Stereotype gegeniiber
Einzelpersonen oder mehreren Personen aufgrund ihrer Zugehorigkeit zu einer
bestimmten Gruppe (Ethnie, Religion etc.) beziiglich der gesamten Gruppe verrin-
gern kann. Der Begriinder Allport (1954) benennt in seiner Theorie vier mittlerweile
auch empirisch bestitigte Bedingungen, unter denen Vorurteile durch Kontakt ab-

- am 14.02.2028, 06:36:58. Op

371


https://doi.org/10.14361/9783839453551-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

378

Jan Woppowa, Carina Caruso, Lukas Konsek & Naciye Kamcili-Yildiz

gebaut werden kénnen: (1) gleicher Status der Beteiligten ohne hierarchische Bezie-
hungen; (2) Kooperation an gemeinsamen Projekten; (3) gemeinsame Ziele; (4) Un-
terstittzung durch institutionelle Instanzen. Zuletzt sind die Ergebnisse von iiber
500 Studien und mehr als 250.000 Personen in einer Meta-Analyse von Pettigrew
und Tropp ausgewertet worden, und zwar mit dem globalen Ergebnis, dass Men-
schen mit Kontakt zu einer Gruppe eine positivere Einstellung zu eben jener Grup-
pe hatten, als Personen, die keine Begegnungen erlebten (Pettigrew & Tropp 2006).
Neben einem aus der Begegnung resultierenden kognitiven Wissenszuwachs spie-
len auch Emotionen eine wichtige Rolle beim Abbau von Vorurteilen, von denen
insbesondere Angst und Empathie als relevant erscheinen. Je geringer die Angst
und je stirker die Empathie, desto geringer ausgepragt erscheinen die Vorurteile
(Pettigrew & Tropp 2008). Angesichts der oben benannten Bedingungen ist evi-
dent und auch religionspidagogischer Konsens, dass »Begegnungen mit Personen
anderer religiéser oder weltanschaulicher Orientierung nicht per se interreligiose
Lernprozesse anbahnen ..., sondern bestimmte Bedingungen erfiillen miissen, um
zu gelingen« (Boehme 2019; vgl. Girtner 2015).

Die mit der Erprobung des Phasenmodells verbundenen Forschungsfragen ver-
folgen zwei zunichst unabhingige und im Weiteren auch zueinander in Beziehung
zu setzende Fragerichtungen:

(1) Zunichst ist zu priifen, inwieweit Effekte des religionskooperativen Religi-
onsunterrichts auf Schiilervorstellungen festzustellen sind, denn diese beeinflus-
sen wiederum die im Kontext der Kontakthypothese bestehenden Aussagen iiber
den Abbau von Vorurteilen. Wenn die These von Boehme zutrifft, dass interreligio-
ses Begegnungslernen und damit auch der hier beschriebene religionskooperative
Unterricht »ein vorschnelles Kategorisieren in den Islam oder das Christentum«
(Boehme 2019) verhindere, indem er die Begegnung mit religiésen Traditionen
durch konkrete Personen realisiere, dann sollte sich das auch in den Vorstellungen
der Lernenden widerspiegeln. Denn ein solches Lernen ermoglicht allen Beteilig-
ten, »sich individuell zu den Inhalten ihrer (religiésen) Traditionen zu positionie-
ren und sich untereinander als heterogene Gesprachspartner mit individueller Re-
ligiositit oder sikularen Weltanschauungen wahrzunehmen« (Boehme 2019), das
heiflt auch eigene Vorstellungen zu reflektieren, zu modifizieren und individuelle
Standpunkte auszubilden.

(2) Schliefilich ist der Prozess des religionskooperativen Unterrichts in den
Blick zu nehmen, und zwar aus der Sicht der beteiligten Schillerinnen und Schii-
ler selbst. Auch dabei kann eine These Boehmes relevant werden, insofern Asym-
metrien hinsichtlich der bestehenden Lerngruppen (Gréf3e, intra- und interreli-
gioser Bekenntnisdifferenzen, unterschiedliche Vorstellungen gegeniiber den je-
weils anderen Gruppen etc.) als »alterititstheoretische Lernchancen ... fir einen
respektvollen Umgang miteinander« (Boehme 2019) konstruktiv genutzt werden
konnen. Dariiber hinaus ist zu priifen, inwiefern der im Rahmen lingerer dia-

- am 14.02.2028, 06:36:58. Op


https://doi.org/10.14361/9783839453551-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interreligiose Kooperation im Religionsunterricht

logischer Unterrichtsphasen kontinuierliche bzw. mehrfache Kontakt, der als ei-
gener Faktor fir gelingendes Begegnungslernen im Raum steht (Blanik 2015, 65),
eine Rolle spielt, etwa gegeniiber Projekttagen der kooperierenden Fichergruppe
(Boehme 2019) oder auflerschulischen Lerngelegenheiten (Girtner & Bettin 2015).

4.4 Forschungsdesgin und Fragestellungen der empirischen Untersuchung

Der in der 9. Jahrgangsstufe iiber drei Viertel eines gesamtes Schuljahres nach
dem oben skizzierten Modell geplante und durchgefiihrte Religionsunterricht wur-
de empirisch untersucht, indem methodisch-systematisch sowohl quantitative als
auch qualitative Daten generiert wurden, die aktuell ausgewertet und aufbereitet
werden. Im Anschluss an die oben dargelegten Fragestellungen wird das Design
der empirischen Untersuchung beschrieben und die zugrundeliegenden Hypothe-
sen benannt.

Die Studie setzt sich aus zwei Teiluntersuchungen zusammen, die auf Ebene
der Ergebnisse miteinander in Beziehung gesetzt werden, zunichst aber unabhin-
gig voneinander konzipiert und durchgefithrt wurden (Kuckartz 2014, 73; Caruso
2019, 11; 151-161). Der Zugang kann als Mixed-Methods-Ansatz in Form eines paral-
lelen Designs bezeichnet werden. Bei der quantitativen Untersuchung handelt es
sich um ein lingsschnittliches Pri-Post-Design, das heif3t, quantitative Daten wur-
den vor und nach dem erteilten religionskooperativen Unterricht zu Beginn und
gegen Ende des Schuljahres anhand eines standardisierten Fragebogens erhoben
(N = 70). Die Erhebung zielt darauf zu priifen, inwieweit Effekte des religionsko-
operativen Religionsunterrichts zu eruieren sind, das heifst, ob sich signifikante
Veranderungen bezogen auf Vorstellungen von Schiilerinnen und Schiilern fest-
stellen lassen. Dabei bezeichnet der Begriff der Vorstellung kognitive Konstrukte
und ist als Teil von Kompetenz zu verstehen (Caruso 2019, 54). Deshalb wurden mit-
tels induktiv entwickelter Items Denkfiguren von Schiilerinnen und Schiilern un-
terschiedlichen Bekenntnisses (Nigh =28; Nev =17; Npusl =15; Nopne =5; Nsonst =5)
zur individuellen Praxis und Bedeutung von Religion, zur religiésen Selbst- und
Fremdwahrnehmung und zum Religionsunterricht erhoben. Der Fokus der Da-
tenauswertung liegt auf der Prifung, inwiefern sich die Post-Daten von den Pri-
Daten signifikant unterscheiden (Wilcoxon-Vorzeichen-Rang-Test). Ebenfalls wer-
den die lingsschnittlich erhobenen Daten mit einer Kontrollgruppe verglichen, in
der Schiilerinnen und Schiiler einer 9. Jahrgangsstufe am Religionsunterricht in
einer konfessionell homogenen Lerngruppe teilgenommen haben (N = 23).

Die Anlage des religionskooperativen Religionsunterrichts konnte vor dem
Hintergrund der theoretischen Annahmen dazu fihren, dass die Unterschiede
zwischen den drei Lerngruppen zum zweiten Messzeitpunkt als nicht mehr si-
gnifikant zu beurteilen sind, weil der kontinuierliche Kontakt in Analogie zur
Kontakthypothese auch zum Angleichen unterschiedlicher (religiéser) Vorstel-

- am 14.02.2028, 06:36:58. Op

379


https://doi.org/10.14361/9783839453551-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

380

Jan Woppowa, Carina Caruso, Lukas Konsek & Naciye Kamcili-Yildiz

lungen gefithrt haben kénnte. Die Grundannahme ist, dass sich die einzelnen
Lerngruppen zum ersten Messzeitpunkt hinsichtlich ihrer Vorstellungen voneinan-
der unterscheiden, weil unterschiedliche religiése Uberzeugungen und Praktiken
sowie spezifische kulturelle und familidre Kontexte die jeweiligen Vorstellungen
prigen (Weyers 2011). Auf signifikante Unterschiede zwischen den Lerngruppen
zum ersten Messzeitpunkt, das heiflt vor dem religionskooperativen Unterricht,
wird anhand des Kruskal-Wallis-Tests gepriift.

Im Zentrum der qualitativen Untersuchung stehen sechs Leitfrageninterviews
mit Schiilerinnen und Schiilern der einzelnen Lerngruppen in konfessionell ho-
mogenen Fokusgruppen (zwei je Lerngruppe, N = 5 bzw. N = 6). Unmittelbar vor
Durchfithrung der Leitfrageninterviews bekam jede Fokusgruppe die im zeitlichen
Rahmen einer Unterrichtsstunde zu bearbeitende Aufgabe, darzustellen, wie sie
aus Schiilersicht den religionskooperativen Religionsunterricht wahrgenommen
haben. Die Visualisierung erfolgte anhand eines Sets Lego Serious Play. Die im un-
mittelbaren Anschluss durchgefiihrten Interviews in Fokusgruppen basierten u.a.
auf den folgenden Leitfragen:

«  Was habt ihr dargestellt?

- Warum habt ihr das auf diese Weise dargestellt?

«  Wie findet ihr den Religionsunterricht, den ihr in diesem Schuljahr erlebt habt?
«  Wie habt ihr insbesondere die gemischten Unterrichtsphasen erlebt?

4.5 Erste Ergebnisse der quantitativen Teiluntersuchung

Die statistische Datenauswertung der Pri-Daten mittels des Kruskal-Wallis-Tests
zeigt in Bezug auf eine Vielzahl von Items, dass zum ersten Messzeitpunkt signifi-
kante, das heif3t nicht zufillig auftretende Unterschiede zwischen den Bekenntnis-
gruppen bestehen. Im Folgenden wird eine exploratorische Auswahl solcher Items
in den Blick genommen.

Beispielsweise liegt ein signifikant unterschiedliches Antwortverhalten zwi-
schen den Einzelgruppen hinsichtlich des Items »Die Zugehirigkeit zu einer Re-
ligionsgemeinschaft ist mir wichtig.« vor (p=.001). Daraus resultiert, dass in den
gemeinsamen Unterrichtsphasen moglicherweise sehr differente Vorstellun-
gen aufeinandertreffen, die im besten Fall konstruktive Lernprozesse und im
schlechten Fall unterrichtlich nur schwer losbare Konflikte produzieren kénnen.
Auflerdem kann diese Erkenntnis darauf aufmerksam machen, dass in inter-
religiésen Lernprozessen die individuelle Relevanz religioser Traditionen und
Religionsgemeinschaften fiir die bzw. den einzelnen Schiiler/in eine unterrichtlich
wirksame Rolle spielen muss, wenn dadurch moégliche Lernchancen entstehen
sollen. Signifikante Unterschiede zeigen auflerdem die Antworten auf Items, in
dem die Selbst- und Fremdwahrnehmung einer Religion, hier insbesondere des

- am 14.02.2028, 06:36:58. Op


https://doi.org/10.14361/9783839453551-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interreligiose Kooperation im Religionsunterricht

Islam, eine Rolle spielen: »Ich finde, dass der muslimische Glaube streng ist.« (p =.044)
bzw. »Ich finde, dass der muslimische Glaube tolerant ist.« (p=.001) bzw. »Ich finde,
dass der muslimische Glaube Frieden in der Gesellschaft fordert.« (p = .039) Die analogen
Items zum Christentum zeigen keine Signifikanzen und ein homogeneres Ant-
wortverhalten (SD < 1). Diesbeziigliche Differenzen kénnen darauf hinweisen, dass
Selbst- und Fremdbilder einer Religion vor interreligidsen Lernprozessen sehr
weit auseinander liegen konnen, was wiederum sowohl die gewissenhafte Erhe-
bung dieser Bilder als auch eine differenzierte Reflexion von damit verbundenen
Zuschreibungen gegen ein »vorschnelles Kategorisieren« (Boehme 2019) nach sich
ziehen miisste. Insbesondere der interpersonale, biographische sowie lebenswelt-
und erfahrungsbezogene Austausch solcher Vorstellungen wird damit zu einer
zentralen Aufgabe dialogischer Lernprozesse im Unterricht. Ebenfalls als auffillig
interpretiert werden kann das Antwortverhalten in Bezug auf einzelne Items,
die um eine alltiglich und regelmifige, das heifdt nicht nur situative religiose
Praxis, insbesondere Gebetspraxis kreisen. So zeigen die folgenden signifikante
Unterschiede zwischen den Bekenntnisgruppen: »Mir ist es wichtig, tiglich zu beten.«
(p = .000) »Mir ist es wichtig, mit meiner Familie z.B. vor Mahlzeiten zu beten.« (p = .024)
»Ich bete in alltiglichen Situationen.« (p = .000) Der Bezug auf religiose Vollziige im
Allgemeinen und mitunter auch auf individuelle religiose Praxis im Besonderen
birgt damit alterititstheoretische Lernchancen, weil man auch hier mit den un-
terschiedlichen individuellen Vorstellungen arbeiten kann, die nach dem Prinzip
perspektivischer Verschrinkungen zu einander in Beziehung zu setzen wiren
(Woppowa 2017b; (Gennerich & Mokrosch 2016, 173). Plausibel wird hiermit auch,
dass solche Praxisvorstellungen im Sinne regulativer Uberzeugungen ein wichti-
ger Bestandteil interreligiser Lernprozesse sein sollten. Die beziiglich des Items
»Ich bin froh, dass es Muslime in Deutschland gibt.« (p = .006) auftretende Signifikanz
bei gleichzeitiger Nichtsignifikanz und relativ homogenem Antwortverhalten
(SD <1) hinsichtlich eines analogen christlich formulierten Items weist schliefdlich
stark in Richtung der Frage, inwieweit bestimmte Vorurteile und Stereotypen
nicht notwendig als Lernvoraussetzungen interreligiéser und dialogischer Lern-
prozesse in den Blick genommen werden miissen. Interessant wird sein, ob ein
Vergleich mit den Ergebnissen zum zweiten Messpunkt nach der Intervention
durch kooperativen Unterricht diesbeziigliche Verinderungen nachweisen kann.

5 Fazit und Ausblick

Die oben benannte Ausgangshypothese kann damit bestitigt werden: Jugendliche
eines Jahrgangs zeigen signifikante Unterschiede in bestimmten religionsrelevan-
ten Vorstellungen in Abhingigkeit der jeweiligen Gruppenzugehoérigkeit. Als auf-
schlussreich hinsichtlich der hier genannten Vermutungen konnen sich Erkennt-

- am 14.02.2028, 06:36:58. Op

381


https://doi.org/10.14361/9783839453551-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

382

Jan Woppowa, Carina Caruso, Lukas Konsek & Naciye Kamcili-Yildiz

nisse erweisen, die aus einem Vergleich mit den Ergebnissen zum zweiten Messzeit-
punkt resultieren. Sie sollen hinsichtlich der Forschungsfrage insbesondere Aus-
kunft itber mogliche Effekte eines religionskooperativen Religionsunterrichts ge-
ben, der auf Basis eines lingerfristig angelegten Kontakts zwischen den Bekennt-
nisgruppen den Anspruch verfolgt, Vorstellungen von Schiilerinnen und Schiilern
zu verdndern, das heifdt im Blick auf die Daten signifikante Unterschiede aufzuhe-
ben. Solche Erkenntnisse stehen dann im Kontext der Frage, ob sich etwa Selbst-
und Fremdwahrnehmungen verindern konnen oder ob es legitim sein kann, auch
einen Abbau von Vorurteilen als Effekt eines solchen Religionsunterrichts zu mar-
kieren. Letzteres muss insbesondere auch durch den qualitativen Zugang unter-
stiitzt werden, wenn durch die erfolgten Interviews in Fokusgruppen die quantita-
tiven Daten noch einmal verstehend in den Blick genommen werden. Nicht zuletzt
bleibt die globale Frage noch offen, ob Anteile der oben benannten Ziele interre-
ligiosen Lernens durch eine solche Intervention ein Stiick erreichbarer geworden
sind.

Literatur

Allport, Gordon W. (1954): The nature of prejudice. Oxford.

Baumert, Jirgen (2002): Deutschland im internationalen Bildungsvergleich. In:
Nelson Kilius, Jiirgen Kluge & Linda Reisch (Hg.): Die Zukunft der Bildung.
Frankfurt a.M., 100-150.

Blanik, Nicole (2015): Die Kontakthypothese — gelebte interreligiése Begegnungen
als »Erfolgsgarant« fiir subjektive Einstellungsinderung? In: Claudia Girtner &
Natascha Bettin: Interreligioses Lernen an aulerschulischen Lernorten. Empi-
rische Erkundungen zu didaktisch inszenierten Begegnungen mit dem Juden-
tum. Miinster, 57-70.

Boehme, Katja (2019): Art. Interreligiéses Begegnungslernen. In: WiReLex.
Wissenschaftlich-Religionspidagogisches Lexikon. Online: DOI: https://doi.
org/10.23768/wirelex.Interreligises_Begegnungslernen.200343 [letzter Zugriff:
10.09.2019].

Bundesverfassungsgericht (1987): Entscheidungen des Bundesverfassungsgerichts.
Bd. 74. Tiibingen, 244-256.

Caruso, Carina (2019): Das Praxissemester von angehenden Lehrkriften. Ein
Mixed-Methods-Ansatz zur Exploration ausgewihlter Effekte. Paderborn.

Die deutschen Bischofe (2016): Die Zukunft des konfessionellen Religionsunter-
richts. Empfehlungen fiir die Kooperation des katholischen mit dem evangeli-
schen Religionsunterricht. Bonn.

Girtner, Claudia (2015): Empirische Erkundungen zu didaktisch inszenierten Be-
gegnungen mit dem Judentum an auflerschulischen Lernorten. Interpretation

- am 14.02.2028, 06:36:58. Op



https://doi.org/10.23768/wirelex.Interreligises_Begegnungslernen.200343
https://doi.org/10.23768/wirelex.Interreligises_Begegnungslernen.200343
https://doi.org/10.14361/9783839453551-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.23768/wirelex.Interreligises_Begegnungslernen.200343
https://doi.org/10.23768/wirelex.Interreligises_Begegnungslernen.200343

Interreligiose Kooperation im Religionsunterricht

der Ergebnisse im Horizont religionspidagogischer Theoriebildung. In: Dies. &
Natascha Bettin (2015): Interreligioses Lernen an aufderschulischen Lernorten.
Empirische Erkundungen zu didaktisch inszenierten Begegnungen mit dem
Judentum. Miinster, 153-163.

Girtner, Claudia & Bettin, Natascha (2015): Interreligises Lernen an auflerschuli-
schen Lernorten. Empirische Erkundungen zu didaktisch inszenierten Begeg-
nungen mit dem Judentum. Miinster.

Gennerich, Carsten & Mokrosch, Reinhold (Hg.) (2016): Religionsunterricht koope-
rativ. Evaluation des konfessionell-kooperativen Religionsunterrichts in Nie-
dersachsen und Perspektiven fiir einen religions-kooperativen Religionsunter-
richt. Stuttgart.

Heinig, Hans Michael (2014): Religionsunterricht nach Art. 7 Abs. 3 GG — Rechtslage
und Spielriume. In: Bernd Schroder (Hg.): Religionsunterricht — wohin? Kon-
zepte zur Weiterentwicklung eines Faches im Uberblick. Neukirchen-Vluyn,
143-154.

Kirchenamt der EKD (Hg.) (1994): Identitit und Verstindigung. Standort und Per-
spektiven des Religionsunterrichts in der Pluralitit. Giitersloh.

Kirchenamt der EKD (Hg.) (2018): Konfessionell-kooperativ erteilter Religionsun-
terricht. Grundlagen, Standards und Zielsetzungen. Hannover.

Kropac, Ulrich (2019): Religion — Religiositit — Religionskultur. Ein Grundriss reli-
gioser Bildung in der Schule. Unter Mitarbeit von Klaus Kénig. Stuttgart.
Kuckartz, Udo (2014): Mixed Methods. Methodologie, Forschungsdesigns und Ana-

lyseverfahren. Wiesbaden.

Kopp, Brigitte & Mandl, Heinz (2007): Kooperatives Lernen woftir? — Welche Poten-
ziale besitzt kooperatives Lernen? In: Dieter Euler, Giinter Pitzold & Sebastian
Walzik (Hg.): Kooperatives Lernen in der beruflichen Bildung. Stuttgart, 17-30.

Marzano, Robert J. & Kendall, John S. (2007): The New Taxonomy of Educational
Objectives. (2. Aufl.). Thousand Oaks.

Ministerium fir Schule und Bildung des Landes Nordrhein-Westfalen (2019): Das
Schulwesen in Nordrhein-Westfalen aus quantitativer Sicht 2018/19. Diissel-
dorf. Online: https://www.schulministerium.nrw.de/docs/bp/Ministerium/
Service/Schulstatistik/Amtliche-Schuldaten/index.html  [letzter  Zugriff:
10.09.2019].

Pettigrew, Thomas F. & Tropp, Linda R. (2006): A Meta-Analytic Test of Intergroup
Contact Theory. In: Journal of Personality and Social Psychology 90, 751-783 (DOI:
1.1037/0022-3514.90.5.751).

Pettigrew, Thomas F. & Tropp, Linda R. (2008): How does intergroup contact reduce
prejudice? Meta Analytic Tests of Three Mediators. In: European Journal of Social
Psychology 38, 922-934 (DOI: 10.1002/jsp.504).

Positionspapier. Konfessionell, kooperativ, kontextuell — Weichenstellungen fiir ei-
nen zukunftsfihigen Religionsunterricht (2017). In: Konstantin Lindner, Elisa-

- am 14.02.2028, 06:36:58. Op

383


https://www.schulministerium.nrw.de/docs/bp/Ministerium/Service/Schulstatistik/Amtliche-Schuldaten/index.html
https://www.schulministerium.nrw.de/docs/bp/Ministerium/Service/Schulstatistik/Amtliche-Schuldaten/index.html
https://doi.org/10.14361/9783839453551-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.schulministerium.nrw.de/docs/bp/Ministerium/Service/Schulstatistik/Amtliche-Schuldaten/index.html
https://www.schulministerium.nrw.de/docs/bp/Ministerium/Service/Schulstatistik/Amtliche-Schuldaten/index.html

384

Jan Woppowa, Carina Caruso, Lukas Konsek & Naciye Kamcili-Yildiz

beth Naurath, Mirjam Schambeck & Henrik Simojoki (Hg.): Zukunftsfihiger
Religionsunterricht. Konfessionell — kooperativ — kontextuell. Freiburg i.Br.,
445-448.

Riegel, Ulrich (2018): Wie Religion in Zukunft unterrichten? Zum Konfessionsbezug
des Religionsunterrichts von (iiber-)morgen. Stuttgart.

Schweitzer, Friedrich (2017): Empirische Untersuchungen zum interreligiésen Ler-
nen: Forschungskontexte — Untersuchungsdesigns — Desiderate. In: Ders.,
Magda Briuer & Reinhold Boschki: Interreligiéses Lernen durch Perspekti-
veniibernahme. Eine empirische Untersuchung religionsdidaktischer Ansitze.
Miinster, 43-55.

Schweitzer, Friedrich & Boschki, Reinhold (2017): Zur Bedeutung der Befunde —
Konsequenzen fir religionsdidaktische Forschung und religionspidagogische
Theoriebildung. In: Friedrich Schweitzer, Magda Brauer & Reinhold Boschki:
Interreligioses Lernen durch Perspektiveniibernahme. Eine empirische Unter-
suchung religionsdidaktischer Ansitze. Miinster, 133-144.

Slavin, Robert E. (1995): Cooperative learning: Theory, Research and Practice. Sec-
ond edition. Boston.

von Stosch, Klaus (2012): Komparative Theologie als Wegweiser in der Welt der
Religionen. Paderborn.

von Stosch, Klaus (2013): Empathie als Grundkategorie einer Komparativen Theo-
logie. In: Herbert Stettberger & Max Bernlochner: Interreligiose Empathie ler-
nen. Impulse fiir den trialogisch orientierten Religionsunterricht. Miinster, 15-
28.

Tautz, Monika (2018): Art. Interreligioses Lernen, Gymnasium. In:
Wissenschaftlich-Religionspidagogisches Lexikon, Online: DOI: https://
doi.org/10.23768/wirelex.Interreligises_Lernen_Gymnasium.200379  [letzter
Zugriff: 10.09.2019].

Unser, Alexander (2018): Interreligiéses Lernen. In: Mirjam Schambeck & Ulrich
Riegel (Hg.): Was im Religionsunterricht so liuft. Wege und Ergebnisse religi-
onspadagogischer Unterrichtsforschung. Freiburg i.Br., 270-285.

Uslucan, Haci-Halil & Yalgin, Cem Serkan (2018): Abschlussbericht zur wissen-
schaftlichen Begleitung der Einfithrung des islamischen Religionsunterrichts
(IRU) im Land Nordrhein-Westfalen. Essen.

WDR (2019): Verbinde kritisieren Neuregelung fiir Islamunterricht, Online:
https://www1.wdr.de/nachrichten/landespolitik/islamunterricht-reform-100.
html [letzter Zugriff: 31.05.2019].

Weinert, Franz E. (2001): Vergleichende Leistungsmessung in Schulen - eine um-
strittene Selbstverstindlichkeit. In: Ders. (Hg.): Leistungsmessungen in Schu-
len. Weinheim/Basel, 17-31.

Weyers, Stefan (2011): Zwischen Selbstbestimmung und religiéser Autoritit. Nor-
mative Orientierungen christlicher und muslimischer Jugendlicher. In: Karl

- am 14.02.2028, 06:36:58. Op


https://doi.org/10.23768/wirelex.Interreligises_Lernen_Gymnasium.200379
https://doi.org/10.23768/wirelex.Interreligises_Lernen_Gymnasium.200379
https://www1.wdr.de/nachrichten/landespolitik/islamunterricht-reform-100.html
https://www1.wdr.de/nachrichten/landespolitik/islamunterricht-reform-100.html
https://doi.org/10.14361/9783839453551-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.23768/wirelex.Interreligises_Lernen_Gymnasium.200379
https://doi.org/10.23768/wirelex.Interreligises_Lernen_Gymnasium.200379
https://www1.wdr.de/nachrichten/landespolitik/islamunterricht-reform-100.html
https://www1.wdr.de/nachrichten/landespolitik/islamunterricht-reform-100.html

Interreligiose Kooperation im Religionsunterricht

Friedrich Bohler & Michael Corsten (Hg.): Begegnungen von Kulturen. Wies-
baden, 105-180.

Willems, Joachim (2015): Art. Interreligiose Kompetenz. In: Wissenschaftlich-
Religionspidagogisches Lexikon, Online: DOI: https://doi.org/10.23768/
wirelex.Interreligise_Kompetenz.100070 [letzter Zugriff: 10.09.2019].

Woppowa, Jan (2013): Uber den Bildungswert interreligiéser Lernprozesse: Vom
Perspektivenwechsel zur Positionalitit. In: Stefan Altmeyer, Gottfried Bitter &
Joachim Theis (Hg.): Religiése Bildung — Optionen, Diskurse, Ziele (FS R. Eng-
lert). Stuttgart, 289-299.

Woppowa, Jan (2015): Das Konfessorische als Stein des Anstof3es. Aspekte eines kri-
tisch-konstruktiven Gesprichs zwischen Komparativer Theologie und Religi-
onsdidaktik. In: Rita Burrichter, Georg Langenhorst & Klaus von Stosch (Hg.):
Komparative Theologie: Herausforderung fiir die Religionspidagogik. Perspek-
tiven zukunftsfihigen interreligiésen Lernens. Paderborn, 15-30.

Woppowa, Jan (2017a), Der Religionsunterricht im Licht aktueller Erklirungen.
Zukunftsweisende Anlisse fiir eine kooperative Religionspidagogik zwischen
Christen und Muslimen? In: HIKMA. Zeitschrift fiir Islamische Theologie und
Religionspiadagogik 8, H. 2, 229-240.

Woppowa, Jan (2017b): Perspektivenverschrinkung als zentrale Figur konfessionel-
ler Kooperation. In: Konstantin Lindner u.a. (Hg.): Zukunftsfihiger Religions-
unterricht. Konfessionell - kooperativ — kontextuell. Freiburg i.Br., 174-192..

Woppowa, Jan (2019): Zum prekiren Umgang mit Konfessionalitit und Heteroge-
nitat: Plidoyer fiir eine kumenisch inspirierte Lesart des konfessionell-koope-
rativen Religionsunterrichts. In: Mirjam Schambeck, Henrik Simojoki & Atha-
nasios Stogiannidis (Hg.): Auf dem Weg zu einer 6kumenischen Religionsdi-
daktik. Grundlegungen im europiischen Kontext. Freiburg i.Br.

Woppowa, Jan & Kammeyer, Katharina (2017): Auf dem Weg zu einer kooperativen
Bildungsverantwortung? Ein Resiimee in drei Schritten. In: Dies. u.a. (Hg.):
Kooperativer Religionsunterricht. Fragen — Optionen — Wege (Religionspid-
agogik innovativ 20). Stuttgart, 179-199.

- am 14.02.2028, 06:36:58. Op

385


https://doi.org/10.23768/wirelex.Interreligise_Kompetenz.100070
https://doi.org/10.23768/wirelex.Interreligise_Kompetenz.100070
https://doi.org/10.14361/9783839453551-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.23768/wirelex.Interreligise_Kompetenz.100070
https://doi.org/10.23768/wirelex.Interreligise_Kompetenz.100070

- am 14.02.2026, 06:36:58.


https://doi.org/10.14361/9783839453551-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

