
Interreligiöse Kooperation im Religionsunterricht

Perspektiven und Zwischenfazit zum Lernen in

heterogenen Lerngruppen

Jan Woppowa, Carina Caruso, Lukas Konsek & Naciye Kamcili-Yildiz

Der bleibend aktuelle Diskurs um die Zukunftsfähigkeit des konfessionellen Re-

ligionsunterrichts hat in den letzten Jahren deutlich an Fahrt aufgenommen. In

der Mehrheit der deutschen Bundesländer wird der sogenannte konfessionell-ko-

operative Religionsunterricht entweder bereits durchgeführt, steht nach organi-

satorischen Weichenstellungen zwischen staatlichen und kirchlichen Schulämtern

kurz vor der Einführung oder wird mindestens in Richtung seiner Realisierungs-

möglichkeiten –mit einigen Ausnahmen aufgrund kirchenpolitischer Beharrungs-

mentalitäten – geprüft. Einen diesbezüglichen Entwicklungsschub hat die letz-

te Erklärung der deutschen Bischöfe zur »Zukunft des konfessionellen Religions-

unterrichts« (Die deutschen Bischöfe 2016) ausgelöst, gefolgt von einer erneuten

Stellungnahme von evangelischer Seite (Kirchenamt der EKD 2018) und flankiert

von einem Positionspapier der deutschsprachigen wissenschaftlichen Religions-

pädagogik (Positionspapier 2017). Der vorliegende Beitrag möchte an diesen Dis-

kurs anschließen und ihn zugleich mit Denkfiguren des interreligiösen Lernens

verschränken. Nach einer einleitenden Darstellung aktueller Rahmenbedingun-

gen (1) werden Gründe und Ziele eines religionskooperativen Religionsunterrichts

(2) sowie religionspädagogische Aufgaben (3) benannt und schließlich Design und

erste Ergebnisse eines darauf bezogenen Forschungsprojekts zum Unterricht in

heterogenen Lerngruppen »Religionskooperativer Religionsunterricht und dessen

Effekte« (ReKoRU) dargestellt (4).

1 Rahmenbedingungen

Der terminus technicus der konfessionellen Kooperation ist von amtskirchlicher Sei-

te exklusiv für die Kooperation zwischen evangelischem und katholischem Religi-

onsunterricht reserviert. Die sich dahinter verbergende Organisationsform steht

im Blick auf die Realität des schulischen Religionsunterrichts allerdings im Ho-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-021 - am 14.02.2026, 06:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


368 Jan Woppowa, Carina Caruso, Lukas Konsek & Naciye Kamcili-Yildiz

rizont einer größeren religiös-weltanschaulichen Pluralität in Schule und jugend-

lichen Lebenswelten sowie einer ebensolchen Heterogenität auch konfessioneller

Lerngruppen.Das bedeutet, auch ein Unterricht in konfessioneller Kooperation kann

und darf aus religionspädagogischer Sicht dieseHerausforderungen nicht ausblen-

den, geschweige denn Konfessionalität zu Lasten umfassender religiöser Bildungs-

prozesse zu einem exklusiven Differenzmarker machen (Woppowa 2019). Letzteres

weitet den Blick über den konfessionsbezogenen Rahmen hinaus auf entsprechen-

de Kooperationen innerhalb der Fächergruppe aus Religion, Philosophie und Ethik,

was konzeptionell schon lange in den Blick genommen wird (Kirchenamt der EKD

1994; Boehme 2019) und auch bildungstheoretisch zu begründen ist, insofern nach

Jürgen Baumert diese Fächer die Weltzugänge einer konstitutiven Rationalität ab-

bilden (Baumert 2002). Mit Blick auf den bekenntnisgebundenen Religionsunter-

richt gemäß Art. 7,3 GG gilt dabei der Frage nach einem kooperativen Religionsun-

terricht zwischen bspw. katholischem, evangelischem, islamischem und jüdischem

Religionsunterricht besonderes Interesse.

In der Erklärung der deutschen Bischöfe wird die Kooperation des katholischen

Religionsunterrichts mit dem anderer Religionsgemeinschaften aus theologischen

Gründen explizit von einer konfessionellen Kooperation mit dem evangelischen Re-

ligionsunterricht unterschieden, zwar durchaus begrüßt, aber hinsichtlich einer

Durchführung weitaus stärker eingeschränkt:

»Diewünschenswerte Zusammenarbeitmit dem jüdischen oder dem islamischen

Religionsunterricht zu bestimmten Themen (etwa zu Projekten oder in zeitlich

begrenzten Unterrichtsphasen in der Form des Team-Teaching) erfolgt auf theo-

logischenGrundlagen, die in der Erklärung über das Verhältnis zu den nichtchrist-

lichen ReligionenNostra aetate des Zweiten Vatikanischen Konzils gelegt wurden,

und verfolgt eigene Ziele, zu denen insbesondere die Förderung gegenseitigen

Verstehens und religiöser Toleranz gehört.« (Die deutschen Bischöfe 2016, 30).

Obwohl hier der Terminus der Kooperation demBegriff der Zusammenarbeit gewi-

chen ist, kann durchaus – nicht zuletzt auch auf der theologischen Basis von Nos-

tra aetate – von einem religionskooperativenReligionsunterricht gesprochen werden,

der einerseits von der Sache her selbstverständlich auf einer anderen religionstheo-

logischen Basis stehen muss, aber andererseits auch als Form echter Kooperation

und als Antwort auf die Herausforderung religiöser Heterogenität auf allen di-

daktischen Ebenen (der Lehrkräfte, der Lernenden und der Lerngegenstände) ver-

standen werden kann. Von daher scheint es zu kurz gegriffen, sein Zielspektrum

zu sehr lediglich auf die Befähigung zu Verständigung und Toleranz zu verkür-

zen. Vielmehr geht es auch hierbei um den Ausweis des Religionsunterrichts als

theologischen Lernort im Kontext interreligiöser Dialog- und Lernprozesse. Das

Positionspapier der deutschsprachigen Religionspädagogik hat diese interreligiö-

se Ausrichtung unter dem Terminus des kooperativen Religionsunterrichts stärker

https://doi.org/10.14361/9783839453551-021 - am 14.02.2026, 06:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Interreligiöse Kooperation im Religionsunterricht 369

in den Blick genommen und – wenn auch recht verhalten – dafür plädiert, »Ver-

netzungen und kreative Zusammenarbeit … mit dem Unterricht anderer Religio-

nen« zu suchen, um »Themen im interreligiösen Horizont zu erarbeiten« (Positi-

onspapier 2017, 447). Zugleich wird empfohlen, dabei »Wege der Zusammenarbeit

mit der jüdischen, der islamischen Religionspädagogik und den sich etablierenden

Religionspädagogiken anderer Religionen … anzubahnen und auszubauen« (Posi-

tionspapier 2017, 448).

2 Von der interkonfessionellen zur interreligiösen Kooperation:
Gründe und Ziele

Insbesondere angesichts der in mehreren Bundesländern diskutierten oder be-

reits durchgeführten Einrichtung des islamischen Religionsunterrichts (oder auch

einer staatlichen Islamkunde) als ordentlichem Lehrfach scheint eine Weiterent-

wicklung des konfessionell-kooperativen hin zu Formen eines religionskooperativen

Religionsunterrichts sinnvoll und notwendig – und zwar primär in theologischer

und religionspädagogischer Absicht. Allerdings kann das nicht geschehen, ohne

die diversen religions- und bildungspolitischen Schief- und Problemlagen im

Blick zu behalten, die eine solche Einrichtung mit sich bringt (die wiederum aber

nicht Gegenstand dieses Beitrags sein können, vgl. zur aktuellen Diskussionslage

in Nordrhein-Westfalen: WDR 2019). In Nordrhein-Westfalen bspw. haben laut

offizieller Schulstatistik (Ministerium 2019, 80) im Schuljahr 2018/19 knapp 5 Pro-

zent aller muslimischen Schülerinnen und Schüler an ca. 250 Schulen den 2011 als

ordentliches Lehrfach eingeführten Islamischen Religionsunterricht (IRU) oder das

staatlich verantwortete Fach Islamkunde in deutscher Sprache besucht. Derzeit arbei-

ten knapp 200 Lehrkräfte mit einer gültigen Lehrerlaubnis im Religionsunterricht

(Ministerium 2019, 59). Die wenigen Zahlen machen bereits deutlich, dass ange-

sichts der bestehenden Schülerzahlen nach wie vor eine massive Unterversorgung

herrscht, was wiederum die erfolgte Zusage der politischen Entscheidungsträger

erklärt, neue Institute für die Ausbildung islamischer Religionslehrerinnen und

Religionslehrer einzurichten und aufzubauen (seit 2019 bspw. an der Universität

Paderborn als zweitem NRW-Standort neben Münster). Der von Uslucan vorgeleg-

te wissenschaftliche Abschlussbericht zur Einführung des IRU zeichnet insgesamt

ein positives Bild, insbesondere aus der Perspektive der Teilnehmerinnen und

Teilnehmer (Uslucan 2018). Im Rahmen einer dritten und letzten Erhebungswelle

(2017) wurden Schülerinnen und Schüler an Grund- und weiterführenden Schulen

(N = 174) sowie deren Eltern (N = 150) mittels standardisierter Fragebögen befragt.

Hinsichtlich des Items zur Unterrichtszufriedenheit geben über 90 Prozent der

Grundschüler eine positive Zustimmung zum IRU (Uslucan 2018, 141f.) und fast

alle Schülerinnen und Schüler an weiterführenden Schulen nennen auf einer

https://doi.org/10.14361/9783839453551-021 - am 14.02.2026, 06:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


370 Jan Woppowa, Carina Caruso, Lukas Konsek & Naciye Kamcili-Yildiz

vierstufigen Skala (von ›gar nicht wichtig‹ bis ›sehr wichtig‹) den IRU ›wichtig‹

bzw. ›sehr wichtig‹ (ebd. 152) bei ähnlich hohen Zufriedenheitswerten (ebd. 159f.).

Auch die Elternbefragung zeigt ähnlich hohe Werte (ebd. 169f.). Hinsichtlich der

unterrichtlichen Behandlung von Fremdreligionen wünschen sich über 88 Prozent

der Grundschüler (ebd. 144) sowie gut 69 Prozent der Schülerinnen und Schüler

an weiterführenden Schulen (ebd. 155f.) ›mehr Kenntnisse über andere Religionen‹.

Schon dieser sehr knappe, zugegeben wenig überraschende Einblick in die de-

skriptiven Daten der Erhebung kann bereits zweierlei deutlich werden lassen: Zum

einen wird der Bedarf an einem parallel zum etablierten katholischen bzw. evange-

lischen Religionsunterricht stattfindenden islamischen Religionsunterricht seitens

der Beteiligten deutlich bestätigt und scheint auch inhaltlich aus der Praxis des bis-

her erteilten Unterrichts begründet zu sein. Zum anderen provoziert die erfasste

recht hohe Offenheit gegenüber einem Wissenserwerb über andere Religionen zu

der Folgefrage: Sollte dieserWissenserwerb im Rahmen eines bekenntnisorientier-

ten Religionsunterrichts bei gleichzeitiger Präsenz von Lerngruppen anderer Be-

kenntnisse nicht notwendig durch kooperative Lernarrangements erfolgen? Wäre

es nicht geradezu paradox, wenn ein bekenntnisorientiertes Fach, in dem per defi-

nitionem die Teilnehmerperspektive nach wie vor eine konstitutive Rolle spielt (wie

auch immer sie eingeholt werden kann), nur einen sachkundlich-informierenden

Weg der Vermittlung anderer Religionen wählte, um einen diesbezüglichen Wis-

senserwerb zu garantieren? Vielmehr könnte gerade ein kooperatives Lernarrange-

ment beide Teilnehmerperspektiven authentisch zueinander ins Gespräch bringen

und damit zugleich nicht nur die Wissensebene religiösen Lernens ansprechen,

sondern Lernprozesse auch auf emotionaler, volitionaler und sozialer Ebene (im

Sinne des umfassenden Weinertschen Kompetenzbegriffs, vgl. Weinert 2001) in

der konkreten Begegnung von Kindern und Jugendlichen unterschiedlicher reli-

giöser Bekenntnisse anregen.

Damit verfolgt ein religionskooperativer Religionsunterricht auch jene Ziele,

die als breiter Konsens dem interreligiösen Lernen zugeschrieben werden. Aller-

dings modelliert er die zielführenden Lernprozesse auf der Ebene einer bestimm-

ten Organisationsform des Unterrichts. Gemeinhin kann man fünf solcher Ziele

benennen (Unser 2018, 271; Willems 2015):

1. Vermittlung grundlegendenWissens über fremde Religionen

2. Erlangung hermeneutischer Fähigkeiten, insbesondere der Fähigkeit der Perspek-

tivenübernahmeund des Perspektivenwechsels (Woppowa 2013) zwischen Eigen-und

Fremdperspektive

3. Veränderung von Einstellungen, insbesondere Abbau von Vorurteilen oder Xe-

nophobie und Verstärkung von Toleranz und Anerkennung

4. Befähigung zu einem angemessenen Verhalten gegenüber Angehörigen anderer

Religionen

https://doi.org/10.14361/9783839453551-021 - am 14.02.2026, 06:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Interreligiöse Kooperation im Religionsunterricht 371

5. Klärung und Entwicklung eines eigenen religiösen bzw. weltanschaulichen Stand-

punkts in der Auseinandersetzung mit anderen Religionen und Weltanschau-

ungen

Die hier in Erscheinung tretende Hierarchisierung kann in grober Stufung mit

der Lernzieltaxonomie von Marzano und Kendall (Marzano & Kendall 2007) vergli-

chen werden: Während die ersten beiden Zielformulierungen dem kognitiven Sys-

tem auf den Leveln des Abrufens, des Verstehens, der Analyse von Wissen sowie

der Wissensnutzung zuzuordnen sind, verweisen die dritte bis fünfte Zielformu-

lierung zum einen auf das fünfte Level desmetakognitiven Systems, insofern auf den

eigenen Wissenserwerb und den Umgang damit in entsprechenden Bereitschaf-

ten und Fähigkeiten reflektiert wird. Zum anderen reichen diese Ziele in das von

Marzano und Kendall bezeichnete sechste Level des kritischen Selbstsystems hinein,

in dem das individuelle belief system eine Rolle spielt und die persönliche Relevanz

und Wirksamkeit der Lerngegenstände für das eigene Leben geprüft werden sol-

len. Marzano und Kendall legen in ihrer Taxonomie besonderen Wert auf eine Ver-

schränkung von mentalen Prozessen einerseits und Wissensdomänen (deklarati-

ves, prozedurales und psychomotorisches Wissen) andererseits, was insbesondere

für interreligiöse Lernprozesse relevant ist,weil in der Begegnungmit Perspektiven

und Angehörigen anderer Religionen gleichermaßen mentale und psychodynami-

sche Prozesse ablaufen bzw. eine kognitive und eine affektive Lerndimension eine

bedeutende Rolle für den eigenen Lernprozess spielen.

Das oben ausgeführte Zielspektrum lehnt sich schließlich insgesamt an dia-

logische Lernprozesse an, denn diese beschreiben einen ständigen Austausch

zwischen eigenen und fremden Perspektiven, der wiederum in der vertieften Aus-

einandersetzung mit dem eigenen religiösen oder – weniger voraussetzungsstark

– weltanschaulichen Standpunkt münden soll. In diesem knappen Umriss wird

zusammenfassend bereits ersichtlich, dass es im Kern interreligiöser Lernpro-

zesse darum gehen muss, »die Entwicklung des konfessorischen Moments durch

Vergleich und Dialog hindurch zu ermöglichen« (Tautz 2018; Woppowa 2015; Riegel

2018, 152f.).

3 Religionspädagogische Aufgaben und Optionen

Die in der Konsequenz zu den vorangegangenen Ausführungen in den Vorder-

grund rückenden Aufgaben der Religionspädagogik liegen sowohl auf der Ebene

konzeptioneller Theoriebildung als auch auf der Ebene konkreter Modellierungen

von Unterricht einschließlich entsprechender Zugriffe der Unterrichtsforschung.

Insgesamt muss es zukünftig noch stärker darum gehen, Spielräume interreligiö-

ser Kooperation und interreligiösen Begegnungslernens auszuloten, und zwar be-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-021 - am 14.02.2026, 06:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


372 Jan Woppowa, Carina Caruso, Lukas Konsek & Naciye Kamcili-Yildiz

sonders als alltagstaugliche Regelform des schulischen Religionsunterrichts, über

zeitlich eng begrenzte Projektformate (Boehme 2019) oder außerunterschulische

Lerngelegenheiten (Gärtner & Bettin 2015) hinaus.

Auf konzeptioneller Ebene steht die Frage nach der Zukunftsfähigkeit religiö-

ser Bildung in der Schule im Zentrum, was als strategische Schlüsselaufgabe einer

kooperativenReligionspädagogik christlicher, islamischer und darüber hinaus auch jü-

discher Provenienz verstanden werden kann (Woppowa 2017a; Woppowa & Kam-

meyer 2017). Denn es wird zunehmend deutlich, dass angesichts politischer, ge-

sellschaftlicher und kultureller Bedingungen und unter den für alle gleicherma-

ßen geltenden Herausforderungen religiöser Pluralität die Religionsgemeinschaf-

ten – hier insbesondere Judentum, Christentum und Islam – eine gemeinsame

Verantwortung für eine öffentlich wirksame religiöse Bildung tragen. Allen Be-

teiligten muss daran gelegen sein, ein religiöses Lernen zu plausibilisieren, das

seine Wirksamkeit gegen fundamentalistische Verzerrungen entfalten kann und

das Schülerinnen und Schüler für eine vernünftig verantwortete und reflektierte

Haltung zu Religion und Glauben befähigt. Der Religionsunterricht in der Schu-

le hat, gleich welchem Bekenntnis er folgt, die zentrale Aufgabe, diese religiöse

Orientierungsfähigkeit und Standpunktfähigkeit zu fördern. Sollen gegenwärtige

Maßnahmen zu seiner Qualitätsentwicklung und Zukunftssicherung greifen und

ihn insbesondere gegenüber religionskundlichen oder allgemein wertebildenden

Fächern profilieren, sind religiöse Traditionen in ihrer Eigenart als alltagsregulie-

rende Lebensüberzeugungen ins Spiel zu bringen. Dass damit nicht nur ein reli-

giöser Lehr-Lern-Begriff im Sinne eines teaching about religion intendiert sein kann,

sondern vielmehr die Dimension des teaching from religion an Relevanz gewinnt,

kann als spezifisches Anliegen eines zugleich bekenntnisorientierten und dialog-

bereiten Religionsunterrichts gelten, der sich in seiner kooperativen Gestalt als ein

teaching between religions profilieren könnte. Aus verfassungsrechtlicher Perspektive

wäre insbesondere hinsichtlich interreligiöser Kooperationen zu prüfen, ob auch

ein solcher in zeitlich begrenzten Phasen realisierter Unterricht unter die Feststel-

lung fällt, dass

»Art. 7 Abs. 3 GG es zuläßt, Veränderungen der Lebenswirklichkeit Rechnung zu

tragen […]. Zu diesen gehört auch, daß unter dem Einfluß neuerer religionspäd-

agogischer Ansätze die Information auch über andere Bekenntnisse als Bestand-

teil des schulischen Bildungsauftrages betrachtet und eine diesem Ziel entspre-

chende beweglichere Form der Darbietung des Religionsunterrichts befürwortet

wird. Die geordnete Teilnahme von Schülern einer anderen Konfession [und hier

noch einmal erweitert: einer anderen Religion; Anm. der Verf.] am Religionsun-

terricht ist daher verfassungsrechtlich unbedenklich, solange der Unterricht da-

durch nicht seine besondere Prägung als konfessionell gebundene Veranstaltung

verliert.« (BVerfG 1987, 254; Heinig 2014)

https://doi.org/10.14361/9783839453551-021 - am 14.02.2026, 06:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Interreligiöse Kooperation im Religionsunterricht 373

Empirische Befunde zum interreligiösen Lernen (Unser 2018; Schweitzer 2017,

48f.) zeigen eine deutliche Diskrepanz zwischen den normativen Ansprüchen

einer diesbezüglichenTheoriebildung einerseits und den empirischen Erkenntnis-

sen der Unterrichtsforschung über die Wirksamkeit interreligiöser Lernprozesse

andererseits. So kann durch messbare Effekte bestätigt werden, dass auf den

ersten Taxonomiestufen des Wissens und Verstehens gelingende und mitunter

sogar nachhaltige Lernprozesse stattfinden (Unser 2018, 277f.). Allerdings kann

aufgrund mangelnder Forschungen bzw. ambivalenter Ergebnisse bislang wenig

bis gar nicht bestätigt werden, dass es durch interreligiöse Lernarrangements auch

zur Befähigung von Perspektivenübernahme oder zu Verhaltensänderungen oder

Abbau von Vorurteilen kommt (Unser 2018, 279ff.; Schweitzer & Boschki 2017,

134). Schließlich steht nach wie vor die didaktische Grundsatzfrage im Raum,

»ob dialogische Lernprozesse im schulischen Religionsunterricht … überhaupt

notwendig sind, um die formulierten Lernziele zu erreichen« (Unser 2018, 281). Im

Rahmen dieses offenen Forschungsfeldes eröffnet sich mit dem religionskoopera-

tiven Religionsunterricht eine Option, interreligiöse Lernprozesse in der Schule

in den Blick zu nehmen, die zugleich auch unter den mit der Kontakthypothese

(vgl. dazu die folgenden Ausführungen) beschriebenen Handlungsrahmen fallen.

Ein spezifisches »fächerkooperierendes interreligiöses Begegnungslernen als spi-

ralcurricular phasenweise durchgeführtes fächerverbindendes Lernen zwischen

den Fächern des bekenntnisorientierten Religionsunterrichts« (Boehme 2019) ist

auch an anderer Stelle bereits diskutiert (Gennerich & Mokrosch 2016, 170-177;

Woppowa & Kammeyer 2017; Riegel 2018, 135-182; Kropač 2019, 354-365), bislang

aber keinem hinsichtlich seiner Organisationsform dezidierten Forschungszugriff

unterzogen worden.

4 Wege in die Praxis: Interreligiöse Kooperation im konfessionellen
Religionsunterricht

Im folgenden Unterrichtsmodell wird das Anliegen verfolgt, den bekenntnisgebun-

denen Religionsunterricht nach Art. 7,3 GG durch didaktisch profilierte Phasen des

interreligiösen Begegnungslernens zwischen Schülerinnen und Schüler verschie-

dener Bekenntnisse zu ergänzen (in Anlehnung an die Idee der kooperierenden

Fächergruppe bzw. bereits vorliegende Phasenmodelle: Kirchenamt der EKD 1994,

73-81; Boehme 2019). Die religionskooperative Anlage des Unterrichts wird curri-

cular insofern deutlich, als ein sukzessiver Kompetenzerwerb auf Basis der ent-

sprechenden Kernlehrpläne für katholischen, evangelischen und islamischen Re-

ligionsunterricht erfolgt. Die konzeptionelle Ausgestaltung des Modells orientiert

sich einerseits an den oben benannten Zielen interreligiösen Lernens, an den re-

ligionsdidaktischen Ansätzen der Multiperspektivität und Perspektivenverschrän-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-021 - am 14.02.2026, 06:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


374 Jan Woppowa, Carina Caruso, Lukas Konsek & Naciye Kamcili-Yildiz

kung (Woppowa 2017b) sowie an ausgewähltenMethoden und Zielen der kompara-

tivenTheologie (von Stosch 2012). Erprobt wurde dasModell während des Schuljah-

res 2018/2019 in der neunten Jahrgangsstufe eines westfälischen Gymnasiums und

wird derzeit empirisch ausgewertet (zum Forschungsdesgin und ersten Erkennt-

nisse vgl. die folgenden Ausführungen). Ausgehend von dem günstigen Umstand,

dass die dafür ausgewählte Schule sowohl für Schülerinnen und Schüler der bei-

den christlichen Konfessionen als auch für muslimische Schülerinnen und Schüler

durchgängig Religionsunterricht des eigenen Bekenntnisses anbietet, haben sich

drei verschiedene Lerngruppen an dieser spezifischen Form des interreligiösen Be-

gegnungslernens beteiligt. Aufgrund bestehender Rahmenbedingungen der Un-

terrichtsorganisation konnte eine – prinzipiell wünschenswerte – Beteiligung des

jüdischen Religionsunterrichts nicht realisiert werden.

4.1 Phasenmodell

Die Durchführung des Unterrichts folgte während einer Unterrichtsreihe einem

zuvor festgelegten Phasenmodell mit einer wie nachstehend profilierten Organi-

sation von Lerngelegenheiten. Das Modell greift dabei die oben benannten Ziele

interreligiösen Lernens auf und setzt einen deutlichen Akzent sowohl auf konfesso-

rische Lernprozesse als auch auf die Ermöglichung von Perspektivenübernahmen

und -wechseln der Lernenden durch Dialog und Begegnung.

Drei Lerngruppen, je eine evangelische, katholische und muslimische, arbei-

ten zunächst getrennt in einer ersten, konfessionellen Phase (ca. 10 Unterrichtstun-

den) parallel an einer abgestimmten Unterrichtsreihe zur Gottesfrage, in der sie

sich entweder mit identischen Unterrichtsthemen (bspw. persönliche Gottesbil-

der, Gebetsvollzüge) oder Fragestellungen aus der Perspektive des entsprechen-

den Bekenntnisses (bspw. Gottesbilder in Bibel bzw. Koran, christliches bzw. is-

lamisches Offenbarungsverständnis) auseinander setzen. Ergebnisse der konfes-

sionellen Phase werden pointiert in Schülerprodukten zusammengefasst, um ei-

ne Vergleichbarkeit der in den einzelnen Lerngruppen erarbeiteten Inhalte sicher-

zustellen, so dass in der zweiten, dialogischen Phase (ca. 4 Unterrichtstunden) die

erarbeiteten Ergebnisse präsentiert werden können. Dafür werden die ursprüng-

lichen Lerngruppen zu je gleichen Teilen in bekenntnisheterogenen Lerngruppen

neu zusammengesetzt, so dass drei Lerngruppen jeweils mit evangelischen, katho-

lischen undmuslimischen Schülerinnen und Schülern entstehen. In dieser dialogi-

schen Phase diskutieren die Jugendlichen unterschiedlicher Bekenntnisse sowohl

ihre individuellen Vorstellungen als auch Positionen der religiösen Traditionen. Im

Einklang mit den Zielen komparativer Theologie ist das alleinige Anliegen nicht,

lediglich Gemeinsamkeiten zwischen den einzelnen Bekenntnissen in den Vorder-

grund des Erkenntnisinteresses zu stellen, sondern auch die eigenen Überzeugun-

gen der Schülerinnen und Schüler sowie bleibende Differenzen religiöser Traditio-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-021 - am 14.02.2026, 06:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Interreligiöse Kooperation im Religionsunterricht 375

nen zu thematisieren. Die Arbeit an Gemeinsamkeiten, Unterschieden und Beson-

derheiten zwischen den verschiedenen religiösen Traditionen sowie immer auch

zwischen den subjektiven Vorstellungen und Standpunkten der Schülerinnen und

Schüler wird durch eine produktorientierte Anlage des Unterrichts gewährleistet.

In einer daran anschließenden dritten, komparativen Phase (ca. vier Unterrichtstun-

den), ebenfalls in heterogenen Lerngruppen, wird der Lernprozess für das Verste-

hen fremder Perspektiven und für neue Fragestellungen geöffnet. Zur vertiefenden

Entwicklung eines eigenen religiös-weltanschaulichen Standpunkts, als Lernpro-

zess der Beurteilung erworbenenWissens,wird zudemmit kompetenzorientierten

Anforderungssituationen gearbeitet. Dies geschieht hinsichtlich der Gottesfrage

bspw. in der Bearbeitung der Theodizeefrage. Die Schülerinnen und Schüler beur-

teilen in der komparativen Auseinandersetzung mit theologischen Positionen der

unterschiedlichen Bekenntnisse, inwiefern der Gottesglaube angesichts von Lei-

derfahrungen in der Welt überhaupt tragfähig ist und welche Antworten die reli-

giösen Traditionen dazu parat haben. In einer letzten vierten, konfessorischen Pha-

se (ca. zwei Unterrichtstunden) arbeiten die Schülerinnen und Schüler wieder in

bekenntnishomogenen Lerngruppen mit dem Ziel der vertiefenden Entwicklung

eines individuellen religiös-weltanschaulichen Standpunkts.

4.2 Komparativ-theologische Vorannahmen

Die im Hintergrund stehenden theologischen Vorannahmen für dieses Modell von

Religionsunterricht basieren auf den handlungsleitenden Zielen undMethoden der

komparativen Theologie. Weil sich diese nicht als eine allgemeine Religionstheolo-

gie versteht, sondern an Einzelfällen und deren Aussagekraft für den interreligiö-

sen Dialog interessiert ist, eignet sich die diesem theologischen Ansatz zu Grunde

liegende Methodik in ihren zentralen Anliegen für interreligiöse Lernprozesse im

schulischen Religionsunterricht – allerdings immer auch unter demVorbehalt spe-

zifisch religionspädagogischer Modifikationen und Einschränkungen (Woppowa

2015). Im Wesentlichen geht es der komparativen Theologie nicht um eine reli-

gionstheologische Relationierung von Religionen, sondern um die »Entwicklung

einer interreligiösen Hermeneutik, die es erlaubt, einerseits die eigenen Geltungs-

ansprüche aufrecht zu erhalten und nicht in unzulässiger Weise zu relativieren.

Andererseits geht es ihr darum, auch der Wirklichkeitssicht der anderen Raum zu

geben und ihre Autointerpretation ernst zu nehmen.« (von Stosch 2013, 15) Der da-

mit initiierte hermeneutische Prozess zielt dabei sowohl auf ein Neuverstehen des

Eigenen als auch auf eine verstehende Würdigung des Fremden, gleichermaßen

unter dem theologischen Anspruch einer ›Suche nach Wahrheit‹ (von Stosch 2012,

148). Die in dieser Zielrichtung vollzogene Begegnung beruht in der hier verfolgten

Lesart auf bestimmten Grundhaltungen (von Stosch 2012, 155-168), von denen die

folgenden in besonderer Weise auch unterrichtsrelevant genannt werden können:

https://doi.org/10.14361/9783839453551-021 - am 14.02.2026, 06:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


376 Jan Woppowa, Carina Caruso, Lukas Konsek & Naciye Kamcili-Yildiz

• Epistemische Demut: Weil der Mensch als bedingtes Wesen das Unbedingte

als solches in seiner Gesamtheit weder erfassen noch darüber verfügen kann,

erscheint es unzulässig, die eigenen religiös-weltanschaulichen Vorstellungen

mit einem universellen Geltungsanspruch zu versehen. Angesichts einer prin-

zipiellen Fallibilität menschlichen Erkennens soll daher jede Erkenntnis im in-

terreligiösen Dialog in einer Haltung der Demut artikuliert werden. Das kann

zugleich einen wichtigen Anspruch (inter)religiösen Lernens in der Schule darstel-

len, dem es auch in diesem Kontext um einen entsprechenden Kompetenzer-

werb gehen muss.

• Konfessorische Verbundenheit mit der eigenen Tradition: Die in einem Dialog

gewonnenen Erkenntnisse sind nur dann für eine auf Anerkennung und To-

leranz basierende interreligiöse Verhältnisbestimmung bedeutsam, wenn sie

nicht nur aus einem privatistischen Vollzug hervorgehen, sondern sich auch

auf die Vorstellungen und normativen Rahmungen der jeweiligen Glaubensge-

meinschaft beziehen. Das wird so gesehen nicht uneingeschränkt von Schüle-

rinnen und Schülern zu erwarten sein, kann aber darauf aufmerksammachen,

dass Kinder und Jugendliche auch ohne ein ausgeprägtes religiöses Bekenntnis

individuell bestimmte weltanschauliche Überzeugungen haben, die einem Bekennt-

nis ähnlich sind und alltagsregulierendes Potenzial besitzen.

• Empathie und Gastfreundschaft für die Wahrheit des Anderen: Kein interreli-

giöser Dialog und wohl auch kein interreligiöses Begegnungslernen gelingen

ohne ein Mindestmaß an Empathie und Aufmerksamkeit für ein Gegenüber

und dessen religiöse Überzeugungen (von Stosch 2013, 18). Darüber hinaus

nimmt ein in dieser gleichsam lernenden Grundhaltung des Individuums ge-

führter Dialog zwischen Menschen unterschiedlicher Religionen oder Welt-

anschauungen nicht schon a priori ein bestimmtes Ergebnis vorweg und ne-

giert nicht die prinzipielle Möglichkeit von anderer Wahrheit. Desgleichen gilt

für kooperative Lernprozesse aller Art, für deren Gelingen bestimmte individuelle

Merkmale wie Empathie vorauszusetzen sind (Kopp & Mandl 2007, 21f.; Slavin

1995).

Aus den daraus abgeleiteten methodischen Grundsätzen (von Stosch 2012, 193-215)

der komparativenTheologie seien hier nur einige imBlick auf unterrichtliche Lern-

prozesse besonders relevante erwähnt:

• Mikrologische Vorgehensweise und Aktualitätsbezug: Weil die komparative

Theologie weniger ein religionstheologisches Interesse verfolgt als vielmehr an

der Klärung exemplarischer Fragestellungen interessiert ist, steht die Arbeit

am Einzelfall im Vordergrund. Aufgrund der Verankerung solcher Einzelfälle

in konkreten religiös-weltanschaulichen Sprachspielkontexten kommt die

alltagsregulative Dimension von Überzeugung adäquat ins Spiel (aus Sicht

https://doi.org/10.14361/9783839453551-021 - am 14.02.2026, 06:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Interreligiöse Kooperation im Religionsunterricht 377

professioneller Handlungskompetenz Caruso 2019, 50-54). Mikrologisches

Arbeiten mit Aktualitätsbezug kann sich daher als anschlussfähig für die aktuellen

religiös-weltanschaulichen Überzeugungen, Standpunkte und Lebenswelterfahrungen

von Schülerinnen und Schülern erweisen.

• Einbezug der Fremdperspektive in das eigene Denken: Der dialogischeWechsel

zwischen religiös-weltanschaulicher Eigen- und Fremdperspektive ist grund-

legend für ein komparativ-theologisches Arbeiten. Aus hermeneutischer Sicht

geht damit notwendig der Erwerb von Wissen über die eigene und fremde

religiöse Tradition bzw. Weltanschauung einher, was auch für unterrichtliche

Lernprozesse und ihren Anspruch der Perspektivenverschränkung bzw. des Perspekti-

venwechsels unabdingbar ist. Die Charakterisierung der individuellen Perspek-

tive von Schülerinnen und Schüler als ›religiös‹ ist dabei allerdings nicht nur

auf institutionalisierte Religionen zu beschränken, sondern im Sinne einer in-

dividualisierten Religiosität weiter zu fassen (Woppowa 2015, 22f.).

• Verknüpfung mit gelebter Religion: Die in der komparativen Theologie veran-

kerte regelmäßige Rückbesinnung auf ›gelebte Religion‹ bzw. auf die religiö-

se Praxis bestimmter religiöser Traditionen, um praxisrelevante Erkenntnisse

für die Verständigung der Religionen zu gewinnen, ist aus religionsdidakti-

scher Sicht ebenso problematisch wie bedenkenswert. Gerade weil schulische

Lernprozesse im Rahmen allgemeiner Bildung nur bedingt auf religiöse Pra-

xis rekurrieren können, sollte religiöse Praxis mindestens als hermeneutisch zu

erschließender Lerngegenstand ein Element religiösen Lernens sein. Andernfalls

könnte religiöses Lernen in der Schule nur schwerlich die Lebensrelevanz von Re-

ligionen aufzeigen und bliebe rationalistisch verkürzt.

4.3 Religionspädagogischer Forschungskontext

Auch wenn notwendig zu unterscheiden bleibt zwischen Formen eines theologisch

geführten interreligiösen Dialogs wie dem der komparativen Theologie einerseits

und Formen einer durch Expertinnen und Experten gesteuerten interreligiösen

Begegnung in didaktisch-methodisch inszenierten Lernprozessen andererseits

(Boehme 2019), so bildet das Konzept der interreligiösen Begegnung bzw. des in-

terreligiösen Begegnungslernens doch eine Scharnierstelle zwischen akademisch-

theologischen Anliegen und dem hier verfolgten religionskooperativen Unterricht.

Denn hier wie dort wird die sozialpsychologische Kontakthypothese relevant,

der zufolge der Kontakt zu einer oder mehreren Personen aus einer bestimmten

Gruppe Vorurteile, das heißt negative Einstellungen und Stereotype gegenüber

Einzelpersonen oder mehreren Personen aufgrund ihrer Zugehörigkeit zu einer

bestimmten Gruppe (Ethnie, Religion etc.) bezüglich der gesamten Gruppe verrin-

gern kann. Der Begründer Allport (1954) benennt in seinerTheorie vier mittlerweile

auch empirisch bestätigte Bedingungen, unter denen Vorurteile durch Kontakt ab-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-021 - am 14.02.2026, 06:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


378 Jan Woppowa, Carina Caruso, Lukas Konsek & Naciye Kamcili-Yildiz

gebaut werden können: (1) gleicher Status der Beteiligten ohne hierarchische Bezie-

hungen; (2) Kooperation an gemeinsamen Projekten; (3) gemeinsame Ziele; (4) Un-

terstützung durch institutionelle Instanzen. Zuletzt sind die Ergebnisse von über

500 Studien und mehr als 250.000 Personen in einer Meta-Analyse von Pettigrew

und Tropp ausgewertet worden, und zwar mit dem globalen Ergebnis, dass Men-

schen mit Kontakt zu einer Gruppe eine positivere Einstellung zu eben jener Grup-

pe hatten, als Personen, die keine Begegnungen erlebten (Pettigrew & Tropp 2006).

Neben einem aus der Begegnung resultierenden kognitiven Wissenszuwachs spie-

len auch Emotionen eine wichtige Rolle beim Abbau von Vorurteilen, von denen

insbesondere Angst und Empathie als relevant erscheinen. Je geringer die Angst

und je stärker die Empathie, desto geringer ausgeprägt erscheinen die Vorurteile

(Pettigrew & Tropp 2008). Angesichts der oben benannten Bedingungen ist evi-

dent und auch religionspädagogischer Konsens, dass »Begegnungen mit Personen

anderer religiöser oder weltanschaulicher Orientierung nicht per se interreligiöse

Lernprozesse anbahnen …, sondern bestimmte Bedingungen erfüllen müssen, um

zu gelingen« (Boehme 2019; vgl. Gärtner 2015).

Diemit der Erprobung des Phasenmodells verbundenen Forschungsfragen ver-

folgen zwei zunächst unabhängige und imWeiteren auch zueinander in Beziehung

zu setzende Fragerichtungen:

(1) Zunächst ist zu prüfen, inwieweit Effekte des religionskooperativen Religi-

onsunterrichts auf Schülervorstellungen festzustellen sind, denn diese beeinflus-

sen wiederum die im Kontext der Kontakthypothese bestehenden Aussagen über

den Abbau von Vorurteilen.Wenn dieThese von Boehme zutrifft, dass interreligiö-

ses Begegnungslernen und damit auch der hier beschriebene religionskooperative

Unterricht »ein vorschnelles Kategorisieren in den Islam oder das Christentum«

(Boehme 2019) verhindere, indem er die Begegnung mit religiösen Traditionen

durch konkrete Personen realisiere, dann sollte sich das auch in den Vorstellungen

der Lernenden widerspiegeln. Denn ein solches Lernen ermöglicht allen Beteilig-

ten, »sich individuell zu den Inhalten ihrer (religiösen) Traditionen zu positionie-

ren und sich untereinander als heterogene Gesprächspartner mit individueller Re-

ligiosität oder säkularen Weltanschauungen wahrzunehmen« (Boehme 2019), das

heißt auch eigene Vorstellungen zu reflektieren, zu modifizieren und individuelle

Standpunkte auszubilden.

(2) Schließlich ist der Prozess des religionskooperativen Unterrichts in den

Blick zu nehmen, und zwar aus der Sicht der beteiligten Schülerinnen und Schü-

ler selbst. Auch dabei kann eine These Boehmes relevant werden, insofern Asym-

metrien hinsichtlich der bestehenden Lerngruppen (Größe, intra- und interreli-

giöser Bekenntnisdifferenzen, unterschiedliche Vorstellungen gegenüber den je-

weils anderen Gruppen etc.) als »alteritätstheoretische Lernchancen … für einen

respektvollen Umgang miteinander« (Boehme 2019) konstruktiv genutzt werden

können. Darüber hinaus ist zu prüfen, inwiefern der im Rahmen längerer dia-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-021 - am 14.02.2026, 06:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Interreligiöse Kooperation im Religionsunterricht 379

logischer Unterrichtsphasen kontinuierliche bzw. mehrfache Kontakt, der als ei-

gener Faktor für gelingendes Begegnungslernen im Raum steht (Blanik 2015, 65),

eine Rolle spielt, etwa gegenüber Projekttagen der kooperierenden Fächergruppe

(Boehme 2019) oder außerschulischen Lerngelegenheiten (Gärtner & Bettin 2015).

4.4 Forschungsdesgin und Fragestellungen der empirischen Untersuchung

Der in der 9. Jahrgangsstufe über drei Viertel eines gesamtes Schuljahres nach

demoben skizziertenModell geplante und durchgeführte Religionsunterricht wur-

de empirisch untersucht, indem methodisch-systematisch sowohl quantitative als

auch qualitative Daten generiert wurden, die aktuell ausgewertet und aufbereitet

werden. Im Anschluss an die oben dargelegten Fragestellungen wird das Design

der empirischen Untersuchung beschrieben und die zugrundeliegenden Hypothe-

sen benannt.

Die Studie setzt sich aus zwei Teiluntersuchungen zusammen, die auf Ebene

der Ergebnisse miteinander in Beziehung gesetzt werden, zunächst aber unabhän-

gig voneinander konzipiert und durchgeführt wurden (Kuckartz 2014, 73; Caruso

2019, 11; 151-161). Der Zugang kann als Mixed-Methods-Ansatz in Form eines paral-

lelen Designs bezeichnet werden. Bei der quantitativen Untersuchung handelt es

sich um ein längsschnittliches Prä-Post-Design, das heißt, quantitative Daten wur-

den vor und nach dem erteilten religionskooperativen Unterricht zu Beginn und

gegen Ende des Schuljahres anhand eines standardisierten Fragebogens erhoben

(N = 70). Die Erhebung zielt darauf zu prüfen, inwieweit Effekte des religionsko-

operativen Religionsunterrichts zu eruieren sind, das heißt, ob sich signifikante

Veränderungen bezogen auf Vorstellungen von Schülerinnen und Schülern fest-

stellen lassen. Dabei bezeichnet der Begriff der Vorstellung kognitive Konstrukte

und ist als Teil von Kompetenz zu verstehen (Caruso 2019, 54).Deshalb wurdenmit-

tels induktiv entwickelter Items Denkfiguren von Schülerinnen und Schülern un-

terschiedlichen Bekenntnisses (Nkath = 28; Nev = 17; Nmusl = 15; Nohne = 5; Nsonst = 5)

zur individuellen Praxis und Bedeutung von Religion, zur religiösen Selbst- und

Fremdwahrnehmung und zum Religionsunterricht erhoben. Der Fokus der Da-

tenauswertung liegt auf der Prüfung, inwiefern sich die Post-Daten von den Prä-

Daten signifikant unterscheiden (Wilcoxon-Vorzeichen-Rang-Test). Ebenfalls wer-

den die längsschnittlich erhobenen Daten mit einer Kontrollgruppe verglichen, in

der Schülerinnen und Schüler einer 9. Jahrgangsstufe am Religionsunterricht in

einer konfessionell homogenen Lerngruppe teilgenommen haben (N = 23).

Die Anlage des religionskooperativen Religionsunterrichts könnte vor dem

Hintergrund der theoretischen Annahmen dazu führen, dass die Unterschiede

zwischen den drei Lerngruppen zum zweiten Messzeitpunkt als nicht mehr si-

gnifikant zu beurteilen sind, weil der kontinuierliche Kontakt in Analogie zur

Kontakthypothese auch zum Angleichen unterschiedlicher (religiöser) Vorstel-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-021 - am 14.02.2026, 06:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


380 Jan Woppowa, Carina Caruso, Lukas Konsek & Naciye Kamcili-Yildiz

lungen geführt haben könnte. Die Grundannahme ist, dass sich die einzelnen

Lerngruppen zum erstenMesszeitpunkt hinsichtlich ihrer Vorstellungen voneinan-

der unterscheiden, weil unterschiedliche religiöse Überzeugungen und Praktiken

sowie spezifische kulturelle und familiäre Kontexte die jeweiligen Vorstellungen

prägen (Weyers 2011). Auf signifikante Unterschiede zwischen den Lerngruppen

zum ersten Messzeitpunkt, das heißt vor dem religionskooperativen Unterricht,

wird anhand des Kruskal-Wallis-Tests geprüft.

Im Zentrum der qualitativen Untersuchung stehen sechs Leitfrageninterviews

mit Schülerinnen und Schülern der einzelnen Lerngruppen in konfessionell ho-

mogenen Fokusgruppen (zwei je Lerngruppe, N = 5 bzw. N = 6). Unmittelbar vor

Durchführung der Leitfrageninterviews bekam jede Fokusgruppe die im zeitlichen

Rahmen einer Unterrichtsstunde zu bearbeitende Aufgabe, darzustellen, wie sie

aus Schülersicht den religionskooperativen Religionsunterricht wahrgenommen

haben. Die Visualisierung erfolgte anhand eines Sets Lego Serious Play. Die im un-

mittelbaren Anschluss durchgeführten Interviews in Fokusgruppen basierten u.a.

auf den folgenden Leitfragen:

• Was habt ihr dargestellt?

• Warum habt ihr das auf diese Weise dargestellt?

• Wie findet ihr den Religionsunterricht, den ihr in diesem Schuljahr erlebt habt?

• Wie habt ihr insbesondere die gemischten Unterrichtsphasen erlebt?

4.5 Erste Ergebnisse der quantitativen Teiluntersuchung

Die statistische Datenauswertung der Prä-Daten mittels des Kruskal-Wallis-Tests

zeigt in Bezug auf eine Vielzahl von Items, dass zum erstenMesszeitpunkt signifi-

kante, das heißt nicht zufällig auftretende Unterschiede zwischen den Bekenntnis-

gruppen bestehen. Im Folgenden wird eine exploratorische Auswahl solcher Items

in den Blick genommen.

Beispielsweise liegt ein signifikant unterschiedliches Antwortverhalten zwi-

schen den Einzelgruppen hinsichtlich des Items »Die Zugehörigkeit zu einer Re-

ligionsgemeinschaft ist mir wichtig.« vor (p = .001). Daraus resultiert, dass in den

gemeinsamen Unterrichtsphasen möglicherweise sehr differente Vorstellun-

gen aufeinandertreffen, die im besten Fall konstruktive Lernprozesse und im

schlechten Fall unterrichtlich nur schwer lösbare Konflikte produzieren können.

Außerdem kann diese Erkenntnis darauf aufmerksam machen, dass in inter-

religiösen Lernprozessen die individuelle Relevanz religiöser Traditionen und

Religionsgemeinschaften für die bzw. den einzelnen Schüler/in eine unterrichtlich

wirksame Rolle spielen muss, wenn dadurch mögliche Lernchancen entstehen

sollen. Signifikante Unterschiede zeigen außerdem die Antworten auf Items, in

dem die Selbst- und Fremdwahrnehmung einer Religion, hier insbesondere des

https://doi.org/10.14361/9783839453551-021 - am 14.02.2026, 06:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Interreligiöse Kooperation im Religionsunterricht 381

Islam, eine Rolle spielen: »Ich finde, dass der muslimische Glaube streng ist.« (p = .044)

bzw. »Ich finde, dass der muslimische Glaube tolerant ist.« (p = .001) bzw. »Ich finde,

dass der muslimische Glaube Frieden in der Gesellschaft fördert.« (p = .039) Die analogen

Items zum Christentum zeigen keine Signifikanzen und ein homogeneres Ant-

wortverhalten (SD < 1). Diesbezügliche Differenzen können darauf hinweisen, dass

Selbst- und Fremdbilder einer Religion vor interreligiösen Lernprozessen sehr

weit auseinander liegen können, was wiederum sowohl die gewissenhafte Erhe-

bung dieser Bilder als auch eine differenzierte Reflexion von damit verbundenen

Zuschreibungen gegen ein »vorschnelles Kategorisieren« (Boehme 2019) nach sich

ziehen müsste. Insbesondere der interpersonale, biographische sowie lebenswelt-

und erfahrungsbezogene Austausch solcher Vorstellungen wird damit zu einer

zentralen Aufgabe dialogischer Lernprozesse im Unterricht. Ebenfalls als auffällig

interpretiert werden kann das Antwortverhalten in Bezug auf einzelne Items,

die um eine alltäglich und regelmäßige, das heißt nicht nur situative religiöse

Praxis, insbesondere Gebetspraxis kreisen. So zeigen die folgenden signifikante

Unterschiede zwischen den Bekenntnisgruppen: »Mir ist es wichtig, täglich zu beten.«

(p = .000) »Mir ist es wichtig, mit meiner Familie z.B. vor Mahlzeiten zu beten.« (p = .024)

»Ich bete in alltäglichen Situationen.« (p = .000) Der Bezug auf religiöse Vollzüge im

Allgemeinen und mitunter auch auf individuelle religiöse Praxis im Besonderen

birgt damit alteritätstheoretische Lernchancen, weil man auch hier mit den un-

terschiedlichen individuellen Vorstellungen arbeiten kann, die nach dem Prinzip

perspektivischer Verschränkungen zu einander in Beziehung zu setzen wären

(Woppowa 2017b; (Gennerich & Mokrosch 2016, 173). Plausibel wird hiermit auch,

dass solche Praxisvorstellungen im Sinne regulativer Überzeugungen ein wichti-

ger Bestandteil interreligiöser Lernprozesse sein sollten. Die bezüglich des Items

»Ich bin froh, dass es Muslime in Deutschland gibt.« (p = .006) auftretende Signifikanz

bei gleichzeitiger Nichtsignifikanz und relativ homogenem Antwortverhalten

(SD < 1) hinsichtlich eines analogen christlich formulierten Items weist schließlich

stark in Richtung der Frage, inwieweit bestimmte Vorurteile und Stereotypen

nicht notwendig als Lernvoraussetzungen interreligiöser und dialogischer Lern-

prozesse in den Blick genommen werden müssen. Interessant wird sein, ob ein

Vergleich mit den Ergebnissen zum zweiten Messpunkt nach der Intervention

durch kooperativen Unterricht diesbezügliche Veränderungen nachweisen kann.

5 Fazit und Ausblick

Die oben benannte Ausgangshypothese kann damit bestätigt werden: Jugendliche

eines Jahrgangs zeigen signifikante Unterschiede in bestimmten religionsrelevan-

ten Vorstellungen in Abhängigkeit der jeweiligen Gruppenzugehörigkeit. Als auf-

schlussreich hinsichtlich der hier genannten Vermutungen können sich Erkennt-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-021 - am 14.02.2026, 06:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


382 Jan Woppowa, Carina Caruso, Lukas Konsek & Naciye Kamcili-Yildiz

nisse erweisen, die aus einemVergleichmit den Ergebnissen zum zweitenMesszeit-

punkt resultieren. Sie sollen hinsichtlich der Forschungsfrage insbesondere Aus-

kunft über mögliche Effekte eines religionskooperativen Religionsunterrichts ge-

ben, der auf Basis eines längerfristig angelegten Kontakts zwischen den Bekennt-

nisgruppen den Anspruch verfolgt, Vorstellungen von Schülerinnen und Schülern

zu verändern, das heißt im Blick auf die Daten signifikante Unterschiede aufzuhe-

ben. Solche Erkenntnisse stehen dann im Kontext der Frage, ob sich etwa Selbst-

und Fremdwahrnehmungen verändern können oder ob es legitim sein kann, auch

einen Abbau von Vorurteilen als Effekt eines solchen Religionsunterrichts zu mar-

kieren. Letzteres muss insbesondere auch durch den qualitativen Zugang unter-

stützt werden, wenn durch die erfolgten Interviews in Fokusgruppen die quantita-

tiven Daten noch einmal verstehend in den Blick genommen werden. Nicht zuletzt

bleibt die globale Frage noch offen, ob Anteile der oben benannten Ziele interre-

ligiösen Lernens durch eine solche Intervention ein Stück erreichbarer geworden

sind.

Literatur

Allport, Gordon W. (1954): The nature of prejudice. Oxford.

Baumert, Jürgen (2002): Deutschland im internationalen Bildungsvergleich. In:

Nelson Kilius, Jürgen Kluge & Linda Reisch (Hg.): Die Zukunft der Bildung.

Frankfurt a.M., 100-150.

Blanik, Nicole (2015): Die Kontakthypothese – gelebte interreligiöse Begegnungen

als »Erfolgsgarant« für subjektive Einstellungsänderung? In: Claudia Gärtner &

Natascha Bettin: Interreligiöses Lernen an außerschulischen Lernorten. Empi-

rische Erkundungen zu didaktisch inszenierten Begegnungen mit dem Juden-

tum. Münster, 57-70.

Boehme, Katja (2019): Art. Interreligiöses Begegnungslernen. In: WiReLex.

Wissenschaftlich-Religionspädagogisches Lexikon. Online: DOI: https://doi.

org/10.23768/wirelex.Interreligises_Begegnungslernen.200343 [letzter Zugriff:

10.09.2019].

Bundesverfassungsgericht (1987): Entscheidungen des Bundesverfassungsgerichts.

Bd. 74. Tübingen, 244-256.

Caruso, Carina (2019): Das Praxissemester von angehenden Lehrkräften. Ein

Mixed-Methods-Ansatz zur Exploration ausgewählter Effekte. Paderborn.

Die deutschen Bischöfe (2016): Die Zukunft des konfessionellen Religionsunter-

richts. Empfehlungen für die Kooperation des katholischen mit dem evangeli-

schen Religionsunterricht. Bonn.

Gärtner, Claudia (2015): Empirische Erkundungen zu didaktisch inszenierten Be-

gegnungen mit dem Judentum an außerschulischen Lernorten. Interpretation

https://doi.org/10.14361/9783839453551-021 - am 14.02.2026, 06:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.23768/wirelex.Interreligises_Begegnungslernen.200343
https://doi.org/10.23768/wirelex.Interreligises_Begegnungslernen.200343
https://doi.org/10.14361/9783839453551-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.23768/wirelex.Interreligises_Begegnungslernen.200343
https://doi.org/10.23768/wirelex.Interreligises_Begegnungslernen.200343


Interreligiöse Kooperation im Religionsunterricht 383

der Ergebnisse imHorizont religionspädagogischerTheoriebildung. In: Dies.&

Natascha Bettin (2015): Interreligiöses Lernen an außerschulischen Lernorten.

Empirische Erkundungen zu didaktisch inszenierten Begegnungen mit dem

Judentum. Münster, 153-163.

Gärtner, Claudia & Bettin, Natascha (2015): Interreligiöses Lernen an außerschuli-

schen Lernorten. Empirische Erkundungen zu didaktisch inszenierten Begeg-

nungen mit dem Judentum. Münster.

Gennerich, Carsten &Mokrosch, Reinhold (Hg.) (2016): Religionsunterricht koope-

rativ. Evaluation des konfessionell-kooperativen Religionsunterrichts in Nie-

dersachsen und Perspektiven für einen religions-kooperativen Religionsunter-

richt. Stuttgart.

Heinig,HansMichael (2014): Religionsunterricht nach Art. 7 Abs. 3 GG–Rechtslage

und Spielräume. In: Bernd Schröder (Hg.): Religionsunterricht – wohin? Kon-

zepte zur Weiterentwicklung eines Faches im Überblick. Neukirchen-Vluyn,

143-154.

Kirchenamt der EKD (Hg.) (1994): Identität und Verständigung. Standort und Per-

spektiven des Religionsunterrichts in der Pluralität. Gütersloh.

Kirchenamt der EKD (Hg.) (2018): Konfessionell-kooperativ erteilter Religionsun-

terricht. Grundlagen, Standards und Zielsetzungen. Hannover.

Kropač, Ulrich (2019): Religion – Religiosität – Religionskultur. Ein Grundriss reli-

giöser Bildung in der Schule. Unter Mitarbeit von Klaus König. Stuttgart.

Kuckartz, Udo (2014): Mixed Methods. Methodologie, Forschungsdesigns und Ana-

lyseverfahren. Wiesbaden.

Kopp, Brigitte &Mandl,Heinz (2007): Kooperatives Lernenwofür? –Welche Poten-

ziale besitzt kooperatives Lernen? In: Dieter Euler, Günter Pätzold & Sebastian

Walzik (Hg.): Kooperatives Lernen in der beruflichen Bildung. Stuttgart, 17-30.

Marzano, Robert J. & Kendall, John S. (2007): The New Taxonomy of Educational

Objectives. (2. Aufl.). Thousand Oaks.

Ministerium für Schule und Bildung des Landes Nordrhein-Westfalen (2019): Das

Schulwesen in Nordrhein-Westfalen aus quantitativer Sicht 2018/19. Düssel-

dorf. Online: https://www.schulministerium.nrw.de/docs/bp/Ministerium/

Service/Schulstatistik/Amtliche-Schuldaten/index.html [letzter Zugriff:

10.09.2019].

Pettigrew, Thomas F. & Tropp, Linda R. (2006): A Meta-Analytic Test of Intergroup

Contact Theory. In: Journal of Personality and Social Psychology 90, 751-783 (DOI:

1.1037/0022-3514.90.5.751).

Pettigrew,Thomas F.& Tropp, Linda R. (2008): How does intergroup contact reduce

prejudice? Meta Analytic Tests of Three Mediators. In: European Journal of Social

Psychology 38, 922-934 (DOI: 10.1002/ejsp.504).

Positionspapier. Konfessionell, kooperativ, kontextuell –Weichenstellungen für ei-

nen zukunftsfähigen Religionsunterricht (2017). In: Konstantin Lindner, Elisa-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-021 - am 14.02.2026, 06:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.schulministerium.nrw.de/docs/bp/Ministerium/Service/Schulstatistik/Amtliche-Schuldaten/index.html
https://www.schulministerium.nrw.de/docs/bp/Ministerium/Service/Schulstatistik/Amtliche-Schuldaten/index.html
https://doi.org/10.14361/9783839453551-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.schulministerium.nrw.de/docs/bp/Ministerium/Service/Schulstatistik/Amtliche-Schuldaten/index.html
https://www.schulministerium.nrw.de/docs/bp/Ministerium/Service/Schulstatistik/Amtliche-Schuldaten/index.html


384 Jan Woppowa, Carina Caruso, Lukas Konsek & Naciye Kamcili-Yildiz

beth Naurath, Mirjam Schambeck & Henrik Simojoki (Hg.): Zukunftsfähiger

Religionsunterricht. Konfessionell – kooperativ – kontextuell. Freiburg i.Br.,

445-448.

Riegel, Ulrich (2018):Wie Religion in Zukunft unterrichten? ZumKonfessionsbezug

des Religionsunterrichts von (über-)morgen. Stuttgart.

Schweitzer, Friedrich (2017): Empirische Untersuchungen zum interreligiösen Ler-

nen: Forschungskontexte – Untersuchungsdesigns – Desiderate. In: Ders.,

Magda Bräuer & Reinhold Boschki: Interreligiöses Lernen durch Perspekti-

venübernahme. Eine empirische Untersuchung religionsdidaktischer Ansätze.

Münster, 43-55.

Schweitzer, Friedrich & Boschki, Reinhold (2017): Zur Bedeutung der Befunde –

Konsequenzen für religionsdidaktische Forschung und religionspädagogische

Theoriebildung. In: Friedrich Schweitzer, Magda Bräuer & Reinhold Boschki:

Interreligiöses Lernen durch Perspektivenübernahme. Eine empirische Unter-

suchung religionsdidaktischer Ansätze. Münster, 133-144.

Slavin, Robert E. (1995): Cooperative learning: Theory, Research and Practice. Sec-

ond edition. Boston.

von Stosch, Klaus (2012): Komparative Theologie als Wegweiser in der Welt der

Religionen. Paderborn.

von Stosch, Klaus (2013): Empathie als Grundkategorie einer Komparativen Theo-

logie. In: Herbert Stettberger & Max Bernlochner: Interreligiöse Empathie ler-

nen. Impulse für den trialogisch orientierten Religionsunterricht. Münster, 15-

28.

Tautz, Monika (2018): Art. Interreligiöses Lernen, Gymnasium. In:

Wissenschaftlich-Religionspädagogisches Lexikon, Online: DOI: https://

doi.org/10.23768/wirelex.Interreligises_Lernen_Gymnasium.200379 [letzter

Zugriff: 10.09.2019].

Unser, Alexander (2018): Interreligiöses Lernen. In: Mirjam Schambeck & Ulrich

Riegel (Hg.): Was im Religionsunterricht so läuft. Wege und Ergebnisse religi-

onspädagogischer Unterrichtsforschung. Freiburg i.Br., 270-285.

Uslucan, Haci-Halil & Yalçin, Cem Serkan (2018): Abschlussbericht zur wissen-

schaftlichen Begleitung der Einführung des islamischen Religionsunterrichts

(IRU) im Land Nordrhein-Westfalen. Essen.

WDR (2019): Verbände kritisieren Neuregelung für Islamunterricht, Online:

https://www1.wdr.de/nachrichten/landespolitik/islamunterricht-reform-100.

html [letzter Zugriff: 31.05.2019].

Weinert, Franz E. (2001): Vergleichende Leistungsmessung in Schulen – eine um-

strittene Selbstverständlichkeit. In: Ders. (Hg.): Leistungsmessungen in Schu-

len. Weinheim/Basel, 17-31.

Weyers, Stefan (2011): Zwischen Selbstbestimmung und religiöser Autorität. Nor-

mative Orientierungen christlicher und muslimischer Jugendlicher. In: Karl

https://doi.org/10.14361/9783839453551-021 - am 14.02.2026, 06:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.23768/wirelex.Interreligises_Lernen_Gymnasium.200379
https://doi.org/10.23768/wirelex.Interreligises_Lernen_Gymnasium.200379
https://www1.wdr.de/nachrichten/landespolitik/islamunterricht-reform-100.html
https://www1.wdr.de/nachrichten/landespolitik/islamunterricht-reform-100.html
https://doi.org/10.14361/9783839453551-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.23768/wirelex.Interreligises_Lernen_Gymnasium.200379
https://doi.org/10.23768/wirelex.Interreligises_Lernen_Gymnasium.200379
https://www1.wdr.de/nachrichten/landespolitik/islamunterricht-reform-100.html
https://www1.wdr.de/nachrichten/landespolitik/islamunterricht-reform-100.html


Interreligiöse Kooperation im Religionsunterricht 385

Friedrich Bohler & Michael Corsten (Hg.): Begegnungen von Kulturen. Wies-

baden, 105-180.

Willems, Joachim (2015): Art. Interreligiöse Kompetenz. In: Wissenschaftlich-

Religionspädagogisches Lexikon, Online: DOI: https://doi.org/10.23768/

wirelex.Interreligise_Kompetenz.100070 [letzter Zugriff: 10.09.2019].

Woppowa, Jan (2013): Über den Bildungswert interreligiöser Lernprozesse: Vom

Perspektivenwechsel zur Positionalität. In: Stefan Altmeyer, Gottfried Bitter &

JoachimTheis (Hg.): Religiöse Bildung – Optionen, Diskurse, Ziele (FS R. Eng-

lert). Stuttgart, 289-299.

Woppowa, Jan (2015): Das Konfessorische als Stein des Anstoßes. Aspekte eines kri-

tisch-konstruktiven Gesprächs zwischen Komparativer Theologie und Religi-

onsdidaktik. In: Rita Burrichter, Georg Langenhorst & Klaus von Stosch (Hg.):

KomparativeTheologie: Herausforderung für die Religionspädagogik. Perspek-

tiven zukunftsfähigen interreligiösen Lernens. Paderborn, 15-30.

Woppowa, Jan (2017a), Der Religionsunterricht im Licht aktueller Erklärungen.

Zukunftsweisende Anlässe für eine kooperative Religionspädagogik zwischen

Christen und Muslimen? In: HIKMA. Zeitschrift für Islamische Theologie und

Religionspädagogik 8, H. 2, 229-240.

Woppowa, Jan (2017b): Perspektivenverschränkung als zentrale Figur konfessionel-

ler Kooperation. In: Konstantin Lindner u.a. (Hg.): Zukunftsfähiger Religions-

unterricht. Konfessionell – kooperativ – kontextuell. Freiburg i.Br., 174-192.

Woppowa, Jan (2019): Zum prekären Umgang mit Konfessionalität und Heteroge-

nität: Plädoyer für eine ökumenisch inspirierte Lesart des konfessionell-koope-

rativen Religionsunterrichts. In: Mirjam Schambeck, Henrik Simojoki & Atha-

nasios Stogiannidis (Hg.): Auf dem Weg zu einer ökumenischen Religionsdi-

daktik. Grundlegungen im europäischen Kontext. Freiburg i.Br.

Woppowa, Jan & Kammeyer, Katharina (2017): Auf demWeg zu einer kooperativen

Bildungsverantwortung? Ein Resümee in drei Schritten. In: Dies. u.a. (Hg.):

Kooperativer Religionsunterricht. Fragen – Optionen – Wege (Religionspäd-

agogik innovativ 20). Stuttgart, 179-199.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-021 - am 14.02.2026, 06:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.23768/wirelex.Interreligise_Kompetenz.100070
https://doi.org/10.23768/wirelex.Interreligise_Kompetenz.100070
https://doi.org/10.14361/9783839453551-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.23768/wirelex.Interreligise_Kompetenz.100070
https://doi.org/10.23768/wirelex.Interreligise_Kompetenz.100070


https://doi.org/10.14361/9783839453551-021 - am 14.02.2026, 06:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

