
ANTHROPOS

102.2007: 115–134

Geburt und Jugend des Helden im Gesar-Epos
der Monguor (VR China, Provinz Qinghai)

(Fortsetzung von Anthropos 101.2006: 473–497)

Bruno J. Richtsfeld

Abstract. – In the years 1948/49 Dominik Schröder noted down
a Monguor version of the Gesar epic, of which he could translate
only some parts; after his death in 1974 the manuscript was
edited in 1980 by Walther Heissig. In 1988 another version of
the Monguor-Gesar was published in Chinese translation in a
Chinese Gesar research periodical. In comparison to Schröder’s
record this epic demonstrates significant alterations but also
helps us to understand some of the parts which Schröder was
not able to translate. On the other hand these two versions reveal
the traits which connect them with motives, motive chains, and
plots of Mongolian and Tibetan storytelling and Gesar/Geser
traditions. They also demonstrate the attributes and pecularities
of the Monguor-Gesariade and prove that the similar motive
chain and construction of the two variants represent a distinct
oral poetry theme among the Gesar/Geser traditions in Innerasia.
[Monguor, Gesar, Geser, epic, folklore, folktale, oral poetry]

Bruno J. Richtsfeld, Dr. phil. (München 1989), Leiter der Ab-
teilung Inner- und Ostasien am Staatlichen Museum für Völker-
kunde München. Zu seinen Publikationen zählen neben Beiträ-
gen in Museumspublikationen auch Veröffentlichungen zu den
Themen Schamanismus in der Mandschurei und Erzähltraditio-
nen Innerasiens; siehe zitierte Literatur.

2.5 Die Vernichtung der Magier

Ake Chaotong aber war weiterhin entschlossen,
Lang Senqian zu töten und sagte sich:

Ein Flusstal und zwei Flusstäler sind drei Flusstäler,
die Menschen aller Täler habe ich gründlich verärgert,
die Menschen aller Täler habe ich gereizt.
Das Mangan xili von Lang Seroukeka habe ich gereizt,

König Chizan, den schwarzen Dämon, habe ich verär-
gert.
Meine Pläne sind samt und sonders aufgeflogen,
aber was man anfängt, muss man auch zu Ende führen,
und ich werde die Sache zu Ende bringen!

Er rief Zhade Lajiu, Huajiao Langzhou, Guinan
Guangji und weitere vier in der Magie gut be-
wanderte Benben-Meister31 zu sich, damit sie Be-
schwörungen vornahmen, die das Mangan xili von
Lang Seroukeka dem Staube gleich fortwirbeln
sollten.

Lang Senqian sprach zu seinen Eltern:

Mein großherziger und gütiger Vater,
meine großherzige und gütige Mutter.
Das schwarze Ungeheuer Chizan wird künftig nicht mehr
kommen,
denn es hat einen Eid geschworen:
Es schwor, dass es nicht mehr kommen werde.
Ake Chaotong ist von Grund auf grausam und unbarm-
herzig,
er wird erst dann Ruhe geben, wenn er mich getötet hat.
Er hat sieben Benben-Meister gerufen,
die Tag und Nacht Beschwörungen lesen.

31 Benbenzi bezeichnet ursprünglich der Bön-Schule angehö-
rende, religiöse Spezialisten, in rezenter Zeit verwendet man
den Ausdruck auch für die Mönche der Nyingmapa-Schule
(chin.: hongjiao, rote Glaubenslehre), die den Berggöttern
Opfer darbringen (Wang Xingxian 1988: 34, Anm. 1). An-
gaben zu der “Roten Schule” des Lamaismus im Monguor-
Gebiet s. Schram (1957: 73–76).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-115 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:55:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-115


116 Bruno J. Richtsfeld

Diese Beschwörungen sind gegen uns gerichtet,
damit unsere ganze Familie in die Gewalt der Dämonen
fällt.
Ake Chaotong ist aus tiefstem Herzen grausam,
er wird erst dann Ruhe geben, wenn in Lang Seroukeka
Asche wirbelt.
Fürchtet euch nicht meine Eltern,
euer Kind weiß, was zu tun ist!

Worauf wollte er hinaus? Er sprach: “Ich werde
mich als umherziehender Wande Lama32 verklei-
den und zu den Benben-Meistern gehen. Dort wer-
de ich sehen, was ich tun kann. Macht euch keine
Sorgen und ängstigt euch nicht, denn niemand wird
es wagen, hierher zu kommen, um euch zu töten.”

Lang Senqian schlüpfte in die Kleider eines
Wande Lama, nahm ein Traggestell auf den Rücken
und machte sich mit einer Almosenschale auf den
Weg. Er ging zu dem Tempel des Ake Chaotong,
in dem die Beschwörungstexte gelesen wurden.
Man rezitierte bereits seit drei oder fünf Tagen. Die
Trommeln und Becken dröhnten und die Stimmen
der Magier erfüllten die Luft. Genau an jenem Tage
aber wollte das Räucherwerk nicht brennen und die
Schalen mit reinem Wasser mussten immer wieder
gewechselt werden, da von oben beständig Asche
und Staub herabrieselte. Ake Chaotong war darob
in großer Aufregung. Plötzlich hörten sie am Tor
ein Kind dreimal rufen: “Bitte gebt mir zu essen!”
Ake Chaotong sagte zu Qijia Rangmou: “Sieh mal
nach, was am Tor los ist! Dort scheint ein Kind
zu rufen. Lass es nicht herein! Hier werden Gebete
gesprochen, da kann man doch nicht einfach so mir
nichts dir nichts hereinspazieren!”

Vor dem Tore fand Qijia Rangmou einen jun-
gen Wande mit einem Traggestell auf dem Rücken.
Der Wande sprach: “Ich habe von weitem Räucher-
werk gerochen und als ich näher kam, hörte ich
die Trommeln und Becken dröhnen und die Hörner
schallen. Bestimmt beten bei euch hohe Mönche
oder Benben-Meister für das Gedeihen des Viehs
und eine reiche Ernte. Ich bin ein frommer Wande,
der, den Wolken gleich, umherzieht. Darf ich ein-
treten und meine Verehrung bezeigen?”

Qijia Rangmou antwortete: “Das kann ich nicht
entscheiden, ich werde nachfragen.” Er kehrte zu-
rück und berichtete: “Vor dem Tor steht kein ge-
wöhnliches Kind, sondern ein umherziehender und
bettelnder Wande Lama. Er sagt, er habe von wei-
tem unser Räucherwerk gerochen und daraus ge-

32 Monguor: wändi oder bändi (Smedt et Mostaert 1933: 20),
wendee (Schram 1957: 57), mongol.: bandi, tib.: ban-dhe,
von Sanskr.: vandya; niedrigster Mönchsrang, Novize, Schü-
ler eines Lamas; zu Stellung und Aufgaben vgl. Schram
(1957: 57).

schlossen, dass bei uns hohe Mönche oder in der
Magie bewanderte Benben-Meister für das Gedei-
hen des Viehs und für eine gute Ernte beten. Er
bittet darum, hereinkommen und sich verneigen
zu dürfen.” Die Benben-Meister meinten: “Seinen
Worten nach zu schließen, kennt er sich in unseren
religiösen Lehren gut aus. Ruft ihn herein!”

Als der junge Wande eintrat, grüßte ihn Ake
Chaotong und fragte: “Junger Wande, woher
kommst du und wohin gehst du? Warum kommst
du zu uns?” Der Wande antwortete: “Ich komme
vom Berg Wutai in Shanxi, wo ich das Stand-
bild des Avalokiteshvara [Guanyin]33 und den in
den Bergen wachsenden Baum [die Bäume] mit
den Ornamenten der sechs Daseinsbereiche34 ver-
ehrt habe. Außerdem habe ich noch viele andere
Klöster und heilige Plätze des Buddhismus besucht
und als ich nun hier bei Euch vorbeikam, roch ich
schon von weitem das Räucherwerk und hörte die
Trommeln und Schneckenhörner. Da dachte ich,
dass in Eurem Hause bestimmt hohe Mönche oder
Benben-Meister für das Gedeihen des Viehs und ei-
ne gute Ernte beten. Wenn es möglich ist, kniefällig
meine Verehrung zu bezeigen, so lasst mich dies
tun und die Scheitel berühren. Andernfalls gebt mir
bitte etwas zu essen.”

Ake Chaotong befahl seinen Dienern, ihm
Milchtee, Butter und Tsampa zu bringen. Den Ko-
tau und die Scheitelberührung erwähnte er nicht,
da er der Meinung war, der junge Wande sei nur
wegen eines Almosens gekommen. Der Wande
sprach: “Ich danke Euch sehr für diesen schnee-
weißen Milchtee, die frische und kremige Butter
und das frisch gemahlene Mehl. Bevor ich davon
nehme, will ich mich zuerst nach dem Befinden der
ehrenwerten Benben-Meister erkundigen und ihnen
für ihre große Güte danken.” Er betrat den Medi-
tationsraum und erzählte ehrerbietig den Benben-
Meistern, was er bereits Ake Chaotong erzählt hat-
te. Dann verließ er den Raum und begann zu essen.

Unter den Benben-Meister kam es zu einer leb-
haften Aussprache: “Dieser kleine Wande ist zuvor-

33 Vermutlich ist damit die 17,70 Meter hohe Bronzestatue
des tausendarmigen Avalokiteshvara in dem Tempel Jin-
gesi (Goldpavillontempel) gemeint, das größte Standbild
auf dem Wutaishan; s. Yang Yutan et al. (1985: 134f.). Der
Wutaishan wird ansonsten als Heiligtum des Bodhisattvas
Manjushri (chin.: Wenshu pusa) verehrt. Zur Topographie
des Bergmassivs auf traditionellen Pilgerkarten s. Halén
(1987: 9–12, 142–159).

34 Nicht verlässliche Übersetzung für shanli zhangzhe liudao-
wen de shu. Über einen derartigen Baum/derartige Bäume
konnte ich nichts in Erfahrung bringen, vgl. aber Richtsfeld
(2005: 216, Anm. 7). Liudao bezieht sich auf die sechs Mög-
lichkeiten der Wiedergeburt: Götter, Halbgötter, Menschen,
Tiere, Hungergeister, Höllen.

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-115 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:55:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-115


Geburt und Jugend des Helden im Gesar-Epos der Monguor (VR China, Provinz Qinghai) 117

kommend und höflich. Sollten wir ihn nicht hier be-
halten, damit er reines Wasser bringt, Räucherwerk
entzündet, den Boden kehrt und für uns arbeitet?”
Zu dem Wande sagten sie:

Iss dich satt am Tsampa, trink dich satt am Tee,
wir wollen mit dir sprechen:
Du bist ein wandernder junger Wande,
du musst bestimmt nicht sofort weiterwandern.
Wir lesen hier heilige Schriften,
wir lesen schon seit vier Tagen
und werden erst in einigen Tagen damit fertig sein,
bleib doch so lange hier.
Zünde für uns Räucherwerk an und bring uns klares
Wasser,
kehre für uns den Boden und geh uns zur Hand.
In drei Tagen haben wir die Schriften zu Ende gelesen,
dann kannst du weiterziehen.
Denk darüber nach, ob du das für uns machen willst?

Der Wande hatte auf ein solches Angebot gewartet.
Er stand auf und antwortete:

Großherzige, gütige Benben-Meister,
großherziger, gütiger König Ake.
Ich bin ein wandernder Wande,
meine Aufgabe ist es, kniefällig Buddha zu verehren.
Wenn ich nach unten gehe, setzt mir niemand eine Frist,
wenn ich nach oben gehe, setzt mir niemand eine Frist.
Drei oder vier Tage zu bleiben, ist mir nicht zu wenig,
sechs oder sieben Tage zu bleiben, ist für mich nicht zu
viel.
Wenn ihr mich braucht, bleibe ich,
was ihr mir auftragt, das will ich tun.
Früh am Morgen werde ich aufstehen und den Boden
kehren,
zu gegebener Zeit zünde ich Räucherwerk an und bringe
frisches Wasser.
Auch ich bin ein Buddhaschüler
und spreche das Om. man. i padme hūm. .
Den Göttern und Buddhas klares Wasser und Räucher-
werk darzubringen
und mich fromm niederzuwerfen, davor drücke ich mich
nicht.

Der junge Wande stimmte zu und blieb. Die
Benben-Meister schlugen weiter ihre Becken und
Trommeln, bliesen ihre Hörner und rezitierten ih-
re Texte. Der junge Wande kehrte und fegte flei-
ßig, zündete Räucherwerk an und brachte sauberes
Wasser, und alle waren mit ihm und seiner Arbeit
zufrieden.

Am siebten Tag der Rezitation des Schadenzau-
bers riefen die Benben-Meister nach Ake Chao-
tong und sprachen zu ihm: “Wir haben nun sie-
ben Tage lang Zaubertexte gelesen, heute Nachmit-
tag müssen wir eine Prozession veranstalten und

die zuorima35 sechsmal dem Lauf der Sonne ent-
sprechend im Kreise [um ein Feuer?] tragen. Le-
ge sogleich folgende magische Gegenstände be-
reit: Aus “Gelb-” und “Schwarzdorn” [?, heihuang-
ci] gefertigte Pfeile, einen Dolch mit einem Griff
aus schwarzem Ziegenhorn, das Blut eines weißen
Hundes und die Eingeweide eines schwarzen Hun-
des. Zudem brauchen wir ein schwarzes Ritualtuch
[darina], das Benben-Meister für ihre magischen
Praktiken benötigen. Lass deine Leute das Ban-
ner des Gesetzes [faqi] aufrichten und die Zuorima
unter Bewachung zu den Ritualgegenständen36 ins
unbebaute Land hinausbringen, wo die Zuorima in
loderndes Feuer geworfen und verbrannt werden.
Zum gegebenen Zeitpunkt muss alles fertig sein!
Es darf dir kein Fehler unterlaufen!”

Ake Chaotong meldete: “Alles ist vorbereitet
und meine Leute warten schon. Aber das Wetter
ändert sich. Am Himmel ziehen rote, schwarze und
gelbe Wolken auf und es beginnt zu regnen. Es sieht
nach einem gewaltigen Sturm aus. Wie sollen wir
die Zaubergegenstände und das Ritualbanner hin-
ausbringen und die Zuorima hinausgeleiten?” Noch
während er sprach, begann es gewaltig zu stür-
men und heftig zu regnen. Es war abzusehen, dass
der festgelegte Zeitpunkt nicht eingehalten werden
konnte. Die Benben-Meister und Ake Chaotong sa-
ßen wie auf Kohlen und wurden immer unruhiger.
Das war die Gelegenheit, auf die der kleine Wande
gewartet hatte:

Die Benben wissen nicht weiter,
und auch Ake Chaotong kann nicht helfen.
Ich hingegen habe eine gute Idee,
mögen die Herren hören, was ich zu sagen habe:
Das schwarze Tuch sollen die Benben-Meister schwen-
ken [da bu],
in dem Meditationsraum sollen die Beschwörungen ge-
sprochen werden.
Das Ritualbanner soll vor dem Tor aufgerichtet werden,
es soll sich der Richtung zuneigen, der die Zauberfor-
meln gelten.
Ich werde in einer Hand eine Fackel halten,
und mit der anderen die Zuorima tragen.
Von klein auf wandere ich durch Wind und Regen,
und habe dadurch einige Fähigkeiten erworben.
Wie stark Wind und Regen auch immer sein mögen,

35 Ein Zaubergegenstand, der aus Klumpen gerösteten Mehls
geformt wird und wie eine dreieckige Fackel aussieht. Man
glaubt, dass seine magische Macht feindliche Dinge ver-
nichtet und Gegner tötet. Es handelt sich um einen Gegen-
stand des Aberglaubens, der die Menschen in Angst und
Schrecken versetzt (OA). – Torma, “Opferkuchen”; s. dazu
Schram (1957: 101, Anm. 5).

36 Wanwu, “Spielsachen”, scheint ein Druckfehler zu sein und
dürfte durch fawu, “Ritualgegenstände”, zu ersetzen sein.

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-115 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:55:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-115


118 Bruno J. Richtsfeld

so treffen doch nicht allzu viele Regentropfen meinen
Körper.
Wie glitschig der Boden auch immer sein mag,
so fürchte ich ihn doch nicht unter meinen Füßen.
Ihr müsst mir nur die Beschwörungsformeln beibringen,
die man für das Geleit der Zuorima braucht,
und ich werde unfehlbar zu der vom Los bestimmten Zeit
die Zuorima hinausbringen.
Falls ihr nicht überzeugt seid,
so wandere ich mal durch den Regen, bevor ihr entschei-
det.

Der junge Wande trat vor die Tür und ging zweimal
in dem schräg herabprasselnden Regen auf und ab.
Die Benben-Meister und Ake Chaotong sahen, dass
er weder nass wurde noch ausrutschte. Sie freuten
sich sehr und waren mit dem Vorschlag des jungen
Wande einverstanden: Es war also doch noch mög-
lich, die Zuorima rechtzeitig wegzubringen! Und so
lehrten sie ihn die Beschwörungsformel:

Die Beschwörungstexte wurden sieben Tage und Nächte
lang gelesen,
die Beschwörungsformel aber besteht nur aus wenigen
Sätzen:
Suodamariwa sei der Herr des Weges [zuo daozhu],
sieben Benben lesen die Beschwörungstexte.
Drei Zuorima-Kegel gibt es.
Sie wenden sich direkt nach Seroukeka.
Einer richtet sich gegen die Stirn des Mangan xili,
zwei richten sich auf die Herzen von Sangdang und
Gangji.
In Lang Seroukeka fliegen Hühnerfedern,
in Lang Seroukeka wirbelt Staub auf.

Der kleine Wande nahm die Fackel in die eine,
die Zuorima in die andere Hand und wollte gehen.
“Hast du dir die Beschwörungsformel gemerkt?”,
fragten die Benben-Meister. “Ich habe sie mir ge-
merkt.” “Sag sie auf, damit wir sie hören!” Der
kleine Wande drehte sich zu ihnen um und sprach:
“Ich sag sie euch vor und ihr hört zu”:

Die Beschwörungstexte wurden sieben Tage und Nächte
lang gelesen,
die Beschwörungsformel aber besteht nur aus wenigen
Sätzen:
Shidanglaqian ist der Herr der Wege,
Warinianqian liest die Beschwörungstexte,
Xiulu Rijian begleitet die Zuorima,
nur drei Zuorima-Kegel gibt es,
die in den zuorikang37 des Chaotong zurückkehren.
Sie sollen den sieben Benben-Meistern Kreuz und Beine
zerschmettern,

37 D. h. in das Haus, in dem die Beschwörungstexte gelesen
werden (OA).

sie sollen die Augen der sieben Benben-Meister erblin-
den lassen.
Ist das so richtig?

“Oh weh, oh weh! Das ist falsch! Das ist falsch!”
Sogleich verbesserte sich der junge Wande und
rezitierte den Spruch in der Weise, wie er ihn von
den Benben-Meister gehört hatte.

“So ist’s richtig”, sagten diese, “so ist’s richtig!”
Und während die Benben-Meister mit lauter Stim-
me die Beschwörungstexte rezitierten, ihre Becken
und Trommeln schlugen und die Ritualhörner blie-
sen, machte sich der kleine Wande mit den Zuorima
auf den Weg.

Entgegen den Erwartungen der Benben-Meister
wirkte die magische Kraft der zuerst gesprochenen
Beschwörungsformel, während die als zweite ge-
sprochene wirkungslos blieb. Als die Zuorima in
das prasselnde Feuer geworfen wurden, fuhr den
sieben Benben-Meistern ein brennender Schmerz
durch die Stirne und sie erblindeten. Ihre Beine
wurden kraftlos, und sie konnten nicht mehr gehen.
Da verstanden sie, dass sich die magische Kraft
gegen sie gewendet hatte. Sie verwandelten sich in
Wildtauben, aber als sie aus dem Meditationsraum
flogen und fliehen wollten, schoss Lang Senqian sie
mit seiner Schleuder [paosheng] ab. Frei von Sorge
kehrte er nach Hause zurück.

2.6 Die Flucht ins Süßwurzelland

Unterwegs betete Lang Senqian zu Shidanglaqian,
Warinianqian, Xiulu Rijian und Qiangqiang Tawei,
die in den Gefilden der Unsterblichen im Himmel
weilten: “Als ich mich in die irdische Welt begab,
habt ihr gelobt, sogleich herabzukommen und mich
zu schützen, wenn ich in Bedrängnis gerate. Nun
ist die Zeit gekommen, mich zu schützen. Schützt
mich vor der magischen Kraft der Beschwörungen,
schützt auch meine beiden alten Eltern! Schickt
ihnen eine weiße Wolke nach Lang Seroukeka als
glückverheißendes Zeichen und lasst sie nicht vor
Gram weinen.”

Die in den himmlischen Gefilden der Unsterb-
lichen Weilenden hörten seine Bitte und schick-
ten sogleich die glückverheißende weiße Wolke
nach Lang Seroukeka, deren Anblick Sangdang
und Gangji etwas beruhigte. Bald darauf kam auch
ihr Sohn nach Hause und sie freuten sich, nach
langer Trennung wieder vereint zu sein.

Die Eltern sprachen zum Sohn: “Seit du mit
dem Traggestell auf dem Rücken fortgegangen bist
und nicht mehr bei uns warst [wörtl.: wir dein
Bild nicht mehr vor Augen hatten], hielten wir von

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-115 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:55:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-115


Geburt und Jugend des Helden im Gesar-Epos der Monguor (VR China, Provinz Qinghai) 119

morgens bis abends Ausschau, Tag um Tag hielten
wir Ausschau nach dir, aber du kamst nicht zurück.
Wir haben uns große Sorgen gemacht und jeder Tag
war uns so lang wie ein ganzes Jahr. Erst als sich
heute Morgen eine weiße Wolke auf den Berggipfel
herabgesenkt hat, waren wir erleichtert, denn dieses
gute Omen zeigte uns, dass du noch am Leben
warst.”

Lang Senqian antwortete: “Mein großherziger
und gütiger Vater, meine großherzige und gütige
Mutter. Als euer Sohn muss ich mich bei euch
entschuldigen, dass ich euch große Sorgen bereitet
habe, weil ich fortgegangen und nicht zur rechten
Zeit zurückgekehrt bin. Ich wollte innerhalb von
zehn Tagen wieder zurück sein, aber es kam anders.
Ake Chaotong hat im Meditationsraum von Emu-
yinkuan Beschwörungstexte lesen lassen und Lang
Seroukeka war das Ziel dieses Schadenzaubers; er
war überzeugt, erst dann Ruhe zu finden, wenn
wir alle vernichtet wären. Deshalb nahm ich eine
andere Gestalt an und war die letzten zehn Tage
fort. Ich ahnte, dass ihr euch Sorgen macht, und
habe die Götter und Buddhas in den Gefilden der
Unsterblichen gebeten, euch die glückverheißende
weiße Wolke zu senden. Auch wenn ich die ma-
gische Kraft der Beschwörungen und der Zuorima
gegen den Gegner wandte, gilt weiterhin:

Mein großherziger und gütiger Vater,
meine großherzige und gütige Mutter.
Ihr fragt aufrichtig und ich muss ehrlich antworten,
wenn ich nicht ehrlich antworte, lade ich Schuld auf
mich.
Ake Chaotong wird nicht aufgeben,
unsere Not wird dauern.
In Lang Seroukeka bin ich geboren,
aber es ist kein guter Ort.
Ihr zwei lebt hier seit vielen Jahren,
und habt viel gelitten.
Ich habe beschlossen, dass wir fortziehen.
Ihr meine Eltern solltet auf meine Worte hören.
Das Gebiet von Chawu Lang ist groß,
warum wollen wir uns nicht [anderorts] niederlassen?
Das Pferd Jinjin soll das Zelt tragen,
Qimo Niyu soll uns führen.
Großherzige Mutter trage mich auf dem Rücken,
denn du musstest mich nur drei Monate im Bauch tragen:
Du sollst mich noch sechs Monate auf dem Rücken
tragen,
erst dann hast du die Mühen und Leiden einer Mutter zur
Gänze ertragen.
Du, großherziger Vater, trage den Kochkessel auf dem
Rücken,
und auch die drei Steine für den Kessel nimm mit.
Wenn wir unterwegs Tee kochen,
geht das doch nicht ohne Herdsteine!
Wir haben keine Waffen zur Hand,

wenn es nötig ist, werden sie als Waffen dienen.
Wir brechen auf, wenn wir den Tee getrunken haben,
in dieser Gegend sollten wir nicht länger verweilen.
Hört: Auf der anderen Seite des Berges Sangtangnari
liegt Juema Lang.
Juema Lang ist eine gute Gegend.
Die juema38 von Juema Lang schmecken gut.
Auf den drei Hochebenen [tai?; wörtl.: Terrassen], der
oberen, der mittleren und der unteren Ebene,
auf allen Hochebenen wächst üppig Juema.
Auf der oberen Ebene ist die Juema so groß wie der Kopf
eines Pferdes,
auf der mittleren ist die Juema so groß wie der Kopf eines
Rindes,
auf der unteren ist die Juema so groß wie der Kopf eines
Schafs.

Nachdem Lang Senqian mit seinen Eltern einen
Kessel Tee getrunken hatte, machten sie sich auf
den Weg. Das Pferd trug das Yakhaarzelt, die Mut-
ter das Kind und der Vater den Kessel und die
drei Herdsteine. Außerdem führte er den Hund. Es
wurde ein mühsamer und beschwerlicher Marsch.
Nachdem sie die Ebene von Yeren hinter sich ge-
lassen hatten, stiegen sie auf den Berg Sangtangnari
(Sangtangnaren)39 hinauf und als sie ihn erklom-
men hatten, lag ihr Ziel Juema Lang vor ihnen. Bei
ihrer Ankunft ging die Sonne im Westen unter. Sie
hatten Durst und das Pferd hatte Hunger, und so
legten sie an Ort und Stelle eine Rast ein, kochten
Tee und holten Tsampamehl hervor. Plötzlich hör-
ten sie vom Fuß des Berges her die Stimmen von
Menschen und das Wiehern von Pferden. Von drei
Seiten näherten sich berittene Truppen dem Berg
und umzingelten ihn in feindlicher Absicht. Die
Lage der Flüchtlinge schien aussichtslos: Der Tod
durch Schwert oder Lanze war ihnen sicher!

Wer hatte diese drei Horden berittener Krieger
gesandt? Ake Chaotong hatte sie gesandt! Nach-
dem der als Wande getarnte Lang Senqian ver-
schwunden war, der die magische Kraft der zuori-
ma gegen die Benben-Meister gerichtet, ihre Glie-
der zerschmettert und ihr Augenlicht gelöscht hatte,
schickte Ake Chaotong berittene Späher nach Lang
Seroukeka. Diese meldeten: “Lang Seroukeka ist

38 Droma-Wurzel (Francke 1968: 10: Groma-Wurzel; chin.
Dialekt der Region Sining: tCyo ma, s. Li Rong und Zhang
Chengcai 1994: 89): “Süßwurzel”; im Chinesischen auch
renshenguo, wörtl.: “Ginseng-Frucht” genannt. – Zu dieser
Wurzel s. Autorenkollektiv (1984: 85, Anm. 2): Relativ klei-
ne Wurzel einer grasartigen Pflanze, deren Haut erdig rot
ist. Sie ist, wenn sie noch frisch und zart ist, essbar und
schmeckt süßlich.

39 Name eines hohen Berges (OA). – Sangtangnari und
Sangtangnaren sind verschiedene Transkriptionen desselben
Wortes.

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-115 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:55:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-115


120 Bruno J. Richtsfeld

verlassen. Auch das Zelt, der Hund und das Pferd
sind fort. Es sieht so aus, als seien die Bewohner
geflohen.” Ake Chaotong sprach: “Das Land ist so
groß, wohin mögen sie geflüchtet sein? Wo soll
man sie suchen?” Sofort rief er Tarang Zengpai,
den Meister der Wahrsagung, der das Los befragte
und verkündete: “Sie überqueren soeben den Sang-
tangnari!”

Ake Chaotong ließ sofort berittene Krieger auf
drei Routen zum Sangtangnari vorrücken und Lang
Senqian und seine Eltern verfolgen. Auf der ersten
Route rückten unter Führung von Ake Chaotong
3 000 rot gekleidete Krieger auf roten Pferden mit
roten Bannern vor. Die 3 000 Krieger, die auf der
zweiten Route vorrückten, trugen aschfarbene Klei-
der, saßen auf aschfahlen Pferden, hielten aschfahle
Banner und wurden von Tarang Zengpai geführt.
Die 3 000 Krieger der dritten Route trugen weiße
Kleidung, ritten Schimmel, hielten weiße Banner
und wurden von Qijia Rangmou geführt. Die Krie-
ger, die auf drei verschiedenen Wegen vorrückten,
zählten insgesamt 3 × 3 000, also 9 000 Mann; als
unübersehbare Schar ritten sie in Windeseile zum
Sangtangnari. Ihre Schwerter blinkten, die roten
Quasten flatterten im Wind. Diesen drei Gruppen
berittener Krieger konnte in dieser Welt kein Geg-
ner standhalten!

Nachdem Lang Senqian sich einen Überblick
verschafft hatte, sprach er: “Meine großherzigen
und gütigen Eltern, man hat euch einen Schrecken
eingejagt, ihr braucht aber keine Angst zu haben!
Ich weiß, was zu tun ist! Vater, reiche mir die drei
Steine, die du getragen hast, denn sie sind wirk-
same Waffen.” Wer hätte gedacht, dass die Herd-
steine, die sie nur unwillig mitgenommen hatten, in
dieser brenzligen Lage als Waffen dienen würden!
Die Mutter reichte Lang Senqian die Schleuder
[pao’rsheng], und er schleuderte den ersten Stein
vom Berg, der die erste Abteilung berittener Krie-
ger traf. Dort, wo der Stein niederging, stürzten
die Reiter rücklings zu Boden, die Pferde wälzten
sich und die Banner sanken nieder, das Blut tränkte
den Boden und die Reihen der Krieger gerieten in
Unordnung. Der zweite Stein flog vom Berg herab
und traf die Krieger der zweiten Gruppe. Dort, wo
der Stein niederging, stürzten die Reiter rücklings
zu Boden, die Pferde wälzten sich und die Banner
sanken nieder, das Blut tränkte den Boden und die
Reihen der Krieger gerieten in Unordnung. Als der
dritte Stein vom Berg herabkam, traf er die Krieger
der dritten Gruppe, und dort, wo der Stein nieder-
ging, stürzten die Krieger rücklings zu Boden, die
Pferde wälzten sich und die Banner sanken nieder,
das Blut tränkte den Boden und die Reihen der
Krieger gerieten in Unordnung. Alle Reihen der

9 000 Reiter der drei Kolonnen gerieten in Unord-
nung, das Blut floss wie ein sprudelnder Quell. Wer
tot war, war tot, wer floh, der floh, und niemand
dachte mehr daran, Lang Senqian und seine Eltern
zu verfolgen! Wer genau hinsah, konnte beobach-
ten, wie ein rotgewandeter Krieger auf rotem Pferd
mit rotem Banner floh, wie ein aschgrau gekleide-
ter Krieger auf aschgrauem Pferd mit aschgrauem
Banner floh und wie ein weißgewandeter Krieger
auf einem Schimmel mit weißem Banner floh: Es
waren die drei Anführer Ake Chaotong, Tarang
Zengpai und Qijia Rangmou! Der Rest floh als füh-
rerloser Haufen.

Lang Senqian sprach zu den Eltern: “Seid unbe-
sorgt, unsere Verfolger haben wir vertrieben! Lasst
uns rasten und in drei Tagen weiter nach Juema
Lang marschieren. Jetzt kochen wir Tee und essen
Tsampa!”

Während sie Tee kochten, fragten die Eltern:
“Du hast doch gesagt, dass wir hinter dem Sang-
tangnari nach Juema Lang kommen? Warum rasten
wir dann hier drei Tage?” Lang Senqian antwortete:

Großherziger und gütiger Vater,
großherzige und gütige Mutter.
Ihr zwei wisst nicht,
dass Xueguangxue der Herr von Juema Lang ist.
Xueguangxue ist der König der Murmeltiere.
Dieser König der Murmeltiere ist ein außergewöhnliches
Wesen,
er weiß, dass wir nach Juema Lang kommen.
Er hat alle Juema ausgegraben,
und hortet sie in seinen Höhlen.
Wenn wir früher dort ankommen, finden wir nichts zu
essen,
daher warten wir hier drei Tage.
Heute verstecken sich alle Murmeltiere in ihren Höhlen,
sie werden erst in drei Tagen wieder herauskommen.
Wenn die Murmeltiere ihre Höhlen verlassen,
dann gehen wir nach Juema Lang.

Während sie Tsampa aßen, knetete Lang Senqian
einen Teigknödel, bis er ganz fest war, bestrich ihn
mit trockenem Mehl und gab ihn seiner Mutter zur
Aufbewahrung. Die Mutter fragte: “Was sollen wir
damit?” “Ihn gegen Xueguangxue [Džuali xaan]
einsetzen, wenn wir nach Juema Lang kommen!”
Als die drei Tage am Sangtangnari vorüber waren,
schnürten sie ihr Ränzel, beluden das Pferd, riefen
den Hund und brachen auf. Schon bald erreichten
sie Juema Lang.

Der böse Murmeltierkönig hatte alle Juema auf
den drei Talebenen ausgegraben und versteckt, da-
mit Lang Senqian und seine Eltern nichts zu essen
fänden. Sangdang und Gangji dachten daran, wie
sehr sie sich über die Rede ihres Sohnes gefreut

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-115 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:55:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-115


Geburt und Jugend des Helden im Gesar-Epos der Monguor (VR China, Provinz Qinghai) 121

hatten, dass es hier Juema groß wie Pferde-, Rinder-
oder Schafsköpfe gäbe. Nun aber fanden sie nicht
einmal eine Juema von der Größe von Schafböll-
chen, geschweige denn eine, die so groß wie ein
Pferde-, Rinder- oder Schafskopf gewesen wäre,
und so waren sie sehr niedergeschlagen.

“Ich ehre die Eltern, wie es sich gehört”, sprach
Lang Senqian. “Wartet hier, ich will mir den Tribut
von Xueguangxue holen.” Mit diesen Worten ging
er fort.

Lang Senqian kam zum Eingang der Höhle des
Xueguangxue, legte sich ins Gras und stellte sich
tot. Er legte die mehlbestäubte Tsampakugel ne-
ben seinen Hintern, steckte ein Büschel Heu in sei-
ne Nase und blieb regungslos liegen. Da die drei
Tage vorüber waren, durften die Murmeltiere ih-
re Höhlen verlassen. Als Xueguangxue herauskam,
bemerkte er den reglos auf dem Boden liegenden
Lang Senqian und rannte erschrocken in den Bau
zurück. Nach einer Weile streckte er erneut den
Kopf heraus, aber Lang Senqian bewegte sich nicht.
Da glaubte Xueguangxue, Lang Senqian sei hun-
gers gestorben. Er näherte sich ihm und bemerk-
te den Teigkloß sowie das Grasbüschel in Lang
Senqians Nase. Xueguangxue sagte sich: “Sein Kot
schimmelt schon, er ist also schon seit mehreren
Tagen tot! Aus seiner Nase wächst Gras, also ist
er schon lange tot!” Und ohne sich weiter zu be-
denken, rief er lauthals: “Ihr großen und kleinen
Murmeltiere von Juema Lang kommt und schaut.
Ich habe das Mangan xili von Lang Seroukeka ge-
tötet! Seine Leiche liegt hier steif und starr! Kommt
und schaut! Kommt und schaut!” Er hüpfte und
sprang um Lang Senqian herum, aber als er vom
Kopf zu den Füßen des Lang Senqian hüpfte, griff
dieser hurtig zu und bekam ein Hinterbein des Xue-
guangxue zu fassen. Der stieß vor Schreck marker-
schütternde Schreie aus und flehte jämmerlich um
Schonung. Lang Senqian fragte: “Wie wusstest du,
dass ich kommen werde?” “Mal hieß es, dass du an
dem und dem Tag nach Juema Lang kommen wirst,
mal wurde wieder ein anderer Tag genannt. So habe
ich das Orakel befragt und erfahren, dass du unwei-
gerlich nach Juema Lang kommen wirst!”, erzähl-
te Xueguangxue angstschlotternd. “Warum hast du
dann nicht gewusst, dass ich mich nur tot stell-
te? Hat dir das Orakel dies nicht kundgetan?” Xu-
eguangxue bot einen erbärmlichen Anblick: “Ich
verdiene den Tod, ich verdiene den Tod! Dennoch
bitte ich den Löwen-Großkönig um Gnade!” “Wer
hatte den Einfall, alle Juema auszugraben und zu
verstecken?” “Löwen-Großkönig, ich, Xueguang-
xue, habe den Tod verdient! Ich hatte diesen Ein-
fall, da ich befürchtete, dass der Großkönig nach
seiner Ankunft alle Juema wegessen wird und für

uns nichts mehr übrigbleiben wird. Ich bitte den
Großkönig um Gnade, alle Juema sollen dem Groß-
könig ausgehändigt werden!”

Lang Senqian antwortete: “Dein Wort soll gel-
ten, brich es nicht! Falls du es brichst, wirst du
mich, den Löwen, kennen lernen!” Mit diesen Wor-
ten gab er Xueguangxue frei. Der dankte dem
Großkönig für die große Gnade und hieß die Mur-
meltiere, alle beiseite geschafften Juema zu bringen
und dem Löwen-König zu übergeben.

Lang Senqian und seine Eltern aßen nun täg-
lich pferde-, rinds- und schafkopfgroße Juema, aber
schon nach wenigen Tagen hatten sie genug davon.
Lang Senqian sprach: “Wir essen immer nur Jue-
ma, das ist eintönig und bringt nichts. Wenn wir
über die niederen Berge ziehen, kommen wir nach
Meiduotang [Blumenebene, Blumenaue]. Dort fin-
det man alle Arten von farbenprächtigen Blumen,
manche so groß wie Essnäpfe, manche so groß wie
Wagenräder. Es ist ein herrlicher Landstrich, wie
man ihn kein zweites Mal auf Erden findet. Sein
Herr ist Sangjialuo. Er hat drei Töchter, eine schö-
ner als die andere. Lasst uns dorthin ziehen und
verschwägern wir uns mit diesem Herrscher!”

Lang Senqian und seine Eltern zogen frohen
Mutes mit ihrem Pferd und dem Hund nach Mei-
duotang, um sich dort niederzulassen.

Hier endet der Abschnitt von der “Geburt des
Gesar von Lang”, auch “Geburt des Helden” ge-
nannt. Es folgt die “Brautwerbung in Meiduotang”,
in der Gesar der Sangzan Zhoumu40 und ihren
Schwestern begegnet. Dies ist ein weiterer Ab-
schnitt der Geschichte von Gesar, den ich auch er-
zählen werde [Ende der Aufzeichnung].

3 Die Epos-Varianten von Guänbo-sdzia (E1)
und Tenzin Gyatso (E2) im Vergleich

Gegenüber E1 fehlen in E2 der Abschnitt, der vom
Araṅ-sündzi-lama, des “aus sich seienden Lamas
(Alten)”, erzählt sowie der Bericht von der Schöp-
fung der Welt – das Quirlen von Erde im Quell-
wasser der “Gegend von Hochtibet” spielt nicht auf
die Entstehung einer bestimmten Region, sondern
auf die der Erde an41 – und von der Entstehung

40 Hermanns (1965: 432, 434): [sKya-lo] Shel-lcam aBrug-mo.
41 Vgl. dazu Schröder (1959: 24f., 35) und Richtsfeld (2004c:

239f.). Einen Schöpfungsbericht weisen neben dem Mon-
guor-Epos auch Gesar-Überlieferungen aus Ladakh auf
(s. Francke 1905–1941a: 17–20; Herrmann 1991: 37–40;
138–141: Schaffung des Landes gLing [austauschbar mit
der Errichtung des Palastes Lingkar Tsergu; vgl. dazu Herr-
mann 1991: 30, 39]). Einen weiteren bei den Monguor ver-

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-115 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:55:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-115


122 Bruno J. Richtsfeld

der Menschen aus übernatürlicher Empfängnis und
Urinzest. Auch fehlt die Schilderung jener Zeitpe-
riode, in der Hamluo/Aluo Kaiser der Götter ist
(Heissig 1980: 383–395 [Vers 1–559], 413–419:
Kapitel “Der ‘aus sich Seiende Alte’”, “Der Er-
habene Himmelsherr”). E2 setzt bei E1 Vers 560
ein, als Hamluo Herrscher der Menschen wird, be-
richtet aber über die Zeit bis zu dessen Rücktritt
nur sehr kursorisch. Der folgende Teil, demzufol-
ge Hamluo wegen seines Alters Rücktrittsabsich-
ten hegt, findet sich in E1 ab Vers 656: In E2 tritt
Hamluo aus eigenem Entschluss zurück, während
in E1 Aka Tśidong ihn zum Rückzug drängt, wor-
auf Hamluo seine drei Berater zu sich ruft und
zuerst ihnen die Nachfolge anbietet, die sie aber
mit der Bitte, er solle Herrscher bleiben, ablehnen
(Heissig 1980: 398–400, 420f.: Kapitel “Die Wor-
te der drei Söhne”, “Die drei Söhne sagen”, “Aka-
Tśidong sagt”).

In E2 fehlt die Episode des Baus des Regienguo-
Obo auf dem Ntombo-/Laren-ntuombo-Berg, es er-
wähnt diesen jedoch als “riesigen Obo” auf dem
Berg Ranguo Xiumei (Heissig 1980: 396 [Vers
593–397], 420: Kapitel “Die Errichtung des ersten
Obos”; vgl. 384f.: Vers 46ff.). Weiters fehlt die
Episode von Geburt und Jugend des Aka Tśidong/
Ake Chaotong (Heissig 1980: 398 [Vers 629–651],
420: Kapitel “Die Worte der drei Söhne”).

Die Bedeutung der drei zivilen und militärischen
Würdenträger des Reiches, die Hamluo/Aluo im
Zuge der Bekanntgabe seiner Rücktrittsabsichten
rufen lässt, geht einzig aus E1 hervor: Sie sind die
von den drei auf Erden verbliebenen Töchtern des
Himmelsherrn durch gelben, blauen und weißen
Tau empfangenen ersten Menschen. Hamluo be-
stellt sie zu seinen “Schützern”, sie selbst schlagen
in drei Gegenden des mittleren Tsawu Glang ihre
Throne auf (Heissig 1980: 395, 419). Ihr Versuch,
den alternden Herrscher von seinem Rücktrittsvor-
haben abzubringen, ist in E2 sehr viel ausführli-
cher dargestellt; in E1 lehnt Siedzi/Siatsi siergän
allein und stellvertretend für seine Brüder Ham-
luos Angebot ab, die Nachfolge anzutreten (Heissig
1980: 399f., 421: Kapitel “Die drei Söhne sagen”).
Die sich anschließende Forderung Aka Tśidongs/
Ake Chaotongs, ihm den Thron zu übergeben, hat
in beiden Varianten nahezu denselben Wortlaut.

breiteten und abweichenden Schöpfungsbericht veröffent-
lichte Schröder (1970) ebenfalls nach dem Vortrag des
Guänbo-sdzia. – Zu Araṅ-sündzi-lama und seiner mögli-
chen Verknüpfung mit der Gestalt des Padmasambhava ver-
schiedener tibetischer Gesar-Epen s. Heissig (1980: 27), zu
Kosmographie und Urinzest im Monguor-Epos s. Heissig
(1980: 26 und 28f.).

Anders als in E1 haben in E2 sowohl Hamluo/
Aluo als auch Aka Tśidong/Ake Chaotong Söhne:
Ersterer den Tuorang Wugu – in E1 weist der Die-
ner des Hamluo, Wombo, verwandte Züge auf –,
letzterer den Qijia Rangmou. Während in E1 Aka
Tśidong selbst die Wahrsager besticht, das Los zu
seinen Gunsten auszulegen, ist dies in E2 die Auf-
gabe des Sohnes des Tśidong. In E1 treten bei
dieser Gelegenheit zwei Wahrsager auf (Heissig
1980: 401, 422). Die sich anschließende Volksver-
sammlung und die Rede des Tśidong, durch die er
an die Macht kommt, fehlen in E2. Auf dieser Ver-
sammlung lesen die beiden Wahrsager ihr Orakel
zu Gunsten Aka Tśidongs und verhelfen ihm zur
Herrscherwürde, während die Untertanen trauern
und Hamluo Vorwürfe machen (402f., 422f.). In
E2 schickt dagegen Aluo/Hamluo lediglich seinen
Sohn zu dem bestochenen Wahrsager und lässt ihn
befragen. E2 teilt nicht mit, wohin sich der abge-
dankte Herrscher zurückzieht, nach E1 widmet er
sich auf dem “Lotosberg” der Meditation (423).

In dem sich anschließenden Teil wird in E1
berichtet, wie Tśidong den Reichtum von Glang an
Fürsten und Kaiser verschiedener mythischer (Ut,
Siur, Dzual, evtl. Hor) und realer Reiche (Tibet,
“Peking”) verschwendet und das Land zugrunde
richtet (Heissig 1980: 423–426: “Aka Tsidong gibt
ein Festgelage”, “Der Niedergang von Glang”). In
E2 ist dieser Bericht sehr gestrafft: Es werden nur
der Herr des Dämonenreiches Ut und die Herrscher
der weißen und der schwarzen Zelte von Hor – in
E1 tritt dazu noch ein Fürst der gelben Jurten von
Hor – erwähnt.

Der nun folgende, in E1 mit “Die Kundschaft
des alten Kaisers” überschriebene Teil (Heissig
1980: 426–430), in dem Hamluo/Aluo durch sei-
nen entsandten Diener und seine ehemaligen Wür-
denträger von der Not in Glang erfährt und sich
auf seine Himmelsreise vorbereitet, weicht in bei-
den Varianten grundlegend voneinander ab. In E1
heißt es in dem Bericht des Dieners: “Als du Kai-
ser warst, war der Regienguo Obo so mit Seide
und Brokat eingehüllt, daß man den Leib des Obo
nicht mehr sehen konnte. Und vor lauter Pferderen-
nen war der grüne Rasen verschwunden. Betrachtet
man aber jetzt unter der Kaiserherrschaft des Aka
Tsiedong das Obo, dann ist es zu einem verdorrten
Holzbesen geworden. Und sieht man die Rasenflä-
che, so ist sie von gelbem Unkraut überwuchert”
(427). In E2 wird dieser in E1 nur kurz erwähn-
te Hinweis auf das Pferderennen zum eigentlichen
Thema dieses Abschnitts und ersetzt die Handlung
der entsprechenden Episode von E1. Ähnlich ist
lediglich, dass der abgedankte Herrscher durch sei-
nen Diener (E1) bzw. seinen Sohn (E2) die Nach-

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-115 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:55:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-115


Geburt und Jugend des Helden im Gesar-Epos der Monguor (VR China, Provinz Qinghai) 123

richt von den Missständen im Land erhält. In E2
findet das Pferderennen am 6. Tag des 6. Monats
statt: Nach E1 ist dies der Tag, an dem die Töch-
ter des Himmelsherrn ihr Wochenbett beenden, mit
von Göttern stammenden Heilmitteln die Quell-
wasser reinigen und ihre drei neugeborenen Söhne
– die ersten Menschen – zu Hamluo bringen, damit
er ihnen Namen gebe (394, 418).

Den Waffenkatalogen mongolischer Epen ver-
gleichbar, werden in E2 die von Aluo/Hamluo auf
seiner Himmelsreise mitgenommenen Waffen, das
Pferd und der Hund beschrieben (Heissig 1980:
436f.); in E1 findet sich der, mit Ausnahme des
Hundes, entsprechende Katalog erst im Zusam-
menhang mit der Prüfung der Söhne des Himmels-
herrn (s. unten), da hier die Rüstung Eigentum des
Himmelsherrn ist. Einen weiteren Waffenkatalog
bildet in E2 die Beschreibung der kriegerischen
Ausrüstung des Ungeheuers Chizan anlässlich sei-
nes Angriffs auf den neugeborenen Gesar.

Anstelle von Naxu Ndongdi (E1) begleitet in E2
Ake Chaotong Aluo/Hamluo, er scheitert in glei-
cher Weise wie Naxu Ndongdi auf halber Himmels-
höhe (Heissig 1980: 428), wobei in beiden Epen die
Bedeutung der Peitsche, mit der sie den Sturmwind
herausfordern, unklar bleibt.

Die Vorgänge bei der Ankunft des Hamluo/Aluo
im Himmel (E1: Kapitel “Ankunft im Himmel”,
“Der alte Kaiser erbittet einen Sohn”) weichen
in beiden Varianten beträchtlich voneinander ab
(Heissig 1980: 430). Es entfallen in E2 die Schil-
derung der Finten, dank derer Hamluo/Aluo bis vor
das Tor des Götterpalastes gelangt, sowie die Zu-
rückweisung durch die beiden älteren Söhne des
Himmelsherrn. Erst der jüngste Sohn lässt ihn wie
in E2 in den Palastbezirk und führt ihn vor den
Vater. Das Zwiegespräch zwischen Aluo und dem
Knaben ist in E2 ausführlicher. In beiden Varian-
ten bittet Hamluo/Aluo in nahezu identischer Wei-
se um einen Sohn des Himmelsherrn oder seiner
Brüder. In E1 unterstützen Silingkänge, der Groß-
minister von Glang, und der siebenjährige Sdigre
Duändžew, einziger Sohn des zweiten Bruders des
Himmelsherrn, den deprimierten Hamluo; Siling-
känge stößt Drohungen aus und spannt den Bo-
gen (Kapitel: “Der Großminister von Glang singt”),
während in E2 Aluo/Hamluo selbst in nämlicher
Weise vorgeht. Die Rede des Sdigre Duändžew vor
dem Himmelsherrn und dessen Brüdern fehlt in E2.
Diese Himmelsreise des Hamluo/Aluo weist Paral-
lelen auf zu der Himmelsreise des Agu dPalle bzw.
des A-khu Jag-dpon khral-rgan in Gesar-Varianten
aus Ladakh (Francke 1905–41a: 64f. [Erbitten ei-
nes Sohnes vom Herrn der Götter], 67f. [Himmels-
reise mit Erzwingung einer Unterredung mit dem

Götterherrn]; vgl. Hermanns 1965: 142–144, 415).
Eine weitere Parallele besteht zu der Himmelsreise
in dem oiratischen Märchen “Der allein gebore-
ne feuerglutrote Held” (GaGca törögsen Galdamtu
ulaGan baGatur), das Heissig ausführlich behandelt
hat (2003: 104–125).

Nach E2 hat Hamluo/Aluo die Rüstung, die
Waffen, das Pferd und den Hund, mittels derer der
geeignete Sohn ermittelt wird, selbst mitgebracht,
in E1 stammt die Rüstung aus dem Besitz des Him-
melsherrn. Nach E1 besteht die Prüfung darin, zu
ermitteln, welcher der Söhne in der Lage ist, 1) die
magische Rüstung zu tragen und das Pferd zu rei-
ten sowie 2) den Wahrsager Šemo Kensiä (Kensie)
Redziawu (auch: Gungsi dziawu) zu holen. Dieses
vermag nur der jüngste Sohn und es ist daher seine
Bestimmung, Herrscher von Ling zu werden.42 In
E2 beschränkt sich die Probe dagegen auf Punkt 1,
mit dem Zusatz der Bändigung des Hundes. Erst als
nach bestandener Prüfung den jüngsten Sohn Zwei-
fel befallen, und er in die Arme der Mutter flüchtet,
wird er beauftragt, den Wahrsager zu holen. Für die
sich in der Rüstung manifestierende Gewichtsepi-
phanie finden sich Belege aus zahlreichen Kulturen
(vgl. Vajda 2000: 512f.).

Einzig E2 enthält die Episode der sieben, ein
“Glücksspiel” – vermutlich ein Würfelspiel (vgl.
Richtsfeld 2002: 220, Anm. 57) – spielenden Mäd-
chen, gegen die Gama alles verliert, aber mit
dem letzten Wurf wieder alles gewinnt und an-
schließend die Gegnerinnen auf die Sterne des
Großen Wagens treibt. Diese dramatische Episo-
de des Verlierens und Wiedergewinnens findet ihre
Parallele in ladakhischen Varianten des Gesar-Epos
(Richtsfeld 2002: 220, Anm. 57) und in tibetischen
Erzählungen (Herrmann 1989: 209f.; Kretschmar
1982: 45f.; 1985: 89f.), denen zufolge die Würfel
der Gegner des Helden manipuliert wurden oder als
Loswürfel erkennbar sind. Die Episode erklärt zu-
dem die Entstehung der sieben Sterne des Sternbil-
des des Großen Bären, die in einer in Zentral- und
Osttibet verbreiteten Erzählung ebenfalls mit Ge-

42 Zu dem magischen Charakter der Rüstung, der Waffen
und des Pferdes s. Heissig (1980: 436f.); die genaue Be-
schreibung (55f., 437). Zu der Bedeutung der Rüstung in
der schröderschen Hypothese vom sog. Kriegerschamanis-
mus, einer Hypothese, auf die Heissig in einer Reihe sei-
ner Werke zurückgreift, s. Schröder (1952–53: 237–248;
insbesondere 245f.) sowie Schröder 1964. – In einer mon-
guorischen Gesar-Erzählung erhält der künftige Gesar den
Hund von seinem himmlischen Vater geschenkt, s. Richts-
feld (2004a: 101, 107). Zu dem Charakter des Heldenpferdes
vgl. Richtsfeld (2004a: 107) und Heissig (1980: 437); die
Gefahr, die demjenigen droht, der nicht für das Heldenpferd
bestimmt ist, ergibt sich zudem aus Parallelstellen im tibeti-
schen Erzählgut, s. Bielmeier und Herrmann (1982: 137f.).

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-115 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:55:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-115


124 Bruno J. Richtsfeld

sar in Verbindung gebracht wird (Autorenkollek-
tiv 1984: 50–52; Bozza 1994: 113–116; vgl. Heis-
sig 1990: 183–186; 2003: 61–75; Jülg 1866: 71;
Richtsfeld 2004c: 265, Anm. 75).

Die dreifache Auskunft der Frau des Sehers
Mang’a Dongguo, dieser sei nicht zu Hause (E2),
übernimmt in E1 ein “Tante Kagdzalma” genannter
Hase (ein Wiesel?), der von dem Seher, der sich in
einen Felsen (?) verwandelt hat, behauptet, er “sei
nicht daheim”; der Hase/das Wiesel könnte zudem
ein Seelenträger des Sehers sein, die Stelle der Roh-
übersetzung ist jedoch nicht eindeutig. Der künftige
Geser weiß durch die Tierhelfer Elster, Schwalbe
und Rabe um die Anwesenheit des Wahrsagers und
zwingt ihn, sich zurückzuverwandeln und mitzu-
kommen (Heissig 1980: 16, 440–442).

Die Orakel, mittels derer sich der Göttersohn
und spätere Gesar während der Rückkehr zum
Himmelspalast von den Fähigkeiten des Wahrsa-
gers Mang’a Dongguo überzeugt, sind gegenüber
E1 abgewandelt (E1: Tannennadeln sollen zu Tan-
nen werden, ausgetrocknete Quellen sollen meer-
gleich anschwellen, aus Vogeleiern sollen Küken
schlüpfen, ein Felsblock soll “Junge” werfen; s.
Heissig 1980: 439f., 442–444), sie dienen aber wie
in E1 zur Prüfung des gerufenen Sehers (Heissig
1980: 442). In E2 fehlt die Beschreibung des Sehers
als eines abgrundtief hässlichen und alten Man-
nes (441f.), dafür wird er als Däumling geschil-
dert (zu innerasiatischen Belegen für Zwergenwe-
sen s. Richtsfeld 2004c: 263; Jülg 1866: 67; Schuh
1982: 194f.). Auch in E1 könnte er als zwergenge-
staltiges Wesen aufgefasst sein, da hier der Wahr-
sager wie in E2 auf “das obere Schwanzende” bzw.
“an die Mähne” des Pferdes gebunden wird (Heis-
sig 1980: 443, Verse 2053–2059), die Rohüberset-
zung der E1-Episode lässt jedoch keine eindeutige
Schlussfolgerung zu (443, Verse 2068–2073, die
einen gegenteiligen Schluss nahelegen). Der Ver-
such des künftigen Gesar, den Wahrsager zu einer
Falschaussage zu bewegen, um die eigene Bestim-
mung abzuwenden, findet sich nur in E2. Bei dem
anschließenden Orakel im Palast des Himmelsherrn
bedient sich der Wahrsager in beiden Varianten
ähnlicher Formeln (Heissig 1980: 445). Die Aus-
führungen in E2 zu dem magischen Gewand, das
der zukünftige Gesar von dem Wahrsager erhält,
klären die tastende schrödersche Rohübersetzung
der Verse 2213 bis 2225 (Heissig 1980: 446). Ähn-
liche schützende Kleidungsstücke sind aus weite-
ren zentralasiatischen Heldenerzählungen bekannt
(Richtsfeld 2005: 238, Anm. 58).

Die in E1 sich anschließende Episode der Verab-
schiedung des Wahrsagers, der Heimkehr des Ham-
luo und seiner Besprechung mit seinen ehemaligen

drei Würdenträgern (Verse 2226–2279) fehlt in E2
ebenso wie die Verzögerung des Abstiegs des künf-
tigen Gesars in die irdische Welt: Dieser sollte nach
E1 Hamluo nach drei Jahren folgen, als er nach
sieben Jahren immer noch nicht in Glang eintrifft,
drängt ihn Hamluo durch Verbrennen gelben Op-
ferpapieres mit aufgemalten Windpferden (Heissig
1980: 447f., Verse 2246–2362). Eine ähnliche Ver-
zögerung des Termins der Herabkunft findet sich in
der mongolischen Buchversion des Geser-Epos von
1716 (Schmidt 1966: 1f.) und einer Gesar-Version
aus Unter-Ladakh (Francke 1905–1941a: 65–68).
Daraufhin unternimmt in E1 Geser einen Erkun-
dungsflug in Gestalt eines Kuckucks zwecks Suche
einer irdischen Mutter, nach der Rückkehr verwahrt
er den Körper seiner himmlischen Erscheinungs-
form in einem “Turm” und fliegt zuerst in Gestalt
einer Wespe (vgl. Richtsfeld 2005: 270, Anm. 117),
dann in der einer Taube hinab auf die Erde (Heissig
1980: 18, 50). In E2 hingegen verwandelt sich der
zukünftige Gesar, der den Leib seiner himmlischen
Erscheinungsform in einem Stupa birgt, nach sie-
ben Tagen in einen Vogel, der, als er säumt, von
dem in einen Sperber verwandelten Aluo/Hamluo
auf die Erde hinabgetrieben wird. Zuvor hat er sich
in beiden Varianten des Schutzes und der Hilfe
der himmlischen Eltern und seiner Schwester ver-
sichert.

An dieser Stelle bricht Schröders Rohüberset-
zung des Epos des Guänbo-sdzia ab, über die fol-
genden Ereignisse bis zur Flucht nach Tibet sind
wir nur noch durch Schröders “Entwurf einer Roh-
übersetzung” informiert, den Heissig zusammen-
fasst (1980: 18f.).

Die Episode, in der Gesar seinen Leib im Him-
mel in einem Chörten verwahrt und als Vogel auf
die Erde hinab fliegt, findet ihre Entsprechung in
tibetischen Gesar-Epen aus Ladakh und Qinghai.43

Diese Stelle mit Tod und irdischer Geburt des Göt-
tersohnes hält Hermanns für einen späteren Ein-
schub in die Überlieferung, da gemäß den alttibe-
tischen Mythen die Könige der Urzeit vom Him-
mel auf die Erde hinabstiegen und nach Erfüllung
ihrer Aufgabe wieder dorthin zurückkehrten, ohne
zu sterben und Körper, d. h. Leichname, zu hinter-
lassen (1965: 894, Anm. 15). In der mongolischen
Geseriade ist die Stelle angedeutet durch die Suche
eines Mischwesens, halb Mensch, halb Sperber,
nach seiner künftigen irdischen Mutter (Schmidt
1966: 10). Einer Amdo-Variante aus Guide (tib.:

43 Siehe dazu Hermanns (1965: 416f.), Wang Yinuan und
Shangguan Jianbi (1985: 1f.) und Francke (1905–41a: 68);
zu dem Motiv s. Heissig (1980: 50), zur Verwandlung des
Helden in einen kleinen Vogel s. Heissig (2000: 73–75) und
Richtsfeld (2005: 244ff., Anm. 68).

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-115 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:55:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-115


Geburt und Jugend des Helden im Gesar-Epos der Monguor (VR China, Provinz Qinghai) 125

Trika [tri-ska]; Qinghai) zufolge wird durch Wett-
kämpfe (Bogenschießen, Steinwurf und Würfel-
spiel)44 der jüngste Sohn des Himmelsherrn, Dun-
qiu Ga’erbao (Hermanns 1965: 415: Don-agrub
dkar-po) zum zukünftigen Herrscher von gLing
bestimmt, worauf er seinen Erkundungsflug un-
ternimmt (Wang Yinuan und Shangguan Jianbi
1985: 2):

Seine Mutter Bengjiong Jiemo verwandelte den Sohn mit
Hilfe ihrer übernatürlichen Kräfte in ein hübsches Vö-
gelchen. Dieses Vögelchen besaß einen Oberkörper aus
gleißendem Gold, der Unterkörper war von sattgrünem
Türkis und die Hüfte aus der blendend weißen Materie
der Meeresschnecke, seine Krallen waren aus glänzen-
dem schwarzen Eisen, die Augen aus geädertem Achat.

Die Mutter sprach zu ihm: “Fliege zunächst auf die
Erde hinab und sieh dich um, steig erst vom Himmel
hinab auf die Erde, wenn du den geeigneten Ort gefunden
hast, an dem du wiedergeboren werden möchtest!”

Das Vögelchen breitete die Flügel aus und verließ
das Reich des Himmels, um hinabzufliegen auf die Erde.
Es flog direkt zu dem Gebiet des oberen Lingga, wo
sich eine weite Grasebene erstreckte, die so eben war
wie geronnener Rahm in einer goldenen Schüssel. Die
schwarzen Yakhaarzelte der Hirten standen in der Ebene
so zahlreich wie die Sterne am Himmel. Das Vögelchen
flog zu dem Zelt eines Mannes mit Namen Chaotong45.
Als dieser den ungewöhnlichen Vogel sah, hielt er ihn für
ein Unheil kündendes Vorzeichen und rief seiner Frau
Alongji [Hermanns 1965: 416: (Ma-thzar-mo) A-long-
skyid] zu, ihm Pfeil und Bogen zu bringen. Er legte den
Giftpfeil auf die Sehne, aber der Vogel flog fort, als er auf
ihn schießen wollte. Er flog zu dem Zelt des Hirten Baya-
mei Sengda [416: Seng-stag lder-bu] und setzte sich auf
dessen Spitze. Als Bayamei Sengda den Vogel sah, freute
er sich sehr, da er glaubte, dass dies ein gutes Omen sei.
Und so beeilte er sich, gutes Essen zu holen und bot es
ihm an. Der Vogel flog weiter und ließ sich am Eingang
des Zeltes des Sengtang Rejie46 nieder. Seine Frau Ga-
ca Lamo47 wollte dem lieblichen Vögelchen etwas zu

44 Vgl. Francke (1968: 4): Wettkampf im Pferderennen, Wür-
feln und Bogenschießen sowie Hermanns: Pfeil-, Stein- und
Würfellos (1965: 415; 894, Anm. 8).

45 Auch Chaotong Da (Hermanns 1965: 416: A-khu Khro-
thung-stag): Der dritte Sohn des Kleinkönigs Tazha (Her-
manns 1965: 418: Thag-bral) von Ling. Tazha besaß fünf
Söhne, unter denen er seine Herden und seine Besitztümer
verteilt hatte, damit die Söhne ihr eigenes Leben führen
konnten (Wang Yinuan und Shangguan Jianbi 1985: 3; vgl.
Hermanns 1965: 416 und 894, Anm. 11).

46 Hermanns (1965: 418): Seng-thang ra-skyes bzw. Seng-stag
lder-bu (416); der älteste Sohn des Thag-bral/Tazha; vgl.
Wang Yinuan und Shangguan Jianbi (1985: 3).

47 Schröder: MaNkäg (vgl. Heissig 1980: 30); Hermanns
(1965: 418): Ma-agags-thza lha-mo: Tochter des Häuptlings
Gongs-pa rgyal-po (chin. Transkription: Gongba) der Re-
gion aGags-thza (chin. Transkription: Gaca Dui); in den

fressen geben, aber da sie gerade vor dem Zelt bei der
Arbeit war, hatte sie nichts Passendes zur Hand. Und so
presste sie ihre Brust, um etwas Milch zu bekommen, und
tatsächlich gelang es ihr, einen Tropfen herauszupressen,
den sie nach dem Vogel spritzte. Nachdem der Vogel die
Milch gekostet hatte, dachte er: “Diese soll meine Mutter
werden, wenn ich auf Erden wiedergeboren werde!”

Der Sohn flog zurück in den Himmel und erstattete
seinem Vater, dem Weißen Brahma Devarâja und seiner
Mutter Bengjiong Jiemo Bericht über seine Erlebnisse
auf Erden und den Ort, an dem er geboren werden wollte.
Nachdem er die Erlaubnis seiner Eltern bekommen hatte,
verstarb er sogleich, um in der Welt wiedergeboren zu
werden. Es heißt, dass nach dem Tod des Großkönigs
Gesar im Himmel ein Stupa errichtet wurde, in dem man
seinen Leichnam barg. Und dieser Stupa steht noch bis
auf den heutigen Tag im Himmel!

In den Amdo-Varianten und in E1 (Heissig
1980: 18, 50) fliegt der Vogel zuerst ein Mal (Am-
do) bzw. mehrere Male (E1) auf die Erde hinab, um
seine zukünftigen Eltern zu wählen, und kehrt dann
in den Himmel zurück. Dort birgt er seinen himm-
lischen Leib in dem Turm/Chörten und verlässt den
Himmel in Gestalt einer Wespe. Er verwandelt sich
in eine Taube, die auf Erden an einer Wasserstelle
stirbt, wo sie von der zukünftigen Mutter Mankäg
gefunden und beklagt wird (Heissig 1980: 18). In
E2 fehlen diese Einzelheiten, lediglich der Abstieg
in Vogelgestalt und der Versuch des Ake Chaotong,
den seltsamen Vogel zu erschießen, sind gleich.
Auf die den Himmlischen und Helden mongoli-
scher und tibetischer Erzählungen eigene Verwand-
lung in einen kleinen Vogel sowie auf den Vogel
als Seelenträger sei hier nur am Rande hingewiesen
(z. B. Francke 1968: 1; Causemann 1989: 141, 149;
Heissig 1983: 326–329; 1991: 83; 1993: 170; Herr-
mann 1991: 336; Jülg 1866: 64f., 89–92; Mac-
donald 1967: 185, 187; Schuh 1982: 94f.). Das
Traumgesicht des Chaotong, dem zufolge der Vo-
gel im Fortfliegen Teile der Stadtmauern ein-
reißt, findet sich in vergleichbaren Omen mongoli-
scher Märchen des Ordos-Gebietes wieder (Heissig
2000: 45f., 48) und steht in Verbindung zu lamais-
tischen Vorstellungen von Zukunftsdeutung durch
Vogelschau (Heissig 2003: 81f.).

In E2 erfahren wir nicht, auf welche Weise Ge-
sar in seine irdische Mutter eingeht. Diese träumt

Kham-Varianten: Gongmo/Gongma, ein Naga-Mädchen,
das auf Geheiß Padmasambhavas in Gestalt eines verfüh-
rerischen Mädchens sich nach Ling begibt und Mutter des
Gesar wird (David-Néel et Yongden 1995: 78–89; Hyde-
Chambers and Hyde-Chambers 1981: 29). – Da Sengtang
Rejie mit Gaca Lamo keine Kinder hatte, nahm er zwei
weitere Frauen, die ebenfalls kinderlos blieben. Als er und
Gaca Lamo 50 Jahre alt geworden waren, ging Gesar in sie
ein (Wang Yinuan und Shangguan Jianbi 1985: 3).

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-115 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:55:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-115


126 Bruno J. Richtsfeld

in E1 von einer Sternschnuppe, der künftige Va-
ter von einem Sonnenstrahl, worauf sich Mankäg
schwanger fühlt (Heissig 1980: 18). In den Amdo-
Varianten (zu Abweichungen in anderen tibeti-
schen Versionen s. Richtsfeld 2005: 215f., Anm. 7)
und in der mongolischen Geseriade sowie in ei-
ner monguorischen Gesar-Erzählung begegnet ihr
oder erblickt sie ein übernatürliches Wesen, wor-
auf sie schwanger wird.48 Entsprechend berich-
tet die Amdo-Variante aus Guide/Trika (Wang Yi-
nuan und Shangguan Jianbi 1985: 3; vgl. Hermanns
1965: 418f.):

In dem Jahr, in dem Gaca Lamo fünfzig Jahre alt wurde,
molk sie eines Tages eine Kuh. Plötzlich hörte sie einen
wohlklingenden Gesang vom Himmel herabkommen. Sie
blickte hoch und sah ein göttliches Wesen, dessen Körper
in herrlichen Glanz gehüllt war. Es trug ein prachtvolles
Gewand, war von einer Schar himmlischer Knaben und
Mädchen umringt und schwebte langsam vom Himmel
herab. Plötzlich verlor Gaca Lamo das Bewusstsein und
stürzte zu Boden, während die Milchkühe hintereinander
forttrotteten. Als Gaca Lamo wieder zu sich kam, hatte
sich der Himmelsgott Dunzhu Ga’rbao bereits in ihrem
Leib wiederverkörpert.

Die Verbannung der irdischen Eltern durch Ake
Chaotong an einen unwirtlichen Ort ist in E2 als
eine Laune des Herrschers dargestellt. Da die Be-
schreibung der übernatürlichen Empfängnis und
der Schwangerschaft der bejahrten Frau fehlt, ist
die Vertreibung der Mutter und der Versuch, sie
und ihre Leibesfrucht zu töten, weit weniger ver-
ständlich als in den tibetischen Versionen, in denen
durch Orakel oder Vorzeichen klar wird, dass die
Mutter den künftigen Herrscher von gLing bzw.
Weltenherrscher gebären wird, und Ake Chaotong
aus Furcht um seine Position an der Vertreibung
und den Anschlägen auf das Leben von Mutter und
Sohn beteiligt ist. In den Amdo-Varianten ist es ei-
ne der Schwestern, die gemeinsam mit Khro-thung-
stag/Chaotong-da die bereits schwangere Mutter
bei ihrem Ehemann so lange anschwärzt, bis er sie
verstößt (Hermanns 1965: 419–422; Wang Yinuan
und Shangguan Jianbi 1985: 3f.). Im Kham-Gesar
gebiert das Naga-Mädchen, eine Magd der Gya-

48 Heissig (1980: 18), David-Néel et Yongden (1995: 91),
Richtsfeld (2004a: 101, 108; 2005: 215f., Anm. 7), Schmidt
(1966: 11), s. auch Hermanns (o. J.: 92–111) und Macdo-
nald (1967: 147f.). – Vgl. Herzfeld (1915) zu der wunderba-
ren Empfängnis dreier Vorfahren des Činggis QaGan durch
Alun Goo-a (Alan Qo‘a) in der “Geheimen Geschichte der
Mongolen”, die seiner Einschätzung nach auf die Vermitt-
lung der Episode der übernatürlichen Empfängnis Alexan-
ders d. Gr. durch Olympias in der Alexandersage zurückge-
hen soll.

sa, der Frau des Ling-Königs Singlen, den Gesar,
worauf die ihr nicht gesonnene Gyasa gemeinsam
mit Todong mehrmals versucht, das Kind zu töten.
Als alle Versuche scheitern, verbannt Todong Mut-
ter und Kind in eine wüstenhafte Einöde (David-
Néel et Yongden 1995: 96–108; Variante: Hyde-
Chambers and Hyde-Chambers 1981: 33–47). Eine
Ausnahme bilden die meisten ladakhischen Vari-
anten. In einer der von Herrmann aufgezeichneten
Varianten sind es die mit dem selben Mann verhei-
rateten Schwestern, die Gesars Mutter die Schwan-
gerschaft neiden und dafür sorgen, dass ihr Mann
sie verstößt (Herrmann 1991: 145f.), in den übri-
gen wird sie erst nach ihrer Vertreibung schwan-
ger (47); Thrutung ist nicht an Versuchen beteiligt,
Mutter und Kind zu schaden. In Franckes Ausga-
ben wird die Mutter in der Variante aus Unter-
ladakh von ihren auf ihre Schwangerschaft nei-
dischen Schwestern geschädigt, sie ist aber nicht
verheiratet und wird auch nicht vertrieben, auch
diesmal ist Agu Khrai-thung unbeteiligt (1905–
1941a: 69, 71). In einer weiteren Variante erfährt
die Mutter keinen Schaden, Agu Khromo versucht
jedoch von Anfang an, Gesar zu töten (Francke
1968: 6, 8–10; vgl. Herrmann 1991: 50). Der Ab-
schnitt rückt in E2 vielmehr in die Nähe der ent-
sprechenden Episode des mongolischen Buchepos
von 1716, der zufolge Cotong seinen älteren Bruder
aus Neid enteignet, ihn mit seiner zweiten Frau in
eine Einöde verbannt und die Frau erst an diesem
Ort Geser empfängt (Schmidt 1966: 9f.).

In verschiedenen Varianten der Gesar/Geser-
Überlieferung wird darauf hingewiesen, dass der
neugeborene Held missgestaltet ist, nach ladakhi-
scher Tradition z. T. sogar zuerst als Eidechse oder
Schildkröte, in Kham z. T. als Ei geboren wird,
bevor er anthropomorphe Gestalt annimmt (David-
Néel et Yongden 1995: 91–97; Francke 1905–
1941a: 70; Herrmann 1991: 49, 150, 152; Schmidt
1966: 14f.). Daran erinnern in vorliegendem Epos
zwei Zeilen, die der neugeborene Gesar seinen
Eltern singt: “Meine Ober- und meine Unterlip-
pe schließen sich nicht, weshalb ich zu euch nur
schwer in geziemender Art und Weise sprechen
kann.”

Im Gegensatz zu E1 und einer monguorischen
Gesar-Erzählung49 ist Ake Chaotong in E2 eben-

49 Für E1 s. Heissig (1980: 29) und zu der Erzählung Richts-
feld (2004a). Der zweite Teil der Erzählung (Gewinnung
der Frau und Überwindung des Ogers in einer in eine Höh-
le verlagerten, jenseitigen Welt) unterscheidet sich von al-
len bisher bekannten Gesar-Abenteuern und ist dem Typus
AaTh 301 (The Three Stolen Princesses) II bis IV, verbunden
mit AaTh 302 (The Ogre’s Heart in the Egg) II und III,
zuzuordnen. Parallelen s. in Schuh (1982: 135–139: Der-

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-115 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:55:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-115


Geburt und Jugend des Helden im Gesar-Epos der Monguor (VR China, Provinz Qinghai) 127

so wie in tibetischen und mongolischen Epen-
Versionen und yugurischen Erzählungen der Onkel
des Gesar.50

Wie in E1 versucht Ake Chaotong in E2 den
neugeborenen Gesar zu vergiften. Als dies fehl-
schlägt, erhält er in E1 Hilfe von dem Herrscher
von Bdud. Der von diesem ausgesandte Oger greift
Gesar in Gestalt eines Vogels an und wird er-
schossen, worauf Gesar und seine Eltern nach Ti-
bet fliehen (Heissig 1980: 19). Von einem An-
griff von drei dämonischen Vögeln, die der Magi-
er Ratna auf Betreiben Todongs (Ake Chaotong)
gegen Klein-Gesar sendet, berichten verschiede-
ne Gesar-Überlieferungen aus Kham (David-Néel
et Yongden 1995: 102–104; Hyde-Chambers and
Hyde-Chambers 1981: 41f.; zu dem Motiv s.
Heissig 1980: 50f.). Das mongolische Geser-Epos
kennt ebenfalls “einen Teufel, in der Gestalt eines
schwarzen Raben, welcher den noch nicht jährigen
Kindern die Augen auszuhacken und sie solcher-
gestalt blind zu machen oder auch zu tödten pfleg-
te”. Dieser greift den gerade erst geborenen Geser
an und wird von ihm getötet, er steht jedoch in
keiner Beziehung zu Čotong (Schmidt 1966: 17f.,
82). Die weiteren, in E2 von Ake Chaotong ver-
anlassten Angriffe der Ungeheuer aus Bdud (Hund
[in einer Monguor-Erzählung ein Wolf, dem zu-
sätzlich ein Yakstier folgt] und der Herrscher von
Bdud) fehlen in E1, wogegen eine von den Mon-
guor und zwei von den Yuguren bekannte Gesar-
Erzählungen von identischen Angriffen berichten;
in diesen Erzählungen unterstehen die Ungeheu-
er Ake Chaotong direkt (Richtsfeld 2004a: 102;
2005: 206–208, 255f.). In der mongolischen Ge-
seriade wird der neugeborene Held außer von dem
Raben auch von einem “Teufel mit Zähnen einer
Ziege und mit der Schnauze eines Hundes” an-
gegriffen, der die Gestalt eines Lamas annimmt,
Kleinkindern die Zunge abbeißt und sie stumm
macht. Auch dieses Ungeheuer, das von Geser ge-
tötet wird, steht wie der bereits erwähnte Rabe des
mongolischen Epos in keiner Beziehung zu Čotong
(Schmidt 1966: 18, 82f.). In dieser mongolischen
Version manifestiert sich der Wille des Čotong, Ge-
ser zu vernichten, erst dadurch, dass er den jungen
Helden und seine Mutter in die Einöde verbannt,

ge; sDe-dge, 140–143: Lhasa) sowie Lörincz (1979: 76f.:
Nr. 128–130, 234f., 363: Nr. 226B), vgl. auch die Erzäh-
lung “The Story of Room Bacha and Baki” aus Zentral-
tibet in O’Connor (1906: 147–157): Der Held Baki ist der
auf wundersame Weise geborene Sohn des Königs Bacha
von “Rum” (Room), ein Titel, der an den Titel “Gesar von
Phrom” (Caesar von Rom) erinnert, s. Hoffmann (1974 mit
weiterführender Literatur) und Humbach (1983).

50 Vgl. dazu Heissig (1980: 29) und Richtsfeld (2005: 220f.).

damit die sieben Alwin-Ungeheuer sie dort fres-
sen; auch diese tötet Geser (Schmidt 1966: 37f.,
43, 83). Wie E2, die Monguor-Erzählung und die
yugurischen Gesar-Sagen kennt auch ein westmon-
golisches Märchen aus Qara Usu in Sinkiang eine
ähnliche Trias von angreifenden Ungeheuern. Hier
unterstehen ein kolossaler Windhund und ein rie-
senhafter, im Flug die Sonne verdunkelnder Adler
einem fünfzehnköpfigen Mangus; der Held tötet al-
le mit Pfeilschüssen und Schwerthieben (Heissig
2003: 63). Eine Parallele besteht zudem zwischen
der Tötung des Vogel- (E1) oder Rabenungeheu-
ers (E2) durch den Bogenschuss des neugebore-
nen Gesar und dem in der Geser-Khan-Buchversion
von 1716 geschilderten Schuss des J̌oro, des ju-
gendlichen, in verwandelter Gestalt auftretenden
Gesers, auf den Garuda während des Wettkampfs
um die Hand der Rogmo Goa; einer seiner Geg-
ner dabei ist Čotong. J̌oro erlegt den Garuda wie
in E2 durch eine List, indem er ihm schmeichelt
und ihn unaufmerksam werden lässt und reißt an-
schließend aus dessen Kadaver zwei Schwanzfe-
dern, während sich das Volk um das restliche Fe-
derkleid balgt (Schmidt 1966: 79f., 58 und Heissig
1993: 164f.). Heissig weist darauf hin, dass auch in
E1 Geser dem Vogelkadaver Schwanzfedern aus-
reißt (1980: 19, 50f.), in E2 wird er von Gesar und
seinen Eltern richtiggehend gerupft, während Ake
Chaotong ihm die drei Federn ausreißt, um sie Chi-
zan zu zeigen.

Das Motiv des Verschlucktwerdens – in E2
durch den Hundegeneral – findet sich sowohl in der
mongolischen Geseriade, in mongolischen Epen
und Märchen sowie im tibetischen Erzählgut. Meist
lässt sich der Held absichtlich verschlucken, um
dann den Gegner von innen her zu töten. Ei-
ne Parallele besteht zu Kapitel II des mongoli-
schen Geser-Buchepos von 1716 und Kapitel X
bzw. XV der erweiterten Pekinger Ausgabe von
1956 (Heissig 1983; Balan 1986), in denen Ge-
ser Khan sich von dem Mangus-Tiger verschlin-
gen lässt (Schmidt 1966: 92–94; Heissig 1983: 64–
68; 391–400). Heissig nimmt an, dass die Tiger-
Episode zurückgeht auf eine tibetische Variante aus
Kham, der zufolge Gesar nach dem Vorbild ei-
nes Aufgabenmärchenmotivs einen Tiger bezwin-
gen muss. In zumindest drei burjatischen Epen ist
aus dem Tiger der Kham-Variante ein gelber Hund
geworden (Heissig 1983: 395f.). Die vorliegende
Monguor-Stelle rückt durch die Lobpreisung, mit
der die Eltern den dämonischen Hund täuschen
müssen, diesen ebenfalls in die Nähe der eventu-
ell ursprünglichen Figur des Tigers und lässt ei-
ne Umwandlung bzw. Austauschbarkeit der Tierge-
stalt als möglich erscheinen: “Er sei der Verwand-

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-115 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:55:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-115


128 Bruno J. Richtsfeld

lungskörper eines Löwen, er sehe aus wie ein rei-
ßender Tiger”. Für eine Umwandlung spricht wei-
ters, dass ein mit dem Tigerungeheuer der mon-
golischen Geseriade verbundenes Motiv in E2 an-
gedeutet und in einer Monguor-Erzählung (Richts-
feld 2004a: 102) expressis verbis erwähnt wird: Das
Häuten des Ungeheuers. Im mongolischen Epos
wird auf Befehl Gesers dem Tigerungeheuer die
Haut abgezogen, um aus ihr Rüstungen zu ferti-
gen (Heissig 1983: 398–400; Schmidt 1966: 94).
E2 erwähnt zwar nicht, dass dem dämonischen
Hund das Fell abgezogen wird, doch bei der vorher
stattfindenden Tötung des Vogelungeheuers wer-
den dessen Federn und Flügel verwertet; analog
dazu dürfte auch das Fell des Hundes von Bedeu-
tung sein. In der erwähnten Monguor-Erzählung
wird deshalb beschrieben, dass Gesar dem getö-
teten “Wolfsgespenst”, wie auch einem Yakun-
geheuer, das Fell abzieht und dieses als Sitzfell
verwendet (Richtsfeld 2004a: 102). In Verbindung
mit dem Verschlingermotiv ist die Gestalt des Ti-
gers in der innerasiatischen Erzähltradition zusätz-
lich mit weiteren dämonischen Wesen – anthropo-
morph oder tiergestaltig – austauschbar.51 In dem
bargha-burjatischen Epos “Boroldoi mergen” wird
der Held von dem mit Manguszügen ausgestatteten,
schwarzen Kamelhengst des Gegners angegriffen.
Der Held verwandelt sich in eine Kollerdistel, die
der Hengst verschlingt, worauf der Held sich mit
einem Messer aus dessen Bauch befreit und ihn
dadurch tötet (Heissig 1988: 189); in einer Varian-
te wird der angreifende Kamelhengst vom Helden
lediglich gebändigt (675, 770f.). Für eine mögli-
che Verbindung Mangus–Kamel liefert das Epos
“Arban naimatai Altan GalaGuqai” einen bezeich-
nenden Beleg: Ein Mangus verwandelt sich auf der
Flucht vor dem Helden in einen Kamelhengst, an-
schließend in einen Stier und einen Hengst (Heis-
sig 1988: 225; 2003: 40; s. auch Heissig 1988: 546,
604, 761 [schwarzer Stier als Seelenträger des
Mangus], 763 [schwärzliche Kuh], 763, 770 [blau-
er Stier der schwarzen Drachen]). In der ladak-
hischen Gesar-Tradition überwindet der Held auf
seinem Weg nach Hor zusammenprallende, an die
Symplegaden der antiken Mythengeographie erin-
nernde Felsen und wird dann infolge des Verrats
des als Wegführer dienenden Zwerges von einem
Yakstier verschlungen. Nach einiger Zeit schnei-
det er sich auf den Rat seiner himmlischen Mut-
ter mit dem Messer heraus und tötet so den Yak
(Francke 1905–41a: 308; s. Heissig 1983: 408). Ei-
ne weitere, mit Gesar verbundene Erzählung aus

51 Vgl. Richtsfeld (2005: 257, Anm. 96); allgemein s. Heissig
(1993: 123–135, 221–230).

Ladakh lässt einen Wildyak den Recken Skyaba-
rgodpo verschlucken. Hier tötet jedoch sein Sohn
den Yak und schneidet von außen dessen Bauch
auf, aus dem zahlreiche Menschen, darunter sein
Vater, schlüpfen (Francke 1905–41b: 485). Ein ti-
betisches Märchen aus sKyid-groṅ erzählt, wie der
Held nacheinander von einer Simbo-Frau aus Kup-
fer, einer aus Eisen und einer aus Messing ver-
schlungen wird, denen er jeweils einen Pfeil in den
Magen schießt, worauf sie ihn anflehen, herauszu-
kommen (Bielmeier und Herrmann 1982: 115). Ei-
ne tibetische Erzählung aus Brag-g.yab kennt einen
riesigen Frosch als Verschlingerwesen, auf den die
aus mongolischen Epen gut bekannte Formel (Heis-
sig 1983: 322–324) angewandt wird, die Oberlippe
reiche bis an den Himmel und die Unterlippe bis
zur Erde (Phukang und Schwieger 1982: 170; ein
weiteres Verschlingermotiv im tibetischen Märchen
s. in Kretschmar 1985: 244). Im tibetischen Gesar-
Epos lässt sich Gesar ebenfalls verschlucken. In
der Episode “Lings Kampf gegen das Jiang/’Jaṅ-
Reich” (chin.: Ling yu Jiangguo; tib.: ’jaṅ gliṅ),
auch “die Verteidigung des Salzsees” (chin.: bao-
wei yanhai) betitelt, versucht das in Nordwestti-
bet lokalisierte Reich Jiang/’Jaṅ, sich gewaltsam
des Salzsees von Ling zu bemächtigen. Gesar führt
einen Gegenangriff, besiegt zuerst den Kronprin-
zen des Gegners und verwandelt sich dann in ei-
nen Fisch dieses Sees. Der gegnerische Herrscher
“schwimmt im See und als er durstig wird, trinkt er
und verschluckt dabei den Fisch, der sich in seinem
Magen in ein Rad mit 1 000 Speichen verwandelt
und dadurch seinen Gegner Sadan besiegt” (kurso-
rische Zusammenfassung in Tong Jinhua 1986: 52).

Verbindungen zwischen diesem Verschlinger-
motiv und der bei vielen Ethnien in Initiationsri-
ten thematisierten Vorstellung von Tod und Wie-
dergeburt sowie der mit diesen Riten verbundenen
Stärkung des Initianden bewahren ladakhische Va-
rianten der Gesariade: Der Bruder bzw. Halbbruder
des Gesar wird von Gesar bzw. der Schutzpatronin
der Brüder/Halbbrüder verschluckt und ausgekaut.
Dadurch werden die Körper der Verschlungenen zu
Eisen und unverwundbar (Herrmann 1991: 49). In
einer tibetischen Ausgabe der Erzählungen des To-
tendämons (Sanskr.: Vetâlapañcavim. shatikâ; mon-
gol.: Siditü kegür-ün üliger; tib.: Ro-sgruṅ [ver-
schiedene Titel, s. Macdonald 1967: 1–27]) fin-
det sich die deutlichste diesbezügliche Version,
nach der ein in den Dienst des Helden gestell-
tes, dem “Seesäufer” des Erzählmotivs “Gefähr-
ten mit besonderen Fähigkeiten” (Mot. F601) ent-
sprechendes Ungeheuer den Herrn irrtümlich ver-
schluckt und dessen Knochen in seinen Zahnzwi-
schenräumen wiederfindet; ein weiteres, ebenfalls

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-115 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:55:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-115


Geburt und Jugend des Helden im Gesar-Epos der Monguor (VR China, Provinz Qinghai) 129

im Dienst des Helden stehendes Ungeheuer (srin-
po) bedeckt die Knochen mit Hilfe von amrta (mé-
dicament qui guérit la mort; tib.: bdud-rci, mongol.:
rasiyan) wieder mit Fleisch und lässt den Helden
neu erstehen (Macdonald 1967: 225–227, verän-
dert in Schuh 1982: 201–211; s. Richtsfeld 2004c:
246, Anm. 43; 264–266). Diese Stellen erinnern
an Berichte von Schamaneninitiationen verschiede-
ner nordasiatischer Völker, nach denen jenseitige
Wesen den Körper des Initianden zerstückeln, das
Fleisch von den Knochen schaben und reinigen,
z. T. Fleisch und Knochen in Eisen verwandeln, und
schließlich den Körper wieder zusammen setzen
und beleben (Vajda 1964: 278–280, s. daselbst Li-
teraturverweise und vgl. Heissig 1993: 213f., 237f.
sowie Vajda 2000, insbesondere S. 510–512).

In E2, wie auch in einer yugurischen Gesar-
Erzählung (Richtsfeld 2005: 256f.), nimmt der
Held bei seinem Kampf gegen den Dämonenhund
die Größe eines Eies an und lässt sich verschlu-
cken; in einer Gesar-Erzählung der Monguor aus
Huzhu schrumpft er auf die Größe einer Walnuss
und wird von einem Wolfsdämonen verschluckt,
den er tötet, indem er im Bauch des Wolfes wie-
der normale Größe annimmt und um sich schlägt
und tritt (Richtsfeld 2004a: 102). Ein identisches
Verschlingermotiv findet sich in dem chinesischen
Roman “Fengshen yanyi” (Richtsfeld 2004a: 109),
verwandt ist auch die oben erwähnte Verwandlung
des Helden in eine Kollerdistel im Epos “Borol-
doi mergen”. Möglicherweise besteht eine Parallele
zu Schilderungen der mongolischen Erzähltraditi-
on, denen zufolge Helden aus Eiern geboren wer-
den, Eier Seelenträger von Helden sind (Heissig
1993: 170; 2000: 165, 169; 2003: 109, 114f.; vgl.
Richtsfeld 2004b: 183f.) oder neugeborene Helden
von Daumengröße bereits Taten verrichten (Heis-
sig 2000: 177, 187f.). In der von David-Néel und
Yongden zusammengefassten Gesar-Tradition aus
Kham wird der Held in einem Ei mit drei schwar-
zen Punkten geboren. Als dieses zerbricht, ent-
steigt ihm ein Kind mit drei Augen (1995: 96f.; vgl.
Richtsfeld 2005: 215f., Anm. 7).

Nachdem Gesar mit Hilfe seiner himmlischen
Schwester den Leib des Hundeungeheuers verlas-
sen hat, muss er, da verunreinigt, durch Gebe-
te und Waschungen gereinigt werden, um wie-
der seine ursprüngliche Gestalt und Größe erlan-
gen zu können. Dies gleicht den in der Geser-
Buchversion von 1716 geschilderten Maßnahmen,
die Aǰu/Alu Mergen, eine Gemahlin des Geser,
bzw. seine übernatürlichen Helfer ergreifen müs-
sen, um dem Helden, der durch die Verwandlung
in einen Esel verunreinigt ist, nach seiner Ret-
tung wieder zur ursprünglichen Gestalt zu ver-

helfen (Schmidt 1966: 278f.; Heissig 1983: 43).
Diese Reinigungszeremonien fehlen in Beschrei-
bungen identischer Rückverwandlungen, die durch
Erzählungen oder literarische Aufzeichnungen in
der Mongolei und in Tibet überliefert sind (Jülg
1866: 65f. [Esel]; Kretschmar 1982: 104 [Esel];
Macdonald 1967: 213 [Affe]; Schuh 1982: 98–100
[Esel]).

Das Ablegen des Kopfes der getöteten Unge-
heuer auf einer Passhöhe bzw. am Obo auf dem
Gipfel des zentralen Berges dürfte ebenfalls kein
zufälliges Motiv des Epos sein. Es findet sich wie-
der in einer tibetischen Erzählung aus Lhasa in Zu-
sammenhang mit einem riesigen, menschenfressen-
den Ungeheuer von mausähnlicher Gestalt (Schuh
1982: 31; vgl. Heissig 2000: 83) und darf als Op-
fer an den Schutz gewährenden Berggott gewertet
werden (vgl. Schram 1957: 112–116).

Der Kampf gegen Chizan, den Herrn des Oger-
Reiches fehlt in E1 (s. Heissig 1980: 19). Die Scho-
nung des besiegten Ungeheuerherrschers, wie auch
des unterlegenen Herrschers der Murmeltiere, ist
auffällig; Beispiele für ein entsprechendes Verhal-
ten des Helden gegenüber durch Kampf bezwun-
genen, dämonischen Wesen, meist Mangusen, und
deren Angehörigen findet sich eher selten in der
mongolischen Epik. So durchsticht z. B. in dem
Khalkha-Epos “XaN Tšingis Bogdo” der Held dem
Mangus mit der Reitpeitsche die Nase, tötet ihn je-
doch nicht (Ramstedt 1973: 152); evtl. ist die Stel-
le – wie auch andere Teile des Epos – nicht voll-
ständig. In der Khalkha-Erzählung “Der siebenjäh-
rige DondžiN Molor Erdeni” schont der Held den
im Ringkampf bezwungenen Mangus (Ramstedt
1973: 249) und in dem Khalkha-Märchen “Die drei
Gattinnen” wird ein weiblicher Mangus Helfer des
Helden und entgeht so der Vernichtung (Ramstedt
1974: 24f.). In dem zum ŽangGar-Zyklus gehören-
den Lied “Xān siir” unterwirft sich ein Mangus
dem Helden ŽangGar und wird dessen dienstpflich-
tiger Untertan (Heissig 1985: 48–50), in einem an-
deren Beispiel wird ein Mangus Diener eines Hel-
den (Heissig 1988: 362).

An dieser Stelle bricht Schröders “Entwurf einer
Rohübersetzung” ab, zu dem weiteren Verlauf der
Handlung sind keine Vergleiche möglich.

Die Vernichtung der Benben-Meister durch den
in einen Lama-Schüler verwandelten Gesar kennt
ähnlich auch die Buchversion der Geseriade von
1716 (Schmidt 1966: 280f.): “Im . . . Kapitel VI
wird die Bestrafung des Mangus, der nach einer
Flucht wieder die Gestalt eines Lama angenom-
men hat, durch Geser, der ihm das Kommen eines
klugen Schülers im Traum angekündigt [sic!] und
sich ihm in Gestalt eines Lamanovizen nähert, sein

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-115 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:55:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-115


130 Bruno J. Richtsfeld

Vertrauen gewinnt und durch eine List in einem für
die Meditation erbauten Haus aus Schilf verbrennt,
erzählt” (Heissig 1983: 409). Bevor der Novize den
Mangus-Lama verbrennt, wendet er dessen Ver-
wünschungen, die er rezitieren soll, während er von
dem Mangus verfertigte “verderbliche Zauberzei-
chen gegen Gesser’s Land und Gegend” werfen
muss, gegen den Mangus selbst. Dies geschieht
– soweit man aus dem sehr gerafften Text fol-
gern kann – außerhalb der Burg der Schwester des
Mangus, in die dieser sich geflüchtet hat (Schmidt
1966: 280f.). Das Motiv des Abbrennens der Medi-
tationshütte aus ölgetränkten Schilfstängeln durch
Geser führt Heissig auf eine Kham-Variante des
Gesar-Epos zurück (1983: 409). Tatsächlich ist das
Motiv, jemanden in ein Haus zu locken, um ihn zu
verbrennen (Mot. H1511) – häufig handelt es sich
um ein Haus aus Eisen – erstmals schriftlich fest-
gehalten im Mahabharata (Rosner und Wille 1981;
nicht belegt in ThBa); es ist im tibetischen (Biel-
meier und Herrmann 1982: 195) wie auch mon-
golischen Erzählgut (Heissig 2000: 155–158, 166,
168f., 171; 2003: 67f.; Richtsfeld 2004c: 265) Be-
standteil, insbesondere des Erzähltyps AaTh 513
(1973: 180f.) bzw. des Motivs F601 “Gefährten mit
besonderen Fähigkeiten”, und dürfte lange vor Ent-
stehung des Gesar-Epos als Wandermotiv verbreitet
gewesen sein (vgl. Thompson 1994: 86–89; Ting
Nai-tung 1978).

Die drei Tormas als magische Waffen kennen
wir auch aus dem Kham-Gesar, wo sie der Ein-
siedler Ratna, der in Chaotongs/Todongs Auftrag
versucht, den gerade erst geborenen Gesar zu tö-
ten, im Kampf mit dem Kind schleudert. Die-
ses wirft sie zurück und bewirkt, dass ein Tor-
mastück zu einem Felsen wird und den Eingang
der Einsiedlerhöhle verschließt, in die sich Rat-
na zurückgezogen hat. Die Figur des Ratna der
Kham-Gesariade weist Parallelen auf zu dem Dä-
monenherrscher Chizan der Monguor-Gesariade
(David-Néel et Yongden 1995: 105–108; Hyde-
Chambers and Hyde-Chambers 1981: 47). Dieser
Versuch, Geser und seine Eltern durch Verwün-
schungen zu töten, entspricht Mot. Q556, “Bestra-
fung durch Verwünschungen”, und findet sich nach
Heissig selten im mongolischen Epos und Erzähl-
gut (2000: 214).

Als Gesar seinen Eltern rät, das Land zu verlas-
sen und nach Juema Lang (Groma/Droma/Throma
Lang, “Süßwurzelland”) zu ziehen, verspricht er
ihnen, dass dort auf der oberen Ebene Juema (Süß-
wurzeln) groß wie der Kopf eines Pferdes, auf der
mittleren Juema groß wie der Kopf eines Rindes
und auf der unteren Juema groß wie der Kopf ei-
nes Schafs wachsen. Diese Formel von der Grö-

ße der Esswurzeln finden wir in einem tibetischen
Märchen aus Brag-g.yab (Phukang und Schwieger
1982: 201) und einer yugurischen Gesar-Erzählung
(s. unten) wieder. Die von den Eltern zunächst nicht
verstandene Mitnahme der Herdsteine, auf der
Flucht nach dem Land der Süßwurzeln, erinnert an
das Motiv des Auflesens und Mitnehmens zunächst
unnütz erscheinender Gegenstände in tibetischen
Märchen52 und einer yugurischen Gesar-Erzählung
(Richtsfeld 2005: 262f., Anm. 103). Auch in den
Amdo-Varianten der Gesariade und in der mon-
golischen Buchversion von 1716 finden sich Re-
miniszenzen dieses Motivs. Erstere wissen zu be-
richten, dass Gesar in einem Magensack bzw. in
einem Fleischkloß geboren wird, den die Schwes-
ter der Mutter des Gesar mittels eines zufällig am
Wegesrand gefundenen Pfeiles – Hermanns inter-
pretiert ihn als “Steinpfeil” – aufschneidet (Her-
manns 1965: 423; Wang Yinuan und Shangguan
Jianbi 1985: 5). Im Kham-Gesar findet sich das
Motiv der Öffnung des Fleischsackes zwar eben-
falls, die zufällig gefundene, steinerne Pfeilspitze
ist aber durch das Messer eines Bediensteten ersetzt
(David-Néel et Yongden 1995: 94f.). Im mongoli-
schen Buchepos von 1716 durchtrennt die Mutter
des Geser dessen Nabelschnur mit einem schar-
fen schwarzen Stein, den sie in einem See fin-
det (Schmidt 1966: 15; Heissig 1993: 52). In die-
sem Zusammenhang ist der durch Zufall gefunde-
ne, hilfreiche Gegenstand mit zwei weiteren Moti-
ven verbunden: dem Durchtrennen der Nabelschnur
mittels eines Objekts aus Stein (Heissig 1993: 45–
54) und der Geburt im Embrionalsack (Hermanns
1965: 896, Anm. 27).

Der Angriff Chaotongs und seiner Heerscharen
auf den fliehenden Gesar und seine Eltern, den der
Held mit Hilfe der Herdsteine abwehrt, findet keine
Parallele in den übrigen, bisher bekannten Gesar-
Versionen. Das Werfen der Herdsteine aber erinnert
an die drei bergegleichen Schleudersteine, die der

52 Vgl. z. B. Bielmeier und Herrmann (1982: 11 [Droma-
Wurzel, Ziegenschwanz, Pinienholz], 13 [abgebrochene
Messerklinge], 32 [Teil eines Dokuments], 197 [Stock]);
Causemann (1989: 227 [Ei], 229 [Rabe, Krähe, Na-
del, Messer, Pfriem, Misthaufen]); Herrmann (1989: 153);
Kretschmar (1982: 184 [3 Steine; s. Kretschmar 1986: 157],
270 [Faden, Papier; s. auch Kretschmar 1986: 147, 149];
1985: 26 [Yakhorn], 88 [Schwert, Mönchsrock, Handtrom-
mel, Knochentrompete], 187 [Nadelbündel, Spindelbündel,
Bambusbehälter voll Kauri], 260 [rote und weiße Blu-
me]); Macdonald (1967: 229 [Kamm, Gebetskette, Spie-
gel]); Schuh (1982: 48f. [hier ein blindes Motiv], 209f. [Por-
zellanscherbe, Sandfigur, Eisstück], 213 [Papier, Sacktuch]).
– In einigen Fällen zeichnet sich eine gewisse Verwandt-
schaft ab zwischen diesen Utensilien und den für die ma-
gische Flucht benötigten Objekten.

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-115 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:55:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-115


Geburt und Jugend des Helden im Gesar-Epos der Monguor (VR China, Provinz Qinghai) 131

Held in der Amdo-Gesariade schleudert, als seine
Onkel ihm das zugesprochene Erbe streitig machen
wollen, bzw. als er seine Vermählung erzwingen
will (Hermanns 1965: 427f.).

Die List, mit der Gesar den Herrscher der Mur-
meltiere Xueguangxue täuscht, ist tibetischen und
mongolischen Schwankerzählungen entlehnt und
AaTh 56A*, “Fox Plays Dead and Catches Bird”
(nicht in Bødker 1957, Jason 1989, Ting Nai-
tung 1978 und ThRo verzeichnet), bzw. Mot. K911,
“Feigning Death to Kill Enemy” (Belege für das re-
zente indische Erzählgut, insbesondere der Lepcha,
in Bengalen und den Assam Hills in ThBa), zuzu-
ordnen; aller Wahrscheinlichkeit nach sind Typus
und Motif vorderasiatischen Ursprungs, zumindest
lässt er sich in der arabischen Literatur bereits Mitte
des 9. Jahrhunderts nachweisen (Marzolph 1992/II:
30, Nr. 109). Die List findet sich in vergleichba-
rer Form in einer Erzählung aus Dinri, nach der
ein vom Papagei “Quatschkiste” betrogener alter
Mann ihn in ähnlicher Weise überlistet und fängt
(Bielmeier und Herrmann 1982: 259f.). Mit nämli-
chem Trick überlistet in einem Schwank aus Kong-
po der tibetische Schelm Onkel Tömba neun Non-
nen (Schuh 1982: 277):

Unterhalb des Passes [von dem neun Nonnen mit einem
Ochsen herabkommen] war ein Wasserloch. An dessen
Rand legte der Onkel den Tsamba-Beutel als Kopfkissen
nieder, bestäubte seinen Hintern mit Tsamba, tat so als
sei er tot, liess sich zu Boden fallen, machte seinen Penis
so dick, dass er zum Himmel ragte und streckte alle Viere
von sich.

Wie er so tat, als sei er tot, gelangten die neun Non-
nen, die den roten Ochsen vor sich hertrieben, in seine
Nähe und sprachen: “Ach je, da drüben ist ein Mensch
gestorben.” Alle waren sehr verwundert. Als sie nun nä-
her an den Toten herantraten, bemerkten sie, dass sein
Penis wie eine Säule hochstand. Sie beschauten sich den
Mann von allen Seiten und sprachen: “Wenn man an-
nimmt, er sei verhungert, so hat er doch einen Beutel
voll Tsamba als Kopfkissen. Wenn man annimmt, er sei
verdurstet, so ist doch direkt neben seinem Kopfkissen
ein Wasserloch. Wenn man meint, er sei voriges Jahr
gestorben, so ist sein Penis fester als eine Säule. Wenn
man meint, er sei dieses Jahr gestorben, so hat sich doch
Schimmel am Hintern gebildet.”

Diese List wendet auch der “Heilige Narr” Drugpa
Künleg im bhutanischen Distrikt Thimphu/in Vaṅ-
dgon-sar-khar gegenüber Dämonen an (Dowman
1982: 138f.; Kretschmar 1981: 117f.), der mongo-
lische Schelm Balansengge täuscht damit den Herr-
scher der Unterwelt Erleg Khan und dessen Boten
(Taube 2004: 343, Nr. 4).

Der Aufenthalt im Land der Murmeltiere bzw.
der Süßwurzeln wird auch in tibetischen und yugu-

rischen Gesariaden erwähnt oder angedeutet, denen
zufolge Gesar in eine Ebene mit Murmeltieren ab-
wandert bzw. die Tiere in seinem Zelt hält. In ei-
ner yugurischen Erzählung rät Geser seiner Mutter
in gleicher Weise wie in E2, dass sie in eine Ge-
gend an dem Fluss Jinjiamin wandern sollten, wo
man Süßwurzeln finde, die groß wie Pferde- und
Rinderköpfe seien; dort angekommen, ernähren sie
sich von den Wurzeln und Murmeltieren (Richts-
feld 2005: 263–266). Die Interpretation liegt nahe,
dass er auch in diesen Versionen als der (neue)
Herr des Reiches der Murmeltiere begriffen wird,
expressis verbis wird dies jedoch nicht vermerkt.
Dass dieses Reich – wie z. B. das Reich des Nor-
driesen und evtl. das Reich der Hor/Širayigol –
durchaus feindliche, ja dämonische Züge trägt und
somit eine Gefahr für die geordnete, von Glang/
Ling repräsentierte Welt bedeuten kann, wird in
E1 nahegelegt, wonach Glang von dem Fürsten
der Murmeltiere schwer geschädigt wird (Heissig
1980: 424f., 432). Vermutlich ist es dieser Fürst,
den Gesar hier überwindet und damit die Bedro-
hung gemäß seiner vom Himmel erhaltenen Be-
stimmung beseitigt. Auch die osttibetischen Vari-
anten liefern Hinweise auf das dämonische We-
sen der Tiere (Richtsfeld 2005: 264, Anm. 105),
und die mongolische Geser-Tradition kennt “be-
zauberte Berghasen”, die die Größe bzw. die Ge-
stalt von Ochsen annehmen und viel Schaden an-
richten; sie werden von dem jungen Geser mit ei-
nem Beil getötet (Schmidt 1966: 19, 83). Gesars
Rückzug ins Land der Murmeltiere, wo er und seine
Mutter sich verschiedenen Versionen zufolge von
Murmeltieren ernähren, weist Parallelen auf zur Ju-
gendgeschichte von Temüǰin, dem späteren Činggis
QaGan, in der “Geheimen Geschichte der Mongo-
len”, derzufolge sich dieser, nach der Flucht aus
der Gefangenschaft bei den TaičiGut, mit seiner von
den Getreuen verlassenen und geächteten Mutter
und seinen Brüdern in die Bergeinöden am Bur-
qan Qaldun zurückzieht, wo sie sich von “tarbaqad
küčügür” bzw. “alaGdaG-a tarbaG-a” ernähren, d. h.
von Murmeltieren (Marmota bobak sibirica) und
Springmäusen (Dipodinae, Unterfamilie Allactaga
oder Alactagulus) (Haenisch 1948: 18).

Das Monguor-Epos E2 weist erkennbar nicht
nur Bezüge zu der tibetischen Erzähltradition
und Gesariade auf, sondern ist durch zahlrei-
che Parallelen auch mit der mongolischen Geser-
Überlieferung verbunden, wie bereits Heissig für
E1 gezeigt hat. Andererseits weist die Geburts- und
Jugendepisode der Gesar/Geser-Epik der Monguor
gegenüber diesen beiden Traditionen zahlreiche
deutlich eigenständige Züge auf. In Beachtung die-
ser Eigenheiten und Einflüsse darf, entgegen dem

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-115 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:55:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-115


132 Bruno J. Richtsfeld

Vorschlag von Yang Si und weiterer chinesischer
Gelehrter, man müsse von einer “Überlieferung
des Königs Gesar im Gebiet des Monguor-Volkes”
und nicht von einem “Monguor-Epos” sprechen,
da die Monguor dieses in tibetischer Sprache sän-
gen (1987: 28f.; s. dagegen Richtsfeld 2004a: 104,
Anm. 34), durchaus das Gegenteil geltend gemacht
werden.

Abkürzungen

AaTh: Aarne, Antti, and Stith Thompson 1981
Chin.: chinesisch
Mong.: monguor
Mongol.: mongolisch
OA: Orginalanmerkung, d.h. Anmerkung in der

chinesischen Vorlage
Sanskr.: Sanskrit
ThBa: Thompson, Stith, and Jonas Balys 1958
ThRo: Thompson, Stith, and Warren E. Roberts

1960
Tib.: tibetisch

Zitierte Literatur

Aarne, Antti, and Stith Thompson (AaTh)
1981 The Types of the Folktale. A Classification and Bibliog-

raphy. Helsinki: Suomalainen Tiedeakatemia, Academia
Scientiarum Fennica. (FF Communications, 184) [1961]

Autorenkollektiv
1984 Zangzu minjian gushi xuan [Erzählungen der Tibeter].

Shanghai: Shanghai wenyi chubanshe. (Zhongguo sha-
oshu minzu minjian wenxue congshu, gushi daxi)

1988 Gesa’r yanjiu [Gesarstudien]. Bd 3. Peking: Zhongguo
minjian wenyi chubanshe.

Balan
1986 “Gesa’r wang zhuan” diandi [Abschriften der einzel-

nen Kapitel der Geseriade]. In: Jiangbian Jiacuo et al.
(Hrsg.); pp. 250–260.

Bielmeier, Roland, und Silke Herrmann
1982 Märchen, Sagen und Schwänke vom Dach der Welt. Ti-

betisches Erzählgut in Deutscher Fassung. Bd. 3: Vieh-
züchtererzählungen sowie Erzählgut aus sKyid-groṅ und
Diṅ-ri. Sankt Augustin: VGH Wissenschaftsverlag. (Bei-
träge zur tibetischen Erzählforschung, 3)

Bødker, Laurits
1957 Indian Animal Tales. A Preliminary Survey. Helsinki:

Suomalainen Tiedeakatemia, Academia Scientiarum
Fennica. (FF Communications, 170)

Bozza, Edi
1994 Fiabe dell’Himalaya e della Mongolia. Mailand: Arnol-

do Mondadori Editore. (Oscar narrativa, 1394)

Causemann, Margret
1989 Dialekt und Erzählungen der Nangchenpas. Bonn: VGH

Wissenschaftsverlag. (Beiträge zur tibetischen Erzähl-
forschung, 11)

David-Néel, Alexandra, et Lama Yongden
1995 La vie surhumaine de Guésar de Ling, le héros thibétain.

Racontée par les bardes de son pays. Paris : Editions du
Rocher. (Pocket, 2914) [1931]

Dowman, Keith
1982 Der heilige Narr. Das liederliche Leben und die lästerli-

chen Gesänge des tantrischen Meisters Drugpa Künleg.
Bern: Otto Wilhelm Barth Verlag.

Francke, A. H.
1905–1941a A Lower Ladakhi Version of the Kesar Saga.

Tibetan Text, English Abstract of Contents, Notes and
Vocabularies, and Appendices. Calcutta: The Royal Asi-
atic Society of Bengal. (Bibliotheca Indica Work, 168)

1905–1941b The Paladins of the Kesar-Saga. A Collection
of Sagas from Lower Ladakh. In: A. H. Francke 1905–
1941a; pp. 482–493.

1968 Der Frühlings- und Wintermythus der Kesarsage. Beiträ-
ge zur Kenntnis der vorbuddhistischen Religion Tibets
und Ladakhs. Osnabrück: Otto Zeller. (Mémoires de la
Société Finno-Ougrienne, 15) [Reprint der Ausgabe von
1902]

Haenisch, Erich
1948 Die Geheime Geschichte der Mongolen. Aus einer mon-

golischen Niederschrift des Jahres 1240 von der Insel
Kode’e im Keluren-Fluß. Leipzig: Otto Harrassowitz.

Halén, Harry
1987 Mirrors of the Void. Buddhist Art in the National Mu-

seum of Finland. 63 Sino-Mongolian Thangkas from the
Wutai Shan Workshops, a Panoramic Map of the Wu-
tai Mountains and Objects of Diverse Origin. Helsinki:
Museovirasto, National Board of Antiquities.

Hecht, Dorothea
1965 Politische Struktur und Gewaltenteilung im Sakralen

Königtum in Afrika. Saeculum 16: 343–356.

Heissig, Walther
1977 Dominik Schröders nachgelassene Monguor (Tu-jen)-

Version eines Geser Khan-Epos aus Amdo. Zentralasia-
tische Studien 11: 287–299.

1983 Geser-Studien. Untersuchungen zu den Erzählstoffen in
den “neuen” Kapiteln des mongolischen Geser-Zyklus.
Opladen: Westdeutscher Verlag. (Abhandlungen der
Rheinisch-Westfälischen Akademie der Wissenschaften,
69)

1985 Zur Diffusion des ŽangGar-Gesanges “Xān Siir”. Zen-
tralasiatische Studien 18: 35–54.

1988 Erzählstoffe rezenter mongolischer Heldendichtung. Teil
1 und 2. Wiesbaden: Otto Harrassowitz. (Asiatische For-
schungen, 100)

1990 Historische Hintergründe von “Geser Khans Zug nach
China”. Ural-Altaische Jahrbücher N. F. 9: 178–224.

1991 Heldenmärchen versus Heldenepos? Strukturelle Fragen
zur Entwicklung altaischer Heldenmärchen. Opladen:
Westdeutscher Verlag. (Abhandlungen der Rheinisch-
Westfälischen Akademie der Wissenschaften, 85)

1993 Motiv und Wirklichkeit. Gesammelte Aufsätze. Wiesba-
den: Otto Harrassowitz Verlag.

2000 Individuelles und traditionelles Erzählen. Der mongo-
lische Erzähler ČoGrub (Čoyirub) aus Ordus (1912–
1989). Wiesbaden: Otto Harrassowitz Verlag. (Asiati-
sche Forschungen, 136)

2003 Motive und Analysen mongolischer Märchen. Wiesba-
den: Otto Harrassowitz Verlag. (Asiatische Forschungen,
146)

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-115 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:55:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-115


Geburt und Jugend des Helden im Gesar-Epos der Monguor (VR China, Provinz Qinghai) 133

Heissig, Walther (Hrsg.)
1980 Geser Rëdzia-wu. Dominik Schröders nachgelassene

Monguor (Tujen)-Version des Geser-Epos aus Amdo in
Facsimilia und mit einer Einleitung herausgegeben von
Walther Heissig. Wiesbaden: Otto Harrassowitz. (Asiati-
sche Forschungen, 70)

Hermanns, Matthias
1952 Tibetische Dialekte von A mdo. Anthropos 47: 193–202.
1965 Das National-Epos der Tibeter gLing König Ge sar.

Regensburg: Verlag Josef Habbel.
o. J. Mythen und Mysterien, Magie und Religion der Tibeter.

Stuttgart: Magnus-Verlag.

Herrmann, Silke
1989 Erzählungen und Dialekt von Din. ri. Bonn: VGH Wis-

senschaftsverlag. (Beiträge zur tibetischen Erzählfor-
schung, 9)

1991 Kesar-Versionen aus Ladakh. Wiesbaden: Otto Harras-
sowitz. (Asiatische Forschungen, 109)

Herzfeld, Ernst
1915 Alongoa. Islam 6: 317–327.

Hoffmann, Helmut
1974 Ge-sar-gyi-sGrungs. In: Kindlers Literatur Lexikon im

dtv. Bd. 9; p. 3876. München: Deutscher Taschenbuch
Verlag.

Humbach, Helmut
1983 Phrom Gesar and the Bactrian Rome. In: P. Snoy (Hrsg.),

Ethnologie und Geschichte. Festschrift für Karl Jettmar;
pp. 303–309. Wiesbaden: Franz Steiner Verlag. (Beiträ-
ge zur Südasienforschung, 86)

Hyde-Chambers, Frederick, and Audrey Hyde-Chambers
1981 Tibetan Folk Tales. Bolder: Shambhala Publications.

Jason, Heda (comp.)
1989 Types of Indic Oral Tales. Supplement. Helsinki: Suo-

malainen Tiedeakatemia, Academia Scientiarum Fenni-
ca. (FF Communications, 242)

Jiangbian Jiacuo [*Jampal Gyatso; ’jam-dpal rgya-mtsho],
et al. (Hrsg.)
1986 “Gesa’r wang zhuan” yanjiu wenji [Untersuchungen

zum “Gesar rnam-thar”]. Bd 1. Chengdu: Sichuan minzu
chubanshe.

Jülg, Bernhard
1866 Die Märchen des Siddhi-kür. Kalmückischer Text mit

deutscher Übersetzung und einem kalmükisch-deut-
schen Wörterbuch. Leipzig: F. A. Brockhaus.

Kretschmar, Andreas
1981 ‘Brug pa kun legs. Das wundersame Leben eines ver-

rückten Heiligen. Sankt Augustin: VGH Wissenschafts-
verlag. (Beiträge zur Zentralasienforschung, 5)

Kretschmar, Monika
1982 Märchen, Sagen und Schwänke vom Dach der Welt.

Tibetisches Erzählgut in Deutscher Fassung. Bd. 2: Er-
zählungen westtibetischer Viehzüchter. Sankt Augustin:
VGH Wissenschaftsverlag. (Beiträge zur tibetischen Er-
zählforschung, 2)

1985 Märchen und Schwänke aus Mustang (Nepal). Deut-
sche Nacherzählung von Monika Kretschmar in Zusam-
menarbeit mit Angya Gurung. Sankt Augustin: VGH
Wissenschaftsverlag. (Beiträge zur tibetischen Erzähl-
forschung, 7)

1986 Erzählungen und Dialekt der Drokpas aus Südwest-
Tibet. Sankt Augustin: VGH Wissenschaftsverlag. (Bei-
träge zur tibetischen Erzählforschung, 8)

Li Keyu
1992 Tuzu (Menggu’r) yuanliu kao [Untersuchungen zur Eth-

nogenese und historischen Entwicklung der Tu (Mon-
guor)]. Sining: Qinghai renmin zhubanshe.

Li Rong, und Zhang Chengcai (Hrsg.)
1994 Xining fangyan cidian [Wörterbuch des Dialektes von

Sining]. Nanking: Jiangsu jiaoyu chubanshe. (Xiandai
Hanyu fangyan da cidian)

Lörincz, László
1979 Mongolische Märchentypen. Budapest: Akadémiai Kia-

dó. (Bibliotheca Orientalis Hungarica, 24)

Macdonald, A. W.
1967 Matériaux pour l’étude de la littérature populaire tibé-

taine. I : Édition et traduction de deux manuscrits tibé-
tains des “Histoires du cadavre”. Paris : Presses Univer-
sitaires de France. (Annales du Musée Guimet, Biblio-
thèque d’Études, 72)

Marzolph, Ulrich
1992 Arabia ridens. Die humoristische Kurzprosa der frü-

hen adab-Literatur im internationalen Traditionsgeflecht.
2 Bde. Frankfurt: Vittorio Klostermann. (Frankfur-
ter wissenschaftliche Beiträge; Kulturwissenschaftliche
Reihe, 21)

O’Connor, W. F.
1906 Folk Tales from Tibet. With Illustrations by a Tibetan

Artist and Some Verses from Tibetan Love-Songs. Lon-
don: Hurst and Blackett.

Phukang, Jampa K., und Peter Schwieger
1982 Märchen, Sagen und Schwänke vom Dach der Welt. Ti-

betisches Erzählgut in Deutscher Fassung. Bd. 4: Erzähl-
gut aus A-mdo und Brag-g.yab. Sankt Augustin: VGH
Wissenschaftsverlag. (Beiträge zur tibetischen Erzähl-
forschung, 4)

Ramstedt, G. J.
1973 Nordmongolische Volksdichtung. Bearbeitet, übersetzt

und herausgegeben von Harry Halén. Bd. 1. Helsinki:
Suomalais-Ugrilainen Seura. (Mémoires de la Société
Finno-Ougrienne, 153)

1974 Nordmongolische Volksdichtung. Bearbeitet, übersetzt
und herausgegeben von Harry Halén. Bd. 2. Helsinki:
Suomalais-Ugrilainen Seura. (Mémoires de la Société
Finno-Ougrienne, 156)

Richtsfeld, Bruno J.
2002 Geser-Khan-Sagen aus dem Tsaidam-Gebiet (VR China,

Provinz Qinghai). Münchner Beiträge zur Völkerkunde
7: 187–246.

2004a Gesar-Überlieferungen der Monguor (Tu). Tribus 53:
99–117.

2004b Lu-e-e. Ein Flut- und Ursprungsmythos der Mongolen
im Grenzgebiet der chinesischen Provinzen Sichuan und
Yunnan. Zentralasiatische Studien 33: 163–193.

2004c Rezente ostmongolische Schöpfungs-, Ursprungs- und
Weltkatastrophenerzählungen und ihre innerasiatischen
Motiv- und Sujetparallelen. Münchner Beiträge zur Völ-
kerkunde 9: 225–274.

2005 Gesar-Erzählungen der Yuguren (VR China). Central
Asiatic Journal 49: 213–283.

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-115 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:55:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-115


134 Bruno J. Richtsfeld

Rosner, E., und K. Wille
1981 Indische Elemente in der Gründungslegende des König-

reiches Nanchao. Zeitschrift der Deutschen Morgenlän-
dischen Gesellschaft 131: 374–383.

Schmidt, I. J.
1966 Die Thaten Bogda Gesser Chan’s, des Vertilgers der

Wurzel der zehn Übel in den zehn Gegenden. Eine ost-
asiatische Heldensage, aus dem Mongolischen übersetzt.
Osnabrück: Otto Zeller. [Neudruck der Ausgabe von
1839]

Schram, Louis M. J.
1957 The Monguors of the Kansu-Tibetan Border. Part 2:

Their Religious Life. Philadelphia: The American Philo-
sophical Society. (Transactions of the American Philo-
sophical Society, 47/1)

Schröder, Dominik
1952–53 Zur Religion der Tujen des Sininggebietes (Kuku-

nor). Anthropos 47: 1–79 [Sonderdruck: mit Lebenslauf
auf der unpaginierten letzten Seite (S. 80)], 620–658,
822–870; Anthropos 48: 202–259.

1959 Aus der Volksdichtung der Monguor. 1. Teil: Das wei-
ße Glücksschaf (Mythen, Märchen, Lieder). Wiesbaden:
Otto Harrassowitz. (Asiatische Forschungen, 6)

1964 Zur Struktur des Schamanismus. In: C. A. Schmitz
(Hrsg.), Religions-Ethnologie; pp. 296–334. Frankfurt:
Akademische Verlagsgesellschaft.

1970 Aus der Volksdichtung der Monguor. 2. Teil: In den Ta-
gen der Urzeit (Ein Mythus vom Licht und vom Leben).
Wiesbaden: Otto Harrassowitz. (Asiatische Forschun-
gen, 31)

Schuh, Dieter
1982 Märchen, Sagen und Schwänke vom Dach der Welt.

Tibetisches Erzählgut in Deutscher Fassung. Bd. 1: Er-
zählgut aus Zentral- und Osttibet erzählt in der Sprache
von Lhasa. Sankt Augustin: VGH Wissenschaftsverlag.
(Beiträge zur tibetischen Erzählforschung, 1)

Smedt, A. de, et A. Mostaert
1933 Le dialecte monguor parlé par les Mongols du Kansou

occidental. 3e partie : Dictionaire Monguor-Francais.
Pei-p’ing : Imprimerie de l’Université Catholique.

Taube, Erika
2004 Volksmärchen der Mongolen. Aus dem Mongolischen,

Russischen und Chinesischen übersetzt und herausgege-
ben. München: Biblion Verlag.

Thompson, Stith
1994 La Fiaba nella tradizione popolare. Mailand: Il Saggiato-

re. (Il Saggiatore ECONOMICI, 9) [Orig.: The Folktale.
New York 1946]

Thompson, Stith, and Jonas Balys (ThBa)
1958 The Oral Tales of India. Bloomington: Indiana Univer-

sity Press. (Indiana University Publications Folklore Se-
ries, 10)

Thompson, Stith, and Warren Everett Roberts (ThRo)
1960 Types of Indic Oral Tales. India, Pakistan, and Ceylon.

Helsinki: Suomalainen Tiedeakatemia, Academia Scien-
tiarum Fennica. (FF Communications, 180)

Ting Nai-tung
1978 A Type Index of Chinese Folktales in the Oral Tradition

and Major Works of Nonreligious Classical Literature.
Helsinki: Suomalainen Tiedeakatemia, Academia Scien-
tiarum Fennica. (FF Communications, 223)

Tong Jinhua
1986 Yingxiong shishi “Gesa’r zhuan” [Das Heldenepos “Ge-

sar rnam-thar”]. In: Jiangbian Jiacuo et al. (Hrsg.);
pp. 48–69. [Reprint von 1981]

Vajda, László
1964 Zur phaseologischen Stellung des Schamanismus. In:

C. A. Schmitz (Hrsg.), Religions-Ethnologie; pp. 265–
295. Frankfurt: Akademische Verlagsgesellschaft.

2000 Vermutungen zu Benfeys Pantschatantra (Paragraph
166). In: C. Chojnacki, J.-U. Hartmann und V. M.
Tschannerl (Hrsg.), Vividharatnakaran.d. aka. Festgabe
für Adelheid Mette; pp. 503–517. Swisttal-Odendorf:
Indica et Tibetica Verlag. (Indica et Tibetica, 37)

Wang Gui
1991 Zangzu renming yanjiu [Untersuchungen zum tibeti-

schen Personennamen]. Peking: Renmin chubanshe.

Wang Xingxian
1988 Tuzu shishi “Gesa’r namuta‘r” shulun [A Commentary

on Tu People’s Epic King Gesar]. In: Autorenkollektiv;
pp. 20–40.

Wang Yinuan, und Shangguan Jianbi
1985 Gesa’er wang benshi [Die Geschichte vom König Ge-

sar]. Peking: Zhongguo minjian wenyi chubanshe.

Xu Guoqiong
1986 Zangzu shishi “Gesa’r wang zhuan” [Das tibetische Epos

“Gesar rnam-thar”]. In: Jiangbian Jiacuo et al. (Hrsg.);
pp. 32–47. [Reprint von 1959]

Yang Enhong
1988 Tu zu diqu liuchuan zhe “Gesa’er wang zhuan” tanwei.

[Engl. Untertitel: A Survey of King Gesar Disseminating
among Tu People]. In: Autorenkollektiv; pp. 1–19.

Yang Si
1987 Zum “Gesar” im Gebiet des Munguor (Tu)-Volkes. Zen-

tralasiatische Studien 20: 28–31.

Yang Yutan, et al.
1985 Wutaishan simiao daguan [Führer durch die Klöster

und Tempel des Wutaishan]. Taiyuan: Shanxi renmin
chubanshe.

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-115 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:55:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-115

