7. Virtualitat. Unsterblichkeit in der
Mediengesellschaft

Ich habe meinen Lehrer sagen hiren, dafs es da, wo maschinelle Vor-
richtungen sind, auch bald maschinelle Weisen geben wird, die Dinge
zu tun, und daf der, der die Dinge maschinell tut, auch ganz be-
stimmt ein Maschinenherz hat.!

Zhuangzi (350-280 v.u.Z.)

In den bisherigen Analysen haben wir den technologischen Posthuma-
nismus aus einer ideengeschichtlichen Perspektive betrachtet. Einzelne
Elemente wie das kybernetische Menschenbild, die Unsterblichkeitsvi-
sion und die Superintelligenz konnten historisch aufgeschliisselt wer-
den. Parallel zu diesen Einzelaspekten bestehen jedoch iibergeordnete
analytische Perspektiven, die fiir das Verstindnis des Posthumanismus
von besonderem Interesse sind. Dies gilt zunichst fiir die Okonomie
der Futurologie: Welche Rolle nimmt wirtschaftliches Denken in den
Zukunftsvisionen ein und wer profitiert unmittelbar von den weitrei-
chenden Prognosen?

Desweiteren miissen wir uns der Frage widmen, ob neben den zahlrei-
chen heterogenen Elementen der posthumanistischen Philosophie doch
eine gemeinsame Klammer existiert, die alles miteinander verbindet.
Durch die verschiedenen Standpunkte hindurch erscheint die Sehn-
sucht nach Kontrolle der Unbestimmbarkeiten, der Kontingenzen des
menschlichen Lebens, als einigendes Band. Sowohl mit Blick auf den
Einzelnen als auch fiir die Menscheit als Ganzes wartet der Posthuma-
nismus mit einer eindeutigen Antwort auf die anthropologische Grund-
frage nach dem Wohin gehen wir? auf.

Ferner bildet der technologische Posthumanismus das jiingste Beispiel
moderner Fortschrittstheorien, deren Bewertung und Einordnung die
Philosophie, Geschichts- und Kulturwissenschaften seit dem 20. Jahr-
hundert beschiftigt. Im Zentrum steht die Diskussion um die Kontinui-
tit von oder den Bruch mit Entwiirfen der christlichen Heilsgeschichte.
Diese Debatte werde ich nachzeichnen und einen Gegenvorschlag zu
den bisherigen, dichotomen Konzepten formulieren.

1 Aus dem Zhuangzi yinde, zitiert nach Jager 1998, 168f.

393

- am 13.01.2026, 08:32:39, e —


https://doi.org/10.5771/9783968216737-393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Aus einer weiten kulturgeschichtlichen Perspektive betrachtet leistet der
Posthumanismus nichts weniger als die Uberwindung der vier neuzeitli-
chen Krankungen des Menschen. Zu welchem Preis jedoch? Damit be-
fassen sich die abschlieBenden Gedanken dieses Buches.

7.1 Okonomie

Auf drei Ebenen ist die 6konomische Frage fiir den technologischen
Posthumanismus von Bedeutung. Primér geht es um die wirtschaftliche
Dimension der technologischen Visionen selbst. Sekundér dridngt sich
die Frage nach den ckonomischen und gesellschaftlichen Rahmenbe-
dingungen des prognostizierten Fortschrittes auf. Drittens miissen wir
die wirtschaftlichen Grundlagen des Post- und Transhumanismus und
seiner Akteure betrachten.

Leben wird im Posthumanismus als Informationsverarbeitung definiert.
Im Kern ist das Ziel jeglicher posthumanistischer Fortschrittsutopie eine
Steigerung der Effizienz dieser Informationsverarbeitung. Gesteigerte
Effizienz bedeutet eine hohere Rechen- und Speicherleistung bei gleich-
zeitiger Senkung der Kosten. Diese Eckpunkte prigen den Posthumanis-
mus seit den frithen Schriften Moravecs Ende der 1970er Jahre bis hin zu
Kurzweils aktuellen Prognosen. Fortschritt ist dabei mit der »Befreiung«
des Lebens aus der ineffizienten, natiirlichen Evolution verbunden, die
verschwenderisch und ziellos agiere und den aus der kybernetischen
Perspektive fehlerhaften Menschen hervorgebracht habe. Deshalb muss
der Mensch abgeschafft und durch eine kiinstliche Superintelligenz er-
setzt werden. Das virtuelle Dasein des posthumanen Menschentums
wird durch Allwissenheit und unendlichen Reichtum gekennzeichnet
sein sowie den von Moravec, Tipler und Kurzweil plastisch geschilder-
ten Annehmlichkeiten, die den Heilsvorstellungen eines Gangster-Rap
in nichts nachstehen: ewige Jugend und Potenz, iiberirdischer Sex mit
iiberirdischen Playmates — ohne Furcht vor Krankheiten und Vaterschaf-
ten. Ein spirituelles Wachstum erscheint nur an der Peripherie. Das vir-
tuelle Paradies erweist sich in seiner 6konomischen Dimension damit
als banaler Traum alternder Ménner, deren Begehren nach Jugend und
Reichtum lechzt.

Welche gesellschaftlichen Voraussetzungen fiir die Verbreitung von
kiinstlicher Intelligenz oder gar fiir die Hervorbringung der erhofften

394

- am 13.01.2026, 08:32:39, e —


https://doi.org/10.5771/9783968216737-393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Superintelligenz der Singularitdt von Noten sind, wird von Post- und
Transhumanisten nirgends ernsthaft thematisiert. Der computertechni-
sche Fortschritt folge allein technischen GesetzmiBigkeiten einer sich
exponentiell beschleunigenden Leistungssteigerung der entsprechenden
Hardware. Erstaunlicherweise wird in der Regel auch noch nicht ein-
mal das Problem der Software angegangen, also der Programme, die
tatsdchlich eine menschengleiche kiinstliche Intelligenz hervorbringen
sollen. Dass fiir den technischen Fortschritt eine allgemeine wirtschaftli-
che Stabilitit, prosperierende Internetkonzerne und ein funktionieren-
des Wissenschaftssystem vorausgesetzt werden muss, die allesamt auf
dauerhaftes wirtschaftliches Wachstum angewiesen sind, bedarf fiir die
Posthumanisten keiner Erwdhnung. Auch nicht, dass die Entwicklung
von Militdrtechnik einen wichtigen Motor fiir die gesamte Computer-
und Robotikindustrie bildet.> Die Begriindung eines anhaltenden
Fortschrittsprozesses spiegelt daher erneut die posthumanistische Eigen-
art wider, Phdnomene unabhingig von ihrem Kontext zu betrachten
und jede Art einer holistischen Perspektive zu vermeiden: Technik und
Wissenschaft erscheinen hier als eine von der restlichen gesellschaftli-
chen, 6kologischen und kulturellen Umwelt entkoppelte GroBe. Die
posthumanistische Vision von sich selbst verbessernden Maschinengene-
rationen der Zukunft verdeutlicht dieses Argumentationsmuster einer
von menschlichen Faktoren unabhingigen Technikentwicklung paradig-
matisch.?

Auch schweigt sich der Post- und Transhumanismus groBtenteils darii-
ber aus, wie denn die Gesellschaft der kommenden Jahrzehnte aussehen
soll, wenn die erhofften Technologien des human enhancement Stiick fiir
Stiick zur Verfiigung stehen wiirden. Es wird das naive Bild einer frei-
willigen Aneignung suggeriert. Das Pliadoyer fiir einen demokratischen
Transhumanismus verhallt in der schillernden Diskussion um immer
weitreichendere technische Visionen. Ray Kurzweil steht im Rampen-
licht, wahrend sich James Hughes als wirkungsloses Feigenblatt des sozi-
alen Gewissens erwiesen hat.

Weder mit Blick auf den kiinftigen Zugang zu den versprochenen Tech-
nologien, noch in Bezug auf die Legitimation dieser Techno-Revoluti-
on als Effizienzsteigerung zeigen sich Merkmale einer egalitiren und
solidarischen Gemeinschaft. Vielmehr identifiziert Philipp von Becker

2 Vgl. Becker 2015, 76f.; Wagner 2015, 29-31, 103-124.
3 Vgl. Kroker & Kroker 1996, 92f.

395

- am 13.01.2026, 08:32:39, e —


https://doi.org/10.5771/9783968216737-393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

in seiner 6konomischen Studie des Transhumanismus hinter dem Op-
timierungs- und Freiheitsversprechen ein Anforderungsprofil des kapi-
talistischen Marktes: »In Wirklichkeit bieten sie dem Einzelnen jedoch
an, den Anforderungen des Wettbewerbs, den sie dadurch selbst noch
forcieren, besser geniigen zu kénnen — kurz: Sie bieten an, den herr-
schenden Selbstoptimierungszwang zu optimieren.«*

Eine problemorientierte Diskussion tiber die gesellschaftlichen Aspekte
trans- und posthumanistischer Visionen findet wider besseren Wissens
nicht statt. Nicht nur die Cyberpunkliteratur der vergangenen vier De-
kaden, sondern auch viele populire Adaptionen in Film und Fernsehen
sind weitaus reflektierter. Zum Beispiel werden in dem Film Gattaca
(1997) die meisten Kinder einer biotechnologisch fortgeschrittenen Ge-
sellschaft genetisch selektiert und haben dadurch Zugang zu sozialem
Aufstieg und Status, wihrend andere ausgeschlossen werden. Im Film
und Buch Cloud Atlas (2004/2012) erzéihlt David Mitchell die ergreifen-
de Geschichte von Somni~451, einer geklonten Serviererin eines Res-
taurants, deren Bewusstsein als autonomes Wesen erwacht. Die Klone
sind selbst in der Illusion eines sozialen Aufstiegs gefangen und werden,
sobald sie kleinste Stérungen aufweisen, ermordet und wiederverwer-
tet.”

Nicht die konkreten Phinomene, sondern die Machtstrukturen dieser
Dystopien sind dabei das beunruhigendste Element, da sie Tendenzen
unserer heutigen Situation projizieren: Die biotechnologische Zukunft
ist schon jetzt prasent und zeigt ihre hisslichste Seite in der Anwendung
der Pranataldiagnostik zur Selektion weiblicher Foten, die aus kulturel-
len und 6konomischen Griinden von den Eltern abgetrieben werden.
Besonders ausgeprigt ist diese Praxis in China und Indien, wo in man-
chen Regionen auf 100 geborene Médchen 130-140 Jungen entfallen.
Aber auch in den Vereinigten Staaten, dem Kaukasus und Siidosteuropa
werden Gender-Selektionen zu Gunsten von ménnlichen Nachkommen
mit Hilfe von Abtreibungen und neuerdings In-vitro-Fertilisation ver-
starkt durchgefijhrt.6 Der reale Femizid demonstriert, wie verheerend

Becker 2015, 70. Vgl. auch Wagner 2015, 31; Hayles 19909, 4.
Vgl. Orison of Sonmi~457 in Mitchell 2004; Wachowski & Tykwer 2012.
Die sozialen Folgen dieses Femizid, der soziologisch als missing women-Phanomen ge-
fasst wird, sind enorm und erhéhen in diesen Gesellschaften das Risiko fiir Gewalt
gegen Frauen, Frauenhandel und berufliche Benachteiligung. Aktuelle Daten und Li-
teratur findet sich unter dem Artikel Sex-selective abortion (engl. Wikipedia).

[

(=)

396

- am 13.01.2026, 08:32:39, e —


https://doi.org/10.5771/9783968216737-393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

die Einfiihrung von Biotechnologien ohne Beriicksichtigung der sozia-
len und kulturellen Rahmenbedingungen ist.

Mit seinem Plddoyer fiir eine unbegrenzte genetische und morphologi-
sche Selbstbestimmtheit des Menschen ignoriert der Trans- und Posthu-
manismus die gesellschaftliche Wirklichkeit des 21. Jahrhunderts und
ldasst erahnen, wie sich unter seinen liberalen Maximen soziale Un-
gleichheiten einer gen- und cybertechnologisch »optimierten« Mensch-
heit verschirfen werden.

Damit stellt sich die Frage nach einer Zukunft, in der zwischen den Klassen eine
biologische Kluft aufbricht und in der sich die Superreichen zu einer véllig neu-
en Spezies entwickeln, die zwanzig Jahre ldnger lebt, linger aktiv ist, noch mehr
Reichtum akkumulieren kann und diese Vermdgen und die damit verbundene
Macht noch folgenreicher als bisher auf ihre Nachkommen iibertrigt.”

Im Gegensatz zu den klassischen Utopien von Francis Bacon, Thomas
Morus oder Edward Bellamy entwerfen Post- und Transhumanisten kei-
ne soziale Perspektive des Zusammenlebens oder der Solidaritit. Tech-
nologie und nicht Menschen bilden das Zentrum dieser Futurologie.
Dort wo Freiheit augenscheinlich versprochen wird, verbergen sich
neue Formen der Kontrolle und Abhingigkeit. Was heute bereits fiir die
Internetwirtschaft gilt, wire im Falle eines virtuellen Daseins tatsdchlich
exponentiell profitabel:

Das eigentliche Produkt des Computerkapitalismus ist man selbst. Und obwohl
man gekauft wird, bezahlt man dafiir. Mit dem, was man tut oder nicht tut, sagt
oder nicht sagt, fiihlt oder nicht fijhlt, kurz: mit der Aufgabe der Intim- und
Privatsphire, mit der Aufgabe der Unversehrtheit des Korpers und der Person-
lichkeit.®

Abgesehen von der Frage, wem ein virtueller Mensch im Datenspei-
cher eines Supercomputers eigentlich gehéren wiirde (gar dem Provider
oder der Upload-Maschinerie?), wire dies eine vollkommene 6kono-
mische Utopie: Der Kunde wire nicht nur in all seinen Gedanken und
Handlungen gldsern-durchschaubar. Mittels kleiner Softwareeingriffe,
wire er auch direkt manipulierbar. Diese Einsicht gilt gleichermaBen
fir Biotechnologien und die Cyborgisierung des Menschen — Frédéric

7 Vgl. Krysmanski 2014, 128.
8 Becker 2015, 83; vgl. a.a.0., 83-97.

397

- am 13.01.2026, 08:32:39, e —


https://doi.org/10.5771/9783968216737-393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vandenberghe spricht hier von einer marktorientierten Kolonisierung
des Lebens.”

Wenn sich das tracking nicht mehr nur auf unsere Smartphones und
Computer bezieht, sondern die Technologie Teil des Korpers ist, dann
wird die digitale Kontrolle des Menschen in seinem 6konomischen aber
auch politischen Handeln grenzenlos sein. In der chinesischen Provinz
Rongcheng wird zur Zeit ein Social Credit System erprobt, das das Handeln
und die AuBerungen ihrer Biirger mit Punkten bewertet und zu Sank-
tionen oder Privilegien fiihrt. Mit Hilfe von Gesichtserkennungssoftware
wird z.B. die Nichtbeachtung einer roten FuBgingerampel erfasst. Eine
Cyborgisierung des Menschen und das damit erméoglichte »Uberwa-
chungs-, Bestrafungs- und Belohnungsregime«!® wire der Traum eines
jeden autokratischen und marktwirtschaftlichen Systems. Die politische
und 6konomische Utopie ergidnzen sich deshalb so ergiebig, weil die
Analyse, Kontrolle und Steuerung von menschlichem Verhalten just
das alte Ziel der Kybernetik und ihrer verschiedenen Tochter wie der
kybernetischen Psychologie, Padagogik und Soziologie perpetuieren.
Auch hier setzt sich der englische Utilitarismus des 19. Jahrhunderts a
la Jeremy Bentham fort, wonach die Erfassung von Sozialstatistiken der
besseren legislativen Steuerung der Gesellschaft dienen sollte.!!

Wenn Ray Kurzweil daher von kiinftigen Nanobots im menschlichen
Blut schwirmt, die per W-LAN eine neue Fiillung fiir den Kiihlschrank
anfordern, dann ist dies ein 6konomischer Tagtraum totaler Kunden-
kontrolle eines Google-Funktionirs. In einem Vorwort zu dem Buch
The Eternal E-Customer. How Emotionally Intelligent Interfaces Can Create
Long-lasting Customer Relationships aus dem Jahr 2000 breitet Kurzweil
diese Vision aus.”> Wenn es heute schon miihselig ist, sich aus dem
Apple-Produktuniversum zu verabschieden, wie unméglich wird dieses
Unterfangen sein, wenn der ganze Korper von einer Myriade Nanobots
eines bestimmten Anbieters bevolkert sein wird? Damit erfiillt sich dann
tatsdchlich die Fantasie vom »ewigen Kundenc.

Auch Martine Rothblatt sieht im Unsterblichkeitsbusiness die uner-
schopfliche Quelle fiir »the real money«."> Mit der konomischen Vi-
sion verbunden ist fiir Rothblatt auch das Einfordern von politischen

o Vgl. Vandenberghe 2006; Wagner 2015, 56f.

10 Becker 2015, 70.

1" Vgl. Klaus 1969a, 324-335; Roszak 1994, 156ff.

12 Vgl. Kurzweil 2005, 300-311; Kurzweil 2000, IX.-XI.
13 Vgl. Rothblatt 2014, 11.

398

- am 13.01.2026, 08:32:39, e —


https://doi.org/10.5771/9783968216737-393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Rechten fiir die Mindclones, die nicht als Biirger 2. Klasse degradiert
werden sollten. Sie verschweigt allerdings, dass man die politischen Ein-
stellungen dieser Mindclones nicht nur effizienter beeinflussen konnte,
als dies eine Armada russischer Bots in sozialen Netzwerken je hitten
tun konnen. Gleichzeitig konnte man in Sekundenschnelle Milliarden
von Mindclones anfertigen, die politische Entscheidungsprozesse durch
ihre Wihlerstimmen lenken.!

Der letzte Aspekt betrifft die Okonomie des Post- und Transhumanismus
selbst. Es ist der Wissenschaftsautor Dylon Evans, der die so wichtige
Frage aufwirft: Cui bono? Wer profitiert? Denn dieselben Technikpro-
pheten, die die baldige Erwartung der tibermenschlichen kiinstlichen
Intelligenz verkiinden, wiirden in einem zweiten Schritt vor eben diesen
Wesenheiten warnen. Einerseits seien diese Prognosen einem manifes-
ten Narzissmus geschuldet: »To regard yourself as one of a select few
farsighted thinkers who might turn out to be the saviors of humankind
must be very rewarding.«"> Andererseits ernihre die wechselhafte Risi-
koprophetie eine ganze Reihe lukrativer Zukunftsinstitute — wie Drexlers
Foresight Institute oder Bostroms Future of Humanity Institute, die nichts
anderes titen als vor den Folgen ihrer eigenen Prognosen zu warnen.!®
Die lukrative Vermarktung der Zukunft ldsst sich plastisch auch an der
Singularity University ablesen, die weder Forschung noch akademische
Qualifikationen anbietet, sondern iiber ihre Workshops und weltweiten
Veranstaltungen eine Plattform fiir die Vermarktung kiinftiger Technolo-
gien zur Verfiigung stellt. Gerade fiir Ray Kurzweil haben seine Biicher,
Auftritte und die Singularity University auch eine 6konomische Relevanz.
Der verkiindete, groe technologische Durchbruch — disruptive and expo-
nential - ist ihm selbst nie gelungen: Gemessen an den heutigen Internet-
unternehmern ist er mit seinem geschitzten Vermoégen von 27 Millionen
$ nur ein Fliegengewicht.”

Vollkommen banal, aber 6konomisch hichst bedeutsam, ist die Vermark-
tung von Nahrungsergidnzungsmitteln / Supplementen, die Kurzweil in
seinen Lebenshilfebiichern anpreist und die im Zentrum von Veranstal-
tungen wie dem RAAD Fest stehen. Im US-Markt, der ca. 40 Milliar-

" vgl. a.a.0., 183-195.

15 Vgl. Evans 2015, 173.

16 Vgl. Evans 2015.

7 vgl. hitps://www.therichest.com/celebnetworth/ celebrity-business/men/ray-kurzweil-
net-worth/.

399

- am 13.01.2026, 08:32:39, e —


https://doi.org/10.5771/9783968216737-393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

den $ umfasst, haben sich Unternehmen wie Elysium Health und LifeEx-
tension auf vermeintlich lebensverlingernde Supplemente spezialisiert.
Ray Kurzweil, Aubrey de Grey, Natasha Vita-More, James Strole und
Bernadeane schworen ihre Anhinger darauf ein, dass in wenigen Jah-
ren Therapien zur Verfiigung stehen wiirden, die das Altern riickgingig
machen konnten, und damit auch die Unsterblichkeit selbst in greifbare
Nihe riicke. Die Botschaft wirkt fast zynisch, wenn man bedenkt, dass
die Vereinigten Staaten gegenwirtig unter einer massiven Opioid-Krise
mit 70.000 Todesopfern jéhrlich, einem iiberforderten Gesundheitssys-
tem und demzufolge einer real sinkenden Lebenserwartung leiden.
Egal ob Orakel im akademischen Kleid oder praktischer Lebensratgeber
— die Zukunft selbst erweist sich als unerschopfliche Ressource fiir eine
Vielzahl futurologischer Projekte. Die unverfiigbare, virtuelle Zukunft
setzt sich in ganz konkrete Geschiftszahlen um. Die Praxis und Botschaft
des Post- und Transhumanismus ist daher im Kern eine ckonomische:
Den vom Club of Rome 1972 postulierten, dystopischen »Grenzen des
Wachstums« wird die Vision eines unbegrenzten Wachstums des Einzel-
nen und der Menschheit — people unlimited — entgegengesetzt.
Angesichts der sich abzeichnenden globalen 6kologischen Krise und des
Klimawandels, die aus der ungebremsten Vernichtung und Ausbeutung
natiirlicher Ressourcen resultieren, gleicht die von Drexler, Kurzweil
und Diamandis zelebrierte Prophetie eines unendlichen, exponentiellen
Wachstums — einer radical abundance — dem letzten Tanz auf der Titanic.
Allerdings hinkt die Metapher, denn die transhumanistische Band néhrt
die Illusion, dass das sinkende Schiff sogar noch beschleunigen wiirde.'®

7.2 Kontrolle und Kontingenz

Nicht nur in der Okonomie, sondern in allen Aspekten post- und trans-
humanistischer Philosophie bildet Kontrolle (control) den Schliisselbe-
griff. Die Funktionen unseres Denkens dienen letztlich der Kontrolle des
Systems Mensch, das sich andauernd gegen die duBerlichen Gefahren

'8 Der Begriff abundance kann am besten mit »Reichtum im Uberfluss« gefasst werden.
Peter Diamandis, der die Singularity University leitet, entfaltet diese Vision in seinem
Buch Abundance: The Future is better than you think (Diamandis & Kotler 2012), wihrend
Eric Drexler dies mit Blick auf die Nanotechnologie in Radical Abundance: How a Revo-
lution in Nanotechnology Will Change Civilization (2013) vollzieht.

400

- am 13.01.2026, 08:32:39, e —


https://doi.org/10.5771/9783968216737-393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

des Kontrollverlustes durch Drogen, Meditation, Musik, Gefiihle, Sexu-
alitit oder auch nur Konversationen behaupten miisse.'” Minsky kons-
tatiert, dass Erkenntnisfortschritte nicht auf neuen Erfahrungen, sondern
auf der Aneignung neuer Ordnungs- und Kontrollmittel basieren - ja,
Wissen an sich bedeute Kontrolle: »To know the cause of a phenome-
non is to know ... how to change or control some aspects of some en-
tities without affecting all the rest.«*” Andererseits betont Minsky, dass
nur durch Besitz Kontrolle moglich ist. Mit den enorm anwachsenden
Denkfihigkeiten der kiinstlichen Intelligenz werde eine Zunahme der
Kontrolle iiber die Welt einhergehen, die sich in unendlichem Reichtum
widerspiegele.?! Kontrolle und Besitz werden somit bei Minsky iiber
den begrenzten Kontext der Informationstechnologie hinaus zur allge-
meinen Aufgabe geistiger Existenzen, das heit menschlicher und kiinst-
licher »Denkmaschinen«. Die Kontrolle und Neuprogrammierung von
Gefiihlen entwickelt sich auch in der Argumentation Ray Kurzweils zu
einer wichtigen Fahigkeit des mit neuronalen Implantaten aufgeriisteten
Menschen des 21. Jahrhunderts.??

Bei Frank Tipler, Hans Moravec und Max More spiegelt sich das Bestre-
ben nach Kontrolle in ihrer Konstruktion eines deterministischen physi-
kalischen Weltbildes wider. Denn im Kern der posthumanistischen Idee
einer technischen Immortalisierung besteht ein niemals ausgesproche-
nes, aber gravierendes Problem: Post- und Transhumanisten wollen die
menschliche Personlichkeit durch eine exakte Erfassung aller Molekiile
eines origindren Korpers als ein komplexes Computerprogramm simu-
lieren — Sandberg und Bostrom sprechen hier von einer whole brain emu-
lation (WBE).* Eine erfolgreiche Simulation wiirde voraussetzen, dass
auch atomare und subatomare Prozesse eindeutig bestimmbar wiren.
Dies ist jedoch prinzipiell nicht méglich. Spétestens mit der Entwicklung
von Werner Heisenbergs so genannter Unschérferelation in der Kopen-
hagener Deutung der Quantenmechanik wurde 1927 das Ende einer
deterministischen Physik eingeldutet. Quantenmechanische Prozesse, so
stellte man fest, sind weder eindeutig beobachtbar noch vorhersagbar.
Eine exakte Simulation, das heifit eine Emulation, von realen Prozessen

19 Vgl. Minsky 1988, 51, 68, 172, 182; Minsky 1994, 113; Minsky 1992a, 24.
20 Minsky 1988, 129. Vgl. a.a.0., 102-105.

2 Vgl. a.a.0., 292f.; Minsky 1994, 108.

22 Vgl. Kurzweil 1999a, 150.

28 Vgl. Sandberg & Bostrom 2008.

401

- am 13.01.2026, 08:32:39, e —


https://doi.org/10.5771/9783968216737-393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

im Computer wird daher grundsitzlich nie méglich sein.®* Fiir dieses
bekannte Problem entwickeln einige Posthumanisten kreative Losungs-
vorschlige.

Tipler erweist sich schon friih als Verfechter der so genannten Vielwelt-
entheorie als Alternative zur Preisgabe eines klassisch-deterministischen
Weltbildes in der Physik. Im Gegensatz zur Kopenhagener Interpretati-
on, die die Aktualitidt quantenmechanischer Vorgidnge vom Beobachter
abhingig macht, geht die hochst umstrittene Vielweltentheorie des Phy-
sikers Hugh Everett bei einer quantenmechanischen Entscheidung von
der Aufspaltung des Universums aus, so dass unendlich viele Multiver-
sen entstehen. Auch wenn wir die einzelnen Prozesse gesetzmiBig nicht
erfassen konnen, wéren das Universum und seine Teile damit prinzipi-
ell simulierbar, selbst wenn dies bei genauerer Reflexion zu immensen
Widerspriichen innerhalb von Tiplers Theorie fithren wiirde. Denn die
Simulierung aller moglichen Universen und Lebewesen durch den Ome-
gapunkt scheint unvereinbar mit Tiplers ausschlieBlich paradiesischen
Visionen.?> Diese Wiedereinfithrung eines vormodernen Determinis-
mus in die Physik wire gleichzeitig die unabdingbare Voraussetzung fiir
die Simulation der Vergangenheit in Tiplers und Moravecs Visionen.
In seiner Haltung zu physikalischen Grundfragen scheint Hans Moravec
unter dem priagenden Einfluss Frank Tiplers weitergehende Ideen zu
entwickeln. Analog zu Tipler hebt er die Rolle des Beobachters hervor,
der erst durch seine Anwesenheit die Existenz eines Universums, einer
Wirklichkeit generiere. Er entwickelt die solipsistische These, dass zwar
stindig aus der Menge aller Multiversen einige untergehen (beispiels-
weise durch kosmische Katastrophen, einen dritten Weltkrieg), diese
aber aufgrund der vernichteten Beobachter auch aus dem Reich der
Wirklichkeit eliminiert wiirden. Der ambitionierte Robotiker regt daher
ein Selbstmord-Experiment an, das beweisen soll, dass der eigene Tod
unmoglich sei! Gliickt ein Selbstmordversuch, so erlischt das enspre-
chende Universum, und es bleiben nur all jene Universen, das heiBt
Quantenwirklichkeiten iibrig, in denen der Selbstmord gescheitert oder
etwa kein dritter Weltkrieg ausgebrochen sei.?®

We lose our ties to physical reality, but, in the space of all possible worlds, that
cannot be the end. Our consciousness continues to exist in some of those, and

:2[: Vgl. Cassidy 1996.
25 Vgl. Tipler & Barrow 1986, 458-506; Tipler 1995, 167-183, 483-488.
26 Vgl. Moravec 1988, 153f.,187f.; Moravec 1999, 193-207.

402

- am 13.01.2026, 08:32:39, e —


https://doi.org/10.5771/9783968216737-393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

we will always find ourselves in worlds where we exist and never in ones where
we don’t.?’

Unbeantwortet bleibt natiirlich die Frage, warum sich Moravec nach
dieser innovativen Unsterblichkeitsgewissheit so viele Gedanken um
das posthumane Uberleben macht.?® Auch Max More ersinnt in sei-
ner Dissertation die Fiktion einer Uberwindung der unbestimmbaren
Quantenprozesse und die damit verbundene, vollkommene Kontrolle
mindestens der Vergangenheit in einem gigantischen Computer der Zu-
kunft:

The 22nd century overthrow of quantum mechanics with its uncertainty prin-
ciple and replacement by Quantum Super-Determinacy, has allowed (with the
aid of vast computational power) the precise determination of the state of the
universe at all past times.?’

Durch diesen Umweg iiber die Vielwelteninterpretation der Quanten-
mechanik und die daran angeschlossene Wiedereinfiihrung des physi-
kalischen Determinismus wird die computertechnische Simulation bzw.
Emulation eines Menschen, der Vergangenheit und aller beliebigen Uni-
versen moglich. Nur ein deterministischer Ansatz kann garantieren, dass
Original und Emulation nicht durch unbestimmbare Quantenprozesse
voneinander abweichen.

Konkret duBert sich das posthumanistische Streben nach Kontrolle
unbestimmbarer Kontingenzen auf mannigfache Weise. Korperliche
Funktionen werden in den Utopien von Cyborgs und erst recht in ei-
ner virtuellen Existenz vollkommen kontrollierbar. Alter, Krankheit
und korperliches Versagen werden revidierbar oder verschwinden vol-
lig aus dem Leben des posthumanen Menschen bzw. seiner Nachfah-
ren. Sexuelles Verlangen wird beherrschbar. Sexualitit selbst wird sich
ohne korperliche Versagensnote vollziehen - natiirliche Risiken, wie
die von fast allen Posthumanisten angesprochene Krankheit AIDS und
die ungewollte Schwangerschaft werden ausgeschlossen. Dort, wo im
Posthumanismus Koérper und Geschlechter frei wihl- und konstruierbar
werden, konvergiert der posthumanistische Diskurs wieder mit den ge-
genwirtigen Visionen der Gentechnik. Es muss hier wieder heilen, denn
mit der Metapher vom genetic code, der den Menschen als eine prinzipiell

27 A.a.0., 210.
B Vgl. a.a.0., 13f,, 189, 192f.
29 More 1995a, 6.

403

- am 13.01.2026, 08:32:39, e —


https://doi.org/10.5771/9783968216737-393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

programmierbare Erbsubstanz definiert, rekurrierten James Watson und
Francis Crick 1952 auf dieselben Quellen der kybernetischen Informati-
onstheorie, die zur Grundlage des posthumanistischen Menschenbildes
werden sollten.>

Verbunden mit der Konstruktion neuer, teils virtueller Korper ist das
Ideal einer immerwihrenden Steigerung der geistigen, informations-
verarbeitenden Leistung des menschlichen Geistes, das in der posthu-
manistischen Literatur mehrfach in der geniegleichen Figur des fiktiven
Detektivs Sherlock Holmes kulminiert.! Im Vergleich zu diesen korper-
lichen Visionen erscheint Moravecs Zuversicht auf eine baldige, totale
Kontrolle des irdischen Wetters und der Vermeidung von Naturkata-
strophen peripher.®?

Im Zentrum der posthumanistischen Utopie aber steht die Bewiltigung
der groBten Kontingenz des menschlichen Lebens: des Todes. Seine
Bedrohung wird durch die Naherwartung einer technisch erméglichten
Unsterblichkeit iiberwunden - so wie der Glaube an den unmittelba-
ren und alles umwiélzenden Fortschritt schon immer das Motiv der Fort-
schrittspropheten war.?® Ohne diese Aussicht auf eine menschliche
Unsterblichkeit wiirde das Eintreten fiir die Ara der kiinstlichen Intel-
ligenz und das Ende der Menschheit absurd klingen. Aber so erscheint
die Erlangung von Unsterblichkeit, Allwissenheit, Schonheit und kor-
perlicher Potenz als ginzlich dem menschlichen Willen unterworfener
Prozess.

Fin-de-siécle hubristic mania was the desire for perfect knowledge and total pow-
er. The goal was complete omnipotence: the power to remake humanity, earth,
the universe at large. If you're tired of the ills of the flesh, then get rid of the flesh:
we can do that now. If the universe isn’t good enough for you, then remakeit, from
the ground up.®*

Auf diese Weise mutet die posthumanistische Vision von Unsterblich-
keit als Konsequenz und Weiterfiihrung einer spezifisch amerikanischen
Todesverdriangung an, die niemand anderes als der Begriinder der Ky-
bernetik, Norbert Wiener, vor 40 Jahren in klaren Worten beschrieben
hatte:

80 Vgl. Roszak 1994, 16f.; Riegler 1999, 55f.

31 ygl. Ettinger 1989, 35ff.; Moravec 1999, 167.
32 Vgl. a.a.0., 155f.

33 Vgl. Dawson 1935, 2f.

34 Regis 1990, 7.

404

- am 13.01.2026, 08:32:39, e —


https://doi.org/10.5771/9783968216737-393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die im allgemeinen iibliche Erziehung des Amerikaners der oberen Mittel-
schichten will ihn vor allem &ngstlich davor behiiten, Tod und Schicksal gewahr
zu werden. Er wird aufgezogen in einer Atmosphire, als sei alle Tage Weihnach-
ten ... Die Tatsache des personlichen Todes und die Moglichkeit des Ungliicks
werden ihm zwar durch die Erfahrungen seiner spéteren Jahre aufgezwungen;
trotzdem versucht er, diese ungliickseligen Wirklichkeiten in die Rolle von Zu-
fallen zu verweisen und einen Himmel auf Erden aufzubauen ... Fiir ihn besteht
dieser Himmel in bestdndigem Fortschritt und gleichmiBigem Aufstieg zu gro-
Beren und schéneren Dingen.?

Es ist in diesem Kontext kein Zufall, dass vor allem Robotiker, Kyber-
netiker und Physiker den Posthumanismus begriindet haben, denn ih-
nen ist die Struktur von abstrakten Wirklichkeitsmodellen, wie einem
Computerprogramm, bestens vertraut. Wahrend die Quantenphysik
die Begrenztheit mathematischer GesetzmiBigkeiten als Modell unse-
rer Welt offengelegt hat, basiert die computergenerierte Virtualitit auf
stets eindeutigen mathematischen Algorithmen. Die zugrunde liegende
Spieltheorie John von Neumanns setzt ja gerade die Quantifizier- und
Rationalisierbarkeit des menschlichen Verhaltens voraus und konstru-
iert aus dem so gewonnenen mathematischen Modell der Wirklichkeit
im Computer eine virtuelle Realitit, die genau diesen rationalen Bedin-
gungen entspricht.?® Die virtuelle Realitit ist damit gleich einem Spiel
nach eindeutigen und widerspruchsfreien Regeln konstruiert.*”

Die Beherrschbarkeit von Zeit und die Verfiigbarkeit von Erlebnissen,
die eindeutig determinierbar sind, stiften die unwiderstehliche Attrak-
tivitit der Virtualitit, da hier die Illusion von der mathematischen De-
termination aller Ereignisse inszeniert werden kann. Der Tod, der die
Sinnhaftigkeit eines rein innerweltlichen Lebens so sehr in Frage stellt,
existiert nicht in der Virtualitidt. Wenn also die reale Welt nicht als sinn-
voll versteh- und erlebbar ist, dann offerieren die technisch-medialen
Dispositive der Virtualitit eine rationale und deterministische Alternati-
ve. Die virtuelle Welt entspricht dem Wunsch nach einer vollkommenen
Logik der Berechenbarkeit. Der Widerstand der Welt, wie ihn Wilhelm
Dilthey als das rational Unerklérliche und das Unverfiigbare verstanden
hat, besteht hier nicht mehr.*® Bereits Norbert Elias hatte den ontologi-

55 Wiener 1964, 37,

é(’ Vgl. Neumann & Morgenstern 1966, 34-39.
37 Vgl. Weizenbaum 1980, 71.

38 Vgl. Dilthey 1981, 294ff.

405

- am 13.01.2026, 08:32:39, e —


https://doi.org/10.5771/9783968216737-393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

schen Implikationen der mathematischen Weltmodelle, die heute durch
den Computer realisiert werden, Beachtung geschenkt:

Was Menschen nicht alles zu glauben bereit sind, nur um sich den Gedanken
an die Begrenztheit ihres Lebens, an den eigenen Tod, zu verdecken oder zu
versiiBen! Der hohe Status der Mathematik in unseren Gesellschaften beruht
sicherlich unter anderem darauf, daB sie zu den symbolischen Gebilden gehort,
in deren Namen man ... den Anspruch erheben kann, den Tod iiberdauernde
Ewigkeiten anzubieten.®

Diese Verdrangung und Illusion einer Beherrschbarkeit des Todes trifft
nun in der alltiglichen und globalen Lebenswelt auf die zunehmend
sichtbaren Grenzen menschlicher Macht gegeniiber existentiellen Be-
drohungen. Man kann sogar die Behauptung wagen, dass die Spannung
zwischen dem technologischen Machtanspruch und der Ohnmacht ge-
geniiber tatsdchlicher Unbeherrschbarkeit des Lebens, der Gesellschaft
und der Natur wichst. Die amerikanische Opiod-Krise, die brutalen ak-
tuellen Kriege im Jemen, in Afghanistan und in Syrien, die sich durch
den Klimawandel verstirkenden Naturkatastrophen oder auch das Ri-
siko von schmelzenden Kernreaktoren lassen sich durch Technologie
nicht 16sen. Die Hilflosigkeit der Robotik offenbarte sich paradigmatisch
2011 in Fukushima, als die ferngesteuerten Gerite den hohen Strahlen-
belastungen nicht gewachsen waren und menschliche Rettungskrifte die
Gefahren per Hand einddimmen mussten.

Wollte der Soziologe Ulrich Beck in seinem Buch Risikogesellschafi, das
den Machtgewinn des technisch-6konomischen Fortschrittes durch die
Produktion von Risiken iiberschattet sieht, das Szenario einer Zukunft
heraufbeschworen, »die es zu verhindern gilt«,40 so kann der Posthu-
manismus gewiss als Reaktion auf die Krise technischer Utopien zu
Beginn des 21. Jahrhunderts interpretiert werden. So korreliert hier ein
steigendes Kontrollbediirfnis mit einer nachlassenden Risikoakzeptanz:
Denn das Leben ist heute nicht gefdhrlicher und risikobelasteter als in
der Vergangenheit (Kohleenergie und Kohleabbau kosteten mehr Men-
schenleben als die Kernenergie), aber das Bediirfnis nach einer totalen
Kontrolle ist enorm angestiegen, wie Hermann Liibbe meint.*!

Der Posthumanismus unterscheidet sich jedoch von der bisherigen Tech-
nikeuphorie in einem wesentlichen Punkt, denn er bietet keine tech-

39 Elias 1994, 110.
40 Beck 1986, 11.
4 Vgl. Liibbe 1994, 82-102; auch Kroker & Kroker 1996, 42.

406

- am 13.01.2026, 08:32:39, e —


https://doi.org/10.5771/9783968216737-393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

nischen Einzellosungen fiir die marginal auch von posthumanistischen
Autoren wahrgenommenen Probleme der Gegenwart. Die unsterbliche
Existenz in der Virtualitdt ist der Dreh- und Angelpunkt des ganzen
posthumanistischen Systems. Wenn sich die menschlich-biologische Na-
tur, der menschliche Koérper, als nur beschrankt kontrollierbar erweist,
wenn ihn trotz medizinischer Fortschritte immer neue Zivilisations-
krankheiten zu Boden werfen, wenn sich die korperlichen und geistigen
Leistungen dieses Korpers nur in geringem Umfang kontrolliert steigern
lassen und wenn sich auf globaler Ebene die Naturgewalten und das
Klima weiterhin als unbeherrschbar erweisen, dann besteht die Antwort
des Posthumanismus im Verzicht der Menschheit auf sich selbst und auf
die Welt.

Wie schon Ed Regis feststellte, heifit die einfache Losung: Get rid of the
flesh! Alles, was sich einer einfachen Kontrolle und Steuerung entzieht
— wie korperliche Schwichen, Alter, Sexualitit, die Ausbildung der Per-
sonlichkeit und letztlich der Tod - die gesamte Biologie des Menschen
also und die Wildnis seiner natiirlichen Umwelt, soll eben dadurch
vollkommen beherrschbar werden, dass der Mensch durch maschinel-
le Nachfahren ersetzt wird und mindestens die letzte Generation der
Menschheit selbst in den Speichern von Computern als vollkommen
deterministische Rechensysteme simuliert werden. Die Kontingenz der
Lebenswelt soll also nicht im herkémmlichen Sinne bewiltigt werden,
sondern die menschliche Erfahrungswelt soll durch eine vollkommen
bestimmbare — also willkiirlich kontrollierbare — Welt ersetzt werden.
Wenn die Welt selbst nicht kontrollierbar und steuerbar ist wie ein Com-
puter, dann muss sie in einen Computer verwandelt werden, was ja
bereits Oswald Wiener und John D. Bernal forderten. Damit geht laut
Joseph Weizenbaum der alte kybernetische Traum in Erfiillung:

Die Welt ist voller Geheimnisse — und das Credo der KI-Szene, daf3 alles bere-
chenbar sei, verleugnet das Geheimnis des Lebendigen, es erzeugt die Illusion
vollstindiger Durchschaubarkeit und legt nahe, alle Aspekte unserer Existenz
seien entritselbar. Der Glaube an Wunder und Mysterium erscheint aus dieser
Perspektive lediglich als eine besondere Form von Dummbheit. Mich verletzt die-
se Behauptung totaler Berechenbarkeit zutiefst.**

Der technologische Posthumanismus und insbesondere der Glaube an
die allméchtige Singularitit versprechen eindeutige Antworten in einer

42 psrksen 2000, 276.

407

- am 13.01.2026, 08:32:39, e —


https://doi.org/10.5771/9783968216737-393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zeit der krisenhaften Unwigbarkeiten, oder wie es Ray Kurzweil mit
Blick auf die Geschichte der Evolution ausdriickt: »It will continue until
the entire universe is at our fingertips.«*® Die Aussicht auf ein immer-
wihrendes Aufwirts beruhigt die Gemiiter.

7.3 Sakularer Fortschritt und religiése Heilserwartung

Wie kénnen wir den Post- und Transhumanismus des frithen 21. Jahr-
hunderts als Ganzes ideengeschichtlich einordnen und begreifbar ma-
chen? Zunichst muss klargestellt werden, dass es nicht um die Frage ge-
hen kann, ob es sich bei diesen Bewegungen um eine Religion handelt.
Die Heterogenitit an Positionen — von christlichen Transhumanisten bis
zu scharfer Religionskritik — entwertet eine solche globale Perspektive.*!
Nach den vorangegangenen Analysen erweist es sich als fruchtbringend,
die essentialistische Fragestellung Religion oder nicht? zu tiberwinden.
Vielmehr gilt es zu ergriinden, was denn Post- und Transhumanisten mit
»Religion« machen?** Welche Rezeptionsleistungen nehmen sie vor?
Wie sind diese kulturell bedingt? Zeigen sich iibergreifende, persistente
Deutungsmuster in der heilsgeschichtlichen Anlage?

In ihrer generellen Einstellung zur religiésen Frage bilden Post- und
Transhumanisten ein weites Spektrum ab. Frank Tipler behauptet zwar,
dass seine Einsichten bloB auf naturwissenschaftlichen Fakten beruhen
wiirden — tatsdchlich aber griindet sein Ansatz in der langen Tradition
der natural theology bzw. Physikotheologie des protestantischen Theolo-
gen William Paley und seiner Zeitgenossen. Ray Kurzweil und Martine
Rothblatt erwarten neue spirituelle Erfahrungsdimensionen, die mit der
Erweiterung menschlicher Fahigkeiten im virtuellen Dasein einherge-
hen. Alle weiteren post- und transhumanistischen Autoren wie Marvin
Minsky, Hans Moravec, Max More, Eliezer Yudkowsky und Nick

43 Kurzweil 2005, 487.

4 Der Versuch von Hava Tirosh-Samuelson, den Transhumanismus als neue religicse
Bewegung zu deuten, bleibt inkonsistent. Der Religionswissenschaftler und Transhu-
manist William S. Bainbridge wiederum positioniert den Transhumanismus als Uber-
winder von Religion. Beide Ansitze iiberzeugen nur, wenn die faktische Heterogenitit
der Bewegung ausgeblendet wird. Vgl. Tirosh-Samuelson 2014; Bainbridge 2005.
Hinter dieser neuen Perspektive verbirgt sich ein Paradigmenwechsel in der Religi-
onswissenschaft, der die ontologische Fragestellung Was ist Religion? durch den hand-
lungstheoretischen Blick Was macht Religion ? ersetzt. Vgl. Kriiger 2017, 43-46.

408

- am 13.01.2026, 08:32:39, e —


https://doi.org/10.5771/9783968216737-393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bostrom betrachten Religion eher als Hindernis bzw. gar als Feind der
technologischen Uberwindung des biologischen Menschen und seiner
Immortalisierung.

Tipler und Rothblatt illustrieren den typischen Rezeptionsverlauf einer
posthumanistischen Lektiire in ihren Ausfithrungen zum Buch 7he Bud-
dha in the Robot des japanischen Robotikers Masahiro Mori: Fiir Tipler
ist es ein Beleg fiir die Uberwindung aller Religion durch den techni-
schen Fortschritt.* Jedoch sprach Mori nicht von der Vergéttlichung des
Menschen zu einem allmichtigen Wesen, sondern bezeichnete mit der
»Buddha-Natur« das Potential des Roboters fiir die Selbsterkenntnis des
Menschen: Denn Mensch wie Roboter wiirden an Freiheit gewinnen,
wenn sie die Beschrinktheit ihrer Fahigkeiten akzeptierten!*’

In diesem Beispiel spiegelt sich die hochst selektive Rezeption religioser
Ideen durch den technologischen Posthumanismus wider. Religion wird
nur insoweit positiv wahrgenommen, als wie sie die personliche Selbst-
verwirklichung und Erweiterung von machtvollen Fahigkeiten fordert.
So fithren Tipler und Rothblatt den Buddhismus als mit der posthu-
manistischen Unsterblichkeitsvision vereinbar an, vermeiden es jedoch,
das zentrale Element buddhistischer Erl6sungslehren zu benennen: das
Mitgefiihl (bodhicitta). Transzendenz im Buddhismus erfiillt sich nicht in
einer individuellen Allmachtsphantasie, sondern der Buddha Avalokite-
shwara verfiigt tiber tausend Augen, um das Leid zu sehen und tausend
Hinde, um zu trosten.

Wie aber gestalten sich die ideengeschichtlichen Zusammenhinge
im Einzelnen? Das posthumanistische Menschenbild ist weitgehend
durch eine materialistische Rezeption von Descartes bestimmt, die in
religionskritischen Ansédtzen der franzosischen Aufkldrung und insbe-
sondere in der Philosophie von La Mettrie fuit. Konkret wird dieses
Verstindnis in der frithen Kybernetik umgesetzt, die Leben als Informa-
tionsverarbeitung definiert und damit die unabdingbare Voraussetzung
fiir den Ersatz des Menschen durch effizientere, informationsverarbei-
tende Systeme schafft. Der dynamische Aspekt dieser menschlichen
Selbstvervollkommnung ist jedoch ungleich komplexer.

Denn weit iiber den Posthumanismus hinaus ist es Gegenstand einer
hitzigen Debatte, ob weltlicher Fortschritt und seine Ziele entweder als

6 Dt. Titel: Die Buddha-Natur im Roboter. Gedanken eines Roboter-Ingenieurs iber Wissen-
schaft und Religion. Freiburg 1981. Vgl. Mori 1980; Tipler 1995, 88; Rothblatt 2014,
264.

47 Vgl. Mori 1980, 20-31.

409

- am 13.01.2026, 08:32:39, e —


https://doi.org/10.5771/9783968216737-393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ein sdkularisierter Ausdruck der christlichen Heilsgeschichte, als reines
sakulares Produkt der Aufkldrung, oder aber als eine wieder religios
gewordene Wissenschaft anzusehen sind. In ihrem rein wirkungsge-
schichtlichen Ausgangspunkt verweist die Frage in dieser Form auf eine
erkenntnistheoretische Problematik, die eine addquate Einschitzung der
posthumanistischen Philosophie in ihrem ideengeschichtlichen Kontext
verhindern wiirde. Sie suggeriert einen bipolaren geistigen Kosmos von
einerseits der theologischen Geschichtskonzeption und andererseits
den sidkularen Philosophien, die aus ihr hervorgegangen seien. Weder
kann sie dem komplexen Verhiltnis zwischen weltlichem Fortschritt
und christlicher Theologie gerecht werden, noch beriicksichtigt sie die
Vielfalt post- und transhumanistischer Positionen. Zwei Ansitze stehen
sich in der bisherigen Forschung gegeniiber, die sich einerseits mit dem
englischen Historiker John B. Bury, dem Philosophen Karl Lowith und
dem protestantischen Theologen Rudolf Bultmann und andererseits mit
dem Philosophen Hans Blumenberg verbinden.

1920 legte Bury mit seinem Werk The Idea of Progress. An Inquiry into its
Origin and Growth die erste ideengeschichtliche und umfassende Darstel-
lung der modernen Fortschrittstheorien vor. In klarer Abgrenzung zur
Vorstellung einer religiosen Heilsgeschichte und dem Moment géttlicher
Vorsehung definiert Bury den Begriff Fortschritt wie folgt:

The process must be the necessary outcome of the physical and social nature
of man; it must not be at the mercy of any external will; otherwise there would
be no guarantee of its continuance and its issue, and the idea of Progress would
lapse into the idea of Providence.*®

Die Entwicklung der Fortschrittsidee zeichnet Bury wesentlich an-
hand der franzosischen Philosophen Fontenelle, Abbé de Saint-Pierre,
Condorcet und Comte nach und sieht die englische Fortschrittstheorie
in groBer Abhingigkeit zu ihrem kontinentalen Pendant. Da England
im 18. Jahrhundert die Zeit der politischen Unruhen bereits hinter sich
hatte, in Frankreich aber die origindre Entstehung der Fortschrittstheo-
rie unmittelbar der Revolution vorausgegangen war, beurteilt Bury die
englische Fortschrittstheorie als nicht mehr als eine »kalte Spiegelung«
der franzosischen Aufklarung. Seiner Deutung nach wird die Idee vom
Fortschritt in Frankreich und England gleichermaBen als Befreiung der

8 Bury 1955, 5.

410

- am 13.01.2026, 08:32:39, e —


https://doi.org/10.5771/9783968216737-393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vernunft und der Rationalitit aus der Enge theologischer Traditionen
interpretiert.49

The otherworldly dreams of theologians, which had ruled so long lost their pow-
er, and men’s earthly home again insinuated itself into their affections, but with
the new hope of its becoming a place fit for reasonable beings to live in.>’

Im Anschluss an Bury entwickelten nun Léwith und Bultmann die The-
se, dass der moderne Fortschrittsgedanke einerseits in seiner eschato-
logischen Erwartung eines kiinftigen Heils seinem Ursprunge nach
christlich und andererseits seiner Tendenz nach antichristlich sei. Die
Fortschrittsidee erscheint bei ihnen als der sikularisierte Ausdruck der
christlichen Vorsehung:

Der Glaube an einen diesseitigen und grenzenlosen Fortschritt ersetzt mehr und
mehr den Glauben an die Vorsehung eines iiberweltlichen Gottes ... SchlieBlich
aber muBte gerade die Fortschrittsidee die Funktion der Vorsehung iiberneh-
men, ndmlich vorauszuschauen und fiir die Zukunft vorher zu sorgen ... Und als
die moderne Fortschrittsidee zur Religion der Gebildeten wurde, verstand sich
die Modernitit nun im Gegensatz sowohl zum klassischen Altertum wie zum
Christentum, das selbst schon ein Fortschritt iiber das Altertum war.’!

Lowith und Bultmann legitimieren ihre Thesen mit dem Verweis vor
allem auf franzésische, durchweg kirchenfeindliche Fortschrittsphi-
losophen des 18. Jahrhunderts wie Voltaire, Turgot und Condorcet
bzw. Pierre Joseph Proudhon und Auguste Comte im 19. Jahrhundert.
Bultmann betrachtet die europédische Aufklarung als »Sadkularisation des
gesamten menschlichen Lebens und Denkens«. Wie vormals die christ-
liche Teleologie ein transzendentes Heil versprach, propagiere nun der
sdkulare Fortschrittsglaube die Beherrschung der Natur zur Erlangung
von weltlichem Gliick. Die Idee des innerweltlichen Fortschrittes und
die mit einem auBerweltlichen Heil verbundene Idee einer christlichen
Vorsehung bleiben damit wie bei Bury auch in Lowiths und Bultmanns
Konzeptionen letztlich unvereinbar.’?

In derjiingeren Debatte um die moderne Fortschrittsidee greifen Reinhart
Koselleck und Friedrich Rapp auf diese These einer Sikularisierung der
christlichen Geschichtskonzeption zuriick. Die Funktion eines géttlichen

¥ Vgl. Bury 1955, 217-237.

50 A.a.0., 349.

51 1 swith 1967, 62£.

52 Vgl. a.a.0., 63-98; Lowith 1963, 23-27; Bultmann 1958, 75-83.

411

- am 13.01.2026, 08:32:39, e —


https://doi.org/10.5771/9783968216737-393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Heilsplanes werde in der Moderne durch die Geschichtsphilosophie und
sikulare Fortschrittstheorien mit ihrem offenen Zukunftshorizont erfiillt,
was sich terminologisch im begrifflichen Wandel vom geistlichen profec-
tus in den weltlichen progressus widerspiegele. Die Temporalisierung der
Zielvorstellung einer perfectio markiert fiir Koselleck den entscheidenden
Wandel der Lehre von der nur in Gott enthaltenen Vollkommenheit und
der damit verbundenen perfectio seu consummatio salutis zu einem nun als
irdisch anzustrebenden Heilsziel. Wiederum mit Bezug auf meist franzo-
sische Philosophen wird dargelegt, wie die modernen Fortschrittstheori-
en im Kontrast zur christlichen Theologie die Erfiillung des Menschen
vom Ewigen ins Zeitliche transformierten und den Sinn des Lebens
damit in irdischer Erfiillung ansiedelten. Damit gewinnt im Laufe des
19. Jahrhunderts die zum politischen, 6konomischen und kulturellen
Schlagwort transformierte Fortschrittsidee in den Worten Kosellecks
»Ziige einer sikularen Religion der SelbstgewiBheit«.”

Der Miinsteraner Philosoph Hans Blumenberg hat nun diese weit ver-
breitete These der Sékularisierung der christlichen Heilsgeschichte einer
fundamentalen Kritik unterzogen. Er bemingelte mit Nachdruck die
Uberbeanspruchung des Begriffes »Sikularisation« in der historischen
Forschung. Blumenberg sprach hier sogar von einer Kategorie histori-
scher Illegitimitit, da er die allgemeine und unendlich strapazierte Sa-
kularisierungsthese von theologischen Implikationen durchdrungen sah.
Denn die »ganze Dimension verborgenen Sinnes« wiirde der sidkularen
Philosophie, Politik, Wissenschaft und Kultur stets einen unterschwelli-
gen theologischen Sinn zuschreiben, und das gelte insbesondere fiir die
Idee des Fortschrittes.

Fiir die Abhingigkeit der Fortschrittsidee von der christlichen Eschatologie be-
stehen Differenzen, die jede Umsetzung der einen in die andere blockiert haben
miissen. Es ist ein formaler, aber gerade darum manifester Unterschied, daf3 eine
Eschatologie von einem in die Geschichte einbrechenden, dieser selbst transzen-
denten und heterogenen Ereignis spricht, wihrend die Fortschrittsidee von einer
jeder Gegenwart prasenten Struktur auf eine der Geschichte immanente Zukunft
extrapoliert.”

Blumenberg verteidigt die Annahme der eigenstindigen Entwicklung
der sdkularen, aufgekldrten Philosophie gegeniiber dem theologischen
Denken und konstatiert mit Blick auf die moderne Fortschrittsidee:

53 Vgl. Rapp 1992, 58f., 122f., 187-190; Koselleck 1975, 371-377, 411.
54 Blumenberg 1974, 39. Vgl. a.a.0O., 19-75.

412

- am 13.01.2026, 08:32:39, e —


https://doi.org/10.5771/9783968216737-393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

.. entscheidend bleibt, ob dieser Zustand leistungsimmanent oder leistungs-
transzendent ist, ob der Mensch ihn durch die Anstrengung seiner eigenen Kraft
erreichen kann oder ob er dazu auf die nicht verdienbare Gnade eines iiber ihn
hereinbrechenden Ereignisses angewiesen ist.>>

Blumenberg gelingt es auf diese Weise, eine zunéchst klar erscheinende
Trennung zwischen einer theologischen und einer sikularen Geschichts-
auffassung zu etablieren, so dass Friedrich Rapp in Reaktion auf Blu-
menbergs Kritik zu der moderaten These gelangen kann, dass die frithen
Fortschrittsdenker des 18. Jahrhunderts wie Vico oder Herder zwar noch
in christlichen Denkmustern verhaftet waren, jedoch: »Im Zuge der Auf-
klarungsphilosophie ist dann das rein innerweltliche Geschichtsdenken
gerade dadurch autonom geworden, daB es sich von seinen urspriinglich
theologisch gedachten Primissen und Implikationen befreite.«’®

Eine Schwiche der Kritik Blumenbergs besteht darin, dass er sich wie
zuvor Bury, Bultmann und Léwith vollstindig einem wirkungsgeschicht-
lichen Paradigma verpflichtet fiihlt. Alle hier genannten Gelehrten ver-
traten die Ansicht, dass die moderne Fortschrittstheorie im Frankreich
des 18. Jahrhunderts entstanden ist und von dort aus ihre Wirkung in
England und anderen Nationen entfalten konnte. Diese herausragende
Rolle der franzgsischen Fortschrittsphilosophie soll keineswegs bestrit-
ten werden, jedoch haben die Beschrinkungen eines rein wirkungsge-
schichtlichen Paradigmas dazu gefiihrt, dass den rezeptiven Leistungen
englischer und schottischer Philosophen praktisch keine Beachtung ge-
schenkt wurde.

Ungeachtet der jeweils spezifischen Kontexte in England und Frank-
reich ging man von einer bestdndigen, sikular-aufkldrerischen Semantik
des Fortschrittsbegriffes aus. Die offensichtlichen Differenzen zur fran-
zosischen Fortschrittstheorie — das heiBt die rezeptiven Eigenleistungen
englischer und schottischer Philosophen — wurden meist marginalisiert.
Ubergreifende Zusammenhinge zwischen dem linearen Geschichts-
verstandnis des Christentums und der europiischen Fortschrittstheo-
rie wurden zwar aufgezeigt, aber empirisch wurde an den historischen
Quellen nie nachvollzogen, wie denn nun religiése Theorien in sikulare
transformiert wurden. Bury wie auch Blumenberg entwerfen ideenge-
schichtliche Konzepte, die jeweils eine starke Abgrenzung oder gar die

% A.a.0, 101. Vgl. a.a.0., 1975; Blumenberg 1964.
56 Rapp 1992, 125f. Vgl. a.a.0., 116- 128.

413

- am 13.01.2026, 08:32:39, e —


https://doi.org/10.5771/9783968216737-393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Unvereinbarkeit zwischen einem theologischen und einem sikularen
Geschichtsverstindnis voraussetzen. Die Rezeption von religiosen Ide-
en im Post- und Transhumanismus kann mit diesem antagonistischen
Modell kaum hinreichend erklért werden.

Die Kritik von Johannes Rohbeck, der Blumenberg vorwirft, den Gedan-
ken der gottlichen Vorsehung und der transzendenten Geschichtsmich-
te in der franzosischen und schottischen Fortschrittsidee zu ignorieren,
trifft ebenso auf Bury und seine Nachfolger zu.”” Schon Carl-Friedrich
von Weizsidcker hat in seinen Gifford Lectures vor der polarisierenden
Trennung von Religion und Wissenschaft gewarnt, die die universale
Sakularisierungsthese implizieren wiirde, und betonte das rezeptive Po-
tential der Philosophen im 18. Jahrhundert.”®

Aus diesem Grund ist es angebracht, die engen Wechselwirkungen von
innerweltlichem Fortschritt und theologischer Vorsehung in englischen
und amerikanischen Geschichtskonzeption genauer zu beleuchten. Be-
reits in den 1960er Jahren bemingelte der Religionswissenschaftler Ernst
Benz die Ignoranz der europdischen Geistesgeschichte gegeniiber der
anglophilen Theologie, was dazu gefiihrt habe, dass wichtige Momente
in der Diskussion um die vermeintliche Sékularisierung des christlichen
Geschichtsverstindnisses bisher kaum wahrgenommen wurden.”” Die-
se allgemeine Tendenz in der ideengeschichtlichen Forschung, die sich
auch in der universitdtstheologischen Marginalisierung und Abwertung
des anglophonen Deismus als »journalistische Religionsschriftstellerei«
niederschlug,60 ist um so erstaunlicher, wenn man bedenkt, dass seit Mit-
te des 20. Jahrhunderts eine ganze Reihe von Einzelstudien vorliegen,
die die universale These einer im Zuge der Aufkliarung entstandenen Di-
chotomie zwischen Religion und Wissenschaft in protestantisch geprag-
ten Kulturen in Frage stellen. Umfassend haben Benz und jiingst Kocku
von Stuckrad erortert, wie religiose Diskurse seit dem 17. Jahrhundert
wissenschaftliche Argumentationen und Legitimationen aufnehmen.‘!
Andreas Sommer zeigte, wie bereits in der Friihzeit der protestantischen
Theologie Johann Valentin Andrae in seiner 1619 veroffentlichten Uto-
pie der idealen Stadt Christianopolis die Entdeckung religioser Wahrhei-
ten unlosbar mit dem Fortschritt der Wissenschaften verbunden hatte.

%7 Vgl. Rohbeck 1987, 244f.

?8 Vgl. Weizsicker 1990, 173-200; Stuckrad 2014, 178-182.
59 Vgl. Benz 1965, 157f.

60 ygl. Gestrich 1981, 396.

81 Vgl. Benz 1970, Stuckrad 2014, 178-182.

414

- am 13.01.2026, 08:32:39, e —


https://doi.org/10.5771/9783968216737-393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ahnlich wie in Francis Bacons Nova Atlantis (1626) ist die rationale und
auf dem Experiment beruhende Naturwissenschaft der Theologie ver-
pflichtet. Aus der Theologie speist sich ihre Progressivitit:

Die Welt ist im Protestantismus (wie im Christentum iiberhaupt) der Tendenz
nach entgottert; ihre Profanitit wird durch menschliches Handeln erst wieder
mit dem Heiligen Geist befruchtet und gewinnt daher Werthaftigkeit. Anderer-
seits bleibt die Wissenschaft von der Schépfung Gottes sakralisiert, wihrend die
technische Weltbewiltigung die sakrale Weihe im Sinne der neuen Pneumatolo-
gie jetzt erhalt.%

In anderen Aspekten wird diese Idee einer Erginzung von weltlichem
Fortschritt und religioser Heilsgeschichte im Laufe des 17. Jahrhunderts
fortgesetzt. Die puritanischen Einwanderer werteten die Bezwingung
der amerikanischen Wildnis und den Aufbau einer neuen Zivilisation
als religiosen Akt — Neuengland wurde zu New Israel. Literarischen Nie-
derschlag fand die Bewegung in John Bunyans Pilgrim’s Progress (1678)
und vor allem in der populiren Erbauungsliteratur.®

Primitiver, aber fiir weite Kreise verstindlicher, wird dem strebenden Menschen
in der Erbauungsliteratur versprochen, dal Gott ihm ein Zeichen seiner Gna-
de schon auf dem irdischen Lebensweg gewihrt ... Fortschritt ist ein Zeichen
fiir gottliche Gnade. Der gemessene Wegabschnitt, das heifit der Grad des Fort-
schrittes, 148t das MaB der gottlichen Gnade erkennen.%*

Die literarisch dargestellte Fortschrittsidee ist im amerikanischen Kon-
text vorwiegend religios fundiert, missionarisch, visiondr und wird zu-
sitzlich verstirkt durch ein erwachendes Nationalbewusstsein.%’

Von herausragender Bedeutung fiir die Ausbildung der amerikanischen
Fortschrittsidee waren dabei millenniaristische Vorstellungen. Mit dem
Aufkommen des Protestantismus im 16. Jahrhundert erwachte auch ein
neuerliches Interesse an der christlichen Eschatologie. Die Theologen
Johann Heinrich Alsted und Johann Piscator entwarfen mit Bezug auf
die Offenbarung des Johannes (Offb 20, 7-10) die Vorstellung, dass das
Millennium - die tausendjdhrige Herrschaft Christi iiber die Erde, wih-
rend der die Macht des Bosen iiber die Menschen gebannt ist — nicht in
der Gegenwart oder der Vergangenheit liegen wiirde, sondern in der Zu-

6? Sommer 1996, 124. Vgl. Sommer 1996, 114-124; Dawson 1935, 154f.
83 Vgl. Brunotte 2000, 76-85, 273-280.

64 Buchloh 1963, 163.

85 Vgl. a.a.0., 156-165; Brunotte 2000, 76-85, 273-280.

415

- am 13.01.2026, 08:32:39, e —


https://doi.org/10.5771/9783968216737-393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

kunft der Menschheitsgeschichte. Nachdem schon Francis Bacon unter
Berufung auf Daniel 12,4 seine comenius dei pansophia begriindet hatte,
wird der Bibelvers in der Folgezeit zur Losung der Puritaner, die nun den
Fortschritt in den Wissenschaften als Bedingung fiir den Anbruch des
Millenniums herausheben. Der kongregationalistische Geistliche Josiah
Strong (1847-1916) interpretierte die 6konomischen und politischen Er-
rungenschaften Amerikas als Hinweis auf den géttlichen Plan, dass das
Millennium in seinem Land beginnen werde, da gerade auch diese wis-
senschaftlichen Leistungen die Amerikaner vor aller Welt auszeichnen
wiirden: » ... the truths of science are God’s truths, ... its laws are God’s
laws.«” Die Notwendigkeit wissenschaftlicher Entdeckungen wird — in
frappantem Gegensatz zu den Annahmen einer allgemeinen Sikularisie-
rungsthese — hier als Stiarkung der Religion und Verteidigung gegen die
irreligiosen Tendenzen der Naturwissenschaften interpretiert.%®

Diese weithin verbreitete, religios fundierte Fortschrittsidee forcierte mit
einer groBen Dynamik den Fortschritt — also die Verbesserung und das
Wachstum - im weltlichen Leben, ordnete diese Errungenschaften je-
doch den religiosen Zielen unter. Der Religionswissenschaftler Thomas
Hase fiihrt eine Reihe iiberzeugender biographischer Beispiele an, die
das 6konomische und zukunftsoptimistische Potential der millenniaristi-
schen Fortschrittsidee im 19. Jahrhundert illustrieren, denn der Antrieb
des Handelns sei nicht unbedingt

... die Angst vor der ewigen Verdammung, sondern das Vertrauen darauf, da8
durch menschliches Tun ein besserer Zustand erreicht werden kann. In der Ver-
bindung von personlicher Verantwortlichkeit, Aktivitdt und Optimismus zeigt
sich am deutlichsten der EinfluB postmillenniaristischer Vorstellungen auf das
okonomische Denken im 19. Jahrhundert.®

Die allgemeine Behauptung, dass das christliche Konzept der Vorsehung
durch den wissenschaftlichen Geist und die Aussicht auf eine innerwelt-
liche Verbesserung der Lebensumstinde verdringt wurde, ist unter
Beriicksichtigung des amerikanischen Millenarismus unhaltbar. Eine
religiose Heilsgeschichte ist also nicht einer modernen Fortschrittsidee

6 Daniel 72,4 »Du, Daniel, halte dieses Wort geheim, und versiegele das Buch bis zur
_ Zeit des Endes! Viele werden nachforschen, und die Erkenntnis wird gro8 sein.«

%7 Josiah Strong: The New Era or the Coming Kingdom, New York 1893, 11. Zitiert nach
~ Hase 1997, 129.

98 Vgl. Ekirch 41-130; Spadafora 1990, 85-104.

%9 Hase 1997, 133f.

416

- am 13.01.2026, 08:32:39, e —


https://doi.org/10.5771/9783968216737-393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

unterlegen, sondern hat diese in den Vereinigten Staaten mafgeblich
vorangetrieben. Seine Attraktivitit gewann der Millenarismus aus sei-
nem Vermogen, in einer Zeit vieler und rasch erscheinender Neuerun-
gen wieder normative Ordnungen zu stiften und zu erkldren, warum
Neuerungen geschehen und angestrebt werden sollen.”

Vereinzelt hatten verschiedene Historiker seit geraumer Zeit explizit auf
die Schwichen von Burys These einer Unvereinbarkeit zwischen den
Ideen von weltlichem Fortschritt und gottlicher Vorsehung hingewiesen.
John Baillie, Arthur Ekirch und jiingst David Spadafora stellten klar,
dass trotz der unbestrittenen Wirkung der franzosischen Philosophen die
englische und amerikanische Fortschrittsidee eine ganz eigentiimliche
Synthese zwischen innerweltlichem Fortschritt und christlicher Heilser-
wartung hervorgebracht haben. Bei weitem die Mehrheit der englischen
bzw. amerikanischen Philosophen — darunter die schon eingefiihrten
Denker Joseph Priestley, David Hartley, Adam Ferguson und Richard
Price — bewerteten den historischen Fortschritt als gottliches Programm,
das gemiB der menschlichen Reife erst am Ende der Zeit seine volle
Seligkeit und sein ganzes Gliick fiir die Menschheit entfalten wiirde. Die
Komplexitit, Schonheit und beobachtbare bisherige Entwicklung der
Welt lieBen keinen anderen Schluss zu, als dass die Erde und mit ihr
die Menschheit keine zufillige Erscheinungen sein kénnen und ihr ein
gottlicher Plan zugrunde liegen miisse. Priestley zufolge ist es nun die
Aufgabe des Menschen, sich auf diesem Weg zu einer besseren Welt zu
bemiihen und seine gottgegebenen Fihigkeiten und Kréfte zum Nutzen
der Menschheit einzusetzen. Weltlicher und religioser Fortschritt seien
nur Teile ein und desselben geschichtlichen Vorganges. Obwohl also die
englischen Philosophen nicht weniger euphorisch als ihre franzosischen
Kollegen fiir weltliche Aspekte des Fortschrittes in der Politik, Bildung,
Medizin, Technik und Wissenschaft eintraten, so blieb der semantische
Kontext ihres Fortschrittsbegriffes stets ein explizit christlicher:”!

But what was the source of all this progress? What could have transformed man-
kind into beings of ever-greater knowledge, power, happiness, and virtue? For
all these believers in the general advancement of the world, the answer was,
fundamentally, God: progress appeared to them to be a divine program.’

70 Zum Postmillenniarismus vgl. Benz 1965, 157-181; Brunotte 2000, 208-217, 273-280;
Hase 1997, 142-148; Spadafora 1990, 105-131.

1 Vgl. a.a.0., 85-132.

2 Aa.0., 248.

417

- am 13.01.2026, 08:32:39, e —


https://doi.org/10.5771/9783968216737-393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vor diesem Hintergrund wird verstehbar, warum die Idee der Singula-
ritdt und des kosmisch-géttlichen Zielpunktes Omega Eingang in den
Posthumanismus finden konnte. Die Rezeption des Werkes von Teilhard
de Chardin durch Posthumanisten verlduft, wie wir sahen, parallel zu
den medienphilosophischen Interpretationen des Internet. Frank Tipler
rezipiert das Konzept einer kosmischen Heilsgeschichte, die von Alpha
zu Omega reicht, ohne ihre spezifisch christologischen Anteile. Hans
Moravec iibernimmt das Konzept nur oberflidchlich (wahrscheinlich
durch den Einfluss Tiplers). Ray Kurzweil wiederum adaptiert prézise
die strukturellen Elemente der Theorien von Teilhard de Chardin und
Frank Tipler, ohne jedoch deren Begrifflichkeiten zu teilen. Die Verwirk-
lichung Gottes ist fiir ihn wie fiir Tipler identisch mit der Verwandlung
des Universums in einen einzigen Computer aus denkender Materie, in
ein kosmisches Bewusstsein, das sich der Bedrohung durch die Entropie
entgegenstellt. Weil die Menschheit die einzige intelligente Lebensform
im Universum sei, ist dies gemi Tipler und Kurzweil die Aufgabe des
irdischen Lebens. Diese anthropozentrische Interpretation legitimiert
auch das Opfer des Menschen.

Der gottliche Punkt Omega, auf den die biologische und technologische
Evolution zulduft, erfiillt im Rahmen des Posthumanismus zwei Funktio-
nen. Auf einer mittleren Ebene postuliert der technologische Posthuma-
nismus einen Einheitsgedanken — dhnlich wie dies auch die sikularen
Vereinigungsutopien des global brain und der kollektiven Intelligenz von
Turtschin und Lévy tun. In einem ganz weiten Bogen spiegelt sich hier
die im Christentum und Judentum prisente Idee des verlorenen Para-
dieses (Genesis) bzw. der Auflosung der menschlichen Gemeinschaft
wider (Turmbau zu Babel). Das menschliche Streben zeichnet sich nun
dadurch aus, dieses Paradise Lost — das John Milton so nachhaltig als Mis-
sionsauftrag der Neuen Welt festgeschrieben hatte — in der Einheit mit
Gott und der Vereinigung aller Menschen wiederzugewinnen.”

Wie Armand Mattelart und Randy Connolly herausgearbeitet haben,
wird damit im Konkreten eine etablierte Interpretation neuer Kommu-
nikationsmittel — in einem sehr weiten Sinn — fortgesetzt. Wann immer
in den vergangenen Jahrhunderten medien- oder auch verkehrstechni-
sche Neuerungen wie z.B. Kanile, die Eisenbahn, Telegraphen oder das
Radio in Erscheinung traten, gab es Stimmen, die dies als Anbruch eines
neuen, freiheitlichen Zeitalters gedeutet haben, in dem die Menschheit

7 Vgl. Kriiger 2012, 458-462.

418

- am 13.01.2026, 08:32:39, e —


https://doi.org/10.5771/9783968216737-393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zu einer harmonischen Gemeinschaft zusammenwachse.” Die Idee der
Noosphire oder die Metapher des global village erschaffen erneut die
Utopie einer egalitdren, organischen Gemeinschaft aller Menschen, wie
sie in der Moderne zuerst im vorrevolutioniren Frankreich entstand.”

Der posthumanistische Heilsentwurf beruht auf einer Reihe duBerst spe-
kulativer Annahmen wie der Nichtexistenz auBlerirdischen Lebens und
der Moglichkeit einer Uberwindung der Quantenmechanik beim com-
putertechnischen Immortalisierungsprozess. Dies sollte den kritischen
Beobachter jedoch nicht zu der Einschitzung verleiten, dass diese Visi-
on dadurch ihre Attraktivitit einbiiBen wiirde. Sofern man Religionen
als Glaubenssysteme begreift, bezeugt die Geschichte der Menschheit,
dass sich spekulative Annahmen, die sich jeder empirischen Uberpriif-
barkeit entziehen, als duBlerst bestindig erweisen kénnen — vermutlich
sogar als bestiandiger als iiberpriifbare Weltdeutungen. Die Leistung des
Posthumanismus besteht einerseits in der Uberwindung der menschli-
chen Kalamitit. Zum andern verspricht er die von Oswald Wiener be-
zeichnete, »vollstandige 16sung aller welt-probleme« und »die befreiung
von philosophie durch technik« durch den Ersatz der Welt selbst.”® Die
Achillesferse des Post- und Transhumanismus besteht in der Spannung
zwischen seinem proklamierten Anspruch, wissenschaftlich zu argu-
mentieren und sich wissenschaftlicher Kritik auszusetzen, wihrend er
gleichzeitig spekulative Annahmen aus der Religion und Philosophie
inkorporiert.

Zwar kann man einigen sdkular orientierten Transhumanisten wie
Bostrom, Yudkowsky und More ihr Unwohlsein mit der techno-religio-
sen Synthese anmerken. Jedoch hat sich die Diskussion im Vergleich zur
Jahrtausendwende deutlich verschoben. Hatte ich damals Frank Tiplers
Omega-Theorie als exotisch eingeordnet, so stehen ihre grundlegenden
Elemente heute im Zentrum des Post- und Transhumanismus. Zusam-
men mit Ray Kurzweils Interpretation der Singularitit entwickelte sich
eine heilsgeschichtliche Teleologie, die deterministisch auf die Verwand-
lung des Kosmos in ein denkendendes Universum ausgelegt ist. Der
Zielpunkt dieses Prozesses ist die Verwirklichung Gottes. Damit steht der
Posthumanismus in der Kontinuitdt der englischen Moralphilosophen
des 18. Jahrhunderts, denn eine endgiiltige Vollkommenheit kénne nur

7‘: Vgl. Connolly 2001, 317-364; Bosch 2017, 221-225; Feinberg 1970, 20f.
™ Vgl. Mattelart 1996, 85-162, 304.
6 Wiener 1969, CLXXV.

419

- am 13.01.2026, 08:32:39, e —


https://doi.org/10.5771/9783968216737-393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

durch die Vereinigung mit Gott erreicht werden. Es verschwimmen auch
die Grenzen zwischen dem kosmologischen und dem technologischen
Singularititsbegriff. In der populidren Rezeption wird Teilhard de Char-
din inzwischen als Prophet des Internets, der Superintelligenz, des Tran-
shumanismus und der Singularitit gefeiert.”’

Wie konnen wir den gegenwirtigen Erfolg dieser Allianz erkliren,
obwohl sich der frithe Transhumanismus so dezidiert religionskritisch
positioniert hatte? Da die christologischen Elemente in diesem Zusam-
menhang keine Relevanz haben, vermag der jiingere Post- und Trans-
humanismus januskopfig sowohl ein sdkulares als auch ein religioses
Publikum anzusprechen — die jeweiligen Nuancierungen erweisen sich
als anpassungsfihig.

Meiner Einschitzung nach beruht die sichtbare Uberlegenheit dieses
Ansatzes jedoch noch auf einem anderen Element: der Persistenz — d.h.
der Bestidndigkeit — kultureller Deutungsmuster. Wie wir in der ideen-
geschichtlichen Analyse gesehen haben, spielt schon die urspriingliche
Wortschépfung des Transhumanen (#rasumanar) in Dantes Versen so-
wohl auf die antik-mythologische Vergéttlichung des Menschen als auch
auf die christliche Gottesschau an. Ebenfalls um das Jahr 1300 fiihrte der
Scholastiker John Duns Scotus den Begriff virtualiter in die christliche
Theologie ein. Als William Douw Lighthall Mitte des 20. Jahrhunderts
als erster den Begriff transhumanism hervorbringt, reichert er diese religi-
ose Lesart mit einer heilsgeschichtlichen Deutung der Evolution an, wie
dies konzeptionell zur gleichen Zeit auch Teilhard de Chardin und viele
andere taten.

Der Post- und Transhumanismus wird damit nicht zu einer religisen
Philosophie — die technozentrische Legitimation des Fortschrittsprozes-
ses ist unstrittig. Jedoch wird offensichtlich, dass es Tipler, Kurzweil und
ihren Mitstreitern gelingt, die persistenten Deutungsmuster von (Heils-)
Geschichte, Gott, Mensch und Kosmos zu aktualisieren und in neuer
Form miteinander zu verbinden. Post- und Transhumanismus entstehen
daher nicht in einem kulturellen Vakuum, sondern nutzen Deutungen
sozialer Wirklichkeit, die im christlichen Denken und der westlichen
Philosophie mitunter schon seit zwei Jahrtausenden prisent sind.

Eigentlich hat bereits der britische Science-Fiction Autor Charles Stross
das Fazit meiner ideengeschichtlichen Analysen in seiner Kurzgeschich-

77 Vgl. Redding 2016; Kurzweil 2005, 389f.

420

- am 13.01.2026, 08:32:39, e —


https://doi.org/10.5771/9783968216737-393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

te Accelerando (2005) mit wenigen Worten vorweggenommen. Nach aus-
ufernden Debatten iiber die Natur der Singularitit haben die beiden
Helden der Erzidhlung nur noch ein miides Schulterzucken fiir die grofe
Utopie tibrig. Lakonisch resiimiert einer der Disputanten:

»Is not happening yet,« contributes Boris. »Singularity implies infinite rate of
change achieved momentarily. Future not amenable thereafter to prediction by
presingularity beings, right? So has not happened ... Singularity is load of religi-
ous junk. Christian mystic rapture recycled for atheist nerds.«”

7.4 Das Ende der Krankungen

Im November 2005 durfte ich an einem exklusiven Abendessen an
meiner damals neuen akademischen Heimat, der amerikanischen Elite-
Universitdt Princeton, teilnehmen. Anlass war ein vorausgegangener
Vortrag von Nick Bostrom. So salen dann ca. zehn Interessierte in ei-
nem gehobenen Dining-Room des Prospect House (!) der Princeton Uni-
versity und diskutierten iiber Bioethik und die Zukunft der Menschheit.
Unter den Teilnehmern befand sich meiner Erinnerung nach nur eine
Frau, ansonsten waren wir allesamt weile Manner. Umsorgt wurden wir
wihrend des Abendessens von schwarzen Bediensteten. Mehr als die
Gespriache hat diese Szenerie in mir ein bleibendes Unbehagen ausge-
16st — damals eher mit Blick auf die beunruhigende Bestindigkeit ras-
sisch-sozialer Rollenverteilungen (obwohl die Universitit in vielen an-
deren Bereichen erfolgreich eine ethnische Diversitit verwirklicht).

Heute jedoch erscheint mir dieses Dinner mit Nick Bostrom als Mikro-
kosmos — als ein gesellschaftlicher Spiegel des Trans- und Posthumanis-
mus. Seit der Debatte um die Eugenik waren es stets weile Méanner, die
universale Entwiirfe fiir eine erneuerte, bessere Menschheit vorlegten.
Frauen und andere Ethnien waren und sind nur Zuschauer. Mich er-
staunt am meisten, dass diese ethnische und geschlechtliche Homogeni-
tit den kliigeren Anhéngern des Trans- und Posthumanismus offenbar
gar nicht auffillt. Viele der philosophischen Studien von Bostrom befas-
sen sich mit der Frage des bias — der Voreinstellungen, Befangenheiten

78 Stross 2005, 184. Vgl. auch Raulerson 2013, 33-38. Die Entriickung / rapture der Nerds

ist bereits ein fester Topos in der Kritik und Parodie der Singularititsanhénger. Vgl.
Sirius & Cornell 2015, 195.

421

- am 13.01.2026, 08:32:39, e —


https://doi.org/10.5771/9783968216737-393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

und Neigungen, die seiner Ansicht nach oft auf einer selektiven Wahr-
nehmung der Wirklichkeit beruhen:

How big is the smallest fish in the pond? You catch one hundred fishes, all of
which are greater than six inches. Does this evidence support the hypothesis that
no fish in the pond is much less than six inches long? Not if your net can’t catch
smaller fish.”’

Bostrom und seine Mitstreiter erkennen jedoch nicht, wie stark ihre
eigene trans- und posthumanistische Utopie von kulturellen Vorausset-
zungen, vor allem von einem euro- und androzentrischen bias, gepragt
sind. Am deutlichsten zeigt sich dies in der Fortsetzung der Ziele des
eugenischen Kultes um Genies, Gehirne, den Ubermenschen und die
intelligenten Eliten der Menschheit, die zudem sozialdarwinistisch inter-
pretiert werden. Es gibt kein Miteinander, nur ein Uberleben des Stér-
keren. Nicht weniger folgenreich ist die Definition des Menschen als
informationsverarbeitende Maschine, die aus einer teils utilitaristischen,
teils protestantischen Deutung des menschlichen Lebens hervorgeht.
SchlieBlich werden diese normativen Elemente mit weiteren Aspekten
christlicher und philosophischer Heilsgeschichte zu einer universalen
Fortschrittstheorie verschmolzen, die in einer allméchtigen Singularitét
und der Beseelung des (géttlichen) Kosmos gipfelt.

Dass Bostrom fast ausschlieBlich von weiBen ménnlichen Fischen um-
geben ist, sollte ihn dazu anregen, iiber die Maschen seines eigenen »fu-
turologisches Netzes« nachzudenken. Bereits die Annahme, dass es so
etwas wie die »Krone der Schopfung« als hochste Stufe der Evolutionsge-
schichte gibe, gar dass dies der (westliche) Mensch einer technologisch
fortgeschrittenen Zivilisation sei, zeugt von einer anthropozentrischen,
selektiven Wahrnehmung. Zu derselben Einschitzung konnten beliebig
andere Lebewesen wie Haifische, Ameisen oder Pantoffeltierchen gelan-
gen.®® Der Philosoph Friedrich Rapp gibt zu bedenken, dass die Evoluti-
onsgeschichte an sich keine Hierarchien kennt — selbst das Kriterium der
steigenden Uberlebensfihigkeit der jiingeren Arten sei angesichts der
Maoglichkeit eines atomaren Suizids der Menschheit entwertet.

7 Bostrom 2002, 1.

80 Haifische besiedeln diesen Planeten seit iiber 350 Millionen Jahren, Ameisen seit 100
Millionen Jahren (Dinosaurier umspannnen »nur« eine Periode von ca. 170 Millionen
Jahren), die Geschichte der Hominiden beginnt erst vor ca. 5 Millionen Jahren. Das
Pantoffeltierchen wiederum verfiigt iiber ein Genom, dass doppelt so komplex ist wie
das Menschliche.

422

- am 13.01.2026, 08:32:39, e —


https://doi.org/10.5771/9783968216737-393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die naturwissenschaftliche Beobachtung fiihrt nur zu der Feststellung: Manche
(neuen) Arten iiberleben, andere nicht. Dabei sind die iiberlebensfihigsten Ar-
ten keineswegs immer stirker differenziert und komplexer aufgebaut.®!

Im Falle des Posthumanismus besteht die Normativitit aus einem kom-
plexen Geflecht von Annahmen und Zielsetzungen, die die Okonomie,
Gesellschaft, Religion und Genderverhiltnisse betreffen. Nach der Ana-
lyse der verschiedenen einzelnen Elemente des technologischen Posthu-
manismus zeigt sich, was diese Zukunftsvision auf einer zweiten, bedeut-
sameren Ebene leistet.

Es waren, wie eingangs geschildert, vier Krinkungen des Menschen,
die der Philosoph Johannes Rohbeck im Anschluss an Giinther Anders,
Hannah Arendt und Sigmund Freud in der Geschichte der Moderne
ausmachte: die kosmologische Krinkung durch das heliozentrische
Weltbild des Kopernikus, die biologische Krinkung durch die Evolu-
tionstheorie Darwins, die seelische Kriankung durch die Psychoanalyse
und die technologische Krankung durch die Perfektion der maschinellen
Schopfung, die »prometheische Scham«.?

Der technologische Posthumanismus gemi8 den Ansitzen von Frank
Tipler, Hans Moravec und Ray Kurzweil sowie vieler Transhumanisten
wie Bostrom und Yudkowsky vermag es, alle vier Krankungen zu »hei-
len«:

1. Gestiitzt auf das anthropische Prinzip steht das irdische Leben nicht
nur im bedeutungsvollen Zentrum des Weltalls (wie einst in der christ-
lichen Kosmologie), sondern es hat eine Mission zu erfiillen, die nichts
Geringes als die Rettung des gesamten Universums vor dem finalen
Wirmetod umfasst.

2. Die biologische Kriankung ist durch die Rolle der Menschheit, als
Hervorbringer der kiinstlichen Intelligenz und der Singularitit behoben,
zumal die Essenz des Menschen — sein denkender Geist — mit diesen
posthumanen Wesenheiten verschmelzen wird. Das unheilvolle biologi-
sche Dasein wird damit tiberwunden.

3. & 4. Die psychische und die technologische Krinkung werden mit der
Vision einer totalen Beherrschung menschlicher Geisteskrifte (durch
ihre Computerisierung) und der unendlichen Steigerung ihrer Leistun-
gen in der Verschmelzung mit der Superintelligenz entkriftet. Die Tech-

81 Rapp 1992, 84. Vgl. a.a.0., 74-87; Dawson 1935, 15f.
82 Vgl. Rohbeck 1993, 10.

423

- am 13.01.2026, 08:32:39, e —


https://doi.org/10.5771/9783968216737-393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

nik degradiert den Menschen nicht, sie verhilft ihm zur Verwirklichung
eines transzendenten Ubermenschentums in totaler Kontrolle.

Der technologische Posthumanismus bedeutet nicht das Ende des Men-
schen, aber er bildet unter dem Eindruck der technischen Fortschritt-
sentwicklung eine groBe Herausforderung fiir das humanistische Men-
schenbild.®® Der Mensch und mit ihm die Ideale des Humanismus sind
aus der Sicht posthumanistischer Autoren aufgrund mangelnder Effizi-
enz obsolet geworden. Der so genannte kritische Posthumanismus — so
ungliicklich die Namensdoppelung auch ist — reagiert auf exakt die Idea-
le und Ziele, die der technologische Posthumanismus verkérpert.®
Unter einer rein technozentrischen Perspektive ist der Mensch tatsich-
lich obsolet — das wusste schon Giinther Anders. Wir miissen uns heute
entscheiden, ob wir als Menschen diese technozentrische Perspektive
iibernehmen wollen. Stanistaw Lem macht pointiert auf diese Verschie-
bung von Deutungen des Menschen aufmerksam:

Je mehr die Maschine von ihrer Umgebung unabhingig wird, desto besser ist
es vom rein technischen Standpunkt. Aber es gibt eine solche Abhingigkeit des
Menschen von seiner Umwelt (wie die erotischen, die sozialen, die freundschaft-
lichen Bande), welche autonome Werte bildet, also nicht zieluntergeordnet (also
teleologisch) ist. Ein Cyborg, welcher nicht mehr der Nahrung, des Trinkens, der
Atemluft bedarf, weil er eine atomare Energiequelle eingebaut hat, ein Cyborg,
welcher beliebige Erinnerungen mittels eines einfachen Willensaktes aus sei-
nem Gehirn 16schen kann, wird zu einer Maschine, welche im Leistungsbereich
vollkommener als ein Mensch ist, weil er weder Hunger, Durst, Atemnot noch
Gewissensbisse erleiden kann. Aber auf diese Weise annulliert man schrittweise
alles, was den kulturell bedingten Kern der menschlichen Lebenswerte bildet.®

Die Alternative zum Posthumanismus liegt in der unbequemen Akzep-
tanz der menschlichen Unvollkommenbheit, des Todes und des Alterns.
In diesem Sinne haben Ernst Ulrich und Christiane von Weizsdcker ein
Jahr, bevor Hans Moravecs Werk Mind Children erschien, die Riickkehr
zum »menschlichen MaB« gefordert: zur Toleranz gegeniiber mensch-
licher Fehlbarkeit auch im Angesicht »perfekter« Technik und »perfek-
ter«, technischer Menschenbilder.?°

83 Vgl. Hayles 1999, 286f.

8% Der groBenteils im Poststrukturalismus und Feminismus verwurzelte, kritische Posthu-
manismus wendet sich gerade gegen die Andro- und Eurozentrik des bisherigen Hu-
manismus. Vgl. Loh 2018, 130-180.

85 Tem 1972, 183.

86 Vgl. Weizsicker & Weizsdcker 1987.

424

- am 13.01.2026, 08:32:39, e —


https://doi.org/10.5771/9783968216737-393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Aber auch dieser Ansatz bleibt noch in der posthumanistischen Logik
verhaftet, die den Menschen @hnlich der philosophischen Anthropologie
und der Andersschen prometheischen Scham stets als Méangelwesen in-
terpretiert. Vielleicht ist es lohnenswert, diese Perspektive umzukehren,
wie es uns der Romanautor Brian Selznick in einer seiner Geschichten
nahelegt: »Du weilit schon, bei Maschinen gibt es keine iiberfliissigen
Teile. Sie haben genau die Anzahl von Teilen, die sie brauchen.«%
Unter diesem Blickwinkel — dasselbe trifft natiirlich auf Computerpro-
gramme zu — muss die Vielfalt und Offenheit der Moglichkeiten des
Menschseins als Fiille gelten. Maschinen und Software sind Mingelwe-
sen, denn ihnen mangelt es an Méglichkeiten — ihre Prozesse sind auf ei-
nen einzigen Zweck hin determiniert.*> Menschen dagegen sind in der
Vielfalt ihrer sozialen Beziehungen und Moglichkeiten offene Wesen des
Uberflusses, fortwihrend im Bemiihen um Identitit und Sinndeutung in
Bewegung. Der technologische Posthumanismus, der iibrigens auch eine
dieser unendlich vielen Sinndeutungen darstellt, kann nur deshalb den
Menschen als fehlerhaftes Méangelwesen konstruieren, da er ihn unter
utilitaristischen Vorzeichen — wie eine Maschine — auf einen einzigen
Zweck reduziert: die Informationsverarbeitung.

Begreifen wir das Menschsein dagegen als offene Frage, als Wagnis,
dann sind Menschen keine Mingelwesen, sondern freie Naturen in Fiil-
le von Moglichkeiten, die dem deterministischen Drang der Kybernetik
nach totaler 6konomischer und sozialer Kontrolle entgegengesetzt sind.
Fiir Dietmar Kamper war die Entscheidung fiir die Sterblichkeit daher
mit der Entscheidung fiir die Freiheit, auch Mensch bleiben zu kénnen,
verbunden.®

Freiheit aber ist mit Sterblichkeit und priziser UngewiBheit verwandt ... Es gibt
in der Tat inkommensurable, schreckliche Wahrheiten. Dazu gehort die folgen-
reiche Annahme, dafl der Mensch eine offene Frage ist, an die keine mdogliche
Antwort, die — wenn sie gut ist — geschlossen ist, je heranreicht.”

87" Selznick 2008, 388.

88 Hier liegt exakt das konzeptionelle Problem einer allgemeinen kiinstlichen Intelligenz
- niemand weiB bisher, wie man von spezialisierten Programmen hin zu einem uni-
versalen Problemloser gelangen soll.

89 Vgl. Kamper 1999, 25f.

9" A.a.0., 96. Vgl. Gantke 1987, 286-290.

425

- am 13.01.2026, 08:32:39, e —


https://doi.org/10.5771/9783968216737-393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

- am 13.01.2026, 08:32:39.


https://doi.org/10.5771/9783968216737-393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	7.1  Ökonomie
	7.2  Kontrolle und Kontingenz
	7.3  Säkularer Fortschritt und religiöse Heilserwartung
	7.4  Das Ende der Kränkungen

