
Radikale Fremdheit in literarischen Texten

Andrea Leskovec

Nichts ist an sich fremd, immer geht es um eine Zuschreibung von Fremd-

heit aufgrund von fehlenden Informationen oder Nichtverstehen. Fremdheit

ist demnach relational und an dieser Relation sind immer mindestens zwei

beteiligt: das ›Fremde‹ und derjenige, der es also solches definiert und der in

der Regel als das ›Eigene‹ bezeichnet wird. Fremdheit existiert also nicht an

sich, sondern sie entsteht durch eine Fremderfahrung: Jemand erlebt etwas

als fremd.

Der folgende Beitrag widmet sich den Begriffen Fremdheit und Fremd-

erfahrung, wobei er sich auf die Phänomenologie des Fremden von Bernhard

Waldenfels bezieht, der in seinen zahlreichen Studien die Virulenz des Frem-

den in seinen unterschiedlichen Erscheinungsformen und Wirkungsweisen

herausgestellt und problematisiert hat. Im ersten Teil wird der Begriff der

radikalen Fremdheit näher betrachtet, die sich als Grenzphänomen in einer

Grenzerfahrung zeigt und die Erkenntnis-, Verstehens- und gewissermaßen

auch die Erfahrungsmöglichkeiten des Subjekts infrage stellt und damit auch

dessen Eigenmächtigkeit. Im zweiten Teil des Beitrags soll auf die Inszenie-

rung von radikaler Fremdheit im literarischen Text eingegangen werden. Als

Korpus dienen zwei Texte der deutschsprachigen Literatur, nämlich die Er-

zählungDer Kleiderschrank (1899) vonThomasMann sowie der Roman Kain und

Abel in Afrika (2001) von Hans Christoph Buch, in denen radikale Fremdheit

als Fremderfahrung inszeniert wird.

1. Radikale Fremdheit

Fremdheit ist zugänglich über die Erfahrung von Fremdheit, wobei das Sub-

jekt unmittelbar auf ihm unbekannte Situationen oder Phänomene reagiert.

Je nachdem, in welchem Verhältnis sich das als fremd Erfahrene zur Ordnung

https://doi.org/10.14361/9783839463376-005 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Andrea Leskovec

des Subjekts befindet, klassifiziert sich die Erfahrung gemäß unterschied-

licher Fremdheitsstufen in die Erfahrung alltäglicher, struktureller oder ra-

dikaler Fremdheit.1 Bei der alltäglichen Fremdheit wird Fremdes als etwas

erfahren, was innerhalb der Wirklichkeitsordnung des Betrachters verbleibt.

Alltägliche Fremdheit entsteht durch die Konfrontation mit Unvertrautem,

lässt sich aber in der Regel durch zusätzliche Informationen leicht auflösen.

Die Erfahrung von alltäglicher Fremdheit ist weder bedrohlich noch faszi-

nierend, sie wird nicht als Gefahr für die eigene Ordnung verstanden. Das

ändert sich bei der strukturellen Fremdheit, zu der Phänomene zählen, die

nicht zur eigenen Ordnung gehören. Sie entsteht dort, wo unterschiedliche

Sinnsphären oder Ordnungen aufeinandertreffen und dadurch, dass sich die

Erwartungen,mit denenman bestimmten Ereignissen oder Phänomenen be-

gegnet, nicht erfüllen. Um sich struktureller Fremdheit annähern zu kön-

nen,müssen etablierte Auffassungen, Denk- oder Verhaltensmuster geändert

werden. Ein Beispiel für strukturelle Fremdheit tut sich in der sogenannten

›Flüchtlingskrise‹ auf, die die Konfrontation mit struktureller Fremdheit und

den Umgang damit zu veranschaulichen hilft. Menschen aus anderen Kultur-

kreisen, mit einer anderen Sprache, mit anderen Denkmustern und Erwar-

tungen – also mit einer anderen Ordnung – kommen in eine ihnen frem-

de Ordnung und konfrontieren die Teilhaber dieser Ordnung ihrerseits mit

einer anderen Ordnung. Ordnungen, die mitunter sehr unterschiedlich sein

können, treffen aufeinander, was zu Kommunikationsschwierigkeiten führen

muss. Allerdings stehen sich diese Ordnungen nicht im Sinne einer radika-

len Fremdheit gegenüber, denn trotz Unterschieden existieren auch Gemein-

samkeiten, wie z.B. die Tatsache, dass es sich in beiden Ordnungen umMen-

schen handelt, die in ähnlichen gesellschaftlichen Strukturen leben.UmKom-

munikation aufzubauen, müssten die Teilhaber beider Ordnungen etablierte

Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsmuster ändern. Dann erst könnte ei-

ne beidseitige Annäherung auf den Weg gebracht werden. Allerdings lassen

sich gerade im Bereich der strukturellen Fremdheit Bewältigungsstrategien

beobachten, die eine wirkliche Annäherung an strukturelle Fremdheit verhin-

dern. Das können Abwehrstrategien wie Ausgrenzung, Aggression, Stigma-

tisierung, Isolierung, Verfolgung oder Vernichtung sein. Das kann aber auch

eine falsch verstandene Toleranz sein, die alles, was der ›Fremde‹ macht, tole-

riert, weil er fremd ist. Dahinter verbirgt sich meist das Problem einer falsch

1 Vgl. besonders Bernhard Waldenfels: Topographie des Fremden. Studien zur Phäno-

menologie des Fremden I, Frankfurt a.M. 1997, S. 35-37.

https://doi.org/10.14361/9783839463376-005 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Radikale Fremdheit in literarischen Texten 89

verstandenen politischen Korrektheit, die jedoch einer wahren Annäherung

imWege steht. Verstehen oder Annäherung bedeutet ja nicht Vereinnahmung

und Assimilationszwang, sondern der Beginn von Kommunikation und Ver-

handeln.

Die Erfahrung alltäglicher und struktureller Fremdheit führt in der Regel

zu Irritationen und Kommunikationsstörungen, zu einer intensiven und kon-

sequenten Störung des Systems kommt es jedoch nur bei radikalen Fremd-

erfahrungen. Diese lassen sich mit Bernhard Waldenfels als Widerfahrnisse

oder Störerfahrungen verstehen und führen das Subjekt letztendlich dort-

hin, wo seineWelt zusammenbricht.2 Diese Art der Fremderfahrung ist einer

Grenzerfahrung vergleichbar, in der das Subjekt mit unterschiedlichen Gren-

zen konfrontiert wird: mit Grenzen der Wahrnehmung, mit Grenzen der Re-

flexion, mit den Grenzen seines Selbst und mit Grenzphänomenen, die über

das im Allgemeinen Fassbare hinausgehen. Zu diesen Grenz- oder Schwellen-

phänomenen gehören Tod, Gewalt, Wahnsinn, Schlaf, Rausch, Eros und Um-

bruchphänomene wie Revolutionen. Sie sind an sich nicht zugänglich, son-

dern vermitteln sich über eine Fremderfahrung im Sinne eines existenziellen

Erlebnisses, in dem sich das Individuum einer Erfahrung aussetzt und dabei

etwas und sich selbst erlebt, was letztendlich zu einer Erweiterung der eige-

nen Grenzen führt: Das Subjekt der Grenzerfahrung verändert sich aufgrund

der Erfahrung.

Für die Erfahrung von radikaler Fremdheit ist zweierlei konstitutiv: Einer-

seits die Erfahrung des Entzugs, wobei das/der Andere als etwas Unverfüg-

bares erlebt wird, und zweitens die Erschütterung von Ordnungen, in denen

sich sozusagen der »Abgrund des Ungeordneten«3 auftut, etwas, das weder

fassbar, kontrollierbar noch ignorierbar ist und insofern über ein hohes affek-

tives Potenzial verfügt. Die Erfahrung radikaler Fremdheit kann bedrohlich

oder faszinierend sein – ihr affektives Potenzial ist der Tatsache geschuldet,

dass sie stets auf die eigene Ordnung bezogen bleibt, da sie durch eine gleich-

zeitige An-undAbwesenheit gekennzeichnet ist.Obwohl sich radikale Fremd-

heit einem definitiven Zugriff entzieht, also unverfügbar bleibt, da sie sich

nicht in bekannte Ordnungen integrieren lässt, ist sie konstitutiver Bestand-

teil eben jener Ordnungen, die sie logisch nicht erfassen können. Fremdes

2 Vgl. Bernhard Waldenfels: Bruchlinien der Erfahrung. Phänomenologie. Psychoanaly-

se, Phänomenotechnik, Frankfurt a.M. 2002, S. 33.

3 Ebd., S. 184.

https://doi.org/10.14361/9783839463376-005 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Andrea Leskovec

ist also Teil des Eigenen, was auch bedeutet, dass die Begegnung mit Fremd-

heit eine Erfahrung ist, ohne die eine Konstitution des Ich nicht denkbar ist,

da die eigene Identität durch eine Identifizierungmit Anderen erst gewonnen

wird.Diese genuine Brüchigkeit von Identität lässt sichmit zwei Denkfiguren

beschreiben, nämlich mit der chiasmatischen Figur der Verschränkung oder

Verflechtung und der Figur des Selbstentzugs. Die Figur der Verschränkung

widersetzt sich nach Waldenfels »dem extremen Gegensatz von vollständi-

ger Deckung oder völliger Fusion einerseits und vollständiger Disparatheit

andererseits.«4 Insofern widerlegt sie jegliche Formen der Reinheit, der to-

talen Übereinstimmung und der totalen Verschiedenheit, sondern beschreibt

die Brüchigkeit der Lebenswelt, die von Fremdem durchzogen ist, das sich

seinerseits einem definitiven Zugriff im Sinne einer hermeneutischen Ausle-

gung entzieht, was mit dem Begriff Selbstentzug beschrieben wird.

2. Fremderfahrung als responsives Geschehen

Fremdheit manifestiert sich also in Form einer Fremderfahrung, die mit der

Affizierung des Subjekts beginnt, was eine Reaktion auslöst, die weder ge-

plant noch überlegt ist und einer intellektuellen Verarbeitung der Erfahrung

vorausgeht. Das Subjekt ist erstaunt oder verstört, fühlt sich angezogen, ab-

gestoßen oder bedroht, ohne diese Reaktion zunächst erklären zu können.

Erfahrung ist hierbei als Prozess zu verstehen, in dem Sinn nicht vorgegeben

ist, sondern sich erst bildet oder artikuliert. Fremdheit ist eine Erfahrung

von etwas, das aus der Ordnung des Betrachters ausgegrenzt, gleichzeitig je-

doch anwesend ist, was ihre Aufdringlichkeit erklärt. Sie ist individuell, da sie

auf das jeweilige Ordnungsgefüge bezogen bleibt, und unausweichlich, da sie

nach einer Reaktion bzw. einer Respons verlangt, die sich ganz unterschied-

lich gestalten kann. Waldenfels spricht in diesem Zusammenhang von Res-

ponsivität, responsivem Geschehen oder Antwortgeschehen, das er folgen-

dermaßen beschreibt: »Antworten bedeutet, daß wir auf Fremdes eingehen,

das sich nicht mit den vorhandenen Mitteln des Eigenen und Gemeinsamen

bewältigen läßt.«5 Bereits das Eingehen auf Fremdes wäre demnach ein res-

ponsives Geschehen, das eine Beziehung zum Anderen entstehen lässt, die

4 Waldenfels, Topographie (Anm. 1), S. 67.

5 BernhardWaldenfels: Sozialität und Alterität. Modi sozialer Erfahrung, Frankfurt a.M.

2015, S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839463376-005 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Radikale Fremdheit in literarischen Texten 91

reproduzierender oder kreativer Art sein kann. Reproduzierend ist sie dann,

wenn der Andere vor dem Hintergrund feststehender Vorannahmen betrach-

tet wird, wodurch er als Objekt festgeschrieben wird und eine Entwicklung

der Beziehung nicht möglich ist. Im Gegensatz dazu bringt die kreative Ant-

wort Neuartiges hervor, das »die Ordnung der Dinge verändert«.6 Der Unter-

schied entsteht dadurch, dass sich die kreative Antwort aus demEingehen auf

den Anderen im jeweiligenHier und Jetzt ergibt, die reproduzierende Antwort

dagegen vom Eigenen ausgeht und dadurch bereits vorhandene Überzeugun-

gen dem Anderen gegenüber reaktiviert. ImMoment der Affizierung tritt das

Andere als Appellant auf, als jemand, »der oder die sich an mich wendet, in-

dem sich durch sprachliches, gestisches oder sonstiges Verhalten oder durch

bloßes Befinden ein Anspruch kundtut«.7 Um sich bei dieser Begegnung eines

voreiligen Urteilens enthalten zu können, das ja zwangsläufig dazu führt, den

Anderen eben nicht in actu wahrzunehmen, müsste ein Moment der Urteils-

enthaltung eintreten, der mit Waldenfels als Epoché bezeichnet werden soll.8

Dieser Begriff impliziert ein Aussetzen der bereits bestehenden Meinungen

und Vorannahmen und er lässt sichmit einem Innehalten vergleichen,mit ei-

ner Haltung der Besinnung, in der eine Bewusstmachung der eigenen Stand-

ortgebundenheit erfolgt, eine Reflexion der Kontexte, in denen man sich be-

wegt, und als Beginn einer Beziehung mit dem Anderen, zu dessen Präsenz

man sich positioniert.

3. Inszenierungen radikaler Fremderfahrungen
in literarischen Texten

Der literarische Text kann sich als Verarbeitung und Ausarbeitung einer

(Fremd)Erfahrung verstehen lassen, also als Antwort eines Individuums auf

das, was ihm entgegentritt oder widerfährt. Die Inszenierung von Fremdheit

im literarischen Text erfolgt über die Struktur der Fremderfahrung: Das

Subjekt wird durch etwas affiziert, das seine Aufmerksamkeit erzwingt,

etwas bricht in seine eigene Ordnung ein und stört diese, was meistens

als unkontrollierte körperliche und/oder emotionale Reaktion inszeniert

wird oder aber als Moment des Nichtverstehens. Der Affizierung folgt die

6 Ebd., S. 282.

7 Ebd., S. 59.

8 Ebd., S. 335.

https://doi.org/10.14361/9783839463376-005 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Andrea Leskovec

Reaktion, die sich als Rückführung des Erlebten in ein logisch erfassbares

Geschehen gestalten kann oder aber als das sich Aussetzen des Subjekts,

als Hingabe an das Andere und die Akzeptanz von dessen Unverfügbarkeit.

Das Zurückführen kann zu einer Auflösung des Fremden führen, was in der

Regel als Erfolg verzeichnet wird, da dadurch die eigene Ordnung wieder-

hergestellt und bestätigt wird. Die Hingabe an das Fremde kann zu einer

zeitweisen oder dauerhaften Störung der eigenen Ordnung führen, was eine

Verschiebung der eigenen Grenzen bedeutet, also eine Veränderung.

Auch der Umgang mit radikaler Fremdheit kennt bestimmte Strategien,

die dabei helfen, das Fremde zu bewältigen und in die eigene Ordnung zu

integrieren, und die sich als Ignoranz oder Rationalisierung zeigen. Es kann

aber auch – und dann spricht man von einer Fremderfahrung im eigentli-

chen Sinne – zur Auflösung des Eigenen kommen, seiner Veränderung durch

Infragestellung oder zum Aufbruch in Neues. Dieses Neue kann ganz unter-

schiedliche Formen annehmen – neue Denkweisen, neue Werte, neue Ver-

haltensweisen oder aber, und besonders hier zeigt sich der ethische Aspekt

der Fremderfahrung, die bloße Hinwendung zum Anderen, die schon allein

dadurch gegeben ist, dass man ihn in seinem So-sein wahrnimmt, ohne ihn

von vornherein vor demHintergrund des Eigenen festschreiben zuwollen. Im

Folgenden soll nun versucht werden, die Inszenierung von Fremderfahrun-

gen an zwei Beispielen aus der deutschsprachigen Literatur zu verdeutlichen.

Die Erzählung Der Kleiderschrank von Thomas Mann erschien erstmals im

Jahr 1899 und trug im Erstdruck den Untertitel Eine Geschichte voller Rätsel,9

wodurch ihr Charakter der Unbestimmtheit bereits vorweggenommen wird.

Die Handlung spielt um die Jahrhundertwende, Protagonist ist der todkran-

ke Albrecht van der Qualen, der zu Beginn der Erzählung mit dem Zug in

einer Stadt ankommt. Das Anhalten des Zuges empfindet er als ein »Zusich-

kommen aus einem Rausche, einer Betäubung«,10 was er darauf zurückführt,

dass den Nerven »plötzlich der Halt, der Rhythmus« (E, 166) genommen ist,

was wiederum auf den in jener Zeit »landläufigen Diskurs über die Eisen-

bahnneurasthenie«11 verweist und das Geschehen somit in den Kontext des

9 Vgl. Yahya Elsaghe: Die Wiederkehr des Verdrängten ›out of the closet‹. Michael Blu-

mes »Heiligendamm« in der Tradition der deutschen Thomas-Mann-Verfilmungen, in:

Weimarer Beiträge 63, H. 1, 2017, S. 27-43.

10 Thomas Mann: Der Kleiderschrank, in: ders.: Die Erzählungen, Frankfurt a.M. 1997,

S. 166-175, hier: S. 166; im Folgenden mit der Sigle E abgekürzt.

11 Elsaghe, Die Wiederkehr des Verdrängten (Anm. 9), S. 31.

https://doi.org/10.14361/9783839463376-005 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Radikale Fremdheit in literarischen Texten 93

›nervösen Zeitalters‹ stellt. So enthält die Erzählung auch zahlreiche Moti-

ve der Literatur der Jahrhundertwende, wie zum Beispiel das Phänomen der

Beschleunigung, eine veränderte Wahrnehmung, ein verändertes Verhältnis

von Raum und Zeit, Ichzerfall, Krankheit, Tod, Traumthematik, die Figur der

Femme fragile u.a. Damit thematisiert sie auch den für die Moderne charakte-

ristischen Zerfall einer Gesamtordnung, die durch eine Vielzahl von begrenz-

ten Ordnungen ersetzt wird, an deren Rändern das Fremde als etwas Au-

ßerordentliches auftaucht,12 was in der Erzählung mit Hilfe von zahlreichen

Fremdheitsmarkern inszeniert wird, worauf nun näher eingegangen werden

soll.

Der Protagonist der Erzählung ist ein kränklicher Reisender, den eine ei-

gentümliche Orientierungslosigkeit auszeichnet: Weder weiß er, wo er sich

befindet, noch wieviel Uhr es ist oder welcher Tag. Allerdings scheint ihn das

wenig zu beunruhigen, denn er lebt in einem irgendwie geschlossenen Ich-

System und ist darum bemüht, »alle Störungen […] von sich fern zu halten«

(E, 167). Auf der Suche nach einer Herberge schlendert er durch die Stadt

und kommt zu einem Haus. Auf sein Klingeln hin öffnet ihm eine alte Da-

me, deren äußere Erscheinung ihm Unbehagen, sogar Ekel verursacht, was

eigentlich eine erste Reaktion auf das Fremde ist. Allerdings versucht sich

der Protagonist seine Reaktion sofort zu erklären, was ein typischer Umgang

mit Fremdheit ist, die durch eine logische Erklärung aufgelöst werden soll.

Die Frau erscheint ihm »wie ein Alb, wie eine Figur von Hoffmann« (E, 170) –

ein Erklärungsversuch, mit dem er versucht, das ihm Entgegentretende zu

rationalisieren. Hier bereits beginnt sich die Erfahrung des Fremden abzu-

zeichnen, die sich dann intensiviert. In seinemZimmer befindet sich ein Klei-

derschrank ohne Rückwand, was ihn zu irritieren scheint.

Dieser Kleiderschrank paßt in die Türnische, als wäre er dafür gemacht …

Er öffnete … Der Schrank war vollkommen leer […]; aber es zeigte sich, daß

dieses solide Möbel gar keine Rückwand besaß, sondern hinten durch einen

grauen Stoff, hartes, gewöhnliches Rupfenzeug abgeschlossen war, das mit

Nägeln oder Reißstiften an den vier Ecken befestigt war. – (E, 172)

Die Auslassungen und der Gedankenstrich am Ende lassen auf eine Irritati-

on schließen, die der Kleiderschrank in van Qualen auslöst, und sie eröffnen

gleichzeitig einen Raum, in dem sich das Fremde in der Auslassung artiku-

liert. Trotz der offensichtlichen Irritation geht der Protagonist nicht näher

12 Vgl. Waldenfels, Topographie (Anm. 1), S. 10f.

https://doi.org/10.14361/9783839463376-005 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Andrea Leskovec

darauf ein, was wiederum auf einen charakteristischen Umgang mit Fremd-

heit schließen lässt, denn van der Qualen versucht dessen Erscheinen zu igno-

rieren. Er verlässt sein Zimmer, um sein Abendessen einzunehmen. Auf dem

Flur hört er plötzlich ein merkwürdiges Geräusch, das seine Aufmerksamkeit

zwar erregt, das er jedoch auch nicht weiter verfolgt, da er nicht sicher ist,

»ob es nicht Täuschung war«. (E, 172) Die Ignoranz gegenüber dem, was ihm

in Form der Frau, des ungewöhnlichen Kleiderschranks und des Geräuschs

entgegentritt, korrespondiert mit van Qualens generell unbeteiligter Haltung

gegenüber seiner Umwelt: Nichts scheint ihnwirklich zu berühren oder in sei-

ner eigenen Ordnung aufzustören. Doch als er am Abend den Kleiderschrank

öffnet, um seinen Anzug hineinzuhängen, »tat [er] einen Schritt rückwärts

und griff mit der Hand hinter sich« (E, 173), um sich am Bett festzuhalten.

Gelang es ihm bisher, die offensichtliche Anwesenheit von etwas Anderem,

Fremdem, zu ignorieren, scheint es sich ihm jetzt unausweichlich aufzudrän-

gen, worauf die unkontrollierte Affekthandlung hinweist. Er erblickt etwas in

dem Kleiderschrank, das er nicht definieren kann – »jemand stand darin,

eine Gestalt, ein Wesen« – und dessen Anblick ihn aus der Fassung bringt,

denn sein »Herz [stand] für einen Augenblick still[]« (E, 173). Dann erst er-

kennt er, dass es sich um eine nackte Frau handelt, um eine kindliche Femme

fragile, deren Erscheinung ihn erregt und aus der Fassung bringt. Allerdings

scheint van der Qualen noch mehr zu sehen, denn es heißt: »Albrecht van der

Qualen strich sich mit der Hand über die Augen und sah … er sah auch, dass

dort unten in der rechten Ecke das graue Rupfenzeug vom Schranke gelöst

war… ›Wie?‹ sagte er …« (E, 173). Die Tatsache, dass er sich über die Augen

streicht, als könne er dadurch klarer sehen, die Auslassungen und die Kon-

junktion »auch« wie auch die erstaunte Frage »Wie?« verweisen darauf, dass

er noch etwas Anderes sieht, etwas, das er möglicherweise nicht beschreiben

kann, weil es sich seiner Erkenntnis entzieht, sein Fassungsvermögen also

überschreitet. Er sieht es einfach nur, ist davon affiziert, ohne das Gesehene

einordnen zu können. Die Frau fragt ihn, ob sie ihm erzählen soll – sie richtet

einen Appell an ihn, auf den er auch eingeht, den er beantwortet, und zwar

durch eine völlige Hingabe an ihre Erzählung: »Er war […] auf den Bettrand

gesunken […]. Sein Mund stand ein wenig geöffnet, und seine Augen waren

halb geschlossen. Aber das Blut kreiste warm undmilde pulsierend durch sei-

nen Körper, und in seinen Ohren sauste es leise.« (E, 174) Als die Frau endet,

verschwindet sie, doch das Ritual wiederholt sich Abend für Abend:

https://doi.org/10.14361/9783839463376-005 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Radikale Fremdheit in literarischen Texten 95

Oftmals vergaß er sich… Sein Blut wallte auf in ihm, er streckte die Hände

nach ihr aus, und sie wehrte ihm nicht. Aber er fand sie dannmehrere Aben-

de nicht im Schranke, und wenn sie wiederkehrte, so erzählte sie doch noch

mehrere Abende nichts und begann dann langsam wieder, bis er sich aber-

mals vergaß. (E, 175)

Die euphemistische Umschreibung »sich vergessen« kann auf einen sexuel-

len Übergriff hinweisen, gegen den die Frau sich nicht wehren kann, sich

dem Mann aber danach durch ihre Abwesenheit entzieht. Sobald er also ver-

sucht, sie zu besitzen, sie zu vereinnahmen, entzieht sie sich ihm und bleibt

unerreichbar. Der mutmaßliche sexuelle Übergriff kann einerseits als Aneig-

nungsbestrebung gelesen werden, andererseits aber auch als Inszenierung

der Erschütterung seines Selbst, die dem Protagonisten in der Fremderfah-

rung widerfährt, als Darstellung des Selbstentzuges, denn der Kontrollverlust

kommt einemVerlust der Autonomie in der Grenzerfahrung gleich.Nun stellt

sich die Frage,was diese Fremderfahrung in van der Qualen anrichtet undwie

er ihr letztlich doch begegnet. Einerseits verliert er sich durch das Fremde,

gleichzeitig aber erlebt er sowohl sich als auch das, was ihm entgegentritt,

sehr viel intensiver bzw. er erlebt überhaupt etwas. Seine Haltung der Welt

gegenüber hat sich in dieser Erfahrung verändert: Der zu Beginn völlig un-

beteiligte Mann (»Haltloser, freier, unbeteiligter kann niemand sein« (E, 169))

erlebt in der Fremderfahrung die Hinwendung zum Anderen, die Hingabe an

den Anderen, und lernt, diesen nicht besitzen zu wollen.

Die Erzählung zeichnet m.E. eine Fremderfahrung nach, in der sich das

Fremde durch einen Appell bemerkbar macht, auf den der Angesprochene

auch antwortet. Doch sobald es zu dem Versuch des Verstehens, der Verein-

nahmung kommt, entzieht sich das Fremde, die Frau, und bleibt unerreich-

bar. Wie das Erscheinen der Frau zu deuten ist, lässt die Erzählung offen,

doch davon ausgehend, dass Albrecht vom Tod gezeichnet ist, könnte es sich

um seine Auseinandersetzungmit dem Sterben handeln, eine Annäherung an

den Tod, der anwesend ist (worauf auch die Metaphorik des Textes schließen

lässt), aber nicht rationalisiert werden kann. Deswegen stellt der Text am En-

de Fragen, die das Erzählte infrage stellen: »Wie lange dauerte das […]? Wer

weiß auch nur […]? Wer unter uns möchte sich unterfangen, eine Antwort

auf diese Frage mit Bestimmtheit […] zu vertreten?« (E, 175) Eine definitive

Antwort bleibt jedoch aus.

Bei dem zweiten Text handelt es sich um den Roman Kain und Abel in Afrika

von Hans Christoph Buch aus dem Jahr 2001, der zwei Erzählstränge verfolgt.

https://doi.org/10.14361/9783839463376-005 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Andrea Leskovec

Erzählt werden die Erfahrungen eines Journalisten während des Bürgerkriegs

in Ruanda in den 1990er Jahren, auf einer weiteren Ebene geht es um den Rei-

sebericht von Richard Kandt, der sich Ende des 19. Jahrhunderts im Auftrag

des Deutschen Reiches nach Afrika aufmacht, um die Quelle des Nils zu su-

chen. Der Roman hat also zwei Erzähler, die abwechselnd vom Ruanda des

späten 19. und des späten 20. Jahrhunderts erzählen. Die Passagen, die vom

Bürgerkrieg im 20. Jahrhundert berichten, sind in der Du-Form geschrieben,

während Kandt als Ich-Erzähler auftritt.

Der Roman erzählt auf komplexe Weise von der Begegnung mit dem

Fremden, das im Roman als die strukturelle Fremdheit des anderen Landes

und der dort lebenden Menschen auftaucht und als radikale Fremdheit der

Gewalt: als verübte Gewalt und als Naturgewalt. Im Fokus der Überlegungen

stehen folgende Punkte: der Einbruch des Fremden in die Normalität, die

Erfahrung des Fremden, der Umgang damit und die Konsequenzen der

Fremderfahrung, was der Text nicht nur auf inhaltlicher Ebene darstellt,

sondern auch inszeniert.

Die beiden Erzähler nehmen das Geschehen zunächst aus einer distan-

zierten Haltung wahr und sind darum bemüht, die Normalität aufrechtzuer-

halten. Der Du-Erzähler des Gegenwartsgeschehens scheint gerade durch die

Du-Form einen Abstand zu sich selbst zu etablieren, um das Inkommensura-

ble des Erlebten und Gesehenen verarbeiten zu können. Durch die Du-Form

wird sozusagen die Krise seiner »Ich-Identität«13 inszeniert, in die ihn das Er-

lebte stürzt, da er das Wahrgenommene nicht in die ihm zur Verfügung ste-

henden Wahrnehmungs- und Verstehensmuster integrieren kann. Paul Mi-

chael Lützeler merkt an, dass es sich hierbei um ein erkenntnistheoretisches

Problem handle, das darauf hinweise, dass »extrem Fremdes«14 nicht objektiv

wahrgenommen werden könne. Dem ist natürlich zuzustimmen, allerdings

müsste hinzugefügt werden, dass Wahrnehmung generell subjektiv ist, was

literarische Texte ja in der Regel durch die Figur des Erzählers auch thema-

tisieren. Symptomatisch dafür ist die Figur des unglaubwürdigen Erzählers,

der die Wahrnehmung als solche in Frage stellt und dadurch auf die Subjekti-

vität und Relativität von Wirklichkeit und Identität hinweist. Beide Erzähler

im Roman tragen Züge des unglaubwürdigen Erzählers und stellen Gesehe-

nes und Erlebtes dadurch in Frage, was nicht nur eine Strategie modernen

13 Paul Michael Lützeler: Bürgerkrieg global. Menschenrechtsethos und deutschsprachi-

ge Gegenwartsliteratur, München 2009, S. 129.

14 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839463376-005 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Radikale Fremdheit in literarischen Texten 97

Erzählens ist, sondern auch eine Strategie zur Sichtbarmachung der Kom-

plexität der Wirklichkeit, wozu auch der Umgang mit Fremdheit gehört.15

Die Erzählhaltung des Du-Erzählers impliziert aber m.E. noch etwas ande-

res, nämlich eine Abwehrstrategie im Umgangmit Fremdheit, die dazu führt,

Fremdes nicht wahrnehmen zu müssen bzw. es in einer sicheren Distanz zu

halten. Darauf verweist die Tatsache, dass beide Erzähler aus einer sicheren

Distanz heraus ihre Umgebung wahrnehmen, was zu einer verkürzten Per-

spektive führt. Hierbei kann es sich auch um die erzählerische Gestaltung des

kolonialen bzw. postkolonialen Diskurses handeln, worauf bereits von ande-

ren Autoren hingewiesen wurde.16 Andererseits zeigt sich hier ein etablierter

Umgang mit Fremdheit, nämlich Ignoranz als Strategie, Fremdes zu nivellie-

ren. Dem voraus geht eine selbstverständliche Wahrnehmung, die alles vor

dem Hintergrund eigener Überzeugungen und Sichtweisen wahrnimmt und

Fremdes deshalb eigentlich gerade nicht wahrnimmt – zumindest nicht als

etwas, was einerseits anders und individuell ist und andererseits doch Teil

des Eigenen. Diese Art der Wahrnehmung wird jedoch im Text gerade durch

die Erfahrung des Fremden in seiner radikalen Form aufgebrochen, was bei

beiden Erzählern letztendlich zu einer tiefgreifenden Veränderung führt.

Der namenlose Journalist, der in Ruanda mit Überlebenden des Völker-

mordes redet und auch selbst Zeuge von Massakern wird, scheint zu Beginn

des Romans eher unbeteiligt. Das drückt sich nicht nur durch die bereits an-

gesprochene, distanzschaffende Du-Form aus, sondern auch und besonders

in der Schreibweise, denn er beschreibt die Gewalt mit Hilfe von geläufigen

Sprachfloskeln, die der journalistischen Berichterstattung entlehnt sind. So

»[]trottet[en]« die Flüchtlinge »tagelang durch eisigen Regen und glühendhei-

ße Sonne«, »kampierten unter freiem Himmel und fraßen wie Heuschrecken

die Felder kahl«, ihre Hütten wurden »dem Erdboden gleichgemacht« und »es

gießt aus Kübeln«, umnur einige dieser Sprachfloskeln zu zitieren.17 Auch die

15 Vgl. ausführlich Andrea Leskovec: Dekonstruktion von Homogenitätskonzepten in

literarischen Texten, in: Michael Ewert/Renate Riedner/Simone Schiedermair (Hg.):

Deutsch als Fremdsprache und Literaturwissenschaft. Zugriffe, Themenfelder, Per-

spektiven, München 2011, S. 79-98.

16 Vgl. Simplice Agossavi: Hans Christoph Buchs Roman: Kain und Abel in Afrika. Zwischen

kultureller Alterität und literarischer Auseinandersetzung mit dem ruandischen Völ-

kermord, in: Acta Germanica. German Studies in Africa 35, H. 1, 2007, S. 113-127.

17 Hans Christoph Buch: Kain und Abel in Afrika, Berlin 2001, S. 25f.; im Folgenden mit

der Sigle K abgekürzt.

https://doi.org/10.14361/9783839463376-005 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Andrea Leskovec

Sprache, der sich der Erzähler beispielsweise zur Beschreibung von Burundis

ehemaligem Präsidenten bedient, ist mehr als abgegriffen:

Der Vorsitzende der PARENA-Partei trägt einen Jogginganzug und sieht wie

ein biederer Familienvater aus, aber hinter seiner ostentativ zur Schau ge-

stellten Schläfrigkeit lauert die wache Intelligenz eines Raubtiers, das blitz-

schnell zuschlagenund töten kann– so ähnlich stellst dudir Stalin vor. (K, 24)

Ebenso fehlen auch nicht Verweise auf Hitler und den Holocaust. Die Wort-

wahl und die Verweise auf Hitler und Stalin sind nicht nur abgegriffen, sie

wirken auch zynisch und arrogant.Dadurch rückt nicht nur die Gewalt in eine

sichere Distanz – sie bleibt nämlich beschreibbar und damit fassbar –, auch

wird die distanzierte, nicht responsive Haltung des Erzählers inszeniert, der

das Elend beobachtet, ohne wirklich davon affiziert zu sein. Durch die ab-

gegriffene Sprache, das nicht responsive Sprechen, das Stereotype und Kli-

schees reproduziert und hiermit die Aufmerksamkeit des Lesers gerade nicht

erregt, soll das Grauen kommensurabel gemacht und der Gewalt das Über-

schüssige genommen werden, das Grenzphänomenen in der Regel eigen ist.

Die Gewalt wird dadurch kommensurabel und der Andere rückt in eine so

große Distanz, dass er mit dem Wahrnehmenden nicht mehr auf Augenhö-

he steht. Er ist kein Agens mehr, kein handelndes oder wirkendes Subjekt,

sondern ein Objekt der Wahrnehmenden. Es handelt sich um einen entsub-

jektivierten Menschen, um jenen Homo sacer, der »getötet werden kann, ohne

daß ein Mord begangen wird«,18 eben weil er nicht mehr als Mensch wahr-

genommen wird.

Das Elend löst in dem Journalisten zunächst »aggressive Abwehrreflexe«

(K, 15) aus, er will nicht glauben, was er hört und sieht. Zwar macht ihn das

Erlebte betroffen – das Gesehene überschreitet sein Fassungsvermögen, wie

er selbst sagt, doch er bleibt innerlich weitgehend unbeteiligt, was sich auch

auf den Leser überträgt, der durch die floskelreiche Sprache in eben jene Di-

stanz rückt, die inszeniert wird. Diese Haltung bricht durch die Konfrontati-

on mit der Gewalt jedoch langsam auf und trotzdem der Journalist weiterhin

»Normalität demonstrieren« (K, 33) will, die Augen nieder schlägt (vgl. K, 47)

oder sich abwendet (vgl. K, 101), d.h., das Radikale der Gewalt zu ignorieren

versucht, rückt ihm diese immer näher, affiziert ihn, was sich in erster Linie

18 Giorgio Agamben: Homo sacer. Die souveräne Macht und das nackte Leben, aus dem

Ital. übers. von Hubert Thüring, Frankfurt a.M. 2002, S. 168.

https://doi.org/10.14361/9783839463376-005 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Radikale Fremdheit in literarischen Texten 99

durch körperliche Reaktionen manifestiert: »Das Elend der Flüchtlinge pras-

selt auf dich ein, und dir werden die Knie weich« (K, 96), eine Reaktion, die

darauf verweist, dass die Reaktion auf das radikal Fremde eine intuitive, nicht

intendierte oder steuerbare Antwort erzwingt. So lässt sich auch die sexuelle

Erregung erklären, die er verspürt, als ihm eine junge Ruanda erzählt, was

ihr im Bürgerkrieg widerfahren war. Die beiden fallen »wie hungrige Hyänen

übereinander her« (K, 113) und das, was zwischen ihnen geschieht, »ist ei-

ne Serie konvulsivischer Entladungen, eine gewaltsame Abfuhr aufgestauter

Energie« (K, 113). Auch hier geht es nicht um steuerbare Gefühle oder Hand-

lungen, sondern um eine spontane körperliche Reaktion auf das Grauen, die

die Handlungsträger entsubjektiviert. Sie verlieren ihre Autonomie als han-

delnde Subjekte, was als Folge einer Fremderfahrung zu deuten ist.

Die Erfahrung der Gewalt wird schließlich so intensiv, dass er einer Kon-

frontation damit nicht mehr ausweichen kann, worin sich das radikal Frem-

de zeigt: Es affiziert das Subjekt in einem Maße, dass ein Wegschauen ein-

fach nicht mehr möglich ist, und es überschreitet das Fassungsvermögen des

Wahrnehmenden, der sich dem Fremdheitsschock ausgesetzt sieht und die-

sen zumindest temporär hermeneutisch nicht mehr abmildern oder verarbei-

ten kann. Eine Fremderfahrung kann dazu führen, dass sich etwas ändert –

die Situation, die an der Erfahrung Beteiligten, Einstellungen und Sichtwei-

sen, d.h., es erfolgt eine Antwort auf diese Erfahrung, die sich im vorliegen-

den Text als der Drang gestaltet, erzählen zu müssen:

GLÜCKLICH IST, WER VERGISST, WAS NICHT MEHR ZU ÄNDERN IST. Auch

du wolltest vergessen, doch vorher mußte das Corpus delicti [seine Turn-

schuhe, an denen Blut von den Opfern des Massakers klebt, Anm. A.L.] aus

der Welt. […] Wohin damit? Die Antwort auf diese Frage ist der vorliegende

Roman, und bis zu seiner Fertigstellung hast du die blutbesudelten Schuhe

auf demGrund desWäschekorbs unter einemBerg von schmutzigerWäsche

versteckt[.] (K, 54).

Das Blut lässt sich nicht abwaschen und er »brachte[] es nicht über« (K,

54) sich, die Schuhe einfach wegzuschmeißen. Auch das Wegschmeißen

der Schuhe wäre eine Antwort auf das Erfahrene, die jedoch nichts ändern

würde, sondern letztendlich dazu führen würde, dass »im Grunde alles beim

Alten bleibt«.19 Die Schuhe machen aber auch darauf aufmerksam, dass sich

19 Waldenfels, Sozialität und Alterität (Anm. 5), S. 291, Kursivierung im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839463376-005 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Andrea Leskovec

solche Erfahrungen nicht tilgen lassen, sondern dass sie sich – wie das Blut

an den Schuhen – nicht einfach abwaschen und ignorieren lassen.

Was anhand der Handlung nachgezeichnet wird, ist ein responsives Ge-

schehen, das sich aus Widerfahrnis, Affizierung und Antwort zusammen-

setzt. Durch dieses Geschehen entsteht eine Beziehung zwischen demWahr-

nehmenden und dem, was ihm entgegentritt. Diese Beziehung kann sich so

gestalten, »daß jeweils Spuren des Fremden imEigenen zu finden sind«,20 die

Wahrnehmung also von der Präsenz des Anderen affiziert und gelenkt wird,

wodurch eine Beziehung entsteht, an der Fremdes und Eigenes gleicherma-

ßen beteiligt sind. Die Erfahrung dieser Beziehung ist ein Miteinander, ihre

Verarbeitung geschieht in der Bezugnahme auf den Anderen. Antwortet das

getroffene Subjekt nicht auf das Widerfahrnis, bleibt dieses nicht nur uner-

kannt, sondern auch wirkungslos und gerade das möchte der Journalist mit

seinem Roman verhindern, der zwar »den Opfern ihre verlorene Würde« (K,

52) nicht zurückgibt, sie aber aus der Anonymität abstrakter Zahlen und Fak-

ten heraustreten lässt, denn »jedes lebendige Individuum ist eine Welt, die

durch nichts und niemanden zu ersetzen ist« (K, 52).

Den Erzähler der historischenHandlung zeichnet eine ähnlich distanzier-

te Perspektive aus wie den Journalisten. Souverän und völlig unbeteiligt be-

gegnet er dem fremden Land und allen Widrigkeiten, die sich ihm auf sei-

ner Forschungsreise durch Ostafrika in den Weg stellen. Seine Haltung ist

einer eurozentrischen und kolonialen Perspektive geschuldet, die Fremdes

ausschließlich vor dem Hintergrund des Eigenen wahrnimmt und beurteilt:

Während meines unfreiwilligen Aufenthalts in diesem Dampfkessel hatte

ichGelegenheit, das Treibender Sansibariten zubeobachten, die ähnlichwie

ihre Namensvettern, die Sybariten, auf die tiefste Stufe der Unkultur abge-

sunken sind. Während die Europäer (oder diejenigen, die sich dafür halten,

denn jedemWeißen sind hier ein paar Tropfen Negerblut beigemischt) mit

Würfelspiel, Whisky und Zigarren ihre Gesundheit untergraben, sitzen die

Araber in den Kaffeehäusern und trauern ihrer stolzen Vergangenheit nach,

als der Handel mit schwarzem und weißem Elfenbein ihnen märchenhaf-

te Reichtümer bescherte. Die einzigen, die regelmäßiges Gewerbe ausüben,

sind indische Kaufleute: Sie verleihen zu Wucherzinsen Geld an die Afrika-

ner, deren Söhne und Töchter auf den Kais herumlungern, um ihr Fleisch in

Bars und Bordellen meistbietend zu verkaufen. (K, 64f.)

20 Waldenfels, Topographie (Anm. 1), S. 72.

https://doi.org/10.14361/9783839463376-005 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Radikale Fremdheit in literarischen Texten 101

Auch hier wird diese Haltung durch die Verwendung von Stereotypen und

abgegriffenen Sprachfloskeln inszeniert, was dazu führt, dass die Wahrneh-

mung »perspektivisch und insofern reduktionistisch«21 ist, das Fremde in

actu eigentlich nicht wahrgenommen wird. Die eigentliche Motivation des

Forschungsreisenden ist demnach auch nicht die Erfahrung des Fremden,

sondern die Entdeckung und Erweiterung des Eigenen durch das Fremde.

So flieht er vor der »verhaßten Ordnung« (K, 67) des Deutschen Reiches und

hofft in Afrika auf Selbsterfahrung, auf eine »Art Sinnerfahrung im Medium

des Fremden«:22

Kulturmorphologisch gesehen ist Europa amEnde angelangt; seinemateria-

listischeZivilisationhat eineKruste gebildet, die die Kulturseele zu ersticken

droht. Deshalb schreit die Kunst nachVereinfachung, und die Jugend fordert

Natur. Beides findet sie in Afrika, das auf Kulturstufen beharrt, die anderswo

überlagert oder verschüttet worden sind. Afrika ist unser älterer Bruder, des-

sen Unverbrauchtheit Europa von seinem Selbstekel erlösen kann. (K, 68f.)

Die Instrumentalisierung des Fremden schließt eine Fremderfahrung im ei-

gentlichen Sinne jedoch aus, denn es geht nicht um das Fremde, sondern

immer nur um die Erweiterung des Eigenen. So ist der Blick, mit dem Kandt

seiner Umwelt begegnet, ein eurozentrischer, der versucht, das Unwägbare

der Erfahrung zu kartografieren, um es in die bereits herrschende Ordnung

zu integrieren. Was nicht in diese Ordnung passt, wird übersehen oder wil-

lentlich ausgeblendet:

Als ich eine herabhängende Liane zur Seite bog, bot sichmir ein Anblick, der

mich zurückschaudern ließ. Vor mir lagen die Reste einer kannibalischen

Mahlzeit, neben einer Feuerstelle, in deren kalter Asche ein verkohlter Len-

denschurz und verschmorte Armreifen zu erkennen waren. Rings um den

abgefleischten Schädel waren blutige Röhrenknochen im Gras zerstreut.

Schmeißfliegen krochen in den leeren Augenhöhlen herum, und das bis zu

den Backenzähnen entblößte Gebiß grinste so schauerlich, daß ich den Blick

abwandte, obwohl ich mehr als eine Leiche seziert hatte in der Anatomie.

(K,190f.)

Die Konfrontation mit dem Rohen der Gewalt affiziert ihn zwar – er schau-

dert –, doch versucht er immer noch, dieser Affizierung auszuweichen: Er

21 Agossavi, Buchs Roman (Anm. 17), S. 123.

22 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839463376-005 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Andrea Leskovec

wendet den Blick ab, obwohl er während seines Studiums mit Leichen zu tun

hatte. Allerdings spürt er die Anwesenheit von etwas Unkontrollierbarem, von

etwas, das ihm gerade deswegen Angst macht, weil er es nicht kartografieren

kann. Zu einer Veränderung dieser Haltung kommt es jedoch erst in jenem

Moment, als er sich dem radikal Fremden der Natur ausgesetzt sieht. Als ein

Gewitter über ihn hereinbricht, das die ihn begleitenden Einheimischen als

Manifestation des Regengottes – also als etwas Irrationales – erleben, das

er selbst zunächst aber lapidar als »[n]ichts weiter als ein Gewitter« (K, 192)

bezeichnet, erfährt er die totale Erschütterung seiner Ordnung:

Das war kein Gewitter wie in Europa, der Donner polterte nicht: Er zisch-

te und krachte, als bebe der Boden unter unseren Füßen und als wolle der

berstendeHimmel die Erde verschlingen. […]Mirwar hundekalt, ich fror und

zitterte am ganzen Leib; nur die Körperwärme meines Boys, der sich eng an

mich schmiegte, hatmich vor demSchlimmsten bewahrt. OhneMabruk hät-

te ich die Waffen gestreckt und kampflos kapituliert vor dem Tod. […] Zum

ersten Mal während meiner neunzehnmonatigen Reise mußte ich auf die

geographische Vermessung der Landschaft verzichten. (K, 192f.)

Die Konfrontation mit der radikalen Fremdheit stellt seine eigene Ordnung,

sein Unterfangen und letztendlich auch ihn selbst in Frage, was sich darin

zeigt, dass er mit der Vermessung des Landes aufhört und vor der Fremdheit

der Naturgewalt kapituliert. Seine gesamten wissenschaftlichen Aufzeich-

nungen sind vom Regen durchnässt und unleserlich geworden, das, was noch

übrig bleibt, vernichtet er – die rationale Erfassung des Fremden scheitert.

Die Erschütterung seiner eigenen Ordnung zeigt sich aber auch darin, dass

er sich dem Anderen tatsächlich zuwendet – dem konkreten Mitmenschen,

seinem Boy, aber auch dem in seiner eigenen Ordnung Tabuisierten. Wich-

tiger als seine Aufzeichnungen und sein wissenschaftlicher Forscherdrang

werden ihm nämlich die Sorge um seinen Boy Mabruk und die Liebe, die er

zu diesem verspürt, was natürlich einen Tabubruch in seiner eigenen Ord-

nung darstellt. Es scheint, als habe er sich selbst erst durch die Verbindung

mit dem Fremden gefunden, wobei es allerdings nicht um eine, wie oben

bereits ausgeführte, bloße Erweiterung des Eigenen geht, sondern um die

Entstehung einer neuen Ordnung, in der eine derartige Liebe möglich ist.

Beide Protagonisten erleben also eine Erschütterung ihrer eigenen Ord-

nung und gleichzeitig deren Veränderung. Die Überlegenheit beider Figuren

wird in dem Moment in Frage gestellt, wo sie sich dem Fremden aussetzen

und in der Fremderfahrung ihre Autonomie verlieren, ihre Grenzen zum An-

https://doi.org/10.14361/9783839463376-005 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Radikale Fremdheit in literarischen Texten 103

deren hin verschieben. Das ist der Moment, in dem der Journalist sein abge-

griffenes, fast automatisiertes und daher nicht responsives Sprechen aufgibt

und sich dem Elend und der Gewalt emotional hingibt, was ihn zu einem

responsiven Schreiben bewegt. Der Forscher gibt sich dem Irrationalen hin,

das sich auch durch, wie es heißt, »[a]lle Bemühungen des Willens und al-

le Erwägungen der Vernunft« (K, 203) nicht beherrschen lässt. Beide lassen

sich berühren, wodurch es zu einer Hinwendung zu etwas kommt, das man

vorher nicht sehen wollte.

Beide Berichte sind in der Retrospektive geschrieben, d.h., die Erfahrung

von Fremdheit fließt gestalterisch in den Text ein. Das geschieht u.a. durch

die Figur der Verschränkung oder Verflechtung, die ja besagt, dass Fremdes

stets mit Eigenem verflochten und durchzogen ist. Im Text finden sich bei-

spielsweise intertextuelle Verweise auf Texte oder Figuren der europäischen

Kulturtradition – ein Verfahren, das deutlichmacht, dass das Fremde, das an-

dere Land, der andereMensch, immer auch eine Spiegelung ist.Wir erkennen

uns selbst durch den Einfluss des Fremden. Doch eine wirkliche Fremderfah-

rung ist nicht bloße Selbsterkenntnis, sie ist die Erweiterung des Selbst, in-

dem wir das Fremde wahrnehmen und darauf reagieren – also kein solipsis-

tischer Akt, sondern ein interkultureller Akt, etwas, was zwischen mir und

dem Fremden geschieht und zu etwas Neuem führt. Die Figur der Verflech-

tung taucht beispielsweise im Prolog des Romans auf, in dem ein Kriegsbild

beschrieben wird, auf dem der Flussgott Nilus zu sehen ist, aber es könnte

sich auch um »den Rhein oder den Tiber« (K, 7) handeln. Und über den Köpfen

der Soldaten befindet sich eine Standarte mit Kreuz oder Halbmond – auch

das lässt sich nicht genau feststellen.Das Radikale der Gewalt, das nur zu gern

aus der eigenen Kultur in andere ausgelagert wird, um das Eigene reinzuhal-

ten, ist in jeder Ordnung präsent und der Roman bringt das mit folgendem

bekannten Zitat auf den Punkt: »FUI QUOD ESTIS, ERITIS QUOD SUM« (K,

211); ›Ich war, was du bist‹. Auch im Bericht von Richard Kandt lassen sich

Beispiele für die Figur der Verflechtung finden. Hierzu zählt beispielsweise

die Figur seines afrikanischen Dieners, dessen erotischer Anziehung Kandt

unterliegt und den er liebt. In ihm spiegelt sich das eigene verdrängte Begeh-

ren wider, die Sehnsucht nach Verbundenheit und Emotionalität, Dinge, die

weder in der Kultur der weißen Übermenschen dieser Zeit einen Platz finden

noch zum Bild des rationalen Forschers passen, aber dennoch da sind und

zum Ausdruck drängen.

Die Erfahrung der radikalen Fremdheit bedeutet für alle Figuren der hier

besprochenen Texte einen Verlust der Autonomie – der Selbstbestimmung.

https://doi.org/10.14361/9783839463376-005 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Andrea Leskovec

Gleichzeitig tauchen sie tiefer in das Eigene ein, in das Verdrängte, Ver-

schwiegene, Tabuisierte, in das, was man nicht sehen will oder darf, und das

ausgelagert wird, weil die Konfrontation damit schmerzhaft, beschämend,

erschütternd ist. Und weil diese Konfrontation eines deutlich macht: Das

radikal Fremde befindet sich niemals außerhalb unserer selbst. Hier tut

sich die Möglichkeit gesellschaftlicher Verantwortung auf: ein Handeln,

das durch den je anderen initiiert wird und deswegen nicht genormt ist.

Denn genormtes Handeln führt zu endlosen Wiederholungen und das zu

Normalisierungsprozessen, in denen Veränderungen kaum noch möglich

sind.23

Literaturverzeichnis

Agamben, Giorgio: Homo sacer. Die souveräne Macht und das nackte Leben,

aus dem Ital. übers. von Hubert Thüring, Frankfurt a.M. 2002.

Agossavi, Simplice: Hans Christoph Buchs Roman:Kain undAbel in Afrika. Zwi-

schen kultureller Alterität und literarischer Auseinandersetzung mit dem

ruandischen Völkermord, in: Acta Germanica. German Studies in Africa

35, H. 1, 2007, S. 113-127.

Buch, Hans Christoph: Kain und Abel in Afrika, Berlin 2001.

Elsaghe, Yahya: Die Wiederkehr des Verdrängten ›out of the closet‹. Michael

Blumes »Heiligendamm« in der Tradition der deutschen Thomas-Mann-

Verfilmungen, in: Weimarer Beiträge 63, H. 1, 2017, S. 27-43.

Leskovec, Andrea: Dekonstruktion von Homogenitätskonzepten in literari-

schen Texten, in: Michael Ewert/Renate Riedner/Simone Schiedermair

(Hg.): Deutsch als Fremdsprache und Literaturwissenschaft. Zugriffe,

Themenfelder, Perspektiven, München 2011, S. 79-98.

Lützeler, Paul Michael: Bürgerkrieg global. Menschenrechtsethos und

deutschsprachige Gegenwartsliteratur, München 2009.

Mann, Thomas: Der Kleiderschrank, in: ders.: Die Erzählungen, Frankfurt

a.M. 1997, S. 166-175.

Waldenfels, Bernhard: Bruchlinien der Erfahrung. Phänomenologie. Psycho-

analyse, Phänomenotechnik, Frankfurt a.M. 2002.

23 Finanzielle Unterstützung durch die Slowenische Forschungsagentur (Forschungs-

gruppe Nr. P6-0265).

https://doi.org/10.14361/9783839463376-005 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Radikale Fremdheit in literarischen Texten 105

Waldenfels, Bernhard: Sozialität und Alterität. Modi sozialer Erfahrung,

Frankfurt a.M. 2015.

Waldenfels, Bernhard: Topographie des Fremden. Studien zur Phänomeno-

logie des Fremden I, Frankfurt a.M. 1997.

https://doi.org/10.14361/9783839463376-005 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839463376-005 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

