Radikale Fremdheit in literarischen Texten

Andrea Leskovec

Nichts ist an sich fremd, immer geht es um eine Zuschreibung von Fremd-
heit aufgrund von fehlenden Informationen oder Nichtverstehen. Fremdheit
ist demnach relational und an dieser Relation sind immer mindestens zwei
beteiligt: das »Fremde«< und derjenige, der es also solches definiert und der in
der Regel als das >Eigene« bezeichnet wird. Fremdheit existiert also nicht an
sich, sondern sie entsteht durch eine Fremderfahrung: Jemand erlebt etwas
als fremd.

Der folgende Beitrag widmet sich den Begriffen Fremdheit und Fremd-
erfahrung, wobei er sich auf die Phinomenologie des Fremden von Bernhard
Waldenfels bezieht, der in seinen zahlreichen Studien die Virulenz des Frem-
den in seinen unterschiedlichen Erscheinungsformen und Wirkungsweisen
herausgestellt und problematisiert hat. Im ersten Teil wird der Begrift der
radikalen Fremdheit niher betrachtet, die sich als Grenzphinomen in einer
Grenzerfahrung zeigt und die Erkenntnis-, Verstehens- und gewissermaflen
auch die Erfahrungsmaglichkeiten des Subjekts infrage stellt und damit auch
dessen Eigenmaichtigkeit. Im zweiten Teil des Beitrags soll auf die Inszenie-
rung von radikaler Fremdheit im literarischen Text eingegangen werden. Als
Korpus dienen zwei Texte der deutschsprachigen Literatur, nimlich die Er-
zihlung Der Kleiderschrank (1899) von Thomas Mann sowie der Roman Kain und
Abel in Afrika (2001) von Hans Christoph Buch, in denen radikale Fremdheit
als Fremderfahrung inszeniert wird.

1. Radikale Fremdheit

Fremdheit ist zuginglich iiber die Erfahrung von Fremdheit, wobei das Sub-
jekt unmittelbar auf ihm unbekannte Situationen oder Phinomene reagiert.
Je nachdem, in welchem Verhiltnis sich das als fremd Erfahrene zur Ordnung

am 14.02.2026, 06:38:31. Ops


https://doi.org/10.14361/9783839463376-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Andrea Leskovec

des Subjekts befindet, klassifiziert sich die Erfahrung gemifd unterschied-
licher Fremdheitsstufen in die Erfahrung alltiglicher, struktureller oder ra-
dikaler Fremdheit.! Bei der alltiglichen Fremdheit wird Fremdes als etwas
erfahren, was innerhalb der Wirklichkeitsordnung des Betrachters verbleibt.
Alltagliche Fremdheit entsteht durch die Konfrontation mit Unvertrautem,
lasst sich aber in der Regel durch zusitzliche Informationen leicht auflgsen.
Die Erfahrung von alltiglicher Fremdheit ist weder bedrohlich noch faszi-
nierend, sie wird nicht als Gefahr fiir die eigene Ordnung verstanden. Das
indert sich bei der strukturellen Fremdheit, zu der Phinomene zihlen, die
nicht zur eigenen Ordnung gehoren. Sie entsteht dort, wo unterschiedliche
Sinnsphiren oder Ordnungen aufeinandertreffen und dadurch, dass sich die
Erwartungen, mit denen man bestimmten Ereignissen oder Phinomenen be-
gegnet, nicht erfilllen. Um sich struktureller Fremdheit annihern zu kén-
nen, miissen etablierte Auffassungen, Denk- oder Verhaltensmuster geindert
werden. Ein Beispiel fur strukturelle Fremdheit tut sich in der sogenannten
>Flichtlingskrise« auf, die die Konfrontation mit struktureller Fremdheit und
den Umgang damit zu veranschaulichen hilft. Menschen aus anderen Kultur-
kreisen, mit einer anderen Sprache, mit anderen Denkmustern und Erwar-
tungen — also mit einer anderen Ordnung — kommen in eine ihnen frem-
de Ordnung und konfrontieren die Teilhaber dieser Ordnung ihrerseits mit
einer anderen Ordnung. Ordnungen, die mitunter sehr unterschiedlich sein
konnen, treffen aufeinander, was zu Kommunikationsschwierigkeiten fithren
muss. Allerdings stehen sich diese Ordnungen nicht im Sinne einer radika-
len Fremdheit gegeniiber, denn trotz Unterschieden existieren auch Gemein-
sambkeiten, wie z.B. die Tatsache, dass es sich in beiden Ordnungen um Men-
schen handelt, die in dhnlichen gesellschaftlichen Strukturen leben. Um Kom-
munikation aufzubauen, miissten die Teilhaber beider Ordnungen etablierte
Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsmuster dndern. Dann erst kénnte ei-
ne beidseitige Anndherung auf den Weg gebracht werden. Allerdings lassen
sich gerade im Bereich der strukturellen Fremdheit Bewiltigungsstrategien
beobachten, die eine wirkliche Annidherung an strukturelle Fremdheit verhin-
dern. Das konnen Abwehrstrategien wie Ausgrenzung, Aggression, Stigma-
tisierung, Isolierung, Verfolgung oder Vernichtung sein. Das kann aber auch
eine falsch verstandene Toleranz sein, die alles, was der >Fremde« macht, tole-
riert, weil er fremd ist. Dahinter verbirgt sich meist das Problem einer falsch

1 Vgl. besonders Bernhard Waldenfels: Topographie des Fremden. Studien zur Phino-
menologie des Fremden |, Frankfurt a.M. 1997, S. 35-37.

am 14.02.2026, 06:38:31. Ops


https://doi.org/10.14361/9783839463376-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Radikale Fremdheit in literarischen Texten

verstandenen politischen Korrektheit, die jedoch einer wahren Anniherung
im Wege steht. Verstehen oder Anniherung bedeutet ja nicht Vereinnahmung
und Assimilationszwang, sondern der Beginn von Kommunikation und Ver-
handeln.

Die Erfahrung alltdglicher und struktureller Fremdheit fiihrt in der Regel
zu Irritationen und Kommunikationsstorungen, zu einer intensiven und kon-
sequenten Storung des Systems kommt es jedoch nur bei radikalen Fremd-
erfahrungen. Diese lassen sich mit Bernhard Waldenfels als Widerfahrnisse
oder Storerfahrungen verstehen und fithren das Subjekt letztendlich dort-
hin, wo seine Welt zusammenbricht.* Diese Art der Fremderfahrung ist einer
Grenzerfahrung vergleichbar, in der das Subjekt mit unterschiedlichen Gren-
zen konfrontiert wird: mit Grenzen der Wahrnehmung, mit Grenzen der Re-
flexion, mit den Grenzen seines Selbst und mit Grenzphinomenen, die iiber
das im Allgemeinen Fassbare hinausgehen. Zu diesen Grenz- oder Schwellen-
phinomenen gehéren Tod, Gewalt, Wahnsinn, Schlaf, Rausch, Eros und Um-
bruchphinomene wie Revolutionen. Sie sind an sich nicht zuginglich, son-
dern vermitteln sich iiber eine Fremderfahrung im Sinne eines existenziellen
Erlebnisses, in dem sich das Individuum einer Erfahrung aussetzt und dabei
etwas und sich selbst erlebt, was letztendlich zu einer Erweiterung der eige-
nen Grenzen fithrt: Das Subjekt der Grenzerfahrung verandert sich aufgrund
der Erfahrung.

Fiir die Erfahrung von radikaler Fremdheit ist zweierlei konstitutiv: Einer-
seits die Erfahrung des Entzugs, wobei das/der Andere als etwas Unverfiig-
bares erlebt wird, und zweitens die Erschiitterung von Ordnungen, in denen
sich sozusagen der »Abgrund des Ungeordneten<® auftut, etwas, das weder
fassbar, kontrollierbar noch ignorierbar ist und insofern iiber ein hohes affek-
tives Potenzial verfiigt. Die Erfahrung radikaler Fremdheit kann bedrohlich
oder faszinierend sein - ihr affektives Potenzial ist der Tatsache geschuldet,
dass sie stets auf die eigene Ordnung bezogen bleibt, da sie durch eine gleich-
zeitige An- und Abwesenheit gekennzeichnet ist. Obwohl sich radikale Fremd-
heit einem definitiven Zugriff entzieht, also unverfiigbar bleibt, da sie sich
nicht in bekannte Ordnungen integrieren ldsst, ist sie konstitutiver Bestand-
teil eben jener Ordnungen, die sie logisch nicht erfassen kénnen. Fremdes

2 Vgl. Bernhard Waldenfels: Bruchlinien der Erfahrung. Phinomenologie. Psychoanaly-
se, Phanomenotechnik, Frankfurt a.M. 2002, S. 33.
3 Ebd., S.184.

am 14.02.2026, 06:38:31. Ops

89


https://doi.org/10.14361/9783839463376-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Andrea Leskovec

ist also Teil des Eigenen, was auch bedeutet, dass die Begegnung mit Fremd-
heit eine Erfahrung ist, ohne die eine Konstitution des Ich nicht denkbar ist,
da die eigene Identitit durch eine Identifizierung mit Anderen erst gewonnen
wird. Diese genuine Briichigkeit von Identitit lisst sich mit zwei Denkfiguren
beschreiben, nimlich mit der chiasmatischen Figur der Verschrinkung oder
Verflechtung und der Figur des Selbstentzugs. Die Figur der Verschrinkung
widersetzt sich nach Waldenfels »dem extremen Gegensatz von vollstindi-
ger Deckung oder volliger Fusion einerseits und vollstindiger Disparatheit
andererseits.«* Insofern widerlegt sie jegliche Formen der Reinheit, der to-
talen Ubereinstimmung und der totalen Verschiedenheit, sondern beschreibt
die Briichigkeit der Lebenswelt, die von Fremdem durchzogen ist, das sich
seinerseits einem definitiven Zugriff im Sinne einer hermeneutischen Ausle-
gung entzieht, was mit dem Begriff Selbstentzug beschrieben wird.

2. Fremderfahrung als responsives Geschehen

Fremdheit manifestiert sich also in Form einer Fremderfahrung, die mit der
Affizierung des Subjekts beginnt, was eine Reaktion auslost, die weder ge-
plant noch iberlegt ist und einer intellektuellen Verarbeitung der Erfahrung
vorausgeht. Das Subjekt ist erstaunt oder verstort, fithlt sich angezogen, ab-
gestofRen oder bedroht, ohne diese Reaktion zunichst erkliren zu konnen.
Erfahrung ist hierbei als Prozess zu verstehen, in dem Sinn nicht vorgegeben
ist, sondern sich erst bildet oder artikuliert. Fremdheit ist eine Erfahrung
von etwas, das aus der Ordnung des Betrachters ausgegrenzt, gleichzeitig je-
doch anwesend ist, was ihre Aufdringlichkeit erklirt. Sie ist individuell, da sie
auf das jeweilige Ordnungsgefiige bezogen bleibt, und unausweichlich, da sie
nach einer Reaktion bzw. einer Respons verlangt, die sich ganz unterschied-
lich gestalten kann. Waldenfels spricht in diesem Zusammenhang von Res-
ponsivitit, responsivem Geschehen oder Antwortgeschehen, das er folgen-
dermafien beschreibt: »Antworten bedeutet, da wir auf Fremdes eingehen,
das sich nicht mit den vorhandenen Mitteln des Eigenen und Gemeinsamen
bewiltigen lafit.«® Bereits das Eingehen auf Fremdes wire demnach ein res-
ponsives Geschehen, das eine Beziehung zum Anderen entstehen lisst, die

4 Waldenfels, Topographie (Anm. 1), S. 67.
5 Bernhard Waldenfels: Sozialitat und Alteritiat. Modi sozialer Erfahrung, Frankfurt a.M.
2015, S.19.

am 14.02.2026, 06:38:31. Ops


https://doi.org/10.14361/9783839463376-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Radikale Fremdheit in literarischen Texten

reproduzierender oder kreativer Art sein kann. Reproduzierend ist sie dann,
wenn der Andere vor dem Hintergrund feststehender Vorannahmen betrach-
tet wird, wodurch er als Objekt festgeschrieben wird und eine Entwicklung
der Beziehung nicht moglich ist. Im Gegensatz dazu bringt die kreative Ant-
wort Neuartiges hervor, das »die Ordnung der Dinge verandert«.® Der Unter-
schied entsteht dadurch, dass sich die kreative Antwort aus dem Eingehen auf
den Anderen im jeweiligen Hier und Jetzt ergibt, die reproduzierende Antwort
dagegen vom Eigenen ausgeht und dadurch bereits vorhandene Uberzeugun-
gen dem Anderen gegeniiber reaktiviert. Im Moment der Affizierung tritt das
Andere als Appellant auf, als jemand, »der oder die sich an mich wendet, in-
dem sich durch sprachliches, gestisches oder sonstiges Verhalten oder durch
bloRes Befinden ein Anspruch kundtut«.” Um sich bei dieser Begegnung eines
voreiligen Urteilens enthalten zu konnen, das ja zwangsliufig dazu fihre, den
Anderen eben nicht in actu wahrzunehmen, miisste ein Moment der Urteils-
enthaltung eintreten, der mit Waldenfels als Epoché bezeichnet werden soll.®
Dieser Begriff impliziert ein Aussetzen der bereits bestehenden Meinungen
und Vorannahmen und er lasst sich mit einem Innehalten vergleichen, mit ei-
ner Haltung der Besinnung, in der eine Bewusstmachung der eigenen Stand-
ortgebundenheit erfolgt, eine Reflexion der Kontexte, in denen man sich be-
wegt, und als Beginn einer Beziehung mit dem Anderen, zu dessen Prisenz
man sich positioniert.

3. Inszenierungen radikaler Fremderfahrungen
in literarischen Texten

Der literarische Text kann sich als Verarbeitung und Ausarbeitung einer
(Fremd)Erfahrung verstehen lassen, also als Antwort eines Individuums auf
das, was ihm entgegentritt oder widerfihrt. Die Inszenierung von Fremdheit
im literarischen Text erfolgt itber die Struktur der Fremderfahrung: Das
Subjekt wird durch etwas affiziert, das seine Aufmerksamkeit erzwingt,
etwas bricht in seine eigene Ordnung ein und stort diese, was meistens
als unkontrollierte korperliche und/oder emotionale Reaktion inszeniert
wird oder aber als Moment des Nichtverstehens. Der Affizierung folgt die

6 Ebd., S. 282.
7 Ebd., S. 59.
8 Ebd., S.335.

am 14.02.2026, 06:38:31. Ops


https://doi.org/10.14361/9783839463376-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Andrea Leskovec

Reaktion, die sich als Riickfithrung des Erlebten in ein logisch erfassbares
Geschehen gestalten kann oder aber als das sich Aussetzen des Subjekts,
als Hingabe an das Andere und die Akzeptanz von dessen Unverfugbarkeit.
Das Zuriickfithren kann zu einer Auflésung des Fremden fithren, was in der
Regel als Erfolg verzeichnet wird, da dadurch die eigene Ordnung wieder-
hergestellt und bestitigt wird. Die Hingabe an das Fremde kann zu einer
zeitweisen oder dauerhaften Stérung der eigenen Ordnung fithren, was eine
Verschiebung der eigenen Grenzen bedeutet, also eine Verinderung.

Auch der Umgang mit radikaler Fremdheit kennt bestimmte Strategien,
die dabei helfen, das Fremde zu bewiltigen und in die eigene Ordnung zu
integrieren, und die sich als Ignoranz oder Rationalisierung zeigen. Es kann
aber auch - und dann spricht man von einer Fremderfahrung im eigentli-
chen Sinne — zur Auflosung des Eigenen kommen, seiner Verinderung durch
Infragestellung oder zum Aufbruch in Neues. Dieses Neue kann ganz unter-
schiedliche Formen annehmen — neue Denkweisen, neue Werte, neue Ver-
haltensweisen oder aber, und besonders hier zeigt sich der ethische Aspekt
der Fremderfahrung, die blofRe Hinwendung zum Anderen, die schon allein
dadurch gegeben ist, dass man ihn in seinem So-sein wahrnimmt, ohne ihn
von vornherein vor dem Hintergrund des Eigenen festschreiben zu wollen. Im
Folgenden soll nun versucht werden, die Inszenierung von Fremderfahrun-
gen an zwei Beispielen aus der deutschsprachigen Literatur zu verdeutlichen.

Die Erzdhlung Der Kleiderschrank von Thomas Mann erschien erstmals im
Jahr 1899 und trug im Erstdruck den Untertitel Eine Geschichte voller Réitsel,’
wodurch ihr Charakter der Unbestimmtheit bereits vorweggenommen wird.
Die Handlung spielt um die Jahrhundertwende, Protagonist ist der todkran-
ke Albrecht van der Qualen, der zu Beginn der Erzihlung mit dem Zug in
einer Stadt ankommt. Das Anhalten des Zuges empfindet er als ein »Zusich-
kommen aus einem Rausche, einer Betiubung«,'® was er darauf zuriickfiihrt,
dass den Nerven »plotzlich der Halt, der Rhythmus« (E, 166) genommen ist,
was wiederum auf den in jener Zeit »landliufigen Diskurs iiber die Eisen-
bahnneurasthenie«! verweist und das Geschehen somit in den Kontext des

9 Vgl. Yahya Elsaghe: Die Wiederkehr des Verdrangten sout of the closet«. Michael Blu-
mes»Heiligendamm«in der Tradition der deutschen Thomas-Mann-Verfilmungen, in:
Weimarer Beitrdge 63, H. 1, 2017, S. 27-43.

10  Thomas Mann: Der Kleiderschrank, in: ders.: Die Erzdhlungen, Frankfurt a.M. 1997,
S.166-175, hier: S.166; im Folgenden mit der Sigle E abgekiirzt.

1 Elsaghe, Die Wiederkehr des Verdrangten (Anm. 9), S. 31.

am 14.02.2026, 06:38:31. Ops


https://doi.org/10.14361/9783839463376-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Radikale Fremdheit in literarischen Texten

»nervosen Zeitalters« stellt. So enthilt die Erzidhlung auch zahlreiche Moti-
ve der Literatur der Jahrhundertwende, wie zum Beispiel das Phinomen der
Beschleunigung, eine verinderte Wahrnehmung, ein verindertes Verhiltnis
von Raum und Zeit, Ichzerfall, Krankheit, Tod, Traumthematik, die Figur der
Femme fragile u.a. Damit thematisiert sie auch den fiir die Moderne charakte-
ristischen Zerfall einer Gesamtordnung, die durch eine Vielzahl von begrenz-
ten Ordnungen ersetzt wird, an deren Rindern das Fremde als etwas Au-
Rerordentliches auftaucht,' was in der Erzihlung mit Hilfe von zahlreichen
Fremdheitsmarkern inszeniert wird, worauf nun niher eingegangen werden
soll.

Der Protagonist der Erzihlung ist ein krianklicher Reisender, den eine ei-
gentiimliche Orientierungslosigkeit auszeichnet: Weder weif3 er, wo er sich
befindet, noch wieviel Uhr es ist oder welcher Tag. Allerdings scheint ihn das
wenig zu beunruhigen, denn er lebt in einem irgendwie geschlossenen Ich-
System und ist darum bemiiht, »alle Stérungen [...] von sich fern zu halten«
(E, 167). Auf der Suche nach einer Herberge schlendert er durch die Stadt
und kommt zu einem Haus. Auf sein Klingeln hin 6ffnet ihm eine alte Da-
me, deren duflere Erscheinung ihm Unbehagen, sogar Ekel verursacht, was
eigentlich eine erste Reaktion auf das Fremde ist. Allerdings versucht sich
der Protagonist seine Reaktion sofort zu erkliren, was ein typischer Umgang
mit Fremdheit ist, die durch eine logische Erklirung aufgeldst werden soll.
Die Frau erscheint ihm »wie ein Alb, wie eine Figur von Hoffmann« (E, 170) —
ein Erklirungsversuch, mit dem er versucht, das ihm Entgegentretende zu
rationalisieren. Hier bereits beginnt sich die Erfahrung des Fremden abzu-
zeichnen, die sich dann intensiviert. In seinem Zimmer befindet sich ein Klei-
derschrank ohne Riickwand, was ihn zu irritieren scheint.

Dieser Kleiderschrank pafst in die Tiirnische, als wére er dafiir gemacht ...
Er 6ffnete ... Der Schrank war vollkommen leer [...]; aber es zeigte sich, daf3
dieses solide Mobel gar keine Riickwand besafs, sondern hinten durch einen
grauen Stoff, hartes, gewdhnliches Rupfenzeug abgeschlossen war, das mit
Nageln oder Reifistiften an den vier Ecken befestigt war. — (E, 172)

Die Auslassungen und der Gedankenstrich am Ende lassen auf eine Irritati-
on schliefen, die der Kleiderschrank in van Qualen auslést, und sie eréffnen
gleichzeitig einen Raum, in dem sich das Fremde in der Auslassung artiku-
liert. Trotz der offensichtlichen Irritation geht der Protagonist nicht niher

12 Vgl. Waldenfels, Topographie (Anm. 1), S.10f.

am 14.02.2026, 06:38:31. Ops

93


https://doi.org/10.14361/9783839463376-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Andrea Leskovec

darauf ein, was wiederum auf einen charakteristischen Umgang mit Fremd-
heit schliefRen lasst, denn van der Qualen versucht dessen Erscheinen zu igno-
rieren. Er verlisst sein Zimmer, um sein Abendessen einzunehmen. Auf dem
Flur hért er plétzlich ein merkwiirdiges Gerdusch, das seine Aufmerksambkeit
zwar erregt, das er jedoch auch nicht weiter verfolgt, da er nicht sicher ist,
»ob es nicht Tiuschung war«. (E, 172) Die Ignoranz gegeniiber dem, was ihm
in Form der Frau, des ungewohnlichen Kleiderschranks und des Gerduschs
entgegentritt, korrespondiert mit van Qualens generell unbeteiligter Haltung
gegeniiber seiner Umwelt: Nichts scheint ihn wirklich zu berithren oder in sei-
ner eigenen Ordnung aufzustoren. Doch als er am Abend den Kleiderschrank
Offnet, um seinen Anzug hineinzuhingen, »tat [er] einen Schritt riickwirts
und griff mit der Hand hinter sich« (E, 173), um sich am Bett festzuhalten.
Gelang es ihm bisher, die offensichtliche Anwesenheit von etwas Anderem,
Fremdem, zu ignorieren, scheint es sich ihm jetzt unausweichlich aufzudran-
gen, worauf die unkontrollierte Affekthandlung hinweist. Er erblickt etwas in
dem Kleiderschrank, das er nicht definieren kann — »jemand stand darin,
eine Gestalt, ein Wesen« — und dessen Anblick ihn aus der Fassung bringt,
denn sein »Herz [stand] fiir einen Augenblick still[J« (E, 173). Dann erst er-
kennt er, dass es sich um eine nackte Frau handelt, um eine kindliche Femme
fragile, deren Erscheinung ihn erregt und aus der Fassung bringt. Allerdings
scheint van der Qualen noch mehr zu sehen, denn es heifst: »Albrecht van der
Qualen strich sich mit der Hand iiber die Augen und sah ... er sah auch, dass
dort unten in der rechten Ecke das graue Rupfenzeug vom Schranke gelost
war... 'Wie?«< sagte er ..« (E, 173). Die Tatsache, dass er sich iiber die Augen
streicht, als konne er dadurch klarer sehen, die Auslassungen und die Kon-
junktion »auch« wie auch die erstaunte Frage »Wie?« verweisen darauf, dass
er noch etwas Anderes sieht, etwas, das er moglicherweise nicht beschreiben
kann, weil es sich seiner Erkenntnis entzieht, sein Fassungsvermogen also
iiberschreitet. Er sieht es einfach nur, ist davon affiziert, ohne das Gesehene
einordnen zu kénnen. Die Frau fragt ihn, ob sie ihm erzihlen soll - sie richtet
einen Appell an ihn, auf den er auch eingeht, den er beantwortet, und zwar
durch eine véllige Hingabe an ihre Erzahlung: »Er war [...] auf den Bettrand
gesunken [..]. Sein Mund stand ein wenig gedffnet, und seine Augen waren
halb geschlossen. Aber das Blut kreiste warm und milde pulsierend durch sei-
nen Korper, und in seinen Ohren sauste es leise.« (E, 174) Als die Frau endet,
verschwindet sie, doch das Ritual wiederholt sich Abend fiir Abend:

am 14.02.2026, 06:38:31. Ops


https://doi.org/10.14361/9783839463376-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Radikale Fremdheit in literarischen Texten

Oftmals vergafR er sich... Sein Blut wallte auf in ihm, er streckte die Hande
nachihraus, und sie wehrte ihm nicht. Aber er fand sie dann mehrere Aben-
de nicht im Schranke, und wenn sie wiederkehrte, so erzihlte sie doch noch
mehrere Abende nichts und begann dann langsam wieder, bis er sich aber-
mals vergafs. (E, 175)

Die euphemistische Umschreibung »sich vergessen« kann auf einen sexuel-
len Ubergriff hinweisen, gegen den die Frau sich nicht wehren kann, sich
dem Mann aber danach durch ihre Abwesenheit entzieht. Sobald er also ver-
sucht, sie zu besitzen, sie zu vereinnahmen, entzieht sie sich ihm und bleibt
unerreichbar. Der mutmafliche sexuelle Ubergriff kann einerseits als Aneig-
nungsbestrebung gelesen werden, andererseits aber auch als Inszenierung
der Erschiitterung seines Selbst, die dem Protagonisten in der Fremderfah-
rung widerfihre, als Darstellung des Selbstentzuges, denn der Kontrollverlust
kommt einem Verlust der Autonomie in der Grenzerfahrung gleich. Nun stellt
sich die Frage, was diese Fremderfahrung in van der Qualen anrichtet und wie
er ihr letztlich doch begegnet. Einerseits verliert er sich durch das Fremde,
gleichzeitig aber erlebt er sowohl sich als auch das, was ihm entgegentritt,
sehr viel intensiver bzw. er erlebt iberhaupt etwas. Seine Haltung der Welt
gegeniiber hat sich in dieser Erfahrung verindert: Der zu Beginn vollig un-
beteiligte Mann (»Haltloser, freier, unbeteiligter kann niemand sein« (E, 169))
erlebt in der Fremderfahrung die Hinwendung zum Anderen, die Hingabe an
den Anderen, und lernt, diesen nicht besitzen zu wollen.

Die Erzihlung zeichnet m.E. eine Fremderfahrung nach, in der sich das
Fremde durch einen Appell bemerkbar macht, auf den der Angesprochene
auch antwortet. Doch sobald es zu dem Versuch des Verstehens, der Verein-
nahmung kommt, entzieht sich das Fremde, die Frau, und bleibt unerreich-
bar. Wie das Erscheinen der Frau zu deuten ist, lisst die Erzdhlung offen,
doch davon ausgehend, dass Albrecht vom Tod gezeichnet ist, kdnnte es sich
um seine Auseinandersetzung mit dem Sterben handeln, eine Anniherung an
den Tod, der anwesend ist (worauf auch die Metaphorik des Textes schliefRen
lisst), aber nicht rationalisiert werden kann. Deswegen stellt der Text am En-
de Fragen, die das Erzihlte infrage stellen: »Wie lange dauerte das [...]? Wer
weifd auch nur [...]2 Wer unter uns mochte sich unterfangen, eine Antwort
auf diese Frage mit Bestimmtheit [..] zu vertreten?« (E, 175) Eine definitive
Antwort bleibt jedoch aus.

Bei dem zweiten Text handelt es sich um den Roman Kain und Abel in Afrika
von Hans Christoph Buch aus dem Jahr 2001, der zwei Erzihlstringe verfolgt.

am 14.02.2026, 06:38:31. Ops

95


https://doi.org/10.14361/9783839463376-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Andrea Leskovec

Erzihlt werden die Erfahrungen eines Journalisten wihrend des Biirgerkriegs
in Ruanda in den 1990er Jahren, auf einer weiteren Ebene geht es um den Rei-
sebericht von Richard Kandt, der sich Ende des 19. Jahrhunderts im Auftrag
des Deutschen Reiches nach Afrika aufmacht, um die Quelle des Nils zu su-
chen. Der Roman hat also zwei Erzihler, die abwechselnd vom Ruanda des
spiten 19. und des spiten 20. Jahrhunderts erzihlen. Die Passagen, die vom
Biirgerkrieg im 20. Jahrhundert berichten, sind in der Du-Form geschrieben,
wahrend Kandt als Ich-Erzahler auftritt.

Der Roman erzihlt auf komplexe Weise von der Begegnung mit dem
Fremden, das im Roman als die strukturelle Fremdheit des anderen Landes
und der dort lebenden Menschen auftaucht und als radikale Fremdheit der
Gewalt: als veritbte Gewalt und als Naturgewalt. Im Fokus der Uberlegungen
stehen folgende Punkte: der Einbruch des Fremden in die Normalitit, die
Erfahrung des Fremden, der Umgang damit und die Konsequenzen der
Fremderfahrung, was der Text nicht nur auf inhaltlicher Ebene darstellt,
sondern auch inszeniert.

Die beiden Erzihler nehmen das Geschehen zunichst aus einer distan-
zierten Haltung wahr und sind darum bemiiht, die Normalitit aufrechtzuer-
halten. Der Du-Erzihler des Gegenwartsgeschehens scheint gerade durch die
Du-Form einen Abstand zu sich selbst zu etablieren, um das Inkommensura-
ble des Erlebten und Gesehenen verarbeiten zu kénnen. Durch die Du-Form
wird sozusagen die Krise seiner »Ich-Identitit«" inszeniert, in die ihn das Er-
lebte stiirzt, da er das Wahrgenommene nicht in die ihm zur Verfigung ste-
henden Wahrnehmungs- und Verstehensmuster integrieren kann. Paul Mi-
chael Liitzeler merkt an, dass es sich hierbei um ein erkenntnistheoretisches
Problem handle, das darauf hinweise, dass »extrem Fremdes«™* nicht objektiv
wahrgenommen werden kénne. Dem ist natiirlich zuzustimmen, allerdings
miisste hinzugefiigt werden, dass Wahrnehmung generell subjektiv ist, was
literarische Texte ja in der Regel durch die Figur des Erzihlers auch thema-
tisieren. Symptomatisch dafir ist die Figur des unglaubwiirdigen Erzihlers,
der die Wahrnehmung als solche in Frage stellt und dadurch auf die Subjekti-
vitdt und Relativitit von Wirklichkeit und Identitit hinweist. Beide Erzihler
im Roman tragen Ziige des unglaubwiirdigen Erzihlers und stellen Gesehe-
nes und Erlebtes dadurch in Frage, was nicht nur eine Strategie modernen

13 Paul Michael Liitzeler: Burgerkrieg global. Menschenrechtsethos und deutschsprachi-
ge Gegenwartsliteratur, Miinchen 2009, S.129.
14  Ebd.

am 14.02.2026, 06:38:31. Ops


https://doi.org/10.14361/9783839463376-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Radikale Fremdheit in literarischen Texten

Erzihlens ist, sondern auch eine Strategie zur Sichtbarmachung der Kom-
plexitit der Wirklichkeit, wozu auch der Umgang mit Fremdheit gehort.’
Die Erzahlhaltung des Du-Erzihlers impliziert aber m.E. noch etwas ande-
res, nimlich eine Abwehrstrategie im Umgang mit Fremdheit, die dazu fiihrt,
Fremdes nicht wahrnehmen zu miissen bzw. es in einer sicheren Distanz zu
halten. Darauf verweist die Tatsache, dass beide Erzihler aus einer sicheren
Distanz heraus ihre Umgebung wahrnehmen, was zu einer verkiirzten Per-
spektive fithrt. Hierbei kann es sich auch um die erzihlerische Gestaltung des
kolonialen bzw. postkolonialen Diskurses handeln, worauf bereits von ande-
ren Autoren hingewiesen wurde.'® Andererseits zeigt sich hier ein etablierter
Umgang mit Fremdheit, nimlich Ignoranz als Strategie, Fremdes zu nivellie-
ren. Dem voraus geht eine selbstverstindliche Wahrnehmung, die alles vor
dem Hintergrund eigener Uberzeugungen und Sichtweisen wahrnimmt und
Fremdes deshalb eigentlich gerade nicht wahrnimmt - zumindest nicht als
etwas, was einerseits anders und individuell ist und andererseits doch Teil
des Eigenen. Diese Art der Wahrnehmung wird jedoch im Text gerade durch
die Erfahrung des Fremden in seiner radikalen Form aufgebrochen, was bei
beiden Erzihlern letztendlich zu einer tiefgreifenden Verinderung fiihrt.
Der namenlose Journalist, der in Ruanda mit Uberlebenden des Volker-
mordes redet und auch selbst Zeuge von Massakern wird, scheint zu Beginn
des Romans eher unbeteiligt. Das driickt sich nicht nur durch die bereits an-
gesprochene, distanzschaffende Du-Form aus, sondern auch und besonders
in der Schreibweise, denn er beschreibt die Gewalt mit Hilfe von geldufigen
Sprachfloskeln, die der journalistischen Berichterstattung entlehnt sind. So
»[]trottet[en]« die Fliichtlinge »tagelang durch eisigen Regen und glithendhei-
Re Sonne«, »kampierten unter freiem Himmel und frafien wie Heuschrecken
die Felder kahl«, ihre Hiitten wurden »dem Erdboden gleichgemacht« und »es
giefit aus Kiibeln«, um nur einige dieser Sprachfloskeln zu zitieren.'” Auch die

15 Vgl. ausfithrlich Andrea Leskovec: Dekonstruktion von Homogenitatskonzepten in
literarischen Texten, in: Michael Ewert/Renate Riedner/Simone Schiedermair (Hg.):
Deutsch als Fremdsprache und Literaturwissenschaft. Zugriffe, Themenfelder, Per-
spektiven, Miinchen 2011, S. 79-98.

16  Vgl. Simplice Agossavi: Hans Christoph Buchs Roman: Kain und Abel in Afrika. Zwischen
kultureller Alteritat und literarischer Auseinandersetzung mit dem ruandischen Vol-
kermord, in: Acta Germanica. German Studies in Africa 35, H. 1, 2007, S. 113-127.

17 Hans Christoph Buch: Kain und Abel in Afrika, Berlin 2001, S. 25f.; im Folgenden mit
der Sigle K abgekiirzt.

am 14.02.2026, 06:38:31. Ops

97


https://doi.org/10.14361/9783839463376-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Andrea Leskovec

Sprache, der sich der Erzdhler beispielsweise zur Beschreibung von Burundis
ehemaligem Prisidenten bedient, ist mehr als abgegriffen:

Der Vorsitzende der PARENA-Partei trigt einen Jogginganzug und sieht wie
ein biederer Familienvater aus, aber hinter seiner ostentativ zur Schau ge-
stellten Schlafrigkeit lauert die wache Intelligenz eines Raubtiers, das blitz-
schnell zuschlagen und toten kann—so dhnlich stellst dudir Stalinvor. (K, 24)

Ebenso fehlen auch nicht Verweise auf Hitler und den Holocaust. Die Wort-
wahl und die Verweise auf Hitler und Stalin sind nicht nur abgegriffen, sie
wirken auch zynisch und arrogant. Dadurch riickt nicht nur die Gewalt in eine
sichere Distanz — sie bleibt nimlich beschreibbar und damit fassbar —, auch
wird die distanzierte, nicht responsive Haltung des Erzihlers inszeniert, der
das Elend beobachtet, ohne wirklich davon affiziert zu sein. Durch die ab-
gegriffene Sprache, das nicht responsive Sprechen, das Stereotype und Kli-
schees reproduziert und hiermit die Aufmerksamkeit des Lesers gerade nicht
erregt, soll das Grauen kommensurabel gemacht und der Gewalt das Uber-
schiissige genommen werden, das Grenzphinomenen in der Regel eigen ist.
Die Gewalt wird dadurch kommensurabel und der Andere riickt in eine so
grofie Distanz, dass er mit dem Wahrnehmenden nicht mehr auf Augenhs-
he steht. Er ist kein Agens mehr, kein handelndes oder wirkendes Subjekt,
sondern ein Objekt der Wahrnehmenden. Es handelt sich um einen entsub-
jektivierten Menschen, um jenen Homo sacer, der »getdtet werden kann, ohne
daf ein Mord begangen wird«,'® eben weil er nicht mehr als Mensch wahr-
genommen wird.

Das Elend 16st in dem Journalisten zunichst »aggressive Abwehrreflexe«
(K, 15) aus, er will nicht glauben, was er hort und sieht. Zwar macht ihn das
Erlebte betroffen — das Gesehene iiberschreitet sein Fassungsvermogen, wie
er selbst sagt, doch er bleibt innerlich weitgehend unbeteiligt, was sich auch
auf den Leser tibertrigt, der durch die floskelreiche Sprache in eben jene Di-
stanz riickt, die inszeniert wird. Diese Haltung bricht durch die Konfrontati-
on mit der Gewalt jedoch langsam auf und trotzdem der Journalist weiterhin
»Normalitit demonstrieren« (K, 33) will, die Augen nieder schligt (vgl. K, 47)
oder sich abwendet (vgl. K, 101), d.h., das Radikale der Gewalt zu ignorieren
versucht, riickt ihm diese immer niher, affiziert ihn, was sich in erster Linie

18  Giorgio Agamben: Homo sacer. Die souverdne Macht und das nackte Leben, aus dem
Ital. ibers. von Hubert Thiiring, Frankfurt a.M. 2002, S.168.

am 14.02.2026, 06:38:31. Ops


https://doi.org/10.14361/9783839463376-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Radikale Fremdheit in literarischen Texten

durch korperliche Reaktionen manifestiert: »Das Elend der Fliichtlinge pras-
selt auf dich ein, und dir werden die Knie weich« (K, 96), eine Reaktion, die
daraufverweist, dass die Reaktion auf das radikal Fremde eine intuitive, nicht
intendierte oder steuerbare Antwort erzwingt. So ldsst sich auch die sexuelle
Erregung erkliren, die er verspiirt, als ihm eine junge Ruanda erzihlt, was
ihr im Biirgerkrieg widerfahren war. Die beiden fallen »wie hungrige Hyinen
ibereinander her« (K, 113) und das, was zwischen ihnen geschieht, »ist ei-
ne Serie konvulsivischer Entladungen, eine gewaltsame Abfuhr aufgestauter
Energie« (K, 113). Auch hier geht es nicht um steuerbare Gefiihle oder Hand-
lungen, sondern um eine spontane korperliche Reaktion auf das Grauen, die
die Handlungstriger entsubjektiviert. Sie verlieren ihre Autonomie als han-
delnde Subjekte, was als Folge einer Fremderfahrung zu deuten ist.

Die Erfahrung der Gewalt wird schliefilich so intensiv, dass er einer Kon-
frontation damit nicht mehr ausweichen kann, worin sich das radikal Frem-
de zeigt: Es affiziert das Subjekt in einem Mafle, dass ein Wegschauen ein-
fach nicht mehr méglich ist, und es iiberschreitet das Fassungsvermogen des
Wahrnehmenden, der sich dem Fremdheitsschock ausgesetzt sieht und die-
sen zumindest temporir hermeneutisch nicht mehr abmildern oder verarbei-
ten kann. Eine Fremderfahrung kann dazu fithren, dass sich etwas dndert -
die Situation, die an der Erfahrung Beteiligten, Einstellungen und Sichtwei-
sen, d.h., es erfolgt eine Antwort auf diese Erfahrung, die sich im vorliegen-
den Text als der Drang gestaltet, erzihlen zu miissen:

GLUCKLICH IST, WER VERGISST, WAS NICHT MEHR ZU ANDERN IST. Auch
du wolltest vergessen, doch vorher mufste das Corpus delicti [seine Turn-
schuhe, an denen Blut von den Opfern des Massakers klebt, Anm. A.L.] aus
der Welt. [...] Wohin damit? Die Antwort auf diese Frage ist der vorliegende
Roman, und bis zu seiner Fertigstellung hast du die blutbesudelten Schuhe
aufdem Grund des Waschekorbs unter einem Berg von schmutziger Wasche
versteckt[.] (K, 54).

Das Blut lisst sich nicht abwaschen und er »brachte[] es nicht iiber« (K,
54) sich, die Schuhe einfach wegzuschmeiflen. Auch das Wegschmeifien
der Schuhe wire eine Antwort auf das Erfahrene, die jedoch nichts dndern
wiirde, sondern letztendlich dazu fithren wiirde, dass »im Grunde alles beim
Alten bleibt«.'® Die Schuhe machen aber auch darauf aufmerksam, dass sich

19 Waldenfels, Sozialitat und Alteritat (Anm. 5), S. 291, Kursivierung im Original.

am 14.02.2026, 06:38:31. Ops

99


https://doi.org/10.14361/9783839463376-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Andrea Leskovec

solche Erfahrungen nicht tilgen lassen, sondern dass sie sich — wie das Blut
an den Schuhen - nicht einfach abwaschen und ignorieren lassen.

Was anhand der Handlung nachgezeichnet wird, ist ein responsives Ge-
schehen, das sich aus Widerfahrnis, Affizierung und Antwort zusammen-
setzt. Durch dieses Geschehen entsteht eine Beziehung zwischen dem Wahr-
nehmenden und dem, was ihm entgegentritt. Diese Beziehung kann sich so
gestalten, »dafl jeweils Spuren des Fremden im Eigenen zu finden sind«,?° die
Wahrnehmung also von der Prisenz des Anderen affiziert und gelenkt wird,
wodurch eine Beziehung entsteht, an der Fremdes und Eigenes gleicherma-
8en beteiligt sind. Die Erfahrung dieser Beziehung ist ein Miteinander, ihre
Verarbeitung geschieht in der Bezugnahme auf den Anderen. Antwortet das
getroffene Subjekt nicht auf das Widerfahrnis, bleibt dieses nicht nur uner-
kannt, sondern auch wirkungslos und gerade das méchte der Journalist mit
seinem Roman verhindern, der zwar »den Opfern ihre verlorene Wiirde« (K,
52) nicht zuriickgibt, sie aber aus der Anonymitit abstrakter Zahlen und Fak-
ten heraustreten ldsst, denn »jedes lebendige Individuum ist eine Welt, die
durch nichts und niemanden zu ersetzen ist« (K, 52).

Den Erzihler der historischen Handlung zeichnet eine dhnlich distanzier-
te Perspektive aus wie den Journalisten. Souverdn und voéllig unbeteiligt be-
gegnet er dem fremden Land und allen Widrigkeiten, die sich ihm auf sei-
ner Forschungsreise durch Ostafrika in den Weg stellen. Seine Haltung ist
einer eurozentrischen und kolonialen Perspektive geschuldet, die Fremdes
ausschliefilich vor dem Hintergrund des Eigenen wahrnimmt und beurteilt:

Wahrend meines unfreiwilligen Aufenthalts in diesem Dampfkessel hatte
ich Gelegenheit, das Treiben der Sansibariten zu beobachten, die ahnlich wie
ihre Namensvettern, die Sybariten, auf die tiefste Stufe der Unkultur abge-
sunken sind. Wahrend die Europier (oder diejenigen, die sich dafiir halten,
denn jedem WeifRen sind hier ein paar Tropfen Negerblut beigemischt) mit
Wiirfelspiel, Whisky und Zigarren ihre Gesundheit untergraben, sitzen die
Araber in den Kaffeehdusern und trauern ihrer stolzen Vergangenheit nach,
als der Handel mit schwarzem und weifdem Elfenbein ihnen marchenhaf-
te Reichtiimer bescherte. Die einzigen, die regelmafiges Gewerbe ausiiben,
sind indische Kaufleute: Sie verleihen zu Wucherzinsen Geld an die Afrika-
ner, deren S6hne und Tochter auf den Kais herumlungern, um ihr Fleisch in
Bars und Bordellen meistbietend zu verkaufen. (K, 64f)

20 Waldenfels, Topographie (Anm. 1), S. 72.

am 14.02.2026, 06:38:31. Ops


https://doi.org/10.14361/9783839463376-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Radikale Fremdheit in literarischen Texten

Auch hier wird diese Haltung durch die Verwendung von Stereotypen und
abgegriffenen Sprachfloskeln inszeniert, was dazu fithrt, dass die Wahrneh-
mung »perspektivisch und insofern reduktionistisch«*! ist, das Fremde in
actu eigentlich nicht wahrgenommen wird. Die eigentliche Motivation des
Forschungsreisenden ist demnach auch nicht die Erfahrung des Fremden,
sondern die Entdeckung und Erweiterung des Eigenen durch das Fremde.
So flieht er vor der »verhafiten Ordnung« (K, 67) des Deutschen Reiches und
hofft in Afrika auf Selbsterfahrung, auf eine »Art Sinnerfahrung im Medium
des Fremden«:**

Kulturmorphologisch gesehen ist Europa am Ende angelangt; seine materia-
listische Zivilisation hat eine Kruste gebildet, die die Kulturseele zu ersticken
droht. Deshalb schreit die Kunst nach Vereinfachung, und die Jugend fordert
Natur. Beides findet sie in Afrika, das auf Kulturstufen beharrt, die anderswo
Uberlagert oder verschiittet worden sind. Afrika ist unser alterer Bruder, des-
sen Unverbrauchtheit Europa von seinem Selbstekel erl6sen kann. (K, 68f.)

Die Instrumentalisierung des Fremden schlief3t eine Fremderfahrung im ei-
gentlichen Sinne jedoch aus, denn es geht nicht um das Fremde, sondern
immer nur um die Erweiterung des Eigenen. So ist der Blick, mit dem Kandt
seiner Umwelt begegnet, ein eurozentrischer, der versucht, das Unwigbare
der Erfahrung zu kartografieren, um es in die bereits herrschende Ordnung
zu integrieren. Was nicht in diese Ordnung passt, wird iibersehen oder wil-
lentlich ausgeblendet:

Alsich eine herabhdngende Liane zur Seite bog, bot sich mir ein Anblick, der
mich zurlickschaudern liefs. Vor mir lagen die Reste einer kannibalischen
Mabhlzeit, neben einer Feuerstelle, in deren kalter Asche ein verkohlter Len-
denschurz und verschmorte Armreifen zu erkennen waren. Rings um den
abgefleischten Schiadel waren blutige Rohrenknochen im Gras zerstreut.
Schmeififliegen krochen in den leeren Augenhéhlen herum, und das bis zu
den Backenzdhnen entbl6fite Gebifd grinste so schauerlich, daR ich den Blick
abwandte, obwohl ich mehr als eine Leiche seziert hatte in der Anatomie.
(K,190f)

Die Konfrontation mit dem Rohen der Gewalt affiziert ihn zwar — er schau-
dert —, doch versucht er immer noch, dieser Affizierung auszuweichen: Er

21 Agossavi, Buchs Roman (Anm. 17), S.123.
22 Ebd.

am 14.02.2026, 06:38:31. Ops


https://doi.org/10.14361/9783839463376-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Andrea Leskovec

wendet den Blick ab, obwohl er wihrend seines Studiums mit Leichen zu tun
hatte. Allerdings spiirt er die Anwesenheit von etwas Unkontrollierbarem, von
etwas, das ihm gerade deswegen Angst macht, weil er es nicht kartografieren
kann. Zu einer Verinderung dieser Haltung kommt es jedoch erst in jenem
Moment, als er sich dem radikal Fremden der Natur ausgesetzt sieht. Als ein
Gewitter tiber ihn hereinbricht, das die ihn begleitenden Einheimischen als
Manifestation des Regengottes — also als etwas Irrationales — erleben, das
er selbst zunichst aber lapidar als »[n]ichts weiter als ein Gewitter« (K, 192)
bezeichnet, erfihrt er die totale Erschiitterung seiner Ordnung:

Das war kein Gewitter wie in Europa, der Donner polterte nicht: Er zisch-
te und krachte, als bebe der Boden unter unseren Fiflen und als wolle der
berstende Himmel die Erde verschlingen. [...] Mirwar hundekalt, ich fror und
zitterte am ganzen Leib; nur die Kérperwarme meines Boys, der sich eng an
mich schmiegte, hat mich vor dem Schlimmsten bewahrt. Ohne Mabruk hat-
te ich die Waffen gestreckt und kampflos kapituliert vor dem Tod. [...] Zum
ersten Mal wihrend meiner neunzehnmonatigen Reise mufite ich auf die
geographische Vermessung der Landschaft verzichten. (K, 192f)

Die Konfrontation mit der radikalen Fremdheit stellt seine eigene Ordnung,
sein Unterfangen und letztendlich auch ihn selbst in Frage, was sich darin
zeigt, dass er mit der Vermessung des Landes authért und vor der Fremdheit
der Naturgewalt kapituliert. Seine gesamten wissenschaftlichen Aufzeich-
nungen sind vom Regen durchnisst und unleserlich geworden, das, was noch
tibrig bleibt, vernichtet er — die rationale Erfassung des Fremden scheitert.
Die Erschiitterung seiner eigenen Ordnung zeigt sich aber auch darin, dass
er sich dem Anderen tatsichlich zuwendet — dem konkreten Mitmenschen,
seinem Boy, aber auch dem in seiner eigenen Ordnung Tabuisierten. Wich-
tiger als seine Aufzeichnungen und sein wissenschaftlicher Forscherdrang
werden ihm nimlich die Sorge um seinen Boy Mabruk und die Liebe, die er
zu diesem verspiirt, was natiirlich einen Tabubruch in seiner eigenen Ord-
nung darstellt. Es scheint, als habe er sich selbst erst durch die Verbindung
mit dem Fremden gefunden, wobei es allerdings nicht um eine, wie oben
bereits ausgefiihrte, bloRe Erweiterung des Eigenen geht, sondern um die
Entstehung einer neuen Ordnung, in der eine derartige Liebe moglich ist.
Beide Protagonisten erleben also eine Erschiitterung ihrer eigenen Ord-
nung und gleichzeitig deren Verinderung. Die Uberlegenheit beider Figuren
wird in dem Moment in Frage gestellt, wo sie sich dem Fremden aussetzen
und in der Fremderfahrung ihre Autonomie verlieren, ihre Grenzen zum An-

am 14.02.2026, 06:38:31. Ops


https://doi.org/10.14361/9783839463376-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Radikale Fremdheit in literarischen Texten

deren hin verschieben. Das ist der Moment, in dem der Journalist sein abge-
griffenes, fast automatisiertes und daher nicht responsives Sprechen aufgibt
und sich dem Elend und der Gewalt emotional hingibt, was ihn zu einem
responsiven Schreiben bewegt. Der Forscher gibt sich dem Irrationalen hin,
das sich auch durch, wie es heifdt, »[a]lle Bemithungen des Willens und al-
le Erwidgungen der Vernunft« (K, 203) nicht beherrschen lisst. Beide lassen
sich beriithren, wodurch es zu einer Hinwendung zu etwas kommt, das man
vorher nicht sehen wollte.

Beide Berichte sind in der Retrospektive geschrieben, d.h., die Erfahrung
von Fremdheit fliefdt gestalterisch in den Text ein. Das geschieht u.a. durch
die Figur der Verschrinkung oder Verflechtung, die ja besagt, dass Fremdes
stets mit Eigenem verflochten und durchzogen ist. Im Text finden sich bei-
spielsweise intertextuelle Verweise auf Texte oder Figuren der europiischen
Kulturtradition — ein Verfahren, das deutlich macht, dass das Fremde, das an-
dere Land, der andere Mensch, immer auch eine Spiegelung ist. Wir erkennen
uns selbst durch den Einfluss des Fremden. Doch eine wirkliche Fremderfah-
rung ist nicht blofle Selbsterkenntnis, sie ist die Erweiterung des Selbst, in-
dem wir das Fremde wahrnehmen und darauf reagieren — also kein solipsis-
tischer Akt, sondern ein interkultureller Akt, etwas, was zwischen mir und
dem Fremden geschieht und zu etwas Neuem fithrt. Die Figur der Verflech-
tung taucht beispielsweise im Prolog des Romans auf, in dem ein Kriegsbild
beschrieben wird, auf dem der Flussgott Nilus zu sehen ist, aber es kénnte
sich auch um »den Rhein oder den Tiber« (K, 7) handeln. Und tiber den Képfen
der Soldaten befindet sich eine Standarte mit Kreuz oder Halbmond - auch
das ldsst sich nicht genau feststellen. Das Radikale der Gewalt, das nur zu gern
aus der eigenen Kultur in andere ausgelagert wird, um das Eigene reinzuhal-
ten, ist in jeder Ordnung prisent und der Roman bringt das mit folgendem
bekannten Zitat auf den Punkt: »FUI QUOD ESTIS, ERITIS QUOD SUMx« (K,
211); >Ich war, was du bist«. Auch im Bericht von Richard Kandt lassen sich
Beispiele fur die Figur der Verflechtung finden. Hierzu zihlt beispielsweise
die Figur seines afrikanischen Dieners, dessen erotischer Anziehung Kandt
unterliegt und den er liebt. In ihm spiegelt sich das eigene verdringte Begeh-
ren wider, die Sehnsucht nach Verbundenheit und Emotionalitit, Dinge, die
weder in der Kultur der weiflen Ubermenschen dieser Zeit einen Platz finden
noch zum Bild des rationalen Forschers passen, aber dennoch da sind und
zum Ausdruck dringen.

Die Erfahrung der radikalen Fremdheit bedeutet fiir alle Figuren der hier
besprochenen Texte einen Verlust der Autonomie — der Selbstbestimmung.

am 14.02.2026, 06:38:31. Op:

103


https://doi.org/10.14361/9783839463376-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Andrea Leskovec

Gleichzeitig tauchen sie tiefer in das Eigene ein, in das Verdringte, Ver-
schwiegene, Tabuisierte, in das, was man nicht sehen will oder darf, und das
ausgelagert wird, weil die Konfrontation damit schmerzhaft, beschimend,
erschiitternd ist. Und weil diese Konfrontation eines deutlich macht: Das
radikal Fremde befindet sich niemals aufderhalb unserer selbst. Hier tut
sich die Moglichkeit gesellschaftlicher Verantwortung auf: ein Handeln,
das durch den je anderen initiiert wird und deswegen nicht genormt ist.
Denn genormtes Handeln fithrt zu endlosen Wiederholungen und das zu
Normalisierungsprozessen, in denen Verinderungen kaum noch méglich
sind.?

Literaturverzeichnis

Agamben, Giorgio: Homo sacer. Die souverine Macht und das nackte Leben,
aus dem Ital. iibers. von Hubert Thiiring, Frankfurt a.M. 2002.

Agossavi, Simplice: Hans Christoph Buchs Roman: Kain und Abel in Afrika. Zwi-
schen kultureller Alteritit und literarischer Auseinandersetzung mit dem
ruandischen Vélkermord, in: Acta Germanica. German Studies in Africa
35, H. 1, 2007, S. 113-127.

Buch, Hans Christoph: Kain und Abel in Afrika, Berlin 2001.

Elsaghe, Yahya: Die Wiederkehr des Verdrangten >out of the closet«. Michael
Blumes »Heiligendammc« in der Tradition der deutschen Thomas-Mann-
Verfilmungen, in: Weimarer Beitrige 63, H. 1, 2017, S. 27-43.

Leskovec, Andrea: Dekonstruktion von Homogenititskonzepten in literari-
schen Texten, in: Michael Ewert/Renate Riedner/Simone Schiedermair
(Hg.): Deutsch als Fremdsprache und Literaturwissenschaft. Zugriffe,
Themenfelder, Perspektiven, Miinchen 2011, S. 79-98.

Lutzeler, Paul Michael: Biirgerkrieg global. Menschenrechtsethos und
deutschsprachige Gegenwartsliteratur, Miinchen 2009.

Mann, Thomas: Der Kleiderschrank, in: ders.: Die Erzihlungen, Frankfurt
a.M. 1997, S. 166-175.

Waldenfels, Bernhard: Bruchlinien der Erfahrung. Phinomenologie. Psycho-
analyse, Phinomenotechnik, Frankfurt a.M. 2002.

23 Finanzielle Unterstiitzung durch die Slowenische Forschungsagentur (Forschungs-
gruppe Nr. P6-0265).

am 14.02.2026, 06:38:31. Ops


https://doi.org/10.14361/9783839463376-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Radikale Fremdheit in literarischen Texten 105

Waldenfels, Bernhard: Sozialitit und Alteritit. Modi sozialer Erfahrung,
Frankfurt a.M. 2015.

Waldenfels, Bernhard: Topographie des Fremden. Studien zur Phinomeno-
logie des Fremden I, Frankfurt a.M. 1997.

am 14.02.2026, 06:38:31. Ops


https://doi.org/10.14361/9783839463376-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 14.02.2026, 06:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839463376-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

