Interkulturalitat in der Wissensvermittlung
oder Transdifferenz als Konzept

Antonina Balfanz

Abstract

The processes of knowledge transfer and knowledge acquisition are among experiences of
intercultural exchange, regardless of what is defined as intercultural. The main question is,
what conditions are required to make them intercultural, given the different histories and

standpoints, articulations and expectations of all involved parties in the process. The inter-
action between these parties is the constitutive element of processes of knowledge transfer

and knowledge acquisition. Taking into account individual, cultural and personal contri-
butions (input), the commingling during the process of knowledge construction (interaction,
conflict, consensus or dissent), as well as hierarchies between lecturers and students, and

amonyg students themselves, the result of the interaction — is a contingent growth of know-
ledge, competence or experience (output). Depending on expectations of learners and lec-
turers such interaction can be short or long. However, it should remain contingent, so that it
can serve as the basis and precondition for a renewed commingling process as well.

Title: Intercultural transfer of knowledge and the concept of transdifference
Keywords: Knowledge transfer; exchange; difference; boundary; transdifference

Von Interkulturalitit in der Wissensvermittlung zu sprechen heift, itber Diffe-
renzen zu sprechen. Nicht, um eine Synthese zu erreichen, in der sie ihre Eigen-
heiten verlieren und keine Konflikte mehr erzeugen, sondern um in den Kon-
flikten und Interaktionen ein positives Potential fiir neue Konfigurationen zu
suchen. Die kulturellen und sozialen Differenzen von Individuen und Kollektiven
bilden einen genuinen Untersuchungsgegenstand von kulturwissenschaftlichen
Disziplinen, die ihrerseits von unterschiedlichen Beschreibungen von Kulturen
ausgehen. Als Folge und Konsequenz von interdiszipliniren Untersuchungen
werden Theorien entwickelt, die den Phinomenen der Differenzen im Plural wei-
tere Uberlegungen widmen, indem sie die Effekte der Vermischung oder Uber-
lagerung betrachten und immer wieder zu erkliren versuchen. Die erste Frage,

https://dol.org/1014361/9783839450413-005 - am 13.02.2026, 08:04:47.



https://doi.org/10.14361/9783839450413-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60

Antonina Balfanz

die sich dabei stellt, ist, wie Differenzen beschrieben werden kénnen und wie sie
interagieren. Wenn von den biniren Oppositionen ausgegangen wird — Eigen
und Fremd, Theorie und Handlungswelt bzw. Praxis, eurozentristische und
aufereuropiische Wissenstraditionen — erscheinen sogleich Markierungen und
Grenzen, die aber dann bei niherem Heranzoomen ihre Dezidiertheit allmihlich
verlieren. Sie stellen keine uniiberwindbare Grenze mehr dar, sondern werden in
Interaktionen gebracht, aus denen sich neue Potentiale ergeben. In Die Verortung
der Kultur fragt Homi Bhabha, ob solche Oppositionen doch nicht als verschiede-
ne Facetten einer Erscheinung betrachtet werden kénnen (vgl. Bhabha 2000: 33).
Sie werden dann nicht voneinander getrennt behandelt, also nicht als Zustand,
sondern prozessual, indem die Interaktionen zwischen ihnen in Betracht gezogen
werden. Wie Elisabeth Bronfen im Vorwort zur deutschen Ausgabe von Die Ver-
ortung der Kultur schreibt: »Differenz ist nicht die Marke fiir eine Grenze zwischen
Innen und Auflen, zwischen Zentrum und Rindern, sondern ein unumgéinglicher
Ort mitten im Zentrum.« (Bronfen 2000: XI) Die Verschiebung von Differenz(en)
ins Zentrum des Geschehens eréffnet zugleich ihre Beweglichkeit, das heif3t, sie
werden beweglich, flexibel, sie stellen keinen Zustand mehr dar. Dieses Attribut
der Differenzen betont Antje Kley in ihrem Artikel »Beyond control, but not beyond
accomodation«: Anmerkungen zu Homi K.Bhabhas Unterscheidung zwischen cultural di-
versity und cultural difference. Kley schreibt, dass Differenzen kein statisches Merk-
mal der Unterscheidung — distinctio -, sondern als »Inkommensurabilitit oder
mangelnde Anschliefdbarkeit, welche die Suche nach und Konstruktion von An-
schlussmoglichkeiten generiert, darstellen« (Kley 2002: 57).

Bei so verstandenen Differenzen kann unterschiedlichen Fragen nachge-
gangen werden, etwa der, wie die Prozesse der Suche und Konstruktion von An-
schlussméglichkeiten verlaufen und was die Folgen der Uberlagerung und Vermi-
schungen von verschiedenen Differenzen sein kénnen. Die Aufmerksambkeit gilt
in diesem Beitrag der akademischen Wissensvermittlung, ganz konkret — den
Seminargruppen von internationalen und interkulturellen Studierenden der
interkulturellen Germanistik, bei denen sich diese Fragestellung als besonders
produktiv und relevant erweist.

Der Bologna-Prozess ist weitgehend umgesetzt worden, die formale Anerken-
nung von Zeugnissen (und somit Kompetenzen) ist nicht viel mehr als eine Routi-
nehandlung entsprechender universitirer und ministerialer Abteilungen gewor-
den. Die Instrumente dafiir sind geschaffen und funktionieren im Allgemeinen
im Sinne der europiischen Integration. Auch die Internationalisierung von
Hochschulen! ist Realitit geworden. Auslindische Austausch- und grundstindi-
ge Studierende sind aus den Seminargruppen nicht mehr wegzudenken. Inter-

1 Strategie der Wissenschaftsminister/innen von Bund und Landern fiir die Internationalisierung
der Hochschulen in Deutschland (Beschluss der 18. Sitzung der Gemeinsamen Wissenschafts-

https://dol.org/1014361/9783839450413-005 - am 13.02.2026, 08:04:47.



https://doi.org/10.14361/9783839450413-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Interkulturalitat in der Wissensvermittlung oder Transdifferenz als Konzept

nationalitit und mit ihr das verstirkte Augenmerk auf Interkulturalititist an den
west- und mitteleuropdischen Universititen Selbstverstindlichkeit. Es gibt kein
universitires Leitbild und kein Curriculum, in dem sie in der einen oder anderen
Form nicht verankert wire. Wie sieht jedoch die Umsetzung der Anforderungen
an die interkulturelle Wissensvermittlung — nicht nur in der Disziplin Interkul-
turelle Germanistik — aus?

Wie verschiedene Publikationen, so widmen auch Autoren und Autorinnen
der Beitrage im Handbuch Interkulturelle Germanistik (Wierlacher/Bogner 2003) im
Kapitel Rahmenbegriffe interkultureller Germanistik die Aufmerksamkeit den Pha-
nomenen Bildung, Lernen und interkulturelles Lernen, Vermittlung und Wissen
und behandeln sie — unter anderem — aus der Perspektive der akademischen
Lehre in der Disziplin Interkulturelle Germanistik. Die Beitrige gehen der Fra-
ge der Anerkennung des Anderen in der Bildung und Wissensvermittlung nach.
So postulieren Hans R. Reich und Alois Wierlacher den Prozess der Bildung als
»einen zum einen selbstgesteuerten Prozess des Erwerbs fachbezogenen Kultur-
und Handlungswissens einschlieflich bestimmter Fertigkeiten und Methoden-
kompetenzen, zum anderen als ergebnisoffenen und ungesteuerten Prozess der
Selbstbildung« (Reich/Wierlacher 2003: 206).

Selbst wenn die Betrachtung auf »interkulturell« im Sinne von Zusammen-
kommen differenter Lehr-, Lern- und Wissensvermittlungskulturen beschrinkt
wird, konnen nicht nur die Methoden, sondern vor allem der gesellschaftlich-kul-
turelle Rahmen beriicksichtigt werden. Es werden also verschiedene Deutungs-
und Bezugssysteme differenziert, Distinktionen in den sozialen Kontexten, aus
denen die Studierenden und Dozierenden kommen, individuelle Werte und Er-
fahrungen (etwa Autonomie vs. Hierarchie-Orientierung, Individualitit vs. Kol-
lektivitdt) beachtet. Eine Analyse allein dieser Aspekte, z.B. bei der Erstellung von
Curricula fiir gemeinsame, internationale oder interdisziplinire Studienginge
ist hinsichtlich der Voraussetzungen, Verliufe und zu erwartenden Ergebnisse
eine umfangreiche Aufgabe. Es bedarf priziser Analysen und Beschreibungen,
die dann auf die Metaebene der Disziplin(en) hervorgehoben und konzeptualisiert
werden kénnen. Eine Herangehensweise, die »den anderen Text/den Text des An-
deren (the Other text) auf ewig zum exegetischen Horizont der Differenz statt zur
aktiven Quelle der Artikulation macht« (Bhabha 2000: 48), sollte also zugunsten
der Aktivierung der mitgebrachten Potentiale verlassen werden. Das bedeutet
Aktivititen in verschiedene Richtungen, die jedoch von einem konstanten Kern
ausgehen, der der institutionalisierten Wissensvermittlung ihre Daseinsberech-
tigung sichert: von der Frage nach den Effekten dieses Prozesses. Die Formulie-
rung dieser Effekte variiert je nach Disziplin und Kontext. Fiir die Interkulturel-

konferenz am12. April 2013 in Berlin); online unter: https://www.bmbf.de/files/aaalnternationali-
sierungsstrategie_GWK-Beschluss_12_04_13.pdf [Stand: 24.5.2019].

https://dol.org/1014361/9783839450413-005 - am 13.02.2026, 08:04:47.



https://doi.org/10.14361/9783839450413-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62

Antonina Balfanz

le Germanistik als Disziplin und Studiengang wire es eine Synthese zwischen
kulturdivergenten Orientierungssystemen, »die ein erfolgreiches, integres und
adiquates Handeln in unterschiedlichen kulturellen [auch beruflichen] Rahmen-
bedingungen und Situationen erlaubt« (Thomas 2003: 281).

Wie ist eine solche Synthese auf dem universitiren Feld zu erreichen? Wie
verlaufen die Lernprozesse bei Studierenden und Dozierenden? Welches Wissen
wird von wem an wen vermittelt? Der Lernprozess wird in seinen formal-iuferen
Aspekten seit der Aufklirung, und spitestens seit dem 19. Jh. bis zur Gegenwart,
immer wieder je nach gesellschaftlich-politischem Rahmen anders definiert
und durch die Erziehungswissenschaften erforscht und beschrieben. Unter for-
mal-dufleren Aspekten werden verschiedene Begriffe des Lernens und der An-
forderungen, die an die Ergebnisse dieses Prozesses gestellt wurden und werden,
verstanden. Diese Formen kommen abhingig vom Kontext zum Einsatz. In der
Untersuchung der Prozesse der Wissensvermittlung und des Wissenserwerbs
werden sie eher strukturell-formal betrachtet. Ergebnisse von quantitativen
und qualitativen Untersuchungen (etwa bei Akkreditierung von Studiengingen)
spiegeln jedoch nur einen Teil der Prozesse wider. Der Weg zur Erkenntnis, wie
interkulturelle Wissensvermittlung und Wissenserwerb verlaufen, bedarf einer
differenzierten Herangehensweise und gehort zur interdiszipliniren, kulturwis-
senschaftlichen Forschung.

Eine Skizze semantischer Variationen des Begriffes Vermittlung im Sinne von
Wissensvermittlung zeichnet Alois Wierlacher im Text Was soll sVermittlung« hei-
f3en? Zur Differenzierung der Lehr- und Prisentationsformen in den sprach- und textbezo-
genen Fremdkulturwissenschaften, der im Jahrbuch Deutsch als Fremdsprache erschie-
nen ist (Wierlacher 2003). Obgleich die Bedeutung des Begriffs nicht eindeutig
festgelegt werden konne, sei Vermittlung fiir interkulturelle Germanistik, die »an
der Erforschung der Bedingungen und Prozesse transkultureller Verstindigung
und des Kulturverstehens interessiert ist« einer der leitenden Begriffe, bei dem
man sich der Fragen nach ihrer Bedeutung weder entziehen kénne noch »sich
auf eine abstrakte Konzeptualisierung des Ausdrucks Vermittlung als Synthese
von These und Antithese im hegelianischen Sinne zuriickziehen [kann]« (ebd.: 16).
Diese Unbestimmtheit ist gerade die Stirke dieses Begriffes, weil sie unterschied-
liche, z.B. kulturell bedingte Interpretationen zulisst. In Allgemeinem gehe man
von einer Transportfunktion aus — Sprache, Informationen werden itber-mittelt/
ver-mittelt, nach dem Topdown-Prinzip, seltener reziprok. Vermittlung sei ein
kulturschaffender Akt, in dem etwas, was als wertvoll befunden wird, an ande-
re weitergegeben werde (ebd.: 22). Es geht also darum, was weitergegeben wird
und auf welchen Wegen das Weitergeben passiert. Wierlacher pladiert dafiir, das
Verstandnis fiir Wissensvermittlung als synonym fiir Lehre zu iberdenken, zu-
mal es ethnozentrisch geprigt aus der Tradition der christlichen Lehre stamme:
Eine Vorlesung habe ihren Ursprung in der kirchlichen Predigt, ein Seminar im

https://dol.org/1014361/9783839450413-005 - am 13.02.2026, 08:04:47.



https://doi.org/10.14361/9783839450413-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Interkulturalitat in der Wissensvermittlung oder Transdifferenz als Konzept

Priesterseminar, was ihre kulturelle Verortung bestimmt. Stattdessen solle, ge-
rade in der interkulturellen Germanistik, der Begriff Vermittlung eine offenere,
transkulturelle Bedeutung bekommen, die andere Sicht(en) auf das Phinomen
erlauben wiirde. Deswegen schligt Wierlacher vor, Vermittlung nicht als Begriff
zu sehen, sondern als eine Grundform von Vermittlungshandlung (vgl. ebd.: 26). Be-
zeichnenderweise spricht auch Wierlacher von einer Vermittlungssituation an
Hochschulen. Die Grundform selbst wire demnach ein Investieren von Wissen
von allen am Prozess Beteiligten, also sowohl von Lehrenden als auch Lernenden,
und in Folge dessen das Entnehmen, was jede beteiligte Person fiir sich als Er-
kenntnis findet. Dieses verliuft innerhalb von Kommunikationsprozessen, die
Wierlacher grenziiberschreitend nennt. Man konnte an dieser Stelle tiberlegen,
ob diese Prozesse nicht als differenziiberschreitend zu beschreiben wiren. Das
Interessanteste an Wierlachers Vorschlag ist der Abschluss dieses Prozesses. Es
ist namlich kein Wissenszuwachs im Sinne von Aneignen von reproduziertem
Wissen, sondern ein Erreichen einer Zwischenposition, eines in-between, was als
»Vertrautwerden von Distanz« (ebd.: 26) bezeichnet wird. Das ist nicht mit dem
Erreichen vom Konsens gleichzusetzen, es gehe vielmehr um die Erweiterung der
eigenen Sicht:

Vermittlung ist [..] ein die Beziehungskategorien sInterkulturalititc und >Distanz
zusammenfiihrender Begriff, der zugleich erméglicht, dass im Blick auf das Ande-
re und Fremde die Begrenztheit des eigenen Blickwinkels erkennbar wird und die
kulturelle Reichweite der vermittelten Inhalte mit der Kognitionswissenschaft als
mittlerer, i.e. kulturell noch iberschaubarer Weg der Erkenntnis begriffen werden
kann. (Ebd.: 27)

Die Kritik eines eng verstandenen Begriffs Vermittlung von Wissen teilen andere
Autoren, auch Pidagogen. Sie kritisieren, dhnlich wie Wierlacher, die Einschrin-
kung der Vermittlung auf eine Transferfunktion. Da Wissen kein objektiver
Gegenstand sei, sondern ein Ergebnis von Konstruktionsprozessen, die sowohl
von Individuen als auch von Kollektiven geleistet werden, sollte man von Wis-
senskonstruktion sprechen (vgl. Rothmeier-Reinmann/Mandl 1998: 457f.).

An dieser Stelle wire noch auf die erste Komponente der semantischen Zu-
sammensetzung Wissensvermittlung zuriickzukommen. Hier ist die Situation
ahnlich, es kann keine eindeutige Begriffsbestimmung geben, weil auch das Phi-
nomen Wissen sich aufgrund seiner Vielfalt und seines Umfangs einer Definie-
rung entzieht. Der These von Helmut F. Spinner iiber integrierte Wissenssysteme
im zitierten Handbuch folgend, sei eine annihrend umfassende Bestimmung
dessen, was Wissen sei, durch eine differentielle Wissenstheorie fiir »Wissen aller
Arten, in jeder Menge und Giite« moglich (Spinner 2003: 339).

https://dol.org/1014361/9783839450413-005 - am 13.02.2026, 08:04:47.

63


https://doi.org/10.14361/9783839450413-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64

Antonina Balfanz

Diese Formel umfasst nach Spinner sowohl das Quantitits- als auch das Qua-
lititsphianomen des in den verschiedenen Ressourcen und Medien vorhandenen
Wissens. Die unendliche Menge von Wissen, das in natiirlichen und kulturellen
Akkumulationsbildungen und Ausprigungen existiere und stindig neu produziert
werde, stelle die Wissenschaft vor die Frage der Wahl und der Kriterien, woraus
sich die Frage der Qualitit ergebe (vgl. ebd.). Das ist ein zunehmendes Problem
nicht nur fir die Wissenschaft, sondern auch fir den Alltag, der wiederum die kul-
turelle Pragung der am Wissensvermittlungsprozess Beteiligten beeinflusst.

An dieser Stelle kann kritisch angemerkt werden, dass die interkulturell aus-
gerichtete Wissensvermittlung (in der prozessualen Bedeutung des Begriffs) an
den Hochschulen das Phinomen Wissen gar nicht so breit auffasst* und den aka-
demischen Curricula bestimmte Kriterien zugrunde liegen. Doch gerade in den
kulturwissenschaftlichen Disziplinen wird von verschiedenen, breit gefassten
Kulturbeschreibungen ausgegangen, die auch Medien, Alltagskultur(en) etc. be-
inhalten und untersuchen. Somit kann sich das hier verarbeitete und erarbeitete
Wissen nicht auf akademische Diskurse beschrinken. Es muss also ausgewihlt
werden, was aus diesem breiten Spektrum behandelt werden sollte und was nicht.
In diesem Zusammenhang werden Curricula als ein Kanon betrachtet — sie bilden
eine Auswahl von Inhalten und Kompetenzen, die sich eine studierende Person
aneignen soll, um ein entsprechend definiertes Abschlusszeugnis als Qualitits-
ausdruck des Wissensvermittlungsprozesses zu erlangen. Aber eine Auswahl
heifdt, es wurden Inhalte (Theorien, Texte, Epochen etc.) weggelassen, nach Krite-
rien, die fitr den zeitlich und raumlich definierten Ort (zeitgendssische Universi-
tit in Mitteleuropa) als institutionell anerkannt gelten.

Diese Betrachtungsweise entfernt sich von den Kategorien Vermittlung/Lehre
und bewegt sich auf Prozesse vom Wissen-Konstruieren bzw. Wissen-Schaffen
hin. Eine der Voraussetzungen fiir dieses Schaffen liegt meines Erachtens in der
Anerkennung der Bedeutung und Wirkung von Differenzen. Sie sind in Seminar-
kollektiven vorhanden, selbst in einer >nationalc homogenen Gruppe von Studie-
renden. Allein die Institution Hochschule besteht aus hierarchisch angeordneten
Kollektiven, und die Machthierarchien stellen Differenzen dar.’ Eine wichtige

2 In ihrem Artikel definieren Rothmeier-Reinmann und Mandl folgende Arten von Wissen, die
besonders in dem schulischen und universitaren Kontext verwendet werden: 1) doménenspezi-
fisches Wissen, das ist (meist deklaratives) Wissen tber Sachverhalte; 2) prozedurales Wissen,
das auf Fertigkeiten basiert; 3) strategisches Wissen, das Problemldsungen und Heuristiken kre-
iert; 4) metakognitives Wissen, das Basis fur die Steuerung von Lern- und Denkprozessen bildet;
hinzu kommen verbale Fahigkeiten und soziale Kompetenzen, begleitet von Einstellungen und
Uberzeugungen (belief systems) (vgl. Rothmeier-Reinmann/Mandl 1998: 459).

Unter dem Aspekt der Interkulturalitit beleuchtet Samanta Gorzelniak ausfiihrlich die Macht-
konstellationen im Seminarraum in ihrem Aufsatz Ein Stolpern in einer Welt der Gleichen: Uber die
Konfrontation mit Machtstrukturen in der akademischen Lehre (Gorzelniak 2016: 29).

w

https://dol.org/1014361/9783839450413-005 - am 13.02.2026, 08:04:47.



https://doi.org/10.14361/9783839450413-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Interkulturalitat in der Wissensvermittlung oder Transdifferenz als Konzept

Voraussetzung fiir Arbeit mit Differenzen in einer Seminargruppe ist, dass sie
(die Differenzen) als etwas potentiell Produktives aufgefasst und eben nicht hier-
archisch betrachtet werden, d.h. es soll versucht werden, nicht zu vergleichen und
vor allem nicht aus der eigenen Perspektive und Machtposition zu werten.* Hier
ist Vorsicht geboten, denn es ist bequem, sich auf die eigenen Standards zu be-
rufen. Bernhard Waldenfels schreibt iiber die Gefahren der Moderne, die eigene
Realitit als Bezugspunkt zu verwenden: »Dieser geistige Eurozentrismus bringt das
Wunder fertig, mit dem Eigenen zu beginnen, durch das Fremde hindurchzuge-
hen, um schlieflich beim Ganzen zu landen.« (Waldenfels 1997: 80) Eher geht es
um einen Versuch zu beobachten, was passiert, wenn Differenzen aufeinander
treffen, um dann allgemeine Erkenntnisse aus den Prozessen zu gewinnen. Den
Ansatz hierfir konnen die um 2002 formulierte und spiter erweiterte Idee der
Transdifferenz (Losch 2005) sowie die von Werner Kogge verfassten Ausfithrun-
gen zur Diskretion (Kogge 2002) bieten.

Das Konzept der Transdifferenz bezieht sich, allgemein gesagt, auf Interak-
tionen, die unter Differenzen stattfinden. Dabei gehen die Autoren® nicht von
biniren Differenzen aus, sondern von nicht klar abgrenzbaren Differenzkonglo-
meraten, die untereinander in immer wieder neuen Konstellationen operieren:

Das Transdifferenzkonzept [..] unterscheidet sich [...] von Konzepten der Entdif-
ferenzierung im Sinne von kreolisierender Mischung einerseits und Differenzen
dekonstruierender Hybriditat andererseits durch das gleichzeitige Fortbestehen
der (eingeschriebenen) Differenz und von Konzepten eines Dritten jenseits dicho-
tomer Differenzmarkierungen durch heterotope Offenheit, Transistorik und die
Unhintergehbarkeit kognitiver Dissonanz. (Ldsch 2005: 43)

Zunichst konzentrierte sich die Transdifferenz-Forschung vor allem auf Iden-
titdt(en) und auf Grenzdurchlissigkeit(en), was den Aspekt des Zeitlichen und
Riumlichen beinhaltete. Wie die seit 2002 veréffentlichten Publikationen bele-
gen, bietet das Konzept der Transdifferenz interdisziplinire Ansitze zur Analyse
von Diskursen, Literatur oder lebensweltlichen Phinomenen. Der folgende Ab-
schnitt beschiftigt sich mit den drei urspriinglichen Aspekten: Identitit, Zeit und
Raum und versucht, mit ihrer Hilfe den Ansatz fiir die transdifferenten Wissens-
konstruktionsprozesse zu erliutern.

4 Siehe Zitatzumsanderen Text/Text des Anderen (the Other text)«. Anjener Stelle kritisiert Bhabha
eine Art und Weise der Untersuchung des Anderen, die zu einem, wie er schreibt, »geschlossenen
Interpretationszirkel« fithrt (Bhabha 2000: 48).

5 Klaus Lésch und Helmbrecht Breinig sind Teilnehmende des Graduiertenkollegs Kulturherme-
neutik im Zeichen von Differenz und Transdifferenz an der Friedrich-Alexander-Universitat Erlan-
gen-Niirnberg.

https://dol.org/1014361/9783839450413-005 - am 13.02.2026, 08:04:47.

65


https://doi.org/10.14361/9783839450413-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66

Antonina Balfanz

Identitit wird im Konzept der Transdifferenz nicht als Status (wer bin ich?),
sondern als dynamisches Modell (Wer werde ich? Wer bin ich in diesem Moment?)
aufgefasst. Es ist nicht mit dem Konzept der doing identity gleich zu stellen, denn
bei der transdifferenten Identitit geht es nicht primir um duflere Identititszu-
schreibung, also um das Positioniert-Werden, eher geht es um das innere, fort-
dauernde Sich-Selbst-Positionieren in verschiedenen Zusammenhingen. Diffe-
renzen existieren nicht als konstante Gefiige, sondern wirken in verschiedenen
Konstellationen miteinander. Dieses Wirken ist ein Untersuchungsgegenstand
der Transdifferenz, die sich als Erginzung von Differenz versteht, wie Lars All-
olio-Nicke und Britta Kalscheuer in ihrem Aufsatz Wege der Transdifferenz darle-
gen:

Die Anerkennung der Wirkungsmacht von Differenzen, die temporar aufler Kraft
gesetzt werden und ins Oszillieren gebracht werden kénnen, lasst sich interpretie-
ren als Anerkennung der Vorgangigkeit und Dauerhaftigkeit des Positioniert-Wer-
dens von Identitaten, die jedoch in Zweifel gezogen und modifiziert werden kén-
nen. (Allolio-Nacke/Kalscheuer 2005: 19)

Der Aspekt der Modifizierung kénnte dann auf die Lernprozesse tibertragen
werden. Wie die Autoren und Autorinnen schreiben, sind Differenzen nicht
dauerhaft, sondern temporir aufgestellt (vgl. ebd.). Die Kurz-Weiligkeit oder
Lang-Weiligkeit der Aufstellungen sei hier offengelassen. Der Prozess wird als
auf verschiedenen Ebenen gleichzeitig, versetzt, parallel und quer zueinander
verlaufend aufgefasst. Wenn die zeitliche Linearitit und die damit verbunde-
ne raumliche Binaritit der Differenzen verlassen wird, dann gilt die Ebene des
zeit-raumlichen Einordnens nicht mehr. Die Betrachtung wird mehrdimensional
und synchron. Britta Kalscheuer beschreibt diese Bewegung niher im Aufsatz Die
raum-zeitliche Ordnung des Transdifferenten:

Nicht-bindr im raumlichen Sinne ist das Transdifferenzkonzept insofern, als Quer-
verbindungen zwischen Entitaten entstehen, bei denen die Inklusions-/Exklu-
sionslogik in ihre Schranken verwiesen wird. Nicht-Linearitdt im zeitlichen Sinne
bezieht sich hingegen darauf, dass [..] mit Transdifferenz nicht, wie fir die dia-
chrone Betrachtungsweise charakteristisch, eine Sequenz von klar unterscheidba-
ren kulturellen Ordnungen und Identitdten suggeriert wird, sondern statt dessen
wird die Méglichkeit einer Koexistenz verschiedener kultureller Ordnungen und
Identitaten eingeraumt, die konfligierende Zuordnungsanspriiche mit sich brin-
gen. (Kalscheuer 2005: 72)

In Bezug auf die Binaritit des Raumes (innen vs. auflen, markiert bzw. konstru-
iert durch Grenze) postuliert das Konzept der Transdifferenz also keine Dekons-

https://dol.org/1014361/9783839450413-005 - am 13.02.2026, 08:04:47.



https://doi.org/10.14361/9783839450413-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Interkulturalitat in der Wissensvermittlung oder Transdifferenz als Konzept

truktion der Differenzen/Grenzen, sondern betrachtet sie als beweglich, durch-
lissig, sich verwischend. Klaus Losch sieht die Grenze als raum-schaffend fiir den
interkulturellen Dialog, in dem die Selbst- und Fremdbilder aufeinandertreffen:
»Kulturelle Grenzen konnen als Demarkationslinien, als uniiberbriickbare Gra-
ben, als Kontaktzonen, als Zwischenrdume, als Passagen oder als Schwelle zum
Fremden konzeptualisiert werden.« (Losch 2005: 33) Die letzteren Funktionen der
Grenzen — Kontaktzonen, Zwischenriume und Passagen - sind fiir die Betrach-
tung der Vermittlungsprozesse an Hochschulen interessant. Der Seminar-Raum
ist als ein Aushandlungs-Raum zu sehen, in dem sich kulturell verschiedene Be-
trachtungs- und Herangehensweisen (Identititen) an ein bestimmtes, wissen-
schaftliches Problem in unterschiedlichen Beziehungen zueinander positionie-
ren. Ein Raum, in dem die jeweiligen Bilder und (Selbst-)Verstindnisarten (im
Plural!) von Wissen und Kanon aufeinander treffen: »In den genannten Zonen der
Unbestimmtheit geraten die Begriffe des Eigenen und des Fremden beziehungs-
weise des Selbst und des Anderen in ein Wechselfeld von gegensitzlichen Zuord-
nungsanspriichen und verlieren damit ihre Trennschirfe, das heift, es entfaltet
sich Transdifferenz.« (Ebd.: 34)

Es entsteht ein Zeit-Raum fiir Konflikte, und aus der Praxis beobachtet trifft
es zu. Zunichst werden die eigenen Vorstellungen identifiziert, gedffnet und
hinterfragt. Sie kénnen dann im Verlauf der Diskussion, der Arbeit an einem
Gegenstand destabilisiert oder verfestigt werden. Aber der Moment der Beobach-
tung, der Unsicherheit und der Begriindung des Standpunktes — der Diskussion
im Seminar-Raum - ist zugleich der transdifferente Moment. Die Produktivitit
der Momente des Zweifelns, des Nicht-Verstehens und des Miss-Verstehens spielt
dabei eine besondere Rolle. In der »klassischen« Herangehensweise an die Inter-
kulturalitit geht es vor allem um Herstellung eines Konsenses und der ambigui-
de Moment der Unsicherheit, des Unwohlseins wird als etwas gesehen, was es zu
beseitigen gilt, damit ein Konsens entsteht. Konsens kann aber bedeuten, dass
man sich darauf geeinigt hat, wessen Positionen revidiert werden und wessen als
giiltig gelten, was weiterhin Konflikte produzieren kann. Das Nichtaufarbeiten
dieses Momentes hat also Auswirkung auf den darauffolgenden Prozess der Su-
che nach Erkenntnis.

Um sich des sich in diesem Moment abspielenden Prozesses bewusst zu wer-
den, ist es zunichst angebracht, sich mit der Positionierung des Phinomens des
Nichtverstehens zu befassen. Das Nichtverstehen ist in der Regel negativ belegt,
im Gegensatz zum Verstehen. Nichtverstehen sollte nach Méglichkeit im Semi-
narraum aufgeklirt und beseitigt werden, das Verstehen wird als positives Ergeb-
nis und Ziel der Vermittlung (im Sinne des Transfers von Wissen) gesehen. Dabei
konne das Verstehen, wie Kogge schreibt, gerade in einer heterogenen Gruppe
nicht durch Gemeinsambkeiten aufgeklirt werden, es konne ebenso wenig durch
das Nichtvorhandensein von Gemeinsamkeiten erklirt werden (vgl. Kogge 2002:

https://dol.org/1014361/9783839450413-005 - am 13.02.2026, 08:04:47.

67


https://doi.org/10.14361/9783839450413-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68

Antonina Balfanz

16). Denn selbst gemeinsame Praktiken, die eine Voraussetzung fir Kommuni-
kation sind, kénnen das Verstehen nicht gewihrleisten. Zwar konnen sie die er-
warteten oder erwiinschten Reaktionen hervorrufen, sind jedoch keine Garantie
fiir das Verstehen. Das Nichtverstehen ergebe sich daraus, dass mehrere Diskur-
se oder Wissensordnungen unabhingig voneinander existieren (vgl. ebd.: 21). Es
ist ein Ansatz dafiir, sich mit dem Nicht-Verstandenen zu befassen, es zunichst
wahrzunehmen und im optimalen Fall bereit zu sein, sich mit etwas Neuem, An-
derem auseinander zu setzen.

Bevor man sich jedoch mit dem Prozess des Ubergangs vom Nichtverstehen
zum Verstehen zu beschiftigen beginnt, stellt Kogge noch eine Annahme auf, die
fur die Konzepte von Interkulturalitit von Bedeutung sein kann, und zwar

daf? die Moglichkeit zu verstehen stets eine gewisse Distanz impliziert und dafd
Nichtverstehen nicht im Widerspruch zu Nihe steht. Dazu gehért, dafs die Vor-
aussetzungen, die in einem Fall Verstehen ermoglichen, es in einem anderen ge-
rade verhindern; [..] die Bedingungen des Verstehens verandern sich durch das
Verstehen selbst, das Verstehen schafft neue Gegebenheiten, die Voraussetzung,
aber auch Hinderungsgrund fiir weiteres Verstehen sein konnen. (Kogge 2002: 16)

Anstelle von Fixierung von Gemeinsamkeiten und von Verstehen sei es nach Kog-
ge ratsamer, nach Riumen zu suchen, die Platz fiir den Prozess des Verstehens
schaffen. Er veranschaulicht es am Beispiel von Dialog, der ein Medium ist, eine
Ordnung, in die die Beteiligten hineintreten, nachdem sie aus ihrer eigenen Ord-
nung hinausgetreten sind. Diese temporire Losung von der eigenen Ordnung
ist eine Basis fiir die Begegnung im Dialog. Sie ist in der Handlungswelt schwer
zu erreichen, denn: »Wer fiir den Dialog offen ist, mufd nicht fiir den Anderen
offen sein, sondern lediglich fiir dieses Dritte, fiir das Medium der Verhand-
lung.« (Ebd.: 339f.) Einen Raum fiir den so verstandenen Dialog konnen jedoch
universitire Seminar-Riume schaffen, vorausgesetzt, sie zielen nicht nur auf
quantitativen Wissenserwerb und das Verstehen in einem vorgegebenen Sinne.
Der Seminar-Raum kann einen Schutz-Raum bieten fiir einen Dialog, der nicht
konfliktfrei zu sein hat. Es treffen ja dort verschiedene Ordnungen und Diskurse
aufeinander. Auch der transdifferente Moment (unabhingig von der realen Zeit-
dauer) richtet die Aufmerksamkeit auf den Moment des Dissenses, zwischen dem
Aufkommen und dem Lésen des Zweifelns. Das ist der produktive Moment, den
Kogge Diskretion nennt, in dem sich Differenzen neu ordnen, neuartige Konfi-
gurationen von Gedanken entstehen, was einem weiteren Schritt im Prozess des
Werdens eines Individuums darstellen oder zu neuen Erkenntnissen im Studium
fihren kann: »Der Grundgedanke ist hier, dafy, wenn Grenzen sich aus Prozessen
des Nichtverstehens bilden, es im Sinne eines verstindigen Verhaltens gegeniiber

https://dol.org/1014361/9783839450413-005 - am 13.02.2026, 08:04:47.


https://doi.org/10.14361/9783839450413-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Interkulturalitat in der Wissensvermittlung oder Transdifferenz als Konzept

Anderen angemessen sein kann, gerade nicht das eigene Vorverstindnis und die
eigenen Handlungsmuster auf Spiel zu setzen.« (Ebd.: 337)

Wenn wir unter Beriicksichtigung der von sich in Bewegung befindenden Be-
dingungen den Seminar-Raum relational betrachten, als eine Anordnung von
Elementen, die in Beziehungen (Platzierungen) zueinander stehen, aber auch als
einen Raum, in dem das Verstehen und das Nichtverstehen zueinander in sich
bewegenden Positionen stehen, dann kann so ein Raum nur kontingent gedacht
werden. Die Aufgabe der Teilnehmenden (vor allem der Lehrenden) ist dann, zu
beobachten in welchen An-Ordnungen die Platzierungen stattfinden/aufschei-
nen. Dies gibt dem Raum eine momentane Struktur. Zu beobachten ist sowohl die
strukturelle Dimension als auch die Handlungsdimension. Das ist ein transdiffe-
renter Prozess. Denn Raum ergibt sich (wird konstituiert) zwischen verschiede-
nen oft kontrovers zueinander stehenden Positionierungen. Er ist dann nur eine
Beziehung zwischen den Interagierenden, ein Raum fir das Aufeinandertreffen,
Infragestellen, Aushandeln, das in immer neuen Aufstellungen vorkommt. Die
ausgeschlossenen Maoglichkeiten (etwa Funktion der Sinngebung und der Orien-
tierung vs. Standards) werden aber nicht ausgeldscht. Transdifferent betrachtet
werden sie mit der gewihlten Moglichkeit wie im Pamplisest itberschrieben. Sie
existieren weiter, und das soll den Beteiligten bewusst sein, werden jedoch in der
gewdhlten Zusammensetzung und im jeweiligen Moment nicht aufgegriffen. Das
fihrt wieder die Temporalitit des Transdifferenten vor Augen. Sie ist eine der Be-
dingungen fiir die permanente Produktion/Konstruktion von Wissen, bei der die
Vermittlung eine wichtige Rolle spielt, solange sie kein Kanonwissen reproduziert.
Der Rahmen hat in dieser Betrachtungsweise eine Funktion der Sinngebung (Aus-
handlungskompromiss aller Beteiligten) und der Orientierung (vgl. Kalscheu-
er 2005: 78). Als solcher Rahmen im Seminar-Raum kénnen wissenschaftliche
Standards, Kanons oder Curricula gelten. Wenn aber Transdifferenzen wirklich
arbeiten sollen, dann ist zu iiberlegen, ob diese »Begrenzungen« temporir nicht
aufler Kraft gesetzt werden kénnen. Dann wiirde zwar so verstandener Raum als
chaotisch wirken, aber es wire zu erwarten, dass am Ende dieses Prozesses ein
von allen Beteiligten getragener Konsens eintreten wiirde.

Losungsfindung von Konflikten, indem ihre Ursachen erforscht und Vor-
schlige erarbeitet werden, ist eine Handlungsebene der Interkulturalitit. Er-
ginzend wire lediglich die Einordnung des Konflikts und der Grenze als etwas
Negatives, was man aufzuldsen, zu beseitigen bemiiht ist, zu tiberdenken. Was
passiert, bevor eine Konsenslosung gefunden wird? Aus einer transdifferenten
Konfliktbetrachtung kann sich ein durchaus produktives Potential ergeben, »ein
Bewufitsein dafiir [..], dass die Annahme universaler Gemeinsamkeiten eher zu
einer Verstetigung von Grenzen denn zu deren Gestaltung beitrigt. Besser ver-
stehen bedeutet [..] nicht die Herstellung gréofRerer Gemeinsambkeit, sondern mit
Grenzen besser umzugehen« (Kogge 2002: 22). Bzw. sie, nach Bhabha, zur »Quelle

https://dol.org/1014361/9783839450413-005 - am 13.02.2026, 08:04:47.

69


https://doi.org/10.14361/9783839450413-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70

Antonina Balfanz

der Artikulation« (Bhabha 2000: 48) zu machen. Auf der theoretischen Ebene sind
kulturelle Ordnungen Interaktionsriume, die als gleichwertig und gleichbedeu-
tend betrachtet werden, die aber auch ihre Regulierungsmechanismen haben. Im
Seminarraum sind das analog Kriterien des wissenschaftlichen Arbeitens und
Curricula.

Ich komme noch einmal auf die Frage, ob sie fiir die Dauer des transdifferen-
ten Moments aufler Kraft gesetzt werden konnen? Wenn wir den Seminar-Raum
als kulturell kontingent betrachten — ja. Denn eine Studienordnung kann in
diesem Moment als Ausdruck einer dominierenden Kulturvision, als hierarchi-
sierend betrachtet werden. Im Sinne der Grenze kann die Funktion der Vermitt-
lungsstandards (Kanons, Curricula) als Reproduktion von Wissen verstanden
werden. Im Zeitalter globalen Transfers von Wissen und Technologien erscheint
dieser Ansatz fiir Geisteswissenschaften weniger attraktiv. Eine transdifferente
Herangehensweise im interkulturellen Seminar-Raum schépft neue Erkenntnis-
se aus Differenzen, ohne vorher zu wissen, welche Erkenntnisse es sein werden.
In der Lehr- oder besser: Wissenskonstruktionspraxis bedeutet das: Wenn der
transdifferente Ansatz im Seminarraum verfolgt wird, werden Lehrende vorsich-
tig mit dem eigenen Kanon umgehen, ihn als eine der vielen Varianten und Optio-
nen von Wissen und Vermittlung betrachten, Geduld aufbringen, die eine Situa-
tion vermeiden ldsst, in der Alternativen als Unsinn abgetan werden (die Dualitdt
Sinn-Unsinn kommt bei der transdifferenten Handlungsweise kaum vor). Diese
Einstellung erfordert Diskretion im Sinne von Kogge: Innehalten, Beobachten,
Begleiten, Moderieren, sie erfordert viel Ambiguititsvermégen. Die Priorititen
verschieben sich vom Wissen-Vermitteln zum Prozess des Wissen-Konstruierens,
der kein vervielfiltigtes Wissen hervorbringt, sondern neue Erkenntnisse. Diese
wiederum werden als Ergebnis individuell entnommen (zum Prozess der Ver-
mittlung siehe auch Wierlacher 2003: 16) und weiter verarbeitet.

Das veridndert auch den Seminar-Raum als Macht-Raum. Die hierarchische
Achse Lehrende - Studierende wird aufgehoben und die lehrende Person wird zur
moderierenden Person. Die Moderation wird ebenso von studierenden Personen
iibernommen. Wie Samanta Gorzelniak schreibt, sollte die Hierarchie, die sich
aus dem institutionellen Rahmen und Traditionen, zu denen die Formen und Ins-
trumente der Vermittlung gehoren, ergibt, mit jeder Gruppe diskutiert werden.
Nur so konnen Machtstrukturen zumindest im Ansatz abgebaut werden. Das ist
eine der wichtigsten Voraussetzungen fiir transdifferente Wissensvermittlung
— die Machtstrukturen im Seminar-Raum, die unmittelbar erlebte Differenz zu
thematisieren: »In den Seminaren halte ich firr wichtig, dass die Studierenden
[zu diesem Kollektiv sollten aber eben auch Dozierende gehoren] sich als Gruppe
verstehen und solidarisch und basisdemokratisch, interessiert aneinander, den
Verlauf des Semesters gestalten.« (Gorzelniak 2016: 31)

https://dol.org/1014361/9783839450413-005 - am 13.02.2026, 08:04:47.



https://doi.org/10.14361/9783839450413-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Interkulturalitat in der Wissensvermittlung oder Transdifferenz als Konzept

Natiirlich kann man kritisch fragen, wohin das fithrt, was aus den Bildungs-
zielen, Kanons und Standards wird. Sie organisieren unsere momentane Wis-
sens-Wirklichkeit und dienen als Grundlage fiir die Entstehung einer weiteren
Wissens-Wirklichkeit. Deswegen sollen und kénnen sie beachtet werden: als Aus-
druck der jeweiligen Kultur. Im radikalen Sinne nur als Etappe und Instrument.
Insofern wire der bereits zitierte Ansatz von Wierlacher iiber Bildung, nach dem
sie einen selbstbestimmten, selbstgesteuerten und ergebnisoffenen Prozess dar-
stelle (vgl. Wierlacher 2003: 206) mit der im dem Konzept der Transdifferenz vor-
geschlagenen Herangehensweise durchaus realisierbar. Das bedeutet ein Arbei-
ten auf immer wieder neu definierte Ziele hin, in dem Bewusstsein, dass es ein
Etappenziel darstellt; das bedeutet auch Anerkennung dessen, was entsteht, als
Wissen im (allumfassenden) Sinne und als Grundlage fiir weitere Wissenspro-
duktion.

Eine Seminargruppe stellt ein interkulturelles Kollektiv im Rahmen einer In-
stitution, einer Universitit dar. Durch diesen Umstand ist dieses Kollektiv tem-
porir. Zudem setzt es sich aus eher zufillig zusammengekommenen Menschen
und ihrem Hintergrund, zu dem die kulturelle Prigung, sexuelle Orientierung,
korperliche Verfassung, Sprache(n), Vorwissen, Erwartungen und Anderes geho-
ren zusammen. Im Seminar-Raum als einem Ort und Denkkollektiv nach Ludwik
Fleck kommt es dann zum Akt der Wissensvermittlung im Sinne von Wissens-
produktion, der nicht gesteuert, lediglich moderiert verlaufen kann. Der Mehr-
wert fiir diesen Prozess liegt in Differenzen, die alle Beteiligten einbringen und
erlauben, dass sie miteinander konfrontiert werden, was durchaus zu Konflikten
fihren kann, was aber ihre Anschlussfihigkeit aufzeigt. Deswegen bergen die-
se Konflikte ein produktives Potential, selbst wenn es zu keinem Konsens oder
Kompromiss kommt. Sie bedeuten in jedem Fall eine Dekonstruktion des Einge-
brachten. Ob es dann zu einer Verschiebung von Grenzen und einer oder mehre-
ren neuen Konstruktion(en) kommt, bleibt offen.

Literatur

Allolio-Nicke, Lars/Kalscheuer, Britta (2005): Wege der Transdifferenz. In: Lars
Allolio-Nacke/Britta Kalscheuer/Britta und Arne Manzeschke (Hg.): Diffe-
renzen anders denken. Bausteine zu einer Kulturtheorie der Transdifferenz.
Frankfurta.M., S. 15-25.

Bhabha, Homi K. (2000): Die Verortung der Kultur. Titbingen.

Gorzelniak, Samanta (2016): Ein Stolpern in einer Welt der Gleichen: Uber die
Konfrontation mit Machtstrukturen in der akademischen Lehre. In: Antonina
Balfanz/Bozena Choluj (Hg.): Interkulturalitit und Wissensvermittlung. Di-
daktischer Umgang mit Differenzen. Frankfurt (Oder)/Slubice, S. 26-35.

https://dol.org/1014361/9783839450413-005 - am 13.02.2026, 08:04:47.

T


https://doi.org/10.14361/9783839450413-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12

Antonina Balfanz

Kalscheuer, Britta (2005): Die raum-zeitliche Ordnung des Transdifferenten. In:
Lars Allolio-Nicke/Britta Kalscheuer/Britta und Arne Manzeschke (Hg.): Dif-
ferenzen anders denken. Bausteine zu einer Kulturtheorie der Transdifferenz.
Frankfurta.M., S. 68-85.

Kley, Antje (2002): »Beyond control but not beyond accommodation«: Anmerkun-
gen zu Homi K. Bhahbas Unterscheidung zwischen cultural diversity und cul-
tural difference. In: Christof Hamann/Cornelia Sieber (Hg.): Riume der Hyb-
riditit. Postkoloniale Konzepte in Theorie und Literatur. Hildesheim. S. 53-65.

Kogge, Werner (2002): Die Grenzen des Verstehens. Kultur — Differenz — Diskre-
tion. Weilerswist.

Losch, Klaus (2005): Begriff und Phinomen der Transdifferenz: Zur Infragestel-
lung binirer Differenzkonstrukte. In: Lars Allolio-Nacke/Britta Kalscheuer/
Britta und Arne Manzeschke (Hg.): Differenzen anders denken. Bausteine zu
einer Kulturtheorie der Transdifferenz. Frankfurta.M., S. 26-52.

O.A.: Strategie der Wissenschaftsminister/innen von Bund und Lindern fiir die
Internationalisierung der Hochschulen in Deutschland (Beschluss der 18. Sit-
zung der Gemeinsamen Wissenschaftskonferenz am 12. April 2013 in Berlin);
online unter: https://www.bmbf.de/files/aaalnternationalisierungsstrategie_
GWK-Beschluss_12_04_13.pdf [Stand: 24.5.2019].

Reich, Hans R./Wierlacher, Alois (2003): Rahmenbegriffe interkultureller Germa-
nistik. Bildung. In: Alois Wierlacher/Andrea Bogner (Hg.) Handbuch interkul-
turelle Germanistik. Stuttgart/Weimar, S. 203-210.

Rothmeier-Reinmann, Gabi/Mandl, Heinz (1998): Wissensvermittlung: Ansit-
ze zur Forderung des Wissenserwerbs. In: Friedhart Klix/Hans Spada (Hg.):
Wissen, C/11/6 Enzyklopidie der Psychologie. Gottingen, S. 457-491.

Spinner, Helmut F. (2003): Wissen. In: Alois Wierlacher/Andrea Bogner (Hg.)
Handbuch interkulturelle Germanistik. Stuttgart/Weimar, S. 337-343.

Strecker, David (2002): Multikulturalismus und Hybriditit. Minderheitenrech-
te im Spiegel differenztheoretischer Ansitze. In: Christof Hamann/Cornelia
Sieber (Hg.): Riume der Hybriditat. Postkoloniale Konzepte in Theorie und
Literatur. Hildesheim, S. 89-107.

Thomas, Alexander (2003). Rahmenbegriffe interkultureller Germanistik. Lernen
und interkulturelles Lernen. In: Alois Wierlacher/Andrea Bogner (Hg.): Hand-
buch interkulturelle Germanistik. Stuttgart/Weimar, S. 276-287.

Waldenfels, Bernhard (1997): Topographie des Fremden. Studien zur Phinomeno-
logie des Fremden I. Frankfurt a.M.

Wierlacher, Alois (2003): Was soll »Vermittlung« heiflen? Zur Differenzierung der
Lehr- und Prisentationsformen in den sprach- und textbezogenen Fremdkul-
turwissenschaften. In: Alois Wierlacher und Konrad Ehlich, Ludwig M. Ei-
chinger, Andreas F. Kelletat, Hans-Jirgen Krumm, Willy Michel, Kurt-Fried-

https://dol.org/1014361/9783839450413-005 - am 13.02.2026, 08:04:47.



https://doi.org/10.14361/9783839450413-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Interkulturalitat in der Wissensvermittlung oder Transdifferenz als Konzept

rich Bohrer (Hg.) Jahrbuch Deutsch als Fremdsprache. Intercultural German
Studies, Band 29 aus 2003. Miinchen. S. 15-30.

Wierlacher, Alois/Bogner, Andrea (Hg.; 2003): Handbuch interkulturelle Germa-
nistik. Stuttgart/Weimar.

https://dol.org/1014361/9783839450413-005 - am 13.02.2026, 08:04:47.

13


https://doi.org/10.14361/9783839450413-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/1014361/9783839450413-005 - am 13.02.2026, 08:04:47.



https://doi.org/10.14361/9783839450413-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

