Gabriele Brandstetter

Die Szene des Virtuosen
Zu einem Topos von Theatralitat

A. ist ein Virtuose
und der Himmel ist sein Zeuge

Franz Kafka

Von Niccold Paganini, dem berithmten Violinvirtuosen, ist folgende
Geschichte tberliefert: Ein Gespriach zwischen Kollegen, nach einem
seiner Konzerte. Eduard Jaéll, ebenfalls ein berithmter Geiger, tauscht
seine Eindriicke tiber Paganini mit Benesch, einem dritten grofien Violi-
nisten dieser Zeit aus: »Wir kénnen alle unser Testament machens, sagt
Benesch. »Nein«, erwidert Jaéll, »ich bin schon tot.«!

Die kleine Anekdote bezeugt die aufierordentliche Wirkung eines Kon-
zertereignisses. Und sie inszeniert die Evidenz dieses Ereignisses, seine
Unbegreiflichkeit, die alle Mafistidbe bricht, indem sie eben diese Un-
begreiflichkeit im Urteil von Experten des gleichen Faches beglaubigt.?

1 Vgl. Edward Neill: Niccolo Paganini, Miinchen, Leipzig 1990, S. 167. Zu Paganini
vgl. auch: Walter G. Armando: Paganini. Eine Biographie, Hamburg 1960. - Die hier pu-
blizierte Studie arbeitet mit Skizzen und Thesen eines umfassenderen Forschungsprojektes
zum Thema »Virtuosen«. Es handelt sich um ein Gebiet, das bislang fast ausschliefllich
Gegenstand musikhistorischer Untersuchungen war; eine kulturwissenschaftliche und
theaterwissenschaftliche Reflexion des Phidnomens steht bislang noch aus. Aus dem
Bereich der musikwissenschaftlichen Forschung konnte hier nur ein Teil der Arbeiten
beriicksichtig werden; vgl. u.a.: Virtuosen. Uber die Eleganz der Meisterschaft. — Vorle-
sungen zur Kulturgeschichte, hg. vom Herbert von Karajan Centrum, Wien 2001; Tomi
Mikela: Virtuositit und Werkcharakter. Zur Virtuositit in den Klavierkonzerten der
Hochromantik, Miinchen, Salzburg 1989; Kurt Blaukopf: Grofle Virtuosen, Teufen, Bre-
genz, Wien 1957; Adolf Weissmann: Der Virtuose, Berlin 1920. Zur Motivgeschichte des
"Teufelsgeigers« im Kontext des mephistophelischen Musters des Teufelspaktes vgl. Pascal
Fournier: Der Teufelsvirtuose. Eine kulturhistorische Spurensuche, Freiburgi.Br. 2001.

2 Ahnliches schreibt auch der Komponist Carl Friedrich Zelter iiber seinen Eindruck
von Paganini an Goethe. Er berichtet am 20. April 1829 tiber die Begegnung am Tag zuvor,
Paganini sei »ein vollkommener Meister seines Instruments in héchster Potenz«, so dafd »die
Wirkung seines Spiels [...] anderen Virtuosen auf seinem Instrument ganz unbegreiflich«
sei. Vgl. Der Briefwechsel zwischen Goethe und Zelter, hg. von Max Hecker, I-III, Leipzig
1913-1918, Nr. 734; zit. nach Walter Salmen (Hg.): »Critiques Musicaux d’Artiste«. Kiinstler
und Gelehrte schreiben tiber Musik, Freiburg i. Br. 1993, S. 86.

Die Szene des Virtuosen 213

https://dol.org/10.5771/9783968217000-213 - am 17.01.2026, 18:10:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968217000-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diese staunen nicht nur. Sie kapitulieren: Der Auftritt Paganinis — dieses
»monstre« auf der Szene - sei nicht nur zichf mit den tiblichen Mustern
der perfekten Beherrschung des Instruments erklarbar. Er verweise tiber-
dies alle anderen Geiger in einen Raum der Nicht-Existenz. Der Virtuose,
ein Revenant eines anderen Geistes von Kunst und Technik; ein Magier,
der die Grenzen des physisch Méglichen in seinem Tun zu tiberschreiten
scheint und in eben diesem Spiel seinem verziickten Publikum verbirgt,
worin diese Transgression besteht.

Der Topos des Virtuosen markiert das Ereignis eines Auftritts, das
Aufmerksamkeit, ja: Staunen und Verbliiffung auf sich zieht. Der Ein-
druck des Uberwiltigenden,* der das Publikum zum »Zeugen eines My-
steriums«* macht, ihm »Schreie der Begeisterung«® entlockt, verdankt
sich — dies wird immer wieder berichtet — der schier menschen-unmégli-
chen Perfektion in der Darstellung, in der Beherrschung des Instruments,
der Stimme, des Korpers.® Der Enthusiasmus des Publikums bezieht
sich dartiber hinaus aber vor allem auf das Charisma, das die Figur des
Virtuosen erst hervorbringt; das diesem - als einem Topos von Dar-
stellung — allererst zuwéchst. Denn Topoi schaffen einen Evidenzraum;
sie bieten Argumente fiir die Wahrheit des Vorgetragenen. Und der
Virtuose erscheint als das Ereignis des Unwahrscheinlichen schlechthin.
Eine paradoxe Situation!

3 Der Eindruck des Uberwiltigenden - als das »Virtuose« — ist vergleichbar der Erfahrung
des Erhabenen, insofern als es sich um eine dsthetische Wahrnehmung handelt, die »unerklar-
lich¢, das Menschenmogliche tibersteigend erscheint; es ist aber dem Sublimen (wie Burke
und Kant es definieren) zugleich auch unvergleichbar, da das Virtuose auf einer technischen
Basis beruht; und das Uberwiltigende — eben deshalb ~ eher auf dem Frappanten (dem
»Interessanten« im Sinne romantischer Kunstphilosophie) basiert.

4 vgl. Kurt Blaukopf: Grofie Virtuosen, (Anm. 1), S. 13.

5 So die Berichte z.B. tiber die Auftritte von Franz Liszt und N. Paganini; vgl. Neill
(Anm. 1), S.94.

6 In Handbuch-Artikeln wird eben diese Seite des Virtuosen, die perfekte Beherrschung
von Kérper und Instrument, hervorgehoben; so z.B. im MGG-Artikel »Virtuosen« (von
Hanns-Werner Heister), Sp. 1723: Virtuositit verbinde die Pole »Ausstellung von Fertigkeiten
und Ausdruck, Verwundern- und Staunenmachen versus Affektsprache und Rithrung [...J«
und im »Theaterlexikon«, (hg. von Manfred Brauneck/Gérard Schneilin, Reinbek 1990),
heifdt es im kurzen Artikel von Bernard Poloni: »V. bezeichnet allgemein einen Meister seines
Fachs, einen hervorragenden Interpreten. Der Begriff gehort eigentlich der musikalischen
Fachsprache an und wurde im 18. Jh. aus dem Ital. iibernommen. Im Theater haftet dem
Wort V. eine leicht pejorative Bedeutung an im Sinne einer zu duflerlichen, auf unmittelbaren
Effekt zielenden Betonung der schauspielerischen Mittel.« (ebd., S.1038.)

214 Gabriele Brandstetter

https://dol.org/10.5771/9783968217000-213 - am 17.01.2026, 18:10:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968217000-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Warum? — Das Ereignis des Virtuosen, das Singulére seines Auftritts
bindet sich zwar an die jeweilige Performance und ihre Wirkung: Es
kann sich, als das Uniiberbietbare, nur selbst beglaubigen. Als eine
Szene aber und als ein Muster von Theatralitit zeigt sich die Figur des
Virtuosen erst durch die Geschichte ihrer Bezeugung: in den Berichten
und Erzihlungen der faszinierten oder kritischen Zeitgenossen; und in
den Anckdoten, die die Erotisierung und Damonisierung des Virtuosen
Inszenieren.

So gesehen ist der Virtuose eine Figur der Evidenz.”

Einer Evidenz wovon?, wird man fragen. Und die Antworten, die
auf diese Frage gegeben wurden und werden, seit dem 18. Jahrhundert,
seit dem Auftreten von Virtuosen als Solisten, sind widerspriichlich.
Die Darstellung solle den Geist des Textes — der Partitur oder des
Dramas - zur Evidenz bringen. Oder: die Evidenz bestehe eben in der
herausragenden Performance selbst, die den Eindruck des Uber-Natiir-
lichen, Zauberischen hervorruft — ein Eindruck, der zumeist durch die
"Topoi des Engels, des Teufels, oder, spater, der Maschine besetzt wird. So
wird etwa von Alessandro Scarlatti berichtet, daf} er, als er den Kastra-
ten Francischello auf dem Klavier begleitete, »nicht glauben konnte [...],
daf} ein Sterblicher derart gottlich singen kénne, so dafl dies ein Engel
sein miusse, der Francischellos Gestalt angenommen habe«, derart habe
dieser Gesang »alles tibertroffen, was er — Scarlatti - sich fiir ein mensch-
liches Wesen vorstellen konnte.«® Diesem Zwiespalt des Evidentiellen
entspricht die Ambivalenz in der Einstellung zum Virtuosen - zwischen
der Faszination des Unbegreiflichen und der Ablehnung jenes »Scheins«
von Oberflichlichkeit, den es — aufklarerisch — zu entzaubern und durch
die Vorziige des wahren (Seelen) Ausdrucks zu ersetzen gilt.

So berichtet der Frankfurter Kaufmann Johann Friedrich Armand von
Uffenbach vom Eindruck, den Vivaldis Violinspiel in Venedig 1715 auf
ihn machte. Vivaldi spielte

7 Adorno hat diese Evidenz dem Ereignis der Auffiihrung und dem Interpreten zugeschrie-
ben: »... der ganze Reichtum des musikalischen Gefiiges, in dessen Integration seine Kraft
eigentlich besteht, muf} von der Auffithrung zur Evidenz gebracht werden [...].« Theodor W.
Adorno: Gesammelte Schriften, Bd. 10/1 (Kulturkritik und Gesellschaft) »Bach gegen seine
Liebhaber verteidigt«, Frankfurt a. M. 1977, S. 145.

8 zit. nach Gino Monaldi: Cantanti evirati del Teatro Italiano, Rom 1920, S. 94.

Die Szene des Virtuosen 215

https://dol.org/10.5771/9783968217000-213 - am 17.01.2026, 18:10:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968217000-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ein accompagnement solo, admirabel, woran er zuletzt eine phantasie an-
hing, die mich recht erschrecket, denn dergleichen ohnméglich so jemahls
ist gespielet worden noch kann gespiehlet werden, [...] und das [mit] einer
geschwindigkeit die unglaublich ist, er suprenierte damit jedermann, allein,
dafl ich sagen soll, daf} es mich charmirt das kan ich nicht thun weil es nicht
so angenechm zu horen, als es kiinstlich gemacht war.®

Der Gegensatz zwischen dem, was als atemberaubende technische Lei-
stung »suprenierete, also Staunen macht, und dem, was ausdrucksvoll
und bertihrend wirkt, zahlt seit dem 18. Jahrhundert zum ambivalenten
Merkmals-Katalog des Virtuosen. Mehr noch: seit dem Auftreten der
legenddren Virtuosen im 19. Jahrhundert im Schauspiel und im Kon-
zert — von Iffland bis Zacconi und Sarah Bernhardt, von Kalkbrenner
und Paganini bis zu Liszt - iiberwiegen (insbesondere in der deutschen
Kritik) die pejorativen Urteile, so dafy der »Virtuos« stellenweise sogar
ein Gegenbegriff zum »wahren Kiinstler« wurde."” Die Topoi des (blof})
Brillanten, der Effekthascherei, des Zirzensisch-Bravourtsen, das die
Aufmerksamkeit nur auf die Selbstinszenierung des Virtuosen lenke; die
Absicht der Blendung durch Gaukelstiicke eines leeren Scheins, der sich
im Seelenlos-Mechanischen erschépfe — diese Formeln pragen die Se-
mantik zahlreicher Artikel. Franz Liszt schreibt in seinem insgesamt von
Bewunderung getragenen Nekrolog auf Paganini tiber dessen Virtuosen-
Egomanie: »Paganinis Gott aber ist nie ein anderer gewesen, als stets sein
eigenes diister trauriges Ich!«!! Heinrich Heine verweist in der »Lutezia«
auf die zahlreichen Nachfahren von Paganini und Liszt, die »wie die
Heuschrecken« jede Wintersaison in Paris einfallen, als »Invaliden des
Ruhms«.!? Und diese Auffassung iiber die mangelnde Werkbezogenheit
und die Oberflichlichkeit des Theatralen im Auftritt des Virtuosen fin-

9 zit. nach: Konrad Kuster: Das Konzert. Form und Forum der Virtuositit, Basel, London,
New York 1993, S.111.

10 Vgl. Albrecht Betz: Das Vollkommene soll nicht geworden sein. Zur Aura des Virtu-
osen, in: Virtuosen 2001, Anm. 1, S.9-31; sowie die Verteidigung der Virtuosen gegen ihre
»Verdichtigung« durch Albrecht Riethmiiller: Die Verdéchtigung des Virtuosen — Zwischen
Midas von Akragas und Herbert von Karajan, ebd. S.100-124.

1 Franz Liszt: Paganini. Ein Nekrolog, (1840) in: »Critiques Musicaux« (Anm.2),
S.229.

12 Heinrich Heine: Lutezia II/LVI (Paris, 26.3.1843). In: Samtliche Werke. Dusseldorfer
Ausgabe, hg. von Manfred Windfuhr, Band 14, 1, Hamburg 1990, S. 49 (zit. im weiteren unter
der Sigle DHA und Band- und Seitenzahl).

216 Gabriele Brandstetter

https://dol.org/10.5771/9783968217000-213 - am 17.01.2026, 18:10:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968217000-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

det sich selbst im 20. Jahrhundert noch hiufig, etwa wenn Alfred Brendel
iiber Franz Liszts virtuose Stiicke sagt, sie kénnten leicht zum »Vehikel
des Effekts [werden], den Wagner als Wirkung ohne Ursache bezeich-
net«3 habe. Auch in der Wissenschaft, in zahlreichen Handbuch- und
Lexikon-Artikeln in der Musik- und ebenso in der Theaterwissenschaft
finden sich solche Wertungen des Virtuosen noch heute.'*

Zum Verstandnis dieses komplexen Zusammenhangs ist es nétig, einen
Blick auf die Karriere des Begriffs in der Kulturgeschichte zu werfen.
Der Begriff »Virtuose« geht zurtick auf das lateinische Wort »virtus«; es
bedeutet: kriegerische Tiichtigkeit, »zum Sieg fahig«. Etwas vom sieghaf-
ten Gestus dieser Bedeutung ist auch in der Vorstellung vom Virtuosen
noch enthalten: in der Auffassung des Begriffs, wie er in der Renaissance
verwendet wird. Hier bezeichnet »virtuoso« ganz allgemein das Ideal
des gebildeten Menschen; zugleich wird der Begriff mehr und mehr fiir
herausragendes K6nnen und bezogen auf Gelehrsamheit in allen Sparten
des Wissens und der Kunst verwendet.”” Erst im 18. Jahrhundert ver-
lagert sich die Bedeutung von »Virtuose« — mit der Trennung von Autor
und darstellendem Interpreten’s — auf den ausiibenden Kiinstler.

Dabei ist aber in Erinnerung zu rufen, daf »virtuosi« in einer dlteren
und allgemeineren Wortbedeutung, insbesondere in England im 16. und
17. Jahrhundert, jene Gelehrten meinte, die sich als Sammler und Lieb-

haber sowohl von Kunstwerken als auch von naturwissenschaftlichen

13 Alfred Brendel zit. nach Betz (Anm. 10), S. 23.

14 Im 19. Jahrhundert wurde der Begriff »Virtuose« bereits tiberwiegend fiir die musika-
lische Darstellung auf einem Instrument verwendet; (vgl. die Sammlung der Definitionen im
Artikel von Martin Warnke: Der virtuose Kiinstler, in: Virtuosen (Anm. 1), S.81-99, hier
S.81f.); und noch im obengenannten Artikel des »Theaterlexikons« oder im 1972 erschie-
nenen Artikel zum »Virtuosen« im »Handwoérterbuch der musikalischen Terminologie« (vgl.
den Auszug bei A. Riethmiiller (Anm. 10), S. 107) ist der Hinweis auf die Auferlichkeit der
Darstellung als Selbstzweck zu finden.

15 Es ist bezeichnend, das diese Bedeutung des Begriffs »Virtuoso« sich in der Zeit der
Manufaktur, ca. von 1550-1750, herausbildet und differenziert.

16 Eine Entwicklung, die im 18. Jahrhundert beginnt und Anfang des 19. Jahrhunderts
bereits die Musiktheater-und Konzert-Szene in den biirgerlichen Stddten Europas bestimmt.
E.T.A. Hoffmann hat in seinen Texten diesen Sachverhalt prizise dargestellt (etwa in den
Novellen »Ritter Gluck« oder »Don Juan«); und Heinrich Heine reflektiert diese Entwick-
lung - u.a. in den Berichten aus Paris und in den »Florentinischen Néchten« — auch vor dem
Hintergrund der politischen und 6konomischen Verdnderungen im 19. Jahrhundert.

Die Szene des Virtuosen 217

https://dol.org/10.5771/9783968217000-213 - am 17.01.2026, 18:10:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968217000-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Objekten hervortaten und sich der 1662 gegriindeten »Royal Society of
London for Improving Natural Knowledge« anschlossen. "

Die Virtuosi des frithen 17. Jahrhunderts waren Amateure im urspriinglichen
Sinne dieses Wortes, sie beschiftigten sich mit Kunst, Altertimern, Mathe-
matik und/oder Raritédten der Natur, weil sie diese Gegenstinde liebten und
darin ihre Freude fanden.'s

So erschien in dieser Zeit eine ganze Reihe von Abhandlungen und
Handbiichern tiber diese Wissens-Praxis und ihre Gegenstinde:'* Henri
Peachums »Complete Gentleman« (1634) war eine Art Handreichung fiir
»virtuosi«. Robert Burton bespricht in seiner »Anatomy of Melancholy«
(1621) Strategien der Aufmersamkeit und der Forschung der »virtuosi«
als ein Remedium gegen Melancholie. Francis Bacon beschreibt in seiner
Abhandlung »The Advancement of Learning« (1605) Sammlungen und
Forschungsgebiete eines »virtuoso«; Robert Boyle, Mitglied der Royal
Society und Verfasser von »The Christian Virtuoso«, nannte sich selbst
und andere Gelehrte »virtuosi«.2 Und Sir Thomas Browne schliefilich
falte den Typus von Gelehrsamkeit, den er selbst — in seiner sammleri-
schen und dem Raren und Kuriosen zugewandten Forschung — verkér-
perte, unter den Begriff des »Virtuoso«.!

Warum aber ist dieser wissensgeschichtliche Begriff »Virtuose« von
Interesse fiir eine Untersuchung zur Theatralitit dieses Topos? Es ist

17 vgl. R.H. Syfret: Some Early Reactions to The Royal Society. In: Notes and Records
of the Royal Society of London, 7, 1950, S.207-258.

18 Lorraine Daston: Eine kurze Geschichte der wissenschaftlichen Aufmerksamkeit, Miin-
chen 2000, S.28.

19 Vgl. den sehr informativen Artikel von Marjorie Hope Nicolson: Virtuoso, in: Dictio-
nary of the History of Ideas. Studies of Selected Pivotal Ideas, hg. von Philip Wiener, Vol. IV,
New York 1973, S. 486-490.

20 Bemerkenswert sind dabei auch die Berichte tiber die Praxis dieser Forschungen, die Ku-
riositit sowohl der Gegensténde als auch der Verfahren; eine Situation, die leicht parodistische
Ziige annahm; so z.B. wenn tiber Nicholas Gimcrack, the »Virtuoso«, berichtet wird, man
habe ithn beobachtet, »lying upon a laboratory table where he is learning to swim by imitating
the motions of a frog in a bowl of water. When asked whether he had practiced swimming
in water, he replied that he hates the water and would never go near it. >I content myself¢, he
said, >with the speculative part of swimming; I care not for the practical. [...] Knowledge is
my ultimate end.«, zit. nach M. Hope Nicolson (Anm. 19), S. 487.

21 Vgl. dazu Arno Loffler: Sir Thomas Browne als Virtuoso. Die Bedeutung der Gelehr-
samkeit fiir sein literarisches Alterswerk, Niirnberg 1972.

218 Gabriele Brandstetter

https://dol.org/10.5771/9783968217000-213 - am 17.01.2026, 18:10:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968217000-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Bedeutung fiir eine Geschichte der Aufmerksamketit, die diese frithe
epistemologische Szene des Virtuosen in den Horizont der Theatrali-
tatsforschung riicken mufl. »Virtuosi« markieren das Feld des Wissens
und einer Wahrnehmung, die auf das Staunen und auf das Erstaunliche
gerichtet sind. Wie die Wissenschaftshistorikerin Lorraine Daston in
ithren Untersuchungen gezeigt hat,?? geht das besondere Interesse am
Wunderbaren, am Unerklarlichen und an ungewoéhnlichen Objekten ein-
her mit einer spezifischen Ausrichtung der wissenschaftlichen Aufmerk-
sambkeit: nimlich mit den (im 16. und 17, Jahrhundert positiv bewerteten)
kognitiven Leidenschaften des Staunens und der Verbliffung. Eben die
Beziehung von Wunderbarem, als dem staunenswiirdigen Objekt, und
der Aufmerksamkeit des Forschers eréffnet einen Wahrnehmungs- und
Erkenntnis-Raum, der eine spezifische Erfahrung von Evidenz ermog-
licht. Und der »Virtuoso« ist es, der gleichsam die Stelle der Selektion
und der Vermittlung des Staunenswiirdigen besetzt. Virtuosen sind, so
gesehen, Attraktoren der Aufmerksamkeit; und sie sind zugleich Medien
der Aufmerksamkeit.

Es wire nun freilich zu linear gedacht, von einer direkten Ablésung und
Ubertragung dieses Aufmerksamkeits-Szenarios — des Staunens — von
der Wissenschaft in die darstellende Kunst des 18. und 19. Jahrhunderts

auszugehen.?*

22 L. Daston (Anm. 18); vgl. auch: Lorraine Daston und Katherine Park: Wonders and
the Order of Nature, 1150-1750, New York 1998, sowie Lorraine Daston: Die kognitiven
Leidenschaften: Staunen und Neugier im Europa der frithen Neuzeit. In: Dies.: Wunder,
Beweise und Tatsachen. Zur Geschichte der Rationalitit, Frankfurt a. M. 2001, S. 77-97.

23 Jene Objekte der Wunderkammern ebenso wie die staunenswiirdigen und absonderli-
chen Gegenstinde von wissenschaftlichen Abhandlungen wie etwa der monstrose Kalbskopf
bei Robert Boyle: An Account of a Very Odd Monstrous Calf. In: Philosophical Transactions
of the Royal Society of London, London 1665.

24 Freilich beginnt zu jenem Zeitpunkt, als in der Naturwissenschaft sich das kognitive
Interesse »vom Wunderbaren zum Gewdhnlichen« (vgl. L. Daston (Anm. 18), 2000, S.13)
bewegt und Joseph Addison (der mit Richard Steele 1710 noch »The Will of a Virtuoso«
verfafit hat) tiber die »belanglosen Raritéten, mit denen das Kabinett eines Virtuoso vollge-
stopft ist [...J« (zit. nach L. Daston, 2000, S. 29) spottet und fordert, »Forschungen dieser Art
sollten der Zersteuung, der Entspannung und dem Vergniigen dienen, und nicht etwa eine
ernsthafte Lebensbeschéftigung sein.« (ebd.) jene Epoche, in der der Virtuose mehr und mehr
in der Kunst, insbesondere in der darstellenden Kunst, hervorzutreten beginnt und selbst zum
umstrittenen Gegenstand der Aufmerksamkeit und des Staunenes wird.

Die Szene des Virtuosen 219

https://dol.org/10.5771/9783968217000-213 - am 17.01.2026, 18:10:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968217000-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aber es sind doch die insgesamt sich wandelnden Konzepte und Ver-
fahren zur Herstellung von Evidenz — sowohl in der Wissenschaft? als
auch in der Kunst - die hier eine Verbindung stiften und die Theatrali-
tit der Szene des Virtuosen, als eine Figur von Evidenz, markieren. In
beiden Bereichen stellt sich Evidenz tiber das Staunen, die Verbliffung
uber das Wunderbare her. Wie aber vermittelt sich dieser Stil der Auf-
merksamkeit? Ich meine, daf} hier die Rhetorik eine wichtige Briicken-
funktion einnimmt: zwischen der >demonstratio« des wissenschaftlichen
Vortrags und der >hypocrisis< der kiinstlerischen Darstellung; und dies
auch und gerade in einer Zeit — im 18. Jahrhundert - in der der Status
der Rhetorik in der Kultur und in der Kunst briichig wird.

Warum Rhetorik? Hier meine ich jenen Bereich der Rhetorik, der fiir
die Wirkung des Virtuosen von Bedeutung ist: ndmlich fiir den Vortrag
selbst; jene Dimension der darstellerischen Praxis also, die mit den Be-
griffen der »actio« bzw. der >hypocrisis¢< bezeichnet ist. Die »actioc umfaf3t
jene Seiten des Wissens, des Zeigens — jene Formen der Inszenierung,
die performativ Evidenz herzustellen vermégen: durch den Einsatz aller
korperlichen Mittel (der Stimme, Mimik, Gestik) sowie der raumlichen
und rahmenden Arrangements; jenen »Auftritt« eines Vortragenden also,
der schon in der Antike als entscheidend fiir die Wirkung (einer Rede)
betrachtet wurde: in der Rhetorik des Aristoteles?® und, deutlicher noch,
bei Cicero: »Der Vortrag, sage ich, hat in der Redekunst allein entschei-
dende Bedeutung. Denn ohne ihn gilt auch der grofite Redner nichts,
ein mittelmafiger, der ithn beherrscht, kann aber oft die grofiten Meister
ubertreffen.«

25 Die Bedeutung von Evidenz im Bereich der Wissenschaftsgeschichte ist in letzter Zeit in
den Aufmerksamkeitshorizont kulturwissenschaftlicher Untersuchungen (z.B. zur »Kultur-
geschichte des Beweises«) gertickt; die Verbindungen zwischen Kunst, Rhetorik und Wissen-
schaft — eben tiber unterschiedliche Theorien und Verfahren zur Herstellung von Evidenz
(wie sich dies z.B. in der Figur des Virtuosen zeigt) sind bislang m.W. noch nicht eingehend
untersucht (ein umfangreiches Gebiet, das ich hier nur in den Umrissen des Projektes skiz-
zieren kann). — Zur Evidenz in der Wissenschaft vgl. Gary Smith und Matthias Krof§ (Hgg.):
Die ungewisse Evidenz. Fiir eine Kulturgeschichte des Beweises, Berlin 1998.

26 Aristoteles spricht der rednerischen Aktion — der >actio« — die »gréfite Wirkunge zu: vgl.
Aristoteles, Rhetorik III, 1,2, 1403.

27 Cicero: de oratore, 3, 213; zum Kontext in der Geschichte der Rhetorik vgl. Gert Ueding,
Bernd Steinbrink: Grundrif§ der Rhetorik. Geschichte, Technik, Methode, 3. Aufl. Stuttgart,
Weimar 1994, S. 2301f.

220 Gabriele Brandstetter

https://dol.org/10.5771/9783968217000-213 - am 17.01.2026, 18:10:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968217000-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Inszenierung von Bezeugung und Authentizitit selbst also wird
zum entscheidenden Moment des Vortrags,” denn - so die Theorie
der hypocrisis — durch »ars« solle der Eindruck erweckt werden, daf§
der Vortragende an dem, was er darstellt, innerlich beteiligt sei. In-
teressant ist in diesem Zusammenhang von Theatralitit und Evidenz,
dafl sich im Begriff der >hypocrisis< ambivalente Bedeutungsschichten
tiberlagern. Der Begriff bezeichnet — in einer reprasentationsstrategisch
wichtigen Uberkreuzung von >Inszenieren< und >Auslegen< — sowohl den
Akt des >Ansagens« (Deutens) und Darstellens, als auch die Formen der
Verstellung und der Heuchelei. Gebarden im Spiel solcher »actios, die
den Effekt der inneren Beteiligung des Vortragenden beim Publikum
zu erzielen suchen, sind zuletzt eben wegen dieser >Inszeniertheit von
Authentizitdt« immer auch umstritten — wie z.B. die Berichte tber Franz
Liszts Posen zeigt: wenn er etwa nach dem Vortrag von Bachs »Air« aus
der D-Dur Suite das Haupt auf die Tasten zu legen und die Hande zu
falten pflegte.?

Genau an diesem Punkt nun wird — eben im 18. Jahrhundert, in
der Zeit also, in der der Virtuose »unter Verdacht« gerit — die Differenz
zwischen Rhetor und Schauspieler zu einem Streitfall der Asthetik und
der Debatten um Authentizitit. Die Dyfferenz zwischen Redner und
Schauspieler war zwar auch in der Antike schon ein Thema: Cicero
bezeichnet den Redner als Darsteller des wirklichen Lebens, wiahrend
der Schauspieler der Nachahmer der wirklichen Lebens sei. Wihrend
also der Schauspieler im Modus des »als ob< agiert und Wirklichkeit
als Mimesis darstellt, prasentiert der Redner - als Vortragender (auch
in der Musik) — die Wirklichkeit eines Textes, als >Geschichte«. Er tut
dies nicht in einer >Rolle« mit ihrer zeichenhaften Ausstattung, sondern
er hat das Publikum durch das Ethos seiner Person - tiber die Evidenz
seiner Darstellung — zu gewinnen und zu iiberzeugen. Diese Unterschei-
dung zwischen Mimesis und Représentation wird im 18. Jahrhundert
wieder aufgenommen und im komplexen Zusammenhang der Fragen
von Darstellung, Natiirlichkeit und Authentizitit reflektiert. Gemeinhin
geht man in der Forschung von einer Diskreditierung und Verdringung

28 Zu »Evidenz« vgl. Ueding/Steinbrink (Anm. 26), S.284f. — In diesem Zusammenhang
wire der Verbindung (und Differenz) von wissenschaftlichem Vortrag und >Performance« als

kiinstlerischem Vortrag noch genauer zu betrachten.
29 zit. nach A. Betz (Anm. 1), S. 24.

Die Szene des Virtuosen 221

https://dol.org/10.5771/9783968217000-213 - am 17.01.2026, 18:10:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968217000-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des Rhetorischen aus der (Theater- und Kunst-)Szene der kérperlichen
Beredsamkeit aus.* Fraglich ist allerdings, ob hier nicht vielmehr eine
Verschiebung stattfindet, durch die das Authentizititsmuster, das in der
Antike dem Redner (und nicht dem Schauspieler) zugeordnet war, in
der sich wandelnden biirgerlichen Kultur nun ausgerechnet durch den
Virtuosen verkorpert wird. Denn fiir die »actioc des Vortragenden galt
stets, dafy die Glaubwiirdigkeit seiner Darstellung — bei allem Einsatz
mszenatorischer (und argumentativer) Mittel — zuletzt durch seine Per-
son vermittelt wurde: zum Pathos der Darstellung kam das Ethos seiner
Personlichkeit, Status, Ehrbarkeit — eben »virtus«. So gesehen wére der
Virtuose eine Figur der Latenz des Rhetorischen; d.h. im Topos des
Virtuosen finden (in verschobener Form) jene Elemente des Rhetori-
schen eine andere Szene, die mit dem Natiirlichkeitsparadigma in der
Darstellungstheorie im 18. Jahrhundert abgel6st schienen, eigentlich
aber einem verdeckten Szenen- und Diskurswechsel unterlagen. Die
Ambivalenz in der Beurteilung des Virtuosen bezieht sich auf diese Un-
entscheidbarkeit zwischen Vortrag und Schauspiel, zwischen dem Ethos
des Interpreten und der Artifizialitit der >Performance:. Es ist ein Di-
lemma, das im 18. Jahrhundert zunéchst in der Beurteilung des virtuosen
Gesangs schlechthin, des Gesangs der Kastraten, sich niederschldgt,’
allmihlich auch den Schauspieler einbezieht®” und schliefflich — mit der

30 Die Frage der Latenz des Rhetorischen und seine Verschiebung in andere Felder der
Reprisentation (der Wissenschaft, der darstellenden Kiinste wie z. B. der Virtuosen) konnte
(immer noch) der Gegenstand einer weitlaufigen Untersuchung werden. Zur Verinnerlichung
des Rhetorischen im 18. Jahrhundert vgl. u.a. Erich Meuthen: Selbstiiberredung. Rhetorik
und Roman im 18. Jahrhundert, Freiburg i. Br. 1994.

31 Vgl. dazu die immer noch umfassendste Dokumentation von Franz Habdck: Die Kastra-
ten und ihre Gesangskunst. Eine gesangsphysiologische, kultur- und musikhistorische Studie,
Berlin, Leipzig 1927.

32 Vgl. dazu etwa Rousseaus und Diderots Kritik am traditionellen Schauspielstil (dazu:
Michael Fried: Absorption and Theatricality. Painting and Beholder in the Age of Diderot,
University of California Press, Berkeley, Los Angeles, London 1980); — ein Beispiel solcher
Einschétzung findet sich bei Heinrich Theodor Rétscher, der die von Zeitgenossen gedufierte
Kritik an Iffland (dem hochgeschitzten Schauspieler und Theaterdirektor) zusammenfafit:
»Wenn Tieck zuweilen von Iffland behauptet, in seinem Spiel sei 6fters etwas Virtuosen-
haftes gewesen, so will er damit im Finklange mit unseren Behauptungen andeuten, dafl in
Iffland’s Spiel bisweilen eine gewisse Sucht nach dem Absonderlichen, nicht das reine Streben
geherrscht habe, ganz in der Person aufzugehen, welche er spielte.« Aus Heinrich Theodor
Rétscher: Das Virtuosenthum in der Schauspielkunst, in Ders.: Kritiken und dramatische
Abhandlungen, Leipzig 1859, S. 241-249, hier: S.243.

222 Gabriele Brandstetter

https://dol.org/10.5771/9783968217000-213 - am 17.01.2026, 18:10:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968217000-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verbreitung des Instrumentalkonzerts als biirgerlicher Institution und
den Auftritten reisender Solisten — insbesondere den Virtuosen in der
Musik ins Zentrum der Aufmerksamkeit riickt. Friedrich Nietzsche war,
neben Heinrich Heine, wohl der genaueste Beobachter dieser schillern-
den Szene des Virtuosen. So warnt er (in seiner Polemik gegen Wagner)
vor der »Heraufkunft des Schauspielers in der Musik«*, vor jenem »Kiinstler
des Vortrags«<**, der vor allem » Wirkung will, nichts mehr ...«*. Zugleich
aber zieht Nietzsche, der grofe Rhetorik- und Musik-Kenner, die aus der
actio-Lehre bekannte Vorstellung heran, dafl der Vortragende das Ethos
seiner Darstellung durch seine Personlichkeit zu beglaubigen habe; daf§
und wie er also die Performance an die Stelle des »Meisters« zu setzen
weifd:

Der Klavierspieler, der das Werk eines Meisters zum Vortrag bringt, wird
am besten gespielt haben, wenn er den Meister vergessen lieff und wenn es
so erschien, als ob er eine Geschichte seines Lebens erzdahle oder jetzt eben
etwas erlebe. Freilich: wenn er nichts Bedeutendes is¢, wird jedermann seine
Geschwitzigkeit verwiinschen [...]. Also muf} er verstehen, die Phantasie des
Horers fur sich einzunehmen. Daraus wiederum erkldren sich alle Schwi-
chen und Narrheiten des »Virtuosentums«.26

Aussagen wie diese, in der die verschobenen Positionen von Werk und
Darstellung und die Fragen der Authentifizierung differenziert betrachtet
werden, sind eher selten. Zumeist bewegen sich die Argumente gegen
(seltener fir) den Virtuosen zwischen den Polen von Geist und Technik.
Und sie bezeichnen ein Feld widerstreitender Autorititen: die Autoritat
des Textes auf der einen Seite, die des Performers (oder Interpreten) auf
der anderen Seite. Hier entsteht zu Beginn des 19. Jahrhunderts eine
ganz klare Hierarchie: zugunsten der Autor-Position und des mit dem
Text verbundenen Werk-Begriffs.*”

33 Vgl Friedrich Nietzsche: Der Fall Wagner. In: Ders., Werke, hg. von Karl Schlechta,
Miinchen 1962, Bd. 2, S. 925.

34 Ebd.

35 Friedrich Nietzsche: Wagner als Gefahr. In: Nietsche contra Wagner. Aktenstiicke eines
Psychologen (Anm. 33), Bd. 2, S.1043.

36 Friedrich Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches; 1. Band, Nr. 172. In: Werke
(Anm. 33), Bd.I, S.560.

37 Esist in diesem Zusammenhang, in der Geschichte des >Virtuosen, bemerkenswert, dafl
die Einheit der Funktionen von Autor und Werk /" Text eben in jenem historischen Moment der
sozialen und 6konomischen Entwicklung besonders dominant wird, in dem »Arbeitsteiligkeit«

Die Szene des Virtuosen 223

https://dol.org/10.5771/9783968217000-213 - am 17.01.2026, 18:10:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968217000-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In der Tat ist es eine Denkfigur des Idealismus, die als Differenz von
Geist und Technik immer wieder variiert erscheint, und die Hegel auf
den Begriff gebracht hat, wenn er in seinen Vorlesungen iiber Asthetik
sagt, es gebe zwei Typen der »kiinstlerischen Exekution«:

Die eine versenkt sich ganz in das gegebene Kunstwerk und will nichts wei-
teres wiedergeben, als was das bereits vorhandene Werk enthalt; die andere
dagegen ist nicht nur reproduktiv, sondern schopft Ausdruck, Vortrag, genug,
die eigentliche Beseelung nicht nur aus der vorliegenden Komposition, son-
dern vornehmlich aus eigenen Mitteln. [...] Solche Virtuositit beweist, wo sie
zu ihrem Gipfelpunkt gelangt, nicht nur die erstaunenswiirdige Herrschaft
iiber das Aufiere, sondern kehrt nun auch die innere ungebundene Freiheit
heraus, indem sie sich in scheinbar unausfithrbaren Schwierigkeiten spielend
uberbietet, zu Kiinstlichkeiten ausschweift, mit Unterbrechungen, Einfillen
in witziger Laune tiberraschend scherzt und in originellen Erfindungen selbst
das Barocke geniefibar macht.®®

Eben dieses Verzieren, Improvisieren, Phantasieren — die produktive
Freiheit des Darstellers als einer »Ausschweifung« also — steht mit der
Krise der Reprisentation ab 1800 mehr und mehr im Zwielicht. Wih-
rend die Improvisation im 17. und frithen 18. Jahrhundert - in den Arien
der Kastraten, in den Soli der Ténzer, in den Auftritten der Schauspie-
ler — noch selbstverstandlich zur Praxis der Auffithrung gehorte, wird sie
im 19. Jahrhundert zum Streitpunkt einer Asthetik, die den Interpreten
mehr und mehr der Intention des Autors bzw. der Autoritit des Textes
unterzuordnen trachtet — die »Phantasie« und das »Capriccio« werden
zu einer Darstellungsform der Texte, in der Musik ebenso wie in der
Literatur. Von den Paradoxien der Darstellung zwischen Notat und In-
szenierung, zwischen Gedachtnis und Ereignis, die sich daraus ergeben,
erzihlen Texte wie etwa E.T. A. Hoffmanns »Ritter Gluck«; aber auch

(nicht nur im 6konomischen Bereich der Industrialisierung, sondern auch zwischen Autor
und Darsteller, Komponist und Musiker) relevant wird (nicht zuletzt auf dem wachsenden
»Markt« des Konzert-Systems); Karl Marx hat in diesem Zusammenhang den Begriff des
»Virtuosenc« fiir eben jene arbeitsteilige Situation der Gesellschaftsentwicklung verwendet
und von der »Virtuositit des Detailarbeiters« gesprochen. (zit. nach Hanns-Werner Heister;
Artikel »Virtuosen« in: MGG, S.1723.)

38 Georg Friedrich Willhelm Hegel: Werke in zwanzig Banden, Bd. 15, Vorlesungen tiber
die Asthetik I1I, auf d. Grundlage der Werke v. 1832-1845 hg. und redigiert v. Eva Molden-
hauer und Karl M: Michel, Frankfurt a. M. 1970, S.219 und S. 221f.

224 Gabriele Brandstetter

https://dol.org/10.5771/9783968217000-213 - am 17.01.2026, 18:10:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968217000-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die wachsende Reihe von Anleitungen zum freien Spiel und Phantasie-
ren, die in dieser Zeit publiziert werden.

Die historischen Verdnderungen im 19. Jahrhundert werden durch
diverse Kiinstleranekdoten illustriert, die in ihrer Pointiertheit eben ge-
rade auf eine Praxis der (Musiktheater-)Darstellung hinweisen, die im
Verschwinden begriffen ist; so z.B. in folgender Anekdote zur schopfe-
rischen >Eigenstindigkeit« der Kiinstlerin im Opernbetrieb, die Hector
Berlioz tiberliefert:

Eine bewunderungswiirdige Séngerin, die so sehr betrauerte Sontag, hatte
fur den Schlufl des Maskenterzetts in >Don Juan« eine musikalische Wendung
erfunden, welche sie an Stelle des Originals sang. Thr Beispiel wurde bald
nachgeahmt, es war zu schén, um es nicht zu werden, und alle Sangerinnen
Europas adoptierten fiir die Rolle der Donna Anna die Erfindung von Frau
Sontag. Als eines Tages bei einer Generalprobe in London ein mir bekannter
Dirigent diese kithne Unterschiebung horte, hielt er das Orchester an und
sagte zu der Primadonna:

'Nun? Was gibt’s? Haben Sie Thre Rolle vergessen?

'Nein, Herr Kapellmeister, ich singe die Version Sontag.<

»So! Sehr gut; diirfte ich aber so frei sein und Sie fragen, warum Sie die
Version Sontag der Version Mozart vorziechen, der einzigen, mit welcher wir
uns hier zu beschiftigen haben?

»Well sie sich besser ausnimmt.«
1nem 40

Szenen - anekdotisch tiberliefert — wie die hier zitierte beschreiben
einen, vielleicht den entscheidenden Paradigmawandel im Bereich der
Darstellung tiberhaupt. Und dieser Wechsel zwischen Performance
und Werk spiegelt sich in den unterschiedlichen Wissenschaftsdiszi-
plinen, die sich damit befassen, auf sehr verschiedene Weise: In der
Literaturwissenschaft war es lange (von Dilthey bis Staiger) das Konzept
der Hermeneutik (und der Edition), das — bis zu seiner Infragestellung

39 Interessant ist dabei besonders die paradoxe Situation, dafl - eben fiir das in der Ro-
mantik propagierte »Phantasieren« und Improvisieren — die zahlreichen Etiden-Werke (von
Czerny, Kreutzer, Moscheles etc.) geschricben wurden, die das instrumentaltechnische Riist-
zeug vermitteln sollten; zugleich aber (auch durch das Auswendigspielen) sich selbst dissimu-
lieren sollten. Vgl. dazu Grete Wehmeyer: Carl Czerny und die Einzelhaft am Klavier oder
Die Kunst der Fingerfertigkeit und die industrielle Arbeitsideologie, Kassel, Basel, London
1983.

40 Hector Berlioz: Groteske Musikantengeschichten (aus d. Franzésischen v. Elly Ell¢s),
Frankfurt a. M. 1986, S. 40.

Die Szene des Virtuosen 225

https://dol.org/10.5771/9783968217000-213 - am 17.01.2026, 18:10:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968217000-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

durch die Dekonstruktion — unangefochten die Relation von Text und
Interpretation bestimmte. In der Musikwissenschaft war und ist es das
Paradigma der absoluten Musik und der »Werktreue«, das bis heute die
Handbuchartikel bestimmt und z.B. den Begriff »Performance« durch-
weg auf die Realisation einer Partitur bezieht. Und so war und ist es die
Aufgabe einer Theaterwissenschaft, die sich auch als Theatralitatsfor-
schung versteht, das transgressive Muster der Darstellung, das die »Szene
des Virtuosen« bereithilt, zu untersuchen.

Nach dem bisher Gesagten laf3t sich die These aufstellen, dafy die
umstrittene Erscheinung des Virtuosen im 19. Jahrhundert den Schau-
platz einer >Querelle zwischen Komposition und Auffithrung« markiert.*!
Unmstritten ist der Virtuose, um dies hier noch einmal zu wiederholen,
weil er eine Evidenzfigur fiir das schlechthin Unwahrscheinliche darstellt,
das sich — unhintergehbar, selbstevident — an das Ereignis seines Auftritts
bindet. Paradoxerweise wird aber (da sich dieses Ereignis zwar bezeugen
148, sich aber nur selbst beglaubigen kann) die Evidenz des Virtuosen
zu einem Effekt jener Topoi und Diskurse, die in verschiedenen Kontex-
ten Beglaubigungs- und auch De-Legitimierungsfunktion erfiillen; Topoi
und Diskurse, die so die Theatralitdt des Virtuosen allererst hervor-
bringen. Eine wichtige Funktion in dieser »Mise en scéne« des Virtuosen
nimmt dabei eben jene >Querelle< zwischen Text und Performance ein,
die - in verschiedenen Schattierungen und den unentscheidbaren >Pro-<
und >Contra«Positionen - das Charisma seiner Erscheinung grundiert
und die gleichermafien im Bereich des Theaters, des Ballettsaals und des

Konzertes anzutreffen ist.

Diesen Schauplatz, seine Agenten und seine Diskurse will ich im folgen-
den noch etwas schirfer beleuchten:

Heinrich Heine, ein genauer und kritischer Beobachter der Musik-
und Theater-Szene, pladiert in den Berichten iiber Virtuosen in der
»Lutezia« zuletzt ganz hegelianisch fiir die Freiheit der kinstlerischen
Interpretation; aber nur, wenn der »Executant« es verstehe, durch seinen
Vortrag »jenen wundersamen Unendlichkeitshauch« des Musikstticks,
das »in der Fiille jenes Selbstbewufitseins der Freyheit des Geistes

41 Vgl. zum musik- und geistesgeschichtlichen Hintergrund dieser Frage Susan Bernstein:
Virtuosity of the nineteenth Gentury, Univ. of California Press Berkeley, Los Angeles, London
1998.

226 Gabriele Brandstetter

https://dol.org/10.5771/9783968217000-213 - am 17.01.2026, 18:10:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968217000-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

komponiert sei«, zu tibermitteln.*? Bei weitem rigider als Heine dufert
sich Richard Wagner zur Frage nach der Prioritit des Werkes und der
Prirogative des Komponisten, wenn er in seinem Aufsatz »Der Virtuos
und der Kiinstler« (1840) schreibt, der kompositorische Gedanke habe
stets der Ursprung fiir den Vortrag zu sein, und der ausiibende Kinstler,
der »Virtuos«, miisse mit »gewissenhafter Treue« die »Intentionen des
Komponisten« wiedergeben, »damit die geistigen Gedanken unentstellt
und unverkiimmert den Wahrnehmungsorganen iibermittelt werdens,
was nur durch die »véllige Verzichtleistung auf eigene Invention« des
Interpreten und durch eine »besondere, liebevolle Schmiegsamkeit« ge-
schehen koénne.* In dieser Auffassung soll der Virtuose nicht als >Actor
auftreten, der durch seine »Kunstgeschicklichkeit« zum »Représentantenc
oder gar zum »Tyrann« des Werkes werden konnte. Die Stellung des
Vortragenden ist vielmehr die des »Vermittlers«. Er sei, so Wagner, der
»Durchgangspunkt fur die kiinstlerische Idee.«*

Es ist eine Medien-Theorie, die Wagner hier mit der Funktion des
Virtuosen verkniipft: Er ist der »Durchgangspunkt« — das >Relais« — fiir
den Geist des Werks, das er mit hochster Treue, >high fidelity< (wie die
Grammophon-Reklame des 20. Jahrhunderts lauten wird) zu tibermit-
teln habe.®

Der hier angesprochene Krisenmoment der Représentation, der sich
mit dem Auftreten des Virtuosen in der dsthetischen ebenso wie in der

42 H. Heine: Lutezia, DHA (Anm. 12), S.48.

43 Vgl. Richard Wagner: Der Virtuos und der Kiinstler. In: Richard Wagner, Dichtungen
und Schriften. Jubiliumsausgabe in 10 Bénden, hg. von Dieter Borchmeyer, Bd. 5, Frithe
Prosa und Revolutionstraktate, Frankfurt a. M. 1983, S. 171-186, hier: S. 174.

44 Ebd., S.175.

45 In der Diskussion zwischen Wagner und Liszt (anlafllich einer Auffithrung des »Lohen-

gring, die zu tibernehmen Wagner Liszt gebeten hatte) vetreten beide Musiker gegensitzliche
Standpunkte. Liszt ist im Gegensatz zu Wagner der Meinung, dafl erst der Virtuose die
Komposition zum Leben erwecke:
»Without the virtuosi, the composer’s existence would be a perpetual hell, since the latter
can neither himself present what his creative genius has thought up, nor objectify what fills
him, nor can he make present to himself that which makes his pulse beat, which ignites his
imagination, occupies his thoughts and absorbs his whole being. If all this is not performed
for him by human voice, an instrument or an orchestra, he would be in endless torment with
no hope of deliverance.« Franz Liszt, Gesammelte Schriften 6, S.336; zit. nach S. Bernstein
(Anm. 41), S. 91; zu Liszt vgl. auch Alan Walker: Franz Liszt. The virtuoso years. 1811-1847,
London 1983.

Die Szene des Virtuosen 227

https://dol.org/10.5771/9783968217000-213 - am 17.01.2026, 18:10:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968217000-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

politischen Kultur des 19. Jahrhunderts zu erkennen gibt, wird auch zum
Thema einer Debatte in der Schauspieltheorie. Eduard Devrient, Karl
Gutzkow und Heinrich Theodor Rétscher sind die wichtigsten Agenten
in einem Streit, in dem es nicht nur um das Verhiltnis von Text und
Darstellung geht, sondern um Autoritits- und Legitimationsfragen poli-
tischer Natur - zwischen Kénigtum und konstitutioneller Monarchie.*
Der Virtuose wird dabei zur Symbolfigur eines iberlebten und reform-
bediirftigen Systems. So etwa schreibt Rotscher in seiner Abhandlung
»Das Virtuosenthum in der Schauspielkunst« (1855):

Wer ist der Virtuose in der Schauspielkunst? Derjenige, welcher nur sich
selbst, nicht die Sache, nur die Verwerthung seiner Personlichkeit, nicht die
Erzeugung des Kunstwerks zum Zwecke hat, der [...] sich durch die Sucht
nach dem Absonderlichen und Aparten hervorthut und, anstatt sich zum
Mittel fiir die Kunst zu machen, die Kunst vielmehr zum Mittel fiir seine
personlichen Interessen herabsetzt. "

Wihrend Rotscher fiir die anderen Kiinste, z. B. die Musik, virtuose Be-
herrschung in gewissem Mafle gelten 14ft, bezeichnet er das »Virtuosen-
thum« im Schauspiel geradezu als Ausdruck des »Unkiinstlerischenc:

In der dramatischen Darstellung aber drickt die Virtuositat nicht nur die
vollstandige Unterwerfung des Korpers und des Tones zu kiinstlerischen
Zwecken aus, sondern hier erhilt dieser Begriff wesentlich die Bedeutung
einer, auf Kosten der ewigen Wahrheit und Schénheit sich hervordriangenden
Darstellungsweise, welche nicht sowohl die Kunst, als solche, sondern die
Geltendmachung der eigenen Persénlichkeit zum Zwecke hat.*®

Eben dieses Einbringen des »Eigenen«, das Ethos der Person im Zeigen
ithrer Individualitit (im Sinne der oben erwihnten actio-Lehre der Rhe-
torik), wird hier vehement verworfen zugunsten einer tibergeordneten
Idee der dsthetischen Représentation.

In die Debatte tiber das Verhiltnis von Autor und Interpret, Werk
und Performance greifen somit noch weitere Diskurse ein, die den To-
pos des Virtuosen und die thm zugeschriebene Theatralitdt erweitern:
zu jenem bereits erwédhnten 6konomischen Diskurs der Arbeitsteiligkeit

46 Diesen Zusammenhang hat Jérg Wiesel in seiner Dissertation herausgestellt; vgl. Jorg
Wiesel: Zwischen Kénig und Konstitution. Der Kérper der Monarchie vor dem Gesetz des
Theaters, Wien 2001.

47 H. T. Rotscher (Anm. 32), S.241.

48 Ebd., S.242.

228 Gabriele Brandstetter

https://dol.org/10.5771/9783968217000-213 - am 17.01.2026, 18:10:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968217000-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kommt ein politisch semantisierter Diskurs um das Bild des Virtuosen.
Wagner spricht vom »Tyrannens, dhnlich Rétscher, wenn er dem Vir-
tuosen »Herrschaft tiber den Stoff«, »Unterwerfung des Materials« als
eine Praxis des Mifibrauchs der »ewigen Wahrheit und Schénheit«*
vorwirft. Heine beschreibt, wie die reisenden »hochgefeierten Virtuosenc
wie »siegreiche Fiirsten in allen Hauptstidten Europas sich huldigen
lassen«®. Franz Liszt nennt Paganini einen »Kiinstlerk6nig«’!, und ganz
dhnlich bezeichnet Eduard Hanslick den berithmten Violinisten Joseph
Joachim als »Geigerkénig«?. Und wie sehr die Herrscherposition und
die Allmachtsalliiren des Virtuosen wiederum zu einem Topos fiir die
Theatralitit des Politischen nach der Revolution — zwischen Kénigtum
und konstitutioneller Monarchie®® — wurden, zeigt sich an einem Text
Robert Schumanns, der das Verhiltnis von Orchester und Solist als
veritable Allegorie politischer Reprisentation beschreibt.”* Im Rahmen
dieser Topik erscheint es nur konsequent, dafy das Ende des >Virtuosen-
jubels« (die grofle Zeit mit Paganini, Liszt, Thalberg, der enthusiastischen
Feier der beiden Violin-Wunderkinder Milanollo%%) mit dem Wandel der
politischen Verhiltnisse, mit der Revolution von 1848 gekommen schien.
So jedentfalls diagnostizierten Zeitgenossen wie Franz Liszt und Eduard
Hanslick die Situation. Liszt schreibt in seinem Nekrolog auf Paganini,
daf§ die Monarchie in ihm ihren »letzten glanzvollen Représentantenc

49 Ebd.

50 H. Heine, Lutezia, in DHA (Anm. 12), S. 46.

51 F. Liszt: Paganini. In: Salmen (Hg.) (Anm. 2), S.229.

52 Zit. nach K. Kuster (Anm. 9), S. 125

53 Zum politischen Kontext und zur Reprisentationslogik vgl. J. Wiesel (Anm. 46), insbe-
sondere S. 73 1.

54 vel. Kiister (Anm. 9); Kiister weist darauf hin, wie hiufig der Virtuose zum Bild fiir die
Rolle des Monarchen wurde: Hanslick, Liszt, Wagner, Bilow und Schumann haben daran
Anteil. Robert Schumann vergleicht in seiner Kalkbrenner-Kritik das Orchester mit der
»Kammer«; es reprisentiere also die Standevertretung, die das Agieren des Solisten kontrol-
liere. Siehe im weiteren zu diesem Vergleich mit einer »konstitutionellen Monarchie«: Kiister
(Anm. 9), ebd.

55 Die beiden Schwestern, Theresa und Maria Milanollo (Téchter eines Seidenspinnma-
schinenfabrikanten aus Piemont) traten als Wunderkinder 1840 zum ersten Mal auf; 1843
gaben sie in Wien 10 Konzerte, mit glinzendem und eintriglichem Erfolg vor einem entziick-
ten Publikum; Adalbert Stifter rekurriert auf die Geigenvirtuosinnen in der Novelle »Zwei
Schwestern«. Und Garl Gzerny komponierte eine zweiteilige Fantasie fur Klavier (op. 731,
der erste Teil mit »Theresa«, der zweite mit »Maria« tiberschrieben), in der er die beiden
Personlichkeiten musikalisch charakterisiert.

Die Szene des Virtuosen 229

https://dol.org/10.5771/9783968217000-213 - am 17.01.2026, 18:10:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968217000-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

besessen habe und dafl nun eine »Umgestaltung unserer sozialen Ver-
hiltnisse« bevorstehe, an der der Kinstler mitzuwirken habe.’¢ Und
Hanslick schreibt tiber ein Konzert des Pianisten Sigismund Thalberg
vom 3. Mai 1848 im Wiener Musivereinssaal:

Die Stiirme der Revolution zogen drohend heran [...] Sie schlugen wie ein
Blitz in morsches Gebialk und schufen eine neue Welt [...] Diese politischen
Pfiffe, die sich in Thalbergs perlende Passagen mischten, sie waren die wahre
Begrabnifimusik des Virtuosentums in Wien.*

Neben den hier angefiihrten Diskursen, die das Bild des Virtuosen viel-
schichtig bestimmen, ist es doch ganz besonders emne bestimmte Denkfigur,
die dem Virtuosen seine eigentiimliche Faszination verleiht: namlich
das Phantasma der Maschine,?® durch das dem Virtuosen die Aura des
Ubermenschlichen und die Erotik des Medialen zuwichst. Dabei geht es
keineswegs allein um jene technische Perfektion in der Beherrschung des
Instruments, die Zelter meint, wenn er tiber Paganini an Goethe schreibt,
er sei »ein vollkommener Meister seines Instruments in hochster Po-
tenz«*, sondern um eine Qualitdt, die noch dariiber hinausgeht: die den
»Geist der Maschine« als Figur der Evidenz des Virtuosen erscheinen
lalt. Es ist jene Verkorperung des Technischen, die Heine — durchaus
ambivalent - als die »t6nende Instrumentwerdung des Menschen«® be-

56 F. Liszt, Paganini; zit. nach Salmen (Anm. 2), S. 230.

57 Eduard Hanslick: Geschichte des Concertwesens in Wien, 2 Bde., Wien 1869 und 1870,
(Reprint Hildesheim und New York 1979), Bd. 1, S. 349.

58 Zum »Geist der Maschine, threr phantasmatischen Bedeutung in der Kultur vgl.: Mar-
tin Burckhardt: Vom Geist der Maschine. Eine Geschichte kultureller Umbriiche, Hamburg
1999.

59 C. F. Zelter an Goethe, in: Salmen (Anm. 2), S. 86.

60 Heine schreibt in der Lutezia, daf} Virtuositit »ganz eigentlich vom Sieg des Maschi-
nenwesens tiber den Geist« zeuge, und dafl darin die »Précision eines Automaten, das Iden-
tifizieren mit dem besaiteten Holze, die ténende Instrumentwerdung des Menschen« gefeiert
werde; in: DHA 14, 1, S.45. — Ahnlich, und durchaus in positiver Absicht, das Obsessive
und Transgressive des Virtuosen zu charakterisieren, schreibt Thomas Bernhard tiber Glenn
Gould: »Im Grunde wollen wir Klavier sein, sagte er, nicht Mensch sein, sondern Klavier sein
[...] Der ideale Klavierspieler (er sagte niemals Pianist!) ist der, der Klavier sein will [...] Glenn
hatte zeitlebens Steinway selbst sein wollen, er hafite die Vorstellung, zwischen Bach und dem
Steinway zu sein nur als Musikvermittler [...] Aber es ist noch keinem einzigen Klavierspieler
gelungen, sich selbst tiberfliissig zu machen, indem er Steinway 7, so Glenn. Eines Tages
aufwachen und Steinway und Glenn in emem sein, sagte er, dachte ich, Glenn Steinway, Steinway
Glenn nur fiir Bach.« Thomas Bernhard: Der Untergeher, Frankfurt a. M. 1986, S. 118f.

230 Gabriele Brandstetter

https://dol.org/10.5771/9783968217000-213 - am 17.01.2026, 18:10:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968217000-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zeichnet: die Ubertragung des >Geists der Maschine« als Transfiguration
dessen, was als die Aura des Virtuosen erscheint; die Unfaflbarkeit einer
sibernatiirlichen< Darstellung und die Faszination eines Zeigens, das iiber
das Machbare hinausweist.

Ich mochte diese Seite des Virtuosen — die Faszination des Mechani-
schen als »Instrumentwerdung des Menschen« — an einem Beispiel aus
dem Tanz erlautern; an der Entstehung des Virtuosen als einer Kérper-
kunst, wie sie das Ballett tiberhaupt erst mit dem Beginn des 19. Jahr-
hunderts hervorbringt. Der Name, der fir diesen Wandel des Tanzes
von der Ausdruckskunst des 18. Jahrhunderts, vom >ballet d’action< eines
Noverre und Angiolini, zur virtuosen Korperkunst steht, ist: Carlo Bla-
sis. Er ist der Begriinder der Technik des klassischen Balletts und seiner
Asthetik; Schopfer jenes »Code of Terpsichore«® — so der Titel seiner
wichtigsten Schrift, 1828 —, der bis heute die Tradition des Bithnentanzes
pragt. Blasis selbst formuliert das Muster dieser Innovation, wenn er
fordert, der Choreograph miisse zugleich ein Bewegungsforscher und
ein Dichter sein; Autor und Kenner der Mechanik: »In short, a complete
Balletmaster is at once author and mechanist.«®> Um den Kérper zu einer
Kunstfigur zu bilden, die als vollkommenes Instrument einsetzbar ist,
bedarf es der Grundkenntnisse in Geometrie und Mechanik ebenso wie
einer umfassenden Bildung in den Kiinsten. Blasis” Verfahren, abstrakte
Figuren® und Skizzen als Schemata einzusetzen, wird zur Basis einer
technischen Anleitung und eines Codes® zugleich:

61 Carlo Blasis: The Code of Terpsichore. The Art of Dancing: comprising its Theory and
Practice, and a history of its rising and progress from the earliest times, London 1830.

62 Vel. ebd., S.95.

63 Blasis gibt damit einen Strukturplan fiir das Studieren und Memorieren von komplexen
Bewegungen vor: »In order that [the] execution may be correct, I have drawn lines [...] over
the pricipal positions of these figures, which will give [them] an idea of the exact form they
have to place themselves in, and to figure the different attitudes of dancing.« Ebd., S. 96.

64 Die Forderung nach einem solchen System - als Instrumentalisierungsprogramm (und
gar als ein Mittel zur Nationalerziehung) - findet sich zu Beginn des 19. Jahrhunderts als
philosophische Kulturtheorie des 6fteren. So z.B. bei Johann Gottlieb Fichte, der in seinen
»Reden an die deutsche Nation« schreibt, ein solcher Gode der Kérpermodellierung, ein »ABC
der Kérperbewegungskunst«, miisse erst noch geliefert werden: »... und zwar bedarf es dazu
eines Mannes, der, in der Anatomie des menschlichen Kérpers und in der wissenschaftlichen
Mechanik auf gleiche Weise zu Hause, mit diesen Kenntnissen ein hohes Maass philosophi-
schen Geistes verbande, und der auf diese Weise fihig wire, in allseitiger Vollendung dicjenige
Maschine zu erfinden, zu der der menschliche Kérper angelegt ist.« (Diese Disziplinierungs-

Die Szene des Virtuosen 231

https://dol.org/10.5771/9783968217000-213 - am 17.01.2026, 18:10:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968217000-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FIG. 30

Abb. 1: Carlo Blasis, The Code of Terpsichore (1830)

_——

Abb. 2: Carlo Blasis, The Code of Terpsichore (1830)

https://dol.org/10.5771/9783968217000-213 - am 17.01.2026, 18:10:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968217000-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dieses Verfahren ist hchst bemerkenswert; verkniipft es doch eine
physikalische Bewegungslehre mit einer an der Asthetik der bildenden
Kunst orientierten Kérperkonzeption. Der Tanzer wird damit gleichsam
zum Maschinisten und zum Skulpteur (zum Poeten) seiner Kérperdar-
stellung. Dabei sei zunichst noch ein Blick auf die Konstruktion dieses
»Codes« und seiner Berithrung mit der Mechanik geworfen. Blasis
schreibt:

I should compose a sort of alphabet of straight lines, comprising all the
positions of the limbs in dancing, giving these lines and their respective
combinations, their proper geometrical appellations, viz: perpendiculars,
horizontals, obliques, right, acute, and obtuse angles etc., a language which
I deem almost indispensable in our lessons.%

Blasis’ »Alphabet« von Linien, geometrischen und stereometrischen Fi-
guren und ithrer Kombinatorik als bewegte Korper, der Code des Tanzes,
braucht in der Tat den Bewegungsforscher als Bewegungsphysiker, den
Mechaniker.

Ein Beispiel, wie Blasis die Mechanik als Matrix von Virtuositit
einsetzt, ist die Pirouette. Sie sei, so Blasis, recht eigentlich eine Errun-
genschaft des Tanzes erst im 19. Jahrhundert. Frither, noch bei Noverre,
habe man die wunderschénen und auflerordentlich perfekten raschen
Drehungen, die Pirouetten, nicht gekannt. Da diese Figuren, die un-
terschiedlichen Arten zu drehen, duflerst kompliziert sind und »steady
uprightness and unshoken equilibrium« verlangen, behandelt Blasis aus-
fahrlich die Drehbewegung selbst und ihre drei Phasen: die Praparation,
die Drehung und die unterschiedlichen Méglichkeiten, sie zu beenden.®
Auch hier ist es die Perpendikularlinie, die Schwerkraftbeherrschung, die
genau unter Kontrolle sein miisse. Hinzu kommt aber noch die Dynamik

konzepte hat Wolf Kittler in seiner Untersuchung zu Heinrich von Kleist herausgestellt; vgl.
Wolf Kittler: Die Geburt des Partisanen aus dem Geist der Poesie. Heinrich von Kleist und
die Strategie der Befreiungskriege, Freiburg 1. Br. 1987, S.333).

65 C. Blasis: The Code of Terpsichore (Anm. 61), S. 961.

66 »Among other ancient artists«, so Blasis, »those beautiful temps of perpendicularity and
equilibrium, those elegant attitudes and enchanting arabesques were unknowns, ebd. S. 82.
Erst »the best dancers of the day prove the contrary«, S. 83.

67 Zur genauen Beschreibung der Pirouette durch Blasis in »The Code of Terpsichore«
(Anm. 61), S. 82-87.

Die Szene des Virtuosen 233

https://dol.org/10.5771/9783968217000-213 - am 17.01.2026, 18:10:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968217000-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Drehung und die Regelung der Fliehkraft durch die Arme und Beine.
Blasis bewegt sich mit dieser ausfiithrlichen Diskussion der Drehmecha-
nik des menschlichen Kdrpers im Schnittpunkt der Bewegungswissen-
schaften und der Technikkonzepte seiner Zeit. Diese Vorgéinge sind in ei-
ner Geschichte der Mechanik - theoretisch und praktisch — schon lange
bekannt. Erst Ende des 18. Jahrhunderts jedoch findet eine Ubertragung
dieser mechanischen Forschungen auf die Bewegung von menschlichen
und tierischen Kérpern und ithrer Funktionskonzeption - etwa in Arbeit,
Tanz, Militdr und Sport — statt.

Gleichzeitig kommt die Technik der Dampfmaschine — mit Schwung-
rad und Fliehkraftregler — etwa zu dieser Zeit in groflerem Umfang zum
FEinsatz. Zwar waren schon Ende des 18. Jahrhunderts, nach Watts bahn-
brechender Erfindung, die ersten Dampfmaschinen konstruiert worden.
Doch erst in den Zwanziger- und Dreifligerjahren des 19. Jahrhunderts
setzte sich diese Maschinentechnik durch. Es ist auffallend, dafy mit dem
industriellen Einsatz dieser Technik auch der Diskurs sich wandelt: zum
einen in der Asthetisierung dieser Maschinentechnik, zum anderen in
threr Anthropomorphisierung. Sie wird in Analogie zur menschlichen
Korperbewegung gedacht und metaphorisiert. Dies zeigt sich in den
Arbeitskonzepten des 19. Jahrhunderts, in Fragen der Selbststeuerung
und den damit verbundenen Ermiidungsdebatten.®

68 Zum Verhiltnis von Kérper-Maschine und Dampfmaschine im Kontext der Physiologie
des 19. Jahrhunderts vgl. Maria Osietzki: Kérpermaschinen und Dampfmaschinen. Vom
Wandel der Physiologie und des Korpers unter dem Einflufl von Industrialisierung und
Thermodynamik, in: Physiologie und industrielle Gesellschaft. Studien zur Verwissenschaft-
lichung des Kérpers im 19. und 20. Jahrhundert, hg. von Philipp Sarasin und Jakob Tanner,
Frankfurt a. M. 1998, S.313-346.

69 Interessant ist in diesem Zusammenhang, daf auch im Diskurs um den Virtuosen immer
wieder die Beobachtung notiert wird, daf§ er - trotz der unbegreiflichen physischen Leistung —
nicht zu ermiiden scheine; so z.B. schreibt Zelter iiber Paganini an Goethe: »Sein Wesen ist
also mehr als Musik [...], weil er gar nicht ermiidet, das Fatiganteste in seiner Steigerung wie
ein Uhrwerk hervorzubringen, das eine Seele hitte.« zit. nach Salmen (Anm. 2), S. 86. - Zum
Zusammenhang von Mechanik und Ermiidung vgl. z. B. Albrecht Koschorke: Selbststeuerung.
David Hartleys Assoziationstheorie, Adam Smiths Sympathielehre und die Dampfmaschine
von James Watt, in: Das Laokoon-Paradigma. Zeichenregime im 20. Jahrhundert, hg. von
Inge Baxmann, Michael Franz, Wolfgang Schiffner Berlin 2000, S.179-190. Sieche auch
M. Burckhardt, Geist der Maschine (Anm. 58) sowie Anson Rabinbach: Ermiidung, Energie
und der menschliche Motor, in: Ph. Sarasin/]. Tanner (Hgg.): Physiologie und industrielle
Gesellschaft (Anm. 68), S.286-312.

234 Gabriele Brandstetter

https://dol.org/10.5771/9783968217000-213 - am 17.01.2026, 18:10:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968217000-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bezeichnend fiir den Kontext solcher anthropomorphisierenden Uber-
tragung ist ein Bild mit Bewegungsfiguren von Jean Ignace Grandville,
von 1834.

Abb. 3: Jean Ignace Grandville, Bewegungsfiguren (1834)

Das Maschinentheater 6ffnet hier eine eigenartige, ja groteske Bewegungs-
bithne - gerahmt durch den obligatorischen Vorhang, mit angedeuteten
Zuschauersesseln und applaudierenden Handen. Im Schwungbetrieb
der Drehung, in der verzerrenden Dynamik der Fliehkraft gehen die
disparatesten Dinge und Formen stufenlos auseinander hervor, ineinan-
der tiber: eine Transformation im immerwahrenden Bewegungsflufi. Im
Zentrum aber wirbelt die Sylphiden-Ballerina des romantischen Balletts
in einer Pirouette auf Spitze. Sie ist gleichsam das Schwungrad dieser
ausgreifenden allgemeinen Rotation. Links von ihr bewegen sich — als

Die Szene des Virtuosen 235

https://dol.org/10.5771/9783968217000-213 - am 17.01.2026, 18:10:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968217000-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eine partikularisierte Koérperserie verselbstandigt — Beine in arabesk-
grotesken Posen. Rechts verwandelt sich der menschliche Kérper in der
rasenden Mechanik der Drehung in eine Puppe und schliefilich in einen
Kreisel. — Dieses Bildszenario treibt die Theatralik der Bewegung, und
zwar als Figur virtuoser Mechanik, ins Extrem; tiber die Grenze des
Be- und Verwunderungswiirdigen hinaus in die Groteske. Grandvilles
Bild inszeniert die Faszination jener gleichférmigen, unerschoptbaren
und sich selbst regulierenden Bewegungsmechanik, die an der Schwelle
zum Industriezeitalter den Blick in eine neue Welt der Energie und der
durch Technik tiberlisteten Natur offenbart.”

An diesem Punkt nun bertihren sich Mechanik und Poesie - als Muster
von Virtuositit — buchstiblich im >Dreh-Moment< der Pirouette, — im
Schwindel. Im Schwindel eines neuen, eines hybriden Figur-Konzepts.
Auf dem Bild von Grandville ist bereits das Spiel mit dem &sthetischen
Reiz der neuen Bewegungsbilder des 19. Jahrhunderts ablesbar, — wie
sie im Tanz einer Marie Taglioni, einer Fanny Elfller verkorpert sind:
die vergangliche Szene virtuoser Kérperkunst.

Wenn es die Faszination des Technischen ist, das Phantasma der
Mensch-Maschine, das dem Bild des Virtuosen anhaftet und ihm einen
dédmonischen Zug verleiht, so sind es doch zuletzt der Betrieb und die
>Maschine< der Medien, die dieses Bild verbreiten, ja: es tiberhaupt erst
erschaffen. Heinrich Theodor Rétscher hat diesen Zusammenhang
in den Begriff der »Reklame« zusammengefafit. Ein Begriff, in dem
Technik und Narration eine Allianz eingehen - eine rhetorische und
eine 6konomische Verbindung. Die Reklame, so schreibt Rotscher, sei
die »arbeitende Lokomotive des Virtuosenthums«.” Sie erst gebe dem
Virtuosen seinen »wahren Glanz«, mehr noch: »Die Reklame ist nicht
minder das Produkt des Raffinements, als das Virtuosenthum selbst.«”
Das Staunen, in das der »Virtuose der Schauspielkunst« sein Publikum
versetzt, sein Raffinement, seine Excentrizitit — so bemerkt Rotscher
prazise — ist der Effekt eines neuen Mediensystems: Der Journalismus,

70 Vgl. Allan Feldman: Der menschliche Touch. Zu einer historischen Anthropologie und
Traumanalyse von selbsttitigen Instrumenten, in: ReMembering the Body, hg. v. Gabriele
Brandstetter und Hortensia Volckers, Ostfildern-Ruit 2000, S. 224-260.

7L H. Th. Rotscher (Anm. 32), S. 244.

72 Ebd.

236 Gabriele Brandstetter

https://dol.org/10.5771/9783968217000-213 - am 17.01.2026, 18:10:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968217000-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

< Abb. 4
Maria Taglioni (1804-1884)
in La Gitana. (Litographie v.
Facosi, Museo Teatrale alla
Scala — Milano)

¥ Abb. 5
Dt e GGt Fanny Cerrito, in:
N D La danse de l'ombre (1843)

https://dol.org/10.5771/9783968217000-213 - am 17.01.2026, 18:10:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968217000-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die »Tagesblatter des Theaters« betreiben das »rastlose Raderwerk« einer
Maschine?, die den Virtuosen ebenso als Agenten wie als Produkt des
Diskurses in Szene setzt.

Das Ereignis des Auftritts des Virtuosen, das Singuldre dieser Per-
formance - ihre Evidenz — verdankt sich zuletzt der Zirkulation der
Medien - und ihrer re-inszenierenden Theatralisation. Keiner wufite
das besser als Heinrich Heine, der die schonsten und pragnantesten
Erzdhlungen tber Virtuosen — als Zeitungsberichte — geschrieben hat;
und der zugleich auch die Funktion der Medien im Prozef des »making
ofvirtuoso reflektiert hat, wenn er etwa das Antichambrieren der vielen
Mochtegern-Virtuosen beim Direktor der »Gazette musicale« beobach-
tet; denn diese »neuen Fursten< hitten diese Macht nur, insofern diese
ihnen durch Presse und Publikum verlichen werde. Heine ist sich der
Bedeutung der Medien und ihrer Uberlieferungsfunktion sehr genau
bewufit: »Transfigurazionen« nennt er seine eigenen Ubertragungen
der Szene des Virtuosen Paganini in die Schreib-Szene seines eigenen
virtuosen Erzihlstils, indem er, nach einem Wort Adornos, die Sprache
gleichwie auf einer Klaviatur nach-spielte.

In der Medienzirkulation des Virtuosendiskurses — in Bild, Rezension
und vor allem in zahlreichen Anekdoten — verbreitet und verdichtet
sich das Imaginire seines Charismas. Dabei wird immer wieder der
romantische Topos des »Magnetiseurs«” als Formel fiir die Effekte einer
Hysterisierung des Publikums, insbesondere des weiblichen Publikums,
eingesetzt — wie Heine dies am Beispiel des Pianisten Sigismund Thal-
berg” (der freilich eine rithmliche Ausnahme darstellt) berichtet:

Die gesunden und die kranken Weiber lieben ihn, obgleich er nicht durch
epileptische Anfille auf dem Klavier thr Mitleid in Anspruch nimmt, obgleich
er nicht auf ihre tiberreitzt zarten Nerven spekulirt, obgleich er sie weder
elektrisiert noch galvanisiert.”

73 Vgl. ebd.; Rotscher verwendet in diesem Zusammenhang auch die Metapher von der
»Dampfkraft der Reklame« (S. 247)

7+ Der »Magnetiseur«, wie er als romantische Figur in der gleichnamigen Erzahlung E. T. A.
Hoffmanns entworfen ist: als Magier, der mittels hypnotischer Krifte in die Seele der (weib-
lichen) Anderen eindringt und sich der Bilder des Unbewuften beméchtigt.

75 Thalberg war der grofe Kontrahent von Franz Liszt; Publikum, Kritiker und Agenten
verfolgten diese Karrieren bis hin zu regelrechtem Pianistenwettstreit — gleichsam >Virtuosen-
duellenc.

76 Vgl. H. Heine, Lutezia IT, LVI (Paris, 26. 3. 1843), in: DHA, S.51.

238 Gabriele Brandstetter

https://dol.org/10.5771/9783968217000-213 - am 17.01.2026, 18:10:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968217000-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

So wird der Dichter als Journalist zum Gespensterbeschworer, indem er
das Unbegreifliche des Virtuosen — wie aus einer anderen, geisterhaften
Welt — auf dem Bildschirm der Einbildungskraft seiner Leser auferstehen
lafit. In dieser >Manier«, »transfigurierend«, beruft Heine in den »Floren-
tinischen Nachten« Paganini, den »Teufelsgeiger<, als »Vampir mit der
Violine« aus dem Dunkel:

Ist das ein Lebender, der im Verscheiden begriffen ist und der das Publikum
in der Kunstarena, wie ein sterbender Fechter, mit seinen Zuckungen ergét-
zen soll? Oder ist es ein Todter, der aus dem Grabe gestiegen, ein Vampir
mit der Violine, der uns, wo nicht das Blut aus dem Herzen, doch auf jeden

Fall das Geld aus den Taschen saugt?”

So trigt sich der Mythos des Virtuosen - ein dichtes Gewebe divergie-
render Diskurse — in das Gedachtnis der Geschichte ein: durch die Anek-
dote. So beginnt Heine seine Paganini-Erzahlung in den »Florentinischen
Néchten«”® mit einer Anekdote, die das Problem, wie denn tiberhaupt
ein Portrit des Virtuosen und seiner unbegreiflichen Erscheinung vor
Augen zu stellen sei, thematisiert. Der einzige, so heifdt es im Text, dem
dies gelungen sei, ist ausgerechnet ein Maler, der faub sei:

Ich glaube es ist nur einem einzigen Menschen gelungen, die wahre Phy-
sionomie Paganinis aufs Papier zu bringen; es ist ein tauber Maler, Namens
Lyser, der, in seiner geistreichen Tollheit, mit wenigen Kreidestrichen den
Kopf Paganinis so gut getroffen hat, daff man ob der Wahrheit der Zeichnung
zugleich lacht und erschrickt.”

77 Vgl. H. Heine, Florentinische Nichte, DHA 5, S.199-250, hier S.216. — Dabei wire
in einer kulturhistorischen Betrachtung des Virtuosen die Inszenierung des Kultes (z.B. um
Paganini, oder um Fanny Elfller) und vor allem die Rolle des Geldes fiir die Bewertung
des Stars im einzelnen zu rekonstruieren. Schon aus den Geschenken und Honoraren der
berithmten Kastraten, spiter vor allem aus den Entrittspreisen der Konzerte etwa Paganinis
und Liszt berechnet sich so etwas wie ein »Kurswert« des Virtuosen in der Okonomie einer
Kunst- und Evenz-Szene des 18. und 19. Jahrhunderts.

78 In einer ausfithrlicheren Lektire - fiir die hier nicht der Raum ist — miifite auch die
Konfiguration und Rahmung dieser Paganini-Erzihlung (die ja durch die Erzahlerfigur Ma-
ximilian am Krankenbett einer jungen Frau mit dem Namen »Maria« berichtet ist) genauer
einbezogen werden.

79 DHA 5, ebd., S.214. - Johann Peter Lyser (1803-1870, eig. Ludwig Peter August Bur-
meister) war ein vielbeschiftigter Maler; Lyser schrieb auch Musikkritiken und literarische
Texte. Er stand zeitweise (1829-1831) in engem Kontakt zu Heine; und er verfafite selbst
mehrere Paganini-Erzihlungen; vgl. hierzu den ausgezeichneten Kommentar der Diisseldorfer
Heine-Ausgabe, ebd., S. 9791.

Die Szene des Virtuosen 239

https://dol.org/10.5771/9783968217000-213 - am 17.01.2026, 18:10:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968217000-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abb. 6

Niccolo Paganini
(1813, Lithographie
von Rados)

Der taube Maler wird nun zur Perspektiv-Figur, zur >Persona< des Erzéh-
lers; denn wie dieser, der »den Musikern die Musik auf dem Gesichte zu
lesen, und an ihren Fingerbewegungen die mehr oder minder gelungene
Exekuzion zu beurtheilen« in der Lage sei, der also das im Wortsinn
»Un-erhortec des Virtuosen aufnimmt und »in der sichtbaren Signatur des
Spieles [...] die Tone sehen«® kann, sucht der Dichter dieses Ereignis im
Material der Sprache zu bilden: »Giebt es doch Menschen denen Tone
selber nur unsichtbare Signaturen sind, worin sie Farben und Gestalten
héren.«®!

Nichts kénnte die Figur des Virtuosen und die Muster ihrer topischen
Erscheinung sinnlich besser evident machen als jene Anekdote vom
tauben Maler, der das Phantasma der unerhérten Musik als Signaturen
des ephemeren Ereignisses zu Papier bringt. Solche »Transfigurazionenc«
werden schlief8lich, mit der Fiktion einer Ekphrasis der Lyserschen Pa-
ganini-Zeichnungen, zum Medium, in dem der Dichter die Erscheinung

80 Ebd., S.214.
81 Ebd.

240 Gabriele Brandstetter

https://dol.org/10.5771/9783968217000-213 - am 17.01.2026, 18:10:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968217000-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des Virtuosen als ddmonischen Teufelsgeiger®? in Szene setzt: nach Art
einer Re-Komposition eines mehrteiligen Konzertabends als ein Theater,
in dem Himmel und Hélle zur Beglaubigung der Magie seines Auftritts
in Bewegung gesetzt werden. Und so ist es im Rahmen dieses poetisch-
transfigurativen Verfahrens, das die Figur des Virtuosen - ironisch - aus
der Anekdote entstehen laf3t, nur konsequent, dafy Paganini ein »Diener«
beigegeben wird, der Anekdotenschreiber ist — ein besonderer freilich,
in dessen Gestalt der Satan verborgen ist:

Das unwissende Volk meint freylich, dieser Begleiter sey der Commodien-
und Anekdotenschreiber Georg Harris aus Hannover, den Paganini auf
Reisen mitgenommen habe, um die Geldgeschifte bey seinen Conzerten zu
verwalten. Das Volk wei} nicht, daf§ der Teufel dem Herren Georg Harris
blof3 seine Gestalt abgeborgt hat [...].%

Abb. 7: Paganini-Karikatur von Johann Peter Lyser (1803-1870)

82 Heine greift in seiner Paganini-Episode die zahlreichen Mythen und Anckdoten um
Paganini, die den Geiger u.a. auch mit einem Teufelspakt ausstatten, auf und gestaltet
daraus eine proteisch-dimonische Virtuosenfigur, die sich aus mehreren Bildern, wie eine
sich wandelnde tableaux vivant-Szenerie, zusammensetzt. Zu Heines Besuch von Konzerten
Paganinis in Hamburg 1830, zu seiner Absicht einer Schrift tiber Paganini vgl. den genauen
und materialreichen Kommentar der DHA 5, S. 9751f.

83 DHA 5, ebd., S.215.

Die Szene des Virtuosen 241

https://dol.org/10.5771/9783968217000-213 - am 17.01.2026, 18:10:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968217000-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

So geriert sich der Erzihler in Heines Text als Anekdotenschreiber des
Anckdotenschreibers, der gleichsam als Regisseur und Theatermacher
im Pakt mit dem Virtuosen steht.

Die Anekdote - als eine Form der Geisterbeschwérung — wird dabei
zum narrativen Behéltnis fir das Ephemere der Performance; fiir die
erotisierende Kraft und das Auflerordentliche dieses Ereignisses. Die
Anekdote ist der Speicher der sozialen Energie,® die die Szene des
Virtuosen entfaltet. Seine Bedeutung fiir das kulturelle Imaginare des
19.Jahrhunderts kann aus diesen Narrativen, und vielleicht nur noch
aus 1hnen, lesbar werden.

So setze ich nun auch an das Ende meiner Uberlegungen zur Figur des
Virtuosen eine Anekdote, die seine Evidenz geradezu als eine Beschwo-
rung seiner erotisch-ddimonischen Ziige und ihrer gespensterhaften
Wiedergdngerei beruft. Es ist eine Anekdote, die tiber Paganini immer
wieder erzdhlt wurde und die sein Virtuosen-Kollege Franz Liszt sogar
in den Nekrolog auf den berithmten »Teufelsgeiger« einftigte:

Das Aufsehen, das er [Paganini] erregte, war so aulerordentlich, der Zau-
ber, den er auf die Phantasie seiner Horer ausiibte, so gewaltig, dafl diese
sich nicht mit einer natiirlichen Erklirung zufriedengeben wollten. Alte
Hexen- und Spukgeschichten des Mittelalters tauchten vor ihr auf, man
suchte das Wunderbare seines Spiels aus seiner Vergangenheit zu erkldren,
das Unerhorte seines Genies auf iibernatiirliche Weise zu begreifen, ja man
munkelte, daf} er seine Seele dem Bosen verschrieben, und daf} jene vierte
Saite, der er so zauberische Weisen entlockte, der Darm seines Weibes sei,
das er eigenhandig erwiirgt habe.®

84 Zur Bedeutung der Anckdote fiir eine Theorie der Kulturwissenschaft, wie sie der New
Historicism entwickelt hat, vgl. Catherine Gallagher, Stephen Greenblatt: Practicing New
Historicism, (darin u.a.: Gounterhistory and the Anecdote, S.49-75) Chicago and London
2000; und Joel Fineman: The History of the Anecdote: Fiction and Fiction, in: H. Aram Veeser
(Hg.): The New Historicism, New York 1989, S.49-77.

85 F. Liszt: Paganini, in: Salmen (Anm. 2), S.228. — Auch Heinrich Heine, im Rekurs auf
den schon erwahnten Maler und Schriftsteller Lyser, berichtet diese Anekdote tiber Paganini
und die Ermordung seiner »Amata« als Beginn seiner Karriere als »Teufelsgeiger« (wobei hier
implizit das Wortspiel >von der »Amata« zur »Amati«[Violone]« mitspielt): vgl. den Entwurf
Heines: »So, z. B. Paganinis erstaunliches Violinspiel sucht das Volk dadurch zu erkldren, dafy
dieser Musiker aus Eifersucht seine Geliebte ermordet, deflhalb lange Jahre im Gefingnisse
zugebracht, dort zur einzigen Erheiterung nur eine Violine besessen, und, indem er sich Tag
und Nacht darauf tbte, endlich die héchste Meisterschaft auf diesem Instrument erlangt
habe.« (vgl. DHA 5, Kommentar, S. 977).

242 Gabriele Brandstetter

https://dol.org/10.5771/9783968217000-213 - am 17.01.2026, 18:10:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968217000-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zuletzt gilt es nun noch - quasi als Coda — einen Ausblick ins 20. Jahr-
hundert zu versuchen: mit der Frage, ob und wie sich eine Szene des
Virtuosen verandert hat im Zeitalter der technischen Reproduzierbarkeit
von Bild und Klang. In diesem Zusammenhang ist immer wieder zu
lesen, daf} darstellende Kiinstler sich nunmehr im Wettbewerb mit den
Aufzeichnungen befanden; dafl sie sich in der mifllichen Lage sédhen, der
Konserve eigener oder fremder »Ideal«-Produktionen hinterherzuspie-
len.# Damit wiare der Virtuose also aus der Szene von Konzert, Theater,
Tanz verschwunden?

Oder sollte es nicht vielmehr darum gehen, die Frage anders zu stellen?
Nicht zur Rettung eines Begriffs vom Virtuosen aus dem 19. Jahrhundert,
der nun gegen die neuen Medien antritt — und das Feld rdumen muf3.
Sondern vielmehr als die Frage nach dem Wandel eines Wahrnehmungs-
raums, in dem eben jene Ereignisse von Evidenz, die sich an die Szene
des Virtuosen koppeln, anders — und doch noch immer und wieder
stattfinden: und dies vielleicht in einer Weise, die durch die Medien
und ihre spezifischen Moglichkeiten von Theatralisation tiberhaupt erst
eroffnet wird? So liefle sich das Klavierspiel Glenn Goulds (und sein
Medien-Mythos) verstehen; so auch das transfigurative Tanzkonzept
William Forsythes.

Was damit bliebe, ware das Virtuose als >Szene des Transgressiven<. Und
eben dies konnte unsere Aufmerksamkeit heute darauf lenken, daf} die
Performance nun >verschobenc«ist: dafd sie vielleicht gerade im >Entzug des
Virtuosen< den Schauplatz neu und anders 6ffnet fiir eine mégliche Evi-
denz des Unwahrscheinlichen. Und daf} dies nicht, wie man vielleicht
glauben mag, in den global vermarketen grofien »events< — in der Szene
der Stars® - stattfindet, sondern an den Randern des kulturellen Raums
und der darstellenden Kunst: als Morsezeichen >kleiner Ubertritte« im
Voriibergehen.

86 So z.B. Betz, in: Virtuosen (Anm. 10), S. 24.

87 Es wire in der Tat zu tiberlegen, ob nicht die Szene der Stars im 20. Jahrhundert eine
andere Seite einer kulturellen Performance reprisentiert; nicht die Nachfolge des Virtuosen als
Figur von Evidenz (so meine These), sondern, davon abgehoben, die Dimension des Personen
bzw. >Persona«-Kults; aus den zahlreichen Publikationen zum Thema »Star« und »Superstar«
sei hier stellvertretend angefiihrt: Stars. Anniherungen an ein Phdanomen, hg. von Wolfgang
Ullrich und Sabine Schirdewahn, Frankfurt a. M. 2002.

Die Szene des Virtuosen 243

https://dol.org/10.5771/9783968217000-213 - am 17.01.2026, 18:10:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968217000-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783968217000-213 - am 17.01.2026, 18:10:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968217000-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

