
3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancières 101

tisch verstehen: durch die Existenz sinnlicher Räume, in der Existenz

hybrider Subjekte, die sich im theatralen Modus des ›als ob‹ artikulie-

ren, und in einem Sprechen, das Argument und Metapher verbindet.

Gleichwohl ist durch den Prozess der Subjektivierung lediglich ein dis-

sensueller Raum eröffnet, der den Erfolg einer politischen Forderung

nach Teilhabe im Sinne einer langfristigen Einschreibung oder einer

Neuaufteilung des Sinnlichen nicht garantiert. Denn durch die poli-

tische Subjektivierung konstituiert sich eine politische Gemeinschaft

auf Basis einer Nichtgemeinschaft, nämlich genau an dem Ort, an dem

es kein Gemeinsames und d.h. keine Gleichheit gibt. So eröffnet die

Subjektivierung eine Gemeinschaft, die auch diejenigen einschließen

möchte, »die im Ausschluss bislang kein für den gesellschaftlichen sta-

tus quo bedrohliches Problem gesehen haben.«180 Damit verlangt die

Gemeinschaft die Zustimmung gerade von demjenigen, der sich nicht

anerkennt.181 Mit anderen Worten ist die politische Gemeinschaft zu-

nächst einmal eine Gemeinschaft des Anspruchs.

3.4 Wie ist eine politische Situation möglich?
Zur Politik der Ästhethik

Eindeutig verortet Rancière sich mit dem Konzept der politischen Sub-

jektivierung auf der Seite der politisch Unterdrückten, ja man könnte

sagen, sein ganzes politisches Schreiben stellt sich in den Dienst der

Unsichtbaren und Ungehörten, um zu zeigen, dass diese sehr wohl die

gleiche Fähigkeit zur Politik besitzen wie alle anderen. Dennoch stellt

sich die Frage, ob Rancière die Möglichkeiten emanzipativen Handelns

nicht zu hoch und zu unproblematisch einschätzt.182 Insbesondere aus

180 Sonderegger 2010a, 37.

181 Vgl. DU, 101.

182 In einer deutlichen Absetzung von Althusser behauptet Rancière immer wie-

der, dass es niemals das Problemder Beherrschtenwar, »sich derMechanismen

der Beherrschung bewusst zu werden.« Rancière, Jacques: Der emanzipierte Zu-

schauer.Wien 2009, 76. (kurz: EZ).

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007 - am 14.02.2026, 07:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Politik als ästhetische Praxis

einer postkolonialen Perspektive bzw. im Anschluss an Gayatri Cha-

kravorty Spivaks Frage nach den Sprechmöglichkeiten der Subalternen

werden Bedenken gegenüber einem Imperativ des Optimismus in Ran-

cières Konzeption politischer Subjektivierung geäußert.183 Zum einen

bringt die politische Subjektivierung zunächst eine Gemeinschaft des

Anspruchs hervor, deren Anerkennung völlig unsicher ist. Dies mag zu-

nächst unproblematisch erscheinen, insofern die Anerkennung politi-

scher Forderungen immer unsicher ist. Zum anderen stellt sich jedoch

die Frage, woher die Anteilslosen den Impuls und die Ressourcen für

ihre politische Subjektivierung nehmen, wenn sie diese doch von ei-

ner jeweils bestehenden Aufteilung des Sinnlichen beziehen müssen?

Insbesondere stellt sich diese Frage, wenn Rancière die Polizei als ein

derart umfassendes Regime beschreibt, das eben nicht nur institutio-

nelle Strukturen regelt, sondern eine Ordnungsinstanz ist, die bis in die

Wahrnehmung des Einzelnen wirkt. Wie kann ein Riss in der polizeili-

chen Ordnung entstehen, der Politik ermöglicht? Oder noch anders ge-

fragt: »Was macht die Erfahrung und die Erfahrbarkeit eines Unrechts

aus, die sich doch offensichtlich abseits der Ordnung manifestiert und

erst noch zur Sprache kommen muss?«184

Was ist die Politik der Ästhetik?

Es ist diese Problematik, die zur Frage der Politik der Ästhetik bzw.

zur Frage nach der Politizität des Sinnlichen führt. Denn die Politik

der Ästhetik wurde in dieser Arbeit als notwendiges Komplement zu

einer Ästhetik der Politik mit dem Verweis eingeführt, dass erst das

Zusammenspiel beider die Frage der Politik in Rancières Denken um-

fänglich erschließen lässt. Im Versuch diese beiden Aspekte notwen-

dig verbunden zu denken, versucht die vorliegende Arbeit einen Schritt

weiter zu gehen, als solche Ansätze, die hauptsächlich eine Analogie

zwischen dem Bereich der Ästhetik und dem der Politik in Rancières

183 Vgl. Sonderegger 2010b, 117.

184 Krasmann 2015, 81.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007 - am 14.02.2026, 07:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancières 103

Werk herausstellen,185 und folglich zu plausibilisieren, warum der Po-

litik der Ästhetik eine konstitutive Rolle im politischen Prozess einge-

räumt werden muss.

Was also versteht Rancière unter einer Politik der Ästhetik? Wie

trägt eine Politik der Ästhetik zur Entstehung politischer Subjektivie-

rung bei? Und wie sind Politik der Ästhetik und Ästhetik der Politik

miteinander verbunden?

Literarizität und die politische Macht der Worte

Rancières Auseinandersetzung mit ästhetischen Gegenständen und

Praktiken der Kunst, der Literatur, dem Film und der Musik rückt

erst relativ spät in seiner wissenschaftlichen Biografie, nach dem

Erscheinen von Das Unvernehmen, d.h. ab ca. 1995 ins Zentrum seines

Denkens.186 Dennoch lassen sich einige Motive und insbesondere eine

Auseinandersetzung mit der Wirkungsmacht der Wörter bereits früher

finden: zum einen in einer kritisch-produktiven Lektüre Platons in

Der Philosoph und seine Armen (1983), zum anderen in dem Buch Die

Wörter der Geschichte (1992), das eine kritische Auseinandersetzung mit

der Geschichtswissenschaft enthält. Angesichts des Umbruchs von

einer Ereignisgeschichte hin zu einer Geschichtsschreibung der langen

Zeiträume und Mentalitäten (in Frankreich paradigmatisch durch die

Annales-Schule repräsentiert) widmet sich Die Wörter der Geschichte den

Bedingungen unter denen sich die Geschichtsschreibung als wissen-

schaftlicher Diskurs etabliert. Dabei muss die Geschichtswissenschaft

insbesondere ihr Verhältnis zum Wort »Geschichte« klären, denn

Geschichte ist ein zweideutiger Begriff, der sowohl die »Geschichte-

als-Erzählung« als auch die »Geschichte-als-Wissen« umfasst.187 Ne-

ben der aufscheinenden Verwandtschaft von Fiktion und Wissen ist

für die vorliegende Fragestellung vor allem interessant, dass Rancière

185 Vgl. Muhle 2008, 13, aber auch Rancières Selbstverständnis in Rancière 2012a,

86.

186 Vgl. Wetzel/Claviez 2016, 3.

187 Vgl. Muhle 2011, 314.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007 - am 14.02.2026, 07:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Politik als ästhetische Praxis

beide Arten von Geschichtsschreibung einem »Übel der Homonymie«

der Sprache ausgesetzt sieht, d.h.

»der Tatsache, dass ein und dasselbeWort mehrereWesen oder meh-

rere Eigenschaften gleichzeitig bezeichnen kann, dass es Eigenschaf-

ten bezeichnen kann, die nicht existieren, aber auch Eigenschaften,

die nicht mehr oder noch nicht existieren.«188

Doch nicht nur dieWissenschaft ist diesem »Exzess derWörter«189 aus-

gesetzt, gleichermaßen ist das politische Gemeinwesen immer schon

von der Macht der Wörter bedroht. In Rekurs auf Thomas Hobbes ar-

beitet Rancière heraus, wie Hobbes die Bedrohung des politischen Ge-

meinwesens vor allem in den unscheinbaren Veränderungen der Spra-

che erkannte: in den Meinungen, den falsch gebrauchten, flottieren-

denWörtern, den Scheinnamen oder den unangebrachten Sätzen. »Die

Krankheit der Politik ist vor allem die Krankheit der Wörter. Es gibt

überflüssige Wörter, Wörter, die nichts bezeichnen, es sei denn Ziel-

scheiben, gegen die sie den Arm der Mörder bewaffnen.«190

Jene Bedrohung des Gemeinwesens, die Hobbes in der so unbedeu-

tend erscheinende Devianz der Wörter entdeckt, findet Rancière auch

in Platons Kritik der Schrift vorgeprägt. So unterscheidet dieser zwi-

schen der Rede, d.h. der gesprochenen, lebendigen Sprache und der

geschriebenen Schrift.191Während die Rede sich stets auf adäquate, ad-

aptive Weise an ihre Hörer wendet (heutzutage denke man an Lehrer,

die ihren Lehrstoff für ihre Schüler ›aufbereiten‹, oder Politiker, die ihre

Wähler ›abholen‹), kann die Schrift zwischen ihren Lesern nicht unter-

scheiden. Für Platon ist die Schrift daher ebenso stumm wie geschwät-

zig: stumm, da sie immer die gleiche Sache bedeutet und auf jede Frage

dieselbe Antwort gibt; geschwätzig, weil sie sich überall, an alle und je-

den wendet. Die Schrift als materielles Artefakt steht damit für eine

188 Rancière, Jacques: DieWörter der Geschichte. Versuch einer Poetik desWissens. Ber-

lin 2015, 64 (kurz: WG).

189 Ebd., 51.

190 WG 44.

191 Vgl. Rancière 2012a, 43f.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007 - am 14.02.2026, 07:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancières 105

Ausnahme in der gesellschaftlichen Ordnung, insofern sie sich einer

regulierten Übertragung entzieht,192 weil sie nicht weiß, »zu wem sie

spricht, das heißt mit wemman sprechen darf, wer zur Teilhabe am Lo-

gos zugelassen ist und wer nicht.«193 Und indem die Schrift derart »die

Verhältnisse zwischen der Ordnung des Diskurses und der Ordnung

gesellschaftlicher Beschäftigungen«194 durcheinanderbringt, stellt sie

eine Bedrohung der gesellschaftlichen Ordnung dar. Darin liegt ihr po-

litisches Potenzial.

Rancière fasst nun die politische Macht und den Exzess der Wör-

ter und der geschriebenen Schrift unter dem Begriff der »Literarizi-

tät«195. Die Literarizität verweist einerseits auf die Unmöglichkeit, den

sprachlichen Sinn letztgültig zu verwurzeln, d.h. sie macht den Ab-

stand zwischen den Wörtern, den Dingen und den Körpern bewusst.

Andererseits impliziert die Literarizität eine politische Macht der Wör-

ter im Sinne einer Verschiebung,196 insofern die Wörter die Menschen

von ihrer ›natürlichen‹ Bestimmung – und das meint von ihrem Platz

in einer gegebenen Aufteilung des Sinnlichen – entfernen. Damit eta-

bliert Rancière die Sprache und ihre materiellen Träger (Bücher, Tafeln,

Schriften) alsWiderständiges innerhalb einer gesellschaftlichen Auftei-

lung des Sinnlichen. Daraus folgernd setzt Rancière der aristotelischen

Sprachfähigkeit des Menschen die Wirkmächtigkeit der Sprache ent-

gegen, die immer schon über sich hinausstrebt und dadurch den Men-

schen politisiert:

»Der Mensch ist ein politisches Tier, weil er ein literarisches Tier ist:

nicht, gemäß der aristotelischen Formel, weil er die Sprachfähigkeit

besitzt, die es ermöglicht, über das Gerechte und das Ungerechte zu

diskutieren, sondern weil er ein Tier ist, das von den Wörtern, vom

192 Vgl. Guénoun, Solange/Kavanagh, James H./Roxanne Lapidus: Jacques Ranciè-

re. Literature, Politics, Aesthetics. Approaches to Democratic Disagreement. In:

SubStance 29 (2000) 2, 3-24, hier: 12f.

193 Rancière 2010a, 62.

194 Rancière 2012a, 44.

195 DU, 48.

196 Vgl. Muhle 2011, 314.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007 - am 14.02.2026, 07:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Politik als ästhetische Praxis

Überschuss an Wörtern im Verhältnis zu den Dingen, von seinem

Schicksal der bloßen Fortpflanzung abgelenkt wird.«197

Zwischen die geläufige Dualität von tierischer und vernünftiger Natur

positioniert Rancière nun eine dritte, eine literarisch ästhetische Natur

des Menschen. Doch wie ist diese Charakterisierung des Menschen als

von der Sprache Betroffener zu verstehen? Liefert Rancière damit nicht

eine passive, entmächtigende Bestimmung? Denn wie soll man sich das

literarische, von der Sprache betroffene Tier zugleich als einen autonom

und emanzipativ handelnden Menschen vorstellen?

Die Behauptung eines literarischen Wesens bzw. die Idee der Lite-

rarizität soll zunächst so verstanden werden, dass sie eine Antwort auf

jene Frage ist, die Rancière als entscheidenden Antrieb seiner Arbeit

angibt, nämlich die »Frage nach dem Verhältnis zwischen der Ordnung

der Wörter und der Ordnung der Körper«198. Literarizität und literari-

schesWesen wären demnach Ausdruck eines bestimmten Verhältnisses

zwischen denMenschen und denWörtern, das für dieMöglichkeit poli-

tischer Ereignisse von entscheidender Bedeutung ist. Es ist genauer zu

fragen,wie dieWörter dieMenschen ablenken, sich ihrer bemächtigen?

Die Wirkungsweise der Literarizität bzw. den Exzess der Wörter

beschreibt Rancière in dem schmalen Band Die Aufteilung des Sinnlichen

folgendermaßen:

»Die Aussagen besetzen die Körper und lenken sie in dem Maße von

ihrer Bestimmung ab, in dem sie selbst keine Körper – im Sinne von

Organismen –, sondern Quasi-Körper – Wortblöcke – sind, die ohne

legitimen Vater, der sie bis zu einem adäquaten Adressaten beglei-

ten würde, zirkulieren. Sie stellen auch keine Kollektivkörper her, viel-

mehr versehen sie die imaginären Kollektivkörper mit Bruchlinien,

Linien der ›Entkörperung‹. […] Die Wege der politischen Subjektbil-

dung sind nicht die der imaginären Identifikation, sondern der ›lite-

rarischen‹ Entkörperung.«199

197 Rancière 2012a, 44.

198 WG, 14.

199 ADS, 63.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007 - am 14.02.2026, 07:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancières 107

Dem Motiv des zirkulierenden, herrenlosen Wortes fügt Rancière

hier das Motiv der Entkörperung hinzu; eine Entkörperung, die den

geschlossenen, polizeilichen Körper des Gemeinwesens durchbricht

und so jene Unbestimmtheit, Unentschiedenheit oder Verwirrung

entstehen lässt, die eine politische Situation des Unvernehmens cha-

rakterisiert.200 Entscheidend dabei ist, dass Rancière die Entkörperung

als literarische Entkörperung beschreibt, so dass die Literarizität nicht

auf eine immanente Eigenschaft der Sprache verweist, sondern mit

einer literarischen und das bedeutet mit einer ästhetische Verwendung

der Sprache verbunden ist. Mit anderen Worten, erst der literarisch-

ästhetische Gebrauch der Sprache würde die Literarizität politisch

wirksam werden lassen. Worin besteht nun das ästhetisch-politische

Desiderat des Sprechens?

Drei Regime der Kunst, drei Weisen des Verhältnisses zwischen

Politik und Kunst

Die politische Wirkungsweise künstlerischer Praktiken untersucht

Rancière nicht nur in Bezug auf die Sprache, respektive die Literatur,

sondern er verfolgt sie in der bildenden Kunst, im Film, im Theater

sowie in der Musik. Zugleich entwickelt Rancière den Gedanken ei-

ner Politik der Ästhetik losgelöst von der Frage der Politik wie von

einzelnen Kunstwerken in einer eigenwilligen Neustrukturierung der

Geschichte der Kunst. Denn die Kunst und ihre Erfahrung existieren

nicht unabhängig von bestimmten gesellschaftlichen Strukturen. Das

bedeutet, dass jede Aufteilung des Sinnlichen der Kunst einen eige-

nen strukturellen Ort201 zuweisen wird und folglich die Kunstwerke

auf ihre je eigene Weise denken und identifizieren wird.202 Nach

Rancière lassen sich in der Geschichte der Kunst, soweit wir sie bis

heute kennen, drei verschiedene Regime der Kunst identifizieren: ein

ethisches Regime der Bilder, ein repräsentatives Regime der Kunst und

ein ästhetisches Regime der Kunst – und genau genommen bringt erst

200 Vgl. Muhle 2011, 315.

201 Vgl. ebd., 11.

202 Vgl. Rancière, Jacques: Das Unbehagen in der Ästhetik.Wien 2007, 16. (kurz: UÄ)

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007 - am 14.02.2026, 07:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Politik als ästhetische Praxis

das ästhetische Regime die Idee der Ästhetik hervor.203 Und obwohl

jedes Regime zu einem bestimmten historischen Zeitpunkt aufgetreten

ist, bedeutet dies für Rancière keineswegs, dass sie einander ablösen,

ganz im Gegensteil können sie gleichzeitig in immer neuen, unter-

schiedlichen Konstellationen und Mischformen erscheinen. »[E]in

Regime der Kunst ist«, so Rancière, »niemals mit einer Epoche zu

identifizieren.«204

Das ethische Regime der Bilder

Das erste Regime, das ethische Regime, verbindet sich mit dem Namen

Platons und genau genommen kennt es die Idee der Kunst als schö-

ne Kunst nicht.205 Daher nennt Rancière es auch ethisches Regime der

Bilder. Die Kunst ist kein zweckbefreiter, autonomer Bereich der Ge-

sellschaft, sondern sie wird »in Relation zur Wahrheit und dem Ethos

der Gemeinschaft«206 verstanden und diesem untergeordnet. In die-

sem Sinn hat die Kunst eine didaktische Funktion, sie dient der Erzie-

hung und der Formung der Gemeinschaft. Kunstgegenstände werden

daher auf ihren Gebrauch und ihreWirkungsweise in der Gemeinschaft

befragt. Dass diese Betrachtungsweise bis heute virulent ist, erken-

nen wir beispielsweise in medienethischen Ansätzen, die unter ande-

rem versuchen die Verbreitung und Verwendungsweisen der medialen

Bilderflut für die Menschen zu reflektieren. Mit Platon als Gewährs-

mann für das ethische Regime, steht einer der größten Kunstkritiker

am Beginn dieses Regimes, denn Platon beurteilt die Wirkungsweisen

der Kunst negativ. Dementsprechend hat Platon das Theater, ebenso

wie die Schrift verurteilt, weil beide seiner Einschätzung nach die Ord-

nung der Gemeinschaft – in der jeder seinen Platz und seine Aufgabe

hat – durcheinander bringen. Die Schrift, indem sie, wie bereits er-

wähnt, sich wahllos jedem zuwendet, das Theater, indem es eine Büh-

203 Vgl. Wetzel/Claviez 2016, 61.

204 KW, 73.

205 Rancière schließt sich hier einer Einschätzung Hegels an. Vgl. Wetzel/Claviez

2016, 63.

206 Früchtl 2007, 212.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007 - am 14.02.2026, 07:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancières 109

ne der Täuschung etabliert, auf der die Schauspieler vorgeben jemand

anderes als sie selbst zu sein. Daher spricht Platon der Kunst und den

Künstlern einen legitimen Ort in der politischen Ordnung ab.207

Die Frage der Täuschung oder anders gesagt, die Frage nach der

Wahrheit ist das zweite zentrale Kriterium für die Beurteilung der

Kunst im ethischen Regime. Auch in dieser Hinsicht bleibt Platon

ablehnend, ahmen die Bilder doch immer nur den »bloßen äußeren

Schein«208 nach, wodurch sie die Aufmerksamkeit der Menschen in

die falsche Richtung lenken, weg von den unveränderlichen, geistigen

Ideen hin zur sinnlichen Welt. An diese Perspektive schließt auch die

Frage nach dem Recht oder Verbot oder der Angemessenheit der Dar-

stellung der Götter an. So wird beispielsweise die Statue einer Gottheit

im ethischen Regime niemals in Hinblick auf ihre Schönheit betrachtet

– diese Frage scheint unsinnig –, sondern alleinig danach, ob es sich

um eine wahre Gottheit handelt.209 »Doch dort, wo der Gottesdienst

den Zweck der Statuen und Malereien als Bilder definiert, kann die

Vorstellung von einem Spezifischen der Kunst und einer einzigartigen

Eigenschaft ihrer ›Werke‹ nicht entstehen.«210

Das repräsentative Regime

Die Idee eines eigenständigen Werkes etabliert sich erst mit dem re-

präsentativen Regime. Mit Aristoteles, der als Gründungsfigur dieses

Regimes fungiert, werden die Bilder von der ethischen Frage befreit, in-

demdenKünsten ein eigener gesellschaftlicher Raumzugewiesenwird.

»Die Besonderheit des repräsentativen Regimes der Künste besteht

darin, die Vorstellung der Fiktion von der Vorstellung der Lüge ge-

trennt zu haben. Dieses Regime sondert die Formen der Künste ab

von der Ökonomie der gemeinsamen Beschäftigungen und von der

207 Vgl. Balke, Friedrich: Die große Hymne an die kleinen Dinge. Jacques Rancière

und die Aporien des ästhetischen Regimes. In: Balke/Maye/Scholz 2009, 9-36,

hier: 21.

208 ADS, 36f.

209 Vgl. UÄ, 39.

210 ADS, 72.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007 - am 14.02.2026, 07:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Politik als ästhetische Praxis

Gegen-Ökonomie der Trugbilder, die unter das ethische Regime der

Bilder fallen.«211

Handlungen in Form eines Gedichts anzuordnen, bedeutet nach Aristo-

teles’ Poetiknichtmehr Trugbilder herzustellen, sondern die Produktion

verständlicher Strukturen in einem klar abgesteckten Rahmen.212 Die-

ser Rahmen ist derjenige der mimetischen Tätigkeiten. Das Prinzip der

Mimesis fungiert so als ein Sichtbarkeitsregime, insofern es bestimmte

Künste – die schönen Künste – aus einem allgemeinen Feld von Tätig-

keitsformen isoliert und ihnen somit eine gewisse Autonomie verleiht.

Demzufolge spielt die Frage nach der Seinsweise der Bilder keine Rolle

mehr und die Frage ihrer Ver- bzw. Anfertigung rückt in den Vorder-

grund.213 Und obwohl die Mimesis nach außen einen autonomen Be-

reich der schönen Künste absteckt, formuliert sie nach innen eine Rei-

he von Regeln und Normen, nach denen einerseits »die Nachahmungen

als rechtens zu einer Kunst zugehörig erkannt«214 und auf ihre Qualität

hin beurteilt werden können. Andererseits können diese Normen »nur

imZusammenhangmit einer generellen Ordnung der Tätigkeitsformen

und der Beschäftigungen«215 verstanden werden. Wenn beispielsweise

Aristoteles die Höherwertigkeit der Dichtung, als Nachahmung (Imita-

tion) handelnder Menschen, gegenüber der Geschichtsschreibung, die

nur die empirischen Tatsachen aufzeichnen kann, behauptet, dann nur

weil die Dichtung jene Überlegenheit des handelnden, aktiven Lebens

gegenüber dem bloßen empirischen Leben ausdrückt, die Aristoteles’

Bild gesellschaftlicher Ordnung insgesamt zugrunde liegt.216 Die in-

neren Normen der Mimesis erschließen sich nach Rancière daher nur,

211 ADS, 57.

212 Vgl. ebd. Für eine umfassende Einführung in die Poetik Aristoteles’ siehe

Schmitt, Arbogast: Einleitung. Zur Poetik der Aristoteles. In: Aristoteles: Poetik.

Berlin 2008, 45-137.

213 Vgl. ADS, 37.

214 Ebd., 38.

215 Ebd., 38.

216 Rancière, Jacques: Politik der Literatur.Wien2 2011, 21.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007 - am 14.02.2026, 07:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancières 111

wennman siemit einer allgemeinen Aufteilung der gemeinschaftlichen

Tätigkeiten in Zusammenhang setzt.

Die mimetischen Regeln definieren folglich, wie einer Materie eine

bestimmte Form aufgeprägt werden kann, welche Gegenstände kunst-

würdig und wie ein kunstwürdiger Gegenstand oder Sujet behandelt

und dargestellt werden darf. Derart stellt dieMimesis die Matrix künst-

lerischer Produktion. Dementsprechend entfaltet sich eine Hierarchie

der Gattungen, die nach Rancière jene Künste bevorzugt, die ein Pri-

mat desWortes und der Handlung implizieren;217 eine Unterscheidung

zwischen edlen und unedlen Sujets, die eineHierarchie der Genres nach

sich zieht und beispielsweise die Überlegenheit der Tragödie über die

Komödie begründet. Und nicht zuletzt schlägt sich die Hierarchisie-

rung in der Wahl der Darstellungsmittel nieder, sodass ein Historien-

gemälde etwa eine völlig andere Größe als ein Genrebild besitzen muss

oder eine bestimmte Farbe bestimmten Sujets vorbehalten ist.

Entscheidend aber ist, dass die Normen der Mimesis eine Überein-

stimmung zwischen einer künstlerischen Herstellungsweise (einer Po-

iesis) und einer sinnlichen Wahrnehmungsweise (einer Aisthesis) produ-

zieren, sodass eine Tragödie zum Beispiel Gefühle des Mitleids und der

Ernsthaftigkeit auslöst.218 Allein durch diesen Einklang von Produktion

und Rezeption gelingt es den schönen Künsten eine analoge pädagogi-

sche Funktion auf die Gemeinschaft auszuüben, wie sie auch Platon für

die Kunst im ethischen Regime gefordert hat.

217 In diesem Sinne interpretiert Rancière die Eroberung der dritten Dimension

durch die Malerei auch nicht als die Entdeckung der Perspektive, sondern als

Möglichkeit, von da an die entscheidenden Augenblicke einer Handlung dar-

stellen zu können. Vgl. ADS, 30f. Ein ähnliches Beispiel zur Diskussion der Gat-

tungen stellt auch Lessings Schrift des Laokoons dar, in der die Höherwertigkeit

der Zeitkünste über die Raumkünste diskutiert wird.

218 Vgl. UÄ, 20, sowie Schwarte, Ludger: Jacques Rancière. In: Busch, Kathrin/

Därmann, Iris (Hg.): Bildtheorien aus Frankreich. Ein Handbuch. München 2011,

347-360, hier: 349.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007 - am 14.02.2026, 07:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Politik als ästhetische Praxis

Das ästhetische Regime der Kunst und die Politik der Ästhetik

Das dritte und letzte Regime, das Rancière in seiner Theoretisierung

der Kunst vorschlägt – das ästhetische Regime – bringt nun eigentliche

die Idee der Ästhetik erst hervor. Zugleich ist es dasjenige Regime, das

Rancière ammeisten fesselt und dem er zahlreiche Schriften gewidmet

hat.

»›Ästhetik‹ ist das Wort, das den einzigartigen, schwierig zu denken-

den Knoten benennt, der sich vor zweihundert Jahren zwischen der

Erhabenheit der Kunst und dem Geräusch einer Wasserpumpe, zwi-

schen einem verschleierten Streichertimbre und dem Versprechen ei-

ner neuen Menschheit gebildet hat. Das Unbehagen und das Ressen-

timent, das es heute hervorruft, dreht sich immer eigentlich um diese

zwei Beziehungen: der Skandal einer Kunst, die in ihren Formen und

Orten das ›Beliebige‹ der Gebrauchsobjekte und die Bilder des bana-

len Lebens aufnimmt; die exorbitanten und lügnerischenVersprechen

einer ästhetischen Revolution, die die Formen der Kunst in Formen ei-

nes neuen Lebens umwandeln wollte.«219

In nuce versammelt dieses Zitat aus Das Unbehagen in der Ästhetik alle

Elemente, welche das ästhetische Regime nach Rancière beinhaltet und

dessen Politik begründet. Eine Politik, die – so soll im Folgenden deut-

lich werden – nicht in Funktionen gründet, die an die Kunst von außen

herangetragen werden, sondern eine Politik, die die Kunst als Skandal

und Versprechen aus sich selbst hervorbringt.

Entstanden an der Schwelle des 18. zum 19. Jahrhundert bricht

die Kunst mit den »Regelpoetiken«220 des repräsentativen Regimes.

Durch die Loslösung von den Regeln und Hierarchien des repräsen-

tativen Regimes »befindet sich nun [alles] auf dem gleichen Niveau,

Große und Kleine, wichtige Ereignisse und unbedeutende Episoden,

Menschen und Dinge.«221 Kurz, alles Beliebige kann zum Gegenstand

der Kunst werden. Konkret gesprochen bedeutet dies, dass nicht nur

219 UÄ, 24.

220 Kleesattel 2016, 177.

221 Rancière, Jacques: Politik der Bilder. Zürich2 2009, 139.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007 - am 14.02.2026, 07:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancières 113

ein Heuhaufen ebenso darstellungswürdig wie ein Herrscher wird,

gleichermaßen impliziert es eine »Demokratisierung der Darstellungs-

weisen«222, sodass beispielsweise ein einfaches Dorfbegräbnis mit

denselben stilistischen Mitteln behandelt werden kann wie das erha-

bene Sujet eines Herrschaftsbegräbnisses.223 Derart sprengt die Kunst

des ästhetischen Regimes die Regeln der Mimesis, die doch eigentlich

ihre Autonomie garantieren sollten. Doch wenn die Kunstwerke sich

nun nicht mehr durch bestimmte Herstellungsregeln von den Gegen-

ständen des Lebens unterscheiden, wie lassen sie sich identifizieren?

Und worin besteht ihre Autonomie?

Rancière behauptet nun, dass sich die Kunstgegenstände auf zwei-

facheWeise identifizieren lassen: durch eine spezifische Seinsweise der

Objekte und die Entstehung eines ästhetischen Sensoriums. Die beson-

dere Seinsweise der Gegenstände der Kunst deutet sich im Schlagwort

des Realismus an, unter dem sich der Bruch mit dem repräsentativen

Regime in der Literatur und Malerei vollzogen hat.224 Denn im ästhe-

tischen Regime treten genau jene stummen, unbeachteten Dinge in Er-

scheinung, die im repräsentativen Regime keinen Platz haben.Deutlich

zeigt sich dies für Rancière in der Literatur Flauberts, Prousts oder Hu-

gos, die sich der Beschreibung noch des kleinsten Details zuungunsten

eines Primats der Handlung widmeten. Denn durch die Aussetzung der

Handlung treten die Dinge in ihrer rohen Präsenz in Erscheinung,225

als etwas Sinnliches, das zugleich aus dem Sinnlichen (im Sinne einer

Aufteilung des Sinnlichen) herausgefallen ist.226 Derart suspendieren

222 Kleesattel 2016, 177.

223 Mit seinem Begräbnis von Ornans schuf Gustave Courbet ein programmatisches

Bild für einen malerischen Realismus und verursachte damit einen Skandal,

weil es offensichtlich gegen die darstellerischen Regeln der Académie royale des

Beaux-Arts verstoß.

224 Zugleich ist der Realismus auch der entscheidende Einsatz des ästhetischen

Regimes gegen den Begriff der künstlerischen Moderne, deren Beginn gerne

mit der Abstraktion gesetzt wird. Rancière hält den Begriff der Moderne wie

den der Postmoderne jedoch für unbrauchbar. Vgl. ADS, 41-49.

225 Vgl. ADS, 41f.

226 Vgl. KW, 14.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007 - am 14.02.2026, 07:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Politik als ästhetische Praxis

die Werke die durch dieMimesis normierte Verbindung zwischen einer

künstlerischen Poiesis und ihrer Aisthesis. Doch lösen sie die Verbindung

zwischen beiden nicht völlig auf oder setzen den repräsentativen Nor-

men etwas anderes entgegen, sondern ermöglichen in der Suspendie-

rung den Ausdruck einer Widersprüchlichkeit.

»Dieses Sinnliche, aus seinen üblichen Verbindungen gelöst, wird von

einer heterogenenMacht bewohnt, von derMacht eines Denkens, das

sich selbst fremd geworden ist: ein Produkt, das kein Produkt ist, ein

Wissen, das in ein Nichtwissen verwandelt wurde, ein logos, der zu-

gleich pathos ist, die Intention des Nichtintendierten etc.«227

So erscheinen die Kunstwerke als Ausdruck einer Poiesis, die sich abge-

trennt von ihrer Aisthesis in ein Nichtwissen, ein nicht mehr zu entzif-

ferndes Denken verwandelt. Und obwohl es für eine eingespielte Rezep-

tion damit nicht mehr zu entschlüsseln ist, tritt eine Bedeutsamkeit zu-

tage.228 Für Rancière hat Friedrich Schiller diese Seinsweise der Kunst-

objekte anhand einer antiken, griechischen Statue, der sogenannten

Juno Ludovisi, paradigmatisch beschrieben. Die Darstellung der Göttin,

von der ausschließlich ihr Kopf erhalten ist, ist für Schiller nichtsdes-

totrotz eine »völlig geschlossene Schöpfung«, deren ganze Gestalt »in

sich selbst ruhet und wohnt,«229 die alle Spuren von Neigung, Zwang

und Willen aus ihren Gesichtszügen gelöscht hat – kurz: »Die Statue

227 ADS, 39.

228 Die ästhetische Erfahrung, so kritisiert Markus Klammer, ist daher an hohe, eli-

täre Voraussetzungen gebunden, nämlich an die Voraussetzung mit den Re-

geln undNormen der Kunstproduktion (des repräsentativen Regimes) vertraut

zu sein. Erst vor diesem Bildungshintergrund kann eine andere Erfahrung, eine

Erfahrung der Suspension gemacht werden. Damit scheint die Eintrittshürde

für die ästhetische Erfahrung sehr hoch. Dies zeigt sich Klammer zufolge nicht

zuletzt in Rancières Schriften, die immerwiedermit dembildungsbürgerlichen

Kunst-, Musik- und Literaturkanon argumentieren. Vgl. Klammer 2010, 204.

229 Schiller, Friedrich: Über die ästhetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von

Briefen. Stuttgart 2013, 63f.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007 - am 14.02.2026, 07:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancières 115

drückt nichts aus.«230 Doch in ihrer Stummheit entdeckt Schiller zu-

gleich ihre freie Erscheinung, die sie als Gleichgültigkeit gegenüber

dem Gegensatz zwischen einem aktiven Verstand und einer passiven,

empfangenden Materie des repräsentativen Regimes ausdrückt.231 Au-

tonom sind die Kunstwerke daher nicht mehr innerhalb eines abge-

steckten Bereichs gesellschaftlicher Aufteilungen, sondern gerade im

Bruch mit den Aufteilungen selbst. Die Kunstobjekte im ästhetischen

Regime lassen die Unterscheidungen des repräsentativen Regimes kol-

labieren, oder wie Jan Völker schreibt, sie sind »Negationen als Objek-

te«232. In dieser Möglichkeit etwas Ungesehenes und prinzipiell alles

Beliebige erscheinen zu lassen, verhält sich die Kunst homolog zur Po-

litik.233

Zugleich – und dies ist der zweite Aspekt der Identifizierung der

Kunstwerke – erfährt auch der Betrachter diesen ästhetischen Bruch,

der in der Aussetzung von Hierarchien und damit in einem Machtent-

zug234 besteht und der eine Autonomie begründet, die Schiller im An-

schluss an Immanuel Kant als »freies Spiel« bezeichnet.235 Schiller pa-

raphrasierend schreibt Rancière: »Die Göttin und der Zuschauer, das

freie Spiel und die freie Erscheinung, sind gemeinsam in einem spe-

zifischen Sensorium gefangen, in dem die Gegenätze zwischen Aktivi-

tät und Passivität, Willen und Widerstand aufgehoben sind.«236 Durch

230 Rancière, Jacques:Was bringt die Klassik auf die Bühne? In: Ensslin 2006, 23-38,

hier: 25.

231 Vgl. ADS, 81.

232 Völker, Jan: Ästhetik der Lebendigkeit. Kants dritte Kritik. München 2011, 256. (Völ-

ker 2011a)

233 Vgl. Früchtl 2007, 212.

234 Vgl. Rancière Jacques: Die ästhetische Revolution und ihre Folgen. Erzählungen

von Autonomie und Heteronomie. In: Bromach, Ilka/Setton, Dirk/Temesvári,

Cornelia (Hg.): »Ästhetisierung«. Der Streit um den ästhetischen Blick in Politik, Re-

ligion und Erkenntnis. Zürich 2010, 23-40, hier: 25. (Rancière 2010b)

235 Zu Kants Konzept des »freien Spiels der Erkenntniskräfte« in der Ästhetik siehe

Kapitel 4.2. dieser Arbeit.

236 Rancière 2010b, 25.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007 - am 14.02.2026, 07:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Politik als ästhetische Praxis

dieses ästhetische Sensorium, das Kunstwerk und Betrachter anein-

ander bindet, wird das Kunstwerk im ästhetischen Regime als Kunst

identifizierbar und zugleich birgt das ästhetische Sensorium einen po-

litischen Charakter. Denn indem Schiller die Herrschaft der Form über

die Materie, bzw. des Form- über den Stofftrieb mit der Herrschaft der

Klasse der Intelligenz über die Masse der Empfindung, der Kulturmen-

schen über dieNaturmenschen analogisiert, verknüpft er nachRancière

erstmals explizit die Wahrnehmung der Kunstwerke mit einer politi-

schen Wirkung.237 Der politische Gehalt der Kunstwerke besteht dann

nicht alleinig in der Suspendierung der Normen des repräsentativen

Regimes der Kunst, sondern darüber hinaus in der Suspendierung ge-

sellschaftlicherHierarchien.Anders gesprochen bemerkt Schiller in den

Briefen Über die ästhetische Erziehung des Menschen die Existenzform von

Kunstwerken, »die auf der materiellen Ebene die Verteilung der Orte

von der Verteilung der Funktionen trennt, und er verzeichnet eine Form

der Erfahrung, die den funktionalen Bezug zwischen sozialen Identi-

täten und der ›körperlichen‹ Ausstattung aufhebt.«238 Die Autonomie

der Kunst ist daher nicht nur eine Autonomie gegenüber einem Diktat

künstlerischen Herstellens, sie ist vor allem die Autonomie einer sinnli-

chen Erfahrung – eine sinnliche Erfahrung, die jeder Beliebige machen

kann. Diese von Schiller beschriebene »›Urszene‹ der Ästhetik«239 fin-

det Rancière dann auch in seinen Untersuchungen zur Arbeiterschaft

im 19. Jahrhundert bestätigt, ermöglicht sie dem Arbeiter nicht nur

die Fähigkeiten seiner Augen von denen seiner Arme zu unterschei-

den, sondern gleichermaßen »die Verhaftung der ›körperlichen Aus-

stattung‹ des Arbeiters mit dem ihm zugewiesenen Schicksal«240 auf-

zulösen. Wenn also die Kunst eine politische Bedeutung besitzt, dann

liegt diese für Rancière – der sich damit ausdrücklich von allgegenwär-

tigen Forderungen nach einer kritischen, politischen Kunst distanziert

237 Vgl. KW, 20f.

238 ADS, 81.

239 Rancière 2010b, 25.

240 ADS, 82.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007 - am 14.02.2026, 07:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancières 117

– nicht in den Botschaften oder Inhalten, sondern einzig in der diffe-

renten Erfahrung, die sie ermöglicht.241 Die Kunst im ästhetischen Re-

gime »ist in erster Linie dadurch politisch, dass sie ein raum-zeitliches

Sensorium schafft, durch das bestimmte Weisen des Zusammen- oder

Getrenntseins, des Innen- oder Außen-, Gegenüber- oder In-der-Mitte-

Seins festgelegt werden«242, die sich von den Weisen der Aufteilungen

des Gemeinsamen unterscheiden, welche auch die politischen Gemein-

schaften definiert. Noch deutlicher gesprochen: Nurmittels ihrer Hete-

rogenität greift die Kunst in die ›normale‹ bzw. polizeiliche Aufteilung

des Sinnlichen ein.

»Die Praktiken der Kunst sind nicht Instrumente, die Bewusstseinsfor-

men oder Energien liefern, die für eine Politik mobilisieren, die ihnen

äußerlich wäre. Sie gehen auch nicht aus sich heraus, um Formen kol-

lektiver politischer Aktion zu werden. Sie tragen dazu bei, eine neue

Landschaft des Sichtbaren, des SagbarenunddesMachbaren zu zeich-

nen. Sie schmieden gegen den Konsens andere Formen des ›Gemein-

sinns‹, Formen eines polemischen Gemeinsinns.«243

Doch zugleich beharrt Rancière darauf, dass es keine gerade, kausa-

le oder eindeutige Verbindung »vom Betrachten einer [künstlerischen]

Inszenierung zum Verständnis des Zustandes der Welt, von intellektu-

eller Aufmerksamkeit zu politischem Handeln«244 gibt. Daher betrifft

der Bruch, den das ästhetische Regime vollzieht, auch die Intentio-

nen des Künstlers. Eine explizit kritische Kunst, die mit Botschaften

oder durch ihre eigene Performanz politisch wirken will, hält Rancière

für unmöglich, weil sie im Muster der Subordination verhaftet bleibt,

die durch die ästhetische Erfahrung gerade aufgehoben wird. Politi-

sche Emanzipation, so betont er immer wieder, hängt nicht von einem

fehlendenWissen der Ungehörten bzw. Unterdrückten ab, sondern von

241 Vgl. Hebekus/Völker 2012, 170.

242 ADS, 77.

243 EZ, 92.

244 Rancière, Jacques: Ästhetische Trennung, ästhetische Gemeinschaft. In: Balke/

Maye/Scholz 2009, 259-277, hier: 273.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007 - am 14.02.2026, 07:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Politik als ästhetische Praxis

der Möglichkeit andere Leidenschaften, andere Erfahrungen zu entwi-

ckeln.245 Diese Erfahrung können sie im ästhetischen Regime machen,

denn durch die Stummheit, mit der die ästhetischen Gegenstände dem

Betrachter gegenübertreten, kann dieser in einen Prozess der Emanzi-

pation eintreten.

Was meint Rancière mit einem Prozess der Emanzipation? In sei-

nem Buch Der emanzipierte Zuschauer entwickelt Rancière ein Verständ-

nis des Zuschauers, das versucht die klassische »hierarchical opposition

of doing and looking«246 zwischen Künstler und Rezipient aufzulösen.

Rancière entwickelt die Vorstellung eines Zuschauers, der nicht passiv

in seiner Betrachterposition verharrt, sondern grundsätzlich als aktiv

Rezipierender gedacht wird, insofern er sich in eine »poetische Arbeit

der Übersetzung«247 begibt, die Rancière als die eigentliche Arbeit der

Emanzipation versteht.248 Denn der Zuschauer wird die Erfahrung, die

er macht und das, was er sieht mit seinen eigenen Erfahrungen ver-

gleichen, in Verbindung setzten, verknüpfen und dadurch Neues ler-

nen.249 Übersetzen deutet Rancière demnach als eine Tätigkeit der As-

soziation wie der Dissoziation, die dadurch zu einem »Verwischen der

Grenzen zwischen denen, die handeln, und denen, die zusehen, zwi-

schen Individuen und Gliedern eines Kollektivkörpers«250 führt. Die-

se Anerkennung eines immer schon aktiven Prozesses des Zuschau-

ens zerbricht die angenommene Asymmetrie zwischen einem unwis-

senden Zuschauer und einem inszenierten Bühnengeschehen.251 Zu-

245 Vgl. EZ, 76.

246 Ramos,Manuel:We are all spectators. In: Parallax, 15 (2009) 3, 124-126, hier: 125.

247 EZ, 21.

248 Vgl. ebd., 11-34.

249 Vgl. ebd., 20.

250 Ebd., 30.

251 Rancière identifiziert in Der emanzipierte Zuschauer zwei Theaterpraktiken,

durch die mit dieser Asymmetrie gebrochen werden kann: Berthold Brechts

episches Theater sowie Antonin Artauds Theater der Grausamkeit. Beide ver-

wirft Rancière mit dem Hinweis, dass sie dem Muster der Subordination ver-

haftet bleiben, weil sie die Reaktion des Zuschauers vorwegnehmen. Vgl. EZ,

14ff.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007 - am 14.02.2026, 07:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancières 119

gleich überträgt Rancière mit der Figur des emanzipierten Zuschau-

ers seine Überlegungen zur Pädagogik in den künstlerischen Bereich.

Denn entdeckt hat Rancière die emanzipative Arbeit in derMethode des

»universalen Unterrichts« des französischen Gelehrten Joseph Jacotot

(1770-1840).252 Dieser musste im belgischen Exil, ohne des Flämischen

mächtig zu sein, Schüler unterrichten, die ihrerseits nicht Französisch

sprachen. Doch unter Zuhilfenahme einer zweisprachigen Buchausga-

be gelang es den Schülern sich die französische Sprache selbstständig

anzueignen. Jacotot zog daraufhin die Notwendigkeit eines erklären-

den Unterrichtens in Zweifel, dessen hierarchischer Ansatz zwischen

einem unwissenden Schüler und einem »master explicator«253 die in-

tellektuelle Emanzipation behindere.254 Stattdessen, so Jacotot, müsse

von der Gleichheit der Intelligenzen zwischen Schüler und Lehrer aus-

gegangen werden, denn nur so könne wahrhafte Emanzipation erfol-

gen. Von der Gleichheit der Intelligenzen sowie von der Annahme aus-

gehend, dass jeder bereits einWissender ist, ist es dem Lehrer möglich,

den Schülern Dinge beizubringen, die er selbst nicht weiß. Ihm bleibt

einzig, den Willen und den Mut der Schüler zu bekräftigen, sich ihrer

Intelligenz zu bedienen. Das Buch nimmt im Prozess der Emanzipati-

on eine zentrale Rolle ein, denn es ist das Medium der Emanzipation

und zugleich dermaterielle Beweis dafür, dass die Aufgabe der Überset-

zung und Aneignung möglich ist. Ähnlich liegen die Dinge im Fall des

Kunstwerks. Auch das Kunstwerk ist ein Medium, das die Möglichkeit

252 Vgl. Rancière, Jacques: Der unwissende Lehrmeister. Fünf Lektionen über die intel-

lektuelle Emanzipation.Wien 2007.

253 Ross, Kristin: Rancière and the Practice of Equality. In: Social Text (1991) 29, 57-71,

hier: 58.

254 Das klassische Bildungsverhältnis, das von einer Ungleichheit zwischen dem

Lehrer und dem Schüler ausgeht, teile dieWelt in zwei Hälften – in dieWissen-

den und die Unwissenden – und etabliere so eine Figur des unendlichen Auf-

schubs. Einerseits bleibt die bewertendeAnerkennungdesWissens immer vom

Lehrer abhängig, andererseits wandelt sich der Rückstand des Unwissenden in

einen nie versiegenden Antrieb, der nicht zuletzt in der gesellschaftlichen Idee

des Fortschritts sein eigenes Perpetuummobile kreiert hat. Vgl. Rancière 2007,

137-143.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007 - am 14.02.2026, 07:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Politik als ästhetische Praxis

der Emanzipation eröffnet, insofern es dem Rezipienten erlaubt, sich

anders zu erfahren und dieser Erfahrung Ausdruck zu verleihen. Doch

diese emanzipative Erfahrung liegt im Falle des Kunstwerks nicht in

einem den Prozess verbürgenden Charakter, denn wie Völker schreibt,

kann ein Kunstwerk nicht selbst emanzipiert sein, sondern nur in sei-

nem disruptiven Effekt, in seiner Gleichgültigkeit gegenüber der alltäg-

lichen Erfahrungswelt.255

Die Erfahrung der intellektuellen Emanzipation, die Jacotot entwi-

ckelt, ist jedoch seiner Überzeugung nach nur als individuelle möglich.

Anders gesprochen gibt es keine Möglichkeit die Methode der subjek-

tiven, intellektuellen Emanzipation in die Einrichtung einer emanzi-

pierten Gemeinschaft zu überführen, weil nach Jacotot – und Rancière

schließt sich hier an – jede gesellschaftliche Institutionalisierung der

Gleichheit z.B. in Schulen und Universitäten in eine hierarchische Ord-

nung führen würde.256 Es führt also keinWeg von der individuellen zur

kollektiven, zur gesellschaftlichen Emanzipation. Die ästhetische Er-

fahrung ist dahingehend etwas anders gelagert und es ist noch einmal

Schiller, der hier den gedanklichen Weg geebnet hat. Denn für Schiller

impliziert das ästhetische Spiel das Versprechen einer neuen Mensch-

heit, und d.h. nichts anderes als das Versprechen der politischen Eman-

zipation. Dieses Versprechen kann sich nach Rancière – an Schiller an-

knüpfend – auf zweierlei Weise entfalten: insofern die Kunst zum Le-

ben wird oder insofern die Kunst in ihrer Heterogenität verharrt.257

Kehren wir noch einmal zu Schillers Juno Ludovisi zurück, so zeugt diese

Statue für Schiller von einer Gesellschaft, in der die Kunst nicht vom Le-

255 Vgl. Völker 2011b, 72f.

256 Nicht zuletzt bedeutet eine Zurückweisung der Institutionalisierung, Emanzi-

pation nicht als ein quantitatives gesellschaftliches Ziel zu verstehen, als eine

»Messlatte, die alle erreichenmüssen, umals intelligent zugelten.« Loick,Dani-

el: Universität und Polizei. Jacques Rancière über intellektuelle Emanzipation.

In: PROKLA 42 (2012) 2, 287-303, hier: 291.

257 Rancière liest dieGeschichte der ›modernenKunst‹ als Entfaltungdieser beiden

Stränge. Vgl. ADS, 43-46.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007 - am 14.02.2026, 07:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancières 121

ben geschieden war.258 Indem sie also an diese vergangene, ungeteilte

Gemeinschaft erinnert, aktualisiert sie das Versprechen einer zukünf-

tigen Gemeinschaft, in der Kunst und Leben nicht mehr voneinander

geschieden wären. Das Versprechen einer Lebenswerdung der Kunst

bedeutet für Schiller daher eine wahrhafte »ästhetische Revolution«259,

die er nicht zuletzt in Opposition zur politischen – nämlich der Fran-

zösischen – Revolution setzt. Aus deren Abgleiten in den Terror zieht

Schiller die Konsequenz, dass erst eine ästhetische Revolution eine Ge-

meinschaft befördern würde, »die nicht mehr durch die abstrakten For-

men des Gesetzes, sondern durch die Bande der erlebten Erfahrung«260

selbst – weil sie eine Revolution der sinnlichen Existenz und nicht nur

der Formen des Staates sei –geeint wäre. Rancière verfolgt nun diese

Idee einer zur Lebensform gewordenen Kunst in einem weiten Bogen

vom Ältesten Systemprogramm des deutschen Idealismus über Marx’ Idee ei-

ner menschliche Revolution in die künstlerischen Praktiken der Arts

and Crafts-Bewegung, des Suprematismus, des Bauhaus, der sozialen

Plastik Beuys und – ironischer Weise – bis hin zur Ästhetisierung der

Warenwelt im Kapitalismus.261

Diesem Versprechen der Lebenswerdung der Kunst steht nach Ran-

cière die Idee eines absolut widerständigen, künstlerischen Werkes ge-

genüber. Auch hier ist es die Statue der Juno Ludovisi, die in ihrer Ge-

schlossenheit das Exempel abgibt. Denn in ihrer neutralen Abgeschlos-

senheit bleibt sie für den Betrachter unverfügbar. Doch verbürgt sie ge-

258 Die Interpretation der Antike durch den Zeitgeist des 18. Jahrhunderts soll hier

nicht diskutiert werden. Rancière interpretiert in gleicher Weise auch Johann

Joachim Winckelmanns Darstellung der griechischen Antike, dessen Schriften

für das Griechenlandbild der Deutschen absolut prägend waren. Nichtsdesto-

trotz steht diese Interpretation in Spannung zu Rancières eigener Darstellung

der Kunst im ethischen und im repräsentativen Regime, in denen der Kunst in

Abhängigkeit zur Arkhé der Polis einen Ort zugewiesen wurde. Die Vorstellung

einer Verschmelzung von Kunst und Leben kann daher, soWetzel/Claviez, nicht

anders als utopisch verstanden werden. Vgl. Wetzel/Claviez 2016, 72f.

259 KW, 20.

260 Ebd., 22.

261 Vgl. KW 25.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007 - am 14.02.2026, 07:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Politik als ästhetische Praxis

rade in ihrer Unverfügbarkeit das Versprechen der Autonomie. Mit an-

deren Worten: Das widerständige Kunstwerk, das sich egalitär jedem

Zugriff verwehrt, bewahrt das politische Versprechen der Autonomie

und Gleichheit negativ auf. Rancière denkt hier an die Formen künstle-

rischer Abstraktion, die Hinwendung zu reinen, anti-mimetischen For-

men,262 vor allem aber an die Kunstphilosophie Adornos, die für Ran-

cière diese Idee am deutlichsten entfaltet hat, indem Adorno der Kunst

die gesellschaftliche Funktion gibt, keine Funktion zu haben, um zu-

gleich in ihrer Heterogenität den Widerspruch nicht loszuwerden, die

Realität eines arbeitsteiligen Lebens widerzuspiegeln.263

Beide Formen des Versprechens der Gemeinschaft implizieren eine

von Rancière Metapolitik genannte Politik, die darin bestünde, zu rea-

lisieren, was durch die Politik nur dem Schein nach realisiert wird.264

Die Realisierung eines Versprechens würde aber unweigerlich mit dem

Verlust der Kunst und ihrer Politik einhergehen: Folglich schafft sich die

Kunst als Lebenswerdung selbst ab, in Form ihrer absoluten Heteroge-

nität jedoch wandelt sie sich zur ethischen Forderung.265 So schließt

Joseph Tanke: »The fundamental tension of the aesthetic regime is that

art is art only in that it carries the promise of being more than art [eine

neue Form der Gemeinschaft], and it carries this promise only to the ex-

tent that it distinguishes itself from life.«266 Die Kunst und das Verspre-

chen der Emanzipation bleiben für Rancière daher an den Schein ge-

262 Vgl. Muhle 2011, 318f.

263 Vgl. KW 25f.

264 Vgl. ADS, 84. Die Idee der Metapolitik bezieht sich nicht alleine auf die Politi-

ken der Kunst, sondern Rancière entwickelt das Konzept vorwiegend in Bezug

auf die Philosophie Karl Marx’. Auf Marx’ Analyse der Gesellschaft in Basis und

Überbau folgt die Forderung nach einer umstürzenden Politik. Vgl. DU, 92-98.

265 Rancière hat diesen Übergang vom Ästhetischen zum Ethischen immer wieder

exemplarisch an Lyotards Ästhetik kritisiert. Lyotard knüpft an Kants Ästhetik

der Erhabenen an, die zugleich den Übergang von einer ästhetischen zu einer

ethischen Erfahrungmarkiert. Lyotard deutet das Erhabene nun als absolut An-

deres, von demwir abhängen. Kunstwerke sind zu Zeugen des Undarstellbaren

geworden. Vgl. UÄ, 105-123.

266 Tanke 2011, 84.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007 - am 14.02.2026, 07:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancières 123

bunden, den sie in Fiktionen, d.h. in Neuanordnungen des Sinnlichen

immer wieder und d.h. in einer spannungsvollen Differenz zur Wirk-

lichkeit hervorbringen.267 Damit bleibt die ästhetische Erfahrung zwar

eine individuelle, doch zugleich und im Unterschied zur intellektuellen

Emanzipation spannt sie einen gemeinschaftlichen Horizont auf.

Die Politik der Ästhetik – so lässt sich resümieren – manifestiert

sich im ästhetischen Regime auf drei Ebenen. Sie impliziert zunächst

die Erscheinung und gleichwertige Darstellung von Sujets und Gegen-

ständen, die nicht als kunstwürdig gedacht wurden.268 Derart realisiert

das ästhetische Regime der Künste eine demokratische Gleichheit des

Beliebigen. Des Weiteren erscheinen Werke des ästhetischen Regimes

als Heterogenes, d.h. sie schaffen eine andere Aufteilung des Sinnli-

chen, die Rancière mit dem Versprechen einer anderen Gemeinschaft

verknüpft. Auf einer letzten Ebene ermöglicht die Ästhetik eine Erfah-

rung der Freiheit, insofern die Kunstwerke jeden gleich adressieren und

der Freiheit zur poetischen Übersetzung stattgeben.

Die Politik der Ästhetik und radikale Gleichheit

Abschließend möchte ich noch einmal auf die Frage der Gleichheit zu-

rückkommen, ist sie doch das Mittel, mit dem die polizeiliche Logik

konfrontiert wird. Rancière betont variierend, dass die Gleichheit nicht

das der Politik eigene Prinzip sei, dass sie weder gesellschaftliches Telos

noch normativer Maßstab sei, ja dass sie »nichts an sich Politisches«269

habe. Die Gleichheit sei ein heterogenes Element, das in der Politik nur

ins Spiel gebracht wird.Und dennoch scheint der Rekurs auf die Gleich-

heit die politische Handlung zu tragen. Mit Blick auf die zu Beginn des

Kapitels aufgeworfenen Frage nach dem Impuls und den Ressourcen

267 Vgl. ADS, 88f.

268 Darin verbindet sich das ästhetische Regimemit der Psychoanalyse, die sowohl

dem unbedeutenden nächsten Einfall Bedeutung zumisst als auch jedes Zei-

chen als in sich selbst bedeutsamansieht. Vgl. Rancière, Jacques:Das ästhetische

Unbewußte. Zürich 2006.

269 DU, 43.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007 - am 14.02.2026, 07:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Politik als ästhetische Praxis

für eine Infragestellung der Polizei lässt sich noch einmal anders fra-

gen: Woher nehmen die Anteilslosen die Annahme der Gleichheit?

Rancières Begriff der Gleichheit ist in erster Linie nicht »about so-

cial and economic redistribution as such, but about intellectual capac-

ity and the recognition of that capacity.«270 Dabei lehrt die Erfahrung

Jacotots, dass diese intellektuelle Gleichheit immer vorausgesetzt wer-

den muss. Die Gleichheit wird einem in Konsequenz nicht von jemand

anderem zuerkannt, d.h. nicht passiv empfangen. Ganz im Gegenteil:

Gleichheit ist etwas, das aktiv genommen wird271 – »en un mot, l’éga-

lité ne s’obtient pas, elle se déclare. C’est en cela qu’elle est un postu-

lat.«272 Doch was bedeutet die Annahme der intellektuellen Gleichheit

für die Politik? Entgegen geläufiger Annahmenwill Rancière die Gleich-

heit der Intelligenzen gerade nicht als normative Basis oder als eine

quantitativ messbare Größe (im Sinne eines minimalen IQs von jeder-

mann) verstehen, sondern als ein Axiom, das »in Kraft gesetzt, nur aktiv

geschaffen werden [kann]. Sie [die Gleichheit] muß kundgetan und da-

mit vorgeführt werden.«273 Dazu benötigt Emanzipation den Mut und

den Willen sich aus dem Zustand der Anteilslosigkeit zu befreien. Die

ästhetische Erfahrung kann in dieser Hinsicht als eine ermutigende Er-

fahrung gelesen werden,274 indem sie dem Betrachter erlaubt, anders

wahrzunehmen, sich anders wahrzunehmen und dadurch eine andere

Aufteilung des Sinnlichen erfahrbar werden zu lassen. »Wenn die Poli-

tik«, wie Rancière schreibt,

»im eigentlichen Sinne in der Erzeugung von Subjekten besteht, die

den Namenlosen eine Stimme verleihen, dann besteht die Politik der

Kunst, die demästhetischen Regime eigen ist, in der Ausarbeitung der

sinnlichen Welt der Namenlosen, der Arten des Dies und des Ich, aus

270 Clarke, Jackie: Rancière, Politics and the Social Question, In: Davis, Oliver (Hg.):

Rancière Now. Current Perspectives on Jacques Rancière. Cambridge/Malden 2013,

13-27, hier: 15.

271 Vgl. Davis 2014, 51f.

272 Ruby 2009, 95.

273 Rancière 2000a, 101.

274 Vgl. Völker 2011b, 69.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007 - am 14.02.2026, 07:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancières 125

denen eigeneWelten des politischenWir hervortreten. Aber insofern

diese Wirkung sich durch den ästhetischen Bruch vollzieht, dient sie

keinem bestimmten Kalkül.«275

Doch selbst wenn die Wirkung zunächst keinem Kalkül oder keiner Ab-

sicht folgt, so leistet die ästhetische Erfahrung doch einen unverzicht-

baren Beitrag auf demWeg zur Emanzipation. Denn das immer wieder

von Rancière bemühte Beispiel des Parkettlegers Gauny, der sich durch

den Blick aus dem Fenster emanzipiert, verdeutlicht, dass die Emanzi-

pation in denMikroereignissen der ästhetischen Erfahrung beginnt.276

Die Gleichheit – und das ist die zweite ungewöhnliche Charakteri-

sierung Rancières – ist dabei eine Erfahrung der Differenz. Gleichheit

einführen bedeutet das konsensuelle Gewebe der Polizei zu durchtren-

nen. In diesem Sinne liest man bei Rancière, dass »le propre de l’égalité,

en effet, est moins d’unifier que de déclassifier, de défaire la naturalité

supposée des ordres pour la remplacer par les figures polémiques de

la division.«277 Diese differentielle Gleichheit verweist auf die Ästhe-

tik, denn Gleichheit lässt sich mit Rancière nur sinnlich, d.h. ästhetisch

darstellen. Zum einen zeigt sich der Prozess der Subjektivierung, durch

den politische Subjekte im Intervall entstehen, grundlegend ästhetisch

verfasst, insofern die von Rancière herausgestrichenen Merkmale zu

einer Art von differentieller Doppelwahrnehmung führen. Zum ande-

ren ist es das ästhetische Regime, das eine differentielle Gleichheit als

Gleichheit des Beliebigen in seinen Kunstwerken hervorbringt. Denn

die Kunstwerke, wie paradigmatisch an der Juno Ludovisi gezeigt, drü-

cken die Spannung zwischen zwei Formen des emanzipativen Verspre-

chens gerade in ihrer gleichgültigen, man könnte sagen in ihrer be-

liebigen Neutralität aus. Und auch die anderen Beispiele die Rancière

immer wieder anführt, die Beschreibung des Torso von Bellvedere durch

Johann Joachim Winckelmann, die Filme des portugiesischen Filmere-

gisseurs Pedro Costa oder die Installation Je et Nous des französischen

275 EZ, 80.

276 Vgl. Rancières Textzusammenstellung: Gauny, Gabriel: Le philosophe plébéien.

Textes présenté et rassemblé par Jacques Rancière. Paris 1983.

277 ABP, 68.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007 - am 14.02.2026, 07:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Politik als ästhetische Praxis

Künstlerkollektivs Campement Urbain dienen immer wieder dazu die-

se gleichheitliche Spannung auszudeuten. In diese Richtung lässt sich

Rancière verstehen, wenn er schreibt: »Equality has no vocabulary or

grammar of its own, only a poetics.«278

Wenn die radikale Gleichheit des Beliebigen aber derart an die Äs-

thetik gebunden ist, ja nur in ihrer ästhetischen Gestalt erkannt wer-

den kann, lässt sich dann nicht im Umkehrschluss behaupten, dass die

demokratische Gleichheit letztlich an die Ästhetik gebunden ist? Oder

anders formuliert, rekurriert die Politik anstelle der von Rancière expli-

zit zurückgewiesenen Begriffe der geometrischen und arithmetischen

Gleichheit nicht auf eine andere, eine ästhetische Gleichheit? Ein sol-

cher Begriff ästhetischer Gleichheit müsste zugleich erklären können,

wie eine ästhetische Gleichheit mit der Gleichheit der sprechendenWe-

sen bzw. mit der egalitären Intelligenzbehauptung zusammenhängt.

Damit sind zwei Problembereiche angesprochen: Zum einen sei daran

erinnert, dass die Infragestellung der Herrschaft durch die Behauptung

als sprachliches Wesen erfolgt, weil nach Rancière eine Ordnung der

Ungleichheit nur auf Basis der Gleichheit der sprechenden Wesen er-

richtet werden kann. Der politische Streit entfacht sich im Namen der

Gleichheit der sprechenden Wesen, eben weil Rancière den Logos im-

mer schon als einen geteilten – als vernünftige Rede und als Rechnung

– versteht. Vor diesem Horizont müsste das Verhältnis von Ästhetik

und geteiltem Logos geklärt werden.

Das berührt dann zum anderen auch die Frage, wie die Behauptung

der gleichheitlichen Intelligenz verstanden werden soll. Politik soll ja

die kontingenten, oder mit Rancière gesprochen, die beliebige, grund-

lose Grundlage der politischen Ordnung aktualisieren. Doch steht am

Grunde von Rancières Konzeption nicht eine anthropologische Fundie-

rung? Handelt es sich bei der Behauptung, als sprachliches Wesen gel-

ten zu wollen, nicht um eine anthropologische Fundierung des Politi-

278 Rancière, Jacques: The Thinking of Dissensus. Politics and Aesthetics In: Bow-

man, Paul/Stamp, Richard (Hg.): Reading Rancière. London/New York 2011, 1-17,

hier: 6.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007 - am 14.02.2026, 07:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancières 127

schen?279 Oder anders gefragt, gründet Rancière die verdrehte, politi-

sche Gemeinschaft nicht auf der universellen Fähigkeit zu sprechen?

Wie aber verbindet sich dieser Gedanke mit dem starken Gedanken

der An-Archie, der Grundlosigkeit der Demokratie? Eine Richtung in

die man hier denken kann, scheint in dem zu liegen, was Rancière als

polemischen280 oder geteilten Gemeinsinn bezeichnet.281 Denn fragt

man nach der Form von Gemeinschaft, welche eine politische Subjek-

tivierung auszeichnen soll, dann verweist Rancière immer wieder auf

die Ästhetik,282 insbesondere auf die ästhetische »Gemeinschaft kan-

tischer Manier«283. Der Gemeinsinn wiederum steht bei Kant an zen-

traler Stelle seiner Reflexion über die Ästhetik. Im Folgenden wende ich

mich daher Kant und seinem Begriff der Ästhetik zu, um das Verhältnis

von Logos, Ästhetik und Sprache zu reflektieren.

279 Zur Frage einer anthropologischen Fundierung siehe Comtesse 2019, 531f.

280 Vgl. EZ, 92.

281 Vgl. ADS, 79.

282 Vgl. Klammer 2010, 201.

283 DU, 101.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007 - am 14.02.2026, 07:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839464328-007 - am 14.02.2026, 07:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

