
Gangolf Hübinger

Liberale Varianten der Kulturkritik in den 
Neuordnungsdiskursen 1917–1920. Walther Rathenau 
im Vergleich

Dieser Beitrag zielt auf die Eigenarten von Rathenaus Kulturkritik unter 
der Fragestellung, inwieweit sie in den Neuordnungsdiskursen seit 1917 
einen liberalen Typus kritischer Zeitdiagnostik repräsentiert, und in wel­
chem kommunikativen Umfeld sich Rathenau dabei bewegt. Hier ist ins­
besondere auf seinen Austausch mit dem Berliner Religionsphilosophen, 
Publizisten und Politiker Ernst Troeltsch einzugehen.

Max Scheler hat in seiner kritischen Rezension des Hauptwerks „Von 
kommenden Dingen“ Rathenaus Denken als „Spielart von Liberalismus“ 
identifiziert.1 Das ist nicht unproblematisch, aber mit Scheler lässt sich 
fragen, welche Varianten liberaler Kulturkritik die deutschen Ordnungs- 
und Neuordnungsdiskurse seit der russischen Februarrevolution, dem Ein­
tritt der USA in den Weltkrieg, und der vagen „Osterbotschaft“ des deut­
schen Kaisers vom 7. April 1917 geleitet haben, und wie Rathenau hier zu 
verorten ist. Im Kern muss es um die Ambivalenzen von Bürgerlichkeit 
und Antibürgerlichkeit gehen. In der Forschung ist das bislang nur ein 
beiläufiges Thema. Denn im Spektrum des ideenpolitischen Ordnungsden­
kens wird „Kulturkritik“ stärker der „konservativen Revolution“ zugerech­
net,2 während sie für sozialistische Positionen schulmäßig der ökonomisch 
determinierten „Gesellschaftskritik“ untergeordnet bleibt. Was Rathenau 
generell ins Bezugsfeld liberaler Diskurse setzt, dürfte seine kategorische 
Zielbestimmung für die „kommenden Dinge“ sein: „Das Ziel aber, zu dem 
wir streben, heißt menschliche Freiheit“.3

Ich werde in sechs Schritten vorgehen: Zu Beginn ist zu klären, was 
generell „Kulturkritik“ im publizistischen Streit um die „Moderne“ an der 

1 Vgl. Walther Rathenau: Hauptwerke und Gespräche. Hrsg. von Ernst Schulin (Walther-Rathe­
nau-Gesamtausgabe, Bd. II). München/Heidelberg 1977, S. 569.

2 Vgl. nach wie vor Stefan Breuer: Anatomie der Konservativen Revolution. Darmstadt 1993. 
Bezüge Rathenaus zur „konservativen Revolution“ in der älteren Literatur etwa bei Karen 
Swassjan: Die deutsche konservative Revolution. Zur Geschichte eines Mißverständnisses. In: 
Jahrbuch zur konservativen Revolution 1994, S. 163–169, bes. S. 169.

3 Rathenau: Hauptwerke und Gespräche (wie Anm. 1), S. 334.

227

https://doi.org/10.5771/9783748918585-227 - am 23.01.2026, 04:38:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918585-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Kulturschwelle um 1900“ heißen kann (1). In dieses Bezugsfeld ist Walther 
Rathenau mit seinem Bestseller „Von kommenden Dingen“ zu rücken, das 
Buch, das Ernst Schulin als „das einheitlichste und beste seiner Bücher“ 
hervorgehoben hat4 (2). Im Anschluss soll Ernst Schulins besonderer Blick 
auf Rathenau berücksichtigt werden (3). Als vergleichbare liberale Kultur­
kritiker lassen sich aus Rathenaus Umfeld insbesondere Max Weber und 
Ernst Troeltsch heranziehen (4). Generell muss es beim Typus „liberale 
Kulturkritik“ gezielt um Selbstkritik und Selbstkorrektur des Bürgertums in 
den Umbrüchen von 1918/1919 gehen, die Rathenau unsere „gegenwärtige 
Weltrevolution“5 nennt (5). Es folgt eine Schlussüberlegung zur Kritik der 
bürgerlichen Wertewelt (6).

Kulturkritik und Moderne

„Kulturkritik“ ist bereits ein zeitgenössischer Diskursbegriff. Ernst 
Troeltsch etwa verwandte ihn zur Charakterisierung von Schopenhauer 
und Nietzsche.6 Nur, wovon sprechen wir, wenn wir die ideenpolitischen 
Strömungen der Moderne als „Kulturkritik“ bezeichnen? In seiner „Ge­
schichte der Kulturkritik“ von 2007 bietet Georg Bollenbeck ein tragfähiges 
Analyseraster. Kulturkritik dürfe nicht einfach als Kulturpessimismus im 
Sinne einer ästhetisierend verstimmten Abwendung von der Welt verstan­
den werden. Bollenbeck, und das bringt auch Rathenau prominent ins 
Spiel, begreift „Kulturkritik“ im gesteigerten Weltanschauungsbedarf um 
1900 als einen komplexen „Reflexionsmodus der Moderne“. Definieren 
lasse sich der Begriff nur mit Unschärfe als „eine normativ aufgeladene 
Kritik am Zustand der eigenen Zeit, die diesen Zustand in eine Verlustge­
schichte einordnet“.7 Nur am Rande sei bemerkt, dass das Interesse an 
„Verlustgeschichte“ inzwischen wieder hoch im Kurs steht. Der Kultursozio­
loge Andreas Reckwitz hat im Anschluss an seine viel beachtete Studie zur 
„Gesellschaft der Singularitäten“ eine „Soziologie des Verlusts“ in Angriff 

1.

4 Ernst Schulin: Walther Rathenau. Repräsentant, Kritiker und Opfer seiner Zeit. 2. Aufl. Göt­
tingen 1992, S. 77.

5 Walther Rathenau: Der Kaiser (März 1919). In: Ders.: Schriften der Kriegs- und Revolutions­
zeit 1914–1919. Hrsg. von Alexander Jaser/Wolfgang Michalka (Walther-Rathenau-Gesamt­
ausgabe, Bd. III). Düsseldorf 2017, S. 750.

6 Vgl. Ernst Troeltsch: Der Historismus und seine Probleme. Hrsg. von Friedrich Wilhelm Graf 
in Zusammenarbeit mit Matthias Schloßberger. Berlin 2008, S. 330.

7 Georg Bollenbeck: Eine Geschichte der Kulturkritik. Von Rousseau bis Günther Anders. 
München 2007, S. 7–21, hier S. 12 f.

228

https://doi.org/10.5771/9783748918585-227 - am 23.01.2026, 04:38:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918585-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


genommen, ausgehend von einer Selbstkritik seiner Fachdisziplin, die sich 
„im Kern mit dem Projekt der Moderne als Fortschrittsprozess“ zu sehr 
identifiziert habe.8

Kulturkritiker zeichnen sich durch ein ausgeprägtes Geschichtsbewusst­
sein aus. Allerdings sei „Geschichte“, wie Bollenbeck gerade auch mit Blick 
auf Rathenau unterstreicht, eine bewusst unakademische Wissensform zum 
Zusammenhang von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. Kulturkriti­
sches Denken sei „triadisch“ strukturiert. Es „hinterfragt den Fortschritt des 
eigenen Zeitalters, lehnt die eigene Gegenwart mit Blick auf die Opfer der 
Individuen ab und sucht nach Auswegen in der Zukunft“.9 Im deutschen 
Diskursfeld gilt Oswald Spengler hierfür als paradigmatisch.10

Rathenau erhält in Bollenbecks „Geschichte der Kulturkritik“ einen sys­
tematischen Ort, und zwar wegen seiner „Doppelstellung“ oder, wie es 
bei Martin Sabrow heißt, seiner „Doppelnatur“11. Bollenbeck porträtiert 
Rathenau als „Fordist mit den kulturkritischen Bedenken eines Bildungs­
bürgers“ und markiert die geläufigen Dualismen, insbesondere die „zwei 
Reiche-Lehre“ zwischen dem Reich der Mechanisierung und dem Reich 
der Seele oder die Trennung zwischen technischer Zivilisation und geistiger 
Kultur.12 In den Kontroversen um die Neuordnung Deutschlands und Eu­
ropas nach dem Weltkrieg, die seit Anfang 1917 Fahrt aufnahmen, wurde 
Rathenau damit in vieler Hinsicht zum Stichwortgeber, befördert durch 
seine Erfolgsschrift „Von kommenden Dingen“.

Die Neuordnungsdebatten seit 1917

Wir wissen aus Ernst Schulins kritischer Edition der „kommenden Dinge“, 
dass gut ein Viertel des Buches, insbesondere die Kapitel „Zielsetzung“ 
und „Der Weg der Wirtschaft“, noch vor Kriegsausbruch 1914 geschrieben 
wurden. Die beiden großen Kapitel „Weg der Sitte“ und „Weg des Willens“ 

2.

8 Andreas Reckwitz: Verlust und Moderne – Eine Kartierung. In: Merkur 76, Januar 2022, 
S. 5–21, hier S. 5 f.; zuvor ders.: Die Gesellschaft der Singularitäten. Zum Strukturwandel der 
Moderne. Berlin 2017.

9 Bollenbeck: Geschichte der Kulturkritik (wie Anm. 7), S. 20.
10 Vgl. Heinz Dieter Kittsteiner: Oswald Spengler zwischen „Untergang des Abendlandes“ und 

„Preußischem Sozialismus“. In: Wolfgang Hardtwig/Erhard Schütz (Hrsg.): Geschichte für 
Leser. Populäre Geschichtsschreibung in Deutschland im 20. Jahrhundert. Stuttgart 2005, 
S. 309–330.

11 Martin Sabrow: Walther Rathenau. In: Etienne François und Hagen Schulze (Hrsg.): Deut­
sche Erinnerungsorte, Bd. 2. München 2001, S. 601–619, hier S. 606.

12 Bollenbeck: Geschichte der Kulturkritik (wie Anm. 7), S. 214 f.

229

https://doi.org/10.5771/9783748918585-227 - am 23.01.2026, 04:38:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918585-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verfasste Rathenau erst nach seinen Erfahrungen als Leiter der Kriegsroh­
stoffabteilung. Bis kurz vor der Publikation hatte das Buch keinen Namen. 
Der Titel „Von kommenden Dingen“ wurde erst während der Fahnenkor­
rekturen festgelegt, als feststand, die Schrift werde im Februar 1917 erschei­
nen.13

Das Buch demonstriert in seinen widersprüchlichen Argumentations­
mustern einerseits sehr plastisch Rathenaus „Doppelnatur“, sein Changie­
ren zwischen „Kohlepreis und Seele“ (Robert Musil). Aber an entscheiden­
den Stellen lassen sich Denkmuster identifizieren, die zur Bekräftigung 
einer basisbürgerlichen Freiheitsidee dienen. Für die „menschliche Frei­
heit“ als oberste Zielbestimmung, vor dem Krieg fixiert, kann der folgende 
Satz als eine Schlüsselpassage des Buches gelten:

„Es handelt sich weder darum, die Ungleichheiten des menschlichen Schicksals 
und Anspruchs auszugleichen, noch alle Menschen unabhängig oder wohlhabend 
oder gleichberechtigt oder glücklich zu machen; es handelt sich darum, an die 
Stelle einer blinden und unüberwindlichen Institution die Selbstbestimmung und 
die Selbstverantwortung zu setzen, dem Menschen die Freiheit nicht aufzuzwingen, 
sondern ihm den Weg zur Freiheit zu öffnen.“14

In etwas freier Assoziation ließe sich von dieser Passage ein Bogen schlagen 
zu Ralf Dahrendorf, der in den 1970er Jahren dieses Problem unter der 
Kategorie der „Lebenschancen“ abgehandelt hat.15

Im Krieg verfolgte Rathenau diesen Strang allerdings nicht explizit wei­
ter. Wir kennen seinen Denkweg mit den Erfahrungen der Rohstofforgani­
sation vom freien Unternehmerkapitalismus zur staatsinterventionistischen 
Planungsrationalität bzw. von der Konkurrenz- zur Gemeinwirtschaft. Was 
ihn für liberale Aneignungen offen hielt, das waren seine wohl von Hugo 

13 Walther Rathenau: Von Kommenden Dingen, In: Ders.: Hauptwerke und Gespräche (wie 
Anm. 1), S. 297–497; zu den Erläuterungen des Herausgebers ebd., S. 555–595. In der Einlei­
tung schreibt Rathenau über die Lehren der Geschichte: „Die Geschichte lehrt es tausend­
fach: mag eine Staatsform, eine öffentliche Ordnung noch so fest in klar gewollter geschicht­
licher Entstehung verankert sein: es ergreift sie ein neuer Geist, die harmlose Form bleibt 
bestehen, und dem Historiker zum Trotz, dessen sakraler Bau dahinsinkt, füllt unter der 
Maske des Irrtums, der Mißdeutung, der Gewalt das innere Gesetz in die gereinigte Schale 
ein neues Leben“ (S. 307 f.). In der Sache entspricht diese nicht akademische Geschichtsdeu­
tung durchaus dem, was Jacob Burckhardt in der Einleitung zu seiner Vorlesung, die seit 
1905 unter dem Titel „Weltgeschichtliche Betrachtungen“ zu lesen war, schrieb: „Allein der 
Geist ist ein Wühler und arbeitet weiter […] Staaten, Religionen, Culturen gründend und 
zerstörend“, zitiert nach Jacob Burckhardt: Weltgeschichtliche Betrachtungen. Mit einem 
Nachwort von Jürgen Osterhammel. München 2018, S. 14 f.

14 Rathenau: Hauptwerke und Gespräche (wie Anm. 1), S. 333.
15 Ralf Dahrendorf: Lebenschancen. Anläufe zur sozialen und politischen Theorie. Frankfurt 

a.M. 1979, hier insbesondere S. 38–63.

230

https://doi.org/10.5771/9783748918585-227 - am 23.01.2026, 04:38:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918585-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Preuß angeregten Ausführungen zum „Volksstaat“16 mit der Festigung par­
lamentarischer Institutionen und der Förderung konkurrierender Parteien. 
Ein Zitat über „das Leben der Parteien“, welches er stimulieren wollte, muss 
hier genügen:

„Neben dem Stammtischgast, dem Vergnügungs- und Berufspolitiker und Zei­
tungsleser müßte die ganze denkende und wirkende Intelligenz des Landes in 
Klubs und Vereinen, in Vortrags- und Wahlversammlungen sich zusammenfinden, 
um das Schicksal des Staates zu beraten; die stärksten politischen Kräfte des Volkes 
müßten in ständigem Austausch mit ihren Freunden und Mandanten bleiben, aus 
Kannegießerei und Personalkritik müßte Mitarbeit werden.“17

Rathenau zielte hier in seiner Sprache auf die räsonierende politische Öf­
fentlichkeit, auch wenn er nicht einer deliberativen, sondern einer Eliten­
demokratie das Wort redete. Bemerkenswert ist, wie er dabei den Begriff 
„Auslese“ akzentuierte, und zwar einige Monate, bevor Max Weber in 
einer Artikelserie der Frankfurter Zeitung die „Auslese“ politischer Führer 
durch die Parlamente zu einer Leitkategorie der politischen Soziologie 
machte.18 Bei Rathenau heißt es sozusagen prä-weberianisch: „Die Ausle­
se der traditionellen Verwaltungsfähigkeit genügt nicht; wir bedürfen der 
Auslese absoluter politischer Befähigung mit entschiedenem Hinblick auf 
die Forderung der Geschäftskunst im neuen Sinne.“19 „Geschäftskunst“ ist 
Rathenaus Kunstwort für „Politik als Beruf “.

Mit seiner Schrift wollte Rathenau offensichtlich den Reformdruck auf 
das „scheinkonstitutionelle“ (Max Weber) politische System des Kaiser­
reichs verstärken. Aber Rathenau wäre nicht Rathenau, wenn er seine 
politischen Ordnungsideen nicht noch einmal kulturkritisch überformen 
würde. Die Schlusssätze der „kommenden Dinge“ zielen nicht auf indivi­
duelle Freiheit, sondern auf „Einheit und Solidarität menschlicher Gemein­
schaft“. In dem „unentrinnbaren Weltkampf der Mechanisierung“ gelte es, 
„den Willen zur Einheit“ zu stärken, letztlich durch die „intuitive Macht 
der schauenden Seele“.20 Was Rathenau in diesem Kontext den „Weg der 
Sitte“ nennt,21 ist kulturanalytisch schwer zu übersetzen. Worauf er zielt, 

16 Vgl. Hugo Preuß: Das deutsche Volk und die Politik. Jena 1915.
17 Rathenau: Hauptwerke und Gespräche (wie Anm. 1), S. 475.
18 Max Weber: Parlament und Regierung im neugeordneten Deutschland (1917/1918). In: Max 

Weber: Zur Politik im Weltkrieg, Schriften und Reden 1914 – 1918. Hrsg. von Wolfgang 
J. Mommsen in Zusammenarbeit mit Gangolf Hübinger. Tübingen 1984, S. 421–596, bes. 
S. 486–507, 536–552.

19 Rathenau: Hauptwerke und Gespräche (wie Anm. 1), S. 487.
20 Zitate ebd., S. 497, 496, 495.
21 Ebd., S. 382.

231

https://doi.org/10.5771/9783748918585-227 - am 23.01.2026, 04:38:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918585-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist ein Mentalitätswandel der Deutschen als kulturelle Voraussetzung eines 
politischen Systemwandels.

Die kulturkritisch sensibilisierte Öffentlichkeit hat in ihrem „Hunger 
nach Ganzheit“ zur Abwehr der mechanisierten Moderne, wie es Peter Gay 
genannt hat,22 Rathenau jedenfalls so gelesen. „Von kommenden Dingen“ 
traf einen Nerv des anlaufenden Neuordnungsdiskurses zu Anfang des 
Jahres 1917. Das Buch wurde im S. Fischer-Verlag ein Bestseller mit 65.000 
verkauften Exemplaren bis Juli 1918.

Die Rezeption setzte unmittelbar ein. Deutschlands führender Verleger 
kulturkritischer Literatur, Eugen Diederichs, organisierte für Mai 1917 
eine Kulturtagung auf Burg Lauenstein zum Thema „Sinn und Aufgabe 
unserer Zeit“. Im Einladungsschreiben wurde Rathenaus „Von kommenden 
Dingen“ zur Vorbereitung empfohlen23 und auf der Tagung selbst breit 
und kontrovers diskutiert. Rathenaus Aufruf zum „Kulturkampf “ gegen 
die global fortschreitende Mechanisierung bot den roten Faden, jedoch 
anders als von den Veranstaltern gewünscht. Die Lektüre vereinte nicht, sie 
polarisierte. Die eine Fraktion forderte eine „Politik der Geistigen“, strikt 
antiparlamentarisch und gegen den westlichen Kapitalismus gerichtet, dazu 
gehörte der Schriftsteller Wilhelm Vershofen unter direkter Berufung auf 
Rathenau. Die andere Fraktion sah sich zwar ebenfalls „auf absehbare Zeit 
der Mechanisierung verfallen, die sich in der durchaus starken Bürokratie 
einerseits, in einem wildwachsenden Kapitalismus andererseits offenbart“, 
so Max Weber als ihr Wortführer. Dagegen helfe jedoch nur, so spitzte 
es Weber zu, der Parlamentarismus als System der Führerauslese: „die bö­
sen Hunde der materiellen Interessengruppen müßten aufeinandergehetzt 
werden; der Kampfplatz sei das Parlament“. Ein kurzes Tagungsprotokoll 
hat Webers konfliktliberale Gegenposition zur neoidealistischen Staatsver­
klärung festgehalten.24 Der „Kulturverleger“ Eugen Diederichs selbst hätte 
sich im Rückblick mehr „Seele“ à la Rathenau und weniger Intellekt à la 
Max Weber gewünscht. Er wurde aber auch ausfällig gegen Rathenau mit 
der Bemerkung, „ein Arbeiter[dichter] wie Karl Bröger ist mir z.B. lieber 

22 Peter Gay: Die Republik der Außenseiter. Geist und Kultur in der Weimarer Zeit 1918–1933. 
Frankfurt a.M. 1970, S. 99–137.

23 Einladung zu einer vertraulichen geschlossenen Besprechung über >Sinn und Aufgabe unse­
rer Zeit< auf Burg Lauenstein, 29.-31. Mai 1917. In: Meike G. Werner (Hrsg.): Ein Gipfel 
für Morgen. Kontroversen 1917/18 um die Neuordnung Deutschlands auf Burg Lauenstein. 
Göttingen 2021, hier S. 273 f. Gedacht war die Zusammenkunft von etwa fünfzig Repräsen­
tantinnen und Repräsentanten des Kulturlebens zur Bündelung ganzheitlicher Ideen, um die 
Neuordnung Deutschlands nach dem Krieg zu stimulieren.

24 Wolfgang Schumann: Pfingsttagung auf Burg Lauenstein, Juni 1917 [Protokoll]. In: Ebd., 
S. 277–283, hier S. 282, 279.

232

https://doi.org/10.5771/9783748918585-227 - am 23.01.2026, 04:38:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918585-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als ein Snob von der Art Walther Rathenaus, trotz dem ich auch für dessen 
Qualitäten durchaus offen bin“.25

Was gelten als Rathenaus zeitkritische Qualitäten? Ernst Schulin bietet 
in seinem einschlägigen Rathenau-Buch „Repräsentant, Kritiker und Opfer 
seiner Zeit“ eine Deutung, an die sich nach wie vor anknüpfen lässt.

Ernst Schulins „Rathenau“

Was Ernst Schulin an Rathenau so faszinierte, dass er als Begründer und 
Mitherausgeber viel Lebenszeit in dessen Gesamtausgabe investiert hat,26 

beschreibt er in seiner Rathenau-Biographie:

„Mit Hilfe damaliger Denkmuster versuchte er eine zusammenhängende geschicht­
liche Deutung, und vor allem: er nahm die veränderte Welt nicht einfach als 
gegeben hin, sondern bemühte sich, aus dem von ihm so genannten ‚Zeitalter der 
Mechanisierung‘ herauszufinden“.27

Mit seinem historisch rückverweisenden Zukunftsdenken gehörte Rathe­
nau für Schulin durchaus zu den Repräsentanten der „Arbeit an der Ge­
schichte“, wie er sein Buch von 1997 genannt hat, in dem es hauptsächlich 
um historische Denker und mit Hannah Arendt um Denkerinnen geht, die 
außerhalb des fachhistorischen Diskurses stehen.28 Rathenau, und damit 
trifft Schulin dessen kulturkritische Stoßrichtung exakter als Bollenbeck, 
fand öffentliche Resonanz durch seinen „extremen Neuidealismus“, in des­
sen Denkrahmen er „strenge Ausrichtung auf religiös-sittliche Ideale pre­
digte, Einübung in das Erfahren höherer und höchster Lebenswerte jenseits 
aller Zwecke und Interessen“. Rathenau habe an „Moses, Christus, Paulus 
und Spinoza“ gedacht. „Ihre Lehre wollte er sozusagen freireligiös für die 
moderne Welt neu verkünden“, so Schulin über Rathenau.29 Im kulturkriti­
schen Spektrum vor und während des Krieges war das eine recht singuläre 
Position. Rathenau habe versucht, mit seinen Schriften Werner Sombart 
und Max Weber zu überbieten. Was Schulin besonders gereizt hat, ist ein 

3.

25 Eugen Diederichs an Max Weber, 5. Oktober 1917. In: Ebd., S. 314–316, hier S. 316.
26 Neben Rathenau: Hauptwerke und Gespräche (wie Anm. 1) von Schulin selbst herausgege­

ben: Walther Rathenau: Briefe 1871–1913 und Briefe 1914–1922. Düsseldorf 2006.
27 Schulin: Walther Rathenau (wie Anm. 4), S. 11.
28 Ernst Schulin: Arbeit an der Geschichte. Etappen der Historisierung auf dem Weg zur Mo­

derne. Frankfurt a.M. 1997; zu Schulins historiographischem Werk vgl. Gangolf Hübinger: 
Ernst Schulin – Arbeit an der Geschichte. In: Freiburger Universitätsblätter 22 (2018), S. 78–
88.

29 Schulin: Rathenau (wie Anm. 4), S. 61 f.

233

https://doi.org/10.5771/9783748918585-227 - am 23.01.2026, 04:38:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918585-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vergleich Rathenaus mit Max Weber.30 Rathenau und Weber als Repräsen­
tanten ihrer Zeit aufeinander zu beziehen, ist in der Tat aufschlussreich, 
sofern man kulturell räsonierende Wirtschaftsführer und begriffskritisch 
agonale Fachwissenschaftler überhaupt vergleichen kann.

Biographisch teilten beide eine Ausgrenzungserfahrung. Sie fanden im 
Krieg und unmittelbar danach nicht die politische Verwendung, die sie 
wünschten. Umso stärker wirkten sie auf dem publizistischen Markt als 
Zeitkritiker. Ausgangspunkt für alle politischen Ordnungsideen, elitende­
mokratische Ideen jeweils, war für beide die rasante Bevölkerungsentwick­
lung ihrer Epoche. Beide machten die Ambivalenzen der kapitalistischen 
Welt zu ihrem Gegenstand. Und beide arbeiteten auf die Überwindung der 
wilhelminischen Verfassung hin und auf eine innenpolitische Neuordnung 
zu, mit dem Ziel, einem selbstbewussten Bürgertum die nationale Macht­
stellung weltpolitisch und weltwirtschaftlich zu ermöglichen. Rathenau und 
Weber waren fast aufs Jahr Generationsgenossen. Beide arbeiteten sich an 
der generationellen Problemkonstellation der ersten industriellen Globali­
sierungsphase ab, die darin bestand, globalen Kapitalismus, souveränen 
Nationalstaat und pluralistische Massendemokratie in einem tragfähigen 
Ordnungskonzept zusammenzuführen. In welchem Habitus sie das taten, 
dazu lassen sich jedoch leicht entscheidende Divergenzen markieren.

Schulin konfrontiert Rathenaus Neigung zu „harmonisierender, synkre­
tistischer Weltschau“31 mit Webers sezierendem Intellektualismus. Rathe­
naus Einsatz für „Gemeinwirtschaft“ und „Durchstaatlichung“ machte ihn 
zum Vordenker eines staatsinterventionistischen Konsensliberalismus. We­
bers Credo, wie auf Burg Lauenstein vorgetragen, die „materiellen Interes­
sengruppen müßten aufeinandergehetzt werden“, machte ihn zum Vorden­
ker eines antagonistischen Konfliktliberalismus.32 Bei Rathenau schwebt 
der „Geist“ ungebunden von allen institutionellen Verankerungen. Bei 
Weber bewirkt der „Geist“ nichts, wenn er nicht durch institutionelle 
Ordnungen gefestigt wird. Entsprechend sah Weber in Rathenau letztlich 
den Typus des „Literaten“.33 Und Rathenau sah in Weber seine „lebens­
philosophische Abneigung gegen Wissenschaft und Professorenweisheit“ 
bestätigt.34

30 Ernst Schulin: Max Weber und Walther Rathenau. In: Wolfgang J. Mommsen/Wolfgang 
Schwentker (Hrsg.): Max Weber und seine Zeitgenossen. Göttingen 1988, S. 434–447.

31 Ebd., S. 446.
32 Ausführlicher Gangolf Hübinger: Max Weber. Stationen und Impulse einer intellektuellen 

Biographie. Tübingen 2019, S. 338–340.
33 Zum Literatentypus bei Weber vgl. ebd., S. 103–116.
34 Schulin: Weber und Rathenau (wie Anm. 30), S. 436.

234

https://doi.org/10.5771/9783748918585-227 - am 23.01.2026, 04:38:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918585-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unbeschadet solcher Gegensätze fühlten sich beide der gleichen Opposi­
tion gegen wilhelminischen Zeitgeist, rechtskonservativen Autoritarismus 
sowie linkssozialistische Revolutionserwartung zugehörig. Sie schickten 
sich wechselseitig ihre Schriften, während Werner Sombart mit antisemiti­
schen und antidemokratischen Positionen aus dem losen kommunikativen 
Netzwerk ausscherte.35

Berliner Reformzirkel

Für das Netzwerk, das sich in den freien Berliner Reformzirkeln bildete 
und Ende 1918 insbesondere in der Deutschen Demokratischen Partei 
(DDP) institutionell festigte, greife ich nur einen Weggefährten Rathenaus 
heraus,36 und zwar Ernst Troeltsch. Der Theologe, Geschichtsphilosoph 
und Politiker Ernst Troeltsch wechselte im April 1915 von Heidelberg an 
die Berliner Friedrich-Wilhelms-Universität und avancierte rasch zu einem 
der führenden Weltkriegspublizisten.37 Im Spätherbst 1917 griff Troeltsch 
als Mitbegründer des reformorientierten „Volksbundes für Freiheit und Va­
terland“ verstärkt in die Ideenkämpfe um Deutschlands Neuordnung nach 
Kriegsende ein. Rathenau trat dem „Volksbund“, einer Gegengründung zur 
nationalistischen „Deutschen Vaterlandspartei“, zwar nicht bei, Troeltsch 
und er trafen sich jedoch regelmäßig in der „Deutschen Gesellschaft 1914“ 
oder in Hans Delbrücks privatem Gelehrtenzirkel, dem „Mittwochabend-
Kreis“. Ihr Verhältnis war vertraut, obgleich sie in manchen Zeitfragen un­
terschiedlich urteilten. Unter dem Schock des Rathenau-Mordes bekann­
te Troeltsch in seiner Spectator-Kolumne im August 1922: „Ich war mit 
Rathenau nahe befreundet“. In der „Deutschen Gesellschaft 1914“ hielt er 
eine ergreifende Trauerrede unter dem Titel: „Dem ermordeten Freunde“.38

4.

35 Vgl. etwa Sombarts Brief an Ferdinand Tönnies vom 13. Juli 1919 über die neue „Zeit der 
Banausenwirtschaft“, in der man „gegen alle Verflachung + Popularisierung der Bildung 
ankämpfen“ müsse. Abgedruckt in Werner Sombart: Briefe eines Intellektuellen 1886–1937. 
Hrsg. von Thomas Kroll/Friedrich Lenger/Michael Schellenberger. Berlin 2019, S. 433 f.

36 Als weiterer Weggefährte ließe sich Robert Bosch heranziehen, vgl. Peter Theiner: Robert 
Bosch. Unternehmer im Zeitalter der Extreme. München 2017, bes. S. 169–172.

37 Inzwischen liegt als maßgebliche Biographie zu Troeltsch vor: Friedrich Wilhelm Graf: 
Ernst Troeltsch. Theologe im Welthorizont. München 2022; speziell zur Politik im Weltkrieg 
Robert E. Norton: The Crucible of German Democracy. Tübingen 2021.

38 Abgedruckt in Ernst Troeltsch: Schriften zur Politik und Kulturphilosophie (1918–1923). 
Hrsg. von Gangolf Hübinger in Zusammenarbeit mit Johannes Mikuteit. Berlin 2002, zusam­
men mit einem ausführlichen „Editorischen Bericht“ zur Beziehung zwischen Rathenau und 
Troeltsch, S. 457–475; vgl. auch Graf: Troeltsch (wie Anm. 37), S. 494–497.

235

https://doi.org/10.5771/9783748918585-227 - am 23.01.2026, 04:38:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918585-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn es eine intellektuelle Freundschaft war, so handelte es sich 
hinsichtlich der unterschiedlichen Gegenwartsdiagnostik um eine Freund­
schaft mit kritischen Untertönen. Nur zwei Begegnungen seien hier näher 
betrachtet. Zuerst ein literarischer Begegnungsort, der Rezensionsmarkt 
zu „Von kommenden Dingen“. Troeltsch schrieb eine ausführliche und 
kritische Besprechung für die Vossische Zeitung. Er nannte Rathenau auf 
dem umkämpften Feld der Neuordnungsdebatten einen „anregenden und 
geistig unabhängigen Dilettanten“, den seine „soziale Organisation der Frei­
heit“ als Ziel des Buches „tief ins religiöse Gebiet“ hineinführe.39 Troeltsch 
erkannte in Rathenau einerseits einen wahlverwandten Synthesedenker, 
konzentriert auf eine „Freiheit, die die Synthese eines hochgesteigerten 
Staatssozialismus mit einem geistig-schöpferischen Individualismus der 
sittlichen Persönlichkeit“ verbinde. Er bezweifelte jedoch, dass sich „nur 
durch einen Umschwung der sittlichen Gesinnung“ politische Reformen 
erzielen ließen. „Eine gerechte, sozial denkende Monarchie, ein tüchtiges 
Beamtentum und eine zweckmäßige Auslese der sich darbietenden Talente, 
das ist [ihm] die Hauptsache. Wahlrecht usw. sind Nebensache“40, so laute­
te Troeltschs Kritik. Für einen Ideenhistoriker wie Troeltsch ist das eine 
erstaunliche Berufung auf die soziale Gestaltungskraft von Institutionen, 
die er bei Rathenau vermisste.

Erhebliche Folgen hatte eine zweite Begegnung, die eine Woche nach 
Ausbruch der Revolution am 16. November 1918 im Sitzungssaal des Berli­
ner Aero-Clubs stattfand. Walther Rathenau hatte für diesen Tag zu einer 
Versammlung eingeladen, aus der als „Sprachrohr des Bürgertums“ ein par­
teiübergreifender „Demokratischer Volksbund“ hervorgehen sollte.41 Am 
Vorstandstisch saßen neben Rathenau selbst Ernst Troeltsch und Friedrich 
Naumann. Diskutiert wurde Rathenaus Idee, mit einem solchen Volksbund 
in revolutionärer Situation das Bürgertum besser als durch Parteien poli­
tisch zusammenzuführen. „Dieses Bürgertum aber, wenn wir es so nennen 
dürfen, muß sich sammeln und vereinigen“, dagegen sei eine Partei „das 
Sinnbild des Trennenden“, so Rathenau in seiner Eröffnungsrede. Die Re­

39 Ernst Troeltsch: Idealstaat oder Notstaat? Walther Rathenau: Von kommenden Dingen 
(1917), (Vossische Zeitung vom 15. April 1917). In: Ernst Troeltsch: Rezensionen und Kriti­
ken (1915–1923). Hrsg. von Friedrich Wilhelm Graf in Zusammenarbeit mit Diana Feßl, 
Harald Haury und Alexander Seelos. Berlin 2010, S. 259–266, hier S. 261.

40 Ebd., S. 264.
41 Vgl. mit einer editorischen Vorbemerkung und ausführlichen Kommentaren durch die Her­

ausgeber Walther Rathenau: Rede zu der Versammlung zur Schaffung eines demokratischen 
Volksbundes am 16. XI. 18. In: Ders.: Schriften der Kriegs- und Revolutionszeit 1914–1919 
(wie Anm. 5), S. 523–559, hier S. 524.

236

https://doi.org/10.5771/9783748918585-227 - am 23.01.2026, 04:38:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918585-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


de schloss mit einem Appell an die für ihn notwendige Voraussetzung 
einer parlamentarischen Verfassungsordnung, an die „sittliche und geistige 
Macht des schaffenden Landes, des geistigen, werktätigen, des wirklichen 
Bürgertums“.42

Direkt darauf antwortete Troeltsch und konkretisierte einige Programm­
punkte, insbesondere zum Aufbau der Demokratie als sozialer Demokratie:

„Unsere alte Gesellschaft ist aufgelöst und wird sich immer mehr auflösen. Dann 
aber ist die Demokratie, die vom Bürgertum getragen werden soll, verpflichtet und 
genötigt, durch die einfache innerste Notwendigkeit in nachdrücklichstem Maße 
soziale Forderungen und soziale Neuordnungen in ihr Programm aufzunehmen.“

Zusätzlich zur Gestaltung der bürgerlichen Demokratie „mit einer ganz 
starken sozialen Idee mit sozialen Grundsätzen“ votierte Troeltsch für ein 
„endgültiges Ende des Militärstaates mit der Folge der Unmöglichkeit einer 
Restauration durch Militär“, für die „Anerkennung und Unterstützung der 
gegenwärtigen Ordnung und Regierung“ und in der Hauptsache für die 
„Anerkennung des politisch-demokratischen Majoritätsprinzips und eine 
entsprechend aufgebaute Nationalversammlung“.43 Situationsbedingt unter­
stützte Troeltsch damit Rathenaus Ziele, brachte jedoch nur drei Tage 
später Rathenau von der Idee einer überparteilichen Sammlungsbewegung 
ab: „Sie haben mit Instinkt und Grundgesinnung recht. Aber ein solcher 
Bund würde trotz allem eine verwirrende Konkurrenz bedeuten neben den 
politischen Konsolidationen.“44

Troeltsch zog hier Konsequenzen aus dem Aufruf zur Gründung der 
„Deutschen Demokratischen Partei“, der auf Initiative von Theodor Wolff 
und Alfred Weber am gleichen Tag, an dem Rathenaus Versammlung zur 
Gründung des „Demokratischen Volksbundes“ stattfand, im Berliner Tage­
blatt erschien.45 Dieser Aufruf zu einer liberalen Parteigründung warb um 
die gleichen bürgerlichen Schichten, an die sich auch Rathenau gewandt 
hatte. Kurzzeitig schien es so, als würde das deutsche Bürgertum seine 
Vorbehalte gegen Parteien als Träger der neuen massendemokratischen 
Politik endgültig überwinden. Auch Rathenau machte sich nicht zuletzt in 
Abstimmung mit Troeltsch diese Position zu eigen und schloss sich später 
der DDP an. Die von Rathenau wie von Troeltsch erhoffte parteipolitische 
Sammlung des Bürgertums kam jedoch nicht zu Stande. Schon am 15. De­

42 Ebd., S. 528, 531 f.
43 Alle Zitate ebd., S. 540 f.
44 Ernst Troeltsch an Walther Rathenau vom 19. November 1918. In: Ebd., S. 559 f.
45 Vgl. Graf: Troeltsch (wie Anm. 37), S. 501.

237

https://doi.org/10.5771/9783748918585-227 - am 23.01.2026, 04:38:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918585-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zember wurde die konkurrierende „Deutsche Volkspartei“ gegründet, mit 
Gustav Stresemann an ihrer Spitze. Das Bürgertum war wie schon im Kai­
serreich erneut durch die „Unvereinbarkeit der politischen Ziele und gesell­
schaftlichen Leitvorstellungen seiner demokratischen und seiner nationa­
len Richtung“ gespalten.46 Die Gräben vertieften sich in den wenigen und 
stets von Bürgerkrieg begleiteten Jahren bis zu Rathenaus Ermordung am 
24. Juni 1922 und Troeltschs Tod am 1. Februar 1923.

Mehr Aufmerksamkeit als bisher verdient eine semantische Untersu­
chung zum Bürgerbegriff in dieser revolutionären Umbruchphase. Der ein­
schlägige Artikel „Bürger“ in den „Geschichtlichen Grundbegriffen“ wid­
met dieser „Zeitenwende“ nur einen knappen Ausblick mit dem Befund, 
„der Begriff ‚Bürger‘ wurde zwischen den ideologischen Fronten der bür­
gerkriegsähnlichen Situation zerrieben.“47 Das deckt sich mit der sachlichen 
Beobachtung, wie sie Ernst Troeltsch angesichts der sozialen Konfliktver­
schärfungen vornahm. Koalitionen zwischen Großindustrie und Arbeiter­
schaft über den Kopf eines „freien, geistig lebendigen und unabhängigen 
Bürgertum[s]“ hinweg hielt Troeltsch für eine Gefährdung der Demokratie: 
„Das Bürgertum hat diese neue Gefahr kaum sehen wollen oder in ihr 
geradezu seine Hoffnung auf Rettung erblickt. Es könnte zwischen Lohnso­
zialismus und Unternehmerkapitalismus aber vielleicht erdrückt werden.“48 

In den Augen von Troeltsch bedurfte die Stabilisierung der Demokratie 
im Reich und in den Ländern primär der Legitimation durch ein „geis­
tig lebendiges“ Bürgertum. Worauf zielte eine solche, auch von Walther 
Rathenau und Max Weber prinzipiell geteilte Erwartung, und wie haben 
Rathenau und mit ihm Weber und Troeltsch in ihrer politischen Publizistik 
das Bürgertum angesprochen? Kritisch attackierend und zugleich erwar­
tungsvoll appellierend? Damit komme ich zurück zu meiner Ausgangsfrage: 
Geben die skizzierten Reformdiskurse seit 1917 einen liberalen Typus kul­
turkritischer Zeitdiagnostik zu erkennen?

46 Ursula Büttner: Weimar. Die überforderte Republik 1918–1933. Stuttgart 2008, S. 87 f.
47 Manfred Riedel: Bürger. In: Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur poli­

tisch-sozialen Sprache in Deutschland, Bd. 1. Stuttgart 1972, S. 672–725, hier S. 724.
48 Ernst Troeltsch: Die neue Katastrophe und die Stellung des Bürgertums zur Republik (De­

zember 1921). In: Ernst Troeltsch: Spectator-Briefe und Berliner Briefe (1919–1922). Hrsg. 
von Gangolf Hübinger in Zusammenarbeit mit Nikolai Wehrs. Berlin 2015, S. 477.

238

https://doi.org/10.5771/9783748918585-227 - am 23.01.2026, 04:38:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918585-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was heißt liberale Kulturkritik?

Zwei Kriterien können als zentral gelten, um liberale sowohl von konser­
vativ-revolutionärer Kulturkritik typologisch zu unterscheiden, als auch 
um den Gegensatz zu sozialistisch-kommunistischer Gesellschaftskritik zu 
markieren. Konservative Kulturkritik bekam seit der Novemberrevolution 
mit Wucht eine antibürgerliche Stoßrichtung. Viele Linien liefen auf einen 
heroisierten Typus des „Arbeiters“ zu, wie 1932 bei Ernst Jünger.49 Schon 
1920 befand Oswald Spengler: „Jeder echte Franzose war und ist heute 
noch Bürger. Jeder echte Deutsche ist Arbeiter. Das gehört zum Stil seines 
Lebens.“50 Für die marxistische Sicht auf die moderne Gesellschaftsent­
wicklung wiederum blieb auch nach 1918 das Koalitionsverbot zwischen 
bürgerlichen und sozialistischen Parteien bestehen: „Keine Teilung der 
Macht mit der Bourgeoisie“, denn „die bürgerliche Demokratie verwirklich­
te sich als die brutalste Säbelherrschaft, die Deutschland je erlebt“.51

Dem hielten liberale Kulturkritiker ihre dringlichen Aufforderungen 
zur Revitalisierung bürgerlicher „Ordnungsorientierung“52 entgegen. Was 
Not tue, sei kluge Selbstkritik und rasche Selbstkorrektur gegenüber dem 
kaiserzeitlichen Obrigkeits- und Sekuritätsdenken. Kritisch ist eine solche 
Aufforderung zu mehr bürgerlicher Eigenverantwortung, weil Zeitdiagnos­
tiker wie Weber, Troeltsch oder Rathenau das schleichende Ende des bür­
gerlichen Zeitalters immer mit artikulierten. Sie verfolgten den materiellen 
Niedergang der bürgerlichen Standesexistenz ebenso wie die Erosionen des 
bürgerlichen „Wertehimmels“53. Gleichwohl beharrten sie auf dem „Bürger“ 
als Leitfigur politischer und kultureller Vergesellschaftung der neuen De­
mokratie.54 Wir finden in den Neuordnungsdebatten von 1917 bis 1919 
eine erstaunliche Konjunktur der Bürgersemantik, zu der Weber, Troeltsch 
und Rathenau Entscheidendes beitrugen.

5.

49 Ernst Jünger: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt. Stuttgart 1981 (Erstausgabe 1932).
50 Oswald Spengler: Preußentum und Sozialismus. München 1920, S. 10 f.
51 Hier zitiert nach Die Rote Fahne, Nr. 66, 1. Mai 1920, Artikel „Zum 1. Mai!“. Als Sprachbild 

aufschlussreich ist allerdings auch, dass das von Rosa Luxemburg verfasste „Programm der 
Kommunistischen Partei Deutschlands, angenommen am 31. Dezember 1918 auf dem Grün­
dungsparteitag der KPD“, von „sozialistischen Bürgertugenden“ sprach, hier zitiert nach Rosa 
Luxemburg: Politische Schriften. Leipzig 1970, S. 417.

52 Werner Plumpe: Den Boden verloren! Die multiple Krise des bürgerlichen Lebens im 
Zeitalter des Ersten Weltkrieges. In: Manfred Hettling/Richard Pohle (Hrsg.): Bürgertum. 
Bilanzen, Perspektiven, Begriffe. Göttingen 2019, S. 205–235, hier S. 228.

53 Vgl. Manfred Hettling/Stefan-Ludwig Hoffmann (Hrsg.): Der bürgerliche Wertehimmel. In­
nenansichten des 19. Jahrhunderts. Göttingen 2000.

54 Manfred Hettling: Bürgertum als kulturelle Vergesellschaftung. In: Hettling/Pohle: Bürger­
tum (wie Anm. 52), S. 9–33.

239

https://doi.org/10.5771/9783748918585-227 - am 23.01.2026, 04:38:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918585-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In seiner Rathenau-Biographie erklärt Lothar Gall die drei zu führenden 
Repräsentanten und „Wortführern“ einer aufstrebenden gesellschaftlichen 
Formation, die er „neues Bürgertum“ nennt.55 In zwei einführenden Kapi­
teln grenzt Gall eine als „neu“ angesprochene bürgerliche Aufbruchsbewe­
gung um 1900 mit ihren sozialen und politischen Reformprogrammen, 
aber mehr noch mit ihrem kulturellen Avantgardebewusstsein, von der 
älteren bürgerlichen Lebenswelt des 19. Jahrhunderts ab. Ausschlaggebend 
seien die mehrfachen Pluralisierungsprozesse im Zuge der dynamischen 
Industrieentwicklung des letzten Jahrhundertdrittels. Die Kerngruppe aus 
Angestellten, mittleren und höheren Staats- und Kommunalbeamten sowie 
akademisch gebildeter Intelligenz wird auf etwa drei Millionen Personen 
geschätzt.56 Gefördert von immer mehr Vereinen, Theatern, Museen, Gale­
rien und einer vielstimmigen Presse, fand das „neue Bürgertum“ zu „durch­
aus eigenen Wert-, Lebens- und Zukunftsvorstellungen“.57 Wichtiger als 
das Merkmal der wirtschaftlichen, materiellen Selbständigkeit wurde für 
die „neuen Bürger“ die „geistige Selbständigkeit und Unabhängigkeit“.58 In 
eine Schlüsselstellung rückten folgerichtig die „Gebildeten“,59 von Gall mit 
folgender These sehr hoch bewertet:

„Ein erheblicher Teil des Bildungsbürgertums wurde auf diesem Wege mit der 
Leitidee des ‚gebildeten Menschen‘ zum Führer der innerbürgerlichen Opposition 
und zugleich zum Wortführer eines neuen bürgerlichen Aufbruchs“.60

Um Rathenau als einen der Wortführer der innerbürgerlichen Opposition 
geht es Gall, wenn er dessen Profil als innerbürgerlicher Kulturkritiker 
herausarbeitet und für diesen Typus bürgerlicher Selbstkritik Max Weber 
zum „Hauptwortführer“ erklärt.61 In unserem Zusammenhang ist deshalb 

55 Lothar Gall: Walther Rathenau. Porträt einer Epoche. München 2009, S. 36.
56 Ebd., S. 13.
57 Ebd., S. 13 f.
58 Ebd., S. 24.
59 Vgl. ausführlich Ulrich Engelhardt: „Bildungsbürgertum“. Begriffs- und Dogmengeschichte 

eines Etiketts. Stuttgart 1986.
60 Gall: Rathenau (wie Anm. 55), S. 22. Vgl. soziologisch differenzierter, von Gall im Literatur­

verzeichnis nicht berücksichtigt, M. Rainer Lepsius: Zur Soziologie des Bürgertums und der 
Bürgerlichkeit. In: Jürgen Kocka (Hrsg.): Bürger und Bürgerlichkeit im 19. Jahrhundert. Göt­
tingen 1987, S. 79–100, bes. S. 95: „Aus dem Bürgertum rekrutieren sich die eigenen Kritiker, 
die Intellektuellen der politischen, ökonomischen, sozialen und kulturellen Gegenbewegun­
gen zur bürgerlichen Gesellschaft. Die Fortbildung der Idee der Bürgerlichen Gesellschaft in 
die Staatsbürgergesellschaft und den Wohlfahrtsstaat führt im Ergebnis zur Auflösung der 
Sonderformation des Bürgertums.“

61 Zu Max Weber vgl. Gall: Rathenau (wie Anm. 55), S. 42 f. mit dem Zusatz: „Und genau diesen 
Weg ist ein Mann wie Walther Rathenau dann praktisch gegangen.“ Zu den Differenzen 
zwischen beiden vgl. oben, Abschnitt 3, mit der Analyse von Ernst Schulin.

240

https://doi.org/10.5771/9783748918585-227 - am 23.01.2026, 04:38:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918585-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu prüfen, wie sich die exemplarisch genannten Weber, Rathenau und 
Troeltsch als Protagonisten des „neuen Bürgertums“ in den Ideenkämpfen 
bei Kriegsende und in der Gründungsphase der Weimarer Republik be­
währten.

Das führt zum zweiten Kriterium, um den Typus liberaler Kulturkritik 
zu bestimmen. Georg Bollenbeck macht in seiner Geschichte der Kultur­
kritik die Transformation von „kulturkritischer Universalkritik“ in eine 
„ubiquitäre Partialkritik“ aus.62 Er konstatiert einen solchen Gestaltwandel 
von generalisierender Geschichtsphilosophie in eine spezifizierte und seg­
mentierte Modernekritik aber erst für die Zeit nach 1945. Anhand der 
„intellektuellen Diagnosen und Aufbrüche“63 um 1918 lässt sich jedoch 
veranschaulichen, wie aus der Mitte des „neuen Bürgertums“ heraus libe­
rale Intellektuelle diese Transformation vorangetrieben haben, wenngleich 
nur für eine kurze Zeitspanne, die sich mit Troeltschs Tod zu Beginn des 
extremen Krisenjahres 1923 symbolisch kennzeichnen lässt.

Den scharfen Ton gab Max Weber vor, der seine geschichtsphilosophisch 
getönte Allgemeinkritik der „mechanisierte[n] Versteinerung“ der moder­
nen „Fachmenschen ohne Geist, Genußmenschen ohne Herz“64 in öffent­
lichen Reden und einer viel beachteten Artikelserie über „Deutschlands 
künftige Staatsform“ konkretisierte. Die „Geborgenheit im obrigkeitlichen 
Schutz“ und der „feige Wille zur Ohnmacht“ finde in der neuen Republik 
sein Ende, wenn „der Regenschirm des Gottesgnadentums, der über [den 
bürgerlichen] Gottesgnadenportemonnaies ausgespannt war, zugeklappt 
ist“.65 Im gleichen Atemzug forderte Weber dann aber, „das Bürgertum wird 
man rufen müssen“, denn für den Aufbau einer demokratischen Republik 
hat das Bürgertum, „auf seine eigene Kraft und Leistung gestellt, wie die Ar­
beiterschaft es längst war […], seine Unentbehrlichkeit und Eigenbedeutung 
nicht zu scheuen“.66

Nach diesem Muster argumentierte im Prinzip auch Rathenau und zielte 
prinzipiell in die gleiche Richtung. Schon 1912 in „Zur Kritik der Zeit“ und 

62 Bollenbeck: Kulturkritik (wie Anm. 7), S. 273.
63 Die Wendung bei Jörn Leonhard: Der überforderte Frieden. Versailles und die Welt 1918–

1923. München 2018, S. 622–645.
64 Max Weber: Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus. Die protestantischen 

Sekten und der Geist des Kapitalismus. Schriften 1904–1920. Hrsg. von Wolfgang Schluchter 
in Zusammenarbeit mit Ursula Bube. Tübingen 2016, S. 488.

65 Max Weber: Zur Neuordnung Deutschlands. Schriften und Reden 1918–1920. Hrsg. von 
Wolfgang J. Mommsen in Zusammenarbeit mit Wolfgang Schwentker. Tübingen 1988, 
S. 106 f., 467.

66 Ebd., S. 107.

241

https://doi.org/10.5771/9783748918585-227 - am 23.01.2026, 04:38:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918585-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dort im Kapitel „Mechanisierung und Gesellschaft“ wurde dezidiert, wenn 
auch sehr allgemein, ein neues Bürgertum eingefordert:

„Von der ideenbildenden Fähigkeit des deutschen bürgerlichen Intellektualismus 
aber hängt es ab, ob und wann er berufen ist, die Verantwortung für das kulturelle 
und politische Leben zu übernehmen, die ihm nach dem Lauf der mechanischen 
Entwicklung beschieden ist.“67

Mit dem Ende des Weltkrieges sah Rathenau die Situation gekommen, das 
Bürgertum konkret in die Pflicht zu nehmen. Sein Essay „Der Kaiser“ von 
1919 fand messerscharfe Formulierungen:

„Die geistige Verräterei des Großbürgertums, das seine Abkunft und Verantwor­
tung verleugnete, das um den Preis des Reserveleutnants, des Korpsstudenten, 
des Regierungsassessors, des Adelsprädikats, des Herrenhaussitzes und des Kom­
merzienrats die Quellen der Demokratie nicht nur verstopfte, sondern vergiftete, 
das feil, feig und feist durch sein Werkzeug, die nationalliberale Partei, das Schick­
sal Deutschlands zugunsten der Reaktion entscheiden ließ: diese Verräterei hat 
Deutschland zerstört und uns vor allen Völkern verächtlich gemacht.“68

Das war nicht länger Universalkritik an der bürgerlichen Lebenswelt, son­
dern Partialkritik zur politischen Reanimierung bürgerlicher Tugenden, 
ganz wie bei Weber, denn das Bürgertum von 1918 „darf nicht abseits 
stehen“, es „muß sich sammeln und vereinigen“.69 Rathenau experimentierte 
mit den Ideen von 1789 und schrieb sie um zu Ideen von 1919: „Wir kön­
nen uns nicht zufriedengeben mit dem liberalen und individualistischen 
Gedankeninhalt des aquisitorischen, kapitalistischen, mechanisierten und 
plutokratischen neunzehnten Jahrhunderts, des Jahrhunderts der großen 
Bourgoisie.“ Die alte „Trias der Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit“ 
müsse transformiert werden in den neuen „Dreiklang der Freiheit, Verant­
wortung und Gemeinschaft“.70

Die Vorschläge zu einer solchen Transformation, in hektischer Folge 
1919 in der „neuen Wirtschaft“, zum „neuen Staat“ und zur „neuen Gesell­
schaft“ publiziert,71 gerieten Rathenau jedoch zu unsystematisch, sprung­

67 Rathenau: Zur Kritik der Zeit. In: Ders.: Hauptwerke und Gespräche (wie Anm. 1), S. 61.
68 Rathenau: Der Kaiser (Ende März 1919). In: Ders.: Schriften der Kriegs- und Revolutionszeit 

1914–1919 (wie Anm. 5), S. 718–757, hier S. 722.
69 Rathenau: Rede zur Schaffung eines demokratischen Volksbundes. In: Ebd., S. 527 f.
70 Rathenau: Demokratische Entwicklung. Vortrag im Demokratischen Klub zu Berlin, 28. Juni 

1920. Hier zitiert nach Walther Rathenau: Schriften und Reden. Auswahl und Nachwort von 
Hans Werner Richter. Frankfurt a.M. 1986, S. 359–377, Zitate S. 377.

71 Demnächst in Walther Rathenau: Schriften der Weimarer Zeit. 1919–1922. Hrsg. von Martin 
Sabrow und Edgar Büttner. Bearbeitet von Christiane Scheidemann (Dokument und Publi­

242

https://doi.org/10.5771/9783748918585-227 - am 23.01.2026, 04:38:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918585-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


haft und widersprüchlich, um in den bürgerlichen Kreisen eine gemein­
same und gebündelte Aufbruchsstimmung zu erzeugen. Das betraf das 
Verhältnis von Privateigentum zu staatlich intensivierter Planungsmacht 
ebenso wie die Spannungen zwischen dem Konkurrenzgedanken des Par­
lamentarismus und dem Wunsch nach einem homogenen „Volksstaat“.72 

Ob sich Rathenau dessen hinreichend bewusst war, wenn er sich über 
mangelnde Akzeptanz und Gefolgschaft beklagte, ist fraglich:

„Durch meine wirtschaftlichen Schriften habe ich mir den Haß des Bürgertums 
erworben; ich habe das als selbstverständlich hingenommen. Der neuen Regierung 
habe ich mich zur Verfügung gestellt; sie bedarf meiner jedoch nicht. Die Sozialde­
mokratie bezeugt mir ihr Mißtrauen, wo sie kann, obgleich ich auf bürgerlicher 
Seite einer der wenigen war, die das alte System vernichten halfen.“73

Rathenaus Freund Ernst Troeltsch verfolgte die gleichen Ziele einer Bünde­
lung aller bürgerlichen Reformkräfte im Schulterschluss mit der parlamen­
tarisch orientierten Sozialdemokratie. In seinen manchmal wöchentlich 
erscheinenden Artikeln appellierte er an alle bürgerlichen Schichten, jetzt, 
wo mit dem demokratischen Verfassungsstaat ihr Hauptziel erreicht sei, 
die aus dem Kaiserreich überkommenen Vorbehalte abzustreifen und die 
neue Verfassungsordnung politisch-ethisch zu legitimieren. Die Zukunft 
der Demokratie sei an die bürgerlichen Bildungsschichten gebunden: „Nur 
durch eine starke, gerade die Intellektuellen und das Bürgertum mit vertre­
tende Mitte wird auf absehbare Zeit eine weitere Förderung von Ordnung 
und Zusammenhalt möglich sein.“74 Als versierter Ideenhistoriker verband 
Troeltsch solche Appelle mit einer prägnanten Kritik der antibürgerlichen 
Kulturkritik, wie er sie in den Berliner Salons vorfand:

„[M]an kombiniert Marx, Anarchismus, Kommunismus und den unvermeidlichen 
Nietzsche. Durch den Kommunismus und die Zerschlagung der ganzen bisherigen 
Ordnung hindurch zum Übermenschentum aller Menschen, zur Vernichtung der 
bürgerlichen Moral: das ist die Losung.“75

kationen) und Alexander Jaser (Amtliche Briefe und Sozialisierungskommission). Voraus­
sichtlich Düsseldorf 2023.

72 Vgl. Gall: Rathenau (wie Anm. 55), S. 214–217.
73 Brief an Kurt Brodowski, vom 16. Dezember 1918. In: Rathenau: Briefe 1914–1922 (wie 

Anm. 26), S. 2057.
74 Ernst Troeltsch: Die Wahlpflicht der Intellektuellen (Februar 2021). In: Ders.: Schriften zur 

Politik und Kulturphilosophie (1918–1923) (wie Anm. 38), S. 419–425, hier S. 425.
75 Ernst Troeltsch: Links und Rechts (März 1919). In: Ders.: Spectator-Briefe und Berliner 

Briefe (1919–1922) (wie Anm. 48), S. 72–78, hier S. 74.

243

https://doi.org/10.5771/9783748918585-227 - am 23.01.2026, 04:38:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918585-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Statt die Demokratie zu befördern, sah Troeltsch jedoch ähnlich wie Rathe­
nau im Verlauf des Jahres 1921 das „‚gebildete‘ deutsche Bürgertum“ auf 
dem kontinuierlichen Weg nach rechts und verzeichnete als Indikator den 
zunehmenden Antisemitismus. Das Bürgertum „erfand sich die Juden als 
Prügelknaben für alles“76 ‒ eingerahmt in eine „romantisch-germanische 
Geschichtsauffassung und Verwertung, die man heute ‚völkisch‘ nennt“ und 
die „fast eine Klassenideologie des in seiner Existenz bedrohten Bürgertums 
geworden“ sei.77

Rathenaus Ermordung am 24. Juni 1922 verstörte Troeltsch zutiefst und 
geriet ihm zum Geschichtszeichen für die vergebliche Mühe, die neue bür­
gerliche „Mittelbildung“ zu stärken und das Bürgertum durch „ubiquitäre 
Partialkritik“78 an dessen Sehnsucht nach wilhelminischer Geborgenheit 
für die liberalen Kulturwerte einer pluralisierten Moderne zu mobilisieren. 
In Rathenau würdigte Troeltsch den Wahlverwandten eines kulturellen 
Synthesedenkens, „kompliziert, modern, großstädtisch“. Rathenau

„wollte Geschäft und Finanz vergeistigen und ethisieren, indem er es nicht bloß auf 
den nächsten Zweck der Gütersteigerung, sondern auf die geistige und moralische 
Gesamtlage unseres Volkes, ja der Kulturwelt bezog, und er wollte Denken und 
Geist nicht im luftleeren Raume der bloßen Wissenschaft oder Journalistik spielen 
lassen, sondern zur geistigen Erneuerung und Gesundung unserer, wie er wohl 
wußte, gefährlichen wirtschaftlichen und sozialen Weltlage verwenden.“

Rathenaus kulturkritische Interventionen „gipfelten ganz naturgemäß in 
einem neuen Ideal gesellschaftlicher Ordnung“, getrieben von der „Lust 
am überschnellen Konstruieren“. Darin sei er der „feinste und vielseitigste 
sozialidealistische Denker Deutschlands gewesen“.79

Troeltschs liberale Kritik an der bürgerlichen „Sehnsucht nach Ganzheit“ 
und den bleibenden Ressentiments gegenüber der demokratischen Neu­
ordnung in Deutschland trug selbst sozialidealistische Züge, wenngleich 
nicht in Entwürfen zu einer „neuen Gesellschaft“ durchkonstruiert, son­
dern in „europäischen Kultursynthesen“ von Geschichte und Gegenwart, 
deutschen und englischen Modernisierungspfaden, weltwirtschaftlichen 

76 Ernst Troeltsch: Die neue Katastrophe und die Stellung des Bürgertums zur Republik (De­
zember 1921). In: Ders.: Spectator-Briefe und Berliner Briefe (1919–1922) (wie Anm. 48), 
S. 467–478, hier S. 475 f.

77 Ernst Troeltsch: Die Krisis des Historismus (Juni 1922). In: Ders.: Schriften zur Politik und 
Kulturphilosophie (1918–1923) (wie Anm. 38), S. 437–455, hier S. 452.

78 Zu dieser Transformation der Kulturkritik vgl. oben mit Bollenbeck: Geschichte der Kultur­
kritik (wie Anm. 7), S. 273.

79 Ernst Troeltsch: Dem ermordeten Freunde (August 1922). In: Ders.: Schriften zur Politik und 
Kulturphilosophie (1918–1923) (wie Anm. 38), S. 457–475, alle Zitate S. 469 f.

244

https://doi.org/10.5771/9783748918585-227 - am 23.01.2026, 04:38:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918585-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verflechtungen und nationalen Eigeninteressen ausbalanciert. Troeltschs 
großer Essay „Die Krisis des Historismus“, im Juni 1922 im gleichen Verlag 
von S. Fischer wie Rathenaus Schriften erschienen,80 lässt sich in diesem 
Denken in „Kultursynthesen“81 als eine Variante liberaler Kulturkritik bis 
heute mit Gewinn lesen.

Schlussüberlegung zur bürgerlichen Wertewelt

Was charakterisiert die Denkmuster liberaler Kulturkritik? Im Gegensatz zu 
konservativ-revolutionärer Kulturkritik oder sozialistisch-kommunistischer 
Gesellschaftskritik zielten Liberale in den Neuordnungsdebatten seit 1917 
nicht auf Überwindung, sondern auf Selbstkritik und Selbsterneuerung 
des Bürgertums. Ganz generell hat die Bürgertumsforschung vier Ebenen 
bürgerlicher Wertvorstellungen und Handlungsorientierungen unterschie­
den. Bürgerliche Lebensweise prämierte das Privateigentum im Rahmen 
einer kapitalistischen Wirtschaftsordnung, bevorzugte konstitutionelle Ver­
fassungsinstitutionen zur Sicherung individueller Freiheitsräume, förderte 
professionell bürokratisierte Kommunal- und Staatsverwaltungen und sah 
in allgemeiner Bildung, beruflich qualifizierter Ausbildung und akademi­
scher Fachschulung die notwendige Grundlage für Gemeinwohl und gesell­
schaftlichen Zusammenhalt.82

Walther Rathenaus Epoche zeichnete sich einerseits durch mangelnde 
Ordnungsorientierung, zweifelnde Sinnsuche oder schlicht passives Obrig­
keitsdenken weiter bürgerlicher Kreise aus. Hinzu kamen kriegsbedingt 
die hohen materiellen Verluste.83 Andererseits führten signifikante inner­
bürgerliche Fraktionierungen zu energischen Reformanstrengungen, die 
Lothar Gall von einem „neuen Bürgertum“ haben sprechen lassen und 

6.

80 Vgl. zur Stoßrichtung der Bürgerkritik Ernst Troeltsch: Die Krisis des Historismus (Erstdruck 
in Die Neue Rundschau 33/1922, S. 572–590), hier zitiert nach ders.: Schriften zur Politik 
und Kulturphilosophie (1918–1923) (wie Anm. 38), S. 452 f.: „Das Bürgertum kann sich 
nicht auf die Dauer grundsätzlich isolieren. Die uns von allen Seiten aufgedrängte weltpoliti­
sche Neuorientierung wird zu historischer Besinnung und humanem Universalismus zurück­
führen.“

81 Mit einem Bezug zu Rathenau vgl. Troeltsch: Über den Aufbau der europäischen Kulturge­
schichte. In: Ders.: Der Historismus und seine Probleme (wie Anm. 6), S. 1085. Zu Troeltschs 
bürgerkritischem Synthesedenken vgl. demnächst ausführlicher Gangolf Hübinger: Die Ver­
flechtung von Demokratie-, Europa- und Geschichtsdiskurs in Troeltschs Spätwerk. Berlin, 
erscheint voraussichtlich 2024.

82 Bündig zusammengeführt bei Lepsius: Soziologie des Bürgertums (wie Anm. 60), S. 91–96.
83 Vgl. Plumpe: Den Boden verloren (wie Anm. 52), S. 228.

245

https://doi.org/10.5771/9783748918585-227 - am 23.01.2026, 04:38:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918585-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als deren Repräsentanten er Rathenau porträtierte. Das Neue am „neu­
en Bürgertum“ war vor allem die prinzipielle Öffnung gegenüber den 
Arbeiterschichten, die Erweiterung demokratischer Partizipationschancen 
sowie die Akzeptanz der pluralisierten „Massenkultur“. Das alles geschah 
unter den Bedingungen der zweiten Industrialisierungswelle, die Vater Emil 
Rathenau an die Spitze des AEG-Imperiums gebracht und Sohn Walther zu 
seiner anhaltenden „Kritik der Zeit“ geführt hatte. Das Ziel von Rathenaus 
kulturkritischer Publizistik sei „zeitlebens“ gewesen,

„das Bürgertum seiner Zeit, das in der Wirtschaft, in der Gesellschaft, im kul­
turellen Leben immer stärker geworden war, gleichzeitig aber seine innere Ein­
heit, seinen einheitlichen Willen mehr und mehr verloren hatte, zu einer neuen, 
handlungsfähigen, die Zukunft entscheidend gestaltenden Einheit zusammenzu­
führen.“84

Dieses Ziel, dem Bürgertum für den Aufbau der Demokratie in Deutsch­
land und für die „kulturelle Vergesellschaftung“ der Nachkriegszeit noch 
einmal die Schlüsselrolle zuzusprechen, verfolgten auf ihre Weise auch Max 
Weber und Ernst Troeltsch, die deshalb hier zum Vergleich mit einbezogen 
wurden. Der Vergleich diente auch dazu, bei den führenden bürgerlichen 
Intellektuellen dieser Umbruchzeit innerhalb des Typus liberaler Kulturkri­
tik einschlägige Unterschiede festzuhalten.

Max Weber vertrat einen entschiedenen Konfliktliberalismus. „Kampf “, 
von Ralf Dahrendorf als „Konflikt“ paraphrasiert, zählte für Weber zu den 
„Grundbegriffen“ der Soziologie und führte ins Zentrum seiner politischen 
Anthropologie.85 Im Zentrum von Troeltschs politischem Denken stand 
der Konsensliberalismus. Troeltsch zielte auf „Synthese“-Bildung im euro­
päisch-amerikanischen „Weltsystem“ und auf „Mittebildung“ im parlamen­
tarischen System der Weimarer Demokratie.86 Walther Rathenau ließ sich 
in mancher Hinsicht von Troeltschs Denkstil überzeugen, insbesondere im 
November 1918, als die Frage „bürgerliche Parteibildung“ oder „überpartei­
liche Bürgersammlung“ auf der Agenda stand. Sein planungsidealistischer 
Konstruktionsgeist, der wenig Raum für eine pluralistische Konfliktkultur 
bot, machte ihn aber auch im liberalen Diskursmilieu zu einem „Außensei­
ter“.87

84 Gall: Rathenau (wie Anm, 55), S. 247 f.
85 Vgl. ausführlicher Hübinger: Weber (wie Anm. 32), S. 175–179, 338–340.
86 Vgl. Gangolf Hübinger/Johannes Bent: Ernst Troeltsch und die Zeitgeschichte. <http://docup

edia.de/zg/Huebinger_bent_ernst_troeltsch_zeitgeschichte_v1_de_2022> (6.4.2023).
87 Vgl. Gall: Rathenau (wie Anm. 55), etwa S. 204–206; auch Sabrow: Rathenau (wie Anm. 11), 

S. 606.

246

https://doi.org/10.5771/9783748918585-227 - am 23.01.2026, 04:38:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918585-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was Rathenau so wie Weber und Troeltsch mit ihrer jeweiligen Kultur­
kritik in einer liberalen Ordnungsperspektive hielt, das war neben den 
politischen Aktivitäten ihre kämpferische Publizistik für einen bürgerlichen 
Aufbruch, um neue gesellschaftliche Maßstäbe für die „demokratische Ent­
wicklung“ zu setzen. „Demokratische Entwicklung“ nannte Rathenau einen 
Vortrag vom 28. Juni 1920 und bestimmte dort den Ort der DDP in der 
Parteienlandschaft: „Die Lage unserer Partei am linken Flügel der bürger­
lichen Parteien, am rechten Flügel jenseits der Marxisten ist unser bester 
Besitz“, nicht ohne in seinem hohen kulturkritischen Ton einen Primat der 
Ideen vor den Interessen einzufordern, als „Pflicht, die Partei des Geistes zu 
werden“.88

Weniger pathetisch, aber mit der gleichen Zielgruppe des gebildeten 
Bürgertums im Blick und mit ähnlichen Ordnungsvorstellungen zur De­
mokratie als Elitendemokratie lag auch für Troeltsch der Schlüssel für 
Deutschlands Zukunft in der zivilbürgerlichen Formung dessen, was er im 
letzten seiner politischen Kommentare die „öffentliche Meinung“ nannte. 
Es müsse „das Verantwortungsgefühl der führenden Schichten für die Bil­
dung der öffentlichen Meinung [Hervorhebung im Original] sorgen“.89

Eine kurze Zeit lang waren das politisch-kulturkritische Engagement 
und die publizistischen Interventionen von Intellektuellen wie Rathenau, 
Weber und Troeltsch von der Erwartung getragen, das „neue Bürgertum“ 
könne mit seinen demokratischen Ordnungsideen integrierend in das lin­
ke wie rechte Lager hineinwirken und eine tragfähige „Mittebildung“ er­
zeugen, wie Troeltsch sie unermüdlich propagierte. Max Weber starb am 
14. Juni 1920. Rathenau wurde am 24. Juni 1922 ermordet. Ernst Troeltsch 
starb am 1. Februar 1923.

An den Schriften und Briefen Rathenaus und mehr noch an denen 
von Troeltsch lässt sich etwa ab Herbst 1921 ein desillusionierender Erfah­
rungswandel ablesen. Statt mit ihren Orientierungsangeboten im öffentli­
chen Streitdiskurs eine Mehrheit zu versammeln, mussten sie erkennen, in 
einem tiefer denn je gespaltenen Bürgertum zu Sprechern einer Minderheit 
geworden zu sein.

88 Rathenau: Demokratische Entwicklung (wie Anm. 70), S. 376 f.
89 Ernst Troeltsch: Die Republik (November 1922). In: Ders.: Schriften zur Politik und Kultur­

philosophie (1918–1923) (wie Anm. 48), S. 579–588, hier S. 586 f.

247

https://doi.org/10.5771/9783748918585-227 - am 23.01.2026, 04:38:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918585-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748918585-227 - am 23.01.2026, 04:38:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918585-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

