1 Methodologie

»Beginnen wir also mit der Skizze einer Methodologie, die unsere
Erkenntnis nicht zu einer Zwangsjacke, sondern zu einer Hilfe fir die
freie Entwicklung aller Menschen macht, oder, wie sich ein tiberzeug-
ter Rationalist ausdriicken wiirde, beginnen wir mit der Darlegung der
,Elemente eines theoretischen Anarchismus“. (Feyerabend 2013: 19)

In meiner wissenschaftlichen Sozialisierung habe ich mich zumeist, durch
meine Auseinandersetzung mit dem Visuellen und der Fotografie, zwischen
Kultur- und Sozialwissenschaften hin und her bewegt. Durch mein Grund-
studium der Internationalen Entwicklung an der Philologisch-Kulturwissen-
schaftlichen Fakultdt der Universitit Wien und mein Doktoratsstudium

an der Fakultat fir Nachhaltigkeitswissenschaften der Leuphana-Universitit
Liineburg gehore ich mit meiner Arbeit keiner expliziten Wissenschafts-
disziplin an. Ich bezeichne mein wissenschaftliches Feld in Anlehnung an
W.J.T. Mitchell als undiszipliniertes Feld (2003). Mitchell beschreibt die Undis-
ziplin, mit Blick auf visuelle Kultur, als ein ,Moment der Erschiitterung oder
des Bruchs, in dem die Kontinuitét gestort und die Praxis in Frage gestellt
wird.” (ebd.: 41). Innere und duBere Grenzen wissenschaftlicher Disziplinen
wiirden durch solche Momente erschiittert, dekonstruiert und transformiert.
Das Chaos und das Staunen, das damit wiederum einhergeht, betrachtet er
als Chance fiir die Entfaltung verschiedener Wissensformen und damit als
essenzielle Elemente auf dem Weg zu neuer Erkenntnis. Dementsprechend
besteht in meinem undisziplinierten Feld die Herausforderung, in Praxis,
Empirie und Theorie verschiedene Wissensformen als Erkenntnisquellen ein-
zusetzen und in einen Denkzusammenhang zu stellen. Mir ist kein disziplinar
verfasster Theorienkanon vorgegeben — wodurch ich mich in einer Situation
befinde, die etwa Paul Feyerabend als durchaus wiinschenswert beschreibt,
denn ,die Welt, die wir erforschen mochten, ist etwas weitgehend Unbekanntes.
Daher miissen wir uns offenhalten, diirfen uns nicht im Voraus beschranken.”
(2013: 17). In Abschnitt 1.1 fiihre ich mit der Praxeologie (Bourdieu/Wacquant
2006) die erkenntnistheoretische Grundlage fiir meine Forschungsarbeit aus.
In Abschnitt 1.2 beschreibe ich meinen Kulturbegriff in Anlehnung an Homi
Bhabhas Konzept der kulturellen Differenz (Bhabha 2004). Damit positioniere
ich mich in Abschnitt 1.3. nahe der konstruktivistischen Auspragung der
Reflexiven Grounded Theory (Breuer 2010). In Abschnitt 1.4. erldutere ich mit
dem Prinzip des Forschenden Lernens (Bundesassistentenkonferenz 2009;
Huber 2009) den empirischen Kontext meiner Forschungsarbeit. Ich gehe
davon aus, dass sowohl Erkenntnisinteresse als auch Erkenntnisgewinn an
Menschen als Subjekte gebunden sind. Den Forschungsgegenstand bilden
dementsprechend Menschen und ihre Interaktionen. 22

https://dol.org/10.14361/8783839450086-004 - am 14.02.2026, 06:42:01. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Accass - (- EXm


https://doi.org/10.14361/9783839450086-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

23

Abb.1  Saul Steinberg (1954): Umgang mit Menschen (1)

141 ERKENNTNISTHEORETISCHE GRUNDLAGE — PRAXEOLOGIE

,Wie soll ich mich nicht in Nietzsche wiedererkennen, wenn er sinn-
gemaB in ,Ecce Homo' sagt, daB8 ihn nur das gefesselt habe, was er
selbst von Grund auf kannte, was er selbst erlebt habe und, in gewisser
Hinsicht, auch selbst gewesen war?“ (Bourdieu 2002: 116)

Mein wissenschaftliches Feld ist von phdnomenologischen Erkenntnisweisen
gepragt und ist objektivistischen Erkenntnisweisen diametral entgegengesetzt.
Phianomenologische und objektivistische Erkenntnisweisen miteinander zu
verbinden, hat sich im Laufe von Diversifizierungs- und Abgrenzungsprozes-
sen innerhalb des wissenschaftlichen Universums zu einer vermeintlichen
Unmoglichkeit entwickelt. Es wird suggeriert, dass man ein Glaubensbekennt-
nis zu der einen oder anderen Methode bzw. Erkenntnisweise ablegen miisse,
bevor man forschend tétig sein konne. Einmal wird methodologischer Monis-
mus gefordert, dann wieder theoretischer. Beide, Theorie und Methode, werden
dadurch jedoch, so Pierre Bourdieu, zum Selbstzweck und kénnen in der Folge
nicht mehr als wissensproduzierende Tatigkeiten ihre gemeinsame Wirkung
entfalten (Bourdieu/Wacquant 2006: 50-57). Bourdieu formuliert demgegen-
iiber mit seiner Praxeologie ein Konzept, das verhindert, dass man entweder
einer rein phdnomenologischen oder aber einer rein objektivistischen

- am 14.02.2026, 06:42:01,


https://doi.org/10.14361/9783839450086-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erkenntnis anhdngt.” Dem Begriff der Praxis kann man nach Bourdieu nicht
gerecht werden, wenn lediglich eine der beiden Seiten, Subjekt oder Objekt,
betrachtet wird. In Bourdieus Theorie der Praxis geht es um die Beziehung
und Wechselwirkung zwischen den Akteursebenen, also darum, den Graben
zwischen Subjektivismus und Objektivismus zu iiberwinden (D6rfler 2003:
15). Fiir eine praxeologische Vorgehensweise muss nach Bourdieu und
Wacquant auf drei Ebenen in reflexiver Weise gearbeitet werden:

Die erste Ebene entspricht phanomenologischen bzw. ethno-methodo-
logischen Erkenntnisweisen, in denen das Erforschen und Explizieren der
eigenen Erfahrung eine zentrale Rolle einnimmt.

»Die Erkenntnisweise, die wir die phdnomenologische nennen wollen
[...], expliziert die Wahrheit der primdren Erfahrung mit der sozialen
Welt, d. h. das Vertrautheitsverhiltnis zur vertrauten Umgebung.

Sie begreift die soziale Welt als eine natiirliche und selbstverstandlich
vorgegebene Welt, sie reflektiert ihrer Definition nach nicht auf sich
selbst und schlieBt im Weiteren die Frage nach den Bedingungen ihrer
eigenen Moglichkeit aus.” (Bourdieu 2012: 147)

Die eigene soziale Herkunft riickt auf dieser ersten Ebene in den Fokus und
muss neben den Forschungsinteressen, die sich (zumindest im kultur- und
sozialwissenschaftlichen Feld) meist auf Andere richten, ebenfalls Beachtung
finden. In der Praxeologie Bourdieus wird die phdanomenologische Erkennt-
nisweise zwar geschitzt, jedoch warnt Bourdieu vor ihrer ausschlieBlichen
Anwendung, besonders in Hinblick auf die Gefahr, die jede Form der Natura-
lisierung sozialer Verhiltnisse in sich berge: eine selbstbeziigliche Auseinan-
dersetzung mit dem Sozialen und dem Kulturellen, die allzu schnell die mate-
rialistische Welt und ihre Bedingungen vergessen lasse (Bourdieu/Wacquant
2006: 66-68; Bourdieu 2012: 147).

Auf der zweiten Ebene sollte der_die Forscher_in nach der eigenen
Position im wissenschaftlichen Feld fragen: Wo stehe ich im akademischen
Feld? Diese Frage verweist auf die Notwendigkeit, zundchst die Beziehungen
im eigenen akademischen Feld zu beleuchten, um die eigene Position darin zu
bestimmen (Vilsmaier 2013). Das Arbeiten auf dieser Ebene der Positionierung
im akademischen Feld stellt eine wichtige Voraussetzung fiir das empirische
Arbeiten in diversen Forschungsfeldern dar. Erst durch die eigene Positions-
bestimmung innerhalb der Strukturen, in die ich selbst eingeschrieben
bin, kann ich in der Folge auch in eine reflektierte Beziechung zwischen mir
als Forscherin und den Forschungspartner_innen im Feld eintreten.

»Der zweite Bias, der schon sehr viel weniger oft wahrgenommen und
bedacht wird, hingt mit der Position zusammen, die der Wissen-

7 Pierre Bourdieu distanziert sich dabei auch von einem ,,wissenschaftstheoretischen
Anarchismus” (Bourdieu/Wacquant 2006: 54) im Sinne von Paul Feyerabend und hebt hervor, dass
methodologische Vielfalt stdndig dem Gegenstand und der Fragestellung entsprechend reflektiert
werden miisse.

- am 14.02.2026, 06:42:01,

Methodologie

Generative Bildarbeit

24


https://doi.org/10.14361/9783839450086-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schaftler zwar nicht in der sozialen Struktur im weiteren Sinn, aber
doch im Mikrokosmos des akademischen Felds innehat, das heiB3t

im objektiven Raum jener geistigen Positionen, die sich ihm zu einem
bestimmten Zeitpunkt bieten, und dariiber hinaus im Feld der
Macht.” (Bourdieu/Wacquant 2006: 67)

Es geht auf dieser Ebene darum, die Denkschulen und damit auch die Glau-
bensbekenntnisse aufzuzeigen, die mich beeinflussen, und mein Nah- oder
Distanzverhiltnis zu bestimmten Erkenntnistheorien transparent zu machen.
Die anschlieBende dritte Ebene der praxeologischen Reflexivitdt wird von

der Frage geleitet, worin die unbewussten Denkkategorien bestehen, die das
Denken und Handeln in der eigenen Disziplin vorab bestimmen und begrenzen
(Bourdieu 1985: 51).

»Was hier der standigen Priifung unterzogen und im Akt der Konstruk-
tion des Objekts selbst neutralisiert werden muB, ist das kollektive
wissenschaftliche UnbewuBte, das in die Theorien, Probleme und
(insbesondere nationalen) Kategorien der akademischen Vernunft ein-
gegangen ist.” (Bourdieu/Wacquant 2006: 68-69)

Wenn Loic Wacquant den praxeologischen Dreischritt von Bourdieu beschreibt
und diese Ebene als dritte und wichtigste in Abgrenzung zu ethno-methodo-
logischen Ansédtzen verortet, schreibt er aus der Perspektive eines Soziologen.
Aus seiner Sicht muss ,das Subjekt der Reflexivitit in letzter analytischer
Instanz das Feld der Sozialwissenschaften selber sein.” (ebd.: 69). Wenn wiede-
rum ich diesen Dreischritt vollziehen mo6chte, muss ich dies aus einer undis-
ziplinierten Perspektive heraus tun — mein Subjekt der Reflexivitat muss
demzufolge in letzter analytischer Instanz das Feld zwischen den Disziplinen
sein. Es gilt fiir mich, erst dieses Feld fassbar zu machen, um dann meine
Position darin und ebenso die diese bestimmenden Kategorien, Denkweisen
und Praxisformen zu erkennen. Dies kann ich nicht alleine in umfassender Form
leisten, denn was Bourdieu als Objektivierung des objektivierenden Subjekts
beschreibt, muss als kollektiver Prozess begriffen werden, der erst durch
wechselseitige Kritik und eine grundsitzlich dialogische Haltung ins Laufen
gebracht wird.

»,Dank der Dialogik von 6ffentlicher Diskussion und wechselseitiger
Kritik wird die Arbeit der Objektivierung des objektivierenden Subjekts
nicht von einem einzigen Autor geleistet, sondern von den Inhabern
aller antagonistischen und komplementéren Positionen, die das wissen-
schaftliche Feld bilden. Um in der Lage zu sein, reflexive wissenschaft-
liche Habitus [sic] zu produzieren und zu férdern, muB3 dieses Feld
namlich die Reflexivitit in Gestalt der Mechanismen von Ausbildung,
Dialog und kritischer Evaluierung institutionalisieren.” (ebd.: 69)

Die Praxeologie nach Bourdieu wurde von mir als erkenntnistheoretische
Leitplanke fiir das Forschen im Rahmen der vorliegenden Arbeit genommen,
25 weil ich damit einen Beitrag zur Auseinandersetzung mit der Diskrepanz

- am 14.02.2026, 06:42:01,


https://doi.org/10.14361/9783839450086-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zwischen Theorie und Praxis leisten mochte. Die dialogischen Prozesse, die
dafiir eine notwendige Voraussetzung darstellen, umgeben mich und bestim-
men in gewisser Weise mein Forschen an unterschiedlichen Orten, in ver-
schiedenen Konstellationen, in unterschiedlicher Intensitit. Die schriftliche
Ausarbeitung dazu findet sich in dieser Arbeit als praxeologischer Selbst-
versuch (Kapitel 1).

1.2 KULTURTHEORETISCHE GRUNDLAGE — KULTURELLE DIFFERENZ

“The borderline engagements of cultural difference may as often be
consensual as conflictual; they may confound our definitions of
tradition and modernity; realign the customary boundaries between
the private and the public, high and low; and challenge normative
expectations of development and progress.” (Bhabha 2004: 3)

Ich orientiere mich in meinem Kulturverstindnis an Homi Bhabhas Konzept
der kulturellen Differenz. Damit positioniere ich mich in einem produktiven
Grenzraum (Bhabha in Rutherford 1990: 209), in dem Kultur durch Differenz
erst entstehen kann. Menschen als reflexive Wesen spielen dabei die zentrale
Rolle, da sie in der Lage sind, sich selbst als Differenzwesen zu erfassen
(Jaggle/Krobath 2010: 57). Grenzen bzw. Grenzraume stellen bei Homi Bhabha
in Anlehnung an Martin Heidegger nicht Hindernisse dar, sondern dienen als
Raume des Ubergangs, in denen gemeinsames Denken und Handeln erst
moglich wird (Heidegger [1951] in Hermann 2000). In seiner Theorie zu kultu-
rellem Wandel und Transformation bezieht sich Homi Bhabha auf poststruk-
turalistisches und psychoanalytisches Denken, er baut auf Karl Marx, Louis
Althusser, Frantz Fanon, Jacques Derrida und Jacques Lacan auf (Castro
Varela/Dhawan 2005: 83ff.; Bhabha in Rutherford 1990: 208-209). Das Kon-
zept der kulturellen Differenz setzt er einem multikulturalistischen Kultur-
verstandnis entgegen, das sich auf kulturelle Diversitit bezieht (Bhabha 2004:
50). Mit dem Begrift des Multikulturalismus bezeichnet er eine Art hegemo-
niale Reaktion auf Vielfalt und Verschiedenheit, die Konsens auf der Basis
der eigenen Normen erzwinge (ebd.: 56) und dabei auBer Acht lasse, dass
Wandel nicht von abgeschlossenen, autonomen Individuen bestimmt wird,
sondern vielmehr von multiplen Identititen, die sich stindig im Werden
befinden.

“What is at issue is a historical moment in which these multiple identi-
ties do actually articulate in challenging ways, either positively or
negatively, either in progressive or regressive ways, often conflictually,
sometimes even incommensurably — not some flowering of individual
talents and capacities.” (Bhabha in Rutherford 1990: 208)

Diese multiplen Identititen seien nicht nur verschieden, sondern unterschie-
den sich grundsitzlich voneinander, da sie in gegensatzliche Kontexte und
permanente Identifikationsprozesse eingeschrieben seien. Multikulturellen
Konsens herzustellen, ist demnach fiir Bhabha unmoglich. Es werde dabei

Methodologie

Generative Bildarbeit

26


https://doi.org/10.14361/9783839450086-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

27

versiumt, die universalistischen, hegemonialen und normativen Positionen
transparent zu machen, von denen aus kulturelle und politische Urteile gefallt
werden (ebd.: 209). Im Konzept der kulturellen Diversitit gebe es immer die
Einen, die bestimmen, wer anders ist, wer dazugeh6rt und wer nicht. Die
Einen, so Bhabha, bestimmten auch, wer mit wem in Kontakt treten sowie
was, in welcher Form und wie lange miteinander kommuniziert werden diirfe.
Die Einen definieren also kulturelle Diversitit und die Anderen werden als
kulturell divers festgeschrieben. Dabei werden ethische, dsthetische oder
ethnologische Kategorien gebildet und verglichen. Homi Bhabha kritisiert,
dass die Idee eines Multikulturalismus nur bestehen kann, indem verschie-
denste Formen von Andersheit fixiert wiirden, sich bei Gelegenheit auch
einseitig austauschten — jedoch ohne dass sie einander dabei tiefergehend
beeinflussten. Dem Wandel, in dem sich Menschen (regional und global
betrachtet) stindig befinden, konne, so Bhabha, nicht Rechnung getragen
werden, indem vorgegeben werde, dass Kultur durch empirisches, enzyklopa-
disch geordnetes Wissen bestimmbar sei. Im Gegenteil wiirden derlei uni-
versalistische Bestrebungen lediglich dazu beitragen, ethnozentrische Werte,
Interessen, Normen und Rassismen zu verdecken und zu reproduzieren. Kul-
turelle Inhalte und Gewohnheiten werden als gegeben anerkannt. Die starren
Universalkategorien unterstiitzten ein Kulturverstindnis, das sich an tradi-
tionellen, festgefahrenen Bildern der Anderen orientiere (ebd.: 209ff.). Kultu-
relle Diversitdt werde in pluralistischen, demokratischen Gesellschaften
gefeiert und gelte so lange als gut, als sie sich innerhalb des vorherrschenden
kulturellen Rahmens in einer Art musée imaginaire sammeln und bewundern
lasse (ebd.: 208). Damit werde verschiedenen historischen, politischen und
sozialen Kontexten durchaus Rechnung getragen. Das Wissen iiber kulturelle
Diversitdt werde {iber verschiedene Kanaile (Schulbiicher, Bildbdnde, Enzyklo-
padien, Fernsehdokumentationen etc.) verbreitet und fiir den Unterhaltungs-
und Freizeitmarkt aufbereitet (in Museen, Weltausstellungen, auf Reisen,
Folkloreveranstaltungen etc.). Die Problematik dieser liberalen Tradition sieht
Homi Bhabha darin, dass in ihr Kultur nur einseitig, nimlich aus dem Blick-
winkel der hegemonialen Kultur definiert wird (ebd.). Verschiedenheit gilt
dabei als gut, solange sie den vorherrschenden Normvorstellungen von ihr
entspricht:

“The concept of cultural difference focuses on the problem of the
ambivalence of cultural authority: the attempt to dominate in the name
of a cultural supremacy which is itself produced only in the moment of
differentiation.” (Bhabha 2004: 50).

Mit seinem Konzept der kulturellen Differenz untersucht Bhabha die Grenzen
vorherrschender Fortschrittsmythen und der damit verbundenen Vormacht-
stellung der ,westlichen® Kultur. Es geht ihm um die Anerkennung von
Differenz und der damit einhergehenden Reibungsflichen zwischen multiplen
Identitdten. Diese Reibungsflachen entstehen, so Bhabha, in Situationen
kultureller Differenz, da Menschen permanent vollig unterschiedliche kultu-
relle Praktiken hervorbringen und so ihre eigenen Bedeutungssysteme
konstruieren. Diese lassen sich jedoch nicht nicht anhand universalistischer

- am 14.02.2026, 06:42:01,


https://doi.org/10.14361/9783839450086-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bedeutungssysteme fassen. Allzu schnell seien neue Veranderungen voll-
zogen, die jeglichen Versuch, sie auf allgemeiner Ebene zu erkldren und zu
verstehen, obsolet machen. Meist wiirden kulturelle Differenzen als uniiber-
windliche Hiirden betrachtet, die jeglichen Austausch tiber die bestehende
Vielfalt an Wissens- und Praxisformen verhindern. Homi Bhabha zufolge
bieten aber gerade diese Situationen kultureller Differenz die Moglichkeit,
soziale Gegensitze und Widerspriiche miteinander wahrzunehmen und zu
verhandeln, anstatt sie zu ignorieren.

“The question of cultural difference faces us with a disposition of
knowledges or a distribution of practices that exist beside each other,
abseits designating a form of social contradiction or antagonism that
has to be negotiated rather than sublated.” (Bhabha 2004: 232)

Damit formuliert Bhabha eine Pramisse fiir die methodologische Entwick-
lungsarbeit im Rahmen dieser Forschungsarbeit und die hieraus resultierende
Systematisierung Generativer Bildarbeit: Kulturelle Differenz wird nicht als
Hindernis, sondern als (meist ungeniitzte) Chance fiir gemeinsames Arbeiten
betrachtet. Es geht dabei um ein Arbeiten, das an den Grenzen des Eigenen
und des Anderen geteilte Phanomene und Problemstellungen zugénglich,
beforschbar und transformierbar machen kann.

1.3 FORSCHUNGSSTIL — GROUNDED THEORY

“Currently, students are trained to master great-man theories and to
test them in small ways, but hardly to question the theory as a whole in
terms of its position or manner of generation. As a result many poten-
tially creative students have limited themselves to puzzling out small
problems bequeathed to them in big theories.” (Glaser/Strauss 2008: 10)

Diese Textstelle aus “The Discovery of Grounded Theory” (2008) von Barney
Glaser und Anselm Strauss verweist auf den Entstehungszusammenhang

der Grounded Theory in den 1960er-Jahren; sie kann aber auch in Bezug auf
gegenwartige Herausforderungen im Wissenschaftsbetrieb gelesen werden
(Brandner 2015). Wissenschaft zu betreiben sollte demnach unbedingt

mehr bedeuten, als sich die groBen Theorien anzueignen, um sie lediglich zu
iiberpriifen und zu reproduzieren, und dann Anhédnger_in der einen oder
anderen etablierten Forschungstradition zu sein. Es miisse auch die Moglich-
keit geben, neue Theorien zu entwickeln und zu erforschen. Mit der Grounded
Theory machten Barney Glaser und Anselm Strauss in den USA einen metho-
dologischen und epistemologischen Vorschlag und leiteten ein Nach- und
Uberdenken der bestehenden Strukturen qualitativer Forschung in der
Soziologie ein. In ihrer Forschungsarbeit mit chronisch kranken Menschen
im Krankenhaus begaben Glaser und Strauss sich auf Wege abseits der
standardisierten, theoriegeleiteten Verfahren. Sie legten den Fokus auf das,
was sie im Feld vorfanden, und auf die Interaktionen, die das Feld in Bewe-
gung hielten. Vorwegannahmen, die sie selbst in das Feld projizierten,

Methodologie

Generative Bildarbeit

28


https://doi.org/10.14361/9783839450086-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

29

sollten — ebenso wie alles, was sie bereits iiber ihr Forschungsfeld gelesen
hatten — moglichst keine Beachtung finden. Durch ihre offene, spontane

und kreative Forschungspraxis gelang es ihnen, ungewohnlich einfithlsame
und lebendige Schilderungen ihres sozialpsychologischen Forschungsfeldes
zu generieren (Brandner 2015) — was nicht zuletzt daran gelegen haben

mag, dass beide Forscher mit ihrem Forschungsgegenstand, dem Sterben

im Krankenhaus, personliche Erfahrungen verbanden (Strauss in Legewie/
Schervier-Legewie 2004: Abs. 43). Schon bevor er mit Barney Glaser zu
forschen begann, arbeitete Anselm Strauss intuitiv im Sinne der Grounded
Theory, ohne diesen Begriff zu verwenden. In ihrer ersten gemeinsamen
Publikation “Awareness of Dying” (1965) bezeichneten Glaser und Strauss
dann erstmals ihr Vorgehen als Grounded Theory. Wahrend der Mainstream
in ihrem wissenschaftlichen Umfeld in Chicago in den 1960er-Jahren dem
Funktionalismus nach Parsons und Merton folgte, weckten sie durch ihren
unorthodoxen Zugang das Interesse von Kolleg_innen und Schiiler_innen
(ebd.: Abs. 47); die zunehmende Rezeption ihrer Arbeiten schreibt Anselm
Strauss unter anderem der Studentenbewegung 1968 zu, von der auch der
Neomarxismus, Interaktionismus, ethno-methodologische und phanomeno-
logische Ansitze beeinflusst wurden (ebd.: Abs. 49). Strauss und Glaser
begannen dann, ihren Forschungsstil zu explizieren, entwickelten Methoden-
biicher und gaben Kurse. Sie arbeiteten eine Systematik methodischer Faust-
regeln aus, die vorrangig dazu dienten, Nachvollziehbarkeit beim Ergriinden
neuer Theorien zu gewahrleisten. Doch das Explizieren ihrer Grounded
Theory fithrte im Laufe der Zeit dazu, dass sich die beiden Begriinder auf
unterschiedliche Pfade begaben — ein einziges Rezept fiir das dialektische
Arbeiten mit Systematik und Offenheit wiirde allerdings auch zu kurz greifen.
Der Forschungsstil der Grounded Theory wird seither in verschiedenen
Forschungszusammenhingen kontinuierlich weitergedacht. Zu den Kontro-
versen bieten Udo Kelle (2011: 235ff.) und Joérg Striibing (2011: 261ff)) auf-
schlussreiche Einblicke. Antony Bryant und Kathy Charmaz ordnen die vielen
Verzweigungen auf einfache Weise drei Richtungen zu: “At the simplest level,
we have the Glaserian school of GTM, the Strauss and Corbin school, and

the Constructivist.” (Bryant/Charmaz 2007:10). Unabhdngig von den verschie-
denen Entwicklungsstrangen lésst sich die Grounded Theory allgemein wie
folgt beschreiben: Die Grounded Theory gilt grundsitzlich als qualitativer
Ansatz, von dem ausgehend in verschiedenen Disziplinen (iiblicherweise in
den Sozial- und Kulturwissenschaften) Theorien entdeckt werden konnen.
Die Basis hierfiir bilden diverse alltagsweltliche Erfahrungsdaten wie Inter-
views, Feldtagebiicher und Dokumente. Ziel des Verfahrens ist es, Theorien
bzw. Theorieskizzen zu entwickeln, die sich direkt aus den Daten begriinden
lassen. Anselm Strauss beschreibt die Grounded Theory mit wenigen Worten
folgendermaBen: ,Zundchst einmal meine ich, Grounded Theory ist weniger
eine Methode oder ein Set von Methoden, sondern eine Methodologie und ein
Stil, analytisch {iber soziale Phanomene nachzudenken.” (Strauss in Legwie/
Schervier-Legewie 2004: 58). Es sind gewisse methodische Fertigkeiten und
die Identifizierung einer bestimmten Erkenntnishaltung notwendig, um zum
Forschungsstil der Grounded Theory zu gelangen. Einerseits geht es um die
Anwendung eines Handwerks, das gewisse qualitativ-sozialwissenschaftliche



https://doi.org/10.14361/9783839450086-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Methodenkenntnis verlangt. Forschung passiert dabei im Feld wie im Kopf
des_der Forscher_in und muss entsprechend den interaktiven Eigenschaften,
die das Feld bietet, gestaltet werden (Brandner 2015). Das Handwerklich-
Methodische reicht jedoch nicht aus, damit von Grounded Theory gesprochen
werden kann. Es miissen unbedingt auch die jeweiligen erkenntnistheoreti-
schen Aspekte und die damit einhergehende Forschungshaltung expliziert
werden. Erst dies ermoglicht ein analytisches und konsequentes Nachdenken
iiber die sozialen Phanomene, die im Forschungsfeld erfasst werden kénnen.
Mit einer entsprechenden Kombination von Handwerk und Erkenntnistheorie
gilt es, beweglich und flexibel zu bleiben, um das eigene forschende Handeln
immer wieder an konkrete Bedingungen anzupassen — um ein Gleichgewicht
zwischen Offenheit und Systematik aufzubauen und zu halten. Egal, ob

man der Glaser’schen, der Strauss’schen oder der konstruktivistischen Metho-
dologie folgt, es geht immer um einen Balanceakt zwischen Systematik und
Offenheit, der sich an der jeweils gdngigen gesellschaftlichen Praxis orien-
tiert. Jedenfalls sollte zu viel Systematisierung nicht dazu fithren, dass jene
Spontanitidt und Kreativitat bei den Anwender_innen verhindert wird, die
Barney Glaser und Anselm Strauss erst dazu gebracht haben, den Forschungs-
stil der Grounded Theory zu entdecken (Glaser/Strauss 2008). Das richtige
MabB an Offenheit und Systematik hilft dabei, Entfremdungsprozessen in der
Beziehung zwischen Forscher_in und Gegenstand entgegenzuwirken (Mey/
Mruck 2011: 13-14).

1.31 THEORETISCHE SENSIBILITAT UND REFLEXIVE OFFENHEIT

In der klassischen Grounded Theory wird von einer apriorischen Theorie-
freiheit ausgegangen — ein Aspekt, um den sich vielfiltige Diskussionen
ranken. Immer wieder wird gefragt, wie denn Theoriefreiheit moglich sei,
wo wir uns doch von unserer bisherigen Theorieaneignung und den damit
verbundenen Erfahrungen nicht 16sen kénnen. Vor allem die Idee, man
miisse sich zunichst viel Theorie anlesen und dann fiir das Anwenden der
Grounded Theory alles wieder kurzfristig vergessen, fithrt den Anspruch
auf ein reflexives Subjektverstindnis beim Forschen ad absurdum. Den
Widerspruch, der sich daraus ergibt, beschreibt Udo Kelle folgendermafBen:

“Thus the earliest version of Grounded Theory contained two different
concepts concerning the relation between data and theory with con-
flicting implications: on the one hand the idea is stressed that theoreti-
cal concepts ‘emerge’ from the data if the researcher approaches the
empirical field with no preconceived theories or hypotheses, on the
other hand the researcher is advised to use his or her previous theoreti-
cal knowledge to identify theoretical relevant phenomena in the data.”
(Kelle 2005: Abs. 48)

Diese Implikationen verlangen von dem_der Forscher_in v6llig unterschiedli-
che Haltungen. Beiden in einem Forschungsprozess gerecht zu werden, wird
somit wohl keiner Einzelperson gelingen. Vielleicht wére es mdglich, diese
zwei widerspriichlichen Voraussetzungen der frithen Grounded Theory —

Methodologie

Generative Bildarbeit

30


https://doi.org/10.14361/9783839450086-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

31

vollig unvoreingenommen und zugleich mit méglichst groBem theoretischem
Vorwissen die Daten zu erforschen — auf jeweils zwei Forscher_innen zu ver-
teilen? Aber selbst dann kénnte nicht nachvollziehbar gemacht werden, wann
und wie die Interaktion zwischen den beiden passieren darf, damit weder die
Theorie-freie, noch die Theorie-verbundene Person das Emergieren von Theorie
stort. Verfolgt man die weitere Entwicklung der theoretischen Uberlegungen
von Glaser und Strauss, wird offensichtlich, dass sich aufgrund des Postulats
der apriorischen Theoriefreiheit im Laufe der Zeit zentrale Unterschiede zwi-
schen den beiden ergeben (Striibing 2011). Barney Glaser bleibt eher dem
Induktionsprinzip und damit der Uberzeugung verhaftet, dass apriorische
Theoriefreiheit erreicht werden kénne:

“To undertake an extensive review of literature before the emergence of
a core category violates the basic premise of GT — that being, the theory
emerges from the data not from extant theory. [...] The prestudy litera-
ture review of QDA [Qualitative Data Analysis] is a waste of time and a
derailing of relevance for the GT Study.” (Glaser/Holton 2004: Abs. 46)

Anselm Strauss und Juliet Corbin schlagen hingegen einen weniger orthodoxen
Weg ein, indem sie in diesem Zusammenhang das Konzept der theoretischen
Sensibilitdt in den Vordergrund riicken. Ihrer Auffassung nach kénnen viel-
faltige Medien als Quellen der Erfahrung —im wissenschaftlichen, professio-
nellen oder auch personlichen Bereich — dienen: , Literatur kann in diesem
Zusammenhang theoretische Sensibilitdt anregen, Hinweise fiir das Theoretical
Sampling geben, der ,Validierung' der (Zwischen-)Ergebnisse dienen usw. "
(Mey/Mruck 2011: 31). Ich folge in der vorliegenden Forschungsarbeit weniger
dem Postulat der apriorischen Theoriefreiheit als der Idee der theoretischen
Sensibilitat und reflektierten Offenheit. Es geht dabei darum, ein Gespiir fir
die eigene Wahrnehmungsfiahigkeit zu entwickeln. Dazu gehort auch das
Bewusstsein, dass wir immer an ein Vorverstiandnis anschlieBen — und dieses
gilt es offenzulegen (Breuer 2010).

1.3.2 KONSTRUKTIVISTISCHE UND REFLEXIVE GROUNDED THEORY

~Was tun wir eigentlich, wenn wir forschen?*, fragt Franz Breuer zu Beginn
seines Impulses in einem der inter- und transdisziplindren Werkstattgespra-
che® und gibt selbst eine Antwort aus Perspektive der Grounded Theory mit
einem Zitat von Anselm Strauss: ,[D]em Ansatz der Grounded Theory [liegt]
die Annahme zugrunde, daf3 Forschung als Arbeit zu verstehen ist“. (Strauss
1998: 34). Anselm Strauss hatte sich als Handlungstheoretiker grundsitzlich
viel mit dem soziologischen Begriff der Arbeit befasst (Legewie/Schwervier-
Legewie 2004). Der selbstreflexive Gehalt, den diese Sichtweise in sich birgt,
lasst sich nachvollziehen, wenn die Konsequenzen betrachtet werden, die die

8 Im Rahmen der inter- und transdisziplindren Werkstattgesprache am Methodenzentrum
der Leuphana in Liineburg fanden zwischen 2014 und 2016 regelmapig offene Gesprachsrunden zu
relevanten Themen im Bereich tiberfachlicher Methodenlehre statt.

- am 14.02.2026, 06:42:01,


https://doi.org/10.14361/9783839450086-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arbeit von Forschenden in Hinblick auf ihre Rolle und ihr Selbstverstandnis
mit sich bringt.

»-Im Prinzip pladieren wir fir eine in hohem MaSBe selbst-reflexive Her-
angehensweise an die Forschungsarbeit, d. h. man muB sich iiberlegen,
wie die Arbeit beschaffen ist und unter verschiedenartigen Bedingun-
gen in den einzelnen Forschungsphasen durchgefiihrt werden kann.
Auch hat jeder Wissenschaftler eine individuelle Vorgehensweise, nach
der er sich Informationen beschafft, diese untersucht und interpretiert,
woraus sich schlieBlich sein zu analysierendes Datenmaterial ergibt.”
(Strauss 1998: 34)

In dieser Aussage iiber das Forschen als Arbeit wird ein zentrales Charakte-
ristikum der erkenntnistheoretischen Grundhaltung der Grounded Theory
aufgezeigt: Das forschend arbeitende Subjekt in seiner Individualitat

riickt hier in den Fokus, was bedeutet, dass auch das Material, das ein_e
Forschende_r hervorbringt, von seiner_ihrer Individualitdt gepragt ist.

Der Aspekt der Subjektivitit und Selbstreflexivitdt der Forschenden ist dem-
gemdl in den frithen Formen der Grounded Theory bereits angelegt, wird
jedoch erst in den konstruktivistischen Ansitzen ausgearbeitet. Kathy
Charmaz (2006) ist von der Grounded Theory Glasers ausgegangen (Mey/
Mruck 2011: 17) und hat in der Folge einen eigenen konstruktivistischen
Ansatz entwickelt. Sie grenzt sich mit folgender Argumentation von den
beiden Griindungsvitern ab:

“In the classic grounded theory works, Glaser and Strauss talk about
discovering theory as emerging from data separate from the scientific
observer. Unlike their position, I assume that neither data nor theories
are discovered. Rather, we are part of the world we study and the data
we collect. We construct our grounded theories. Through our past and
present involvements and interactions with people, perspectives and
research practices.” (Charmaz 2006: 19)

Franz Breuer (2010) hingegen verortet sich nahe der Strauss’schen Linie und
reprasentiert die konstruktivistische Auspragung im deutschsprachigen Raum
mit der Reflexiven Grounded Theory (Mey/Mruck 2011: 22). Er erklart die
konstruktivistische Verfasstheit seiner Sicht auf die Grounded Theory anhand
zweier Pole. Zunichst beschreibt er die soziokulturell-evolutionire Verfasst-
heit der Grounded Theory, die besage,

»dass es sich bei unseren Bildern und (symbolischen) Darstellungen
der Wirklichkeit nicht um Abbildungen mit Wahrheitscharakter han-
delt, sondern dass wir es stets mit konstruktionistischen Vorgangen zu
tun haben, die durch vielfiltige Zustandekommensfaktoren auf Seiten
des Erkennenden gepragt sind.“ (Breuer 2010: 118)

Als zweiten konstruktivistischen Pol beschreibt er die Notwendigkeit,
die eigene Personlichkeit und das Verwobensein des wissenschaftlichen

- am 14.02.2026, 06:42:01,

Methodologie

Generative Bildarbeit

32


https://doi.org/10.14361/9783839450086-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

33

Erkenntnisinteresses mit der eigenen Lebensgeschichte transparent zu machen:
,Die personalen, lebensgeschichtlichen Voraussetzungen der Subjekte von
Erkenntnisprozessen — das Einzigartige, hochst Private, das Intime — stehen
gewissermalBBen am anderen Pol [...].“ (Breuer 2010: 119). Franz Breuer ist fach-
lich in der Psychologie zu Hause, mit der Grounded Theory haben er und ein
paar wenige Kolleg_innen eine methodologische Nische in der psychologi-
schen Wissenschaftslandschaft Deutschlands besiedelt. Angesichts der eta-
blierten messenden und experimentierenden Methoden wird die Anwendung
der Grounded Theory speziell in der Psychologie immer wieder als Trope
betrachtet. Dabei wird — ganz im Gegensatz zu den vornehmlich objektivisti-
schen Methodenschulen, in denen oberstes Gebot ist, die eigene Subjektivitat
moglichst zu ignorieren — bei der Reflexiven Grounded Theory auf die Sicht-
barmachung des forschenden Subjekts gesetzt. Die Bedeutung aller beteiligten
Menschen im Feld, ihrer Interaktionen und ihrer Prakonzepte riickt ins Zen-
trum, was wiederum die Moglichkeiten der kreativen Entdeckung von Theori-
en erhoht. Trotz der unterschiedlichen Entwicklungsstrange eint Charmaz
und Breuer ihre grundsatzlich konstruktivistische Haltung, wodurch die inte-
grativen Moglichkeiten der Grounded Theory fernab einer Entweder-oder-
Rhetorik ausgeschopft werden kénnen.

1.4 FORSCHUNGSFELD — FORSCHENDES LERNEN

wWas aber ist, wenn die Universitit in ihrem lehrenden Tun dafiir
keinen Raum mehr bietet, Forschung von den jungen Képfen fernhalt
und diese nur noch mit dem vermeintlich Notwendigen, einem Wissen,
das sich an seiner Warenform orientiert, stopft?“ (Mittelstral3 2008: 17)

Eine mogliche Antwort auf die Frage, die Jiirgen Mittelstra3 mit Blick auf
deutsche Universititen am Beginn des 21. Jahrhunderts aufwirft, findet sich
im Brasilien der 1970er-Jahre bei Paulo Freire. Mit dem Bankierskonzept der
Erziehung (Freire 1978) umschreibt Freire, wie lernende Menschen in diversen
Bildungszusammenhdngen als leblose Behilter behandelt werden, die ledig-
lich mit vorhandenem Wissen zu fiillen seien. Dieses Wissen in Warenform
stehe, so Freire, meistens nicht in Bezug zu den Menschen, in die es eingela-
gert werde. Weder die Menschen noch das Wissen kénnten dabei wachsen.

In einem solchen, 6konomisch ausgerichteten Bildungssystem ,,leugnet man,
daB Erziehung und Erkenntnis Forschungsprozesse sind.“ (ebd.: 58). Folge
auch die Universitdt dem Bankierskonzept, indem sie Bildung im Sinne von
Wissensvermittlung nach Verwertungslogik betreibt, werde sie, so MittelstraB,
ihr Wesen verlieren, ,,das in einer autonomen Organisation von Forschung
und Lehre* bestehe und einen Bildungsbegriff voraussetze, ,,der die moderne
Welt, die selbst ein wissenschaftliches Wesen besitzt, spiegelt und ihr zugleich
ein kritisches Selbstbewusstsein verschafft.” (MittelstraBB 2008: 13). Ein
mogliches Rezept zur Bewahrung des Wesens der Universitdt, das gegen die
zunehmende Verbreitung des Bankierskonzepts an deutschen Universititen
wirken sollte, wurde bereits 1970 vom ,,Hochschuldidaktischen Ausschuss der
Bundesassistentenkonferenz“ (BAK) prasentiert (Bundesassistentenkonferenz

- am 14.02.2026, 06:42:01,


https://doi.org/10.14361/9783839450086-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2009). Mit ihrem Konzept des Forschenden Lernens bezieht sich die BAK auf
ein humanistisches Bildungsverstindnis, wie es von Wilhelm von Humboldt
und Friedrich Schleiermacher zu Beginn des 19. Jahrhunderts propagiert
wurde (Huber 2009: 4; Humboldt 1809/10; Schleiermacher 1808). Beide Gelehr-
ten verfolgten die Idee einer Universitét, in der Studierende aktiv an der
Wissenschaft mitwirken und, befreit von anderen Pflichten, die Wissenschaft
als Arbeit betrachten, die nie abgeschlossen ist. Student_innen sollen dem-
nach im besten Sinn forschend lernen — in wechselseitigem Austausch mit
den Lehrenden (Huber 2009: 4).

1.41 ZIELORIENTIERUNG DES FORSCHENDEN LERNENS

Das Konzept des Forschenden Lernens ist in Hinblick auf ein Kernziel der
padagogischen Praxis angelegt: Es geht darum, lernende Menschen ,,zu selbst-
verantwortetem Handeln gemahB eigener Einsicht “ (Benner 1991: 276, 281)
anzuregen und zu befihigen und so ihr Mitwirken an der ,menschlichen
Gesamtpraxis “ (ebd.) zu férdern. Lernen und Handeln bauen demgemaR auf
dem Selbstverhiltnis der Menschen sowie auf ihrer Neugier und ihrer Fihig-
keit auf, im Reflexionsprozess eine Verbindung zwischen Eigenem und Ande-
rem herzustellen. Was bei Paulo Freire generative Bildungspraxis (Freire 1978:
88) heifit, ermoglicht Dietrich Benner zufolge verantwortungsvolles Handeln,
das als Fahigkeit ,nur unter Anerkennung der Freiheit, Geschichtlichkeit und
Sprachlichkeit menschlicher Praxis “(Benner 1991: 286) ausgebildet werden
koénne. Forschendes Lernen kann im Bereich handlungstheoretischer Felder —
wie der Praxis- und Aktionsforschung — angesiedelt werden, in denen ein
dialogisch-kommunikatives Forschungsverstindnis besteht (Meyer 2003:
104). Es steht aber auch in direktem Bezug zu konstruktivistisch gepragten
Forschungsbereichen, in denen Situiertheit, Kontextabhidngigkeit, (Selbst-)
Reflexivitat und wechselseitiges Lernen als Forschungsprinzipien gelten
(Reiber 2007: 11). In diesem Sinn ist beispielsweise die transdisziplindre Nach-
haltigkeitsforschung einer jener Bereiche, in denen forschende Lernprozesse
von zentraler Bedeutung sind (Vilsmaier/Lang 2014: 91; Klein et al. 2001: 4).
Forschendes Lernen kann auch im Nahverhiltnis zu weiteren padagogischen
Konzepten wie dem entdeckenden Lernen, dem problemzentrierten Lernen,

der Projektarbeit, dem unabhdngigen Studium, der Studierendenzentrierung etc.
betrachtet werden (Huber 2009: 11). Als Charakteristika, die das Forschende
Lernen von anderen Konzepten abgrenzen, nennt Ludwig Huber: die Selbst-
standigkeit im Vorgehen; die Gewinnung neuer Erkenntnisse, die auch fiir
Dritte relevant sind; die Entwicklung sozialer Kompetenz durch das gemein-
same Tun (ebd.: 11-12).

Forschendes Lernen verstehe ich somit als eine aktive, reflexive, selbst-
bestimmte, experimentelle, kreative und situative Lern- und Forschungsform,
in deren Rahmen ich als Lehrende mit den Studierenden gemeinsam arbeiten
kann. Diese Lern- und Forschungsform stellt eine lebendige Alternative zu
rein rezeptiven Verfahren dar (Bénsch 2000: 235). Im Gegensatz zu diesen
stehen beim Forschenden Lernen Erfahrung, Gestaltung und Reflexion im
Zentrum, wesentliches Ziel ist demgemas eine Form der Selbstbildung durch
Forschen und Nachdenken. Eine Voraussetzung hierfiir besteht darin, als

Methodologie

Generative Bildarbeit

34


https://doi.org/10.14361/9783839450086-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

35

Lehrende_r Grundkenntnisse im wissenschaftlichen Arbeiten, ein gewisses
Methodenrepertoire und eine dialogische Forschungshaltung zu vermitteln —
mit den Worten Freires:

»Der Lehrer ist nicht langer bloB der, der lehrt, sondern einer, der
selbst im Dialog mit den Schiilern belehrt wird, die ihrerseits, wahrend
sie belehrt werden, auch lehren. So werden sie miteinander fiir einen
ProzeB verantwortlich, in dem alle wachsen. “ (Freire 1978: 65)

Wird diese Haltung von den Lehrenden nicht vermittelt, kann Forschendes
Lernen auch nicht von den Studierenden erwartet werden (Reiber 2007: 11).
Es geht darum, bestehende Theorien zu begreifen und zu hinterfragen und
darum, sich der eigenen Beteiligung an der kollektiven Wissensproduktion
bewusst zu sein und die ,,Universitat als einen Ort zu verstehen, an dem das
Wissen wieder unsicher werden muss “ (Euler 2005: 267). Forschendes Lernen
soll tiefes Lernen fordern (Huber 2009: 16). Ein angepeiltes Ziel ist, dass Ler-
nende langfristig und nachhaltig Bildung erfahren kénnen, indem sie durch
padagogische Interaktion ermutigt werden, selbststindig zu denken und zu
handeln. Damit wird der Bildungsprozess von den Lernenden selbst hervor-
gebracht und gestaltet (Benner 2010: 78-79). Forschendes Lernen soll durch
die Wechselwirkung von Theorie und Praxis dazu fithren, dass die Studieren-
den auch Handlungskompetenz erlangen (Reiber 2007: 7).

Die Orientierung auf diese Ziele hin betrachte ich in Zusammenhang
mit den Empfehlungen des ,Wissenschaftlichen Beirates der Bundesregierung
Globale Umweltveranderungen® (WBGU) im Bereich transformativer Forschung
und Bildung (WBGU 2011). Transformative Forschung dient dazu, Trans-
formationsprozesse gleichermalBen zu erforschen und zu beférdern. Diese
Forschungsform kann jedoch nur in Verbindung mit transformativer Bildung
gedacht werden, in deren Rahmen das Verstandnis fiir das Entwickeln und
Umsetzen von Handlungsoptionen und Lésungsansétzen generiert werden
soll (ebd.: 374). Die transformative Forschung und Bildung folgt demnach
einem Bildungsideal, das die Vermittlung vielfiltiger Wissensformen und
theoretischer Ansitze inkludiert, ,normative sowie handlungspraktische
Aspekte umfasst und andererseits Kompetenzen entwickelt, die die ,Lernen-
den’ zur Reflexion ihres Handelns und zur Gestaltung ihrer Zukunft befahi-
gen. “(ebd.: 377). Auf diese Weise sollen die Fihigkeiten des Erfassens von, des
Nachdenkens iiber sowie des Weiterarbeitens an wissenschaftlichen Erkennt-
nissen und Erkenntnisprozessen geférdert werden. Man kann hierbei auch —
mit Helga Nowotny — von der Zielsetzung sprechen, von einem Forschungs-
verstandnis in Modus 1 zu einem in Modus 2 zu gelangen (Gibbons et al. 1994;
Nowotny 1999). Als Modus 1 beschreibt Nowotny die Suche nach allgemein-
giiltigen, disziplinar verfassten, homogenen Erklarungsprinzipien (Nowotny
1999: 67-68), wobei von einer Reinheit der Methode und allgemeingiiltiger
Erkenntnis ausgegangen wird. Im Gegensatz dazu strebt ein Forschungsver-
standnis im Modus 2 (Gibbons et al. 1994) eine Form von Wissenschaft an,
die, vergleichbar mit Bourdieus Praxeologie (Bourdieu/Wacquant 2006), den
spezifischen Kontext von Forschung beachtet und anerkennt, dass Wissen-
schaft stets von Menschen betrieben wird und in ihren Ergebnissen somit



https://doi.org/10.14361/9783839450086-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auch stets von der Verfassung dieser Menschen abhédngt. Dies bedeutet, dass
hier die Grenzen der wissenschaftlichen Objektivitdt sichtbar und nutzbar
gemacht werden (Vilsmaier/Lang 2014: 93—94). Transformative Forschung und
Bildung im Forschungsmodus 2 nach Gibbons und Nowotny soll auch als
Forschungsprinzip in der transdisziplindren Nachhaltigkeitsforschung zur
Geltung gebracht werden:

,Ziel transdisziplindrer Nachhaltigkeitsforschung ist nicht, einzig wis-
senschaftlich fundierte Antworten auf drangende gesellschaftliche Her-
ausforderungen zu liefern, sondern Prozesse zu gestalten, die vielfiltige
Aufgaben erfiillen. In erster Linie handelt es sich um Lernprozesse, in
denen WissenschaftlerInnen unterschiedlicher Disziplinen wie Vertre-
terInnen nicht-wissenschaftlicher Gesellschaftsbereiche [...] gemeinsam
von- und miteinander lernen, um eine Situation oder ein Phinomen in
seiner Komplexitdt zu verstehen und zu verandern.” (ebd.: 91)

Um diesem Ziel ndherzukommen, gilt es, an den Universititen Raume
Forschenden Lernens zu gestalten, wo sich Lehrende und Lernende als For-
scher_innen begreifen und tiber den universitiren Rahmen hinaus wirken
kénnen. Dadurch kéonnte das Wesen der Universitat, wie es Jiirgen Mittelstral3
beschreibt, bewahrt werden (Mittelstral3 2008: 13).

1.4.2 FORSCHENDES LERNEN IM RAHMEN EINER
MULTIPLEN FALLSTUDIE

Das Konzept des Forschenden Lernens hat sich seit seiner Einfithrung in den
1970er-Jahren nicht umfassend durchgesetzt, es wird jedoch seit 2007/8 im
deutschsprachigen Raum wieder intensiver thematisiert und gefordert (Huber
20009: 5). In meinem universitiren Umfeld in Wien und Liineburg wurde mir
als Lektorin und Doktorandin erméglicht, Forschendes Lernen als Bindeglied
zwischen meiner Forschung und meiner Lehrtitigkeit zur Anwendung zu
bringen. Als Lehrende hatte ich dadurch mehrmals Gelegenheit, Konzepte fiir
Lehrveranstaltungen zu entwickeln und umzusetzen, in denen ich mich dem
Bankierssystem der Erziehung entziehen konnte. Ich betrachte Forschendes
Lernen als hochschuldidaktisches Aquivalent zur problemformulierenden Bil-
dung bzw. conscientizacao (Freire 1980, 1981), wie sie Paulo Freire als Gegen-
konzept zum Bankierssystem im Bereich der Erwachsenenbildung entwickelt
hat. Es erwies sich fiir mich als geeignetes Konzept fiir das Setting einer mul-
tiplen Fallstudie im empirischen Teil meiner Forschungsarbeit, da es sich
durch die konstruktivistische Verfasstheit sehr gut mit dem Forschungsstil der
Reflexiven Grounded Theory kombinieren ldsst. Der Fallstudienansatz bietet
zudem eine geeignete Struktur, um anhand einer empirischen Untersuchung
Gruppenprozesse von Studierenden auch mit diesen Studierenden zusammen
auf dialogische und reflexive Weise zu erforschen. Hierbei ziehe ich eine
multiple Fallstudie einer einfachen vor, da bei einer einfachen Fallstudie die
kontextuelle Vielfalt ausgeblendet wire, wodurch die Erkenntnisse nur in
geringem Ausmal3 nachvollziehbar und generalisierbar gemacht werden kon-
nen (Yin 2009: 60-61).

Methodologie

Generative Bildarbeit

36


https://doi.org/10.14361/9783839450086-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

37

So basiert der empirische Teil der vorliegenden Forschungsarbeit
auf Lehrveranstaltungen, die ich im Sinne des Forschenden Lernens am Insti-
tut fur Internationale Entwicklung in Wien und als wissenschaftliche Mit-
arbeiterin am Methodenzentrum der Leuphana durchgefithrt habe. In den
Lehrveranstaltungen wurden Themen nachhaltiger Entwicklung mittels foto-
grafischer Praxis bearbeitet. Ich legte diese Lehrveranstaltungen nach dem
Kozept der Fotoprojekte an, die ich bereits in auBeruniversitiren Zusammen-
hédngen mit dem Verein ipsum durchgefiihrt hatte, und kombinierte dieses
praxisorientierte Modell mit der Lektiire und Diskussion von fototheoretischen
Texten. Diese Kombination sollte es den Studierenden erlauben, die eigene
Wahrnehmung in den Bereichen des interkulturellen Dialogs und der nach-
haltigen Entwicklung zu scharfen und ihre Reflexionen tiber das eigene Tun
theoretisch zu stiitzen. Der Einfluss von Bilderwelten auf die eigene Weltwahr-
nehmung und deren kulturbezogene Interpretation konnte dadurch erfahrbar
und verhandelbar werden. Als methodologischer Rahmen diente in diesen
Lehrveranstaltungen die Generative Bildarbeit. Die Studierenden fotografierten
selbststindig in ihrem Alltag, um in der Folge eine Bildauswabhl als Basis fiir
dialogische Prozesse in der Gruppe einzubringen. Ihren forschenden Lern-
prozess entwickelten und férderten sie durch das Fithren eines Forschungs-
tagebuchs. Im Rahmen meiner Lehrtdtigkeit konnte ich auf diese Weise bei
diversen Lehrformaten mitwirken, die sich der undisziplinierten Methoden-
lehre verschrieben hatten, etwa bei Ubungen zum Thema Interkulturalitit,
Lehrveranstaltungen zu fachiibergreifenden Methoden, beim Studium Indivi-
duale, beim Komplementarstudium sowie bei verschiedenen Forschungs-
seminaren. In diesen undisziplinierten Lehrformaten wurde von Studierenden
und Lehrenden gleichermaBen erwartet, sozusagen einen Blick iber den Teller-
rand der eigenen Disziplin hinaus zu wagen. Die Heterogenitdt innerhalb
der Gruppen erwies sich als Herausforderung — sowohl im konkreten Lehr-
kontext als auch allgemein auf der Ebene bestehender Universitédtsstrukturen
(Huber 20009: 26). Die Studierenden kamen aus vollig unterschiedlichen Wis-
sensfeldern, Lehr- und Lernkulturen und brachten verschiedenste Erfahrungen
und Wissensformen mit. Die einen standen am Studienbeginn und hatten
sich noch nicht so sehr auf eine spezielle Disziplin eingelassen. Die anderen
hatten sich bereits fiir Studienfacher entschieden, die an sich iiberfachlich
und interdisziplinar konzipiert waren (wie beispielsweise in den Nachhaltig-
keitswissenschaften und der Internationalen Entwicklung). Die Heterogenitat
der Studierenden-Gruppen kann grundsatzlich als Chance im Rahmen des
Forschenden Lernens betrachtet werden, wenn Perspektivenvielfalt durch
soziale Interaktion als didaktisches Prinzip Anerkennung erfihrt — und genau
hieraus ergab sich der Forschungsgegenstand meiner Arbeit: die Menschen
und ihre Interaktionen.

1.4.3 MENSCHEN UND IHRE INTERAKTIONEN ALS
FORSCHUNGSGEGENSTAND

»Eine der unbeabsichtigten Konsequenzen der Existenz und der
Personlichkeit des Wissenschaftlers ist, daB die Quasi-Beweglichkeit
der Grenze zwischen Beobachter und Objekt ihre Parallele in der



https://doi.org/10.14361/9783839450086-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vergleichbaren Beweglichkeit der ,Grenzen des Selbst’ findet und daf3
deren Ort eine Frage des Ermessens oder der Ubereinkunft ist.*
(Devereux 1998: 58)

Beim Erforschen des transformativen Charakters der Generativen Bildarbeit
als systematisierte Form fotografischer Praxis bildeten die Menschen und ihre
Interaktionen den Forschungsgegenstand. Deshalb ist es notwendig, dass die
Beteiligten so weit wie mdglich in ihrer jeweiligen sozialen, kulturellen, histo-
rischen und biografischen Verfasstheit zur Geltung kommen konnten. Im kon-
kreten Forschungsprozess hatte der Kontakt aller Beteiligten zueinander den
Charakter einer sozialen Interaktion. Informationen, Daten und Erkenntnisse
wurden anhand der interaktiven Charakteristik generiert. Im Gegensatz zu
anderen Methodologien wurde dieser Aspekt hier nicht durch Kontrolltechniken
nivelliert. Das Wechselverhiltnis von Subjekt- und Objektpositionen wurde,
im Sinne von George Devereux, als wichtiges Datum und nicht als Stérung
betrachtet (ebd.: 309).

Die Tatsache, dass sich alle Beteiligten im Forschungsfeld wechsel-
seitig beobachten und beeinflussen, wurde zum Erkenntnisinteresse. Der
methodologische Rahmen Generativer Bildarbeit fiihrte — mit unterschiedli-
chen methodischen Elementen und Phasen — im Prozess zum Rollenwechsel
auf verschiedenen Ebenen. Subjekt- und Objektrollen mussten immer wieder
hinterfragt und neu ausgehandelt werden. Im Rahmen des Forschenden
Lernens in der multiplen Fallstudie wurde diese dynamische Rollenverteilung
zum Thema gemacht und es wurden dazu entsprechende Vereinbarungen mit
den Studierenden getroffen. Soziale Handlungen und Ereignisse, die sich
daraus ergaben, sei es im Gruppenkontext oder auch bei individuellen Tatig-
keiten, wurden als Sinn- und Bedeutungszusammenhénge aufgefasst. Es
galt stets, den Sinn verschiedener Tatigkeiten, Interaktionen und Verfahrens-
weisen zu verstehen und fassbar zu machen. Verstehen kann in diesem
Zusammenhang zum einen als ,Vorgang, der sich auf meine eigenen Bewusst-
seinsleistungen bezieht" (Soeffner 2012: 165), beschrieben werden. Dies bedeu-
tet, Interaktionen zu einem Bedeutungskontext in Beziehung zu setzen und
dadurch Sinnzusammenhénge zu erschliefen. Zum anderen geht es um das
Fremdverstehen im Sinne des Symbolischen Interaktionismus als eine ,,Uber-
tragung des Verstehens anderer auf mein Bewusstsein “ (ebd.: 165). Verstehen
und Fremdverstehen bedingen sich demnach gegenseitig. Der Subjektcharak-
ter und die reflexiven Fihigkeiten aller Beteiligten tragen einen zentralen Teil
zur Entwicklung einer Theorieskizze bei, indem das Wissen, die Erfahrungen,
die Erzdhlungen, Interaktionen und Reflexionsprozesse der Beteiligten als
heuristische Grundlage fiir das Entwickeln neuer Theorien verwendet werden
konnen (Breuer 2010: 115-120).

- am 14.02.2026, 06:42:01,

Methodologie

Generative Bildarbeit

38


https://doi.org/10.14361/9783839450086-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

39

Abb.2 Saul Steinberg (1954), Umgang mit Menschen (2)

- am 14.02.2026, 06:42:01,


https://doi.org/10.14361/9783839450086-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

