AUFSATZ

Julian Giera

Postessentialismus und »negative« Freiheit: Albrecht Wellmers
Begriff der kommunalen Freiheit und sein radikaldemokratisches
Potenzial’

Sara Gebh formulierte im Leviathan unlingst eine emphatische Verteidi-
gung radikaler Demokratietheorie gegen den Vorwurf eines normativen
und institutionellen Defizits.2 In ihrem Beitrag argumentiert sie, dass radi-
kaldemokratische Theorie trotz der postessentialistischen Ausrichtung Nor-
mativitatsfragen produktiv bearbeiten und sogar institutionelle Verbesse-
rungsvorschlige einbringen konnte.? Als Mindestkriterium miisste dabei
allerdings stets eine Kontingenzaffirmation gewahrt bleiben, um nicht in
ein normatives beziehungsweise fundamentalistisches Modelldenken zu ver-
fallen. Die Autorin weist politische Freiheit als zentrales Merkmal demokra-
tischer Ordnungen aus, wobei diese als Beschreibung einer kontingenten
Offnungsdynamik demokratischer Selbstbestimmung angelegt ist, die keine
endgiiltig fixierte Bestimmung oder abgeschlossene Definition in sich tragt.
Anhand des Kriteriums der Ermoglichung politischer Freiheit sollen Institu-
tionen ohne normativ-essentialistische Riickbeziige als mehr oder weniger
wiinschenswert eingeschatzt werden konnen.

Das Potenzial postessentialistischer Zugidnge zur Bearbeitung normativer
Fragestellungen lasst sich jedoch vor allem dann zeigen, wenn diese nicht
nur eine spezifische Bedeutungsdimension von Freiheit proklamieren, son-
dern auch auf die zeitgenossische Debatte um den Freiheitsbegriff* Bezug
nehmen konnen. Ein postessentialistischer Freiheitsbegriff miisste also auf
das Problem antworten, das mafSgeblich durch Isaiah Berlins konzeptionelle
Unterscheidung von »negativer« und »positiver« Freiheit gepragt ist.” Ber-

1 Ich danke Simon Clemens fiir die geduldige Lektiire und unverzichtbaren Verbesserungsvor-
schlige sowie Bernd Ladwig fiir die Unterstiitzung. Den anonymen Gutachter:innen gilt mein
Dank fiir wertvolle Uberarbeitungshinweise.

2 Gebh 2022.

3 Gebh geht hier iiber die von Oliver Fliigel-Martinsen vertretene Lesart radikaldemokratischer
Theorie als kritisch-distanziertes Analysewerkzeug hinaus, welches sich nicht einem Normali-
sierungsdruck hin zu normativen Modellentwicklungen beugen diirfe, sondern stattdessen die
Aufgabe einer fortwihrenden Infragestellung bestehender Ordnungen im Hinblick auf die Logik
einer demokratischen Offnungsbewegung innehitte (vgl. Fliigel-Martinsen 2022).

4 Siehe als Uberblick Schink 2017.

5 Berlin 2017.

Leviathan, 52.Jg., 4/2024, S. 583 — 608, DOI: 10.5771/0340-0425-2024-4-583

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 01:27:26. © Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583

584 Julian Giera

lins Kritik zielt vor allem darauf, zu zeigen, dass ein »positives« Freiheits-
verstandnis die Moglichkeit eines illiberalen Umschlagens in Unterdriickung
beinhaltet. Lediglich »negative« Freiheit als die Abwesenheit von (staatli-
chem) Zwang im Rahmen eines personlichen Schutzraums ist daher laut
Berlin ein sinnvoller Freiheitsbegriff. Die Absonderung einer »positiven«
Freiheitsdimension als unterdriickerisch ist ihrerseits nicht ohne Schwierig-
keiten und hat eine Fille an kritischen Einwanden nach sich gezogen.® Die
entscheidende Frage, auf die Berlin mit seiner konzeptionellen Zweiteilung
in besonders priagnanter Weise hinweist, ist jedoch, wie individuelle Frei-
heit als Schutz vor fundamentalistisch begriindeten politischen Anspriichen
gewihrleistet werden kann. Ein Begriff politischer Freiheit als demokrati-
scher Offnungslogik gibt vorerst keine Auskunft dariiber, wie mit person-
lichen Schutzriumen als Begrenzung politischer Gestaltungsinitiativen in
einem postessentialistischen Freiheitsdenken umzugehen wire.

Im Folgenden schlage ich daher vor, Albrecht Wellmers Freiheitskonzep-
tion in die Nihe der Begrifflichkeiten der radikalen Demokratietheorie zu
rucken und seinen Begriff der kommunalen Freibeit als eine postessentialis-
tische sowie gleichzeitig normativ bedeutsame Antwort auf die von Berlin
aufgebrachte Problematik »positiver« Freiheit zu verstehen, womit Gebhs
Ansatz aufgegriffen und erweitert werden soll. Nun ist Wellmer, der bei
Theodor W. Adorno studierte und spater Mitarbeiter von Jurgen Habermas
war, der Theorietradition der (neueren) Kritischen Theorie zuzurechnen.
Der theoretische Bezugsrahmen seines Denkens unterscheidet ihn daher
von den vorwiegend poststrukturalistisch informierten Ansitzen radikaler
Demokratietheorie. Dies zeigt sich nicht zuletzt an den hegelianischen Bezii-
gen seines zu diskutierenden Freiheitsbegriffs. Wellmers Werk zeugt aller-
dings von einer intensiven Auseinandersetzung mit dekonstruktiven, sprach-
philosophischen sowie diskursethischen Ansitzen.” Der Anfang der 1990er
Jahre veroffentlichte Sammelband Endspiele® stellt dabei eine bemerkens-
werte Zusammenstellung von Beitridgen bereit, welche Wellmers Beschafti-
gung mit einem postmetaphysischen Denken dokumentieren und mitunter
zentrale Motive radikaldemokratischer Theorie berithren. Darin findet sich

6 Eine Nachzeichnung der Debatte mit Verweisen auf zentrale Beitrage findet sich in Ladwig 2011.

7 Dazu gehoren unter anderem Wellmers Veroffentlichungen Zur Dialektik von Moderne und
Postmoderne (Wellmer 1985), Ethik und Dialog (Wellmer 1986), Wie Worte Sinn machen
(Wellmer 2007) sowie Sprachphilosophie (Wellmer 2004). Wichtige weitere Interessensgebiete
Wellmers stellten Fragen der Asthetik sowie der Musikphilosophie dar (siche exemplarisch Well-
mer 2009).

8 Da alle im Folgenden niher behandelten Beitrige Wellmers aus diesem Band stammen, siche als
Literaturverweis fir diesen: Wellmer 1993 a; Wellmer 1993 b; Wellmer 1993 c.

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 01:27:26. © Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583

Postessentialismus und »negative« Freiheit 585

auch der Essay »Freiheitsmodelle in der modernen Welt«,? in welchem Well-
mer sein Konzept der kommunalen Freiheit entwickelt.

Ein erster Anhaltspunkt fiir die Plausibilisierung eines radikaldemokra-
tischen Potenzials von Wellmers Konzeption zeigt sich darin, dass auch
sein Freiheitsmodell nicht als Begriffsdefinition mit einem festgeschriebenen
Wesenskern angelegt, sondern als niemals endgltig erreichbarer Bezugs-
punkt freiheitsorientierter moderner und demokratischer Gemeinwesen for-
muliert ist:

»Das Projekt der Moderne [...] ist zutiefst mit einer universalistischen Idee
von Freiheit verbunden. Freiheit gehort jedoch nicht zu jener Art von Dingen,

die jemals in einem definitiven Sinne realisiert werden konnen; das Projekt der
Moderne ist deshalb kein Projekt, das jemals >vollendet« sein kénnte. «10

In der Verbindung von Freiheit und Moderne entfaltet sich bei Wellmer
ein Denken der Kontingenz, welches eine UnabschliefSbarkeit und Ver-
anderbarkeit sozialer und politischer Ordnungen zum zentralen Orientie-
rungsrahmen theoretischer Uberlegungen macht, sowie eine Kritik an Letzt-
begriindungsvorstellungen artikuliert. Wellmer argumentiert vor diesem
Hintergrund fiir ein integriertes Freiheitsverstindnis, in welchem »nega-
tive«, individuelle Freiheit als immanenter Bestandteil von kommunaler
und damit offentlicher Freiheit bestimmt ist. Ich interpretiere Wellmers
Freiheitskonzeption im Anschluss an diese Beobachtung als kontingenzaffir-
mative Antwort auf die von Berlin befiirchteten autoritiren Konsequenzen
jedes Freiheitsdenkens, welches iiber eine rein »negative« Bestimmung hin-
ausweist. Wellmer konkretisiert damit einen postessentialistischen Freiheits-
begriff, der in Aussicht stellt, Auskunft tiber die Rolle individueller sowie
politischer Freiheit zu geben. Dies konnte es ermoglichen, sowohl Berlins
Betonung der Bedeutung »negativer« Freiheit aufzugreifen als auch »[p]oli-
tische Freiheit [...] als Garant der Kontingenzaffirmation und als animieren-
des Prinzip von Demokratie«!! postessentialistisch zu fassen. Umgekehrt
wire eine solche Freiheitskonzeption als Gegenposition zu Berlin relevant,
da durch eine Teilung des Freiheitsbegriffs und den daraus folgenden Fokus
auf »negative« Freiheit der Blick vorschnell auf eine Verteidigung der bereits
existierenden demokratischen Institutionengefiige verengt wird. Perspekti-
ven einer Demokratisierung der Demokratie werden durch ihre Beztige auf
den »positiven« Bedeutungsgehalt von Freiheit dadurch ungerechtfertigter-
weise in die Nihe eines ideologischen Wahrheitsanspruchs geruickt.

Um Wellmers Konzeptionalisierung nachzuvollziehen, rekonstruiere ich
zu Beginn Berlins Argumente fiir »negative« und gegen »positive« Freiheit

9 Wellmer 1993 b.
10 Ebd., S.52f.
11 Gebh 2022, S. 584.

Leviathan, 52.Jg., 4/2024

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 01:27:26. © Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583

586 Julian Giera

sowie ihre Bedeutung fiir die Diskussion um einen postessentialistischen
Freiheitsbegriff. Die von Berlin identifizierten Gefahren eines »positiven«
Freiheitsdenkens verstehe ich dabei als Probleme eines metaphysischen
Letztbegrindungsdenkens. In einem nachsten Schritt stelle ich Wellmers
Vorschlag eines kommunalen Freiheitsverstindnisses und das darin entwi-
ckelte Spannungsfeld von »negativer« und 6ffentlicher Freiheit dar.
AnschliefSend prife ich, ob sich Wellmers integriertes Freiheitsmodell als
postessentialistische Uberwindung einer Teilung des Freiheitsbegriffs verste-
hen lasst. AbschliefSend werde ich Beziige von Wellmers Ansatz zum radikal-
demokratischen Denken als Ausblick auf mogliche zukiinftige Fragestellun-
gen skizzieren.

1. Isaiah Berlins Teilung des Freiheitsbegriffs

Berlin hat mit seinem Beitrag tiber die zwei Begriffe von »positiver« und
»negativer« Freiheit eine langanhaltende Kontroverse angestofSen. »Nega-
tive« Freiheit ist dabei im Kern durch eine Abwesenheit von Zwang gekenn-
zeichnet und bezieht sich auf einen Bereich, in dem Menschen frei sind,
nach ihrem eigenen Willen handeln zu konnen. Es handelt sich um eine
Freiheit von etwas, konkret von willentlichen Eingriffen anderer Menschen
in einen privaten »Freiraum«. In diesem individuellen Schutzbereich sollen
Menschen tun oder lassen konnen, was sie mochten, egal ob es rational
oder irrational ist. Da das menschliche Zusammenleben durch ein Aufein-
anderprallen von konfligierenden und sich teils widersprechenden Uberzeu-
gungen und Interessen gepragt ist, ergibt sich der Bedarf fiir diesen Bereich.
Zwangslaufig miissen Werte gegeneinander abgewogen und muss gegebe-
nenfalls fiir die Realisierung eines Wertes ein anderer Wert beschnitten wer-
den. »Negative« Freiheit ist bezeichnenderweise fir Berlin nicht zwingend
mit demokratischen Gesellschaften verbunden. Es ist seinem Verstindnis
nach moglich, dass individuelle Freiheit in relevantem MafSe in nichtde-
mokratischen Systemen gewahrt werden kann. Demokratie bedeutet somit
nicht notwendigerweise ein Mehr an Freiheit.!2

Der »positive« Bedeutungshintergrund von Freiheit ist fir Berlin im
Gegensatz dazu aus dem Wunsch nach Selbstbestimmung begriindet: »Die
>positive« Bedeutung des Wortes >Freiheit< leitet sich aus dem Wunsch des
Individuums ab, sein eigener Herr zu sein.«!3 »Positive« Freiheit ist eng mit

12 Berlin argumentiert daher auch, dass sich die These vertreten liefSe, dass zur Zeit von Friedrich
dem GrofSen in Preuflen oder Joseph II. in Osterreich ein groferer individueller Freiheitsraum
beobachtbar gewesen wire als in gewissen Demokratien davor und danach (vgl. Berlin 2017,
S. 83 f., Fulsnote 9).

13 Ebd., S. 85.

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 01:27:26. © Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583

Postessentialismus und »negative« Freiheit 587

dem Begriff der Autonomie verbunden, den Berlin zusammenfasst als »han-
deln, nicht behandelt werden«.!* Fiir Berlin fithrt diese Perspektive unver-
meidlich zu einer Idee der »wahren« Freiheit, die von der Selbstbestimmung
des Subjekts vermeintlich rational abgeleitet werden kann. Der Weg, die
»wahre« Freiheit zu entdecken, ist, wie Berlin schreibt, historisch mit dem
rationalistischen Denken verbunden: Vernunft ist der Ausgangspunkt, von
welchem aus Einsicht in das »Ziel« — Freiheit als Selbstbestimmung — als
auch in die Frage, wie es erreicht werden kann, ermoglicht werden soll. Die
Problematik »positiver« Freiheit zeigt sich fiir Berlin daran anschliefSend
an zwei Paradoxen: Erstens, wenn es beispielsweise einer Tyrannin gelingen
wiirde, die von ihr Unterdriickten so zu manipulieren, dass ihre Bediirfnisse
mit den Interessen der Herrscherin iibereinstimmen, wiaren die Unterdriick-
ten aus ihrer subjektiven Sicht »frei«, da sie so handeln, wie sie es fur sich
wollen — auch wenn es der vermittelte Wille der Herrscherin ist, dies zu wol-
len. Fataler ist allerdings die zweite Option: Aus dem Rationalitdtsprinzip
wird eine vernunftbegriindete Losungsoption der »Freiheitsfrage« abgelei-
tet. Da Freiheit als Selbstbestimmung und -verwirklichung verstanden wird,
kann ausgehend davon deduziert werden, wie diese zu erreichen ist und
was ihrer Umsetzung im Wege steht. Einher geht damit die Moglichkeit,
andere »frei« zu machen, indem ihnen die »richtige« Freiheit gezeigt und
notfalls diese mit Zwang gegen den Willen der Betroffenen durchgesetzt
wird. Grundsitzlich gilt fiir Berlin, dass ideologische Projekte zu jeder Zeit
das Potenzial bergen, im Namen der »Freiheit« Zwang zu rechtfertigen oder
auszuiiben.

Diese widerspriichliche Verkehrung von Freiheit in Unterdriickung kann
meinem Verstindnis nach als Gefahr eines fundamentalistischen Denkens
verstanden werden. Don Herzog beschreibt fundamentalistische Vorstell-
ungen als solche, die erstens unwiderlegbare und kritikimmune oberste
Prinzipien ausweisen und zweitens diese aufserhalb der Politik sowie der
Gesellschaft verorten.!> Herzog fihrt als Beispiele Vorstellungen an, die
auf vermeintlich unverianderbaren Fakten wie der menschlichen Natur, theo-
logischen Vorstellungen oder einem feststehenden Begriff der Rationalitit
aufbauen. Berlins Kritik am »positiven« Begriff der Freiheit deckt sich mit
dieser Beschreibung fundamentalistischer Begrindungslogiken. »Positive«
Freiheitskonzepte postulieren eine »richtige« Freiheit als rational und ein-
deutig erkennbar. Diejenigen, die diese nicht erkennen, handeln irrational.
Rationalitit bleibt damit aufSerhalb des Diskutierbaren beziehungsweise des
Politischen, denn allen rational Denkenden miisste klar sein, was Freiheit

14 Ebd., S.94.

15 Vgl. Herzog 1985, S. 20. In der radikaldemokratischen Theorie bezieht sich unter anderem Oli-
ver Marchart auf Herzogs Fundamentalismus-Begriff (vgl. Marchart 2010, S. 59f1.).

Leviathan, 52.Jg., 4/2024

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 01:27:26. © Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583

588 Julian Giera

»wirklich« bedeutet. Hierbei zeichnet sich zudem eine teleologische Utopie
der letztendlichen Versohnung und endgiltigen Harmonie aller Wertkon-
flikte ab, in der Freiheit »wahr« geworden ist. »Positives« Freiheitsdenken
bleibt nach Berlin — wie auch das fundamentalistische Denken bei Herzog —
somit einem »metaphysischen Trugbild«1¢ verfallen.

Die Gegentuiberstellung von »positiver« und »negativer« Freiheit bei Berlin
weist aufgrund ihrer begrifflichen Zuspitzung eindriicklich auf die Gefahr
autoritarer und fundamentalistischer Doktrinen sowie die Notwendigkeit
der Sicherung individueller Freiheitsraume hin. Sie ist allerdings nicht ohne
Schwierigkeiten, wie die vielstimmige Kritik bezeugt. Bereits auf begriff-
licher Ebene wird von Kritiker:innen infrage gestellt, ob und inwieweit
sich sinnvoll zwischen zwei abgrenzbaren Bedeutungsteilen von Freiheit
unterscheiden ldsst.!” Ferner wurde aus republikanischer Perspektive von
Philip Pettit an einem rein »negativen« Freiheitsverstindnis kritisiert, dass
nur dann sinnvoll von Freiheit gesprochen werden kann, wenn diese nicht
auf die Willkiir oder das Wohlwollen anderer angewiesen ist. Individuelle
Freiheitsraume mogen zwar vermeintlich in nichtdemokratischen Regimen
gewihrt werden, sie sind aber immer auf die »Gnade« der Herrschenden
angewiesen und konnen jederzeit entzogen werden. Es gilt somit, auch
gesellschaftliche Rahmenbedingungen und Machtstrukturen mit zu beruck-
sichtigen.'® Kommunitarist:innen wie Charles Taylor bemingeln weiter, dass
rein »negative« Freiheitsperspektiven falschlicherweise einem atomistischen
Menschenbild anhingen, das menschliche Bediirfnisse sowie die Konstitu-
tion ihres Selbstbewusstseins durch die Einbettung in eine Gemeinschaft
ignoriert.!? Dieses Selbstbewusstsein ist fiir Freiheitsfragen relevant, da bei-
spielsweise auch innere Hindernisse wie irrationale Angste oder Selbsttiu-
schung verhindern konnen, dass Menschen sich (freiheitlich) selbstverwirkli-
chen konnen.2? Von (analytisch-)marxistischer Seite wird mitunter darauf
hingewiesen, dass es einen realen Freiheitsverlust bedeutet, wenn eine Per-
son zwar theoretisch »negativ« frei ist, gewisse Dinge wie Konsumgiiter,

16 Berlin 2017, S.128.

17 Der bekannteste Gegenvorschlag diirfte Gerald C. MacCallums Formel von Freiheit als drei-
gliedriger Relation sein: »x ist (ist nicht) frei von y, um z zu tun (nicht zu tun, zu werden oder
nicht zu werden)« (MacCallum 2017, S. 136). Crawford Brough Macpherson wiederum hilt es
fur notig, die Begriffe von »positiver« und »negativer« Freiheit weiter zu spezifizieren, und
schlidgt die Formulierungen »gegenausbeuterische« und »entwicklungsbezogene« Freiheit als
Alternativen vor (Macpherson 2017). Axel Honneth bringt seinerseits eine dritte Dimension der
sozialen Freiheit in zwischenmenschlichen Beziehungen ein (Honneth 2020). Aufgrund der Fille
der Debattenbeitrige konnen hier nur exemplarische Verweise gegeben werden.

18 Vgl. Pettit 2017. Im Anschluss an dieses Problem entwickelt Pettit sein Alternativverstindnis
von Freiheit als Nicht-Beherrschung (vgl. ebd.).

19 Vgl. Taylor 1985.
20 Vgl Taylor 2017.

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 01:27:26. © Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583

Postessentialismus und »negative« Freiheit 589

Wohnraum oder offentlichen Nahverkehr in Anspruch zu nehmen, diese
aber aus Mangel an finanziellen Moglichkeiten nicht wabrnebmen kann.2!
Feministisch positionierte Autor:innen wie Ute Sacksofsky argumentieren,
dass ein rein »negatives« Freiheitsdenken die Rahmenbedingungen dessen
ignoriert, warum Subjekte in bestimmten Weisen handeln wollen oder kon-
nen. Menschen sind im Gegensatz dazu als verbunden mit ihrem Umfeld zu
kontextualisieren, und das gegenseitige Abhidngig-Sein muss beriucksichtigt
werden.2? Nicht zuletzt liuft die Ablehnung jeglicher »positiver« Freiheits-
elemente zudem Gefahr, ein antidemokratisches Narrativ einer vermeintlich
exzessiven und selbstzerstorerischen demokratischen Freiheit zu bedienen.?3

Trotz der breit gefihrten Debatte ist eine Auseinandersetzung mit Ber-
lins Teilung des Freiheitsbegriffs meiner Meinung nach aber weiterhin fir
die nachfolgende Untersuchung bedeutsam, da Berlin an »positiven« Frei-
heitskonzeptionen ein Letztbegriindungsdenken kritisiert und gerade des-
halb »negative« Freiheit als Schutzraum vor utopistischen Weltgestaltungs-
anspruchen betont. An dieser Stelle deckt sich Berlins Sorge mit der von
Radikaldemokrat:innen, denn beide Seiten wollen einem fundamentalisti-
schen Denken zuvorkommen. Im Gegensatz zu Berlin soll fiir radikalde-
mokratisch positionierte Autor:innen eine Kontingenzaffirmation aus der
Falle eines metaphysischen Modelldenkens helfen. Wie eingangs jedoch
dargestellt, bleibt ein an diese Perspektive anschliefSender, rein politischer
Freiheitsbegriff, wie Gebh ihn einbringt, die Antwort auf die Frage schul-
dig, welchen Rang individuelle Freiheitsraume einnehmen sollten. Vorstell-
bar wire folgendes Beispiel: Um den Wohnraum in einer Stadt gerechter
zu verteilen, mochte eine politische Initiative eine Regelung einfiihren,
nach welcher jede:r Einwohner:in nur eine bestimmte Quadratmeterzahl als
Maximalwohnfliche fiir sich beanspruchen darf. Dadurch soll verhindert
werden, dass Einzelpersonen mit unangemessen grofSen Wohnungen drin-
gend benotigten Wohnraum vorhalten. Durch die fairere Verteilung eroffnen
sich neue Beteiligungs- und Freiheitsraume fiir diejenigen Einwohner:innen,
die als Konsequenz genug Platz haben wiirden, um menschenwiirdig zu
leben. Dieses Projekt lisst sich als demokratische Offnungsbewegung mit
dem Ziel einer gleichberechtigteren Deckung des Grundbedurfnisses auf
Wohnen verstehen. Gegen diese Einschidtzung spricht allerdings die Sorge
vor einem ungerechtfertigt tiefen Eingriff in die individuelle Lebensfiihrung.
Die Frage ist mithin, wer berechtigt ist, anderen Vorgaben zu machen, was
eine »angemessene« beziehungsweise »unangemessene« GrofSe der Wohnfla-

21 Vgl. Cohen 2017.

22 Vgl. den im Anschluss an Beate Rosslers Verstindnis von Autonomie (Rossler 2017) ent-
wickelten Begriff der relationalen Freiheit bei Ute Sacksofsky (Sacksofsky 2022).

23 Vgl. Gebh 2023.

Leviathan, 52.Jg., 4/2024

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 01:27:26. © Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583

590 Julian Giera

che sein sollte. In die Betrachtung miisste also nicht nur eine politische, son-
dern auch eine individuelle Freiheitsdimension miteinbezogen werden. Um
politische Gestaltungsprojekte und letztlich ihre Bedeutung fiir ein radikal-
demokratisches Demokratisierungsinteresse einzuschitzen, scheint es somit
eines Freiheitsbegriffs zu bediirfen, der beide Seiten abbilden kann. Denn
greift man den individuellen Bedeutungsgehalt von Freiheit nicht auf, droht
ein zentraler Aspekt aus dem Blick zu geraten. Wie eine Verknupfung von
postessentialistischem Denken und individuellen Freiheitsfragen gedacht
werden kann, werde ich nachfolgend anhand Wellmers Beitrag zu zeigen
versuchen. Zu Beginn werde ich Wellmers Uberwindung einer Teilung des
Freiheitsbegriffs im Konzept der kommunalen Freiheit rekonstruieren und
seine Argumentation im Rahmen der von Berlin aufgebrachten Notwendig-
keit, individuelle Freiheitsraume anzuerkennen und einem Letztbegriin-
dungsdenken zuvorzukommen, prufen.

2. Albrecht Wellmers kommunale Freiheit als integriertes Freiheitsmodell

Zur Begriffsentwicklung der kommunalen Freiheit ordnet Wellmer die ide-
engeschichtliche Debatte um den Freiheitsbegriff in Positionen, die entweder
fur ein »individualistisches« oder fiir ein »kommunalistisches« Freiheitsver-
stindnis argumentieren. »Individualistische« Perspektiven fokussieren dabei
auf Freiheitsrechte, die einen personlichen Schutzraum vor externen Eingrif-
fen schaffen, wihrend sich »kommunalistische« Zuginge auf das freiheitli-
che Zusammenleben in Gemeinschaft beziehen und somit in erster Linie
Offentliche Freiheit in den Blick nehmen.2* Seine eigene Position verortet er
in der »kommunalistischen« Tradition, welche eine Bezogenheit von indivi-
dueller und offentlicher Freiheit postuliert:
»Die kommunalistische Grundintention ist, daf$ von individueller Freiheit iiber-
haupt nicht geredet werden kann aufler durch einen internen und positiven
Bezug auf die Lebensformen und Institutionen einer Gesellschaft: Individuelle
Freiheit ist eine kommunal ermoglichte Freiheit in dem Sinne, daf$ die anderen

nicht blof§ die Grenze, sondern auch die Bedingung der Moglichkeit meiner
Freiheit sind.«%

Die Annahme ist, dass ein personlicher Freiheitsraum nur dann gewdahr-
leistet werden kann, wenn er im Rahmen einer ihn ermoglichenden gesell-
schaftlichen Ordnung realisiert wird. Hierdurch wird die Verbundenheit

24 Vgl. Wellmer 1993 b, S. 15 f. Wellmer weist darauf hin, dass seine theoriegeschichtliche Einord-
nung starke Ahnlichkeit zu Berlins »positiver« und »negativer« Freiheit zeigt. Wie er hinzufiigt,
gehe er aber begrifflich anders vor, weshalb die Begrifflichkeiten nicht deckungsgleich zu verste-
hen seien (vgl. ebd., S. 15, Fusnote 1).

25 Ebd., S.17. Die Verbindung von individueller und offentlicher Freiheit geht begrifflich bereits
iiber Berlin hinaus, denn dieser argumentiert fiir eine strikte Trennbarkeit beider Aspekte.

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 01:27:26. © Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583

Postessentialismus und »negative« Freiheit 591

von Individuum und Gesellschaft hervorgehoben. Die Menschen sind durch
ihr eigenes Handeln untrennbar mit dem Entstehen und der Fortentwick-
lung des Gemeinwesens verkniipft. Individuelle Schutzraume sind in dieser
Perspektive nicht nur das Ergebnis rechtlicher Regelungen, sondern auch
Ausdruck einer politischen Kultur, in welcher Freiheitsriume an- und zuer-
kannt werden. In Anschluss an Charles Taylor beschreibt Wellmer daher das
»kommunalistische« Freiheitsdenken als eines, welches individuelle Freiheit
nur im Zusammenhang mit 6ffentlicher Freiheit und Fragen der Selbstbe-
stimmung, konkreter: der verniinftigen Selbstbestimmung der Menschen,
verstehbar werden ldsst.2¢ Vernunft bezeichnet dabei keine Zweckrationali-
tit, sondern kommunikative Vernunft, die sich in einem selbstreflexiven,
individuellen wie auch o6ffentlichen Aushandeln von Geltungsanspriichen
ausdruickt. Vernunftige Selbstbestimmung kann in diesem Sinne ebenso
als regulatives Ideal der solidarischen, politischen Entscheidungsfindung
verstanden werden.2” »Individualistischen« Freiheitsmodellen wird dagegen
ein »instrumentalistischer« Rationalitatsbegriff zugeordnet, welcher mit pri-
vatwirtschaftlicher Handlungsplanung verbunden ist. In der von Wellmer
beschriebenen »kommunalistischen« Tradition wird im Kontrast zu Berlin
die Verbundenheit von Freiheit und Demokratie betont, da Freiheit mit
einem kollektiven und verstindnisorientierten Aushandlungsprozess einher-
geht. Freiheit ldsst sich somit nicht ohne Weiteres von anderen Werten wie
Gleichheit, Gerechtigkeit oder Selbstbestimmung loslosen.

Den Zusammenhang von Freiheit und Demokratie in der »kommunalis-
tischen« Tradition tbernimmt Wellmer und bezieht ihn zur Entwicklung
seines integrierten, kommunalen Freiheitsmodells auf den Kontext des
Umbruchs zur Moderne. Wellmer rekurriert hierbei auf Hegels Uberlegun-
gen zur Vermittlung von einem naturrechtlich begriindetem Individualis-
mus mit Fragen der Gemeinschaftsstiftung — in Wellmers Worten: zum
Dilemma zwischen Individualismus und Kommunalismus.?8 Dieses driickt
sich nach Wellmer einerseits darin aus, dass die moderne biirgerliche Gesell-
schaft zwar zu einer normativ unhintergehbaren Tatsache geworden sei,
welche sich durch die Gewihrung von allgemeiner, »individualistischer «
beziehungsweise »negativer« Freiheit auszeichnen wiirde. Einzelnen wirden
dabei Grundrechte durch ihre menschliche Gattungszugehorigkeit gewahrt.
Andererseits fithre aber eine reine Institutionalisierung privater Schutzbe-
reiche zu einer Auflosung des gesellschaftlichen, aufeinander bezogenen
Lebens der Menschen, da sich diese ausschliefSlich um ihre eigenen Belange

26 Vgl. ebd., S. 18.
27 Vgl. ebd.
28 Vgl. ebd., S.21.

Leviathan, 52.Jg., 4/2024

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 01:27:26. © Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583

592 Julian Giera

kummerten und dadurch die Gestaltung der 6ffentlichen und kommunalen
Belange zusammenbriche. Der daran anschlieffende Zerfall des Gemeinwe-
sens bedeute aber letzten Endes auch die Abschaffung vormals gewahrter
personlicher Freiheitsraume. Da ein solches rein auf individueller Freiheit
begrundetes, atomistisches Gesellschaftsmodell anachronistisch sei, schliefst
Wellmer in Anschluss an Hegel, dass bereits im »individualistischen« bezie-
hungsweise »negativen« Freiheitsdenken ein Moment der offentlichen und
politischen Freiheit enthalten sein miisste. Beide Bedeutungsteile von Frei-
heit werden laut Wellmer im hegelianischen Begriff der Sittlichkeit zusam-
mengefiihrt. Sittlichkeit versteht Wellmer als eine solidarische Organisation
des Zusammenlebens, welche sich in gemeinsamen Institutionen, Wertorien-
tierungen, Gewohnheiten und Praktiken ausdriickt.?? Die Frage, wie sich
eine solche Sittlichkeit praktisch und spezifischer noch demokratisch umset-
zen lassen konnte, bleibt fiir Wellmer bei Hegel aber letztlich unbeantwor-
tet, weshalb er Alexis de Tocquevilles Uberlegungen zur modernen Demo-
kratie einfiihrt.

Beide Autoren, Hegel und Tocqueville, teilen nach Wellmer die Beobach-
tung, dass mit dem Ubergang zur Moderne zwar auf Grundlage allgemei-
ner und individueller Freiheit sowie gleicher Eigentumsverhiltnisse eine
im Vergleich zur aristokratischen Gesellschaft »emanzipiertere« Ordnung
entstanden sei, diese aber nicht automatisch mit der Realisierung politi-
scher beziehungsweise offentlicher Freiheit koinzidiere. Beide identifizierten
zudem eine Bedrohung der politischen Ordnung durch »individualistische«
Tendenzen. Bei Tocqueville entdeckt Wellmer nun eine politische Antwort
auf das Paradox der Freiheit, welches Hegel zwar formuliere, aber am
Ende in eine Affirmation der PreufSischen Monarchie auflose. Tocqueville
dagegen wandte sich der amerikanischen Revolution zu und untersuchte die
dort vorgefundene demokratische Sittlichkeit, welche sowobl individuelle
als auch offentliche Freiheit bedeute. Nach Tocqueville zeigt sich Freiheit
als Praxis, die die vereinzelten Individuen in einer Gesellschaft wieder anein-
anderbindet und somit ein Gegengewicht zu einem ubersteigerten, gemein-
schaftsgefahrdenden Individualismus darstellt: »Die freiheitlichen Institutio-
nen der Amerikaner sowie die von ihnen so oft bemiihten politischen
Rechte erinnern jeden Mitbiirger in tausendfacher Weise daran, dass er in
einer Gemeinschaft lebt.«3% Hier kntupft Wellmer an und argumentiert, dass
kommunale Freiheit einerseits die »negative« Schutzfunktion der Freiheit in
der biirgerlichen Gesellschaft zum Ausgangspunkt nehmen und gleichzeitig
diese in offentliche Freiheit transformieren misste. Wie Wellmer versucht

29 Vgl. ebd., S.23.
30 de Tocqueville 2021 [1835/40], S. 296.

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 01:27:26. © Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583

Postessentialismus und »negative« Freiheit 593

zu zeigen, ist hierbei die Frage der offentlichen Aushandlung entscheidend,
denn auch die »negative« Seite ist — ob sie es will oder nicht — auf gesell-
schaftliche Rahmenbedingungen, die sie ermoglichen, angewiesen.

Entgegen der »kommunalistischen« Tradition bezieht sich Wellmer dabei
jedoch nicht auf einen (kommunikativen) Vernunftbegriff als notwendigen
Rahmen fur eine solche o6ffentliche Aushandlung. »Negative« Freiheit soll
Individuen namlich gerade vor rationalistischen Eingriffen schiitzen. Freiheit
kann nach Wellmer daher nicht aus einem Rationalititsprinzip abgeleitet
werden.3! In gewissem Sinne argumentiert Wellmer hier sowohl mit als auch
gegen Berlin: Auf der einen Seite steht sein Verstindnis in Widerspruch
zu Berlin, denn selbst wenn Irrationalitit im »negativen« Freiheitsdenken
ein Platz eingeraumt wird, bleibt das Problem, dass ein eindimensionaler
Fokus auf private Schutzriume die diese ermoglichenden gesellschaftlichen
Rahmenbedingungen aus dem Blick verliert. Auf der anderen Seite stimmt
Wellmer ihm zu, da er entgegen anderen »kommunalistischen« Perspekti-
ven, die sich auf eine kommunikative Vernunft beziehen, auf einer Trennung
von Rationalitat und Freiheit besteht.3? Diese Abgrenzung begrindet Well-
mer mit den Implikationen des naturrechtlichen Dispositivs individueller
Freiheitsrechte: Jedem Individuum muss das Recht zukommen, auch als
»Nonkonformist:in« gegen vermeintlich »rationale« Konsense oder Regeln
handeln zu kénnen.3? Die Mindestbedingung fiir Wellmers Begriff der kom-
munalen Freiheit ist daher eine Sicherung individueller Freiheitsraume.
»Negative« Freiheit weist fur Wellmer zwar auf die Bedingung einer ver-
nunftigen Ordnung zu ihrer eigenen Absicherung hin, und eine verniinf-
tige Ordnung sichert umgekehrt Freiheit; aber weder lasst sich eine solche
Ordnung aus einem Freiheitsbegriff noch die Freiheit aus der verniinftigen
Ordnung deduzieren. Daher braucht es die von Wellmer herausgearbeitete
demokratische Sittlichkeit als gesellschaftliche Praxis, in welcher individu-
elle und offentliche Freiheit einbezogen und verhandelt werden.

Kommunale Freiheit kann somit nicht im Vorhinein als festgeschriebener
Wert festgelegt werden, sondern ist durch die gesamtgesellschaftliche, frei-
heitliche Praxis bedingt:

»Kommunale Freiheit ist eine Freiheit, die — durch die Institutionen und Prak-
tiken einer Gesellschaft, durch das Selbstverstindnis, das Interesse und die

Gewohnheiten der Biirger — ein gemeinsames Ziel geworden ist. Negative
Freiheit veriandert ihren Charakter, wenn sie eine gemeinsame Angelegenheit

31 Vgl. Wellmer 1993 b, S. 43.
32 Wellmer kritisiert in seinem Beitrag in erster Linie Jiirgen Habermas.

33 Vgl. ebd.

Leviathan, 52.Jg., 4/2024

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 01:27:26. © Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583

594 Julian Giera

wird. Denn dann wollen wir nicht nur unsere je eigene Freiheit, sondern ein
Maximum an Selbstbestimmung fiir alle.«3*
Kommunale Freiheit, wie sie Wellmer versteht, ist daher nicht als Losung
des Problems von »individualistischer« und »kommunalistischer« Freiheit
angelegt, sondern sie driickt die Spannung eben jener beiden Bedeutungsge-
halte aus. Die Hoffnung auf eine Auflosung der widerspriichlichen Impli-
kationen von individueller und offentlicher Freiheit weist Wellmer als
»romantische Versohnungsideen«35 zuriick. Sowohl bei Hegel als auch bei
Tocqueville bleibt laut Wellmer diese nichtlosbare Ambivalenz im Freiheits-
denken bestehen. Kommunale Freiheit versteht Wellmer im Anschluss daran
als postmetaphysisches Dispositiv, welches dariber Auskunft geben soll,
was es verdient, als moderne Form von Freiheit gelten zu konnen:
»Eine universalistische Idee kommunaler Freiheit jedoch ist weder eine
»abstrakte< noch eine >konkrete< Utopie. Sie bezeichnet eher den normativen
Horizont fiir konkrete Utopien, denn sie definiert die Voraussetzungen dessen,
was ein gutes Leben unter den Bedingungen der Moderne genannt werden
kann.«36
Wellmers »Freiheitshorizont« bringt somit sowohl die individuelle als auch
die offentliche Bedeutungsdimension von Freiheit in einem Begriff zusam-
men. Im folgenden Schritt werde ich prufen, inwiefern diese integrierte
Freiheitskonzeption auf die von Berlin aufgebrachte Problematik zweier
abgrenzbarer Bedeutungsteile von Freiheit antworten kann sowie Wellmers
Kontingenzaffirmation als Schliissel zu seinem postessentialistischen und
gleichzeitig fiir individuelle Schutzraume sensibilisierten Freiheitsbegriff aus-
weisen.

3. Kontingenz als Grundlage eines postmetaphysischen und kommunalen
Freiheitsverstandnisses

Bevor die Frage, welche Verbindungen sich von Wellmers Argumentation
zu radikaldemokratischen Uberlegungen ziehen lassen, aufgegriffen werden
kann, ist es notwendig, die kontingenzaffirmative Grundlinie des Begriffs
kommunaler Freiheit als Schlissel fiir eine plausible Erwiderung auf Ber-
lins Hinweis einer problematischen Seite von Freiheit als Letztbegrindungs-
denken herauszuarbeiten. Denn nur wenn es Wellmer gelingt, zu zeigen,
dass kommunale Freiheit eine Teilung des Freiheitsbegriffs tiberwinden
kann, bote diese eine sinnhafte Ergdnzung zum radikaldemokratischen Frei-
heitsbegriff einer demokratischen Offnungslogik. Der Vorteil wire, eine

34 Ebd., S. 50.
35 Ebd.,S.52.
36 Ebd.,S.S53.

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 01:27:26. © Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583

Postessentialismus und »negative« Freiheit 595

radikaldemokratische Argumentation mit einem postessentialistischen Frei-
heitsbegriff, der zwischen individueller Freiheit und demokratischer Selbst-
bestimmung vermittelt, zu prazisieren. Zwei Bedingungen miissen dabei
erfullt sein, wenn ein integriertes Verstandnis von Freiheit plausibel gemacht
werden soll. Erstens muss kommunale Freiheit zeigen, dass sie sensibel
fur die Notwendigkeit eines Schutzraums der Individuen »gegen die Gesell-
schaft« ist; und zweitens muss sie auf die Gefahr potenziell autoritarer, auf
Letztbegrindungen fuflender Freiheitsutopien reagieren.

Zum ersten Punkt ldsst sich festhalten, dass Wellmer — sowie das gene-
relle »kommunalistische« Freiheitsdenken — individueller Freiheit die Stel-
lung einer Mindestbedingung einraumt. Kommunale Freiheit hat dabei fur
Wellmer die Absicherung eines Rechts, nonkonform und somit auch irratio-
nal handeln zu diirfen, zur Voraussetzung. Dies markiert im kommunalen
Freiheitsverstindnis einen Schutzbereich gegeniiber potenziellen Eingriffen
in die personliche Lebensfiilhrung, durch welche vermeintlich »richtige«
beziehungsweise »verniinftige« Freiheitsvorstellungen durchgesetzt werden
sollen. Wellmer betont aufSerdem, dass die Moglichkeit des Fortbestehens
politischer und normativer Konflikte abgesichert sein muss, da sich diese
nicht in ein utopistisches Versohnungsideal auflosen lassen. Kommunale
Freiheit beinhaltet damit die Kernbestandteile Berlins »negativer« Freiheit.
Auch Wellmers Kritik an einer scheinbar selbstgenligsamen »negativen«
Freiheit tiberzeugt, denn auch sie ist durch eine politische Ordnung hervor-
gebracht und auf diese angewiesen. Eine Loslosung individueller Freiheit
von ihrer sozialen und politischen Einbettung und die damit verbundene
Verlegung der Absicherung ihres Weiterbestehens in einen Bereich, in dem
der Freiheitsbegriff keine Rolle spielen soll, bergen dagegen die Gefahr,
den Status personlicher Schutzriume zu schwichen. Die Gewdhrung indi-
vidueller Freiheit ist somit dann am sichersten, wenn in einem demokrati-
schen Gemeinwesen offentlich dariiber diskutiert werden kann, wo ein sol-
cher Schutzbereich beginnen und enden sollte, anstatt diese Festlegung den
jeweils Herrschenden zu tiberlassen.3” »Negativer« Freiheit wird damit eine
starke Position im Sinnzusammenhang kommunaler Freiheit eingeraumt.

Der zweite Aspekt, die Gefahr der fundamentalistisch begriindeten
Umkehrung von Freiheit in Zwang, stellt die Frage, ob nicht Wellmers
Konzeption aufgrund ihres Bezugs auf die Einrichtung eines demokratischen
Gemeinwesens problematisch im Sinne einer »wahren« Freiheit sein konnte,
welche anschlieffend daran die »richtige« Gestaltung der Gesellschaft vor-
gibt. Wenn »negative« Freiheit allerdings bereits intrinsisch auf 6ffentliche
Freiheit verwiesen ist, kommt man nicht um einen Freiheitsbegriff herum,

37 An diesem Punkt setzt die angesprochene Kritik von Pettit an Berlin an (vgl. Pettit 2017).

Leviathan, 52.Jg., 4/2024

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 01:27:26. © Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583

596 Julian Giera

der den Bezug auf eben diese Gestaltung der sozialen und politischen Ord-
nung mit aufnimmt. Der Weg einer rein »negativen« Freiheit ist somit
versperrt. Wellmer versucht daher sowohl individuelle als auch offentliche
Freiheit in einen gesamtgesellschaftlichen Zusammenhang der postfunda-
mentalistischen demokratischen Sittlichkeit beziehungsweise der kommuna-
len Freiheit zu betten. Demokratische Sittlichkeit wird hier zu einer regulati-
ven Praxis, die Freiheit als verbandelbaren, aber nicht relativistischen Wert
moderner Demokratien ausweist. Der Kern dieser Freiheit ist die fortwih-
rende Spannung zwischen »individualistischen« und »kommunalistischen«
Aspekten von Freiheit. Wie sich beide Bedeutungsgehalte zueinander verhal-
ten und wie Freiheit als Praxis gelebt wird, ist in dieser Perspektive nicht
abschlieflend bestimmbar, sondern konstitutiv offen. Kommunale Freiheit
hat insofern kein Telos, kein endgiiltiges Ziel, sondern ist der »Modus«
des Zusammenlebens. Freiheitspraktiken beziehen sich somit auf sich selbst;
sie sind Ausdruck der Verfassung der Institutionen sowie der Individuen.
Damit wird kommunale Freiheit zu einem selbstreflexiven Moment des
modernen Zusammenlebens: » Wihrend negative Freiheit durch die Institu-
tionen und Praktiken kollektiver Selbstbestimmung in kommunale Freiheit
transformiert wird, ist solche kommunale Freiheit, wo sie existiert, notwen-
dig selbstreflexiv: sie wird zu ihrem eigenen Zweck.«3¥ Kommunale Freiheit
grundet sich folglich #icht auf einen feststehenden MafSstab oder auf eine
vernunftgeleitete Deduktion, was Freiheit »wirklich« ist. Sie ist gelebte und
selbstreflexive Praxis.

Die zugrunde liegende Uberlegung der Verhandelbarkeit und Offenheit
von Wellmers Freiheitsdenken wird vor dem Hintergrund seines theoreti-
schen Zugangs noch deutlicher. Wellmer bezieht sich in der Konstitution
von kommunaler Freiheit als Selbstzweck auf ein Denken der Kontingenz.
Dieses fihrt er im Beitrag »Wahrheit, Kontingenz, Moderne«3° in einer
Auseinandersetzung mit vor allem den Arbeiten von Richard Rorty aus. Die
These seines Kontingenzverstindnisses ist es, dass mit dem Ubergang zur
Moderne die Veranderbarkeit gesellschaftlicher Organisationen sowie die
Widerlegbarkeit von Wahrheitsanspriichen Einzug in das Bewusstsein der
Menschen gehalten haben. Dies bedeutet eine Abkehr von fundamentalisti-
schen Perspektiven, die einen Fixpunkt des Zusammenlebens, wie beispiels-
weise die Idee der Vernunft, behaupten.*? Letztbegriindungen haben (zumin-
dest theoretisch) vor der modernen Kontingenzerfahrung keinen Bestand.
Wellmer argumentiert, dass sich daher auch die moderne und liberale

38 Wellmer 1993 b, S. 50.
39 Wellmer 1993 c.
40 Vgl. ebd., S. 168.

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 01:27:26. © Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583

Postessentialismus und »negative« Freiheit 597

Demokratie nicht auf eine Letztbegriindung stiitzen konne. Das Fehlen einer
unverriickbaren Grundlage spricht nach Wellmer aber nicht gegen, sondern
fiir die moderne Demokratie, denn nur liberal-demokratische Systeme konn-
ten der Kontingenz Rechnung tragen und gleichzeitig zwanglose Legitimitat
erzeugen.*! Autoritire Herrschaftssysteme miussten dagegen versuchen, ihr
kontingentes Fundament zu verdecken, um ihren eigenen Machtanspruch
aufrechtzuerhalten. Das Charakteristikum moderner Demokratien ist wei-
ter, dass sich diese fortwihrend verandern und keinem »Ziel« annahern, sie
konnen dementsprechend unter Umstinden auch wieder zerfallen.4

Bei Wellmer findet sich zusammengefasst ein Freiheitsbegriff, der ers-
tens die Bedeutung von personlichen Freiheitsraumen anerkennt und zwei-
tens durch den Bezug von kommunaler Freiheit auf eine demokratische
Aushandlung konstitutiv offenbleibt und damit kein autoritires Angebot
einer »wahren« beziehungsweise letztbegriindeten Freiheit macht. Durch
die Ablehnung einer endgultigen Versohnungsperspektive 6ffnet kommunale
Freiheit einen Raum, in dem Konflikt, Aushandlung und letztlich Politik
stattfinden konnen. Sein Kontingenzdenken ermoglicht es Wellmer, einen
postmetaphysischen, demokratiebezogenen Freiheitsbegriff zu entwickeln,
welchem die Absicherung individueller Schutzraume immanent ist.

Eine relevante, offene Frage ist allerdings, auf welcher Grundlage kon-
krete Freiheitskonflikte im Rahmen kommunaler Freiheit l6sbar sein und
welche Handlungsanleitungen von ihr abgeleitet werden konnten. Beispiels-
weise ldsst sich ein Konflikt zwischen der Erhohung von Besteuerung, die
als Eingriff ins Private gedeutet werden konnte, und einer stirkeren Umver-
teilung zur Ermoglichung offentlicher Freiheit, die sich in erweiterter gesell-
schaftlicher Teilhabe ausdriickt, vorstellen. Das Denken »negativer« Freiheit
miisste hier konsequenterweise bedeuten, sich immer gegen eine Steuererho-
hung zu positionieren, denn Umverteilung wire nur aus einem anderen Wert
als Freiheit begrundbar. Mit Wellmers Zugang ldsst sich dieses Problem
allerdings tiberhaupt erst als Freibeitskonflikt verstehen, auch wenn er weni-
ger direkte Losungsoptionen bereithilt. Bezogen auf das bereits eingefuhrte
Beispiel einer Problemstellung der faireren Verteilung von Wohnraum bietet
ein kommunales Freiheitsdenken ebenfalls eine differenzierte Perspektive an.
Denn Wellmers Freiheitsbegriff lasst uns erkennen, dass es sich hier mogli-
cherweise um einen Freiheitskonflikt handelt, bei welchem eine politische
Gestaltungsinitiative potenziell in einen personlichen Schutzbereich eingreift
und welche deshalb besonderer Prifung bedarf. Kommunales Freiheitsden-
ken sensibilisiert dafiir, dass die Frage individueller Schutzraume Teil der

41 Vgl. ebd., S. 175.
42 Vgl. ebd., S. 177.

Leviathan, 52.Jg., 4/2024

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 01:27:26. © Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583

598 Julian Giera

demokratischen Aushandlung tiber die betreffende Regelung sein sollte. In
beiden Fillen ldsst sich mithilfe Wellmers Ansatz individuelle Freiheit mit
demokratischer Selbstbestimmung in einem integrierten und postessentialis-
tischen Freiheitsbegriff zusammenbringen, der gleichzeitig eine normativ
bedeutsame Verstandnisleitlinie fiir Freiheitsfragen anbietet.

4. Kommunale Freiheit und radikale Demokratietheorie

Wellmers Vorschlag eines integrativen, postessentialistischen Freiheitsbe-
griffs ermoglicht es einerseits, die Bedeutung individueller Freiheitsraume
konzeptionell anzuerkennen, und andererseits, ein nichtmetaphysisches Ver-
standnis von Freiheit als zentrales, demokratisches Dispositiv zu entwickeln.
Aus diesem Grund bietet es sich meinem Verstandnis nach an, einen Bezug
zwischen Wellmers Uberlegungen und der eingangs skizzierten radikalde-
mokratischen Debatte herzustellen. Im Folgenden mochte ich eine erste
Annidherung hierzu formulieren, wobei ich allerdings zuerst theoretische
Reibungspunkte zwischen radikaldemokratischen Ansidtzen und Wellmers
Konzeption markieren werde. Anschlieflend werde ich diesen zum Trotz
versuchen, einen Anschluss von Wellmers Zugang an Begriffe der radika-
len Demokratietheorie zu plausibilisieren. Der Anspruch ist nicht, eine
umfassende Analyse zu leisten, sondern lediglich Ansatzpunkte fiir mogliche
zukiinftige theoretische Diskussionen herauszuarbeiten.43

Zu Beginn steht Wellmers hegelianischer und »kommunalistischer«
Ansatzpunkt in einer Spannung zu Grundbegriffen radikaldemokratischer
Autor:innen, da diese meist einem postmarxistischen und poststrukturalisti-
schen Theoriehintergrund entstammen.*4 So kritisieren Comtesse et al. etwa
an Taylors kommunitaristischen Uberlegungen, dass diese zu stark auf kol-
lektive Identitatsstiftung sowie gesellschaftliche Befriedung durch ein geteil-
tes Normengeriist bezogen seien.*> Mir scheint, dass radikaldemokratische
Denker:innen eine dhnliche Kritik an Wellmers Begriff der demokratischen
Sittlichkeit vorbringen konnten: Wellmer fasst demokratische Sittlichkeit als
»eine Habitualisierung liberaler und demokratischer Verhaltensweisen, wie
sie nur durch den Gegenhalt in entsprechenden Institutionen, Traditionen

43 Im Folgenden werde ich mich zusitzlich auf Wellmers ebenfalls im Sammelband Endspiele
enthaltenen Text »Bedingungen einer demokratischen Kultur. Zur Debatte zwischen >Liberalenc
und >Kommunitaristen<« (Wellmer 1993 a) beziehen, da dieser wesentliche Erkenntnisse der
kommunalen Freiheitskonzeption in einen breiteren Kontext einer modernen, demokratischen
Kultur stellt.

44 Vgl. Celikates 2010, S.274.

45 Vgl. Comtesse et al. 2019, S. 480.

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 01:27:26. © Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583

Postessentialismus und »negative« Freiheit 599

und Praktiken zustandekommen und sich reproduzieren kann«.4¢ Die Men-
schen verinnerlichen folglich eine demokratisch-sittliche Haltung, welche
aber nicht inhaltlich feststehende Normen meinen kann - sonst wiirde sie
dem postfundamentalistischen Postulat zuwiderlaufen —, sondern auf proze-
durale Aspekte abzielt. Dazu gehoren » Tugenden eines gewaltfrei-kommuni-
kativen Umgangs mit Dissensen, Konflikten, Heterogenititen und Entzwei-
ungen ebenso wie solche eines Lebens ohne letzte Synthesen und ultimativen
Losungen«.*” Diese Tugenden lassen sich meinem Verstindnis nach zu
einem gewissen Grad allgemeiner als Kontingenzbewusstsein beschreiben.
Ich vermute dennoch, dass auch dieser »schwache« beziehungsweise proze-
durale Bezug auf eine geteilte demokratische Haltung fir radikaldemokra-
tische Autor:innen kritikwiirdig sein durfte. Vor allem dann, sobald Well-
mer von einer konsensualen Grundlage fiir eine demokratische Sittlichkeit
spricht:
»In einer liberalen und demokratischen Gesellschaft ist keine Idee des guten
Lebens, sind keine substantiellen Wertorientierungen oder kulturellen Identita-
ten vor Kritik und Revision sicher, nicht einmal die Interpretationen jenes libe-
ralen und demokratischen Konsenses, der die einzig mogliche Grundlage einer

modernen Form demokratischer Sittlichkeit ist. In diesen Sinn ist die moderne
Demokratie wesentlich transgressiv und ohne festen Boden. «*8

In dieser Form auf eine gemeinsame, geteilte demokratische Kultur abzustel-
len, steht in Kontrast zur Betonung von Dissens und Konflikt im Denken
radikaler Demokratie.*® Wellmers Ansatz konnte aus Perspektive radikal-
demokratischer Theorie daher als fehlgeleiteter »Einhegungsversuch« gesell-
schaftlicher Pluralitidt und Differenz, welche sich in erster Linie durch poli-
tische Konflikthaftigkeit dufSern, verstanden werden.’® Am entschiedensten
dirfte diese Kritik vermutlich aus Sicht derjenigen Verstindnisse radikaler
Demokratietheorie formuliert werden, die vorrangig institutionenkritische
und widerstandige Politik als demokratisch identifizieren — prominent mit
den Namen von Jacques Ranciére oder auch Etienne Balibar verbunden. Da
eine primar auf Unterbrechung und Infragestellung bestehender Ordnungen
bezogene Lesart radikaldemokratischer Theorie jedoch auch fiir verschie-
dene andere Vertreter:innen dieser als unzureichend empfunden wird, wird
mittlerweile intensiv tiber mogliche institutionelle Leerstellen des eigenen

46 Wellmer 1993 a, S. 67.
47 Ebd., S. 70.
48 Ebd., S.60f.

49 Zur zentralen Bedeutung der Konflikthaftigkeit von Demokratie im theoretischen Verstindnis
der Radikaldemokratie siche Fliigel-Martinsen 2020, S. 101 ff.

50 Vgl. Comtesse et al. 2019, S. 480.

Leviathan, 52.Jg., 4/2024

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 01:27:26. © Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583

600 Julian Giera

Projekts diskutiert.’! Lucas von Ramin wirft zudem die Frage auf, inwie-
weit sich radikaldemokratische Theorie nicht selbst auf eine selbst-refle-
xive, demokratische Haltung, dhnlich Wellmers prozeduralem Konsenses,
beziehen wiirde.5? Wellmers demokratische Sittlichkeit konnte vor diesem
Hintergrund als Vorschlag interpretiert werden, der eine geteilte, sich auf
Kontingenzbewusstsein stuitzende, politische Kultur als Grundlage einer
radikaldemokratischen Institutionalisierungsperspektive anbietet.

Direkt daran anknupfend ergibt sich die Schwierigkeit, dass Wellmer
einen deutlich positiven Bezug zu liberal-demokratischen Prinzipien sowie
den zugehorigen Institutionen herstellt.>3 Eine Kritik a7 und Distanzierung
von liberalen Theorien ist im Gegensatz dazu eine Grundtugend von vielen
radikaldemokratisch positionierten Theoretiker:innen. Exemplarisch steht
hierfur Oliver Marcharts Bestimmung radikaler Demokratie:

»Radikale Demokratie, so sie ihrem Namen gerecht wird, stellt also keineswegs
nur eine weitere Spielart liberaler Theorie dar. Sie fithrt uns vielmehr am Libe-

ralismus vorbei zuriick zu den urspriinglichen Prinzipien von Demokratie, von
denen her iiberhaupt erst Demokratisierung gedacht werden kann.«%*

Ahnlich vertritt dies auch Fliigel-Martinsen, der auf eine grundsitzli-
che Abgrenzungsbewegung radikaler von liberaler Demokratietheorie ver-
weist.”> Jedoch zeigt sich hier eine Heterogenitit der Ansitze. Weniger
trifft diese Ablehnung beispielsweise auf Chantal Mouffe zu, die an vielen
Stellen eine liberal-demokratische Institutionenordnung befiirwortet.’® Ein
Umstand, welcher sie laut Fligel-Martinsen »klar hinter ihre Kritik norma-
tiver politischer Theorien« zurtickfallen lasst.’” Sowohl der Bezug auf einen
(prozeduralen) Konsens als auch auf Motive der liberalen Demokratie stel-
len damit einerseits ein Spannungsfeld zwischen Wellmer und radikaldemo-
kratischer Theorie dar, bedeuten aber je nach Vergleichsautor:in eine mehr
oder weniger untiberwindbare inhaltliche Kluft.’8

51 Vgl. dazu zuriickfithrend zur Eingangsdebatte Gebh 2022. Umfangreich wurde die Frage eines
Institutionendefizits daneben in einem von Steffen Herrmann und Matthias Flatscher herausge-
gebenen Sammelband aufgegriffen (Herrmann, Flatscher 2020).

52 Vgl. von Ramin 2021, S. 355f.

53 Vgl. unter anderem Wellmer 1993 ¢, S. 175.

54 Marchart 2023, S.127.

55 Flugel-Martinsen 2022, S. 558.

56 Vgl. Rzepka, Straflenberger 2014.

57 Flugel-Martinsen 2022, S. 568.

58 Vgl. hierzu auch Straffenberger 2019. Julian Nicolai Hofmann und Dirk Jorke weisen zudem
darauf hin, dass sich auch bei Lefort eine (libertir-)liberale Perspektive nachzeichnen lisst
(Hofmann, Jorke 2022). In ihrem Beitrag kritisieren die Autoren iiberdies, dass in der radikal-
demokratischen Rezeption Claude Leforts dessen teils anti-etatistische Agenda nicht gentigend
Beriicksichtigung finde und sich daraus institutionenbezogene Defizite des Denkens radikaler
Demokratie begriindeten.

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 01:27:26. © Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583

Postessentialismus und »negative« Freiheit 601

Weiter ist Wellmers Lesart liberal-demokratischer Kultur, wie im oben-
stehenden Zitat deutlich wird, nicht einfach deckungsgleich mit klassisch
liberalen Theorien. Vielmehr gibt sie eine postessentialistische Vorstellung
davon, wie eine auf Kontingenz verwiesene Demokratie in einem normativ
bedeutsamen Sinne Bestand haben kann. Es geht Wellmer darum - und
das ist letztlich auch das Projekt der kommunalen Freiheit —, liberale Grund-
rechte mit einer nicht abschliefSend begrundbaren, sich stets verandernden
demokratischen Ordnung zusammenzudenken. Die Stellung eines solchen
Gemeinwesens bleibt trotz eines prozeduralen Konsenses prekir, denn die-
ser kann hintergangen, neu interpretiert oder vergessen werden. Wellmer
ist damit kein Apologet »essentialistischer« liberaler Theorie. Stattdessen
kritisiert auch er vorherrschende liberale Prinzipien entschieden, wenn diese
partikulare Interessen verschleiern — wie sie sich etwa plakativ in sozialer
Ungleichheit ausdriicken.’® Der normative Horizont demokratischer Sitt-
lichkeit ist bei Wellmer damit zwar nicht ohne einen liberalen Kern zu
haben, er bezieht sich jedoch, wie sich an der Konzeption kommunaler
Freiheit exemplarisch zeigt, auf eine nichtauflosbare Spannung zwischen
individuellen und gemeinschaftlich-solidarischen Prinzipien. Das Integrieren
liberaler Schutzrechte bietet dabei einen postessentialistischen Bezugspunkt
fir eine Kritik potenzieller Eingriffe in personliche Freiheitsriume. Wie die
oben genannten Beispiele anzeigen, konnte der Einbezug eines liberalen
Freiheitsverstandnisses sogar einen Vorteil bei der Beurteilung von Demo-
kratisierungsinitiativen im Vergleich zu radikaldemokratischen Perspektiven
bieten. Diese Beobachtung wirft die Frage auf, ob radikale Demokratie —
wie Marchart argumentiert — wirklich »am Liberalismus vorbei« fiihren
sollte oder ob nicht zumindest individuelle Freiheit als notwendiger, liberaler
Bestandteil von Freiheit verstanden werden miisste.

Eine weitere potenzielle Differenz findet sich in der Auffassung der Sub-
jektkonstitution. Uber diese spricht Wellmer bei der Entwicklung seines
Freiheitsdenken nicht in einem systematischen Sinne, und sie scheint zuwei-
len als gegeben vorausgesetzt zu sein. Lefort kritisiert eine Vorstellung von
vermeintlich vor-liegenden, autonomen Individuen bereits bei Tocqueville
und beschreibt als notwendigen Teil der modernen Kontingenzerfahrung ein
Unvermogen des Subjekts, eine eigene positive Identitit zu entwickeln.6?
Wellmers Perspektive ist hier allerdings differenzierter, denn bei ihm wird
das liberale Selbst durchaus als fragmentiert und bestehend aus einer Viel-
zahl sich fortwihrend verindernder Identititen gedacht.®! Die Menschen

59 Wellmer 1993 a, S. 77.
60 Vgl. Lefort 1988 b, S. 180 f.
61 Vgl. Wellmer 1993 a, S. 69.

Leviathan, 52.Jg., 4/2024

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 01:27:26. © Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583

602 Julian Giera

tragen folglich auch die Spannung beider Anteile kommunaler Freiheit in
sich: einerseits die individuelle Dimension, die zur Schwichung des Gemein-
schaftlichen tendiert, und andererseits die »kommunitidre« Orientierung,
die sich in gelebter demokratischer Solidaritat ausdriickt. Leforts radikalde-
mokratische Verunsicherungsdiagnose des Subjekts scheint nichtsdestotrotz
umfassender auszufallen, wenn er feststellt, »that the individual discovers
that he is undefined, and has no contours, no content and no goal«.62
Uber Fragen der Subjektivierung besteht im radikaldemokratischen Diskurs
keine Einigkeit, Lefort wird hier daher nur beispielhaft angefiithrt. Wie Fran-
cesca Raimondi zusammenfasst, stehen Ansitze, die die Unterwerfung der
Individuen unter soziale Ordnungen betonen — exemplarisch reprisentiert
durch Michel Foucault, Judith Butler, Ernesto Laclau oder Chantal Mouffe
—, Entwurfen gegenuber, die die Subjektformung mit der Moglichkeit wider-
standiger Unterbrechung verbinden — zu finden bei Ranciére oder Cornelius
Castoriadis.®®> Da Wellmer bei der Formulierung seines Freiheitsmodells
hierzu keine genaueren Auskiinfte gibt, kann sein Verstindnis nicht ohne
Weiteres einer Position zugerechnet werden. Es scheint ferner unklar, ob er
die diskurstheoretischen, ontologischen Implikationen dieser Ansitze teilen
wiirde.®* Abschliefend findet sich auch die fur die radikaldemokratische
Theorie zentrale Unterscheidung von Politik und Politischem bei Wellmer
nicht.®’

Trotz der verschiedenen Reibungspunkte zwischen Wellmer und radikal-
demokratischen Perspektiven lassen sich auch weitreichende Uberschnei-
dungen feststellen. Als zentralen Ausgangspunkt teilen beide Zuginge
einen entschiedenen Kontingenzbezug — oder in Gebhs Worten: eine Kon-
tingenzaffirmation. Der bedeutende Stellenwert von Kontingenz in radi-
kaldemokratischen Theorien folgt aus der grundsitzlichen Kritik eines
fundamentalistischen und metaphysischen Letztbegriindungsdenkens.®¢ Auf
epistemologischer Ebene fuhrt das Kontingenzverstindnis radikaler Demo-
kratietheorie zu einer Skepsis gegenuber definitorischen Objekt- und
Begriffsbestimmungen, da sich diese in einem fortwihrenden, nichtab-

62 Lefort 1988 b, S. 181.
63 Vgl. Raimondi 2019.

64 Hier wirde sich sicher eine genauere Untersuchung unter Einbezug einer breiteren Textgrund-
lage aus Wellmers Werk lohnen, um diese anschlieflend mit verschiedenen Vorschligen radikal-
demokratischer Theorie in Bezug zu setzen. Dies kann aufgrund des Umfangs an dieser Stelle
nicht geleistet werden.

65 Die Bedeutung der Unterscheidung von Politik und Politischem kann an dieser Stelle nicht
vertieft werden. Einen hilfreichen Uberblick iiber dieses fiir die radikaldemokratische Theorie
dufSerst wichtige Begriffspaar bietet der Beitrag von Thomas Bedorf (2010). Eine umfassende
Auseinandersetzung leistet die einflussreiche Studie Die Politische Differenz von Marchart
(2010).

66 Vgl. Marchart 2019, S. 572 ff.

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 01:27:26. © Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583

Postessentialismus und »negative« Freiheit 603

schlieSbaren Verinderungsprozess befinden.6” Bei Wellmer ldsst sich eine
dhnliche Perspektive beobachten: Wihrend beispielsweise Berlin Freiheit als
Absicherung individueller Schutzriaume definiert und damit beansprucht,
sinnvoll zwischen Freiheit und anderen Werten unterscheiden zu konnen,
betont Wellmer eine Verhandelbarkeit ihrer inhaltlichen Ausgestaltung.
Kommunale Freiheit ist grundsitzlich durch ihre Kontingenzbezogenheit
ein nicht endgiiltig eingrenzbarer Begriff und beinhaltet das fiir radikalde-
mokratische Zuginge charakteristische Moment der Offenheit. Die postme-
taphysische Begriffsbildung bei Wellmer ldsst sich so in Zusammenhang
mit der objektivierungskritischen Denkweise der radikalen Demokratietheo-
rie setzen. Hinzu kommt, dass auch die von Wellmer gewahlten Begriffe
teils deutliche Uberschneidungen zur radikaldemokratischen Terminologie
aufweisen. Exemplarisch zeigt sich dies am Bild des »Horizonts«: Wellmer
bezeichnet damit ein Ziel, das moderne Demokratien anvisieren, das aber
nicht abschliefend erreichbar oder realisierbar ist.68 Ahnlich beschreibt
Marchart als »Horizont« den Drang demokratischer Politik zur Universa-
lisierung ihrer eigenen Prinzipien, welche aber schlussendlich unerreichbar
bleibt.®® Auch in den Motiven des »unabschlieSbaren Charakters«”0 der
Moderne sowie der Demokratie als Ordnung ohne »festen Boden«”! zeigen
sich Parallelen zum radikaldemokratischen Vokabular.

Weiter zielt das Kontingenzdenken radikaler Demokratietheorie — neben
epistemologischen Fragen — auf das Aufbrechen von Uberzeugungen, nach
welchen Demokratie eine feste Institutionenordnung verkorpert, und ver-
sucht damit den Blick fiir die fortwdhrende Gestaltbarkeit von Demokra-
tie im Sinne eines kollektiven Aushandlungsprozesses zu offnen. Die von
Wellmer herausgestellte demokratische Veranderungsdynamik ohne festes
Ziel und ohne Garantie auf das Weiterbestehen einer Demokratie schliefst
hier an. Die Ausgangserfahrung ist dabei fir Wellmer das Bewusstwerden
von Kontingenz, welches sich in einer konstitutiven Verunsicherung und
UnabschliefSbarkeit demokratischer Ordnungen ausdriickt. Hier ldsst sich
eine Verbindung zu Leforts Metapher des » Abenteuers« der demokratischen

67 Vgl. Lefort 1990, S. 283 ff.
68 Vgl. Wellmer 1993 b, S. 53.

69 Vgl. Marchart 2023, S. 123. Wie zentral diese Metapher fir das radikaldemokratische Denken
ist, ldsst sich am bald erscheinenden Werk mit gleichlautendem Titel Der Demokratische Hori-
zont von Marchart erahnen (Marchart 2026). Auch greift beispielsweise Laclau das Motiv des
Horizonts auf, wenn er die Unbegriindbarkeit politischer Ordnungen auf ihre radikal-kontin-
genten Wurzeln zuriickfithrt und diese als Ausgangspunkt demokratischer Freiheit identifiziert
(Laclau 1989, S. 81).

70 Wellmer 1993 b, S. 53.

71 Wellmer 1993 a, S. 61.

Leviathan, 52.Jg., 4/2024

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 01:27:26. © Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583

604 Julian Giera

Erfahrung herstellen.”? Zudem greift Wellmers Kontingenzdenken ein Ver-
staindnis von Freiheit als Leitmotiv moderner Gemeinwesen auf. Freiheit
weist darin als Prinzip der Demokratie tiber konkrete Institutionenordnun-
gen hinaus und beinhaltet ein transformatives Potenzial der Weiterentwick-
lung und prinzipiell auch der Vertiefung von demokratischen Ordnungen
und Kulturen. Dieses dynamische Element der immerwihrenden Gestaltbar-
keit gesellschaftlicher Verhiltnisse findet sich auch in Ansitzen der radi-
kalen Demokratietheorie wieder.”3 Es dhnelt auflerdem Gebhs politischem
Freiheitsverstandnis. Sowohl bei Wellmer als auch bei radikaldemokrati-
schen Ansitzen ist die Offenheit moderner Demokratie eine Stirke, die
immer auch Kritik von Ungerechtigkeit und Unfreiheit ermoglicht. Dies
bietet die Chance, Perspektiven einer umfassenden Demokratisierung, dem
Hauptanliegen der radikalen Demokratietheorie, im Rahmen kommunaler
Freiheitspraxis zu verhandeln.

Wellmers Begriff der kommunalen Freiheit weist vor diesem Hintergrund
ein radikaldemokratisches Potenzial auf, welches sich in seiner kontingenz-
affirmativen Ausrichtung, seiner Betonung des Zusammenhangs von Frei-
heit und Demokratie, der Herausstellung der Veranderbarkeit moderner
Demokratien und seiner metaphysik-kritischen Sichtweise zeigt. Letztlich
beinhaltet Wellmers Freiheitsdenken, auch wenn sein theoretischer Blick
nicht dem vorherrschenden radikaldemokratischen entsprechen mag, eine
Verbindung zum Kernanliegen radikaler Demokratietheorie: der Demokra-
tisierung der Demokratie. Wellmers Zusammenbringen einer postessentia-
listischen Begriffsentwicklung und der Bedeutung individueller beziehungs-
weise »negativer« Freiheit zeigt zudem ein Potenzial kommunaler Freiheit
als Erganzung zu Gebhs Verteidigung radikaler Demokratietheorie, um

»anschlussfahiger iiber die Normativitit der Radikaldemokratie [zu] spre-
chen«.74

5. Conclusio

Einerseits bietet Wellmers Begriff der kommunalen Freiheit eine plausible
Alternative zu der von Berlin vorgenommenen Teilung des Freiheitsbegriffs.
Wellmer schafft es, zu zeigen, dass es — anders als Berlin postuliert —
einen Freiheitsbegriff geben kann, der sowohl individuelle als auch o6ffent-
liche beziehungsweise politische Freiheit in einem postmetaphysischen Frei-
heitskonzept verbindet. Die postessentialistische Ausrichtung kommunaler

72 Vgl. Lefort 1988 b, S. 179.
73 Vgl. Comtesse et al. 2019, S. 471 ff.
74 Gebh 2022, S. 590.

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 01:27:26. © Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583

Postessentialismus und »negative« Freiheit 605

Freiheit ermoglicht es andererseits, diese mit einer radikaldemokratischen
Kontingenzaffirmation in Bezug zu setzen. Durch das Integrieren der
»negativen«, individuellen Bedeutungsdimension von Freiheit geht Wellmers
Modell indes tiber einen rein politischen, radikaldemokratisch inspirierten
Freiheitsbegriff hinaus und lasst sich insofern als produktive Ergidnzung
zur eingangs aufgegriffenen Debatte um ein Normativitdtsdefizit radikaler
Demokratietheorie interpretieren. Zwar lasst sich Wellmers Ansatz nicht
nahtlos in radikale Demokratietheorie einfiigen, jedoch teilt er mit ihr zen-
trale Grundannahmen und beschreibt ein Freiheitsdenken, das offen fiir eine
Intensivierung und Ausweitung von Demokratie im Rahmen kommunaler
Freiheitspraxis ist. Gleichzeitig erkennt das Modell kommunaler Freiheit an,
dass bei Freiheitsfragen immer auch personliche Schutzraume bertucksichtigt
werden miissen.

Ein produktiver Ansatzpunkt fiir zukiinftige Untersuchungen konnte es
sein, Wellmers Denken in der Breite mit radikaldemokratischen Theorie-
ansitzen in Verbindung zu bringen. Wellmers Aufgreifen von Tocquevil-
les Freiheitsdenken weist beispielsweise in eine dhnliche Richtung wie
Leforts Tocqueville-Lektiire.”S Lohnenswert konnten auch die Fragen nach
einer hegelianisch inspirierten Lesart radikaler Demokratietheorie sein oder,
umgekehrt, danach, ob sich Wellmers kommunaler Freiheitsbegriff nicht in
bereits vorliegende radikaldemokratische Theorieansitze integrieren lasst.

Literatur

Bedorf, Thomas 2010. »Das Politische und die Politik. Konturen einer Differenz«, in Das
Politische und die Politik, hrsg. v. Bedorf, Thomas; Rottgers, Kurt, S. 13-37. Berlin:
Suhrkamp.

Berlin, Isaiah 2017. »Zwei Freiheitsbegriffe«, in Freibeit. Zeitgenissische Texte zu einer phi-
losophischen Kontroverse, hrsg. v. Schink, Philipp, S.71-101. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp.

Celikates, Robin 2010. »Ziviler Ungehorsam und radikale Demokratie. Konstitutierende vs.
konstituierte Macht?«, in Das Politische und die Politik, hrsg. v. Bedorf, Thomas; Rott-
gers, Kurt, S. 274-300. Berlin: Suhrkamp.

Cohen, Gerald Allan 2017. »Freiheit und Geld«, in Freibeit. Zeitgenossische Texte zu einer
philosophischen Kontroverse, hrsg. v. Schink, Philipp, S.285-333. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Comtesse, Dagmar 2019. »Freiheit und Gleichheit«, in Radikale Demokratietheorie. Ein
Handbuch, hrsg. v. Comtesse, Dagmar; Fliigel-Martinsen, Oliver; Martinsen, Franziska;
Nonhoff, Martin, S. 523-533. Berlin: Suhrkamp.

Comtesse, Dagmar; Fligel-Martinsen, Oliver; Martinsen, Franziska; Nonhoff, Martin 2019.
»Demokratie«, in Radikale Demokratietheorie. Ein Handbuch, hrsg. v. Comtesse, Dag-
mar; Fligel-Martinsen, Oliver; Martinsen, Franziska; Nonhoff, Martin, S. 457-483. Ber-
lin: Suhrkamp.

de Tocqueville, Alexis 2021 [1835/40]. Uber die Demokratie in Amerika, hrsg. v. Mayer,
Jacob P. Ditzingen: Reclam.

75 Vgl. Lefort 1988 a; Lefort 1988 b.

Leviathan, 52.Jg., 4/2024

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 01:27:26. © Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583

606 Julian Giera

Fligel-Martinsen, Oliver 2020. Radikale Demokratietheorien zur Einfiibrung. Hamburg:
Junius.

Fligel-Martinsen, Oliver 2022. »Radikale Demokratietheorie unter Normalisierungsdruck«,
in Leviathan 50, 4, S.557-576.

Gebh, Sara 2022. »Denken in Alternativen: Fiir eine offensive Verteidigung der Radikalde-
mokratie«, in Leviathan 50, 4, S. 577-594.

Gebh, Sara 2023. »Exzessive Freiheit: Lizenz als grundloser Grund der Radikaldemokra-
tie?«, in Transformationen des Politischen. Radikaldemokratische Theorien fiir die
2020er Jahre, hrsg. v. von Ramin, Lucas; Schubert, Karsten; Gengnagel, Vincent; Spoo,
Georg, S. 163-182. Bielefeld: transcript.

Herrmann, Steffen; Flatscher, Matthias. Hrsg. 2020. Institutionen des Politischen. Perspekti-
ven der radikalen Demokratietheorie. Baden-Baden: Nomos.

Herzog, Don 1985. Without Foundations: Justification in Political Theory. Ithaca, London:
Cornell University Press.

Hofmann, Julian Nicolai; Jorke, Dirk 2022. »Liberalismus oder Barbarei: Claude Lefort und
die franzosische Totalitarismusdiskussion«, in Leviathan 50, 4, S. 529-556.

Honneth, Axel 2020. »Drei, nicht zwei Begriffe der Freiheit. Zur Reaktualisierung einer ver-
schiitteten Tradition«, in Die Armut unserer Freibeit. Aufsdtze 2012-2019, hrsg. v.
Honneth, Axel, S. 139-161. Berlin: Suhrkamp.

Laclau, Ernesto 1989. »Politics and the Limits of Modernity«, in Social Text 21, S. 63-82.

Ladwig, Bernd 2011. »Freiheit«, in Politische Theorie, hrsg. v. Gohler, Gerhard; Iser, Mat-
tias; Kerner, Ina, S. 83-100. 2., aktualisierte und erweiterte Auflage. Wiesbaden: VS Ver-
lag fiir Sozialwissenschaften.

Lefort, Claude 1988 a. »From Equality to Freedom. Fragments of an Interpretation of
Democracy in America«, in Democracy and Political Theory, hrsg. v. Lefort, Claude,
S.183-209. Cambridge, Oxford: Polity Press.

Lefort Claude 1988 b. »Reversibility. Political Freedom and the Freedom of the Individual«,
in Democracy and Political Theory, hrsg. v. Lefort, Claude, S. 165-182. Cambridge,
Oxford: Polity Press.

Lefort, Claude 1990. »Die Frage der Demokratie«, in Autonome Gesellschaft und libertire
Demokratie, hrsg. v. Rodel, Ulrich, S. 281-297. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

MacCallum Jr., Gerald 2017. »Negative und positive Freiheit«, in Freibeit. Zeitgenossische
Texte zu einer philosophischen Kontroverse, hrsg. v. Schink, Philipp, S. 134-159. Frank-
furt a. M.: Suhrkamp.

Macpherson, Crawford Brough 2017. »Berlins Teilung der Freiheit«, in Freibeit. Zeitgends-
sische Texte zu einer philosophischen Kontroverse, hrsg. v. Schink, Philipp, S. 189-223.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Marchart, Oliver 2010. Die politische Differenz. Zum Denken des Politischen bei Nancy,
Lefort, Badiou, Laclau und Agamben. Berlin: Suhrkamp.

Marchart, Oliver 2019. »Kontingenz/Grundlosigkeit«, in Radikale Demokratietheorie. Ein
Handbuch, hrsg. v. Comtesse, Dagmar; Flugel-Martinsen, Oliver; Martinsen, Franziska;
Nonhoff, Martin, S. 572-575. Berlin: Suhrkamp.

Marchart, Oliver 2023. » Aktualitit und Aktualismus. Anmerkungen zur Aufgabe radikaler
Demokratietheorie«, in Transformation des Politischen. Radikale Demokratietheorie
zwischen Transformationsbedarf und Normalisierungsdruck, hrsg. v. von Ramin, Lucas;
Schubert, Karsten; Gengnagel, Vincent; Spoo, Georg, S. 109-128. Bielefeld: transcript.

Marchart, Oliver 2026. Der demokratische Horizont. Politik und Ethik radikaler Demokra-
tie. Berlin: Suhrkamp (im Erscheinen).

Pettit, Philip 2017. »Freiheit als Nicht-Beherrschung«, in Freiheit. Zeitgenossische Texte zu
einer philosophischen Kontroverse, hrsg. v. Schink, Philipp, S.453-483. Frankfurt a.
M.: Suhrkamp.

Raimondi, Francesca 2019. »Subjektivierung«, in Radikale Demokratietheorie. Ein Hand-
buch, hrsg. v. Comtesse, Dagmar; Fliigel-Martinsen, Oliver; Martinsen, Franziska; Non-
hoff, Martin, S. 622-632. Berlin: Suhrkamp.

Rossler, Beate 2017. Autonomie. Ein Versuch iiber das gelungene Leben. Berlin: Suhrkamp.

Rzepka, Vincent; Straflenberger, Grit 2014. »Fiir einen konfliktiven Liberalismus«, in Zeit-
schrift fiir Politische Theorie 5,2, S.217-233.

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 01:27:26. © Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583

Postessentialismus und »negative« Freiheit 607

Sacksofsky, Ute 2022. »Relationale Freiheit — Philosophische Wurzeln und grundrechtstheo-
retische Implikationen«, in Freiheit oder Leben? Das Abwdigungsproblem der Zukunft,
hrsg. v. Giinther, Klaus; Volkmann, Uwe, S. 180-198. Berlin: Suhrkamp.

Schink, Philipp. Hrsg. 2017. Freibeit. Zeitgendssische Texte zu einer philosophischen Kon-
troverse. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

StrafSenberger, Grit 2019. »Kritik oder Radikalisierung des Liberalismus«, in Radikale
Demokratietheorie. Ein Handbuch, hrsg. v. Comtesse, Dagmar; Fliigel-Martinsen, Oli-
ver; Martinsen, Franziska; Nonhoff, Martin, S. 730-745. Berlin: Suhrkamp.

Taylor, Charles 1985. »Atomism«, in Philosophy and the Human Sciences. Philosophical
Papers 2, hrsg. v. Taylor, Charles, S. 187-210. Cambridge: Cambridge University Press.

Taylor, Charles 2017. »Der Irrtum der negativen Freiheit«, in Freibeit. Zeitgenossische Texte
zu einer philosophischen Kontroverse, hrsg. v. Schink, Philipp, S. 163-188. Frankfurt a.
M.: Suhrkamp.

von Ramin, Lucas 2021. »Die Substanz der Substanzlosigkeit. Das Normativitiatsproblem
radikaler Demokratietheorie«, in Leviathan 49, 3, S. 337-360.

Wellmer, Albrecht. Hrsg. 1985. Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne. Vernunftkri-
tik nach Adorno. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Wellmer, Albrecht 1986. Ethik und Dialog. Elemente des moralischen Urteils bei Kant und
in der Diskursethik. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Wellmer, Albrecht 1993 a. »Bedingungen einer demokratischen Kultur. Zur Debatte zwi-
schen >Liberalen< und JKommunitaristen««, in Endspiele: Die unversohnliche Moderne.
Essays und Vortrige, hrsg. v. Wellmer, Albrecht, S. 15-53. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Wellmer, Albrecht 1993 b. »Freiheitsmodelle in der modernen Welt«, in Endspiele: Die
unversohnliche Moderne. Essays und Vortrige, hrsg. v. Wellmer, Albrecht, S.15-53.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Wellmer, Albrecht 1993 ¢. »Wahrheit, Kontingenz, Moderne«, in Endspiele: Die unverséhn-
liche Moderne. Essays und Vortrdge, hrsg. v. Wellmer, Albrecht, S. 157-177. Frankfurt
a. M.: Suhrkamp.

Wellmer, Albrecht 2004. Sprachphilosophie. Eine Vorlesung. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Wellmer, Albrecht. Hrsg. 2007. Wie Worte Sinn machen. Aufsditze zur Sprachphilosopbie.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Wellmer, Albrecht 2009. Versuch iiber Musik und Sprache. Miinchen: Hanser.

Leviathan, 52.Jg., 4/2024

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 01:27:26. © Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583

608 Julian Giera

Zusammenfassung: Als Reaktion auf den Vorwurf eines Normativititsdefizits argumen-
tieren Vertreter:innen radikaldemokratischer Theorie fur einen Freiheitsbegriff, der, ver-
standen als demokratische Offnungslogik, einen normativen Bezugspunkt bieten soll. Es
handelt sich jedoch um ein ausschliefSlich politisches Freiheitsverstindnis, welches die
Frage des Umgangs mit individueller beziehungsweise »negativer« Freiheit als notwendi-
ger Begrenzung politischer Gestaltungsinitiativen ausklammert. Im Beitrag wird daher
Albrecht Wellmers Begriff der kommunalen Freiheit, der individuelle sowie politische
Freiheit in einem postessentialistischen Freiheitsbegriff verbindet, eingefithrt. Dieser ant-
wortet einerseits auf die von Isaiah Berlin herausgestellte Problematik »negativer« und
»positiver« Freiheit und bietet andererseits neue Perspektiven auf ein radikaldemokrati-
sches Freiheitsverstandnis.

Stichworte: radikale Demokratietheorie, Postessentialismus, Normativitit, Freiheit

Postessentialism and »Negative« Freedom: Albrecht Wellmer’s Concept of
Communal Freedom and Its Radical Democratic Potential

Summary: In response to the accusation of a normativity deficit, representatives of
radical democratic theory argue for a concept of freedom that, understood as a demo-
cratic opening logic, is intended to offer a normative reference point. However, it is
an exclusively political conception of freedom, which leaves out the question of how
to deal with individual or »negative« freedom as a necessary limitation to political
initiatives. The article therefore introduces Albrecht Wellmer’s concept of communal
freedom, which combines the individual and political dimension in a post-essentialist
understanding of freedom. On the one hand, this responds to the problem of »nega-
tive« and »positive« freedom highlighted by Isaiah Berlin and, on the other hand, offers
new perspectives on a radical democratic understanding of freedom.

Keywords: radical democracy, post-essentialism, normativity, freedom

Autor

Julian Giera

Freie Universitit Berlin
Otto-Suhr-Institut
ThnestrafSe 22

14195 Berlin
Deutschland
julian.giera@fu-berlin.de

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 01:27:26. © Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583

