
AUFSATZ

Julian Giera

Postessentialismus und »negative« Freiheit: Albrecht Wellmers 
Begriff der kommunalen Freiheit und sein radikaldemokratisches 
Potenzial1

Sara Gebh formulierte im Leviathan unlängst eine emphatische Verteidi­
gung radikaler Demokratietheorie gegen den Vorwurf eines normativen 
und institutionellen Defizits.2 In ihrem Beitrag argumentiert sie, dass radi­
kaldemokratische Theorie trotz der postessentialistischen Ausrichtung Nor­
mativitätsfragen produktiv bearbeiten und sogar institutionelle Verbesse­
rungsvorschläge einbringen könnte.3 Als Mindestkriterium müsste dabei 
allerdings stets eine Kontingenzaffirmation gewahrt bleiben, um nicht in 
ein normatives beziehungsweise fundamentalistisches Modelldenken zu ver­
fallen. Die Autorin weist politische Freiheit als zentrales Merkmal demokra­
tischer Ordnungen aus, wobei diese als Beschreibung einer kontingenten 
Öffnungsdynamik demokratischer Selbstbestimmung angelegt ist, die keine 
endgültig fixierte Bestimmung oder abgeschlossene Definition in sich trägt. 
Anhand des Kriteriums der Ermöglichung politischer Freiheit sollen Institu­
tionen ohne normativ-essentialistische Rückbezüge als mehr oder weniger 
wünschenswert eingeschätzt werden können.

Das Potenzial postessentialistischer Zugänge zur Bearbeitung normativer 
Fragestellungen lässt sich jedoch vor allem dann zeigen, wenn diese nicht 
nur eine spezifische Bedeutungsdimension von Freiheit proklamieren, son­
dern auch auf die zeitgenössische Debatte um den Freiheitsbegriff4 Bezug 
nehmen können. Ein postessentialistischer Freiheitsbegriff müsste also auf 
das Problem antworten, das maßgeblich durch Isaiah Berlins konzeptionelle 
Unterscheidung von »negativer« und »positiver« Freiheit geprägt ist.5 Ber­

 
1 Ich danke Simon Clemens für die geduldige Lektüre und unverzichtbaren Verbesserungsvor­

schläge sowie Bernd Ladwig für die Unterstützung. Den anonymen Gutachter:innen gilt mein 
Dank für wertvolle Überarbeitungshinweise.

2 Gebh 2022.
3 Gebh geht hier über die von Oliver Flügel-Martinsen vertretene Lesart radikaldemokratischer 

Theorie als kritisch-distanziertes Analysewerkzeug hinaus, welches sich nicht einem Normali­
sierungsdruck hin zu normativen Modellentwicklungen beugen dürfe, sondern stattdessen die 
Aufgabe einer fortwährenden Infragestellung bestehender Ordnungen im Hinblick auf die Logik 
einer demokratischen Öffnungsbewegung innehätte (vgl. Flügel-Martinsen 2022).

4 Siehe als Überblick Schink 2017.
5 Berlin 2017.

Leviathan, 52. Jg., 4/2024, S. 583 – 608, DOI: 10.5771/0340-0425-2024-4-583

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:27:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583


lins Kritik zielt vor allem darauf, zu zeigen, dass ein »positives« Freiheits­
verständnis die Möglichkeit eines illiberalen Umschlagens in Unterdrückung 
beinhaltet. Lediglich »negative« Freiheit als die Abwesenheit von (staatli­
chem) Zwang im Rahmen eines persönlichen Schutzraums ist daher laut 
Berlin ein sinnvoller Freiheitsbegriff. Die Absonderung einer »positiven« 
Freiheitsdimension als unterdrückerisch ist ihrerseits nicht ohne Schwierig­
keiten und hat eine Fülle an kritischen Einwänden nach sich gezogen.6 Die 
entscheidende Frage, auf die Berlin mit seiner konzeptionellen Zweiteilung 
in besonders prägnanter Weise hinweist, ist jedoch, wie individuelle Frei­
heit als Schutz vor fundamentalistisch begründeten politischen Ansprüchen 
gewährleistet werden kann. Ein Begriff politischer Freiheit als demokrati­
scher Öffnungslogik gibt vorerst keine Auskunft darüber, wie mit persön­
lichen Schutzräumen als Begrenzung politischer Gestaltungsinitiativen in 
einem postessentialistischen Freiheitsdenken umzugehen wäre.

Im Folgenden schlage ich daher vor, Albrecht Wellmers Freiheitskonzep­
tion in die Nähe der Begrifflichkeiten der radikalen Demokratietheorie zu 
rücken und seinen Begriff der kommunalen Freiheit als eine postessentialis­
tische sowie gleichzeitig normativ bedeutsame Antwort auf die von Berlin 
aufgebrachte Problematik »positiver« Freiheit zu verstehen, womit Gebhs 
Ansatz aufgegriffen und erweitert werden soll. Nun ist Wellmer, der bei 
Theodor W. Adorno studierte und später Mitarbeiter von Jürgen Habermas 
war, der Theorietradition der (neueren) Kritischen Theorie zuzurechnen. 
Der theoretische Bezugsrahmen seines Denkens unterscheidet ihn daher 
von den vorwiegend poststrukturalistisch informierten Ansätzen radikaler 
Demokratietheorie. Dies zeigt sich nicht zuletzt an den hegelianischen Bezü­
gen seines zu diskutierenden Freiheitsbegriffs. Wellmers Werk zeugt aller­
dings von einer intensiven Auseinandersetzung mit dekonstruktiven, sprach­
philosophischen sowie diskursethischen Ansätzen.7 Der Anfang der 1990er 
Jahre veröffentlichte Sammelband Endspiele8 stellt dabei eine bemerkens­
werte Zusammenstellung von Beiträgen bereit, welche Wellmers Beschäfti­
gung mit einem postmetaphysischen Denken dokumentieren und mitunter 
zentrale Motive radikaldemokratischer Theorie berühren. Darin findet sich 

 
6 Eine Nachzeichnung der Debatte mit Verweisen auf zentrale Beiträge findet sich in Ladwig 2011.
7 Dazu gehören unter anderem Wellmers Veröffentlichungen Zur Dialektik von Moderne und 

Postmoderne (Wellmer 1985), Ethik und Dialog (Wellmer 1986), Wie Worte Sinn machen 
(Wellmer 2007) sowie Sprachphilosophie (Wellmer 2004). Wichtige weitere Interessensgebiete 
Wellmers stellten Fragen der Ästhetik sowie der Musikphilosophie dar (siehe exemplarisch Well­
mer 2009).

8 Da alle im Folgenden näher behandelten Beiträge Wellmers aus diesem Band stammen, siehe als 
Literaturverweis für diesen: Wellmer 1993 a; Wellmer 1993 b; Wellmer 1993 c.

584 Julian Giera

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:27:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583


auch der Essay »Freiheitsmodelle in der modernen Welt«,9 in welchem Well­
mer sein Konzept der kommunalen Freiheit entwickelt.

Ein erster Anhaltspunkt für die Plausibilisierung eines radikaldemokra­
tischen Potenzials von Wellmers Konzeption zeigt sich darin, dass auch 
sein Freiheitsmodell nicht als Begriffsdefinition mit einem festgeschriebenen 
Wesenskern angelegt, sondern als niemals endgültig erreichbarer Bezugs­
punkt freiheitsorientierter moderner und demokratischer Gemeinwesen for­
muliert ist:

»Das Projekt der Moderne […] ist zutiefst mit einer universalistischen Idee 
von Freiheit verbunden. Freiheit gehört jedoch nicht zu jener Art von Dingen, 
die jemals in einem definitiven Sinne realisiert werden können; das Projekt der 
Moderne ist deshalb kein Projekt, das jemals ›vollendet‹ sein könnte.«10

In der Verbindung von Freiheit und Moderne entfaltet sich bei Wellmer 
ein Denken der Kontingenz, welches eine Unabschließbarkeit und Ver­
änderbarkeit sozialer und politischer Ordnungen zum zentralen Orientie­
rungsrahmen theoretischer Überlegungen macht, sowie eine Kritik an Letzt­
begründungsvorstellungen artikuliert. Wellmer argumentiert vor diesem 
Hintergrund für ein integriertes Freiheitsverständnis, in welchem »nega­
tive«, individuelle Freiheit als immanenter Bestandteil von kommunaler 
und damit öffentlicher Freiheit bestimmt ist. Ich interpretiere Wellmers 
Freiheitskonzeption im Anschluss an diese Beobachtung als kontingenzaffir­
mative Antwort auf die von Berlin befürchteten autoritären Konsequenzen 
jedes Freiheitsdenkens, welches über eine rein »negative« Bestimmung hin­
ausweist. Wellmer konkretisiert damit einen postessentialistischen Freiheits­
begriff, der in Aussicht stellt, Auskunft über die Rolle individueller sowie 
politischer Freiheit zu geben. Dies könnte es ermöglichen, sowohl Berlins 
Betonung der Bedeutung »negativer« Freiheit aufzugreifen als auch »[p]oli­
tische Freiheit […] als Garant der Kontingenzaffirmation und als animieren­
des Prinzip von Demokratie«11 postessentialistisch zu fassen. Umgekehrt 
wäre eine solche Freiheitskonzeption als Gegenposition zu Berlin relevant, 
da durch eine Teilung des Freiheitsbegriffs und den daraus folgenden Fokus 
auf »negative« Freiheit der Blick vorschnell auf eine Verteidigung der bereits 
existierenden demokratischen Institutionengefüge verengt wird. Perspekti­
ven einer Demokratisierung der Demokratie werden durch ihre Bezüge auf 
den »positiven« Bedeutungsgehalt von Freiheit dadurch ungerechtfertigter­
weise in die Nähe eines ideologischen Wahrheitsanspruchs gerückt.

Um Wellmers Konzeptionalisierung nachzuvollziehen, rekonstruiere ich 
zu Beginn Berlins Argumente für »negative« und gegen »positive« Freiheit 
 

9 Wellmer 1993 b.
10 Ebd., S. 52 f.
11 Gebh 2022, S. 584.

Postessentialismus und »negative« Freiheit 585

Leviathan, 52. Jg., 4/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:27:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583


sowie ihre Bedeutung für die Diskussion um einen postessentialistischen 
Freiheitsbegriff. Die von Berlin identifizierten Gefahren eines »positiven« 
Freiheitsdenkens verstehe ich dabei als Probleme eines metaphysischen 
Letztbegründungsdenkens. In einem nächsten Schritt stelle ich Wellmers 
Vorschlag eines kommunalen Freiheitsverständnisses und das darin entwi­
ckelte Spannungsfeld von »negativer« und öffentlicher Freiheit dar. 
Anschließend prüfe ich, ob sich Wellmers integriertes Freiheitsmodell als 
postessentialistische Überwindung einer Teilung des Freiheitsbegriffs verste­
hen lässt. Abschließend werde ich Bezüge von Wellmers Ansatz zum radikal­
demokratischen Denken als Ausblick auf mögliche zukünftige Fragestellun­
gen skizzieren.

Isaiah Berlins Teilung des Freiheitsbegriffs

Berlin hat mit seinem Beitrag über die zwei Begriffe von »positiver« und 
»negativer« Freiheit eine langanhaltende Kontroverse angestoßen. »Nega­
tive« Freiheit ist dabei im Kern durch eine Abwesenheit von Zwang gekenn­
zeichnet und bezieht sich auf einen Bereich, in dem Menschen frei sind, 
nach ihrem eigenen Willen handeln zu können. Es handelt sich um eine 
Freiheit von etwas, konkret von willentlichen Eingriffen anderer Menschen 
in einen privaten »Freiraum«. In diesem individuellen Schutzbereich sollen 
Menschen tun oder lassen können, was sie möchten, egal ob es rational 
oder irrational ist. Da das menschliche Zusammenleben durch ein Aufein­
anderprallen von konfligierenden und sich teils widersprechenden Überzeu­
gungen und Interessen geprägt ist, ergibt sich der Bedarf für diesen Bereich. 
Zwangsläufig müssen Werte gegeneinander abgewogen und muss gegebe­
nenfalls für die Realisierung eines Wertes ein anderer Wert beschnitten wer­
den. »Negative« Freiheit ist bezeichnenderweise für Berlin nicht zwingend 
mit demokratischen Gesellschaften verbunden. Es ist seinem Verständnis 
nach möglich, dass individuelle Freiheit in relevantem Maße in nichtde­
mokratischen Systemen gewährt werden kann. Demokratie bedeutet somit 
nicht notwendigerweise ein Mehr an Freiheit.12

Der »positive« Bedeutungshintergrund von Freiheit ist für Berlin im 
Gegensatz dazu aus dem Wunsch nach Selbstbestimmung begründet: »Die 
›positive‹ Bedeutung des Wortes ›Freiheit‹ leitet sich aus dem Wunsch des 
Individuums ab, sein eigener Herr zu sein.«13 »Positive« Freiheit ist eng mit 

1.

 
12 Berlin argumentiert daher auch, dass sich die These vertreten ließe, dass zur Zeit von Friedrich 

dem Großen in Preußen oder Joseph II. in Österreich ein größerer individueller Freiheitsraum 
beobachtbar gewesen wäre als in gewissen Demokratien davor und danach (vgl. Berlin 2017, 
S. 83 f., Fußnote 9).

13 Ebd., S. 85.

586 Julian Giera

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:27:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583


dem Begriff der Autonomie verbunden, den Berlin zusammenfasst als »han­
deln, nicht behandelt werden«.14 Für Berlin führt diese Perspektive unver­
meidlich zu einer Idee der »wahren« Freiheit, die von der Selbstbestimmung 
des Subjekts vermeintlich rational abgeleitet werden kann. Der Weg, die 
»wahre« Freiheit zu entdecken, ist, wie Berlin schreibt, historisch mit dem 
rationalistischen Denken verbunden: Vernunft ist der Ausgangspunkt, von 
welchem aus Einsicht in das »Ziel« – Freiheit als Selbstbestimmung – als 
auch in die Frage, wie es erreicht werden kann, ermöglicht werden soll. Die 
Problematik »positiver« Freiheit zeigt sich für Berlin daran anschließend 
an zwei Paradoxen: Erstens, wenn es beispielsweise einer Tyrannin gelingen 
würde, die von ihr Unterdrückten so zu manipulieren, dass ihre Bedürfnisse 
mit den Interessen der Herrscherin übereinstimmen, wären die Unterdrück­
ten aus ihrer subjektiven Sicht »frei«, da sie so handeln, wie sie es für sich 
wollen – auch wenn es der vermittelte Wille der Herrscherin ist, dies zu wol­
len. Fataler ist allerdings die zweite Option: Aus dem Rationalitätsprinzip 
wird eine vernunftbegründete Lösungsoption der »Freiheitsfrage« abgelei­
tet. Da Freiheit als Selbstbestimmung und ‑verwirklichung verstanden wird, 
kann ausgehend davon deduziert werden, wie diese zu erreichen ist und 
was ihrer Umsetzung im Wege steht. Einher geht damit die Möglichkeit, 
andere »frei« zu machen, indem ihnen die »richtige« Freiheit gezeigt und 
notfalls diese mit Zwang gegen den Willen der Betroffenen durchgesetzt 
wird. Grundsätzlich gilt für Berlin, dass ideologische Projekte zu jeder Zeit 
das Potenzial bergen, im Namen der »Freiheit« Zwang zu rechtfertigen oder 
auszuüben.

Diese widersprüchliche Verkehrung von Freiheit in Unterdrückung kann 
meinem Verständnis nach als Gefahr eines fundamentalistischen Denkens 
verstanden werden. Don Herzog beschreibt fundamentalistische Vorstell­
ungen als solche, die erstens unwiderlegbare und kritikimmune oberste 
Prinzipien ausweisen und zweitens diese außerhalb der Politik sowie der 
Gesellschaft verorten.15 Herzog führt als Beispiele Vorstellungen an, die 
auf vermeintlich unveränderbaren Fakten wie der menschlichen Natur, theo­
logischen Vorstellungen oder einem feststehenden Begriff der Rationalität 
aufbauen. Berlins Kritik am »positiven« Begriff der Freiheit deckt sich mit 
dieser Beschreibung fundamentalistischer Begründungslogiken. »Positive« 
Freiheitskonzepte postulieren eine »richtige« Freiheit als rational und ein­
deutig erkennbar. Diejenigen, die diese nicht erkennen, handeln irrational. 
Rationalität bleibt damit außerhalb des Diskutierbaren beziehungsweise des 
Politischen, denn allen rational Denkenden müsste klar sein, was Freiheit 
 
14 Ebd., S. 94.
15 Vgl. Herzog 1985, S. 20. In der radikaldemokratischen Theorie bezieht sich unter anderem Oli­

ver Marchart auf Herzogs Fundamentalismus-Begriff (vgl. Marchart 2010, S. 59 f.).

Postessentialismus und »negative« Freiheit 587

Leviathan, 52. Jg., 4/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:27:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583


»wirklich« bedeutet. Hierbei zeichnet sich zudem eine teleologische Utopie 
der letztendlichen Versöhnung und endgültigen Harmonie aller Wertkon­
flikte ab, in der Freiheit »wahr« geworden ist. »Positives« Freiheitsdenken 
bleibt nach Berlin – wie auch das fundamentalistische Denken bei Herzog – 
somit einem »metaphysischen Trugbild«16 verfallen.

Die Gegenüberstellung von »positiver« und »negativer« Freiheit bei Berlin 
weist aufgrund ihrer begrifflichen Zuspitzung eindrücklich auf die Gefahr 
autoritärer und fundamentalistischer Doktrinen sowie die Notwendigkeit 
der Sicherung individueller Freiheitsräume hin. Sie ist allerdings nicht ohne 
Schwierigkeiten, wie die vielstimmige Kritik bezeugt. Bereits auf begriff­
licher Ebene wird von Kritiker:innen infrage gestellt, ob und inwieweit 
sich sinnvoll zwischen zwei abgrenzbaren Bedeutungsteilen von Freiheit 
unterscheiden lässt.17 Ferner wurde aus republikanischer Perspektive von 
Philip Pettit an einem rein »negativen« Freiheitsverständnis kritisiert, dass 
nur dann sinnvoll von Freiheit gesprochen werden kann, wenn diese nicht 
auf die Willkür oder das Wohlwollen anderer angewiesen ist. Individuelle 
Freiheitsräume mögen zwar vermeintlich in nichtdemokratischen Regimen 
gewährt werden, sie sind aber immer auf die »Gnade« der Herrschenden 
angewiesen und können jederzeit entzogen werden. Es gilt somit, auch 
gesellschaftliche Rahmenbedingungen und Machtstrukturen mit zu berück­
sichtigen.18 Kommunitarist:innen wie Charles Taylor bemängeln weiter, dass 
rein »negative« Freiheitsperspektiven fälschlicherweise einem atomistischen 
Menschenbild anhängen, das menschliche Bedürfnisse sowie die Konstitu­
tion ihres Selbstbewusstseins durch die Einbettung in eine Gemeinschaft 
ignoriert.19 Dieses Selbstbewusstsein ist für Freiheitsfragen relevant, da bei­
spielsweise auch innere Hindernisse wie irrationale Ängste oder Selbsttäu­
schung verhindern können, dass Menschen sich (freiheitlich) selbstverwirkli­
chen können.20 Von (analytisch‑)marxistischer Seite wird mitunter darauf 
hingewiesen, dass es einen realen Freiheitsverlust bedeutet, wenn eine Per­
son zwar theoretisch »negativ« frei ist, gewisse Dinge wie Konsumgüter, 

 
16 Berlin 2017, S. 128.
17 Der bekannteste Gegenvorschlag dürfte Gerald C. MacCallums Formel von Freiheit als drei­

gliedriger Relation sein: »x ist (ist nicht) frei von y, um z zu tun (nicht zu tun, zu werden oder 
nicht zu werden)« (MacCallum 2017, S. 136). Crawford Brough Macpherson wiederum hält es 
für nötig, die Begriffe von »positiver« und »negativer« Freiheit weiter zu spezifizieren, und 
schlägt die Formulierungen »gegenausbeuterische« und »entwicklungsbezogene« Freiheit als 
Alternativen vor (Macpherson 2017). Axel Honneth bringt seinerseits eine dritte Dimension der 
sozialen Freiheit in zwischenmenschlichen Beziehungen ein (Honneth 2020). Aufgrund der Fülle 
der Debattenbeiträge können hier nur exemplarische Verweise gegeben werden.

18 Vgl. Pettit 2017. Im Anschluss an dieses Problem entwickelt Pettit sein Alternativverständnis 
von Freiheit als Nicht-Beherrschung (vgl. ebd.).

19 Vgl. Taylor 1985.
20 Vgl. Taylor 2017.

588 Julian Giera

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:27:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583


Wohnraum oder öffentlichen Nahverkehr in Anspruch zu nehmen, diese 
aber aus Mangel an finanziellen Möglichkeiten nicht wahrnehmen kann.21 

Feministisch positionierte Autor:innen wie Ute Sacksofsky argumentieren, 
dass ein rein »negatives« Freiheitsdenken die Rahmenbedingungen dessen 
ignoriert, warum Subjekte in bestimmten Weisen handeln wollen oder kön­
nen. Menschen sind im Gegensatz dazu als verbunden mit ihrem Umfeld zu 
kontextualisieren, und das gegenseitige Abhängig-Sein muss berücksichtigt 
werden.22 Nicht zuletzt läuft die Ablehnung jeglicher »positiver« Freiheits­
elemente zudem Gefahr, ein antidemokratisches Narrativ einer vermeintlich 
exzessiven und selbstzerstörerischen demokratischen Freiheit zu bedienen.23

Trotz der breit geführten Debatte ist eine Auseinandersetzung mit Ber­
lins Teilung des Freiheitsbegriffs meiner Meinung nach aber weiterhin für 
die nachfolgende Untersuchung bedeutsam, da Berlin an »positiven« Frei­
heitskonzeptionen ein Letztbegründungsdenken kritisiert und gerade des­
halb »negative« Freiheit als Schutzraum vor utopistischen Weltgestaltungs­
ansprüchen betont. An dieser Stelle deckt sich Berlins Sorge mit der von 
Radikaldemokrat:innen, denn beide Seiten wollen einem fundamentalisti­
schen Denken zuvorkommen. Im Gegensatz zu Berlin soll für radikalde­
mokratisch positionierte Autor:innen eine Kontingenzaffirmation aus der 
Falle eines metaphysischen Modelldenkens helfen. Wie eingangs jedoch 
dargestellt, bleibt ein an diese Perspektive anschließender, rein politischer 
Freiheitsbegriff, wie Gebh ihn einbringt, die Antwort auf die Frage schul­
dig, welchen Rang individuelle Freiheitsräume einnehmen sollten. Vorstell­
bar wäre folgendes Beispiel: Um den Wohnraum in einer Stadt gerechter 
zu verteilen, möchte eine politische Initiative eine Regelung einführen, 
nach welcher jede:r Einwohner:in nur eine bestimmte Quadratmeterzahl als 
Maximalwohnfläche für sich beanspruchen darf. Dadurch soll verhindert 
werden, dass Einzelpersonen mit unangemessen großen Wohnungen drin­
gend benötigten Wohnraum vorhalten. Durch die fairere Verteilung eröffnen 
sich neue Beteiligungs- und Freiheitsräume für diejenigen Einwohner:innen, 
die als Konsequenz genug Platz haben würden, um menschenwürdig zu 
leben. Dieses Projekt lässt sich als demokratische Öffnungsbewegung mit 
dem Ziel einer gleichberechtigteren Deckung des Grundbedürfnisses auf 
Wohnen verstehen. Gegen diese Einschätzung spricht allerdings die Sorge 
vor einem ungerechtfertigt tiefen Eingriff in die individuelle Lebensführung. 
Die Frage ist mithin, wer berechtigt ist, anderen Vorgaben zu machen, was 
eine »angemessene« beziehungsweise »unangemessene« Größe der Wohnflä­

 
21 Vgl. Cohen 2017.
22 Vgl. den im Anschluss an Beate Rösslers Verständnis von Autonomie (Rössler 2017) ent­

wickelten Begriff der relationalen Freiheit bei Ute Sacksofsky (Sacksofsky 2022).
23 Vgl. Gebh 2023.

Postessentialismus und »negative« Freiheit 589

Leviathan, 52. Jg., 4/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:27:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583


che sein sollte. In die Betrachtung müsste also nicht nur eine politische, son­
dern auch eine individuelle Freiheitsdimension miteinbezogen werden. Um 
politische Gestaltungsprojekte und letztlich ihre Bedeutung für ein radikal­
demokratisches Demokratisierungsinteresse einzuschätzen, scheint es somit 
eines Freiheitsbegriffs zu bedürfen, der beide Seiten abbilden kann. Denn 
greift man den individuellen Bedeutungsgehalt von Freiheit nicht auf, droht 
ein zentraler Aspekt aus dem Blick zu geraten. Wie eine Verknüpfung von 
postessentialistischem Denken und individuellen Freiheitsfragen gedacht 
werden kann, werde ich nachfolgend anhand Wellmers Beitrag zu zeigen 
versuchen. Zu Beginn werde ich Wellmers Überwindung einer Teilung des 
Freiheitsbegriffs im Konzept der kommunalen Freiheit rekonstruieren und 
seine Argumentation im Rahmen der von Berlin aufgebrachten Notwendig­
keit, individuelle Freiheitsräume anzuerkennen und einem Letztbegrün­
dungsdenken zuvorzukommen, prüfen.

Albrecht Wellmers kommunale Freiheit als integriertes Freiheitsmodell

Zur Begriffsentwicklung der kommunalen Freiheit ordnet Wellmer die ide­
engeschichtliche Debatte um den Freiheitsbegriff in Positionen, die entweder 
für ein »individualistisches« oder für ein »kommunalistisches« Freiheitsver­
ständnis argumentieren. »Individualistische« Perspektiven fokussieren dabei 
auf Freiheitsrechte, die einen persönlichen Schutzraum vor externen Eingrif­
fen schaffen, während sich »kommunalistische« Zugänge auf das freiheitli­
che Zusammenleben in Gemeinschaft beziehen und somit in erster Linie 
öffentliche Freiheit in den Blick nehmen.24 Seine eigene Position verortet er 
in der »kommunalistischen« Tradition, welche eine Bezogenheit von indivi­
dueller und öffentlicher Freiheit postuliert:

»Die kommunalistische Grundintention ist, daß von individueller Freiheit über­
haupt nicht geredet werden kann außer durch einen internen und positiven 
Bezug auf die Lebensformen und Institutionen einer Gesellschaft: Individuelle 
Freiheit ist eine kommunal ermöglichte Freiheit in dem Sinne, daß die anderen 
nicht bloß die Grenze, sondern auch die Bedingung der Möglichkeit meiner 
Freiheit sind.«25

Die Annahme ist, dass ein persönlicher Freiheitsraum nur dann gewähr­
leistet werden kann, wenn er im Rahmen einer ihn ermöglichenden gesell­
schaftlichen Ordnung realisiert wird. Hierdurch wird die Verbundenheit 

2.

 
24 Vgl. Wellmer 1993 b, S. 15 f. Wellmer weist darauf hin, dass seine theoriegeschichtliche Einord­

nung starke Ähnlichkeit zu Berlins »positiver« und »negativer« Freiheit zeigt. Wie er hinzufügt, 
gehe er aber begrifflich anders vor, weshalb die Begrifflichkeiten nicht deckungsgleich zu verste­
hen seien (vgl. ebd., S. 15, Fußnote 1).

25 Ebd., S. 17. Die Verbindung von individueller und öffentlicher Freiheit geht begrifflich bereits 
über Berlin hinaus, denn dieser argumentiert für eine strikte Trennbarkeit beider Aspekte.

590 Julian Giera

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:27:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583


von Individuum und Gesellschaft hervorgehoben. Die Menschen sind durch 
ihr eigenes Handeln untrennbar mit dem Entstehen und der Fortentwick­
lung des Gemeinwesens verknüpft. Individuelle Schutzräume sind in dieser 
Perspektive nicht nur das Ergebnis rechtlicher Regelungen, sondern auch 
Ausdruck einer politischen Kultur, in welcher Freiheitsräume an- und zuer­
kannt werden. In Anschluss an Charles Taylor beschreibt Wellmer daher das 
»kommunalistische« Freiheitsdenken als eines, welches individuelle Freiheit 
nur im Zusammenhang mit öffentlicher Freiheit und Fragen der Selbstbe­
stimmung, konkreter: der vernünftigen Selbstbestimmung der Menschen, 
verstehbar werden lässt.26 Vernunft bezeichnet dabei keine Zweckrationali­
tät, sondern kommunikative Vernunft, die sich in einem selbstreflexiven, 
individuellen wie auch öffentlichen Aushandeln von Geltungsansprüchen 
ausdrückt. Vernünftige Selbstbestimmung kann in diesem Sinne ebenso 
als regulatives Ideal der solidarischen, politischen Entscheidungsfindung 
verstanden werden.27 »Individualistischen« Freiheitsmodellen wird dagegen 
ein »instrumentalistischer« Rationalitätsbegriff zugeordnet, welcher mit pri­
vatwirtschaftlicher Handlungsplanung verbunden ist. In der von Wellmer 
beschriebenen »kommunalistischen« Tradition wird im Kontrast zu Berlin 
die Verbundenheit von Freiheit und Demokratie betont, da Freiheit mit 
einem kollektiven und verständnisorientierten Aushandlungsprozess einher­
geht. Freiheit lässt sich somit nicht ohne Weiteres von anderen Werten wie 
Gleichheit, Gerechtigkeit oder Selbstbestimmung loslösen.

Den Zusammenhang von Freiheit und Demokratie in der »kommunalis­
tischen« Tradition übernimmt Wellmer und bezieht ihn zur Entwicklung 
seines integrierten, kommunalen Freiheitsmodells auf den Kontext des 
Umbruchs zur Moderne. Wellmer rekurriert hierbei auf Hegels Überlegun­
gen zur Vermittlung von einem naturrechtlich begründetem Individualis­
mus mit Fragen der Gemeinschaftsstiftung – in Wellmers Worten: zum 
Dilemma zwischen Individualismus und Kommunalismus.28 Dieses drückt 
sich nach Wellmer einerseits darin aus, dass die moderne bürgerliche Gesell­
schaft zwar zu einer normativ unhintergehbaren Tatsache geworden sei, 
welche sich durch die Gewährung von allgemeiner, »individualistischer« 
beziehungsweise »negativer« Freiheit auszeichnen würde. Einzelnen würden 
dabei Grundrechte durch ihre menschliche Gattungszugehörigkeit gewährt. 
Andererseits führe aber eine reine Institutionalisierung privater Schutzbe­
reiche zu einer Auflösung des gesellschaftlichen, aufeinander bezogenen 
Lebens der Menschen, da sich diese ausschließlich um ihre eigenen Belange 

 
26 Vgl. ebd., S. 18.
27 Vgl. ebd.
28 Vgl. ebd., S. 21.

Postessentialismus und »negative« Freiheit 591

Leviathan, 52. Jg., 4/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:27:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583


kümmerten und dadurch die Gestaltung der öffentlichen und kommunalen 
Belange zusammenbräche. Der daran anschließende Zerfall des Gemeinwe­
sens bedeute aber letzten Endes auch die Abschaffung vormals gewährter 
persönlicher Freiheitsräume. Da ein solches rein auf individueller Freiheit 
begründetes, atomistisches Gesellschaftsmodell anachronistisch sei, schließt 
Wellmer in Anschluss an Hegel, dass bereits im »individualistischen« bezie­
hungsweise »negativen« Freiheitsdenken ein Moment der öffentlichen und 
politischen Freiheit enthalten sein müsste. Beide Bedeutungsteile von Frei­
heit werden laut Wellmer im hegelianischen Begriff der Sittlichkeit zusam­
mengeführt. Sittlichkeit versteht Wellmer als eine solidarische Organisation 
des Zusammenlebens, welche sich in gemeinsamen Institutionen, Wertorien­
tierungen, Gewohnheiten und Praktiken ausdrückt.29 Die Frage, wie sich 
eine solche Sittlichkeit praktisch und spezifischer noch demokratisch umset­
zen lassen könnte, bleibt für Wellmer bei Hegel aber letztlich unbeantwor­
tet, weshalb er Alexis de Tocquevilles Überlegungen zur modernen Demo­
kratie einführt.

Beide Autoren, Hegel und Tocqueville, teilen nach Wellmer die Beobach­
tung, dass mit dem Übergang zur Moderne zwar auf Grundlage allgemei­
ner und individueller Freiheit sowie gleicher Eigentumsverhältnisse eine 
im Vergleich zur aristokratischen Gesellschaft »emanzipiertere« Ordnung 
entstanden sei, diese aber nicht automatisch mit der Realisierung politi­
scher beziehungsweise öffentlicher Freiheit koinzidiere. Beide identifizierten 
zudem eine Bedrohung der politischen Ordnung durch »individualistische« 
Tendenzen. Bei Tocqueville entdeckt Wellmer nun eine politische Antwort 
auf das Paradox der Freiheit, welches Hegel zwar formuliere, aber am 
Ende in eine Affirmation der Preußischen Monarchie auflöse. Tocqueville 
dagegen wandte sich der amerikanischen Revolution zu und untersuchte die 
dort vorgefundene demokratische Sittlichkeit, welche sowohl individuelle 
als auch öffentliche Freiheit bedeute. Nach Tocqueville zeigt sich Freiheit 
als Praxis, die die vereinzelten Individuen in einer Gesellschaft wieder anein­
anderbindet und somit ein Gegengewicht zu einem übersteigerten, gemein­
schaftsgefährdenden Individualismus darstellt: »Die freiheitlichen Institutio­
nen der Amerikaner sowie die von ihnen so oft bemühten politischen 
Rechte erinnern jeden Mitbürger in tausendfacher Weise daran, dass er in 
einer Gemeinschaft lebt.«30 Hier knüpft Wellmer an und argumentiert, dass 
kommunale Freiheit einerseits die »negative« Schutzfunktion der Freiheit in 
der bürgerlichen Gesellschaft zum Ausgangspunkt nehmen und gleichzeitig 
diese in öffentliche Freiheit transformieren müsste. Wie Wellmer versucht 

 
29 Vgl. ebd., S. 23.
30 de Tocqueville 2021 [1835/40], S. 296.

592 Julian Giera

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:27:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583


zu zeigen, ist hierbei die Frage der öffentlichen Aushandlung entscheidend, 
denn auch die »negative« Seite ist – ob sie es will oder nicht – auf gesell­
schaftliche Rahmenbedingungen, die sie ermöglichen, angewiesen.

Entgegen der »kommunalistischen« Tradition bezieht sich Wellmer dabei 
jedoch nicht auf einen (kommunikativen) Vernunftbegriff als notwendigen 
Rahmen für eine solche öffentliche Aushandlung. »Negative« Freiheit soll 
Individuen nämlich gerade vor rationalistischen Eingriffen schützen. Freiheit 
kann nach Wellmer daher nicht aus einem Rationalitätsprinzip abgeleitet 
werden.31 In gewissem Sinne argumentiert Wellmer hier sowohl mit als auch 
gegen Berlin: Auf der einen Seite steht sein Verständnis in Widerspruch 
zu Berlin, denn selbst wenn Irrationalität im »negativen« Freiheitsdenken 
ein Platz eingeräumt wird, bleibt das Problem, dass ein eindimensionaler 
Fokus auf private Schutzräume die diese ermöglichenden gesellschaftlichen 
Rahmenbedingungen aus dem Blick verliert. Auf der anderen Seite stimmt 
Wellmer ihm zu, da er entgegen anderen »kommunalistischen« Perspekti­
ven, die sich auf eine kommunikative Vernunft beziehen, auf einer Trennung 
von Rationalität und Freiheit besteht.32 Diese Abgrenzung begründet Well­
mer mit den Implikationen des naturrechtlichen Dispositivs individueller 
Freiheitsrechte: Jedem Individuum muss das Recht zukommen, auch als 
»Nonkonformist:in« gegen vermeintlich »rationale« Konsense oder Regeln 
handeln zu können.33 Die Mindestbedingung für Wellmers Begriff der kom­
munalen Freiheit ist daher eine Sicherung individueller Freiheitsräume. 
»Negative« Freiheit weist für Wellmer zwar auf die Bedingung einer ver­
nünftigen Ordnung zu ihrer eigenen Absicherung hin, und eine vernünf­
tige Ordnung sichert umgekehrt Freiheit; aber weder lässt sich eine solche 
Ordnung aus einem Freiheitsbegriff noch die Freiheit aus der vernünftigen 
Ordnung deduzieren. Daher braucht es die von Wellmer herausgearbeitete 
demokratische Sittlichkeit als gesellschaftliche Praxis, in welcher individu­
elle und öffentliche Freiheit einbezogen und verhandelt werden.

Kommunale Freiheit kann somit nicht im Vorhinein als festgeschriebener 
Wert festgelegt werden, sondern ist durch die gesamtgesellschaftliche, frei­
heitliche Praxis bedingt:

»Kommunale Freiheit ist eine Freiheit, die – durch die Institutionen und Prak­
tiken einer Gesellschaft, durch das Selbstverständnis, das Interesse und die 
Gewohnheiten der Bürger – ein gemeinsames Ziel geworden ist. Negative 
Freiheit verändert ihren Charakter, wenn sie eine gemeinsame Angelegenheit 

 
31 Vgl. Wellmer 1993 b, S. 43.
32 Wellmer kritisiert in seinem Beitrag in erster Linie Jürgen Habermas.
33 Vgl. ebd.

Postessentialismus und »negative« Freiheit 593

Leviathan, 52. Jg., 4/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:27:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583


wird. Denn dann wollen wir nicht nur unsere je eigene Freiheit, sondern ein 
Maximum an Selbstbestimmung für alle.«34

Kommunale Freiheit, wie sie Wellmer versteht, ist daher nicht als Lösung 
des Problems von »individualistischer« und »kommunalistischer« Freiheit 
angelegt, sondern sie drückt die Spannung eben jener beiden Bedeutungsge­
halte aus. Die Hoffnung auf eine Auflösung der widersprüchlichen Impli­
kationen von individueller und öffentlicher Freiheit weist Wellmer als 
»romantische Versöhnungsideen«35 zurück. Sowohl bei Hegel als auch bei 
Tocqueville bleibt laut Wellmer diese nichtlösbare Ambivalenz im Freiheits­
denken bestehen. Kommunale Freiheit versteht Wellmer im Anschluss daran 
als postmetaphysisches Dispositiv, welches darüber Auskunft geben soll, 
was es verdient, als moderne Form von Freiheit gelten zu können:

»Eine universalistische Idee kommunaler Freiheit jedoch ist weder eine 
›abstrakte‹ noch eine ›konkrete‹ Utopie. Sie bezeichnet eher den normativen 
Horizont für konkrete Utopien, denn sie definiert die Voraussetzungen dessen, 
was ein gutes Leben unter den Bedingungen der Moderne genannt werden 
kann.«36

Wellmers »Freiheitshorizont« bringt somit sowohl die individuelle als auch 
die öffentliche Bedeutungsdimension von Freiheit in einem Begriff zusam­
men. Im folgenden Schritt werde ich prüfen, inwiefern diese integrierte 
Freiheitskonzeption auf die von Berlin aufgebrachte Problematik zweier 
abgrenzbarer Bedeutungsteile von Freiheit antworten kann sowie Wellmers 
Kontingenzaffirmation als Schlüssel zu seinem postessentialistischen und 
gleichzeitig für individuelle Schutzräume sensibilisierten Freiheitsbegriff aus­
weisen.

Kontingenz als Grundlage eines postmetaphysischen und kommunalen 
Freiheitsverständnisses

Bevor die Frage, welche Verbindungen sich von Wellmers Argumentation 
zu radikaldemokratischen Überlegungen ziehen lassen, aufgegriffen werden 
kann, ist es notwendig, die kontingenzaffirmative Grundlinie des Begriffs 
kommunaler Freiheit als Schlüssel für eine plausible Erwiderung auf Ber­
lins Hinweis einer problematischen Seite von Freiheit als Letztbegründungs­
denken herauszuarbeiten. Denn nur wenn es Wellmer gelingt, zu zeigen, 
dass kommunale Freiheit eine Teilung des Freiheitsbegriffs überwinden 
kann, böte diese eine sinnhafte Ergänzung zum radikaldemokratischen Frei­
heitsbegriff einer demokratischen Öffnungslogik. Der Vorteil wäre, eine 

3.

 
34 Ebd., S. 50.
35 Ebd., S. 52.
36 Ebd., S. 53.

594 Julian Giera

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:27:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583


radikaldemokratische Argumentation mit einem postessentialistischen Frei­
heitsbegriff, der zwischen individueller Freiheit und demokratischer Selbst­
bestimmung vermittelt, zu präzisieren. Zwei Bedingungen müssen dabei 
erfüllt sein, wenn ein integriertes Verständnis von Freiheit plausibel gemacht 
werden soll. Erstens muss kommunale Freiheit zeigen, dass sie sensibel 
für die Notwendigkeit eines Schutzraums der Individuen »gegen die Gesell­
schaft« ist; und zweitens muss sie auf die Gefahr potenziell autoritärer, auf 
Letztbegründungen fußender Freiheitsutopien reagieren.

Zum ersten Punkt lässt sich festhalten, dass Wellmer – sowie das gene­
relle »kommunalistische« Freiheitsdenken – individueller Freiheit die Stel­
lung einer Mindestbedingung einräumt. Kommunale Freiheit hat dabei für 
Wellmer die Absicherung eines Rechts, nonkonform und somit auch irratio­
nal handeln zu dürfen, zur Voraussetzung. Dies markiert im kommunalen 
Freiheitsverständnis einen Schutzbereich gegenüber potenziellen Eingriffen 
in die persönliche Lebensführung, durch welche vermeintlich »richtige« 
beziehungsweise »vernünftige« Freiheitsvorstellungen durchgesetzt werden 
sollen. Wellmer betont außerdem, dass die Möglichkeit des Fortbestehens 
politischer und normativer Konflikte abgesichert sein muss, da sich diese 
nicht in ein utopistisches Versöhnungsideal auflösen lassen. Kommunale 
Freiheit beinhaltet damit die Kernbestandteile Berlins »negativer« Freiheit. 
Auch Wellmers Kritik an einer scheinbar selbstgenügsamen »negativen« 
Freiheit überzeugt, denn auch sie ist durch eine politische Ordnung hervor­
gebracht und auf diese angewiesen. Eine Loslösung individueller Freiheit 
von ihrer sozialen und politischen Einbettung und die damit verbundene 
Verlegung der Absicherung ihres Weiterbestehens in einen Bereich, in dem 
der Freiheitsbegriff keine Rolle spielen soll, bergen dagegen die Gefahr, 
den Status persönlicher Schutzräume zu schwächen. Die Gewährung indi­
vidueller Freiheit ist somit dann am sichersten, wenn in einem demokrati­
schen Gemeinwesen öffentlich darüber diskutiert werden kann, wo ein sol­
cher Schutzbereich beginnen und enden sollte, anstatt diese Festlegung den 
jeweils Herrschenden zu überlassen.37 »Negativer« Freiheit wird damit eine 
starke Position im Sinnzusammenhang kommunaler Freiheit eingeräumt.

Der zweite Aspekt, die Gefahr der fundamentalistisch begründeten 
Umkehrung von Freiheit in Zwang, stellt die Frage, ob nicht Wellmers 
Konzeption aufgrund ihres Bezugs auf die Einrichtung eines demokratischen 
Gemeinwesens problematisch im Sinne einer »wahren« Freiheit sein könnte, 
welche anschließend daran die »richtige« Gestaltung der Gesellschaft vor­
gibt. Wenn »negative« Freiheit allerdings bereits intrinsisch auf öffentliche 
Freiheit verwiesen ist, kommt man nicht um einen Freiheitsbegriff herum, 

 
37 An diesem Punkt setzt die angesprochene Kritik von Pettit an Berlin an (vgl. Pettit 2017).

Postessentialismus und »negative« Freiheit 595

Leviathan, 52. Jg., 4/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:27:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583


der den Bezug auf eben diese Gestaltung der sozialen und politischen Ord­
nung mit aufnimmt. Der Weg einer rein »negativen« Freiheit ist somit 
versperrt. Wellmer versucht daher sowohl individuelle als auch öffentliche 
Freiheit in einen gesamtgesellschaftlichen Zusammenhang der postfunda­
mentalistischen demokratischen Sittlichkeit beziehungsweise der kommuna­
len Freiheit zu betten. Demokratische Sittlichkeit wird hier zu einer regulati­
ven Praxis, die Freiheit als verhandelbaren, aber nicht relativistischen Wert 
moderner Demokratien ausweist. Der Kern dieser Freiheit ist die fortwäh­
rende Spannung zwischen »individualistischen« und »kommunalistischen« 
Aspekten von Freiheit. Wie sich beide Bedeutungsgehalte zueinander verhal­
ten und wie Freiheit als Praxis gelebt wird, ist in dieser Perspektive nicht 
abschließend bestimmbar, sondern konstitutiv offen. Kommunale Freiheit 
hat insofern kein Telos, kein endgültiges Ziel, sondern ist der »Modus« 
des Zusammenlebens. Freiheitspraktiken beziehen sich somit auf sich selbst; 
sie sind Ausdruck der Verfassung der Institutionen sowie der Individuen. 
Damit wird kommunale Freiheit zu einem selbstreflexiven Moment des 
modernen Zusammenlebens: »Während negative Freiheit durch die Institu­
tionen und Praktiken kollektiver Selbstbestimmung in kommunale Freiheit 
transformiert wird, ist solche kommunale Freiheit, wo sie existiert, notwen­
dig selbstreflexiv: sie wird zu ihrem eigenen Zweck.«38 Kommunale Freiheit 
gründet sich folglich nicht auf einen feststehenden Maßstab oder auf eine 
vernunftgeleitete Deduktion, was Freiheit »wirklich« ist. Sie ist gelebte und 
selbstreflexive Praxis.

Die zugrunde liegende Überlegung der Verhandelbarkeit und Offenheit 
von Wellmers Freiheitsdenken wird vor dem Hintergrund seines theoreti­
schen Zugangs noch deutlicher. Wellmer bezieht sich in der Konstitution 
von kommunaler Freiheit als Selbstzweck auf ein Denken der Kontingenz. 
Dieses führt er im Beitrag »Wahrheit, Kontingenz, Moderne«39 in einer 
Auseinandersetzung mit vor allem den Arbeiten von Richard Rorty aus. Die 
These seines Kontingenzverständnisses ist es, dass mit dem Übergang zur 
Moderne die Veränderbarkeit gesellschaftlicher Organisationen sowie die 
Widerlegbarkeit von Wahrheitsansprüchen Einzug in das Bewusstsein der 
Menschen gehalten haben. Dies bedeutet eine Abkehr von fundamentalisti­
schen Perspektiven, die einen Fixpunkt des Zusammenlebens, wie beispiels­
weise die Idee der Vernunft, behaupten.40 Letztbegründungen haben (zumin­
dest theoretisch) vor der modernen Kontingenzerfahrung keinen Bestand. 
Wellmer argumentiert, dass sich daher auch die moderne und liberale 

 
38 Wellmer 1993 b, S. 50.
39 Wellmer 1993 c.
40 Vgl. ebd., S. 168.

596 Julian Giera

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:27:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583


Demokratie nicht auf eine Letztbegründung stützen könne. Das Fehlen einer 
unverrückbaren Grundlage spricht nach Wellmer aber nicht gegen, sondern 
für die moderne Demokratie, denn nur liberal-demokratische Systeme könn­
ten der Kontingenz Rechnung tragen und gleichzeitig zwanglose Legitimität 
erzeugen.41 Autoritäre Herrschaftssysteme müssten dagegen versuchen, ihr 
kontingentes Fundament zu verdecken, um ihren eigenen Machtanspruch 
aufrechtzuerhalten. Das Charakteristikum moderner Demokratien ist wei­
ter, dass sich diese fortwährend verändern und keinem »Ziel« annähern, sie 
können dementsprechend unter Umständen auch wieder zerfallen.42

Bei Wellmer findet sich zusammengefasst ein Freiheitsbegriff, der ers­
tens die Bedeutung von persönlichen Freiheitsräumen anerkennt und zwei­
tens durch den Bezug von kommunaler Freiheit auf eine demokratische 
Aushandlung konstitutiv offenbleibt und damit kein autoritäres Angebot 
einer »wahren« beziehungsweise letztbegründeten Freiheit macht. Durch 
die Ablehnung einer endgültigen Versöhnungsperspektive öffnet kommunale 
Freiheit einen Raum, in dem Konflikt, Aushandlung und letztlich Politik 
stattfinden können. Sein Kontingenzdenken ermöglicht es Wellmer, einen 
postmetaphysischen, demokratiebezogenen Freiheitsbegriff zu entwickeln, 
welchem die Absicherung individueller Schutzräume immanent ist.

Eine relevante, offene Frage ist allerdings, auf welcher Grundlage kon­
krete Freiheitskonflikte im Rahmen kommunaler Freiheit lösbar sein und 
welche Handlungsanleitungen von ihr abgeleitet werden könnten. Beispiels­
weise lässt sich ein Konflikt zwischen der Erhöhung von Besteuerung, die 
als Eingriff ins Private gedeutet werden könnte, und einer stärkeren Umver­
teilung zur Ermöglichung öffentlicher Freiheit, die sich in erweiterter gesell­
schaftlicher Teilhabe ausdrückt, vorstellen. Das Denken »negativer« Freiheit 
müsste hier konsequenterweise bedeuten, sich immer gegen eine Steuererhö­
hung zu positionieren, denn Umverteilung wäre nur aus einem anderen Wert 
als Freiheit begründbar. Mit Wellmers Zugang lässt sich dieses Problem 
allerdings überhaupt erst als Freiheitskonflikt verstehen, auch wenn er weni­
ger direkte Lösungsoptionen bereithält. Bezogen auf das bereits eingeführte 
Beispiel einer Problemstellung der faireren Verteilung von Wohnraum bietet 
ein kommunales Freiheitsdenken ebenfalls eine differenzierte Perspektive an. 
Denn Wellmers Freiheitsbegriff lässt uns erkennen, dass es sich hier mögli­
cherweise um einen Freiheitskonflikt handelt, bei welchem eine politische 
Gestaltungsinitiative potenziell in einen persönlichen Schutzbereich eingreift 
und welche deshalb besonderer Prüfung bedarf. Kommunales Freiheitsden­
ken sensibilisiert dafür, dass die Frage individueller Schutzräume Teil der 

 
41 Vgl. ebd., S. 175.
42 Vgl. ebd., S. 177.

Postessentialismus und »negative« Freiheit 597

Leviathan, 52. Jg., 4/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:27:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583


demokratischen Aushandlung über die betreffende Regelung sein sollte. In 
beiden Fällen lässt sich mithilfe Wellmers Ansatz individuelle Freiheit mit 
demokratischer Selbstbestimmung in einem integrierten und postessentialis­
tischen Freiheitsbegriff zusammenbringen, der gleichzeitig eine normativ 
bedeutsame Verständnisleitlinie für Freiheitsfragen anbietet.

Kommunale Freiheit und radikale Demokratietheorie

Wellmers Vorschlag eines integrativen, postessentialistischen Freiheitsbe­
griffs ermöglicht es einerseits, die Bedeutung individueller Freiheitsräume 
konzeptionell anzuerkennen, und andererseits, ein nichtmetaphysisches Ver­
ständnis von Freiheit als zentrales, demokratisches Dispositiv zu entwickeln. 
Aus diesem Grund bietet es sich meinem Verständnis nach an, einen Bezug 
zwischen Wellmers Überlegungen und der eingangs skizzierten radikalde­
mokratischen Debatte herzustellen. Im Folgenden möchte ich eine erste 
Annäherung hierzu formulieren, wobei ich allerdings zuerst theoretische 
Reibungspunkte zwischen radikaldemokratischen Ansätzen und Wellmers 
Konzeption markieren werde. Anschließend werde ich diesen zum Trotz 
versuchen, einen Anschluss von Wellmers Zugang an Begriffe der radika­
len Demokratietheorie zu plausibilisieren. Der Anspruch ist nicht, eine 
umfassende Analyse zu leisten, sondern lediglich Ansatzpunkte für mögliche 
zukünftige theoretische Diskussionen herauszuarbeiten.43

Zu Beginn steht Wellmers hegelianischer und »kommunalistischer« 
Ansatzpunkt in einer Spannung zu Grundbegriffen radikaldemokratischer 
Autor:innen, da diese meist einem postmarxistischen und poststrukturalisti­
schen Theoriehintergrund entstammen.44 So kritisieren Comtesse et al. etwa 
an Taylors kommunitaristischen Überlegungen, dass diese zu stark auf kol­
lektive Identitätsstiftung sowie gesellschaftliche Befriedung durch ein geteil­
tes Normengerüst bezogen seien.45 Mir scheint, dass radikaldemokratische 
Denker:innen eine ähnliche Kritik an Wellmers Begriff der demokratischen 
Sittlichkeit vorbringen könnten: Wellmer fasst demokratische Sittlichkeit als 
»eine Habitualisierung liberaler und demokratischer Verhaltensweisen, wie 
sie nur durch den Gegenhalt in entsprechenden Institutionen, Traditionen 

4.

 
43 Im Folgenden werde ich mich zusätzlich auf Wellmers ebenfalls im Sammelband Endspiele 

enthaltenen Text »Bedingungen einer demokratischen Kultur. Zur Debatte zwischen ›Liberalen‹ 
und ›Kommunitaristen‹« (Wellmer 1993 a) beziehen, da dieser wesentliche Erkenntnisse der 
kommunalen Freiheitskonzeption in einen breiteren Kontext einer modernen, demokratischen 
Kultur stellt.

44 Vgl. Celikates 2010, S. 274.
45 Vgl. Comtesse et al. 2019, S. 480.

598 Julian Giera

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:27:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583


und Praktiken zustandekommen und sich reproduzieren kann«.46 Die Men­
schen verinnerlichen folglich eine demokratisch-sittliche Haltung, welche 
aber nicht inhaltlich feststehende Normen meinen kann – sonst würde sie 
dem postfundamentalistischen Postulat zuwiderlaufen –, sondern auf proze­
durale Aspekte abzielt. Dazu gehören »Tugenden eines gewaltfrei-kommuni­
kativen Umgangs mit Dissensen, Konflikten, Heterogenitäten und Entzwei­
ungen ebenso wie solche eines Lebens ohne letzte Synthesen und ultimativen 
Lösungen«.47 Diese Tugenden lassen sich meinem Verständnis nach zu 
einem gewissen Grad allgemeiner als Kontingenzbewusstsein beschreiben. 
Ich vermute dennoch, dass auch dieser »schwache« beziehungsweise proze­
durale Bezug auf eine geteilte demokratische Haltung für radikaldemokra­
tische Autor:innen kritikwürdig sein dürfte. Vor allem dann, sobald Well­
mer von einer konsensualen Grundlage für eine demokratische Sittlichkeit 
spricht:

»In einer liberalen und demokratischen Gesellschaft ist keine Idee des guten 
Lebens, sind keine substantiellen Wertorientierungen oder kulturellen Identitä­
ten vor Kritik und Revision sicher, nicht einmal die Interpretationen jenes libe­
ralen und demokratischen Konsenses, der die einzig mögliche Grundlage einer 
modernen Form demokratischer Sittlichkeit ist. In diesen Sinn ist die moderne 
Demokratie wesentlich transgressiv und ohne festen Boden.«48

In dieser Form auf eine gemeinsame, geteilte demokratische Kultur abzustel­
len, steht in Kontrast zur Betonung von Dissens und Konflikt im Denken 
radikaler Demokratie.49 Wellmers Ansatz könnte aus Perspektive radikal­
demokratischer Theorie daher als fehlgeleiteter »Einhegungsversuch« gesell­
schaftlicher Pluralität und Differenz, welche sich in erster Linie durch poli­
tische Konflikthaftigkeit äußern, verstanden werden.50 Am entschiedensten 
dürfte diese Kritik vermutlich aus Sicht derjenigen Verständnisse radikaler 
Demokratietheorie formuliert werden, die vorrangig institutionenkritische 
und widerständige Politik als demokratisch identifizieren – prominent mit 
den Namen von Jacques Rancière oder auch Étienne Balibar verbunden. Da 
eine primär auf Unterbrechung und Infragestellung bestehender Ordnungen 
bezogene Lesart radikaldemokratischer Theorie jedoch auch für verschie­
dene andere Vertreter:innen dieser als unzureichend empfunden wird, wird 
mittlerweile intensiv über mögliche institutionelle Leerstellen des eigenen 

 
46 Wellmer 1993 a, S. 67.
47 Ebd., S. 70.
48 Ebd., S. 60 f.
49 Zur zentralen Bedeutung der Konflikthaftigkeit von Demokratie im theoretischen Verständnis 

der Radikaldemokratie siehe Flügel-Martinsen 2020, S. 101 ff.
50 Vgl. Comtesse et al. 2019, S. 480.

Postessentialismus und »negative« Freiheit 599

Leviathan, 52. Jg., 4/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:27:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583


Projekts diskutiert.51 Lucas von Ramin wirft zudem die Frage auf, inwie­
weit sich radikaldemokratische Theorie nicht selbst auf eine selbst-refle­
xive, demokratische Haltung, ähnlich Wellmers prozeduralem Konsenses, 
beziehen würde.52 Wellmers demokratische Sittlichkeit könnte vor diesem 
Hintergrund als Vorschlag interpretiert werden, der eine geteilte, sich auf 
Kontingenzbewusstsein stützende, politische Kultur als Grundlage einer 
radikaldemokratischen Institutionalisierungsperspektive anbietet.

Direkt daran anknüpfend ergibt sich die Schwierigkeit, dass Wellmer 
einen deutlich positiven Bezug zu liberal-demokratischen Prinzipien sowie 
den zugehörigen Institutionen herstellt.53 Eine Kritik an und Distanzierung 
von liberalen Theorien ist im Gegensatz dazu eine Grundtugend von vielen 
radikaldemokratisch positionierten Theoretiker:innen. Exemplarisch steht 
hierfür Oliver Marcharts Bestimmung radikaler Demokratie:

»Radikale Demokratie, so sie ihrem Namen gerecht wird, stellt also keineswegs 
nur eine weitere Spielart liberaler Theorie dar. Sie führt uns vielmehr am Libe­
ralismus vorbei zurück zu den ursprünglichen Prinzipien von Demokratie, von 
denen her überhaupt erst Demokratisierung gedacht werden kann.«54

Ähnlich vertritt dies auch Flügel-Martinsen, der auf eine grundsätzli­
che Abgrenzungsbewegung radikaler von liberaler Demokratietheorie ver­
weist.55 Jedoch zeigt sich hier eine Heterogenität der Ansätze. Weniger 
trifft diese Ablehnung beispielsweise auf Chantal Mouffe zu, die an vielen 
Stellen eine liberal-demokratische Institutionenordnung befürwortet.56 Ein 
Umstand, welcher sie laut Flügel-Martinsen »klar hinter ihre Kritik norma­
tiver politischer Theorien« zurückfallen lässt.57 Sowohl der Bezug auf einen 
(prozeduralen) Konsens als auch auf Motive der liberalen Demokratie stel­
len damit einerseits ein Spannungsfeld zwischen Wellmer und radikaldemo­
kratischer Theorie dar, bedeuten aber je nach Vergleichsautor:in eine mehr 
oder weniger unüberwindbare inhaltliche Kluft.58

 
51 Vgl. dazu zurückführend zur Eingangsdebatte Gebh 2022. Umfangreich wurde die Frage eines 

Institutionendefizits daneben in einem von Steffen Herrmann und Matthias Flatscher herausge­
gebenen Sammelband aufgegriffen (Herrmann, Flatscher 2020).

52 Vgl. von Ramin 2021, S. 355 f.
53 Vgl. unter anderem Wellmer 1993 c, S. 175.
54 Marchart 2023, S. 127.
55 Flügel-Martinsen 2022, S. 558.
56 Vgl. Rzepka, Straßenberger 2014.
57 Flügel-Martinsen 2022, S. 568.
58 Vgl. hierzu auch Straßenberger 2019. Julian Nicolai Hofmann und Dirk Jörke weisen zudem 

darauf hin, dass sich auch bei Lefort eine (libertär-)liberale Perspektive nachzeichnen lässt 
(Hofmann, Jörke 2022). In ihrem Beitrag kritisieren die Autoren überdies, dass in der radikal­
demokratischen Rezeption Claude Leforts dessen teils anti-etatistische Agenda nicht genügend 
Berücksichtigung fände und sich daraus institutionenbezogene Defizite des Denkens radikaler 
Demokratie begründeten.

600 Julian Giera

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:27:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583


Weiter ist Wellmers Lesart liberal-demokratischer Kultur, wie im oben­
stehenden Zitat deutlich wird, nicht einfach deckungsgleich mit klassisch 
liberalen Theorien. Vielmehr gibt sie eine postessentialistische Vorstellung 
davon, wie eine auf Kontingenz verwiesene Demokratie in einem normativ 
bedeutsamen Sinne Bestand haben kann. Es geht Wellmer darum – und 
das ist letztlich auch das Projekt der kommunalen Freiheit –, liberale Grund­
rechte mit einer nicht abschließend begründbaren, sich stets verändernden 
demokratischen Ordnung zusammenzudenken. Die Stellung eines solchen 
Gemeinwesens bleibt trotz eines prozeduralen Konsenses prekär, denn die­
ser kann hintergangen, neu interpretiert oder vergessen werden. Wellmer 
ist damit kein Apologet »essentialistischer« liberaler Theorie. Stattdessen 
kritisiert auch er vorherrschende liberale Prinzipien entschieden, wenn diese 
partikulare Interessen verschleiern – wie sie sich etwa plakativ in sozialer 
Ungleichheit ausdrücken.59 Der normative Horizont demokratischer Sitt­
lichkeit ist bei Wellmer damit zwar nicht ohne einen liberalen Kern zu 
haben, er bezieht sich jedoch, wie sich an der Konzeption kommunaler 
Freiheit exemplarisch zeigt, auf eine nichtauflösbare Spannung zwischen 
individuellen und gemeinschaftlich-solidarischen Prinzipien. Das Integrieren 
liberaler Schutzrechte bietet dabei einen postessentialistischen Bezugspunkt 
für eine Kritik potenzieller Eingriffe in persönliche Freiheitsräume. Wie die 
oben genannten Beispiele anzeigen, könnte der Einbezug eines liberalen 
Freiheitsverständnisses sogar einen Vorteil bei der Beurteilung von Demo­
kratisierungsinitiativen im Vergleich zu radikaldemokratischen Perspektiven 
bieten. Diese Beobachtung wirft die Frage auf, ob radikale Demokratie – 
wie Marchart argumentiert – wirklich »am Liberalismus vorbei« führen 
sollte oder ob nicht zumindest individuelle Freiheit als notwendiger, liberaler 
Bestandteil von Freiheit verstanden werden müsste.

Eine weitere potenzielle Differenz findet sich in der Auffassung der Sub­
jektkonstitution. Über diese spricht Wellmer bei der Entwicklung seines 
Freiheitsdenken nicht in einem systematischen Sinne, und sie scheint zuwei­
len als gegeben vorausgesetzt zu sein. Lefort kritisiert eine Vorstellung von 
vermeintlich vor‑liegenden, autonomen Individuen bereits bei Tocqueville 
und beschreibt als notwendigen Teil der modernen Kontingenzerfahrung ein 
Unvermögen des Subjekts, eine eigene positive Identität zu entwickeln.60 

Wellmers Perspektive ist hier allerdings differenzierter, denn bei ihm wird 
das liberale Selbst durchaus als fragmentiert und bestehend aus einer Viel­
zahl sich fortwährend verändernder Identitäten gedacht.61 Die Menschen 

 
59 Wellmer 1993 a, S. 77.
60 Vgl. Lefort 1988 b, S. 180 f.
61 Vgl. Wellmer 1993 a, S. 69.

Postessentialismus und »negative« Freiheit 601

Leviathan, 52. Jg., 4/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:27:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583


tragen folglich auch die Spannung beider Anteile kommunaler Freiheit in 
sich: einerseits die individuelle Dimension, die zur Schwächung des Gemein­
schaftlichen tendiert, und andererseits die »kommunitäre« Orientierung, 
die sich in gelebter demokratischer Solidarität ausdrückt. Leforts radikalde­
mokratische Verunsicherungsdiagnose des Subjekts scheint nichtsdestotrotz 
umfassender auszufallen, wenn er feststellt, »that the individual discovers 
that he is undefined, and has no contours, no content and no goal«.62 

Über Fragen der Subjektivierung besteht im radikaldemokratischen Diskurs 
keine Einigkeit, Lefort wird hier daher nur beispielhaft angeführt. Wie Fran­
cesca Raimondi zusammenfasst, stehen Ansätze, die die Unterwerfung der 
Individuen unter soziale Ordnungen betonen – exemplarisch repräsentiert 
durch Michel Foucault, Judith Butler, Ernesto Laclau oder Chantal Mouffe 
–, Entwürfen gegenüber, die die Subjektformung mit der Möglichkeit wider­
ständiger Unterbrechung verbinden – zu finden bei Rancière oder Cornelius 
Castoriadis.63 Da Wellmer bei der Formulierung seines Freiheitsmodells 
hierzu keine genaueren Auskünfte gibt, kann sein Verständnis nicht ohne 
Weiteres einer Position zugerechnet werden. Es scheint ferner unklar, ob er 
die diskurstheoretischen, ontologischen Implikationen dieser Ansätze teilen 
würde.64 Abschließend findet sich auch die für die radikaldemokratische 
Theorie zentrale Unterscheidung von Politik und Politischem bei Wellmer 
nicht.65

Trotz der verschiedenen Reibungspunkte zwischen Wellmer und radikal­
demokratischen Perspektiven lassen sich auch weitreichende Überschnei­
dungen feststellen. Als zentralen Ausgangspunkt teilen beide Zugänge 
einen entschiedenen Kontingenzbezug – oder in Gebhs Worten: eine Kon­
tingenzaffirmation. Der bedeutende Stellenwert von Kontingenz in radi­
kaldemokratischen Theorien folgt aus der grundsätzlichen Kritik eines 
fundamentalistischen und metaphysischen Letztbegründungsdenkens.66 Auf 
epistemologischer Ebene führt das Kontingenzverständnis radikaler Demo­
kratietheorie zu einer Skepsis gegenüber definitorischen Objekt- und 
Begriffsbestimmungen, da sich diese in einem fortwährenden, nichtab­
 
62 Lefort 1988 b, S. 181.
63 Vgl. Raimondi 2019.
64 Hier würde sich sicher eine genauere Untersuchung unter Einbezug einer breiteren Textgrund­

lage aus Wellmers Werk lohnen, um diese anschließend mit verschiedenen Vorschlägen radikal­
demokratischer Theorie in Bezug zu setzen. Dies kann aufgrund des Umfangs an dieser Stelle 
nicht geleistet werden.

65 Die Bedeutung der Unterscheidung von Politik und Politischem kann an dieser Stelle nicht 
vertieft werden. Einen hilfreichen Überblick über dieses für die radikaldemokratische Theorie 
äußerst wichtige Begriffspaar bietet der Beitrag von Thomas Bedorf (2010). Eine umfassende 
Auseinandersetzung leistet die einflussreiche Studie Die Politische Differenz von Marchart 
(2010).

66 Vgl. Marchart 2019, S. 572 ff.

602 Julian Giera

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:27:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583


schließbaren Veränderungsprozess befinden.67 Bei Wellmer lässt sich eine 
ähnliche Perspektive beobachten: Während beispielsweise Berlin Freiheit als 
Absicherung individueller Schutzräume definiert und damit beansprucht, 
sinnvoll zwischen Freiheit und anderen Werten unterscheiden zu können, 
betont Wellmer eine Verhandelbarkeit ihrer inhaltlichen Ausgestaltung. 
Kommunale Freiheit ist grundsätzlich durch ihre Kontingenzbezogenheit 
ein nicht endgültig eingrenzbarer Begriff und beinhaltet das für radikalde­
mokratische Zugänge charakteristische Moment der Offenheit. Die postme­
taphysische Begriffsbildung bei Wellmer lässt sich so in Zusammenhang 
mit der objektivierungskritischen Denkweise der radikalen Demokratietheo­
rie setzen. Hinzu kommt, dass auch die von Wellmer gewählten Begriffe 
teils deutliche Überschneidungen zur radikaldemokratischen Terminologie 
aufweisen. Exemplarisch zeigt sich dies am Bild des »Horizonts«: Wellmer 
bezeichnet damit ein Ziel, das moderne Demokratien anvisieren, das aber 
nicht abschließend erreichbar oder realisierbar ist.68 Ähnlich beschreibt 
Marchart als »Horizont« den Drang demokratischer Politik zur Universa­
lisierung ihrer eigenen Prinzipien, welche aber schlussendlich unerreichbar 
bleibt.69 Auch in den Motiven des »unabschließbaren Charakters«70 der 
Moderne sowie der Demokratie als Ordnung ohne »festen Boden«71 zeigen 
sich Parallelen zum radikaldemokratischen Vokabular.

Weiter zielt das Kontingenzdenken radikaler Demokratietheorie – neben 
epistemologischen Fragen – auf das Aufbrechen von Überzeugungen, nach 
welchen Demokratie eine feste Institutionenordnung verkörpert, und ver­
sucht damit den Blick für die fortwährende Gestaltbarkeit von Demokra­
tie im Sinne eines kollektiven Aushandlungsprozesses zu öffnen. Die von 
Wellmer herausgestellte demokratische Veränderungsdynamik ohne festes 
Ziel und ohne Garantie auf das Weiterbestehen einer Demokratie schließt 
hier an. Die Ausgangserfahrung ist dabei für Wellmer das Bewusstwerden 
von Kontingenz, welches sich in einer konstitutiven Verunsicherung und 
Unabschließbarkeit demokratischer Ordnungen ausdrückt. Hier lässt sich 
eine Verbindung zu Leforts Metapher des »Abenteuers« der demokratischen 

 
67 Vgl. Lefort 1990, S. 283 ff.
68 Vgl. Wellmer 1993 b, S. 53.
69 Vgl. Marchart 2023, S. 123. Wie zentral diese Metapher für das radikaldemokratische Denken 

ist, lässt sich am bald erscheinenden Werk mit gleichlautendem Titel Der Demokratische Hori­
zont von Marchart erahnen (Marchart 2026). Auch greift beispielsweise Laclau das Motiv des 
Horizonts auf, wenn er die Unbegründbarkeit politischer Ordnungen auf ihre radikal-kontin­
genten Wurzeln zurückführt und diese als Ausgangspunkt demokratischer Freiheit identifiziert 
(Laclau 1989, S. 81).

70 Wellmer 1993 b, S. 53.
71 Wellmer 1993 a, S. 61.

Postessentialismus und »negative« Freiheit 603

Leviathan, 52. Jg., 4/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:27:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583


Erfahrung herstellen.72 Zudem greift Wellmers Kontingenzdenken ein Ver­
ständnis von Freiheit als Leitmotiv moderner Gemeinwesen auf. Freiheit 
weist darin als Prinzip der Demokratie über konkrete Institutionenordnun­
gen hinaus und beinhaltet ein transformatives Potenzial der Weiterentwick­
lung und prinzipiell auch der Vertiefung von demokratischen Ordnungen 
und Kulturen. Dieses dynamische Element der immerwährenden Gestaltbar­
keit gesellschaftlicher Verhältnisse findet sich auch in Ansätzen der radi­
kalen Demokratietheorie wieder.73 Es ähnelt außerdem Gebhs politischem 
Freiheitsverständnis. Sowohl bei Wellmer als auch bei radikaldemokrati­
schen Ansätzen ist die Offenheit moderner Demokratie eine Stärke, die 
immer auch Kritik von Ungerechtigkeit und Unfreiheit ermöglicht. Dies 
bietet die Chance, Perspektiven einer umfassenden Demokratisierung, dem 
Hauptanliegen der radikalen Demokratietheorie, im Rahmen kommunaler 
Freiheitspraxis zu verhandeln.

Wellmers Begriff der kommunalen Freiheit weist vor diesem Hintergrund 
ein radikaldemokratisches Potenzial auf, welches sich in seiner kontingenz­
affirmativen Ausrichtung, seiner Betonung des Zusammenhangs von Frei­
heit und Demokratie, der Herausstellung der Veränderbarkeit moderner 
Demokratien und seiner metaphysik-kritischen Sichtweise zeigt. Letztlich 
beinhaltet Wellmers Freiheitsdenken, auch wenn sein theoretischer Blick 
nicht dem vorherrschenden radikaldemokratischen entsprechen mag, eine 
Verbindung zum Kernanliegen radikaler Demokratietheorie: der Demokra­
tisierung der Demokratie. Wellmers Zusammenbringen einer postessentia­
listischen Begriffsentwicklung und der Bedeutung individueller beziehungs­
weise »negativer« Freiheit zeigt zudem ein Potenzial kommunaler Freiheit 
als Ergänzung zu Gebhs Verteidigung radikaler Demokratietheorie, um 
»anschlussfähiger über die Normativität der Radikaldemokratie [zu] spre­
chen«.74

Conclusio

Einerseits bietet Wellmers Begriff der kommunalen Freiheit eine plausible 
Alternative zu der von Berlin vorgenommenen Teilung des Freiheitsbegriffs. 
Wellmer schafft es, zu zeigen, dass es – anders als Berlin postuliert – 
einen Freiheitsbegriff geben kann, der sowohl individuelle als auch öffent­
liche beziehungsweise politische Freiheit in einem postmetaphysischen Frei­
heitskonzept verbindet. Die postessentialistische Ausrichtung kommunaler 

5.

 
72 Vgl. Lefort 1988 b, S. 179.
73 Vgl. Comtesse et al. 2019, S. 471 ff.
74 Gebh 2022, S. 590.

604 Julian Giera

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:27:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583


Freiheit ermöglicht es andererseits, diese mit einer radikaldemokratischen 
Kontingenzaffirmation in Bezug zu setzen. Durch das Integrieren der 
»negativen«, individuellen Bedeutungsdimension von Freiheit geht Wellmers 
Modell indes über einen rein politischen, radikaldemokratisch inspirierten 
Freiheitsbegriff hinaus und lässt sich insofern als produktive Ergänzung 
zur eingangs aufgegriffenen Debatte um ein Normativitätsdefizit radikaler 
Demokratietheorie interpretieren. Zwar lässt sich Wellmers Ansatz nicht 
nahtlos in radikale Demokratietheorie einfügen, jedoch teilt er mit ihr zen­
trale Grundannahmen und beschreibt ein Freiheitsdenken, das offen für eine 
Intensivierung und Ausweitung von Demokratie im Rahmen kommunaler 
Freiheitspraxis ist. Gleichzeitig erkennt das Modell kommunaler Freiheit an, 
dass bei Freiheitsfragen immer auch persönliche Schutzräume berücksichtigt 
werden müssen.

Ein produktiver Ansatzpunkt für zukünftige Untersuchungen könnte es 
sein, Wellmers Denken in der Breite mit radikaldemokratischen Theorie­
ansätzen in Verbindung zu bringen. Wellmers Aufgreifen von Tocquevil­
les Freiheitsdenken weist beispielsweise in eine ähnliche Richtung wie 
Leforts Tocqueville-Lektüre.75 Lohnenswert könnten auch die Fragen nach 
einer hegelianisch inspirierten Lesart radikaler Demokratietheorie sein oder, 
umgekehrt, danach, ob sich Wellmers kommunaler Freiheitsbegriff nicht in 
bereits vorliegende radikaldemokratische Theorieansätze integrieren lässt.

Literatur

Bedorf, Thomas 2010. »Das Politische und die Politik. Konturen einer Differenz«, in Das 
Politische und die Politik, hrsg. v. Bedorf, Thomas; Röttgers, Kurt, S. 13–37. Berlin: 
Suhrkamp.

Berlin, Isaiah 2017. »Zwei Freiheitsbegriffe«, in Freiheit. Zeitgenössische Texte zu einer phi­
losophischen Kontroverse, hrsg. v. Schink, Philipp, S. 71–101. Frankfurt a. M.: Suhr­
kamp.

Celikates, Robin 2010. »Ziviler Ungehorsam und radikale Demokratie. Konstitutierende vs. 
konstituierte Macht?«, in Das Politische und die Politik, hrsg. v. Bedorf, Thomas; Rött­
gers, Kurt, S. 274–300. Berlin: Suhrkamp.

Cohen, Gerald Allan 2017. »Freiheit und Geld«, in Freiheit. Zeitgenössische Texte zu einer 
philosophischen Kontroverse, hrsg. v. Schink, Philipp, S. 285–333. Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp.

Comtesse, Dagmar 2019. »Freiheit und Gleichheit«, in Radikale Demokratietheorie. Ein 
Handbuch, hrsg. v. Comtesse, Dagmar; Flügel-Martinsen, Oliver; Martinsen, Franziska; 
Nonhoff, Martin, S. 523–533. Berlin: Suhrkamp.

Comtesse, Dagmar; Flügel-Martinsen, Oliver; Martinsen, Franziska; Nonhoff, Martin 2019. 
»Demokratie«, in Radikale Demokratietheorie. Ein Handbuch, hrsg. v. Comtesse, Dag­
mar; Flügel-Martinsen, Oliver; Martinsen, Franziska; Nonhoff, Martin, S. 457–483. Ber­
lin: Suhrkamp.

de Tocqueville, Alexis 2021 [1835/40]. Über die Demokratie in Amerika, hrsg. v. Mayer, 
Jacob P. Ditzingen: Reclam.

 
75 Vgl. Lefort 1988 a; Lefort 1988 b.

Postessentialismus und »negative« Freiheit 605

Leviathan, 52. Jg., 4/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:27:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583


Flügel-Martinsen, Oliver 2020. Radikale Demokratietheorien zur Einführung. Hamburg: 
Junius.

Flügel-Martinsen, Oliver 2022. »Radikale Demokratietheorie unter Normalisierungsdruck«, 
in Leviathan 50, 4, S. 557–576.

Gebh, Sara 2022. »Denken in Alternativen: Für eine offensive Verteidigung der Radikalde­
mokratie«, in Leviathan 50, 4, S. 577–594.

Gebh, Sara 2023. »Exzessive Freiheit: Lizenz als grundloser Grund der Radikaldemokra­
tie?«, in Transformationen des Politischen. Radikaldemokratische Theorien für die 
2020er Jahre, hrsg. v. von Ramin, Lucas; Schubert, Karsten; Gengnagel, Vincent; Spoo, 
Georg, S. 163–182. Bielefeld: transcript.

Herrmann, Steffen; Flatscher, Matthias. Hrsg. 2020. Institutionen des Politischen. Perspekti­
ven der radikalen Demokratietheorie. Baden-Baden: Nomos.

Herzog, Don 1985. Without Foundations: Justification in Political Theory. Ithaca, London: 
Cornell University Press.

Hofmann, Julian Nicolai; Jörke, Dirk 2022. »Liberalismus oder Barbarei: Claude Lefort und 
die französische Totalitarismusdiskussion«, in Leviathan 50, 4, S. 529–556.

Honneth, Axel 2020. »Drei, nicht zwei Begriffe der Freiheit. Zur Reaktualisierung einer ver­
schütteten Tradition«, in Die Armut unserer Freiheit. Aufsätze 2012–2019, hrsg. v. 
Honneth, Axel, S. 139–161. Berlin: Suhrkamp.

Laclau, Ernesto 1989. »Politics and the Limits of Modernity«, in Social Text 21, S. 63–82.
Ladwig, Bernd 2011. »Freiheit«, in Politische Theorie, hrsg. v. Göhler, Gerhard; Iser, Mat­

tias; Kerner, Ina, S. 83–100. 2., aktualisierte und erweiterte Auflage. Wiesbaden: VS Ver­
lag für Sozialwissenschaften.

Lefort, Claude 1988 a. »From Equality to Freedom. Fragments of an Interpretation of 
Democracy in America«, in Democracy and Political Theory, hrsg. v. Lefort, Claude, 
S. 183–209. Cambridge, Oxford: Polity Press.

Lefort Claude 1988 b. »Reversibility. Political Freedom and the Freedom of the Individual«, 
in Democracy and Political Theory, hrsg. v. Lefort, Claude, S. 165–182. Cambridge, 
Oxford: Polity Press.

Lefort, Claude 1990. »Die Frage der Demokratie«, in Autonome Gesellschaft und libertäre 
Demokratie, hrsg. v. Rödel, Ulrich, S. 281–297. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

MacCallum Jr., Gerald 2017. »Negative und positive Freiheit«, in Freiheit. Zeitgenössische 
Texte zu einer philosophischen Kontroverse, hrsg. v. Schink, Philipp, S. 134–159. Frank­
furt a. M.: Suhrkamp.

Macpherson, Crawford Brough 2017. »Berlins Teilung der Freiheit«, in Freiheit. Zeitgenös­
sische Texte zu einer philosophischen Kontroverse, hrsg. v. Schink, Philipp, S. 189–223. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Marchart, Oliver 2010. Die politische Differenz. Zum Denken des Politischen bei Nancy, 
Lefort, Badiou, Laclau und Agamben. Berlin: Suhrkamp.

Marchart, Oliver 2019. »Kontingenz/Grundlosigkeit«, in Radikale Demokratietheorie. Ein 
Handbuch, hrsg. v. Comtesse, Dagmar; Flügel-Martinsen, Oliver; Martinsen, Franziska; 
Nonhoff, Martin, S. 572–575. Berlin: Suhrkamp.

Marchart, Oliver 2023. »Aktualität und Aktualismus. Anmerkungen zur Aufgabe radikaler 
Demokratietheorie«, in Transformation des Politischen. Radikale Demokratietheorie 
zwischen Transformationsbedarf und Normalisierungsdruck, hrsg. v. von Ramin, Lucas; 
Schubert, Karsten; Gengnagel, Vincent; Spoo, Georg, S. 109–128. Bielefeld: transcript.

Marchart, Oliver 2026. Der demokratische Horizont. Politik und Ethik radikaler Demokra­
tie. Berlin: Suhrkamp (im Erscheinen).

Pettit, Philip 2017. »Freiheit als Nicht-Beherrschung«, in Freiheit. Zeitgenössische Texte zu 
einer philosophischen Kontroverse, hrsg. v. Schink, Philipp, S. 453–483. Frankfurt a. 
M.: Suhrkamp.

Raimondi, Francesca 2019. »Subjektivierung«, in Radikale Demokratietheorie. Ein Hand­
buch, hrsg. v. Comtesse, Dagmar; Flügel-Martinsen, Oliver; Martinsen, Franziska; Non­
hoff, Martin, S. 622–632. Berlin: Suhrkamp.

Rössler, Beate 2017. Autonomie. Ein Versuch über das gelungene Leben. Berlin: Suhrkamp.
Rzepka, Vincent; Straßenberger, Grit 2014. »Für einen konfliktiven Liberalismus«, in Zeit­

schrift für Politische Theorie 5, 2, S. 217–233.

606 Julian Giera

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:27:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583


Sacksofsky, Ute 2022. »Relationale Freiheit – Philosophische Wurzeln und grundrechtstheo­
retische Implikationen«, in Freiheit oder Leben? Das Abwägungsproblem der Zukunft, 
hrsg. v. Günther, Klaus; Volkmann, Uwe, S. 180–198. Berlin: Suhrkamp.

Schink, Philipp. Hrsg. 2017. Freiheit. Zeitgenössische Texte zu einer philosophischen Kon­
troverse. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Straßenberger, Grit 2019. »Kritik oder Radikalisierung des Liberalismus«, in Radikale 
Demokratietheorie. Ein Handbuch, hrsg. v. Comtesse, Dagmar; Flügel-Martinsen, Oli­
ver; Martinsen, Franziska; Nonhoff, Martin, S. 730–745. Berlin: Suhrkamp.

Taylor, Charles 1985. »Atomism«, in Philosophy and the Human Sciences. Philosophical 
Papers 2, hrsg. v. Taylor, Charles, S. 187–210. Cambridge: Cambridge University Press.

Taylor, Charles 2017. »Der Irrtum der negativen Freiheit«, in Freiheit. Zeitgenössische Texte 
zu einer philosophischen Kontroverse, hrsg. v. Schink, Philipp, S. 163–188. Frankfurt a. 
M.: Suhrkamp.

von Ramin, Lucas 2021. »Die Substanz der Substanzlosigkeit. Das Normativitätsproblem 
radikaler Demokratietheorie«, in Leviathan 49, 3, S. 337–360.

Wellmer, Albrecht. Hrsg. 1985. Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne. Vernunftkri­
tik nach Adorno. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Wellmer, Albrecht 1986. Ethik und Dialog. Elemente des moralischen Urteils bei Kant und 
in der Diskursethik. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Wellmer, Albrecht 1993 a. »Bedingungen einer demokratischen Kultur. Zur Debatte zwi­
schen ›Liberalen‹ und ›Kommunitaristen‹«, in Endspiele: Die unversöhnliche Moderne. 
Essays und Vorträge, hrsg. v. Wellmer, Albrecht, S. 15–53. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Wellmer, Albrecht 1993 b. »Freiheitsmodelle in der modernen Welt«, in Endspiele: Die 
unversöhnliche Moderne. Essays und Vorträge, hrsg. v. Wellmer, Albrecht, S. 15–53. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Wellmer, Albrecht 1993 c. »Wahrheit, Kontingenz, Moderne«, in Endspiele: Die unversöhn­
liche Moderne. Essays und Vorträge, hrsg. v. Wellmer, Albrecht, S. 157–177. Frankfurt 
a. M.: Suhrkamp.

Wellmer, Albrecht 2004. Sprachphilosophie. Eine Vorlesung. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Wellmer, Albrecht. Hrsg. 2007. Wie Worte Sinn machen. Aufsätze zur Sprachphilosophie. 

Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Wellmer, Albrecht 2009. Versuch über Musik und Sprache. München: Hanser.

Postessentialismus und »negative« Freiheit 607

Leviathan, 52. Jg., 4/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:27:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583


Zusammenfassung: Als Reaktion auf den Vorwurf eines Normativitätsdefizits argumen­
tieren Vertreter:innen radikaldemokratischer Theorie für einen Freiheitsbegriff, der, ver­
standen als demokratische Öffnungslogik, einen normativen Bezugspunkt bieten soll. Es 
handelt sich jedoch um ein ausschließlich politisches Freiheitsverständnis, welches die 
Frage des Umgangs mit individueller beziehungsweise »negativer« Freiheit als notwendi­
ger Begrenzung politischer Gestaltungsinitiativen ausklammert. Im Beitrag wird daher 
Albrecht Wellmers Begriff der kommunalen Freiheit, der individuelle sowie politische 
Freiheit in einem postessentialistischen Freiheitsbegriff verbindet, eingeführt. Dieser ant­
wortet einerseits auf die von Isaiah Berlin herausgestellte Problematik »negativer« und 
»positiver« Freiheit und bietet andererseits neue Perspektiven auf ein radikaldemokrati­
sches Freiheitsverständnis.

Stichworte: radikale Demokratietheorie, Postessentialismus, Normativität, Freiheit

Postessentialism and »Negative« Freedom: Albrecht Wellmer’s Concept of 
Communal Freedom and Its Radical Democratic Potential

Summary: In response to the accusation of a normativity deficit, representatives of 
radical democratic theory argue for a concept of freedom that, understood as a demo­
cratic opening logic, is intended to offer a normative reference point. However, it is 
an exclusively political conception of freedom, which leaves out the question of how 
to deal with individual or »negative« freedom as a necessary limitation to political 
initiatives. The article therefore introduces Albrecht Wellmerʼs concept of communal 
freedom, which combines the individual and political dimension in a post-essentialist 
understanding of freedom. On the one hand, this responds to the problem of »nega­
tive« and »positive« freedom highlighted by Isaiah Berlin and, on the other hand, offers 
new perspectives on a radical democratic understanding of freedom.

Keywords: radical democracy, post-essentialism, normativity, freedom

Autor

Julian Giera
Freie Universität Berlin
Otto-Suhr-Institut
Ihnestraße 22
14195 Berlin
Deutschland
julian.giera@fu-berlin.de

608 Julian Giera

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:27:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-583

