Demokratische Gleichheit. Eine politische
Phanomenologie epistemischer Macht

Steffen Herrmann

Abstract Demokratische Gemeinschaften zeichnen sich durch einen unaufhebbaren Streit um
politische Gleichheit aus. Die radikale Demokratietheovie fragt dabei danach, wie die Unter-
scheidung zwischen Gleichen und Ungleichen jeweils gezogen wird. Der vorliegende Beitrag
schligt vor, diese Frage mit Hilfe einer politischen Phinomenologie epistemischer Macht zu
beantworten. Er zeigt, dass epistemische Macht mittels Kredibilititsunterstellungen operiert,
die das Erscheinen demokratischer Gleichheit auf der Ebene unseres Wahrnehmungsglaubens
prifigurieren. Das hat Folgen fiir Kimpfe um politische Gleichheit: Diese miissen auf eine
Umgestaltung des Sinnlichen abzielen. Was das bedeuten kann, wird anhand einer phino-
menologischen Analyse der politischen Kiampfe von Black Lives Matter gezeigt.

Democratic communities are characterized by an unsolvable dispute about political equality.
Radical democratic theory asks how the distinction between equals and unequals is drawn in
each case. This paper proposes to answer this question by means of a political phenomenology
of epistemic power. It shows that epistemic power operates by means of credibility assumptions
that prefigure the appearance of democratic equality at the level of our perceptual beliefs. This
has implications for struggles for political equality: these must aim at a transformation of the
sensible. What this can mean is shown through a phenomenological analysis of the political
struggles of Black Lives Matter.

Ideengeschichtlich taucht die Demokratie zum ersten Mal in Herodots Historien
auf. In einer Auseinandersetzung um die beste Regierungsform erklirt Otanes
dort, dass die Demokratie den »allerschonsten Namen« trage. Was damit gemeint
ist, prézisiert er gleich in der Folge als »Gleichheit vor dem Gesetz« (Herodot III,
80). Diese Gleichheit besitzt in der Polis gemeinhin zwei Dimensionen: Gleich
sind die Vollbiirger der Polis nicht nur im Bezug auf ihre Rolle als Adressaten des
Gesetzes, gleich sind sie vielmehr auch in Bezug auf ihre Rolle als Autoren des
Gesetzes. Entsprechend konnen wir die Demokratie als Herrschaft der Gleichen
iiber Gleiche verstehen. Ideengeschichtlich ist der Begriff der Demokratie so von
Anfang an mit dem normativen Ideal der Gleichheit verbunden. Freilich ist dabei

- am 12.02.2026, 17:06:16.


https://doi.org/10.14361/9783839466704-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

42

Transformationen des Politischen

die Frage, wer als Gleicher unter Gleichen zihlt, stets schon umstritten. Bekanntlich
zihlten Sklaven und Frauen nicht zu den Vollbiirgern, genauso aber auch Metéken
und aufgrund ihres Alters als unreif erachtete Manner (Hansen 1991: Kap. 5). Die
radikale Demokratietheorie kann nun als jene theoretische Strémung verstanden
werden, welche sich des Streits um den Demos annimmt, indem sie genealogisch
nachzeichnet, wer als Gleicher unter Gleichen zihlt und wie die Unterscheidung
zwischen Gleichen und Ungleichen historisch jeweils gezogen wurde (Herrmann
2023).

Die Frage der demokratischen Gleichheit lisst sich dabei auf ganz unterschied-
liche Weise stellen. Klassischerweise kommt der Demos zunichst als »Wahl-Volk«
in den Blick (Rosanvallon 2016: 161). Gefragt wird dann z.B. danach, ob Straftitern
voriibergehend oder dauerhaft das Wahlrecht entzogen werden sollte, ob Menschen
mit geistigen Handicaps in ithrem politischen Urteil ernst genommen werden kon-
nen oder ob Migranten einen Einbiirgerungstest bestehen miissen, um zum Demos
gezihlt zu werden (Ahlhaus 2020: 20ff). In Bezug auf das Wahlvolk zielt die radi-
kaldemokratische Fragestellung zumeist darauf ab, die Bedingungen und Voran-
nahmen freizulegen und kritisch zu befragen, die Subjekte dazu berechtigen, als
Gleiche am demokratischen Willensbildungsprozess — im Sinne des Zugangs zur
Wahlurne - teilzunehmen. Anders und breiter fillt die Frage aus, wenn man das
von Pierre Rosanvallon so genannte »Meinungs-Volk«in den Blick nimmt (2016:161).
Kritisch befragt wird nun nicht mehr, wer Zugang zur Wahlurne besitzt, sondern
wessen Stimme in der Offentlichkeit Gehér findet. Das ist freilich kein einfaches
Unterfangen, da die Zugangsbedingungen zu den Orten der 6ffentlichen Meinungs-
bildung weitaus diffuser sind als diejenigen zur Wahlkabine. Einerseits unterliegen
sie keiner juridischen Kontrolle, so dass auch vom Wahlvolk ausgeschlossene Teile
der Bevolkerung hier prinzipiell ihre Stimme erheben kénnen, andererseits bedeu-
tet das jedoch nicht, dass in der Offentlichkeit alle Stimmen gleichermafien zu Ge-
hoér gebrachtwerdenkénnen. Auch hier gibtes Stimmen, die gezihlt, und solche, die
nicht gezihlt werden. Um solche Auseinandersetzungen um die Frage »Wer zdhlt?«
in den Blick zu bekommen scheint es mir hilfreich, auf die feministische Episte-
mologie und hier insbesondere das von Miranda Fricker entwickelte Konzept der
»Kredibilitit« zuriickzugreifen (Fricker 2007: 3). Kredibilitit bezeichnet eine durch
epistemische Macht hervorgebrachte GrofRe, die dariiber verfigt, ob und wie viel die
Stimme eines Subjekts zihlt und wie viel Vertrauen wir ihr entgegenbringen. Wir
bekommen dadurch ein Mittel an die Hand, das Erscheinen demokratischer Gleich-
heit — verstanden als Zugangs zur Sphire der 6ffentlichen Meinungsbildung - kri-
tisch auf seine Verflechtung mit Machprozessen hin zu befragen.!

Um die Frage der offentlichen Kredibilitit in den Blick zu nehmen, werde ich
im Folgenden auf den Ansatz einer politischen Phinomenologie zuriickgreifen (Be-

1 Zur radikaldemokratischen Methode der Befragung vgl. Fligel-Martinsen 2017.

- am 12.02.2026, 17:06:16.


https://doi.org/10.14361/9783839466704-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Steffen Herrmann: Demokratische Gleichheit

dorf/Herrmann 2019). Dadurch sollin den Blick kommen, dass Machtprozesse nicht
nur an der Herausbildung von Wissen iiber Subjekte beteiligt sind — was Foucault
als »Macht/Wissen-Komplex« bezeichnet hitte (Foucault 1977: 39) — sondern dar-
tiber hinaus unsere Wahrnehmung selbst priafigurieren und damit dariiber verfiigen
konnen, wie Subjekte tiberhaupt erst erscheinen. In den Blick soll dasjenige kom-
men, was wir mit Merleau-Ponty als »Wahrnehmungsglauben« bezeichnen kénnen
(Merleau-Ponty 1986: 17). Der Riickgriff auf eine politische Phinomenologie soll es
also erlauben, das Erscheinen demokratischer Gleichheit auf eine ganz bestimmte
Weise zu befragen. Zweitens versteht sich die politische Phinomenologie selbst als
eine Methode der Kritik, durch die demokratische Kimpfe um das Erscheinen de-
mokratischer Gleichheit angeleitet werden kénnen. In diesem Sinne wendet sie sich
der Frage zu, wie Gleichheitspolitiken das Feld demokratischer Sichtbarkeit unter-
brechen und umgestalten kénnen. Politische Phinomenologie bildet damit sowohl
ein methodisches Werkzeug der Analyse wie auch der Kritik.

Die Frage der demokratischen Gleichheit soll im Folgenden also als radikalde-
mobkratische Frage danach gestellt werden, wie im Meinungs-Volk die Grenzen zwi-
schen Gleichen und Ungleichen gezogen wird. Beantwortet werden soll diese Frage
mit Hilfe einer politischen Phinomenologie, welche das Feld des Demokratischen
als epistemisches Machtfeld auffasst, in dem um Kredibilitit gestritten wird. Um
das deutlich zu machen, werde ich in einem ersten Schritt zeigen, wie epistemische
Kredibilitit auf der Ebene unseres Wahrnehmungsglaubens fungiert (1). In einem
zweiten Schritt wende ich mich dann der Idee einer epistemischen Macht zu, um
mit epistemischem Schweigen und epistemischer Ignoranz zwei exkludierende For-
men einer solchen Macht herauszuarbeiten (2). In einem dritten Schritt werde ich
dann anhand einer politischen Phinomenologie der Black Lives Matter-Bewegung
einen politischen Kampf'in den Blick nehmen, der auf epistemische Ermichtigung
zielt (3), um dann abschlieflend auf die spezifische Form der Kritik der politischen
Phinomenologie zu reflektieren (4).

1. Epistemische Kredibilitat

Miranda Fricker beginnt ihre politische Epistemologie unserer natiirlichen Einstel-
lung mit folgenden Fragen: Unter welchen Bedingungen glauben wir den Worten
anderer? Und wie kommt es, dass wir manchen Menschen mehr Kredibilitit zuge-
stehen als anderen? Um klar zu machen, was bei diesen Fragen auf dem Spiel steht,
will ich zunichst ein Beispiel geben. Stellen wir uns eine Situation vor, in der wir
die Aussage einer Person, von der wir etwas wissen wollen, beurteilen miissen: Wir
sind auf dem Weg zum Bahnhof und fragen eine Fremde nach der Uhrzeit. Diese
sieht kurz auf ihre Armbanduhr und antwortet: »Es ist 17.10 Uhr«. Normalerweise
bedanken wir uns daraufhin und gehen weiter unseres Weges. Um nun in den Blick

- am 12.02.2026, 17:06:16.

43


https://doi.org/10.14361/9783839466704-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

44

Transformationen des Politischen

zu bekommen, welche Hintergrundmechanismen auch in einer so scheinbar unbe-
deutenden Szene je schon am Werk sind, ist es hilfreich, das Beispiel zu variieren:
Nehmen wir an, die Fremde sieht auf unsere Frage hin nicht auf die Uhr und antwor-
tet uns wie aus der Pistole geschossen: »Es ist 17.10 Uhr«. In diesem Fall werden wir
wohl etwas stutzig werden und uns fragen, woher die andere Person das so unmit-
telbar weif3. Entsprechend werden wir vielleicht zuriickfragen: »Sind Sie sicher?«
Spitestens wenn die Person ohne weiteres Zégern und ohne weitere Erklirung dar-
aufeinfach mit»Ja«antwortet, wird sich langsam ein Zweifel auftun und wir werden
uns fragen, ob wir dieser Aussage vertrauen konnen oder ob sich die Fremde viel-
leicht einen Scherz mit uns erlaubt. Ausgehend von diesem Szenario kénnen wir
nun beginnen, nach der politischen Epistemologie zu fragen, auf deren Grundlage
wir anderen Glauben schenken.

Eine politische Epistemologie, so Fricker, kann grundsitzlich mithilfe von zwei
Sortenvon Theorien beantworten werden: »inferentialistischen« oder »phinomeno-
logischen« (Fricker 2007: 61). Inferentialistische Theorien verstehen unser Mitsein
ausgehend von unseren intellektuellen Leistungen und konzipieren unsere Wahr-
nehmung als einen Prozess der geistigen Verarbeitung von sinnlichen Daten. In Be-
zug auf die Aussage »Es ist 17.10 Uhr« bedeutet dies etwa, dass wir von deren Wahr-
heit nur dann iiberzeugt sind, wenn wir einen Grund fiir ihr Zustandekommen an-
geben konnen (Z.B. die Vermutung, dass die Passantin, kurz bevor wir sie um Aus-
kunft gebeten haben, auf ihre Armbanduhr gesehen hat) oder mittels Induktion auf
die Verlisslichkeit der Sprecherin schlieRen konnen (ihre serigse Kleidung lisst ei-
nen Scherz unwahrscheinlich erscheinen). Fricker argumentiert nun, dass die in-
ferentialistische Position mit ihren intellektualistischen Annahmen zwar geeignet
sein mag, explizite Reflexionsprozesse angemessen zu beschrieben, es ihr aber nicht
gelingt, unser pri-reflexives Leben angemessen zu fassen. Damit teilt Fricker ein
phidnomenologisches Grundiiberzeugung: In unserem Alltag ist uns die Welt zu-
nichst unfraglich gegeben. Wir stehen ihr nicht mit Skepsis gegeniiber, sondern
wir sind praktisch in ihr engagiert und besitzen ein Vorverstindnis, das unser Han-
deln sinnhaft anleitet. Eine reflexive, skeptische Position nehmen wir erst dann ein,
wenn dieses Handeln ins Stocken gerit und sich mit Widerspriichen konfrontiert
sieht (Heidegger 1977 [1927]: 73). Wie aber lassen sich dann unsere Alltagsurteile be-
schreiben? Wie muss eine phinomenologische Darstellung ansetzen?

Fricker beantwortet diese Frage dahingehend, dass unsere Urteile iiber die Kre-
dibilitit von anderen Personen auf einer wahrnehmungstheoretischen Ebene fun-
diert werden miissen. Sie kommen nicht mittels reflexiver Fihigkeiten zustande,
sondern sie sind direkt in unsere Wahrnehmung eingebettet. Mit anderen Worten:
Wir »sehen« die Kredibilitit einer Person, indem wir sie anschauen (Fricker 2007:
73, 76). Diesen Vorgang haben wir uns so vorzustellen, dass in unsere Wahrneh-
mung eine Sensibilitit fiir Anzeichen von Kredibilitit eingelassen ist, mittels de-
rer die Aufrichtigkeit und Kompetenz der sprechenden Person eingeschitzt wird.

- am 12.02.2026, 17:06:16.  oven A


https://doi.org/10.14361/9783839466704-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Steffen Herrmann: Demokratische Gleichheit

Den Hintergrund dieser Einschitzung, so Fricker weiter, bilden eine Reihe von un-
thematischen Vorannahmen iiber die Kredibilitit bestimmter sozialer Identitaten
(Ebd. 72). Machtprozesse fliefen nun genau in dem Moment in unsere Wahrneh-
mungsurteile ein, in dem sich unsere Wahrnehmung auf diese sozialen Identititen
bezieht. Wenn wir beispielsweise in einer Kultur, in der Auslinder als unzuverlis-
sig gelten, die Aussage »Es ist 17.10 Uhr« in einem fremdlindischen Akzent horen,
messen wir ihr moéglicherweise nicht dieselbe Glaubwiirdigkeit bei, wie wenn sie
in einem lokalen Dialekt ausgesprochen wird. Die sozialen Identititen des Eigenen
und des Fremden und die damit verbundenen Vorstellungen von Kredibilitit leiten
dann unser Wahrnehmungsurteil an.

Frickers Ansatz, individuelle Wahrnehmung und Glaubwiirdigkeit von sozialen
Identititen zu verbinden, scheint mir fruchtbar fiir eine politische Epistemologie
demokratischer Gleichheit zu sein kann. Vieles hingt jedoch von der Frage ab, ob
sie diesen Zusammenhang theoretisch hinreichend plausibel machen und eine Ant-
wort auf die Frage geben kann, was es genau bedeutet, dass wir die Kredibilitit von
anderen »sehen« kénnen. Leider fillt Frickers Antwort auf diese Frage wenig iiber-
zeugend aus, da sie sie nur im Modus der Analogie argumentiert und selbst kein
phinomenologisches Wahrnehmungskonzept vorzulegen vermag (ebd. 72ff). Diese
Leerstelle lasst sich jedoch fiillen, wenn wir auf Maurice-Merleau-Pontys Phinome-
nologie der Wahrnehmung zuriickgreifen.*

Merleau-Ponty beginnt die Phinomenologie der Wahrnehmung mit einer Kritik an
dem, was er »objektives Denken« nennt (1966, 159). Dieses Denkens, so argumentiert
er, hat den Kontakt zu unserer gelebten Erfahrung verloren, weil es den Wahrneh-
mungsprozess auf eine falsche Weise versteht. Im Riickgang auf die so genannte
»Konstanzhypothese« — ein Reiz entspricht einem Stimulus — geht es davon aus,
dass sich unsere Sinneserfahrung aus einer von Summe Einzelempfindungen zu-
sammensetzt (Ebd.: 23-26). In Anlehnung an die Gestalttheorie argumentiert Mer-
leau-Ponty nun, dass die Wahrnehmung durch ein iibergreifendes Organisations-
prinzip — die sogenannte »Gestalt« — organisiert wird. Dies kann anhand der Miil-
ler-Lyer’schen Illusion verdeutlicht werden. Das Phinomen ist hier das folgende:
Eine horizontale Linie wird zwischen zwei Spitzwinkel eingeschlossen, die mit den
Enden der Linie zusammenfallen. Zeigen die Spitzen nach auflen, erscheint die Li-
nie kiirzer, als wenn die Pfeilspitzen nach innen zeigen. Das objektive Denken, so
zeigt Merleau-Ponty nun, kann dieses Phinomen nicht erkliren, weil es nicht deut-
lich zu machen vermag, warum die gleiche Linie einmal linger und einmal kiirzer
wahrgenommen wird, obwohl die Sinnesdaten doch in beiden Fillen die gleichen
sind. Dem objektiven Denken bleibt daher nur, die Illusion als eine intellektuelle

2 Ein ganz dhnliches Vorhaben, das sich jedoch mehr auf die habituelle Dimension unseres
Zur-Welt-seins konzentriert findet sich bei Ngo 2012.

- am 12.02.2026, 17:06:16.  oven A

45


https://doi.org/10.14361/9783839466704-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

46

Transformationen des Politischen

Fehlinterpretation dieser Daten zu deuten. Damit entwertet es aber unsere geleb-
te Erfahrung, fiir welche die Linie ja tatsichlich einmal linger und einmal kiirzer
erscheint. Es trigt so zu eben jenem Prozess der Herabsetzung der lebensweltli-
chen Erfahrung gegeniiber wissenschaftlicher Erkenntnis bei, den bereits Husserl
ins Zentrum seiner Wissenschaftskritik gestellt hatte und von dem Merleau-Pon-
ty festhilt: »Wenden wir uns jetzt der Wahrnehmungserfahrung zu, so entdecken
wir, dafd die Wissenschaft nur ein Scheinbild der Subjektivitit zu konstruieren ver-
mochthat:[...] sie unterwirft die phinomenale Welt Kategorien, die nur fiir die Welt
der Wissenschaft Sinn haben.« (Ebd.: 30)

Um die Miller-Lyer-Tiuschung zu erkliren, brauchen wir daher eine phino-
menologische Erklirung. In Anlehnung an die Gestalttheorie geht eine solche Er-
klirung davon aus, dass die einzelnen Elemente der Wahrnehmung so aufeinan-
der bezogen sind, dass sie ein einheitliches Ganzes bilden, das wiederum jedem
Element seinen besonderen Sinn verleiht. Der Ursprung der Gestalt ist dabei nicht
eine intellektuelle Titigkeit, sondern die Sinneswahrnehmung selbst. Mit anderen
Worten: Es gibt einen Sinn in unseren Sinnen. Wenn man nun fragt, woher dieser
Sinn kommt, muss man sich an die genetische Phinomenologie wenden, die dar-
auf abzielt, die Prozesse aufzudecken, in denen Sinn erzeugt und aufrechterhalten
wird. Im Fall der Miiller-Lyer-Illusion hat diesbeziiglich etwa Richard Gregory ar-
gumentiert, dass die Illusion auf Basis der Organisation riumlicher Anordnungen
in der westlichen Hemisphire zustande kommt (1966, Kap. 10). Die entsprechen-
de hiusliche Lebensweise geht nimlich damit einher, dass die Konfiguration »Win-
kel nach innen« der Gestalt eines nahe gelegenen Objekts wie etwa einem Teppich
oder einem Tisch entspricht und die Konfiguration »Winkel nach auRen« einem weit
entfernten Objekt wie etwa den Ecken eines Zimmers. Die Gestalten, welche die
entsprechenden Illusionen erzeugen, haben ihre Wurzel also nicht in einem plato-
nischen Ideenhimmel, sondern vielmehr in unserem praktischen Umgang mit der
Welt selbst. Hier schliefdt auch der zweite Punkt an, mit dem Merleau-Ponty sei-
ne Erliuterung der Miiller-Lyer-Tiuschung versieht: Fiir die Betrachterin sind die
zwei prasentierten Linien zunichst weder gleich noch ungleich lang, sondern ein-
fach »anders« (Merleau-Ponty 1966: 30). Und die mit diesem Anderssein verbundene
Unbestimmtheit gilt es nicht als einen Mangel zu verstehen, sondern vielmehr als
Zeichen der Weltoffenheit unserer Wahrnehmung und der mit ihr gegebenen Még-
lichkeit, sich in immer weiteren Wahrnehmungskontexten fortzubilden.

Eine solche genetische Darstellung der Wahrnehmung erméglicht es uns nun,
Frickers Konzeption von Wahrnehmungsurteilen besser zu verstehen — insbesonde-
re die Frage, wie Wahrnehmungs- und Machtprozesse miteinander verbunden sind.
Soziale Klassifikationen konnen im Anschluss an Merleau-Ponty namlich als gestalt-
bildende Prinzipien verstanden werden. Sie bilden keinen Schleier, der sich iiber
unsere Wahrnehmung legt, sondern sie organisieren diese Wahrnehmung selbst.
So wie die Miiller-Lyer’schen Linien ein und dieselbe Linie kiirzer oder linger er-

- am 12.02.2026, 17:06:16.  oven A


https://doi.org/10.14361/9783839466704-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Steffen Herrmann: Demokratische Gleichheit

scheinen lassen, so kdnnen soziale Stereotype eine Person mehr oder weniger ver-
trauenswitrdig zur Erscheinung kommen lassen, je nachdem, ob sie beispielsweise
weifd oder schwarz ist. Stereotype und Vorurteile stellen in solch einem phinomeno-
logischen Zugang keine nachtriglichen Bewertungen der Wahrnehmung dar, son-
dern sie formieren die Wahrnehmung selbst. Mit Merleau-Ponty kénnen wir also
aus der Formulierung, dass wir anderen Menschen ihre Kredibilitit ansehen, daher
tatsichlich Sinn machen.

Bevor ich niher auf epistemische Machteffekte eingehe, ist es zunichst wich-
tig, sich vor Augen zu fithren, dass Stereotype als regulire Bestandteile des Wahr-
nehmungsprozesses verstanden werden miissen. Dies wird deutlich, wenn wir uns
Hans Georg Gadamers Konzeption des hermeneutischen Prozesses zuwenden. In
Wahrheitund Methode argumentiert er bekanntlich, dass unser Verstehen nie bei Null
anfingt, sondern immer mit einem Vorverstindnis der betreffenden Sache (Gada-
mer1990:267). Der Prozess der Sinnstiftung geht mit bestimmten Erwartungen ein-
her und bringt dementsprechend Sinn mit sich. Wenn Gadamer also sagt, »dass al-
les Verstehen unweigerlich ein Vorurteil beinhaltet«, dann meint er damit nicht ein
Vorurteil, sondern den heuristischen Ausgangspunkt, mit dem wir den Prozess des
Verstehens beginnen (ebd.: 272). Das Vorurteil kann sich in der Auseinandersetzung
mit der Sache dabei durchaus als falsch und revisionsbediirftig erweisen, gleich-
wohl aber bildet es den notwendigen Ausgangspunkt, von dem aus wir iiberhaupt
einen deutenden Zugrift bekommen. Es handelt sich um ein unthematisches Hin-
tergrundwissen, das durch Tradition, Sitte und Gewohnheit iiberliefert wird. Vor-
urteile halten uns also in Kontakt mit unserem historischen Horizont. Linda Mar-
tin Alcoff hat gezeigt, dass aus Gadamers Betonung der Bedeutung von Tradition
kein struktureller Konservatismus folgt, der emanzipativem Wandel skeptisch ge-
geniibersteht, wie viele Feministinnen befiirchtet haben, sondern dass es ihm viel-
mehr um die Erschliefung der jeweiligen Gegenwart aus einer Vergangenheit her-
aus geht. Entsprechend kénnen auch Vergangenheit und Tradition zu Befragungen
und Transformationen der Gegenwart fithren (Alcoff 2003).

Wenn man fiir eine solche Rehabilitierung der Rolle des Vorurteils eintritt, stellt
sich natiirlich die Frage, wie man zwischen angemessenen und unangemessenen
Vorurteilen unterscheiden kann. An dieser Stelle kdnnen wir wieder zu Frickers
Uberlegungen zuriickkommen. Problematisch, so argumentiert sie, werden Vor-
urteile iiberall dort, wo sie eine dauerhafte Assoziation zwischen einer sozialen
Gruppe und einem oder mehreren Stereotypen hervorbringen und sich dabei als
unzuginglich fiir Gegenbeweise und Korrekturen erweisen (Fricker 2007: 35). Im
Anschluss daran konnen wir negative Vorurteile dadurch von konstitutiven Vorurtei-
len abgrenzen, dass letztere dem Verstehensprozess als vorliufige Anhaltspunkte
dienen, die im Austausch fortlaufend angepasst werden miissen, erstere dagegen
solche Prozesse blockieren. Konstitutive Vorurteile lassen die Umbildung von Sinn
zu, wihrend negative Vorurteile sich solchen Umbildungen verweigern und gegen-

- am 12.02.2026, 17:06:16.  oven A

47


https://doi.org/10.14361/9783839466704-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

48

Transformationen des Politischen

iber Wiederlegung resistent zeigen. Diese Resistenz fithrt Fricker auf die »affektive
Investition« von Subjekten zuriick (ebd.), ohne jedoch genauer zu kliren, wie es zu
einer solchen Investition kommt und warum aus ihr eine besondere Hartnickigkeit
von negativen Vorurteilen resultiert. Eine Erklirung fiir diesem Umstand konnte
folgendermafien lauten: Dort wo Vorurteile eng mit der Konstitution der eigenen
Identitit verkniipft sind und ihre Revision nur auf Kosten einer Neuverstindi-
gung iiber die eigene Identitit erreicht werden kann, weisen sie eine besondere
Hartnickigkeit auf. Solche Vorurteile finden wir iitberall dort, wo sie in dichotome
Verhiltnisbegriffe wie etwa Eigenes/Fremdes, Mann/Frau oder Weif3/Schwarz
eingebettet sind. Definiert sich der erste Terminus in solchen Begriffen allein
durch seine Negation des zweiten Terminus, wird dieser zu einem konstitutiven
Bestandteil des ersten Begriffs selbst. Seine Transformation stellt daher eine Gefahr
fiir das Verhiltnis im Ganzen dar, was entsprechend eine Verweigerungshaltung
gegeniiber solchen Transformationen zur Folge haben kann.

2. Epistemische Macht

Im letzten Abschnitt haben wir im Ausgang von einer phinomenologischen Episte-
mologie gesehen, dass Vorurteile keine nachtriglichen Bewertungen unserer Wahr-
nehmung darstellen, sondern gestaltbildende Prinzipien, die den Wahrnehmungs-
prozess selbst organisieren. Auf dieser Grundlage gilt es nun jene Effekte episte-
mischer Macht in den Blick zu nehmen, die das Erscheinen demokratischer Gleich-
heit prifigurieren. Zwei Machteffekte lassen sich hier unterscheiden: epistemisches
Schweigen auf der einen und epistemische Ignoranz auf der anderen Seite.
Wenden wir uns zunichst dem epistemischen Schweigen zu. Fricker beschreibt
es als Effekt einer epistemischen »Identititsmacht« (Fricker 2007: 14). Ein Beispiel
hierfiir finden wir in Patricia Highsmiths Roman Der talentierte Mr. Ripley, in wel-
chem der Fabrikant Herbert Greenleaf seine Schwiegertochter mit den Worten
»Marge, es gibt weibliche Intuition und es gibt Fakten!« zum Schweigen bringt.
Indem er Weiblichkeit mit Eigenschaften wie Irrationalitit, Naivitit und Emotio-
nalitit in Verbindung bringt, iibt Greenleaf eine Form von Identititsmacht aus. Die
Ausiibung von Identititsmacht muss von ihm dabei weder intendiert sein noch in
boser Absicht erfolgen. Es kann sich in seinen Augen auch einfach um eine Artiku-
lation von Selbstverstindlichkeiten handeln oder mehr noch: die Handlung kann
sogar benevolent gemeint sein. Beispielsweise wenn Greenleaf intendiert, seine
Schwiegertochter vor anderen zu schiitzen, damit sie sich mit ihren Aulerungen
nicht vor anderen blamiert. Das dndert jedoch nichts an der Tatsache, dass er mit-
hilfe von Identititsmacht Kontrolle iiber die Wirkung der Worte von Marge ausiibt.
Ebenso wie im Fall sozialer Macht weist Fricker auch im Fall der Identititsmacht
darauf hin, dass diese nicht nur aktiv, sondern auch passiv ausgeiibt werden kann.

- am 12.02.2026, 17:06:16.  oven A


https://doi.org/10.14361/9783839466704-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Steffen Herrmann: Demokratische Gleichheit

Letzteres ist dann der Fall, wenn sich Marge gar nicht erst traut, ihre Meinung
Offentlich zu duflern. Beispielsweise weil es zu den gesellschaftlichen Konventionen
der Zeit gehort, dass Frauen ihre Stimme nicht ungefragt in der Offentlichkeit
erheben und schon gar nicht einem Mann widersprechen sollen.

Der entscheidende Effekt von Identititsmacht besteht nun darin, dass sie ih-
rem Gegeniiber eine bestimmte >Kredibilitit« (credibility) zuspricht (ebd.: 17). Die im
sozialen Imaginiren aufgehobenen Stereotype kénnen nun dazu fithren, dass die
Evaluation von anderen mit einem ungerechtfertigten Kredibilititsiiberschuss oder
-defizit verbunden ist (ebd.: 18f). Solche falschen Taxierungen konnen fir Fricker
zwei Ursachen haben: Die erste besteht in einem epistemischen Fehler, der sich auf
den Umstand bezieht, dass wir uns in unserer Einschitzung schlicht und ergreifend
geirrt haben, der zweite bezieht sich auf einen ethischen Fehler, der darin besteht,
dass man negativen Vorurteilen aufgesessen ist und diese trotz gegenteiliger Evi-
denzen nicht korrigiert. Fricker fihrt als Beispiel die fiktive Geschichte von Solo-
mon an: Dieser wichst in einer Gegend auf, in der die Uberzeugung herrscht, dass
Frauen nur halb so intelligent sind wie Minner. Ein Glauben, der durch die Insti-
tutionen, Sitten und Briuche seiner Umwelt gestiitzt wird und daher nicht irratio-
nal erscheint. Als Solomon im Jugendalter zur Universitit geht und seine Heimat-
gegend verlisst, trifft er dort wiederholt auf Frauen, die ihm in Intellekt in nichts
nachstehen. Andert Solomon in diesem Fall seinen Glauben nicht, dann macht er
sich durch sein Festhalten an einem irrationalen negativen Vorurteil ethisch schul-
dig. Entsprechend lisst sich fir Fricker in diesem Fall dann auch davon sprechen,
dass den betroffenen Frauen »testimoniale Ungerechtigkeit« widerfahren ist (ebd.
35). Der Schaden, der den Betroffenen von epistemischer Ungerechtigkeit zugefiigt
wird, besteht darin, dass sie zum Schweigen gebracht werden. Analytisch lassen sich
dabei zwei Formen des Zum-Schweigen-Bringens unterscheiden (Langton 2007):
Die erste Form besteht darin, die angesprochene Person im wortlichen Sinne zum
Schweigen zu bringen. Dies ist der Fall, wenn jemand aufgrund mangelnder Glaub-
witrdigkeit gar nicht erst nach seiner Meinung gefragt wird und vom Gesprich aus-
geschlossen ist. Die zweite Form des Schweigens liegt vor, wenn das Sprechen nicht
verhindert, sondern entleert wird. Dies ist zum Beispiel der Fall, wenn das »Nein«
einer Frau nicht zihlt oder ihre Worte als »Unsinn« abgetan werden. Auch wenn die
marginalisierten Subjekte in diesem Fall die Moglichkeit haben, als Sprecherinnen
und Sprecher aufzutreten, kann ihr Sprechen keine Wirkungen in der Welt erzielen,
weil ihm die notige Autoritit fehlt.

In ihrer Auseinandersetzung mit Frickers Konzeption des epistemischen
Schweigens pliddiert Gaile Pohlhaus dafiir, eine weitere Form der Macht in den Blick
zu nehmen, die sie als epistemische Ignoranz bezeichnet (Pohlhaus 2012). Zu ihrer
Erliuterung greift Pohlhaus auf eines von Frickers zentralen Beispielen zuriick.
Harper Lees Roman Wer die Nachtigall stort. Der Roman spielt in den Siidstaaten der
1930er Jahre und handelt von einem Gerichtsverfahren, in welchem der Schwarze

- am 12.02.2026, 17:06:16.  oven A

49


https://doi.org/10.14361/9783839466704-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

50

Transformationen des Politischen

Tom Robinson angeklagt ist, ein weifles Midchen namens Mayella Ewell sexuell
missbraucht zu haben. In Wirklichkeit hat sich die Szene jedoch so abgespielt,
dass Mayella Tom Avancen gemacht und ihm einen Kuss abgerungen hat. Als ihr
Vater zufillig zu eben dieser Szene dazukommt, verpriigelt er Mayella und gibt
diese Verletzungen spiter als Spuren eines sexuellen Ubergriffs durch Tom aus. Der
Roman handelt nun von der vergeblichen Verteidigung Toms. Dabei wird nicht nur
deutlich, dass dessen Aussage in den Augen der weifden Jury viel weniger Kredibili-
tit besitzt als diejenge von Mayella, sondern auch, dass alle Indizien, welche fiir die
Unschuld Toms sprechen, von den Geschworenen ignoriert werden.

Pohlhaus fithrt dies auf eine Form epistemischer Ignoranz zuriick, die sie an
folgender Szene deutlich macht: Der Staatsanwalt stellt Robinson die Frage, war-
um Robinson auf seinem Weg zur Arbeit so oft am Haus der Ewells Halt gemacht
und Mayella bei der Hausarbeit geholfen hat, obwohl der dafiir keine Entschidi-
gung erhalten hat. Tom antwortet, dass Mayella ihm Leid getan habe, worauf der
Staatsanwalt emport zuriickfragt: »Sie tat Dir Leid, Sie tat Dir Leid?« (ebd.: 726). In
dieser entgeisterten Frage kommt zum Ausdruck, dass Tom etwas fiir den weiflen
Staatsanwalt Unvorstellbares gesagt hat. Das hat seinen Grund darin, dass in ei-
ner rassistischen Gesellschaft eine Hierarchie besteht, an dessen Spitze der weifle
Mann, gefolgt von der weiflen Frau steht, auf die mit einigem Abstand der schwar-
ze Mann und die schwarze Frau folgen. Mitleid wird dabei als ein Gefiihl verstan-
den, das nur top-down verlaufen kann. In dem Moment, wo Tom daher Mitleid mit
Mayella hat, mafit er sich an, in der hierarchischen Gesellschaftsordnung iiber ihr
zu stehen. Und das ist in der von Weifden dominierten Gesellschaft seiner Zeit eben
nicht vorstellbar. Noch die einfache, hart arbeitende Hausfrau steht hier iiber ei-
nem wohlhabenden Schwarzen. Sie braucht daher kein Mitleid eines Schwarzen. Es
ist dieses hermeneutische Raster der herrschenden, weien Klasse, das dafiir sorgt,
dass Toms Aussagen vom Staatsanwalt und den Geschworenen ignoriert und mehr
noch, sogar als Anmaflung empfunden werden (ebd.). Die epistemische Ignoranz,
die Pohlhaus vor Augen hat, ist entsprechend nicht als eine individuelle Verweige-
rungshaltung zu verstehen, sondern sie entspricht vielmehr einer Situation herme-
neutischer Blindheit oder Taubheit.

Die Analysen von Fricker und Pohlhaus liefern uns die begrifflichen Mittel, um
das Wirken epistemischer Macht genauer zu verstehen. Im Falle des epistemischen
Schweigens werden die Stimmen marginalisierter Subjekte zwar gehért und ver-
standen, aber es wird ihnen keine Glaubwiirdigkeit zuerkannt. Thre Auerungen
haben einfach kein Gewicht und werden daher nicht beriicksichtigt. Der umgekehr-
te Fall gilt fiir die epistemische Ignoranz, bei der die epistemischen Ressourcen der
Privilegierten so strukturiert sind, dass die Aussagen der widerstindigen Subjek-
te unverstindlich sind. Auch hier werden die Worte der marginalisierten Subjekte
zwar verstanden, aber ihre Bedeutung wird auf den Kopf gestellt, so dass die Per-
spektive der sprechenden Subjekte wiederum unsichtbar bleibt. Die Frage, die ich

- am 12.02.2026, 17:06:16.


https://doi.org/10.14361/9783839466704-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Steffen Herrmann: Demokratische Gleichheit

nun stellen méchte, lautet: Auf welche politischen Mittel konnen marginalisierte
Subjekte zuriickgreifen, um sich Gehor zu verschaffen? Wie kann eine epistemische
Ermichtigung unterdriickter Subjekte erreicht werden und wie konnen privilegier-
te Subjekte zum Zuhoren gebracht werden? Eine Antwort auf diese beiden Fragen
mochte ich im nichsten Abschnitt anhand einer Analyse der politischen Kimpfe von
Black Lives Matter entwickeln.

3. Epistemische Kampfe

Die bisher angestellten Uberlegungen haben zu zeigen versucht, dass epistemische
Macht mittels Kredibilititsunterstellungen operiert, die auf der Ebene unseres
Wahrnehmungsglaubens fungieren. Das fithrt im Extremfall dazu, dass Weifde
die Stimmen von Schwarzen erst gar nicht zur Kenntnis nehmen (epistemische
Ignoranz) und Schwarze nicht dazu in der Lage sind, ihren Anliegen Gehor zu
verschaffen (epistemisches Schweigen).? Epistemische Macht ist also als Quelle von
demokratischer Ungleichheit zu verstehen. Sie prifiguriert, wer sich im 6ffentli-
chen Raum tiberhaupt als Gleicher unter Gleichen zur Geltung zu bringen vermag.
Was bedeutet das nun fiir Kimpfe um demokratische Gleichheit? Wie lassen sich
epistemische Ignoranz und epistemisches Schweigen brechen? Und wie lassen
sich jene Vorurteilsstrukturen adressieren, die auf der Ebene eines tiefsitzenden
Wahrnehmungsglaubens am Werk sind? Um diese Fragen zu beantworten, will ich
mich in einem letzten Schritt dem »epistemischen Aktivismus« (Medina 2023) der
Black Lives Matter-Bewegung zuwenden.

Black-Lives-Matter (BLM) entstand als Reaktion auf den Tod des 17-jihri-
gen Treyvon Martin, der 2012 auf dem Heimweg von einem Supermarkt wegen
seines Kapuzenpullis und seiner Hautfarbe von einem weiflen Wachmann einer
Biirgerwehr in einem kalifornischen Vorort erschossen wurde. Obwohl Martin
unbewaffnet war, als auf ihn geschossen wurde, erklirte der Schiitze dennoch,
er habe sich bedroht gesehen und in Notwehr gehandelt. Im anschlieRenden Ge-
richtsprozess wurde der Schiitze im Juli 2013 von der Jury freigesprochen. Das
Urteil veranlasste die drei Politaktivistinnen Alicia Garza, Patrisse Cullors und Opal
Tometi unter dem Hashtag #BlackLivesMatter ihre Empérung tiber das Urteil zu
artikulieren (Khan-Cullors und Bandele 2018). Nicht zuletzt aufgrund der brei-
ten Streuung in verschiedenen sozialen Netzwerken wie Facebook, Twitter und
Tumblr fand das Hashtag schnell Resonanz und erreichte eine grofle Zahl von

3 Neben diese beiden defizitiren Modi wiren sicherlich auch noch positive Modi epistemi-
scher Macht in den Blick zu nehmen, welche die politische Epistemologie des »gefahrlichen
und bedrohlichen Erscheinens« schwarzer Subjekte in den Blick nehmen. Zur Ausarbeitung
einer solchen Perspektive vgl. Guenther 2019.

- am 12.02.2026, 17:06:16.  oven A


https://doi.org/10.14361/9783839466704-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

52

Transformationen des Politischen

Gleichgesinnten. Aus dem Hashtag wurde so schnell eine Online-Kampagne, die
von Aktivist_innen genutzt wurde, um rassistische Polizeigewalt, racial profiling,
aber auch weiterreichende gesellschaftliche Diskriminierung von Schwarzen zu
thematisieren.

Im August 2014 schwappt der Protest aus der virtuellen in die analoge Welt iiber.
Anlass war die Ermordung des 28-jahrigen Michael Brown durch sechs Schiisse ei-
nes Polizisten in Ferguson/Missouri. BLM rief in diesem Zuge zu Protesten auf und
brachte tiber 500 Protestierende mit Bussen nach Ferguson. Das Hashtag wanderte
dabei auf die Plakate der Demonstrierenden und wurde zum Emblem der Protest-
bewegung. In den nichsten Jahren sollte BLM landesweit iiber 1.000 Proteste gegen
rassistische Gewalt und Diskriminierung organisieren (Lowery 2017). Die Protestie-
renden griffen dabei auf Blockaden von Verkehrs- und Konsumzentren oder Beset-
zungen von 6ffentlichen Orten zuriick, um dort rassistische Polizeigewalt in Szene
zu setzen: So riefen sie etwa »Hands up! Don't shoot« in Anlehnung an die Erschie-
ung von Michael Brown, der mit erhobenen Hinden erschossen sein worden soll;
oder »I can't breathex, die letzten Worte, die Eric Garner vor seinem Tod duflerte,
bevor er durch das Gewicht mehrerer auf ihm kniender Polizisten zu Tode kam.

Ich moéchte mir die genannten Aktionen von BLM im Folgenden etwas genau-
er ansehen. Zunichst fillt auf, dass diese ganz im Zeichen jenes politischen Pro-
gramms zu stehen scheinen, das Martin Luther King fiir die Biirgerrechtsbewegung
der 1960er Jahre formuliert hat. Zu dieser Zeit argumentiert King in seinem be-
rithmten »Brief aus dem Gefingnis in Birminghame, dass es Ziel von politischen
Protesthandlungen sein muss, eine »Spannung« zu erzeugen, die den Menschen
hilft, »sich aus den dunklen Tiefen des Vorurteils und des Rassenhasses zu den er-
habenen Héhen der Briiderlichkeit und des gegenseitigen Verstehens zu erheben.«
(King 2018 [1964]: 83). King macht hier deutlich, dass ein Verstindigungsprozess
zwischen Schwarzen und Weifden erst dann moglich sein wird, wenn die Fesseln
des Vorurteils so weit gesprengt worden sind, dass itberhaupt eine sinnvolle Kom-
munikation zwischen ihnen moglich ist. Wir kénnen es auch so formulieren: Erst
wenn epistemische Ignoranz und epistemisches Schweigen durchbrochen worden
sind, kann es zu einer sinnvollen Verstindigung tiber das gemeinsame Zusammen-
leben kommen. Wie nun kann ein solcher Bruch hergestellt werden? Kings Antwort
isthier eindeutig: Es bedarf der direct action. Direkte Aktionen sollen dabei zwei Auf-
gaben erfiillen: Zum einen sollen sie die weifle Mehrheitsbevélkerung durch 6ffent-
liche Proteste, Boykotte oder Besetzungen zwingen, die Anliegen von Schwarzen zur
Kenntnis zu nehmen. Zum anderen sollen sie die Vorurteile der weiflen Mehrheits-
bevolkerung durch geeignete Protestformen herausfordern. Schauen wir uns nun ge-
nauer an, wie diese beiden Aufgaben in den Aktionen von Black Lives Matter reali-
siert werden:

Folgt man den Uberlegungen von King, besteht die erste Aufgabe fiir Black Lives
Matter darin, die weifle Mehrheitsbevolkerung zu zwingen, die Existenz von Poli-

- am 12.02.2026, 17:06:16.  oven A


https://doi.org/10.14361/9783839466704-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Steffen Herrmann: Demokratische Gleichheit

zeigewalt zur Kenntnis zu nehmen. Denjenigen Weiflen, welchen die Polizei in ers-
ter Linie als Freund und Helfer erscheint, gilt es vor Augen zu fithren, dass dieser
Glaube ein Effekt ihrer privilegierten Position ist und sich die polizeiliche Realitit
fiir viele Gruppen anders darstellt. Zu diesem Zweck bedarf es freilich extensiver
politischer Aktionen. Erst dann ndmlich, wenn Weifen die Moglichkeit genommen
wird, die Proteste zu ignorieren, miissen sie sich zu den Anliegen der Protestie-
renden in ein Verhiltnis setzen und dadurch auf ihre eigenen Uberzeugungen zu
reflektieren beginnen. Dieser letzte Punkt macht deutlich, warum widerstindiges
Handeln in gewisser Weise immer spektakulir sein muss. Nur dadurch kann nim-
lich gesichert werden, dass man nicht an ihm vorbeikommt und sich eine Meinung
bilden muss.

Damit kommen wir zur zweiten Aufgabe des politischen Protesthandelns. Sei-
ne Aufgabe ist es, die Vorurteile des politischen Gegeniibers herauszufordern. Wie
nun aber muss eine solche Herausforderung beschaffen sein? Es ist ja nicht wenig
wahrscheinlich, dass diejenigen, die sich von anderen zu etwas gezwungen fiih-
len, abweisend auf deren Forderungen reagieren und erst recht an ihren Vorurteilen
festhalten. Mehr noch: Wenn Vorurteile, wie ich argumentiert habe, auf der Ebe-
ne unseres Wahrnehmungsglaubens fungieren, wie kénnen diese dann tiberhaupt
Gegenstand von politischen Interventionen werden? Eine Antwort auf diese Fragen
finden wir zunichst wiederum bei King, wenn er schreibt, dass direkte Aktionen
ihr jeweiliges Thema »dramatisieren« miissen (King 2018: 83). Gemeint ist damit,
dass politisches Handeln seine Anliegen nicht ausschliefilich in Forderungskatalo-
ge (»Stoppt Polizeigewalt!«) fassen darf, sondern diese Forderungen in Szene set-
zen und seinem Gegeniiber dadurch vor Augen fithren muss. Ganz in diesem Sinn
nun sind die Reinszenierungen von Gewaltszenen durch BLM zu verstehen. Die in
fastallen Protestaktionen wiederholten Rufe »Hands up! — Don't shoot!« und »I can’t
breathe, fithren vor Augen, dass weder Trayvon Martin noch Eric Garner der Polizei
gegeniiber als Aggressoren aufgetreten sind, sondern vielmehr Opfer polizeilicher
Gewalt waren. Die Wiederholung ihrer Rufe soll die Verletzlichkeit schwarzer Kor-
per gegeniiber weifler Polizeigewalt sichtbar machen und zeigen, dass diese Leben
in ihren letzten Momenten ganz in den Hinden und der Verantwortung anderer la-
gen. Solche Darstellungen verletzlicher Korper haben zum Ziel, durch ihre Drama-
tisierung die Wahrnehmung schwarzer Personen zu verindern. Anstatt sie als ei-
ne Quelle der Gefahr wahrzunehmen, sollte der weifde Blick umgekehrt dazu in die
Lage versetzt werden, die Gefihrdung schwarzer Korper und die Gewalt, die ihnen
angetan wird, wahrzunehmen.

Solche Wahrnehmungsverinderungen kénnen sicherlich nur schwer durch
einmalige Aktionen herbeigefithrt werden. Vielmehr bedarf es einer wiederholten
Adressierung. Es ist daher nur konsequent, dass die Proteste von Black Lives Matter
auch funf Jahre nach dem Tod von Trayvon Martin noch angehalten haben. So
haben die Aktivist_innen zum fiinften Jahrestag von Martins Tod beispielsweise

- am 12.02.2026, 17:06:16.  oven A

53


https://doi.org/10.14361/9783839466704-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

54

Transformationen des Politischen

den Hashtag #TalkAboutTrayvon ins Leben gerufen, um an die anhaltende Gewalt
gegen Schwarze zu erinnern. BLM hat dazu ein Toolkit veréffentlicht, das sich so-
wohl an Schwarze als auch an WeifRe richtet und unterschiedliche Vorlagen fiir die
die Verwendung in sozialen Medien enthilt. Zu den Vorlagen fiir Twitter gehéren
etwa die folgende Mustersitze »Trayvon wanted to be a pilot!« oder »What would
Trayvon have been like in his 20s? We'll never knowl!, die Trayvons Leben als ein
Leben portritieren, dass Triume fiir seine Zukunft hatte, wie jedes andere mensch-
liche Leben auch (Black Lives Matter 2017). Wir kénnen solche Darstellungen als
Mini-Narrationen im Zeichen der Betrauerbarkeit verstehen. Sie dienen dazu,
wie Judith Butler schreibt, »Trauer und Schmerz zu einer Ressource fiir Politik
zu machen« (Butler 2005: 47). Denn wenn die Betrauerung eines Lebens immer
auch mit einer Anerkennung des Werts dieses Lebens einhergeht, dann richten
sich Akte der offentlichen Trauer immer auch gegen eine Abwertung dieses Lebens.
Die genannten Mini-Narrationen haben also zum Ziel, der Verleugnung und dem
Vergessen von Gewalt gegeniiber Schwarzen entgegenzuwirken und die Gleichheit
schwarzer Subjekte in Szene zu setzen. Ganz ihnlich wie die Reinszenierungen
von Polizeigewalt im Zuge direkter Aktionen operieren auch diese Erzihlungen
nicht im Modus der Aufforderung (»Demilitarisiert die Polizeil«), sondern sie pro-
vozieren eine Perspektivitbernahme und eine andere Sicht auf die Dinge. Dadurch,
dass Schwarze als Personen dargestellt werden, die genauso verletzbar sind wie
alle anderen Menschen auch und die Triume haben wie alle anderen Menschen
auch, soll eine Umgestaltung weifler Wahrnehmung erzielt werden. Die Politik
von Black Lives Matters kann entsprechend als Beispiel fiir eine epistemische Er-
michtigungspolitik verstanden werden, der es nicht nur darum geht, epistemische
Ignoranz und epistemisches Schweigen zu brechen, sondern dadurch zugleich eine
Transformation weifler Wahrnehmung hervorzubringen. Kurz: sie zielt auf eine
Umgestaltung der dominanten politischen Episteme.

4. Politische Phanomenologie

Ich hatte Eingangs betont, dass politische Phinomenologie nicht nur ein Analyse-
werkzeug zum Verstindnis epistemischer Macht, sondern zugleich auch ein Mittel
der Kritik sein kann. Ich will das abschliefRend noch einmal im Riickgrift auf die
Gleichheitspolitik von BLM herausstellen. Diese, so mochte ich argumentieren,
zeigt sich von einem phinomenologischen Modus der Kritik angeleitet. Das wird
deutlich, wenn wir uns noch einmal in aller Kiirze das phinomenologische Projekt
vor Augen fithren. Gegenstand der phinomenologischen Analyse ist bekanntlich
dasjenige, was Husserl die »natiirliche Einstellung« nennt (Husserl 1976: 153). Die
Phinomenologie beginnt nun damit, sich zu eben dieser Einstellung in ein kriti-
sches Verhiltnis zu setzen. Dafiir geht sie zumeist in drei Schritten vor: Mittels

- am 12.02.2026, 17:06:16.  oven A


https://doi.org/10.14361/9783839466704-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Steffen Herrmann: Demokratische Gleichheit

der so genannten epoché gilt es zunichst die in der natiirlichen Einstellung ent-
haltenen Vorannahmen und Vorurteile sichtbar zu machen, anschliefRend wird die
Herkunft solcher Vorurteile dann in einem zweiten Schritt mittels einer Reduktion
freigelegt, bevor dann in einem dritten Schritt das natiirliche Bewusstsein mittels
einer phinomenologischen Aufweisung iber sich selbst aufzukliren versucht wird.
Freilich birgt die genaue Bestimmung und Ausformulierung der drei genannten
Schritte eine Reihe von methodischen Problemen und Herausforderungen, die
es notwendig machen wiirden, verschieden Etappen und Ausprigungen des phi-
nomenologischen Denkens zu rekapitulieren (dazu: Baratella/Herrmann/Loidolt/
Matzner/Thonhauser 2024). Das soll hier fiir den Moment auRer Acht gelassen wer-
den, um stattdessen den Fokus darauf zu legen, wie sich die bisherigen Analysen
grob in dieses Schema einfiigen.

Ausgangspunkt unserer Uberlegungen war zunichst die natiirliche Einstellung
»weiller Subjekte«, die unreflektiert mit Kredibilititsunterstellungen operieren.
Diese wurden dann mit Hilfe einer politischen Epistemologie eingeklammert, um
zu zeigen, dass rassistische Kredibilititsvorurteile als Effekte einer epistemischen
Macht verstanden werden miissen. Die reduktive Analyse hat dann gezeigt, dass
solche Kredibilititsunterstellungen nicht auf einer intellektuellen, sondern viel-
mehr auf einer sinnlichen Ebene verstanden werden miissen. Sie sind der »weifen
Wahrnehmung« von rassifizierten Anderen nicht duflerlich und werden diesen
nicht erst nachtriglich angeheftet, sondern sie prifigurieren, wie rassifizierte An-
dere fiir Weif3e iiberhaupt erst erscheinen kénnen. Die Frage, was es im Anschluss
daran bedeuten kann, WeifSe iiber ihre tief verankerten Vorurteilsstrukturen auf-
zukliren, hat nun die Analyse der BLM-Bewegung gezeigt. Als phinomenologisch
will ich die Kritik von BLM bezeichnen, weil sie dem von Husserl ausgegebenen
Grundsatz folgt, dass die phinomenologische Kritik der natiirlichen Einstellung
nicht im Modus des Beweisens, sondern vielmehr im Modus des »Aufweisens«
zu verfahren hat (Husserl 1956, 197). Gemeint ist damit, dass phinomenologische
Kritik nicht im Modus der logischen Schlussfolgerung verfihrt, sondern im Modus
eines dramaturgischen Aufzeigens. In unserem Kontext bedeutet das, dass die
Kritik rassifizierter Wahrnehmung nicht ausschliefilich mittels logischer Uberzeu-
gungsarbeit operieren sollte: Zu denken wire hier etwa an den humanistischen
Syllogismus »Alle Menschen sind gleich«, »Schwarze sind Menschen«, »Schwarze
sind Menschen wie alle Anderenc, der in vielfiltigen Formen antirassistischer Auf-
klirungsarbeit eine tragende Rolle spielt. Ein solcher auf Emanzipation gerichteter
Ansatz, so lautet das phinomenologische Bedenken, wird nur sehr beschrankt dazu
in der Lage sein, jene alltiglichen, prireflexiven Wahrnehmungsstrukturen zu
adressieren, mittels derer Kredibilititszuschreibungen operieren, da er ihnen ganz
und gar duflerlich bleibt. Wirksame Kritik muss daher in einem anderen, nimlich
sinnlichen Modus operieren. Eben das, so hoffe ich gezeigt zu haben, ist der Fall
in jenen dramatischen Inszenierungspraktiken, die BLM verwendet. Indem BLM

- am 12.02.2026, 17:06:16.  oven A

55


https://doi.org/10.14361/9783839466704-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

56

Transformationen des Politischen

rassistische Polizeigewalt mittels der Reinszenierung der Vulnerabilitit schwarzer
Korper in Szene setzt, werden im besten Fall rassistische Sehgewohnheiten und
Narrative von Weiflen gebrochen und infrage gestellt, so dass diese in der Folge
dazu befihigt werden, schwarze Subjekte auf andere und neue Weise zu sehen.
Was uns die Perspektive der politischen Phinomenologie damit zeigt, ist, dass
radikaldemokratische Kimpfe um demokratische Gleichheit nicht in erster Linie
als Kimpfe um die Bewertung und Beurteilung von Subjekten zu verstehen sind,
sondern als Kimpfe um das sinnliche Erscheinen von Gleichheit selbst. Politische
Phinomenologie kann so nicht nur als ein Werkzeug der Analyse, sondern auch der
politischen Kritik fruchtbar gemacht werden.

Literatur

Ahlhaus, Svenja (2020): Die Grenzen des Demos. Mitgliedschaftspolitik aus postsouveriner
Perspektive, Frankfurt a.M.: Campus.

Alcoff, Linda Martin (2003): »Gadamer’s Feminist Epistemology, in: Lorraine Code
(Hg.), Feminist Interpretations of Hans-Georg Gadamer, University Park: Pennsylva-
nia State University Press, S. 231-257.

Baratella, Nils, Steffen Herrmann, Sophie Loidolt, Gerhard Thonhauser, Tobias
Matzner (Hg.) (2024): The Routledge Handbook on Political Phenomenology, London/
New York: Routledge.

Bedorf, Thomas und Steffen Herrmann (2019): »Three Types of Political Phe-
nomenologyx, in dies. (Hg.), Phenomenology of the Political, London: Routledge,
S.1-14.

Black Lives Matter (2017): Talk about Trayvon: A Toolkit for White People on the Fifth An-
niversary of Trancon’s Death, 2018, https://blacklivesmatter.com/wp-content/uplo
ads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf (17.06.2023)

Butler, Judith (2005), »Gewalt, Trauer, Politiks, in: dies, Gefihrdetes Leben. Politische
Essays. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 36-68.

Fliigel-Martinsen (2017): Befragungen des Politischen. Subjektkonstitution — Gesellschafts-
ordnung — Radikale Demokratie, Wiesbaden: Springer.

Foucault, Michel (1977): Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefiingnisses, iibers. v.
Walter Seitter, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Fricker, Miranda (2007): Epistemic Injustice. Power and the Ethics of Knowing, Oxford/
New York: Oxford University Press.

Gadamer, Hans-Georg (1990): Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen
Hermeneutik. Gesammelte Werke, Bd. 1, Titbingen: Mohr Siebeck.

Guenther, Lisa (2019), »Seeing like a cop. A Critical Phenomenology of Whiteness
as Propertyc, in: Emily Lee (Hg.), Race as Phenomena. Between Phenomenology and
Philosophy of Race, Lanham: Rowman & Littlefield Publishers, S. 189-206.

- am 12.02.2026, 17:06:16.


https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839466704-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf

Steffen Herrmann: Demokratische Gleichheit

Hansen, Mogens Herman (1991): Die Athenische Demokratie im Zeitalter des Demosthe-
nes. Struktur, Prinzipien und Selbstverstindnis, Berlin: Akademie.

Heidegger, Martin (1977): Sein und Zeit, Frankfurt a.M.: Klostermann.

Herrmann, Steffen (2023): Demokratischer Streit. Eine Phianomenologie des Politischen,
Baden-Baden: Nomos.

Herodot (1995): Historien, Bd. 1: Bicher I-V, gr. — dt., hg. v. . Feix, Darmstadt.

Husserl, Edmund (1956): Erste Philosophie, in: Husserlieana V11, hg. V. R Boehm, Haag:
Nijhoff.

Husserl, Edmund (1976): Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzenden-
tale Phinomenologie. Eine Einleitung in die phianomenologische Philosophie, in: Husser-
liana V1, hg. v. W. Biemel, Haag: Nijhoff.

Khan-Cullors, Patrisse und Asha Bandele (2018): #BlackLivesMatter. Eine Geschichte
vom Uberleben, aus d. Engl. v. Henriette Zeltner. Koln: Kiepenheuer & Witsch.

Langton, Rae (2007): »Sprechakte und unsprechbare Aktec, in: Steffen Herrmann,
Sybille Krimer, Hannes Kuch (Hg.): Verletzende Worte. Zur Grammatik sprachlicher
Missachtung, Bielefeld: transcript, S. 107-146.

Lowery, Wesley (2017): They Can't Kill Us All. The Story of Black Lives Matter. London: Pen-
guin.

Medina, José (2023): The Epistemology of Protest. Silencing, Epistemic Activism and the
Communicative Life of Resistance, Oxford: Oxford University Press.

Merleau-Ponty, Maurice (1966): Phanomenologie der Wahrnehmung, aus d. Franz. v.
Rudolf Boehm, Berlin: Walter de Gruyter.

Merleau-Ponty, Maurice (1986): Das Sichtbare und das Unsichtbare, Fink: Miinchen.

Ngo, Helen (2012): The Habits of Racism. A Phenomenology of Racism and Racialized Em-
bodiment, Lenham: Lexington.

Pohlhaus, Gaile (2012): »Relational Knowing and Epistemic Injustice, in: Hypatia 27,
S. 715-735.

Richard L. Gregory (1966): Eye and Brain, New York, McGraw Hill.

Rosanvallon, Pierre (2010): Demokratische Legitimitit. Unparteilichkeit — Reflexivitit —
Niihe, aus d. Franz. v. Thomas Laugstien, Hamburg: Hamburger Edition.

Taylor, Keeanga-Yamahtta (2016): From #Blacklivesmatter to Black Liberation, Chicago,
IL: Haymarket Books.

- am 12.02.2026, 17:06:16.

57


https://doi.org/10.14361/9783839466704-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

7:08:16.



https://doi.org/10.14361/9783839466704-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

