
Demokratische Gleichheit. Eine politische

Phänomenologie epistemischer Macht

Steffen Herrmann

Abstract DemokratischeGemeinschaften zeichnen sichdurch einenunaufhebbarenStreit um

politische Gleichheit aus. Die radikale Demokratietheorie fragt dabei danach, wie die Unter-

scheidung zwischen Gleichen und Ungleichen jeweils gezogen wird. Der vorliegende Beitrag

schlägt vor, diese Frage mit Hilfe einer politischen Phänomenologie epistemischer Macht zu

beantworten. Er zeigt, dass epistemischeMacht mittels Kredibilitätsunterstellungen operiert,

die dasErscheinen demokratischerGleichheit auf der Ebene unseresWahrnehmungsglaubens

präfigurieren. Das hat Folgen für Kämpfe um politische Gleichheit: Diese müssen auf eine

Umgestaltung des Sinnlichen abzielen. Was das bedeuten kann, wird anhand einer phäno-

menologischen Analyse der politischen Kämpfe von Black LivesMatter gezeigt.

Democratic communities are characterized by an unsolvable dispute about political equality.

Radical democratic theory asks how the distinction between equals and unequals is drawn in

each case.This paper proposes to answer this question by means of a political phenomenology

of epistemic power. It shows that epistemic power operates bymeans of credibility assumptions

that prefigure the appearance of democratic equality at the level of our perceptual beliefs.This

has implications for struggles for political equality: these must aim at a transformation of the

sensible. What this can mean is shown through a phenomenological analysis of the political

struggles of Black LivesMatter.

Ideengeschichtlich taucht die Demokratie zum ersten Mal in Herodots Historien

auf. In einer Auseinandersetzung um die beste Regierungsform erklärt Otanes

dort, dass die Demokratie den »allerschönsten Namen« trage. Was damit gemeint

ist, präzisiert er gleich in der Folge als »Gleichheit vor dem Gesetz« (Herodot III,

80). Diese Gleichheit besitzt in der Polis gemeinhin zwei Dimensionen: Gleich

sind die Vollbürger der Polis nicht nur im Bezug auf ihre Rolle als Adressaten des

Gesetzes, gleich sind sie vielmehr auch in Bezug auf ihre Rolle als Autoren des

Gesetzes. Entsprechend können wir die Demokratie als Herrschaft der Gleichen

über Gleiche verstehen. Ideengeschichtlich ist der Begriff der Demokratie so von

Anfang an mit dem normativen Ideal der Gleichheit verbunden. Freilich ist dabei

https://doi.org/10.14361/9783839466704-002 - am 12.02.2026, 17:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


42 Transformationen des Politischen

die Frage,wer alsGleicher unterGleichen zählt, stets schonumstritten.Bekanntlich

zählten Sklaven und Frauen nicht zu den Vollbürgern, genauso aber auch Metöken

und aufgrund ihres Alters als unreif erachtete Männer (Hansen 1991: Kap. 5). Die

radikale Demokratietheorie kann nun als jene theoretische Strömung verstanden

werden, welche sich des Streits um den Demos annimmt, indem sie genealogisch

nachzeichnet, wer als Gleicher unter Gleichen zählt und wie die Unterscheidung

zwischen Gleichen und Ungleichen historisch jeweils gezogen wurde (Herrmann

2023).

Die Frage der demokratischen Gleichheit lässt sich dabei auf ganz unterschied-

liche Weise stellen. Klassischerweise kommt der Demos zunächst als »Wahl-Volk«

in den Blick (Rosanvallon 2016: 161). Gefragt wird dann z.B. danach, ob Straftätern

vorübergehend oder dauerhaft dasWahlrecht entzogenwerden sollte, obMenschen

mit geistigen Handicaps in ihrem politischen Urteil ernst genommen werden kön-

nen oder obMigranten einen Einbürgerungstest bestehenmüssen, um zumDemos

gezählt zu werden (Ahlhaus 2020: 20ff). In Bezug auf das Wahlvolk zielt die radi-

kaldemokratische Fragestellung zumeist darauf ab, die Bedingungen und Voran-

nahmen freizulegen und kritisch zu befragen, die Subjekte dazu berechtigen, als

Gleiche am demokratischen Willensbildungsprozess – im Sinne des Zugangs zur

Wahlurne – teilzunehmen. Anders und breiter fällt die Frage aus, wenn man das

vonPierreRosanvallon so genannte »Meinungs-Volk« indenBlicknimmt (2016: 161).

Kritisch befragt wird nun nicht mehr, wer Zugang zur Wahlurne besitzt, sondern

wessen Stimme in der Öffentlichkeit Gehör findet. Das ist freilich kein einfaches

Unterfangen,dadieZugangsbedingungenzudenOrtenderöffentlichenMeinungs-

bildungweitaus diffuser sind als diejenigen zurWahlkabine. Einerseits unterliegen

sie keiner juridischen Kontrolle, so dass auch vom Wahlvolk ausgeschlossene Teile

der Bevölkerung hier prinzipiell ihre Stimme erheben können, andererseits bedeu-

tet das jedoch nicht, dass in der Öffentlichkeit alle Stimmen gleichermaßen zu Ge-

hörgebrachtwerdenkönnen.Auchhiergibt esStimmen,diegezählt,undsolche,die

nicht gezählt werden. Um solche Auseinandersetzungen um die Frage »Wer zählt?«

in den Blick zu bekommen scheint es mir hilfreich, auf die feministische Episte-

mologie und hier insbesondere das von Miranda Fricker entwickelte Konzept der

»Kredibilität« zurückzugreifen (Fricker 2007: 3). Kredibilität bezeichnet eine durch

epistemischeMachthervorgebrachteGröße,die darüber verfügt,obundwie viel die

Stimme eines Subjekts zählt und wie viel Vertrauen wir ihr entgegenbringen. Wir

bekommendadurch einMittel an dieHand,das Erscheinen demokratischerGleich-

heit – verstanden als Zugangs zur Sphäre der öffentlichen Meinungsbildung – kri-

tisch auf seine Verflechtungmit Machprozessen hin zu befragen.1

Um die Frage der öffentlichen Kredibilität in den Blick zu nehmen, werde ich

im Folgenden auf den Ansatz einer politischen Phänomenologie zurückgreifen (Be-

1 Zur radikaldemokratischen Methode der Befragung vgl. Flügel-Martinsen 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839466704-002 - am 12.02.2026, 17:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Steffen Herrmann: Demokratische Gleichheit 43

dorf/Herrmann2019).Dadurch soll in denBlick kommen,dassMachtprozessenicht

nur an der Herausbildung von Wissen über Subjekte beteiligt sind – was Foucault

als »Macht/Wissen-Komplex« bezeichnet hätte (Foucault 1977: 39) – sondern dar-

überhinausunsereWahrnehmungselbstpräfigurierenunddamitdarüber verfügen

können, wie Subjekte überhaupt erst erscheinen. In den Blick soll dasjenige kom-

men, was wir mit Merleau-Ponty als »Wahrnehmungsglauben« bezeichnen können

(Merleau-Ponty 1986: 17). Der Rückgriff auf eine politische Phänomenologie soll es

also erlauben, das Erscheinen demokratischer Gleichheit auf eine ganz bestimmte

Weise zu befragen. Zweitens versteht sich die politische Phänomenologie selbst als

eine Methode der Kritik, durch die demokratische Kämpfe um das Erscheinen de-

mokratischerGleichheit angeleitetwerden können. In diesemSinnewendet sie sich

der Frage zu, wie Gleichheitspolitiken das Feld demokratischer Sichtbarkeit unter-

brechen und umgestalten können. Politische Phänomenologie bildet damit sowohl

ein methodischesWerkzeug der Analyse wie auch der Kritik.

Die Frage der demokratischen Gleichheit soll im Folgenden also als radikalde-

mokratische Frage danach gestellt werden,wie imMeinungs-Volk dieGrenzen zwi-

schen Gleichen und Ungleichen gezogen wird. Beantwortet werden soll diese Frage

mit Hilfe einer politischen Phänomenologie, welche das Feld des Demokratischen

als epistemisches Machtfeld auffasst, in dem um Kredibilität gestritten wird. Um

das deutlich zumachen,werde ich in einem ersten Schritt zeigen,wie epistemische

Kredibilität auf der Ebene unseres Wahrnehmungsglaubens fungiert (1). In einem

zweiten Schritt wende ich mich dann der Idee einer epistemischen Macht zu, um

mit epistemischemSchweigenundepistemischer Ignoranzzwei exkludierendeFor-

men einer solchen Macht herauszuarbeiten (2). In einem dritten Schritt werde ich

dann anhand einer politischen Phänomenologie der Black Lives Matter-Bewegung

einen politischen Kampf in den Blick nehmen, der auf epistemische Ermächtigung

zielt (3), um dann abschließend auf die spezifische Form der Kritik der politischen

Phänomenologie zu reflektieren (4).

1. Epistemische Kredibilität

Miranda Fricker beginnt ihre politische Epistemologie unserer natürlichen Einstel-

lung mit folgenden Fragen: Unter welchen Bedingungen glauben wir den Worten

anderer? Und wie kommt es, dass wir manchen Menschen mehr Kredibilität zuge-

stehen als anderen? Um klar zumachen, was bei diesen Fragen auf dem Spiel steht,

will ich zunächst ein Beispiel geben. Stellen wir uns eine Situation vor, in der wir

die Aussage einer Person, von der wir etwas wissen wollen, beurteilen müssen: Wir

sind auf dem Weg zum Bahnhof und fragen eine Fremde nach der Uhrzeit. Diese

sieht kurz auf ihre Armbanduhr und antwortet: »Es ist 17.10 Uhr«. Normalerweise

bedankenwir uns daraufhin und gehenweiter unseresWeges. Umnun in den Blick

https://doi.org/10.14361/9783839466704-002 - am 12.02.2026, 17:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


44 Transformationen des Politischen

zu bekommen,welche Hintergrundmechanismen auch in einer so scheinbar unbe-

deutenden Szene je schon amWerk sind, ist es hilfreich, das Beispiel zu variieren:

Nehmenwir an,dieFremdesieht aufunsereFragehinnicht aufdieUhrundantwor-

tet uns wie aus der Pistole geschossen: »Es ist 17.10 Uhr«. In diesem Fall werden wir

wohl etwas stutzig werden und uns fragen, woher die andere Person das so unmit-

telbar weiß. Entsprechend werden wir vielleicht zurückfragen: »Sind Sie sicher?«

Spätestens wenn die Person ohneweiteres Zögern und ohneweitere Erklärung dar-

auf einfachmit »Ja« antwortet,wird sich langsameinZweifel auftunundwirwerden

uns fragen, ob wir dieser Aussage vertrauen können oder ob sich die Fremde viel-

leicht einen Scherz mit uns erlaubt. Ausgehend von diesem Szenario können wir

nun beginnen, nach der politischen Epistemologie zu fragen, auf deren Grundlage

wir anderen Glauben schenken.

Eine politische Epistemologie, so Fricker, kann grundsätzlich mithilfe von zwei

SortenvonTheorienbeantwortenwerden: »inferentialistischen«oder »phänomeno-

logischen« (Fricker 2007: 61). Inferentialistische Theorien verstehen unser Mitsein

ausgehend von unseren intellektuellen Leistungen und konzipieren unsere Wahr-

nehmung als einen Prozess der geistigen Verarbeitung von sinnlichenDaten. In Be-

zug auf die Aussage »Es ist 17.10 Uhr« bedeutet dies etwa, dass wir von derenWahr-

heit nur dann überzeugt sind, wenn wir einen Grund für ihr Zustandekommen an-

geben können (Z.B. die Vermutung, dass die Passantin, kurz bevor wir sie um Aus-

kunft gebeten haben, auf ihre Armbanduhr gesehen hat) odermittels Induktion auf

die Verlässlichkeit der Sprecherin schließen können (ihre seriöse Kleidung lässt ei-

nen Scherz unwahrscheinlich erscheinen). Fricker argumentiert nun, dass die in-

ferentialistische Position mit ihren intellektualistischen Annahmen zwar geeignet

seinmag,expliziteReflexionsprozesseangemessenzubeschrieben,es ihr abernicht

gelingt, unser prä-reflexives Leben angemessen zu fassen. Damit teilt Fricker ein

phänomenologisches Grundüberzeugung: In unserem Alltag ist uns die Welt zu-

nächst unfraglich gegeben. Wir stehen ihr nicht mit Skepsis gegenüber, sondern

wir sind praktisch in ihr engagiert und besitzen ein Vorverständnis, das unserHan-

deln sinnhaft anleitet. Eine reflexive, skeptische Position nehmenwir erst dann ein,

wenn dieses Handeln ins Stocken gerät und sich mit Widersprüchen konfrontiert

sieht (Heidegger 1977 [1927]: 73).Wie aber lassen sich dann unsere Alltagsurteile be-

schreiben?Wie muss eine phänomenologische Darstellung ansetzen? 

Fricker beantwortet diese Frage dahingehend, dass unsere Urteile über die Kre-

dibilität von anderen Personen auf einer wahrnehmungstheoretischen Ebene fun-

diert werden müssen. Sie kommen nicht mittels reflexiver Fähigkeiten zustande,

sondern sie sind direkt in unsereWahrnehmung eingebettet. Mit anderenWorten:

Wir »sehen« die Kredibilität einer Person, indem wir sie anschauen (Fricker 2007:

73, 76). Diesen Vorgang haben wir uns so vorzustellen, dass in unsere Wahrneh-

mung eine Sensibilität für Anzeichen von Kredibilität eingelassen ist, mittels de-

rer die Aufrichtigkeit und Kompetenz der sprechenden Person eingeschätzt wird.

https://doi.org/10.14361/9783839466704-002 - am 12.02.2026, 17:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Steffen Herrmann: Demokratische Gleichheit 45

DenHintergrund dieser Einschätzung, so Fricker weiter, bilden eine Reihe von un-

thematischen Vorannahmen über die Kredibilität bestimmter sozialer Identitäten

(Ebd. 72). Machtprozesse fließen nun genau in dem Moment in unsere Wahrneh-

mungsurteile ein, in dem sich unsereWahrnehmung auf diese sozialen Identitäten

bezieht. Wenn wir beispielsweise in einer Kultur, in der Ausländer als unzuverläs-

sig gelten, die Aussage »Es ist 17.10 Uhr« in einem fremdländischen Akzent hören,

messen wir ihr möglicherweise nicht dieselbe Glaubwürdigkeit bei, wie wenn sie

in einem lokalen Dialekt ausgesprochen wird. Die sozialen Identitäten des Eigenen

und des Fremden und die damit verbundenen Vorstellungen von Kredibilität leiten

dann unserWahrnehmungsurteil an.

Frickers Ansatz, individuelleWahrnehmung und Glaubwürdigkeit von sozialen

Identitäten zu verbinden, scheint mir fruchtbar für eine politische Epistemologie

demokratischer Gleichheit zu sein kann. Vieles hängt jedoch von der Frage ab, ob

sie diesen Zusammenhang theoretisch hinreichend plausibelmachen und eine Ant-

wort auf die Frage geben kann,was es genau bedeutet, dass wir die Kredibilität von

anderen »sehen« können. Leider fällt Frickers Antwort auf diese Frage wenig über-

zeugend aus, da sie sie nur im Modus der Analogie argumentiert und selbst kein

phänomenologischesWahrnehmungskonzept vorzulegen vermag (ebd. 72ff). Diese

Leerstelle lässt sich jedoch füllen,wennwir aufMaurice-Merleau-Pontys Phänome-

nologie derWahrnehmung zurückgreifen.2

Merleau-Ponty beginnt die Phänomenologie derWahrnehmungmit einer Kritik an

dem,was er »objektivesDenken«nennt (1966, 159).DiesesDenkens, so argumentiert

er, hat den Kontakt zu unserer gelebten Erfahrung verloren, weil es den Wahrneh-

mungsprozess auf eine falsche Weise versteht. Im Rückgang auf die so genannte

»Konstanzhypothese« – ein Reiz entspricht einem Stimulus – geht es davon aus,

dass sich unsere Sinneserfahrung aus einer von Summe Einzelempfindungen zu-

sammensetzt (Ebd.: 23–26). In Anlehnung an die Gestalttheorie argumentiert Mer-

leau-Ponty nun, dass die Wahrnehmung durch ein übergreifendes Organisations-

prinzip – die sogenannte »Gestalt« – organisiert wird. Dies kann anhand der Mül-

ler-Lyer’schen Illusion verdeutlicht werden. Das Phänomen ist hier das folgende:

Eine horizontale Linie wird zwischen zwei Spitzwinkel eingeschlossen, die mit den

Enden der Linie zusammenfallen. Zeigen die Spitzen nach außen, erscheint die Li-

nie kürzer, als wenn die Pfeilspitzen nach innen zeigen. Das objektive Denken, so

zeigtMerleau-Ponty nun, kann dieses Phänomen nicht erklären,weil es nicht deut-

lich zu machen vermag, warum die gleiche Linie einmal länger und einmal kürzer

wahrgenommen wird, obwohl die Sinnesdaten doch in beiden Fällen die gleichen

sind. Dem objektiven Denken bleibt daher nur, die Illusion als eine intellektuelle

2 Ein ganz ähnliches Vorhaben, das sich jedoch mehr auf die habituelle Dimension unseres

Zur-Welt-seins konzentriert findet sich bei Ngo 2012.

https://doi.org/10.14361/9783839466704-002 - am 12.02.2026, 17:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


46 Transformationen des Politischen

Fehlinterpretation dieser Daten zu deuten. Damit entwertet es aber unsere geleb-

te Erfahrung, für welche die Linie ja tatsächlich einmal länger und einmal kürzer

erscheint. Es trägt so zu eben jenem Prozess der Herabsetzung der lebensweltli-

chen Erfahrung gegenüber wissenschaftlicher Erkenntnis bei, den bereits Husserl

ins Zentrum seiner Wissenschaftskritik gestellt hatte und von dem Merleau-Pon-

ty festhält: »Wenden wir uns jetzt der Wahrnehmungserfahrung zu, so entdecken

wir, daß dieWissenschaft nur ein Scheinbild der Subjektivität zu konstruieren ver-

mocht hat: […] sie unterwirft die phänomenaleWelt Kategorien, die nur für dieWelt

derWissenschaft Sinn haben.« (Ebd.: 30)

Um die Müller-Lyer-Täuschung zu erklären, brauchen wir daher eine phäno-

menologische Erklärung. In Anlehnung an die Gestalttheorie geht eine solche Er-

klärung davon aus, dass die einzelnen Elemente der Wahrnehmung so aufeinan-

der bezogen sind, dass sie ein einheitliches Ganzes bilden, das wiederum jedem

Element seinen besonderen Sinn verleiht. Der Ursprung der Gestalt ist dabei nicht

eine intellektuelle Tätigkeit, sondern die Sinneswahrnehmung selbst. Mit anderen

Worten: Es gibt einen Sinn in unseren Sinnen. Wenn man nun fragt, woher dieser

Sinn kommt, muss man sich an die genetische Phänomenologie wenden, die dar-

auf abzielt, die Prozesse aufzudecken, in denen Sinn erzeugt und aufrechterhalten

wird. Im Fall der Müller-Lyer-Illusion hat diesbezüglich etwa Richard Gregory ar-

gumentiert, dass die Illusion auf Basis der Organisation räumlicher Anordnungen

in der westlichen Hemisphäre zustande kommt (1966, Kap. 10). Die entsprechen-

de häusliche Lebensweise geht nämlich damit einher, dass die Konfiguration »Win-

kel nach innen« der Gestalt eines nahe gelegenen Objekts wie etwa einem Teppich

oder einemTischentsprichtunddieKonfiguration »Winkel nachaußen«einemweit

entfernten Objekt wie etwa den Ecken eines Zimmers. Die Gestalten, welche die

entsprechenden Illusionen erzeugen, haben ihre Wurzel also nicht in einem plato-

nischen Ideenhimmel, sondern vielmehr in unserem praktischen Umgang mit der

Welt selbst. Hier schließt auch der zweite Punkt an, mit dem Merleau-Ponty sei-

ne Erläuterung der Müller-Lyer-Täuschung versieht: Für die Betrachterin sind die

zwei präsentierten Linien zunächst weder gleich noch ungleich lang, sondern ein-

fach »anders« (Merleau-Ponty 1966: 30).Unddiemit diesemAnderssein verbundene

Unbestimmtheit gilt es nicht als einen Mangel zu verstehen, sondern vielmehr als

Zeichen derWeltoffenheit unsererWahrnehmung und dermit ihr gegebenenMög-

lichkeit, sich in immer weiterenWahrnehmungskontexten fortzubilden.

Eine solche genetische Darstellung der Wahrnehmung ermöglicht es uns nun,

FrickersKonzeptionvonWahrnehmungsurteilenbesser zu verstehen–insbesonde-

redieFrage,wieWahrnehmungs-undMachtprozessemiteinander verbundensind.

SozialeKlassifikationenkönnen imAnschluss anMerleau-Pontynämlichals gestalt-

bildende Prinzipien verstanden werden. Sie bilden keinen Schleier, der sich über

unsere Wahrnehmung legt, sondern sie organisieren diese Wahrnehmung selbst.

So wie die Müller-Lyer’schen Linien ein und dieselbe Linie kürzer oder länger er-

https://doi.org/10.14361/9783839466704-002 - am 12.02.2026, 17:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Steffen Herrmann: Demokratische Gleichheit 47

scheinen lassen, so können soziale Stereotype eine Person mehr oder weniger ver-

trauenswürdig zur Erscheinung kommen lassen, je nachdem, ob sie beispielsweise

weißoder schwarz ist.StereotypeundVorurteile stellen in solch einemphänomeno-

logischen Zugang keine nachträglichen Bewertungen der Wahrnehmung dar, son-

dern sie formieren die Wahrnehmung selbst. Mit Merleau-Ponty können wir also

aus der Formulierung, dass wir anderenMenschen ihre Kredibilität ansehen, daher

tatsächlich Sinnmachen.

Bevor ich näher auf epistemische Machteffekte eingehe, ist es zunächst wich-

tig, sich vor Augen zu führen, dass Stereotype als reguläre Bestandteile des Wahr-

nehmungsprozesses verstanden werdenmüssen. Dies wird deutlich, wenn wir uns

Hans Georg Gadamers Konzeption des hermeneutischen Prozesses zuwenden. In

Wahrheit undMethode argumentiert er bekanntlich,dass unserVerstehennie beiNull

anfängt, sondern immer mit einem Vorverständnis der betreffenden Sache (Gada-

mer 1990: 267).DerProzessderSinnstiftunggehtmit bestimmtenErwartungenein-

her und bringt dementsprechend Sinnmit sich.Wenn Gadamer also sagt, »dass al-

les Verstehen unweigerlich ein Vorurteil beinhaltet«, dannmeint er damit nicht ein

Vorurteil, sondern den heuristischen Ausgangspunkt,mit demwir den Prozess des

Verstehens beginnen (ebd.: 272).DasVorurteil kann sich in der Auseinandersetzung

mit der Sache dabei durchaus als falsch und revisionsbedürftig erweisen, gleich-

wohl aber bildet es den notwendigen Ausgangspunkt, von dem aus wir überhaupt

einen deutenden Zugriff bekommen. Es handelt sich um ein unthematisches Hin-

tergrundwissen, das durch Tradition, Sitte und Gewohnheit überliefert wird. Vor-

urteile halten uns also in Kontakt mit unserem historischen Horizont. Linda Mar-

tín Alcoff hat gezeigt, dass aus Gadamers Betonung der Bedeutung von Tradition

kein struktureller Konservatismus folgt, der emanzipativem Wandel skeptisch ge-

genübersteht, wie viele Feministinnen befürchtet haben, sondern dass es ihm viel-

mehr um die Erschließung der jeweiligen Gegenwart aus einer Vergangenheit her-

aus geht. Entsprechend können auch Vergangenheit und Tradition zu Befragungen

und Transformationen der Gegenwart führen (Alcoff 2003).

Wennman für eine solche Rehabilitierung der Rolle des Vorurteils eintritt, stellt

sich natürlich die Frage, wie man zwischen angemessenen und unangemessenen

Vorurteilen unterscheiden kann. An dieser Stelle können wir wieder zu Frickers

Überlegungen zurückkommen. Problematisch, so argumentiert sie, werden Vor-

urteile überall dort, wo sie eine dauerhafte Assoziation zwischen einer sozialen

Gruppe und einem oder mehreren Stereotypen hervorbringen und sich dabei als

unzugänglich für Gegenbeweise und Korrekturen erweisen (Fricker 2007: 35). Im

Anschluss daran können wir negative Vorurteile dadurch von konstitutiven Vorurtei-

len abgrenzen, dass letztere dem Verstehensprozess als vorläufige Anhaltspunkte

dienen, die im Austausch fortlaufend angepasst werden müssen, erstere dagegen

solche Prozesse blockieren. Konstitutive Vorurteile lassen die Umbildung von Sinn

zu, während negative Vorurteile sich solchen Umbildungen verweigern und gegen-

https://doi.org/10.14361/9783839466704-002 - am 12.02.2026, 17:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


48 Transformationen des Politischen

überWiederlegung resistent zeigen.Diese Resistenz führt Fricker auf die »affektive

Investition« von Subjekten zurück (ebd.), ohne jedoch genauer zu klären, wie es zu

einer solchen Investition kommt undwarum aus ihr eine besondereHartnäckigkeit

von negativen Vorurteilen resultiert. Eine Erklärung für diesem Umstand könnte

folgendermaßen lauten: Dort wo Vorurteile eng mit der Konstitution der eigenen

Identität verknüpft sind und ihre Revision nur auf Kosten einer Neuverständi-

gung über die eigene Identität erreicht werden kann, weisen sie eine besondere

Hartnäckigkeit auf. Solche Vorurteile finden wir überall dort, wo sie in dichotome

Verhältnisbegriffe wie etwa Eigenes/Fremdes, Mann/Frau oder Weiß/Schwarz

eingebettet sind. Definiert sich der erste Terminus in solchen Begriffen allein

durch seine Negation des zweiten Terminus, wird dieser zu einem konstitutiven

Bestandteil des erstenBegriffs selbst. Seine Transformation stellt daher eineGefahr

für das Verhältnis im Ganzen dar, was entsprechend eine Verweigerungshaltung

gegenüber solchen Transformationen zur Folge haben kann.

2. Epistemische Macht

Im letzten Abschnitt haben wir im Ausgang von einer phänomenologischen Episte-

mologie gesehen,dass Vorurteile keine nachträglichenBewertungenunsererWahr-

nehmung darstellen, sondern gestaltbildende Prinzipien, die denWahrnehmungs-

prozess selbst organisieren. Auf dieser Grundlage gilt es nun jene Effekte episte-

mischerMacht in den Blick zu nehmen, die das Erscheinen demokratischer Gleich-

heit präfigurieren.ZweiMachteffekte lassen sich hier unterscheiden: epistemisches

Schweigen auf der einen und epistemische Ignoranz auf der anderen Seite.

Wendenwir uns zunächst dem epistemischen Schweigen zu. Fricker beschreibt

es als Effekt einer epistemischen »Identitätsmacht« (Fricker 2007: 14). Ein Beispiel

hierfür finden wir in Patricia Highsmiths Roman Der talentierte Mr. Ripley, in wel-

chem der Fabrikant Herbert Greenleaf seine Schwiegertochter mit den Worten

»Marge, es gibt weibliche Intuition und es gibt Fakten!« zum Schweigen bringt.

Indem er Weiblichkeit mit Eigenschaften wie Irrationalität, Naivität und Emotio-

nalität in Verbindung bringt, übt Greenleaf eine Form von Identitätsmacht aus. Die

Ausübung von Identitätsmacht muss von ihm dabei weder intendiert sein noch in

böser Absicht erfolgen. Es kann sich in seinen Augen auch einfach um eine Artiku-

lation von Selbstverständlichkeiten handeln oder mehr noch: die Handlung kann

sogar benevolent gemeint sein. Beispielsweise wenn Greenleaf intendiert, seine

Schwiegertochter vor anderen zu schützen, damit sie sich mit ihren Äußerungen

nicht vor anderen blamiert. Das ändert jedoch nichts an der Tatsache, dass er mit-

hilfe von Identitätsmacht Kontrolle über dieWirkung derWorte vonMarge ausübt.

Ebenso wie im Fall sozialer Macht weist Fricker auch im Fall der Identitätsmacht

darauf hin, dass diese nicht nur aktiv, sondern auch passiv ausgeübt werden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839466704-002 - am 12.02.2026, 17:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Steffen Herrmann: Demokratische Gleichheit 49

Letzteres ist dann der Fall, wenn sich Marge gar nicht erst traut, ihre Meinung

öffentlich zu äußern.Beispielsweiseweil es zu den gesellschaftlichenKonventionen

der Zeit gehört, dass Frauen ihre Stimme nicht ungefragt in der Öffentlichkeit

erheben und schon gar nicht einemMann widersprechen sollen.

Der entscheidende Effekt von Identitätsmacht besteht nun darin, dass sie ih-

remGegenüber eine bestimmte ›Kredibilität‹ (credibility) zuspricht (ebd.: 17). Die im

sozialen Imaginären aufgehobenen Stereotype können nun dazu führen, dass die

Evaluation von anderenmit einemungerechtfertigtenKredibilitätsüberschuss oder

-defizit verbunden ist (ebd.: 18f). Solche falschen Taxierungen können für Fricker

zwei Ursachen haben: Die erste besteht in einem epistemischen Fehler, der sich auf

denUmstandbezieht,dasswir uns in unserer Einschätzung schlicht und ergreifend

geirrt haben, der zweite bezieht sich auf einen ethischen Fehler, der darin besteht,

dass man negativen Vorurteilen aufgesessen ist und diese trotz gegenteiliger Evi-

denzen nicht korrigiert. Fricker führt als Beispiel die fiktive Geschichte von Solo-

mon an: Dieser wächst in einer Gegend auf, in der die Überzeugung herrscht, dass

Frauen nur halb so intelligent sind wie Männer. Ein Glauben, der durch die Insti-

tutionen, Sitten und Bräuche seiner Umwelt gestützt wird und daher nicht irratio-

nal erscheint. Als Solomon im Jugendalter zur Universität geht und seine Heimat-

gegend verlässt, trifft er dort wiederholt auf Frauen, die ihm in Intellekt in nichts

nachstehen. Ändert Solomon in diesem Fall seinen Glauben nicht, dann macht er

sich durch sein Festhalten an einem irrationalen negativen Vorurteil ethisch schul-

dig. Entsprechend lässt sich für Fricker in diesem Fall dann auch davon sprechen,

dass den betroffenen Frauen »testimoniale Ungerechtigkeit« widerfahren ist (ebd.

35). Der Schaden, der den Betroffenen von epistemischer Ungerechtigkeit zugefügt

wird,bestehtdarin,dass sie zumSchweigengebrachtwerden.Analytisch lassen sich

dabei zwei Formen des Zum-Schweigen-Bringens unterscheiden (Langton 2007):

Die erste Form besteht darin, die angesprochene Person im wörtlichen Sinne zum

Schweigen zu bringen.Dies ist der Fall, wenn jemand aufgrundmangelnder Glaub-

würdigkeit gar nicht erst nach seinerMeinung gefragt wird und vomGespräch aus-

geschlossen ist. Die zweite Form des Schweigens liegt vor,wenn das Sprechen nicht

verhindert, sondern entleert wird. Dies ist zum Beispiel der Fall, wenn das »Nein«

einer Frau nicht zählt oder ihreWorte als »Unsinn« abgetanwerden. Auchwenn die

marginalisierten Subjekte in diesem Fall die Möglichkeit haben, als Sprecherinnen

undSprecher aufzutreten,kann ihr SprechenkeineWirkungen inderWelt erzielen,

weil ihm die nötige Autorität fehlt. 

In ihrer Auseinandersetzung mit Frickers Konzeption des epistemischen

Schweigens plädiert Gaile Pohlhaus dafür, eineweitere FormderMacht in den Blick

zu nehmen, die sie als epistemische Ignoranz bezeichnet (Pohlhaus 2012). Zu ihrer

Erläuterung greift Pohlhaus auf eines von Frickers zentralen Beispielen zurück.

Harper Lees RomanWer die Nachtigall stört. Der Roman spielt in den Südstaaten der

1930er Jahre und handelt von einem Gerichtsverfahren, in welchem der Schwarze

https://doi.org/10.14361/9783839466704-002 - am 12.02.2026, 17:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


50 Transformationen des Politischen

Tom Robinson angeklagt ist, ein weißes Mädchen namens Mayella Ewell sexuell

missbraucht zu haben. In Wirklichkeit hat sich die Szene jedoch so abgespielt,

dass Mayella Tom Avancen gemacht und ihm einen Kuss abgerungen hat. Als ihr

Vater zufällig zu eben dieser Szene dazukommt, verprügelt er Mayella und gibt

diese Verletzungen später als Spuren eines sexuellenÜbergriffs durch Tomaus.Der

Roman handelt nun von der vergeblichen Verteidigung Toms. Dabei wird nicht nur

deutlich, dass dessen Aussage in den Augen der weißen Jury viel weniger Kredibili-

tät besitzt als diejenge vonMayella, sondern auch, dass alle Indizien, welche für die

Unschuld Toms sprechen, von den Geschworenen ignoriert werden.

Pohlhaus führt dies auf eine Form epistemischer Ignoranz zurück, die sie an

folgender Szene deutlich macht: Der Staatsanwalt stellt Robinson die Frage, war-

um Robinson auf seinem Weg zur Arbeit so oft am Haus der Ewells Halt gemacht

und Mayella bei der Hausarbeit geholfen hat, obwohl der dafür keine Entschädi-

gung erhalten hat. Tom antwortet, dass Mayella ihm Leid getan habe, worauf der

Staatsanwalt empört zurückfragt: »Sie tat Dir Leid, Sie tat Dir Leid?« (ebd.: 726). In

dieser entgeisterten Frage kommt zum Ausdruck, dass Tom etwas für den weißen

Staatsanwalt Unvorstellbares gesagt hat. Das hat seinen Grund darin, dass in ei-

ner rassistischen Gesellschaft eine Hierarchie besteht, an dessen Spitze der weiße

Mann, gefolgt von der weißen Frau steht, auf die mit einigem Abstand der schwar-

ze Mann und die schwarze Frau folgen. Mitleid wird dabei als ein Gefühl verstan-

den, das nur top-down verlaufen kann. In dem Moment, wo Tom daher Mitleid mit

Mayella hat, maßt er sich an, in der hierarchischen Gesellschaftsordnung über ihr

zu stehen. Und das ist in der vonWeißen dominierten Gesellschaft seiner Zeit eben

nicht vorstellbar. Noch die einfache, hart arbeitende Hausfrau steht hier über ei-

nemwohlhabenden Schwarzen. Sie braucht daher keinMitleid eines Schwarzen.Es

ist dieses hermeneutische Raster der herrschenden,weißenKlasse, das dafür sorgt,

dass Toms Aussagen vom Staatsanwalt und den Geschworenen ignoriert und mehr

noch, sogar als Anmaßung empfunden werden (ebd.). Die epistemische Ignoranz,

die Pohlhaus vor Augen hat, ist entsprechend nicht als eine individuelle Verweige-

rungshaltung zu verstehen, sondern sie entspricht vielmehr einer Situation herme-

neutischer Blindheit oder Taubheit.

Die Analysen von Fricker und Pohlhaus liefern uns die begrifflichen Mittel, um

dasWirken epistemischerMacht genauer zu verstehen. Im Falle des epistemischen

Schweigens werden die Stimmen marginalisierter Subjekte zwar gehört und ver-

standen, aber es wird ihnen keine Glaubwürdigkeit zuerkannt. Ihre Äußerungen

haben einfach keinGewicht undwerdendaher nicht berücksichtigt.Der umgekehr-

te Fall gilt für die epistemische Ignoranz, bei der die epistemischen Ressourcen der

Privilegierten so strukturiert sind, dass die Aussagen der widerständigen Subjek-

te unverständlich sind. Auch hier werden die Worte der marginalisierten Subjekte

zwar verstanden, aber ihre Bedeutung wird auf den Kopf gestellt, so dass die Per-

spektive der sprechenden Subjekte wiederum unsichtbar bleibt. Die Frage, die ich

https://doi.org/10.14361/9783839466704-002 - am 12.02.2026, 17:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Steffen Herrmann: Demokratische Gleichheit 51

nun stellen möchte, lautet: Auf welche politischen Mittel können marginalisierte

Subjekte zurückgreifen, um sichGehör zu verschaffen?Wie kann eine epistemische

Ermächtigung unterdrückter Subjekte erreicht werden undwie können privilegier-

te Subjekte zum Zuhören gebracht werden? Eine Antwort auf diese beiden Fragen

möchte ich imnächstenAbschnitt anhand einerAnalyse der politischenKämpfe von

Black Lives Matter entwickeln.

3. Epistemische Kämpfe

Die bisher angestellten Überlegungen haben zu zeigen versucht, dass epistemische

Macht mittels Kredibilitätsunterstellungen operiert, die auf der Ebene unseres

Wahrnehmungsglaubens fungieren. Das führt im Extremfall dazu, dass Weiße

die Stimmen von Schwarzen erst gar nicht zur Kenntnis nehmen (epistemische

Ignoranz) und Schwarze nicht dazu in der Lage sind, ihren Anliegen Gehör zu

verschaffen (epistemisches Schweigen).3 EpistemischeMacht ist also als Quelle von

demokratischer Ungleichheit zu verstehen. Sie präfiguriert, wer sich im öffentli-

chen Raum überhaupt als Gleicher unter Gleichen zur Geltung zu bringen vermag.

Was bedeutet das nun für Kämpfe um demokratische Gleichheit? Wie lassen sich

epistemische Ignoranz und epistemisches Schweigen brechen? Und wie lassen

sich jene Vorurteilsstrukturen adressieren, die auf der Ebene eines tiefsitzenden

Wahrnehmungsglaubens amWerk sind? Um diese Fragen zu beantworten, will ich

mich in einem letzten Schritt dem »epistemischen Aktivismus« (Medina 2023) der

Black Lives Matter-Bewegung zuwenden.

Black-Lives-Matter (BLM) entstand als Reaktion auf den Tod des 17-jähri-

gen Treyvon Martin, der 2012 auf dem Heimweg von einem Supermarkt wegen

seines Kapuzenpullis und seiner Hautfarbe von einem weißen Wachmann einer

Bürgerwehr in einem kalifornischen Vorort erschossen wurde. Obwohl Martin

unbewaffnet war, als auf ihn geschossen wurde, erklärte der Schütze dennoch,

er habe sich bedroht gesehen und in Notwehr gehandelt. Im anschließenden Ge-

richtsprozess wurde der Schütze im Juli 2013 von der Jury freigesprochen. Das

Urteil veranlasste die drei Politaktivistinnen Alicia Garza, Patrisse Cullors undOpal

Tometi unter dem Hashtag #BlackLivesMatter ihre Empörung über das Urteil zu

artikulieren (Khan-Cullors und Bandele 2018). Nicht zuletzt aufgrund der brei-

ten Streuung in verschiedenen sozialen Netzwerken wie Facebook, Twitter und

Tumblr fand das Hashtag schnell Resonanz und erreichte eine große Zahl von

3 Neben diese beiden defizitären Modi wären sicherlich auch noch positive Modi epistemi-

scher Macht in den Blick zu nehmen, welche die politische Epistemologie des »gefährlichen

und bedrohlichen Erscheinens« schwarzer Subjekte in den Blick nehmen. Zur Ausarbeitung

einer solchen Perspektive vgl. Guenther 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839466704-002 - am 12.02.2026, 17:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


52 Transformationen des Politischen

Gleichgesinnten. Aus dem Hashtag wurde so schnell eine Online-Kampagne, die

von Aktivist_innen genutzt wurde, um rassistische Polizeigewalt, racial profiling,

aber auch weiterreichende gesellschaftliche Diskriminierung von Schwarzen zu

thematisieren.

ImAugust 2014 schwappt der Protest aus der virtuellen in die analogeWelt über.

Anlass war die Ermordung des 28-jährigen Michael Brown durch sechs Schüsse ei-

nes Polizisten in Ferguson/Missouri. BLM rief in diesem Zuge zu Protesten auf und

brachte über 500 Protestierendemit Bussen nach Ferguson.Das Hashtag wanderte

dabei auf die Plakate der Demonstrierenden und wurde zum Emblem der Protest-

bewegung. In den nächsten Jahren sollte BLM landesweit über 1.000 Proteste gegen

rassistischeGewalt undDiskriminierung organisieren (Lowery 2017).Die Protestie-

renden griffen dabei auf Blockaden von Verkehrs- und Konsumzentren oder Beset-

zungen von öffentlichen Orten zurück, um dort rassistische Polizeigewalt in Szene

zu setzen: So riefen sie etwa »Hands up! Don’t shoot« in Anlehnung an die Erschie-

ßung von Michael Brown, der mit erhobenen Händen erschossen sein worden soll;

oder »I can’t breathe«, die letzten Worte, die Eric Garner vor seinem Tod äußerte,

bevor er durch das Gewicht mehrerer auf ihm kniender Polizisten zu Tode kam.

Ich möchte mir die genannten Aktionen von BLM im Folgenden etwas genau-

er ansehen. Zunächst fällt auf, dass diese ganz im Zeichen jenes politischen Pro-

grammszu stehen scheinen,dasMartin LutherKing für die Bürgerrechtsbewegung

der 1960er Jahre formuliert hat. Zu dieser Zeit argumentiert King in seinem be-

rühmten »Brief aus dem Gefängnis in Birmingham«, dass es Ziel von politischen

Protesthandlungen sein muss, eine »Spannung« zu erzeugen, die den Menschen

hilft, »sich aus den dunklen Tiefen des Vorurteils und des Rassenhasses zu den er-

habenen Höhen der Brüderlichkeit und des gegenseitigen Verstehens zu erheben.«

(King 2018 [1964]: 83). King macht hier deutlich, dass ein Verständigungsprozess

zwischen Schwarzen und Weißen erst dann möglich sein wird, wenn die Fesseln

des Vorurteils so weit gesprengt worden sind, dass überhaupt eine sinnvolle Kom-

munikation zwischen ihnen möglich ist. Wir können es auch so formulieren: Erst

wenn epistemische Ignoranz und epistemisches Schweigen durchbrochen worden

sind, kann es zu einer sinnvollen Verständigung über das gemeinsame Zusammen-

leben kommen.Wie nun kann ein solcher Bruch hergestellt werden? Kings Antwort

ist hier eindeutig: Es bedarf der direct action.Direkte Aktionen sollen dabei zwei Auf-

gaben erfüllen: Zum einen sollen sie die weißeMehrheitsbevölkerung durch öffent-

liche Proteste, Boykotte oder Besetzungen zwingen, die Anliegen von Schwarzen zur

Kenntnis zu nehmen. Zum anderen sollen sie die Vorurteile der weißenMehrheits-

bevölkerung durch geeignete Protestformen herausfordern. Schauenwir uns nun ge-

nauer an, wie diese beiden Aufgaben in den Aktionen von Black Lives Matter reali-

siert werden:

Folgtman denÜberlegungen vonKing, besteht die erste Aufgabe für Black Lives

Matter darin, die weiße Mehrheitsbevölkerung zu zwingen, die Existenz von Poli-

https://doi.org/10.14361/9783839466704-002 - am 12.02.2026, 17:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Steffen Herrmann: Demokratische Gleichheit 53

zeigewalt zur Kenntnis zu nehmen.DenjenigenWeißen,welchen die Polizei in ers-

ter Linie als Freund und Helfer erscheint, gilt es vor Augen zu führen, dass dieser

Glaube ein Effekt ihrer privilegierten Position ist und sich die polizeiliche Realität

für viele Gruppen anders darstellt. Zu diesem Zweck bedarf es freilich extensiver

politischer Aktionen. Erst dann nämlich, wennWeißen dieMöglichkeit genommen

wird, die Proteste zu ignorieren, müssen sie sich zu den Anliegen der Protestie-

renden in ein Verhältnis setzen und dadurch auf ihre eigenen Überzeugungen zu

reflektieren beginnen. Dieser letzte Punkt macht deutlich, warum widerständiges

Handeln in gewisserWeise immer spektakulär sein muss. Nur dadurch kann näm-

lich gesichert werden, dass man nicht an ihm vorbeikommt und sich eine Meinung

bildenmuss.

Damit kommen wir zur zweiten Aufgabe des politischen Protesthandelns. Sei-

ne Aufgabe ist es, die Vorurteile des politischen Gegenübers herauszufordern. Wie

nun aber muss eine solche Herausforderung beschaffen sein? Es ist ja nicht wenig

wahrscheinlich, dass diejenigen, die sich von anderen zu etwas gezwungen füh-

len, abweisend auf deren Forderungen reagieren und erst recht an ihrenVorurteilen

festhalten. Mehr noch: Wenn Vorurteile, wie ich argumentiert habe, auf der Ebe-

ne unseres Wahrnehmungsglaubens fungieren, wie können diese dann überhaupt

Gegenstand von politischen Interventionen werden? Eine Antwort auf diese Fragen

finden wir zunächst wiederum bei King, wenn er schreibt, dass direkte Aktionen

ihr jeweiliges Thema »dramatisieren« müssen (King 2018: 83). Gemeint ist damit,

dass politisches Handeln seine Anliegen nicht ausschließlich in Forderungskatalo-

ge (»Stoppt Polizeigewalt!«) fassen darf, sondern diese Forderungen in Szene set-

zen und seinem Gegenüber dadurch vor Augen führen muss. Ganz in diesem Sinn

nun sind die Reinszenierungen von Gewaltszenen durch BLM zu verstehen. Die in

fast allenProtestaktionenwiederholtenRufe »Handsup! –Don’t shoot!« und »I can’t

breathe«, führen vorAugen,dassweder TrayvonMartinnochEricGarner der Polizei

gegenüber als Aggressoren aufgetreten sind, sondern vielmehr Opfer polizeilicher

Gewalt waren. Die Wiederholung ihrer Rufe soll die Verletzlichkeit schwarzer Kör-

per gegenüber weißer Polizeigewalt sichtbar machen und zeigen, dass diese Leben

in ihren letztenMomenten ganz in denHänden und der Verantwortung anderer la-

gen. Solche Darstellungen verletzlicher Körper haben zum Ziel, durch ihre Drama-

tisierung die Wahrnehmung schwarzer Personen zu verändern. Anstatt sie als ei-

ne Quelle der Gefahr wahrzunehmen, sollte der weiße Blick umgekehrt dazu in die

Lage versetzt werden, die Gefährdung schwarzer Körper und die Gewalt, die ihnen

angetan wird, wahrzunehmen.

Solche Wahrnehmungsveränderungen können sicherlich nur schwer durch

einmalige Aktionen herbeigeführt werden. Vielmehr bedarf es einer wiederholten

Adressierung.Es ist daher nur konsequent, dass die Proteste vonBlack LivesMatter

auch fünf Jahre nach dem Tod von Trayvon Martin noch angehalten haben. So

haben die Aktivist_innen zum fünften Jahrestag von Martins Tod beispielsweise

https://doi.org/10.14361/9783839466704-002 - am 12.02.2026, 17:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


54 Transformationen des Politischen

den Hashtag #TalkAboutTrayvon ins Leben gerufen, um an die anhaltende Gewalt

gegen Schwarze zu erinnern. BLM hat dazu ein Toolkit veröffentlicht, das sich so-

wohl an Schwarze als auch an Weiße richtet und unterschiedliche Vorlagen für die

die Verwendung in sozialen Medien enthält. Zu den Vorlagen für Twitter gehören

etwa die folgende Mustersätze »Trayvon wanted to be a pilot!« oder »What would

Trayvon have been like in his 20s? We’ll never know!«, die Trayvons Leben als ein

Leben porträtieren, dass Träume für seine Zukunft hatte,wie jedes anderemensch-

liche Leben auch (Black Lives Matter 2017). Wir können solche Darstellungen als

Mini-Narrationen im Zeichen der Betrauerbarkeit verstehen. Sie dienen dazu,

wie Judith Butler schreibt, »Trauer und Schmerz zu einer Ressource für Politik

zu machen« (Butler 2005: 47). Denn wenn die Betrauerung eines Lebens immer

auch mit einer Anerkennung des Werts dieses Lebens einhergeht, dann richten

sich Akte der öffentlichen Trauer immer auch gegen eine Abwertung dieses Lebens.

Die genannten Mini-Narrationen haben also zum Ziel, der Verleugnung und dem

Vergessen von Gewalt gegenüber Schwarzen entgegenzuwirken und die Gleichheit

schwarzer Subjekte in Szene zu setzen. Ganz ähnlich wie die Reinszenierungen

von Polizeigewalt im Zuge direkter Aktionen operieren auch diese Erzählungen

nicht im Modus der Aufforderung (»Demilitarisiert die Polizei!«), sondern sie pro-

vozieren eine Perspektivübernahme und eine andere Sicht auf die Dinge. Dadurch,

dass Schwarze als Personen dargestellt werden, die genauso verletzbar sind wie

alle anderen Menschen auch und die Träume haben wie alle anderen Menschen

auch, soll eine Umgestaltung weißer Wahrnehmung erzielt werden. Die Politik

von Black Lives Matters kann entsprechend als Beispiel für eine epistemische Er-

mächtigungspolitik verstanden werden, der es nicht nur darum geht, epistemische

Ignoranz und epistemisches Schweigen zu brechen, sondern dadurch zugleich eine

Transformation weißer Wahrnehmung hervorzubringen. Kurz: sie zielt auf eine

Umgestaltung der dominanten politischen Episteme.

4. Politische Phänomenologie

Ich hatte Eingangs betont, dass politische Phänomenologie nicht nur ein Analyse-

werkzeug zum Verständnis epistemischer Macht, sondern zugleich auch ein Mittel

der Kritik sein kann. Ich will das abschließend noch einmal im Rückgriff auf die

Gleichheitspolitik von BLM herausstellen. Diese, so möchte ich argumentieren,

zeigt sich von einem phänomenologischen Modus der Kritik angeleitet. Das wird

deutlich, wenn wir uns noch einmal in aller Kürze das phänomenologische Projekt

vor Augen führen. Gegenstand der phänomenologischen Analyse ist bekanntlich

dasjenige, was Husserl die »natürliche Einstellung« nennt (Husserl 1976: 153). Die

Phänomenologie beginnt nun damit, sich zu eben dieser Einstellung in ein kriti-

sches Verhältnis zu setzen. Dafür geht sie zumeist in drei Schritten vor: Mittels

https://doi.org/10.14361/9783839466704-002 - am 12.02.2026, 17:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Steffen Herrmann: Demokratische Gleichheit 55

der so genannten epoché gilt es zunächst die in der natürlichen Einstellung ent-

haltenen Vorannahmen und Vorurteile sichtbar zu machen, anschließend wird die

Herkunft solcher Vorurteile dann in einem zweiten Schritt mittels einer Reduktion

freigelegt, bevor dann in einem dritten Schritt das natürliche Bewusstsein mittels

einer phänomenologischen Aufweisung über sich selbst aufzuklären versucht wird.

Freilich birgt die genaue Bestimmung und Ausformulierung der drei genannten

Schritte eine Reihe von methodischen Problemen und Herausforderungen, die

es notwendig machen würden, verschieden Etappen und Ausprägungen des phä-

nomenologischen Denkens zu rekapitulieren (dazu: Baratella/Herrmann/Loidolt/

Matzner/Thonhauser 2024). Das soll hier für denMoment außer Acht gelassen wer-

den, um stattdessen den Fokus darauf zu legen, wie sich die bisherigen Analysen

grob in dieses Schema einfügen.

Ausgangspunkt unserer Überlegungen war zunächst die natürliche Einstellung

»weißer Subjekte«, die unreflektiert mit Kredibilitätsunterstellungen operieren.

Diese wurden dann mit Hilfe einer politischen Epistemologie eingeklammert, um

zu zeigen, dass rassistische Kredibilitätsvorurteile als Effekte einer epistemischen

Macht verstanden werden müssen. Die reduktive Analyse hat dann gezeigt, dass

solche Kredibilitätsunterstellungen nicht auf einer intellektuellen, sondern viel-

mehr auf einer sinnlichen Ebene verstanden werden müssen. Sie sind der »weißen

Wahrnehmung« von rassifizierten Anderen nicht äußerlich und werden diesen

nicht erst nachträglich angeheftet, sondern sie präfigurieren, wie rassifizierte An-

dere für Weiße überhaupt erst erscheinen können. Die Frage, was es im Anschluss

daran bedeuten kann, Weiße über ihre tief verankerten Vorurteilsstrukturen auf-

zuklären, hat nun die Analyse der BLM-Bewegung gezeigt. Als phänomenologisch

will ich die Kritik von BLM bezeichnen, weil sie dem von Husserl ausgegebenen

Grundsatz folgt, dass die phänomenologische Kritik der natürlichen Einstellung

nicht im Modus des Beweisens, sondern vielmehr im Modus des »Aufweisens«

zu verfahren hat (Husserl 1956, 197). Gemeint ist damit, dass phänomenologische

Kritik nicht imModus der logischen Schlussfolgerung verfährt, sondern imModus

eines dramaturgischen Aufzeigens. In unserem Kontext bedeutet das, dass die

Kritik rassifizierterWahrnehmung nicht ausschließlich mittels logischer Überzeu-

gungsarbeit operieren sollte: Zu denken wäre hier etwa an den humanistischen

Syllogismus »Alle Menschen sind gleich«, »Schwarze sind Menschen«, »Schwarze

sind Menschen wie alle Anderen«, der in vielfältigen Formen antirassistischer Auf-

klärungsarbeit eine tragende Rolle spielt. Ein solcher auf Emanzipation gerichteter

Ansatz, so lautet das phänomenologische Bedenken,wird nur sehr beschränkt dazu

in der Lage sein, jene alltäglichen, präreflexiven Wahrnehmungsstrukturen zu

adressieren,mittels derer Kredibilitätszuschreibungen operieren, da er ihnen ganz

und gar äußerlich bleibt. Wirksame Kritik muss daher in einem anderen, nämlich

sinnlichen Modus operieren. Eben das, so hoffe ich gezeigt zu haben, ist der Fall

in jenen dramatischen Inszenierungspraktiken, die BLM verwendet. Indem BLM

https://doi.org/10.14361/9783839466704-002 - am 12.02.2026, 17:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


56 Transformationen des Politischen

rassistische Polizeigewalt mittels der Reinszenierung der Vulnerabilität schwarzer

Körper in Szene setzt, werden im besten Fall rassistische Sehgewohnheiten und

Narrative von Weißen gebrochen und infrage gestellt, so dass diese in der Folge

dazu befähigt werden, schwarze Subjekte auf andere und neue Weise zu sehen.

Was uns die Perspektive der politischen Phänomenologie damit zeigt, ist, dass

radikaldemokratische Kämpfe um demokratische Gleichheit nicht in erster Linie

als Kämpfe um die Bewertung und Beurteilung von Subjekten zu verstehen sind,

sondern als Kämpfe um das sinnliche Erscheinen von Gleichheit selbst. Politische

Phänomenologie kann so nicht nur als einWerkzeug der Analyse, sondern auch der

politischen Kritik fruchtbar gemacht werden.

Literatur

Ahlhaus, Svenja (2020):DieGrenzen desDemos.Mitgliedschaftspolitik aus postsouveräner

Perspektive, Frankfurt a.M.: Campus.

Alcoff, LindaMartín (2003): »Gadamer’s Feminist Epistemology«, in: Lorraine Code

(Hg.), Feminist Interpretations of Hans-Georg Gadamer,University Park: Pennsylva-

nia State University Press, S. 231–257.

Baratella, Nils, Steffen Herrmann, Sophie Loidolt, Gerhard Thonhauser, Tobias

Matzner (Hg.) (2024):The RoutledgeHandbook on Political Phenomenology, London/

New York: Routledge.

Bedorf, Thomas und Steffen Herrmann (2019): »Three Types of Political Phe-

nomenology«, in dies. (Hg.), Phenomenology of the Political, London: Routledge,

S. 1–14.

Black Lives Matter (2017): Talk about Trayvon: A Toolkit for White People on the Fifth An-

niversary of Trancon’sDeath, 2018, https://blacklivesmatter.com/wp-content/uplo

ads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf (17.06.2023)

Butler, Judith (2005), »Gewalt, Trauer, Politik«, in: dies, Gefährdetes Leben. Politische

Essays. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 36–68.

Flügel-Martinsen (2017): Befragungen des Politischen. Subjektkonstitution –Gesellschafts-

ordnung – Radikale Demokratie,Wiesbaden: Springer.

Foucault, Michel (1977): Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses, übers. v.

Walter Seitter, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Fricker, Miranda (2007): Epistemic Injustice. Power and the Ethics of Knowing, Oxford/

New York: Oxford University Press.

Gadamer, Hans-Georg (1990):Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen

Hermeneutik. GesammelteWerke, Bd. 1, Tübingen: Mohr Siebeck.

Guenther, Lisa (2019), »Seeing like a cop. A Critical Phenomenology of Whiteness

as Property«, in: Emily Lee (Hg.), Race as Phenomena. Between Phenomenology and

Philosophy of Race, Lanham: Rowman & Littlefield Publishers, S. 189–206.

https://doi.org/10.14361/9783839466704-002 - am 12.02.2026, 17:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839466704-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf
https://blacklivesmatter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-Trayvon.pdf


Steffen Herrmann: Demokratische Gleichheit 57

Hansen, Mogens Herman (1991): Die Athenische Demokratie im Zeitalter des Demosthe-

nes. Struktur, Prinzipien und Selbstverständnis, Berlin: Akademie.

Heidegger,Martin (1977): Sein und Zeit, Frankfurt a.M.: Klostermann.

Herrmann, Steffen (2023): Demokratischer Streit. Eine Phänomenologie des Politischen,

Baden-Baden: Nomos.

Herodot (1995):Historien, Bd. 1: Bücher I-V, gr. – dt., hg. v. J. Feix, Darmstadt.

Husserl, Edmund (1956):Erste Philosophie, in:HusserlieanaVII, hg.V.RBoehm,Haag:

Nijhoff.

Husserl, Edmund (1976):Die Krisis der europäischenWissenschaften und die transzenden-

tale Phänomenologie. EineEinleitung in die phänomenologischePhilosophie, in:Husser-

liana VI, hg. v.W. Biemel, Haag: Nijhoff.

Khan-Cullors, Patrisse und Asha Bandele (2018): #BlackLivesMatter. Eine Geschichte

vomÜberleben, aus d. Engl. v. Henriette Zeltner. Köln: Kiepenheuer &Witsch.

Langton, Rae (2007): »Sprechakte und unsprechbare Akte«, in: Steffen Herrmann,

Sybille Krämer,Hannes Kuch (Hg.): VerletzendeWorte. Zur Grammatik sprachlicher

Missachtung, Bielefeld: transcript, S. 107–146.

Lowery,Wesley (2017):TheyCan’tKillUsAll.TheStoryofBlackLivesMatter.London:Pen-

guin.

Medina, José (2023): The Epistemology of Protest. Silencing, Epistemic Activism and the

Communicative Life of Resistance, Oxford: Oxford University Press.

Merleau-Ponty, Maurice (1966): Phänomenologie der Wahrnehmung, aus d. Franz. v.

Rudolf Boehm, Berlin: Walter de Gruyter.

Merleau-Ponty,Maurice (1986):Das Sichtbare und das Unsichtbare, Fink: München.

Ngo, Helen (2012):TheHabits of Racism. A Phenomenology of Racism and Racialized Em-

bodiment, Lenham: Lexington.

Pohlhaus,Gaile (2012): »RelationalKnowingandEpistemic Injustice«, in:Hypatia27,

S. 715–735.

Richard L. Gregory (1966): Eye and Brain, New York,McGrawHill.

Rosanvallon, Pierre (2010): Demokratische Legitimität. Unparteilichkeit – Reflexivität –

Nähe, aus d. Franz. v.Thomas Laugstien, Hamburg: Hamburger Edition.

Taylor, Keeanga-Yamahtta (2016): From #Blacklivesmatter to Black Liberation, Chicago,

IL: Haymarket Books.

https://doi.org/10.14361/9783839466704-002 - am 12.02.2026, 17:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839466704-002 - am 12.02.2026, 17:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

