
 

 

 

2 Diskurs und Subjekt 

 

 

Die theoretischen Grundlagen der Studie, die hier und im Folgenden ausge-

führt werden, drehen sich im Gros um die Hervorbringung von Diskursen 

und Praxen (sei es bezogen auf Organisation, Wohnraum oder pädagogisches 

Handeln) sowie um die Hervorbringung von Subjekten. Im (auch ambivalen-

ten) Verhältnis von Diskurs und Subjekt ist das situiert, was Wirklichkeit 

oder auch Lebenspraxis genannt wird. Um dieses Verhältnis, das sich an ers-

ter Stelle durch Kontingenz auszeichnet, theoretisch zugänglich zu machen, 

braucht es eine Annäherung an und Auseinandersetzung mit den zugrunde-

liegenden Begriffen. Dies erfolgt in diesem Kapitel. Einleitend wird dazu ein 

foucaultsches Diskursverständnis entfaltet (Kap. 2.1), woraufhin skizziert 

wird, wie Subjekt und Subjektivierung gefasst werden können (Kap. 2.2). 

Dem schließt sich die Bestimmung des Verhältnisses von Diskurs und Sub-

jekt an (Kap. 2.3), woraufhin anerkennungstheoretische Fragen im Kontext 

von Diskurs und Subjekt untersucht werden (Kap. 2.4). 

 

 

2.1 DISKURS 

 

Foucault versteht Diskurs „als Praktiken […], die systematisch die Gegen-

stände bilden, von denen sie sprechen“ (Foucault 1981, S. 74). Er führt dazu 

weiterhin aus: „Zwar bestehen diese Diskurse aus Zeichen; aber sie benutzen 

diese Zeichen für mehr als nur zur Bezeichnung der Sachen. Dieses mehr 

macht sie irreduzibel auf das Sprechen und die Sprache. Dieses mehr muß 

https://doi.org/10.14361/9783839445396-003 - am 14.02.2026, 12:20:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445396-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 | Ambivalenzen pädagogischen Handelns 

 

man ans Licht bringen und beschreiben“ (Foucault 1981, S. 74)1. Zentrales 

Merkmal des Diskurses ist, dass er sich stetig vollzieht. Er ist kein starres 

Gebilde, sondern wird kontinuierlich durch in ihm handelnde Subjekte re-

produziert (siehe auch Reckwitz 2003, S. 298). Neben dem ‚Gesamtdiskurs‘, 

der sozusagen die komplette(n) erfahrbare(n) Wirklichkeit(en) umschließt, 

sind Diskurse immer in einer gewissen Art und Weise gegenstandsbezogen. 

Damit geht einher, dass Diskurse zwangsläufig Grenzen haben, welche al-

lerdings in vielerlei Hinsicht als ‚unscharf‘ zu bezeichnen sind (Reckwitz 

2008b, S. 11). Es kann also nie ganz eindeutig gesagt werden, wo ein Diskurs 

anfängt und wo er aufhört. Diskurse sind also „diskontinuierliche Praktiken 

[…], die sich überschneiden und manchmal berühren, die einander aber auch 

ignorieren oder ausschließen“ (Foucault 2003c, S. 34). Dennoch gibt es The-

men, Gegenstände und Subjekte, die eindeutig in einen bestimmten Diskurs 

gehören beziehungsweise Teil davon sind und andere, die es nicht sind. So 

wird in einem wissenschaftlich-pädagogischen Diskurs beispielsweise nicht 

über Aktienkurse verhandelt, sondern eher über Fragen der Bildung und Er-

ziehung. Somit sind auch BankerInnen nicht Teil dieses Diskurses, Erzie-

hungswissenschaftlerInnen aber schon. Gleichzeitig hat dieser Diskurs aber 

auch starke thematische Überschneidungen und/oder Anknüpfungspunkte 

mit anderen Wissenschaften (insbesondere Soziologie, Philosophie und Kul-

turwissenschaften). Nicht zuletzt deshalb spielen auch in diesem Buch Fra-

gen danach eine Rolle, was ein Diskurs, ein Subjekt, ein Raum, eine Organi-

sation usw. ist. (Nicht nur) durch ihre Grenzen regeln Diskurse den Zugang 

zu ihnen respektive die Möglichkeit ihrer Aneignung, sondern Diskurse wer-

den ebenfalls durch innere und/oder äußere Ausschließungssysteme regu-

liert, die im Umkehrschluss aber immer auch Systeme des Zugangs zu Dis-

kursen beziehungsweise zur Teilhabe an Diskursen bedeuten (Foucault 

2003c, S. 11; siehe in Bezug auf ‚Behinderung‘ auch Trescher 2015b, S. 

261ff). Um beim obigen Beispiel zu bleiben, müssen beispielsweise be-

stimmte Kriterien erfüllt werden, um im erziehungswissenschaftlichen Dis-

                                                             

1  Folglich wird die Idee der nicht-diskursiven Praktiken in Anlehnung an Laclau 

und Mouffe 2006, 143ff) abgelehnt, denn „[d]ie sprachlichen und nicht-sprachli-

chen Elemente werden nicht bloß nebeneinander gestellt, sondern konstituieren 

ein differentielles und strukturiertes System von Positionen, das heißt einen Dis-

kurs“ (Laclau und Mouffe 2006, S. 145; siehe auch Foucault 2003a, S. 396). 

https://doi.org/10.14361/9783839445396-003 - am 14.02.2026, 12:20:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445396-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Diskurs und Subjekt | 23 

 

 

kurs ausgebildet zu werden (es ist in der Regel die allgemeine Hochschul-

reife zur Zulassung zum Studium notwendig) und das Studium muss erfolg-

reich bewältigt werden. Zu den Prozeduren der äußeren Ausschließung ge-

hören „das verbotene Wort“ (Foucault 2003c, S. 16), was im hiesigen Fall 

etwa bedeuten würde, dass die Artikulation und das Vertreten rassistischer, 

sexistischer oder anderweitig verachtender Einstellungen zu einem Aus-

schluss (beziehungsweise dem Vorenthalten der Zulassung) der betreffenden 

Person vom erziehungswissenschaftlichen Diskurs führen würde. Weiterhin 

zählt die „Ausgrenzung des Wahnsinns“ (Foucault 2003c, S. 16) zu den Pro-

zeduren des Ausschlusses, wodurch reguliert wird, wer innerhalb eines Dis-

kurses ‚sprechen‘ darf und wer nicht. Dies vollzieht sich dadurch, dass be-

stimmten Personen (die als ‚wahnsinnig‘ gelten) der Zugang zum Diskurs 

und den sich darin vollziehenden Praxen verwehrt wird. Ein Beispiel dafür 

ist, wenn durch eine Kennzeichnung als ‚geistig behindert‘ einer Person ihr 

Wahlrecht abgesprochen wird2. Daneben gehört ebenso „der Wille zur Wahr-

heit“ zu den äußeren Prozeduren des Ausschlusses (Foucault 2003c, S. 16), 

durch welchen reguliert wird, welches Wissen als wahr anerkannt wird. In 

diesem Sinne sind wissenschaftliche Entdeckungen nicht als solche aufzu-

fassen, sondern sie stellen das Zulassen neuer Wahrheiten im Diskurs dar 

(siehe Foucault 2003c, S. 14f). Dadurch haben sich zudem die Grenzen des 

Diskurses verschoben. Neben diesen äußeren Systemen der Ausschließung 

gibt es immer auch „[i]nterne Prozeduren, mit denen Diskurse ihre eigene 

Kontrolle selbst ausüben; Prozeduren, die als Klassifikations-, Anordnungs- 

und Verteilungsprinzipien wirken“ (Foucault 2003c, S. 17)3. Zweck und 

Funktion dieser internen Prozeduren ist, die „Dimension […] des Ereignisses 

und des Zufalls [zu bändigen]“ (Foucault 2003c, S. 17) respektive eine „Se-

lektion unter den sprechenden Subjekten“ (Foucault 2003c, S. 26) vorzuneh-

men. ‚Von innen‘ errichtete Diskursteilhabebarrieren vollziehen sich immer 

dann, wenn eine Person zwar an einem Diskurs teilhat – ihn somit auch mit 

hervorbringt – ihr Wort allerdings nicht das gleiche Gewicht hat wie das von 

                                                             

2  § 12 Bundeswahlgesetz (BWahlG). 

3  Zu den internen Prozeduren gehören die Funktion des Autors, der Kommentar, 

die Verknappung der sprechenden Subjekte, die Disziplin, das Ritual, die Doktrin 

sowie die ‚Diskursgesellschaft‘ (Foucault 2003c, S. 18ff). Diese internen Proze-

duren der Ausschließung sind in Trescher (2015b, S. 281ff) ausführlich dargelegt. 

https://doi.org/10.14361/9783839445396-003 - am 14.02.2026, 12:20:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445396-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 | Ambivalenzen pädagogischen Handelns 

 

anderen. Um beim Beispiel des Wahlrechts von Menschen mit ‚geistiger Be-

hinderung‘ zu bleiben, kann diesbezüglich gesagt werden, dass Menschen 

mit ‚geistiger Behinderung‘ in Deutschland zwar teilweise wählen dürfen, es 

jedoch trotzdem so ist, dass es keine PolitikerInnen mit ‚geistiger Behinde-

rung‘ gibt (siehe Trescher 2016f), das heißt, das passive Wahlrecht bezie-

hungsweise der Zugang dazu (zum Beispiel über Parteien) lebenspraktisch 

verwehrt wird. So vollzieht sich letztlich eine Diskursteilhabebarriere, die in 

der Praxis dann Behinderung bedeutet (siehe dazu Kap. 3). 

Auf eine ausführlichere Beschreibung dieser Ausschließungsprozeduren 

wird an dieser Stelle verzichtet, da in der hier dargelegten (qualitativen) Stu-

die der Einzelfall in seiner Komplexität und seinen (gegebenenfalls) ambi-

valenten Beziehungen im Vordergrund steht und aufgrund dessen keine vor-

formulierten Kategorien an die Lebenspraxis herangetragen werden sollen. 

Vielmehr soll die Lebenspraxis in ihrer Einzigartigkeit wertgeschätzt wer-

den, was gerade hinsichtlich des Gegenstands von besonderer Bedeutung ist, 

geht mit dem Fokus auf pädagogisches Handeln doch eine Komplexität ein-

her, die nicht mit einem vorgängigen Kategorienschema gefasst werden 

kann. In der Studie geht es folglich nicht um eine subsumtionslogische The-

orieüberprüfung (beispielsweise hinsichtlich der Frage, welche der Aus-

schließungsprozeduren sich in der Lebenspraxis von Menschen mit ‚geisti-

ger Behinderung‘ wiederfinden), sondern Gegenstand der ergebnisoffenen 

Forschung ist die Rekonstruktion des Einzelfalls. Das bedeutet zudem, dass 

Prozeduren der (insbesondere inneren) Ausschließung nicht aus der Theorie, 

sondern aus der Empirie hergeleitet werden, da Theorie- und Begriffsbildung 

„nur über konkrete Analysen zu sichern sind, die die Sache selbst zum Spre-

chen bringen, indem sie sich an sie anschmiegen und durch dieses unvorein-

genommene, radikale Sicheinlassen auf die jeweilige Besonderheit des Ge-

genstandes hindurch zum zugleich klärenden wie kritisch überwindenden, 

allgemeinen Begreifen der gesellschaftlichen Wirklichkeit gelangen“ 

(Oevermann 1983, S. 234). 

 

 

2.2 SUBJEKT UND SUBJEKTIVIERUNG 

 

Postmoderne Subjekttheorien respektive ihre VertreterInnen, zu denen auch 

Foucault gezählt werden kann, sehen das (postmoderne) Subjekt in seiner 

Integrität bedroht und zwar dadurch, dass „die Prozesse der Subjektivierung 

https://doi.org/10.14361/9783839445396-003 - am 14.02.2026, 12:20:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445396-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Diskurs und Subjekt | 25 

 

 

subtiler werden und zunehmend in das Subjekt selbst verlagert sind“ (Graß-

hoff et al. 2015, S. 315) – Schlüsselwörter sind hier ‚Individualisierung‘ und 

‚Flexibilisierung‘. Eine Konsequenz daraus ist, dass die Verantwortlichkeit 

für soziale Probleme sowie Phänomene des Ausschlusses und der Abhängig-

keit im Subjekt selbst verankert wird (Graßhoff et al. 2015, S. 315), wodurch 

beispielsweise eine gesamtgesellschaftliche Verantwortung zum Abbau von 

Diskursteilhabebarrieren unterlaufen und nichtig wird. Zima (2017) dagegen 

sieht den Status des Subjekts zwar durch unter anderem bürokratisierende 

Praxen bedroht, versteht diese jedoch gleichzeitig als Mechanismen, die „in-

dividuelle Subjektivität im modernen Sinn überhaupt erst ermöglichen“ 

(Zima 2017, S. 293). Daraus folgt die Frage, wie Subjekt beziehungsweise 

Subjektivität theoretisch zu fassen ist. Mit Foucault wird das Subjekt als in 

der ambivalenten Einheit von Fremd- und Selbstbestimmung aufgespannt 

(siehe Saar 2013, S. 27) gesehen, die er als einerseits „der Herrschaft eines 

anderen unterworfen […] und in seiner Abhängigkeit“ (Foucault 2005b, S. 

275) stehend und andererseits als „durch Bewusstsein und Selbsterkenntnis 

an seine eigene Identität gebunden“ (Foucault 2005b, S. 275) konstruiert. 

Das Subjekt beugt sich also äußeren (diskursiven) Verfügungen und kann 

sich ausschließlich innerhalb der durch den Diskurs bereitgestellten und vor-

gegebenen Subjektpositionen bewegen, ist jedoch zu Selbstverfügung in der 

Lage (Nonhoff 2014, S. 392). Unter Subjektpositionen werden dabei die 

„diskursiv formierten Positionen“ (Motakef 2014, S. 394) verstanden, die 

dem Subjekt im Diskurs zugewiesen werden und die das Subjekt innerhalb 

des Diskurses annehmen kann. Dabei lassen sich Subjektpositionen „nicht 

beliebig wählen, sondern werden durch Diskurse reguliert“ (Motakef 2014, 

S. 394). Subjekte werden also in und durch Diskurse(n) hervorgebracht, in-

folgedessen sind sie „in allen ihren Merkmalen Produkte historisch- und kul-

turell spezifischer Praktiken, und sie existieren nur innerhalb des Vollzugs 

sozialer Praktiken“ (Reckwitz 2003, S. 296). Prozesse der Hervorbringung 

als Subjekt sind letztlich Prozesse der Subjektivierung, die sich im Zusam-

menspiel von Aneignung und Auseinandersetzung in Praxen vollziehen, „in 

denen Menschen, Individuen oder Akteure durch den Umgang mit anderem 

und anderen lernen, sich im Horizont von beziehungsweise in Auseinander-

setzung mit spezifischen, naturalen, materialen und sozialen sowie symboli-

schen Ordnungen als ein ‚Subjekt‘ zu begreifen und zu gestalten“ (Ricken 

2013b, S. 34). Diese Hervorbringung als ist das zentrale Element der Sub-

jektivierung, werden dadurch doch die Subjektpositionen, die das Subjekt 

https://doi.org/10.14361/9783839445396-003 - am 14.02.2026, 12:20:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445396-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 | Ambivalenzen pädagogischen Handelns 

 

einnehmen kann, abgesteckt. Diese wechselseitigen Abhängigkeiten und 

Hervorbringungen „charakterisieren nicht die Sprache, die der Diskurs be-

nutzt, nicht die Umstände, unter denen er sich entfaltet, sondern den Diskurs 

selbst als Praxis“ (Foucault 1981, S. 70). Ebenjene Subjektivierungspraxen 

„sind immer auch empirisch beobachtbar – und können daher mit Mitteln, 

die innerhalb der Sozialwissenschaft erprobt und fortwährend verfeinert wer-

den, nun auch erforscht werden“ (Rieger-Ladich 2017, S. 192)4. Im Kontext 

der Behindertenhilfe vollzieht sich beispielsweise häufig eine Subjektivie-

rung der unter diesem Protektorat betreuten Personen als ‚(geistig) behin-

dert‘ (siehe Trescher 2017a, S. 236f). Es kann dabei festgehalten werden, 

dass das Subjekt durch die unscharfen Grenzen des Diskurses begrenzt wird, 

diese andererseits jedoch mit hervorbringt, wodurch es wiederum zu Verän-

derung in der Lage ist. Darin ist eine Ambivalenz der Konstitution des Sub-

jekts zu erkennen, die sich darin manifestiert, dass das Subjekt „erst in der 

Unterwerfung unter eine diskursive Ordnung als handlungsfähiges Subjekt 

in Erscheinung“ (Opitz 2014, S. 393; siehe auch Butler 2013) tritt. Diese 

Ambivalenz greift Zima (2017) auf und strebt an, die Konstitutionen von 

Subjekt, die sich zwischen Selbstverfügung und Unterwerfung vollzieht, in 

eine „Theorie der Ambivalenz“ (Zima 2017, S. 363) zu überführen. Kern 

dieser Theorie ist, dass sie ebendieses Ambivalenzverhältnis nicht übergeht, 

sondern reflektiert und „in ihrem Plädoyer für das Subjekt die soziologischen 

Analysen und die postmodernen Dekonstruktionen ironisch mitdenkt“ (Zima 

2017, S. 363).  

 

 

2.3 ZUR WECHSELSEITIGEN HERVORBRINGUNG 

VON DISKURS UND SUBJEKT 

 

Diskurs wird also, wie oben beschrieben, von Subjekten hervorgebracht. Da-

bei verändert sich Diskurs fortwährend, wird er doch an jeder Stelle perma-

nent neu konstituiert (Foucault 2003c, S. 25). Diskurs bringt demgegenüber 

Subjekte hervor. Aus der Wandelbarkeit des Diskurses folgt, dass auch Sub-

jekte nie statisch, sondern prinzipiell veränderbar sind – insofern sich denn 

der Diskurs, in dem das Subjekt hervorgebracht wird, verändert und dem 

                                                             

4  Ebendarauf liegt ein Fokus der hiesigen Studie – Subjektivierungspraxen empi-

risch zu rekonstruieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839445396-003 - am 14.02.2026, 12:20:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445396-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Diskurs und Subjekt | 27 

 

 

Subjekt dadurch veränderte Subjektpositionen ermöglicht. Hierbei kommt 

die Frage nach dem Verhältnis von Diskurs und Subjekt hinsichtlich dieser 

gegenseitigen Hervorbringung und infolgedessen auch Abhängigkeit auf. 

Foucault geht es bei der Betrachtung des Verhältnisses von Diskurs und Sub-

jekt darum, „zu zeigen, dass es nicht auf der einen Seite unbewegliche Dis-

kurse gibt, die mehr als halbtot sind, und dann auf der anderen Seite ein all-

mächtiges Subjekt, das sie manipuliert, sie umwälzt, sie erneuert, sondern 

dass die diskurrierenden Subjekte Teil eines diskursiven Feldes sind – hier 

finden sie ihren Platz (und ihre Möglichkeiten der Deplatzierung), ihre Funk-

tion (und ihre Möglichkeiten funktioneller Wandlung). Der Diskurs ist nicht 

der Ort eines Einbruchs purer Subjektivität; er ist für Subjekte ein Raum dif-

ferenzierter Positionen und Funktionen“ (Foucault 2005a, S. 33). Diskurs 

und Subjekt stehen also in einem Verhältnis wechselseitiger Hervorbrin-

gung, welches Nonhoff und Gronau (2012) als Verhältnis der „Gleichur-

sprünglichkeit“ (Nonhoff und Gronau 2012, S. 122) charakterisieren. Dies 

bedeutet, dass weder von einem vorgängigen Subjekt noch von einem vor-

gängigen Diskurs ausgegangen werden kann, sondern dass sich Diskurs und 

Subjekt wechselseitig und abhängig vom jeweils anderen ‚gleichursprüng-

lich‘ hervorbringen (Nonhoff und Gronau 2012, S. 123; siehe auch Nonhoff 

2014, S. 392; Trescher 2015b, S. 287f). Diese gleichursprüngliche, wechsel-

seitige Hervorbringung soll im Folgenden an einem Beispiel verdeutlicht 

werden, um das Verhältnis von Diskurs und Subjekt noch genauer in den 

Blick zu nehmen. Es gibt Personen, beispielsweise die BewohnerInnen einer 

Wohneinrichtung, die unter anderem durch das Hilfesystem, in der öffentli-

chen (Re-)Präsentanz und/oder auch durch die sogenannten Bezugsdiszipli-

nen als ‚geistig behindert‘ adressiert und im Zuge dessen als ‚Menschen mit 

‚geistiger Behinderung‘‘ hervorgebracht werden. Daran zeigt sich: Diskurse 

bringen Subjekte in bestimmter Art und Weise hervor, in diesem Falle als 

Subjekte mit ‚geistiger Behinderung‘, beziehungsweise formen die unschar-

fen Grenzen der Subjektpositionen, die das jeweilige Subjekt einnehmen 

kann. Gleichzeitig bringen Menschen mit ‚geistiger Behinderung‘ bezie-

hungsweise Subjekte, die entsprechend formiert werden, den Diskurs um 

ihre Subjektivierung mit hervor, denn, indem sie sich innerhalb der zugewie-

senen Subjektposition ‚geistig behindert‘ bewegen, (re-)produzieren sie den 

Diskurs. Die Frage, die sich nun stellt, ist, inwiefern Subjekt und Diskurs 

wandelbar sind. Auch hier liegen Möglichkeiten der Veränderung in der 

prinzipiellen Kontingenz von Diskurs und seinen unscharfen Grenzen sowie 

https://doi.org/10.14361/9783839445396-003 - am 14.02.2026, 12:20:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445396-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28 | Ambivalenzen pädagogischen Handelns 

 

im Vermögen des Subjekts zur Selbstverfügung, dem ein widerständiges Po-

tenzial innewohnt und das zu einer Verschiebung von Subjektpositionen und 

somit zu einer Verschiebung von Diskursen führen kann.  

Das Thema der wechselseitigen Hervorbringung von Diskurs und Sub-

jekt nimmt innerhalb der theoretischen Rahmung der hiesigen Studie eine 

zentrale Stellung ein und wird auch in den nachfolgenden Kapiteln immer 

wieder bedeutsam, beispielsweise dann, wenn es um die wechselseitige Her-

vorbringung von Raum und Subjekt geht (siehe Kap. 4.2). 

 

 

2.4 DISKURS, SUBJEKT UND ANERKENNUNG 

 

In einem weiteren Schritt der theoretischen Annäherungen soll das Verhält-

nis von Diskurs und Subjekt in Hinsicht auf Fragen der Anerkennung be-

leuchtet werden, vollziehen sich Praxen der Subjektivierung doch „(immer 

auch) als ein Anerkennungsgeschehen“ (Ricken 2013a, S. 84). Anerkennung 

wohnt dabei ein grundsätzlich normativer Kern inne, der sich um die Frage 

dreht: Wer wird wie und als was und/oder wer in Diskursen anerkannt bezie-

hungsweise wer sollte wie und als was und/oder wer anerkannt werden? 

(siehe dazu Ricken 2013a, S. 90; Balzer und Ricken 2010, S. 39f; Diehm 

2010, S. 129f). Es geht also auch hinsichtlich der Praxis der Anerkennung 

darum, welche Subjektpositionen einem Subjekt zugewiesen werden (und 

welche nicht) und inwiefern das anerkannte – und anerkennende – Subjekt 

wiederum Diskurs verändert. Die Anerkennung als Subjekt ist insofern rele-

vant, dass es beeinflusst, wer im Diskurs sprechen darf und wer nicht. Am 

Beispiel von Menschen, die im Rahmen der Behindertenhilfe betreut werden, 

kann sich Anerkennung zwischen einer Anerkennung als Subjekt bewegen, 

das mehr oder weniger selbst bestimmt, wo und wie es lebt, und einer Aner-

kennung als Subjekt, das der Hilfe anderer bedarf und sich deshalb deren 

Regulierungen beugen muss. Ein weiteres Beispiel kann in der UN-Behin-

dertenrechtskonvention ausgemacht werden, anhand derer zwar dafür einge-

treten wird, Menschen mit ‚(geistiger) Behinderung‘ sozusagen als im Dis-

kurs Sprechende anzuerkennen, welche jedoch qua ihrer Ausgestaltung 

ebenjene Sprechrolle auf die Subjektposition ‚Mensch mit ‚(geistiger) Be-

hinderung‘‘ beschränkt. Indem also in der UN-Behindertenrechtskonvention 

die (in einem allgemeinen Sprachgebrauch) Anerkennung von Menschen mit 

‚(geistiger) Behinderung‘ gefordert wird, werden diese gleichzeitig als jene 

https://doi.org/10.14361/9783839445396-003 - am 14.02.2026, 12:20:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445396-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Diskurs und Subjekt | 29 

 

 

anerkannt (im Sinne von als ‚[geistig] behindert‘ subjektiviert). Darin wird 

der ambivalente Charakter von Anerkennung deutlich, der sich zwischen 

„Unterwerfung und Überschreitung“ (Balzer und Ricken 2010, S. 70) voll-

zieht und der mit der ambivalenten Konstitution des Subjekts zwischen 

Fremdbestimmung und Selbstverfügung korrespondiert (siehe Ricken 

2013a, S. 97f; siehe auch Diehm 2010, S. 130). Dabei wird die Anerkennung 

als (nicht) diskursfähiges Subjekt durch die „Normen der Anerkennung“ 

(Butler 2014, S. 34) bestimmt, welche durch das „Wahrheitsregime5 […], 

das von Anfang an entscheidet, was eine anerkennbare Form des Seins ist 

und was nicht“ (Butler 2014, S. 33), reguliert werden. Jene Normen sind der 

diskursive Rahmen, innerhalb dessen das Subjekt als je bestimmtes aner-

kannt werden kann (Butler 2014, S. 34; siehe auch Rösner 2012, S. 385ff). 

Diesen regulierenden, nahezu determinierenden Anerkennungspraxen ge-

genüber vollzieht sich Anerkennung jedoch auch immer in der Aushandlung 

des Subjekts mit den Normen des Wahrheitsregimes, wodurch es seine Her-

vorbringung (mit) gestaltet (Butler 2014, S. 34). „In diesem Sinne sind wir 

nicht deterministisch durch Normen festgelegt, auch wenn sie den Rahmen 

und den Bezugspunkt für alle Entscheidungen darstellen, die wir im Folgen-

den treffen“ (Butler 2014, S. 34), sondern sind dazu in der Lage, Normen zu 

hinterfragen und so zu verändern (Butler 2014, S. 34; siehe auch Balzer und 

Ricken 2010, S. 68f). Einem solchen Infragestellen der Normen ist das Ri-

siko inhärent, innerhalb des jeweiligen Wahrheitsregimes respektive des je-

weiligen Diskurses gegebenenfalls nicht mehr als diskursfähig oder als im 

Diskurs sprechende Person anerkennungsfähig zu sein, „denn wenn man die 

Normen der Anerkennung, die darüber bestimmen, was ich sein kann, in 

Frage stellt, […] dann riskiert man in Bezug auf das gegenwärtige Regime, 

kein anerkennungsfähiges Subjekt mehr zu sein oder doch zumindest die 

Frage zu provozieren, wer man ist (oder sein kann) und ob man anerkannt 

werden kann oder nicht“ (Butler 2014, S. 35; siehe auch Kap. 2.1). Stellt also 

ein Subjekt, das bislang als ‚behindert‘ anerkannt wurde, ebenjene Praxis der 

Anerkennung infrage, so kann es sein, dass es innerhalb des jeweiligen 

Wahrheitsregimes nicht mehr als Subjekt hervorgebracht werden kann. Die 

                                                             

5  Ein Wahrheitsregime „bietet einen Rahmen für den Schauplatz der Anerkennung; 

es legt fest, wer als Subjekt der Anerkennung in Frage kommt, und es bietet Nor-

men für den Akt der Anerkennung selbst“ (Butler 2014, S. 34). 

https://doi.org/10.14361/9783839445396-003 - am 14.02.2026, 12:20:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445396-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 | Ambivalenzen pädagogischen Handelns 

 

Widerständigkeit gegen herrschende Praxen kann also als Entsubjektivie-

rungspraxis wirksam werden, aus der letztlich wiederum eine Form von Aus-

schluss resultiert. Im Hinblick auf viele Menschen mit ‚geistiger Behinde-

rung‘, die auch im Erwachsenenalter noch bei ihren Eltern oder in der Her-

kunftsfamilie leben, kann diesbezüglich gesagt werden, dass diese dort häu-

fig als infantil anerkannt (und somit auch hervorgebracht) werden. Sie ver-

lassen damit eine gewisse kindliche Rolle oft nur bedingt respektive werden 

im entsprechenden ‚Wahrheitsregime‘ als kindlich adressiert. Versuchen nun 

Menschen mit ‚geistiger Behinderung‘ im Zuge der dem Subjekt innewoh-

nenden Widerständigkeit (Foucault 2005b, S. 275; Saar 2013, S. 27; siehe 

auch Kap. 2.2) sich zu ermächtigen beziehungsweise handlungsmächtig(er) 

zu werden, sodass sie nach und nach ihre kindliche Rolle infrage stellen, so 

eröffnet sich die Problematik, dass das Subjekt dann innerhalb des Wahr-

heitsregimes ‚Herkunftsfamilie‘ möglicherweise nicht mehr anerkennungs-

fähig ist, weil es gängige Anerkennungspraxen hinterfragt und dagegen auf-

begehrt. Das kann lebenspraktisch gesehen emotional belastend sein und 

führt unter Umständen entweder zum (zumindest vorübergehenden) Zer-

würfnis mit der Herkunftsfamilie oder zur Aufgabe der Selbstermächtigung 

zugunsten einer Fortschreibung der infantilen Rolle – auch, um die emotio-

nale Geborgenheit, die primär in der Herkunftsfamilie erfahren wird, nicht 

aufzugeben. Gerade Letzteres konnte in unterschiedlichen Zusammenhängen 

immer wieder empirisch nachgewiesen werden (Trescher 2015b, S. 212f, 

2017a, S. 253ff). 

Diese Annäherung an den Anerkennungsbegriff zeigt, dass Praxen der 

Anerkennung durchaus ambivalent sind. Pädagogisches Handeln, das ausge-

hend von Ambivalenzen gedacht wird und sich in diesen vollzieht, bedarf 

dabei eines solchen Anerkennungsbegriffs, der nicht rein positivistisch6 (wie 

bei Honneth [1994, 1997]) gebildet wird, sondern der ebenfalls von Ambi-

valenzen ausgeht, um so „ein produktives Verständnis der Paradoxien der 

Anerkennung“ (Balzer und Ricken 2010, S. 55) zu ermöglichen. Hier wird 

sich also gegen eine simple normative Forderung der Anerkennung gewandt, 

vielmehr muss immer die oben bereits dargelegte Frage gestellt werden, wie 

                                                             

6  Positivistisch meint hier, den Blickwinkel des Erklärens (im Gegensatz zu dem 

des Verstehens) einzunehmen und Welt vor allem als in Ursache-Wirkungs-Zu-

sammenhängen konstituiert zu verstehen, die kausal erklärt werden können (siehe 

Hillmann 2007a, S. 692). 

https://doi.org/10.14361/9783839445396-003 - am 14.02.2026, 12:20:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445396-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Diskurs und Subjekt | 31 

 

 

wer als wer und/oder was anerkannt wird. Die Ambivalenz der Anerkennung 

bewegt sich in diesem Verständnis zwischen einer pauschalen Anerkennung, 

einer wertschätzenden Anerkennung sowie einer rechtlichen Anerkennung 

(Diehm 2010, S. 125f). Dies soll an einem Beispiel festgemacht werden. Es 

ist problematisch, Menschen mit ‚(geistiger) Behinderung‘ pauschal ‚anzu-

erkennen‘, indem ihnen beispielsweise finanzielle Unterstützung zugespro-

chen wird, denn (bei aller lebenspraktisch notwendigen Entlastung) geht da-

mit eine (Re-)Produktion der Person als abhängig einher, wodurch das Sub-

jekt „durch ein mit wesenhaft überhöhten Merkmalen behaftetes Subjekt er-

setzt“ (Diehm 2010, S. 130) wird, das keine andere als eine stark abhängige, 

in diesem Falle ‚(geistig) behinderte‘ Identität einnehmen kann. Anerken-

nung vollzieht sich somit immer als normative Praxis und ist durchaus und 

vor allem ambivalent. Auf Ebene des pädagogischen Handelns ist infolge-

dessen eine (in der Praxis oft anzutreffende) Forderung nach Anerkennung 

(beispielsweise von Menschen mit ‚geistiger Behinderung‘) infrage zu stel-

len, da dadurch grundlegende Ambivalenzen ignoriert und (gegebenenfalls 

ausschließende) Subjektpositionen reproduziert werden (siehe auch Diehm 

2010, S. 136). 

https://doi.org/10.14361/9783839445396-003 - am 14.02.2026, 12:20:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445396-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839445396-003 - am 14.02.2026, 12:20:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445396-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

