
3 Kinofizierung des Kapitals:

Alexander Kluges Filmdispositivmaschinen und

ihre Nachrichten aus der ideologischen Antike

Die Finanzkrise von 2007/08 zeigte sowohl finanz- und realwirtschaftlich als auch dis-

kursökonomisch1 wie eng der moderne Kapitalismus mit einem allgemeinen Verständ-

nis von Wirtschaft, Gesellschaft und Kultur verbunden ist. Durch und mit der Krise

wird zugleich deutlich, wie problematisch Fragen von ökonomischer Sichtbarkeit und

Unsichtbarkeit sind: Wie können die gegenwärtigen Krisen des Kapitalismus verhan-

delt werden, wenn sie sich vornehmlich im virtuellen Raum globaler Börsen- und Fi-

nanznetzwerke vollziehen und so einer konkreten, nicht zuletzt auchmateriellen Sicht-

barkeit entziehen? »Were we to seek some emblems of the financial crisis that began

in 2008, [Alexander] Kluge suggests, we could do worse than starting with an image

of defaulting holders of subprime mortgage in the U.S., who simply left their keys be-

hind and walked away from their foreclosed properties«2, schreiben Jeff Kinkle und

Alberto Toscano. Die Aus- und Verhandlungen des Kapitalismus gegenwärtiger Cou-

leur, die über bloße Krisenbetrachtungen hinausgehen, können nicht allein im Bereich

des Ökonomischen stattfinden. Gerade Kunst und Medien sind damit konfrontiert, in-

telligible Verhandlungsfelder in der Beschäftigung mit ihm zu schaffen und auf diese

Weise Sichtbarkeiten und Sagbarkeiten zu produzieren.

Wenn Alexander Kluge für ein visuelles Sprechen über die Finanzkrise vorschlägt,

bei den nicht mehr zahlungsfähigen Hausbesitzern und ihren verpfändeten Eigenhei-

men zu beginnen, macht er auf ein wesentliches Merkmal des Kapitalismus aufmerk-

sam: Als das Ergebnis eines fundamental gescheiterten, spekulativenWettspiels auf die

1 Siehe dazu Winkler, Hartmut: Diskursökonomie. Versuch über die innere Ökonomie der Medien. Frank-

furt a.M.: Suhrkamp 2004. Mit dem Konzept der Diskursökonomie versucht sich Winkler an einer

ökonomischenMedientheorie, die die Zirkulation von (medialen) Zeichen analog zumTausch und

zur Zirkulation von Waren setzt, damit ökonomische Theorien als Medientheorien zu lesen ver-

sucht: »Der Begriff des Tauschs scheint mir geeignet, symbolische und außersymbolische Prozesse

ins Verhältnis zu setzen« (ebd., S. 12).

2 Kinkle, Jeff; Toscano, Alberto: »Filming the Crisis. A Survey. Jeff Kinkle and Alberto Toscano analyze

Films about Financial Meltdown«. In: Film Quarterly, 65, 1 (2011), S. 39-51, hier S. 39.

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004 - am 14.02.2026, 16:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Die Un/Sichtbarkeit des Kapitals

Entwicklung der Immobilienpreise in den USA berührte die Finanzkrise von 2007/08

über die wirtschaftliche Sphäre hinaus den Alltag des homo oeconomicus. Die Krise brach

dabei mit dem positiven Bild eines sich selbst regulierenden Finanz- und Wirtschafts-

systems wie es zuvor immer wieder beschrieben und geglaubt wurde. An die Stelle von

statischen, d.h. auch eindeutigen Bildern der Finanzmärkte treten mit der Finanzkrise

dynamische Bilder, die einer stetigen Veränderbarkeit unterliegen und damit ein fort-

während neues Wissen produzieren3 – ganz so wie die variabel wertvollen Aktienkurse

auf den gegenwärtigen Kapitalmärkten. Wie die Routine der industriellen Produktion

durch die Flexibilität des Neoliberalismus ersetzt wurde,4 so werden die Bilder einer

klassischen Finanzökonomie, beispielsweise von Börsen und Banken, durch Darstel-

lungen von gescheiterten Menschen im privaten Raum ersetzt. Das werden die Film-

analysen des nächsten Kapitels zeigen. Die Ökonomie als ein klassisches Diskursfeld

des Kapitalismus wird in der Folge durch neue Bereiche ergänzt. Sie gewähren einen

Zugriff auf seine modernen Erscheinungsformen, die das Subjekt als einen Ort kapita-

listischer Sichtbarkeit und Wirksamkeit hervorbringen.

»Die Außenwelt der Industrie«, schreibt Alexander Kluge im Begleitheft zu seinem

Film Nachrichten aus der ideologischen Antike. Marx – Eisenstein – Das Ka-

pital (kurz: Nachrichten), »wie die gesamte Vorgeschichte überhaupt, regieren unser

Inneres und bilden eine starkeMacht (der Motivation, des Unterscheidungsvermögens,

des Gefühls), eine Art Parallelregierung neben unserer klassischen psychischen Ausstat-

tung, und beide verbinden sich.«5 Kluges Filmprojekt stellt im unmittelbaren Nach-

und zum Teil sogar noch Gleichgang zur Finanzkrise von 2007/08 den Versuch dar,

sich den akut gewordenen Problemen des gegenwärtigen Kapitalismus über den Um-

weg seiner historischen Analysen bei Karl Marx sowie dem gescheiterten Versuch Sergej

Eisensteins, das Kapital von Marx zu verfilmen, anzunähern. Nachrichten, als neun-

stündige Direct-to-video-Produktion im Rahmen der filmedition suhrkamp erschienen,

soll im Fokus der vorliegenden Untersuchungen stehen.Was Kluge hier hervorgebracht

hat, ist ein Film, der nicht gewillt ist, rekonstruierend zu dokumentieren, sondern vielmehr

dekonstruierend zu fantasieren:

Kapitalistische Ökonomie sowie der Kapitalismus an sich werden für Kluge ma-

nifest in einer Vorstellung, die er eben als »Außenwelt der Industrie« bezeichnet: die

ökonomischen, gesellschaftlichen, kulturellen und – nicht minder bedeutsamen – phy-

sischen sowie psychischen Bedingungen und Folgen einer sowohl technologisierten als

auch rationalisierten Arbeits-, Lebens- und Kulturwelt des Menschen. Diese so charak-

terisierte »Außenwelt der Industrie« ist nicht zu trennen von den inneren Prozessen

moderner Subjektivität. Jegliche Motivationen, Gefühle, Entscheidungen und körperli-

che Affekte gehören ebenso zu den Merkmalen eines subjektiven, d.h. sich in den Men-

schen vollziehenden Kapitalismus wie die ökonomischen Faktoren kapitalistischer Pro-

duktionsprozesse, in die ein Subjekt mittelbar und unmittelbar eingefasst ist. Doch für

3 Vgl. Reichert, DasWissen der Börse, S. 22.

4 Vgl. Sennett, Richard: The Corrosion of Character. The Personal Consequences of Work in the New Capi-

talism. London/New York : Norton 1998, S. 32.

5 Kluge, Alexander: Nachrichten aus der ideologischen Antike. Marx – Eisenstein – Das Kapital. [=Booklet

zur DVD] Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2008, S. 6.

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004 - am 14.02.2026, 16:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Kinofizierung des Kapitals 81

Kluge stellen vor allem die im Bereich der Menschen und der Kultur liegenden Effekte

des affektiven, den Körper direkt adressierenden Kapitalismus das Hauptinteresse der

Untersuchungen in Nachrichten dar. Er schreibt, dass es ihm nicht nur in diesem

Film, sondern auch in seinen anderen künstlerischen Arbeiten immer um die Suche

nach dem Kapitalismus der Menschen, d.h. dem ›Kapitalismus in einem selbst‹ gehe,

der das gesellschaftliche sowie zwischenmenschliche Leben und Handeln fundamental

betrifft.6

Mit dieser theoretischen Ausgangsprämisse schließt Kluge nicht nur intellektuell,

sondern auch filmisch an ein Kapitalismusverständnis an, das bereits in der Ausein-

andersetzung mit Hans Richters Inflation und Die Börse zutage getreten ist.7 Was

Kluges Nachrichten im Anschluss an die vorhergehenden Kapitel für eine Analyse

deshalb lohnenswert macht, sind die ästhetisch-narrativen Verfahren, die der Film im

Umgang mit demThema des Kapitalismus über den Mittelweg von Eisensteins projek-

tierter Kapital-Verfilmung findet. Nachrichten kann aufgrund der vielfältigen Tech-

niken, Medien und Elemente, die angewandt, erprobt und zur Diskussion gestellt wer-

den, zugleich als ein Versuch gelesen werden, sich dem Kapitalismus über die Idee von

Dispositivsstrukturen zu nähern, die er hervorruft. Der Film wird so zu einer ›Theo-

rie‹ des Kapitalismus und seiner Dispositive, die fragt, wie ihre mediale Übersetzung

aussehen kann und muss, um dasjenige sichtbar und verhandelbar zu machen, was für

gewöhnlich im Alltag nicht zu erkennen ist.

Das nachfolgende Argument wird, ganz den Techniken Kluges folgend, vom Allge-

meinen zum Speziellen übergehen. Zunächst wird das vorliegende Kapitel einen Blick

auf die Ausgangssituation für Kluges Beschäftigung mit Eisensteins Kapital-Projekt

werfen. Darauf folgt eine Auseinandersetzung mit Theodor W. Adornos Essayüberle-

gungen, die wesentlich für Kluges Verfahren eines essayistischen Filmemachens und

damit für die allgemeine Herangehensweise in Nachrichten ist. Eine genauere Be-

schäftigung mit Tom Tykwers Kurzfilm Der Mensch im Ding, der den Mittel- bzw.

Hauptteil von Kluges Film eröffnet, leitet dann die Analyse einzelner Sequenzen in

Nachrichten ein. Die Technik der Liste bzw. Auflistung, der sich Tykwers Film be-

dient, soll dabei in ihrer Produktivität für eine Auseinandersetzung mit dem Thema

des Kapitalismus untersucht werden. Am Ende folgen zwei weitere, beispielhafte Se-

quenzanalysen, in denen noch einmal die filmästhetischen Verfahren Kluges sowie die

narrative bzw. diskursive Struktur von Nachrichten abschließend betrachtet werden.

3.1 Die Verfilmung des Kapitals: Ein gescheitertes Projekt (Eisenstein)

Sergej Eisensteins Versuch, zwischen 1927 und 1929 Karl Marxʼ opus magnum, Das Kapi-

tal, zu verfilmen – und in einem Streich die gesamte, bis dato existierende Filmsprache

und -ästhetik zu revolutionieren8 –, stellt den Ausgangspunkt für Alexander Kluges

6 Vgl. ebd.

7 Vgl. dazu Kapitel 1.

8 Im Rückblick auf seinen vorherigen Film Oktober (Oktyabr, UdSSR 1928, Sergej Eisenstein)

schreibt Eisenstein zur erhofften filmisch-revolutionären Wirkung des projektierten Kapital-

Films: »›Oktober‹ […] führte zu völligem Abrücken von Faktum und Anekdote: Die Ereignisse der

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004 - am 14.02.2026, 16:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Die Un/Sichtbarkeit des Kapitals

Collagenfilm Nachrichten aus der ideologischen Antike dar. Wohl nicht zufällig

wurde Eisenstein nur kurze Zeit nach dem ›Schwarzen Freitag‹ vom 25. Oktober 1929 in

seinem Projektvorhaben durch James Joyce bestärkt, als sich beide an einem Nachmit-

tag in Joyces damaliger Pariser Wohnung trafen.9 Joyce hatte erst selbst wenige Jahre

zuvor mit seiner Geschichte von Leopold Bloom im Roman Ulysses (1922) die Techniken

und Verfahren des literarischen Erzählens auf den Kopf gestellt. Ihr poetologisch radi-

kalster Ausdruck liegt im heute noch exemplarischen stream of consciousness von Molly

Bloom am Ende des Romans. Mit seinem Kapital-Film wollte Eisenstein unbedingt

etwas Vergleichbares für das damals noch relativ junge Filmmedium erreichen.

Wie die Filmgeschichte im Nachgang der Ereignisse jedoch zeigt – Kluges Filmtitel

deutet es mit dem Bezug auf eine ideologische und medienhistorische Antike gewitzt

an –, wurde Eisensteins Projekt nie realisiert.10 Die Idee der Verfilmung des marx-

schen Kapitals verwandelte sich von einem realisierbaren und tatsächlich realisierten

Film zu einem fantastischen Mythos der frühen Filmgeschichte.11 Das Kino der Attrak-

tionen, wie Tom Gunning den frühen Film bezeichnete, dessen publikumsbegeisternde

Wirkung vor allem in den kreativ-visuellen Ideen und technischen Möglichkeiten des

damals neuen,medialen Sehens zu finden waren,12 sollte bei Eisensteinmit denMetho-

den der marxschen Dialektik kombiniert werden. Sein Ziel war es, ein gesellschaftlich

und medienästhetisch revolutionäres Kino zu schaffen. Produktiv erscheint die Aus-

einandersetzung mit Kluges Filmwerk an dieser Stelle im Kontext der Erarbeitung ei-

Oktober[revolution]werden (in diesemTeil) nicht ereignishaftwahrgenommen, sondern vielemehr

[sic!] als etwas, das in einer Situationskette beschlossen liegt […]. Im Film erscheint nach Drama,

Poem und Ballade mit ›Oktober‹ eine neue Filmform – ein ›Essay‹-Band aus einer Reihe von The-

men, die die Oktober[revolution] ausmachen. […] Hier stößt man schon auf völlig neue Filmper-

spektiven und auf das aufgehende Licht jenerMöglichkeiten, die ihre Vollendung inmeiner neuen

Arbeit findenwerden – im ›Kapital‹ nach demLibretto vonKarlMarx. Ein Filmtraktat.« (Eisenstein,

»Notate zu einer Verfilmung des Marxschen ›Kapital‹«, S. 289–290; Herv. i. O.)

9 Vgl. Werner, Gösta: »James Joyce and Sergej Eisenstein«. In: James Joyce Quarterly, 27, 3 (1990),

S. 491–507, hier S. 493. Ausgehend von diesem, in der Forschung sehr häufig proklamierten Ein-

fluss von James Joyce auf Eisensteins Projekt, konstatiert Fredric Jameson, dass genauso die An-

nahme, dass sich Kluges Nachrichten wiederum mit Eisensteins geplanter Kapital-Verfilmung

beschäftigt, ein bloßer, (film-)historischer Mythos sei, der sich im Falle von Kluge beim Anblick

des mehr als neunstündigen Films nicht bestätigen lasse (vgl. Jameson, Fredric: »Marx and Mon-

tage«. In: New Left Review, 58 (2009), S. 109–117, hier S. 109 und allg. zur Frage möglicher Einfluss-

quellen auf Eisensteins Projekt: Gregor, Felix T.: »Nachrichten für die krisenhafte Gegenwart?! –

Sergej Eisensteins gescheitertes Filmprojekt Das Kapital«. In: Bartl, Andrea (u.a.) (Hg.): Verhinderte

Meisterwerke. Gescheiterte Projekte in Literatur und Film. Paderborn: Fink 2019, S. 139–161).

10 Das Filmvorhaben lebt heute zumindest in Form der überlieferten Projekt-Notate fort. Diese stel-

len bei näherer Betrachtung aber mehr eklektische Gedankenfetzen denn ein bereits ausformu-

liertes Filmdrehbuch dar (vgl. Eisenstein, »Notate zu einer Verfilmung des Marxschen ›Kapital‹«,

passim).

11 Einer der prototypischen Mythen des frühen Films ist sicherlich jener des von Panik ergriffenen

Publikums in Anblick des Kurzfilms L’Arrivée d’un train en gare de La Ciotat (F 1896, Auguste

& Louis Lumière) (vgl. Bottomore, Stephen: »The Panicking Audience?: Early cinema and the ›train

effect‹«. In: Historical Journal of Film, Radio and Television, 19, 2 (1999), S. 177–216).

12 Vgl. Gunning, Tom: »The Cinema of Attractions. Early Film, Its Spectator and the Avant-Garde«. In:

Baker, Adam; Elsaesser, Thomas (Hg.): Early Cinema. Space, Frame,Narrative. London: BFI Publishing

1992, S. 56–62.

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004 - am 14.02.2026, 16:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Kinofizierung des Kapitals 83

nerTheorie von (kapitalistischen) Filmdispositiven aus folgendemGrund: Aufgrund der

defizitären Primärquellenlage, d.h. angesichts der ›materiellen Unsichtbarkeit‹ seines

Untersuchungsgegenstandes bleibt Nachrichten allein die Möglichkeit einer filmi-

schen Imagination von Eisensteins Film. Dieses Imaginieren als Auf- und Ausfüllung

einer sowohl materiellen wie auch gedanklichen Unsichtbarkeit, somit einer ontologi-

schen und epistemologischen Leerstelle findet notwendigerweise auf zwei Ebenen in

der Auseinandersetzung mit dem projektierten Kapital-Film von Eisenstein statt.

Bereits das Kapital von Marx beschreibt ein System, das für sich keine genuin-ma-

terielle Sichtbarkeit besitzt, sondern nur über die Elemente seiner Dispositivnetze be-

schreibbar wird. Marx bringt diese Dispositivsichtbarkeit vor allem durch ein litera-

risches und metaphorisches Schreiben zum Ausdruck. Der erste Satz seiner kurzen

Beschäftigung mit Nassau William Seniors »Letters on the Factory Act, as it affects the

cotton manufacture«, übertitelt als »Seniors ›Letzte Stunde‹«, liest sich entsprechend

wie der Beginn eines Romans:

An einem schönen Morgen des Jahres 1836 wurde der wegen seiner ökonomischen

Wissenschaft und seines schönen Stils berufeneNassauW. Senior, gewissermaßen der

Clauren unter den englischen Ökonomen, von Oxford nachManchester zitiert, um hier

politische Ökonomie zu lernen, statt sie in Oxford zu lehren.13

Im Kapitel zum Fabrikalltag und dem ›Produktionskampf‹ zwischen Mensch und Ma-

schine werden Marx’ Metaphern wiederum zu synästhetischen Beschreibungsversu-

chen der existenziellen Bedrohung menschlicher Arbeitskraft in den Fabriken der In-

dustrialisierung, die ihre Leser*innen affizieren sollten:

Alle Sinnesorgane werden gleichmäßig verletzt durch die künstlich gesteigerte Tem-

peratur, die mit Abfällen des Rohmaterials geschwängerte Atmosphäre, den betäu-

benden Lärm usw., abgesehn von der Lebensgefahr unter dicht gehäufter Maschine-

rie, die mit der Regelmäßigkeit der Jahreszeiten ihre industriellen Schlachtbulletins

produziert.14

Marx bedient sich vielfach einer literarischen Schreibweise, um jenen Folgen des Ka-

pitalismus Ausdruck zu verleihen, die mit ökonomischen Modellen, Statistiken und

Analysen nicht zu beschreiben wären. Es sind die Bilder industrieller Rauschzustände,

unheimlich-grotesker Maschinenmonster, die von Menschen gefüttert werden möch-

ten,15 und von Arbeiter*innen, die sich selbst in (Teil-)Maschinen verwandeln16, die die

fundamentalen Transformationsprozesse in der Produktion verdeutlichen. Sie zeigen

auf eindringliche Weise auf, wie spätestens seit dem modernen Industriekapitalismus

verschiedene Dispositive entstehen, die, mit Agamben gesprochen, das menschliche

Leben als ein nacktes Leben adressieren. Marx produziert derart eine ästhetische Sag-

barkeit des ansonsten ›unsichtbaren‹ Kapitalismus der Industriellen Revolution. Neben

der ökonomischen Erklärung der Phänomene geht es im Kapital zuvorderst um ihre

13 Marx, Das Kapital, S. 237–238.

14 Ebd., S. 448–449.

15 Vgl. ebd., S. 443.

16 Vgl. ebd., S. 445.

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004 - am 14.02.2026, 16:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Die Un/Sichtbarkeit des Kapitals

gesellschaftlichen Beschreibungen mit künstlerischen Mitteln: eine Wunschmaschine

eben, in der Kapitalisten als blutsaugende Vampire17 und Fabrikmaschinen als hungri-

ge Raubtiere auftreten.

Würde Eisensteins Film existieren, dann müsste dieser als die Übersetzung einer

ihm bereits vorgängigen Übersetzung angesehen werden. Sein Ziel hätte es sein müs-

sen, das Sagbare als immer noch visuell Unsichtbares in eine filmische Bildlichkeit zu

überführen.18 Das wäre ganz im Sinne von Hans Richter gewesen, der schreibt: »Auch

was an sich nicht sichtbar ist, muß sichtbar gemacht werden. Die gespielte Szene wie

die einfach abgebildete Tatsache sind Argumente innerhalb einer Beweisführung, die

zum Ziele hat, Probleme, Gedanken, selbst Ideen allgemein verständlich zu machen.«19

Was in Marx’ sinnbildlichem Kapital fehlt, sind nämlich tatsächliche Bilder. In seiner

eigenen Auseinandersetzung muss Kluge deshalb diesen imaginativen Übersetzungs-

prozess im doppelten Sinne leisten, um sich dem Kapital/Kapital-Komplex nähern zu

können. Im Fernsehgespräch mit Oskar Negt über den »Mehrwert und seine Bilder«

geht es daher auch um die grundlegende Frage, mit welchem Blick man auf das Buch

von Marx beginnen sollte:

Kluge: Wie würdest du das »Kapital« bezeichnen? Ist das ein Roman? Ist es ein Doku-

mentarprojekt?

Negt: Es ist mehr als eine wissenschaftliche Analyse. Ich glaube, das Selbstmissver-

ständnis ist, dass dasWissenschaft ist. Das »Kapital« arbeitet sehr viel mit Metaphern,

also mit Bildern.

Kluge: Es ist also Dichtkunst.

Negt: Ja, Dichtkunst, jedenfalls literarisch. Ich habe mal den Vorschlag gemacht, also

es war in Hannover eine Proust-Lesung, über 5, 6 Jahre das »Kapital« so zu lesen als ein

literarisches Produkt.

Kluge: Abwechselnd mit Proust. Das heißt also, eine dreiviertel Stunde Proust, eine

viertel Stunde »Kapital.« [sic!]

Negt: Wäre möglich.

Kluge: Man kann ja in großen Portionen das nicht lesen.

Negt: Nein. Aber die Portionen betreffen hauptsächlich ganz enge ökonomische Rela-

tionen: wasMehrwert ist, was Profit ist. Das hat die Arbeiterbewegung nie verstanden,

und Bebel hat gesagt: Mir wäre es lieber gewesen, es hätte ein Handwerker das »Kapi-

tal« geschrieben als Marx. Dann hätte ich es besser verstanden. Und Liebknecht hat ja

im Gefängnis versucht, Wilhelm Liebknecht, eine Kurzfassung des »Kapitals« zu ma-

chen, und die ist viel unverständlicher als die Langfassung des »Kapitals.« [sic!] Das

heißt also, das ist schon eine Form der Erzählung auch in den Bildern und Metaphern,

17 Vgl. dazu auch Macho, Thomas: »Zivilisierung der Vampire? Zum Gestaltwandel der Blutsauger«.

In: Zeitschrift für Kulturwissenschaften, 11, 2 (2017), S. 15–24.

18 Mirjam Schaub schränkt im Sinne von Deleuze jedoch ein, dass es sich beim Sagbaren und beim

Sichtbaren letztlich um zwei getrennte Sphären handelt, die eigenen Gesetzmäßigkeiten folgen

und nicht aufeinander reduzibel sind. Der wesentliche Unterschied zwischen beiden liegt dabei

in der zeitlichen Dimension bzw. Komplexität des Sichtbaren (vgl. Schaub, Gilles Deleuze im Kino,

S. 10).

19 Richter, »Der Filmessay«, S. 197.

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004 - am 14.02.2026, 16:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Kinofizierung des Kapitals 85

die Marx benutzt, die äußerst prägnant sind. Und das ganze Material, was im engeren

Sinne als Wissenschaft gilt, die Mehrwertlehre, daran haben sich natürlich auch die

Ökonomen wie Schumpeter und andere so festgebissen und gesehen, dass Marx noch

eine ganz andere Ebene hat, nämlich die eines Geschichtsphilosophen, könnte man

durchaus sagen.

Kluge: Der durchaus ein dramatisches Temperament hat. Das ist der Grund, warum

Heiner Müller auch das »Kapital« dramatisieren wollte im Berliner Ensemble.

Negt: Ja, aber hat er auch nicht gemacht.20

Als Lösungsstrategie für das eigene Zeigen und Sprechen über den modernen Kapita-

lismus bedient sich Kluges Nachrichten-Film daher an den Methoden eines essay-

istischen Filmemachens, das seine Anklänge nicht nur bei Eisensteins Projekt-Notaten

und im filmischenWerk von Hans Richter findet, sondern auch anTheodorW. Adornos

Ausführungen zum literarischen Essay orientiert ist.21 Eine kurze Auseinandersetzung

mit Adornos Ansatz soll deshalb aufzeigen, welche kritischen und formaltheoretischen

Ideen hinter Kluges Nachrichten stehen und inwiefern sich der Film in Bezug auf

die Beschäftigung mit Eisensteins Kapital und einem »Kapitalismus in uns selbst« ge-

rade diesem sowohl narrativen als auch ästhetischen Verfahren bedient. Oder anders

formuliert: Wieso scheint der Essay für Kluge der passende Modus für die Auseinan-

dersetzung mit den Dispositivstrukturen des Kapitalismus zu sein?

3.2 Essayistisches Filmdenken: Sichtbarkeit im Unsichtbaren (Adorno)

Für Adorno ist der literarische Essay Stil, Ort und System eines wild flotierenden

Schreibens und Denkens. In seiner argumentativen Gestalt und Form steht er konträr

zu streng diskursbezogenen Texten formalwissenschaftlicher Provenienz.22 Der Essay

»trägt dem Bewußtsein der Nichtidentität Rechnung, ohne es auch nur auszusprechen;

radikal im Nichtradikalismus, in der Enthaltung von aller Reduktion auf ein Prinzip,

im Akzentuieren des Partiellen gegenüber der Totale, im Stückhaften«23, heißt es bei

ihm zur Struktur und zur Haltung desselben. Der Essay folgt einer Linie des geistigen

20 Kluge, Alexander: »Der Mehrwert und seine Bilder«. In: <https://kluge.library.cornell.edu/de/conv

ersations/negt/film/2117/transcript>, zuletzt aufgerufen am 24.08.2020.

21 Vgl. zu verschiedenen filmwissenschaftlichen Problematisierungen undDefinitionsversuchen des

Filmessays auch Rascaroli, Laura: »The Essay Film: Problems, Definitions, Textual Commitments«.

In: Framework, 49, 2 (2008), S. 24–47. Zum Verhältnis von Essay- und Dokumentarfilm außerdem

Balke, Friedrich: »Theorie des Dokumentar- und Essayfilms«. In: Groß, Bernhard; Morsch, Thomas

(Hg.): Handbuch Filmtheorie. Wiesbaden: Springer 2017, S. 1–18, <https://link.springer.com/conten

t/pdf/10.1007 %2F978-3-658-09514-7_10-1.pdf>, zuletzt aufgerufen am 24.08.2020. Angelos Kout-

sourakis kommt zu einem vergleichbaren Schluss: »[Kluges Nachrichten] can be seen as part

of the essay film genre which has largely been influenced by Theodor Adorno’s view of essay-

writings as an antisystematic form of writing that refuses the doubling of existing reality.« (Kout-

sourakis, Angelos: »Brecht Today: Interview with Alexander Kluge«. In: Film-Philosophy, 15, 1 (2011),

S. 220–228, hier S. 221)

22 Adorno, Theodor W.: »Der Essay als Form«. In: Adorno, Theodor W.: Gesammelte Schriften. Band 11.

Noten zur Literatur. Hg. von Rolf Tiedemann. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1974, S. 9–33, hier S. 16–17.

23 Ebd., S. 17.

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004 - am 14.02.2026, 16:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://doi.org/10.14361/9783839454893-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/negt/film/2117/transcript
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007
https://link.springer.com/content/pdf/10.1007


86 Die Un/Sichtbarkeit des Kapitals

Widerstands, einer bisweilen philosophischen Anarchie, weil es eben nicht die Produk-

tion einer stringenten Signifikanz, einer stichhaltigen Argumentation, einer totalitären

Wahrheit und damit eines finalen Endes zum Ziel hat.24 Für Adorno soll der Essay

vielmehr das Unfertige, das Bruchstückhafte und Eingeschobene, das Fragmentierte

und Zerstückelte in den Mittelpunkt rücken. Diese komplexen Versatzstücke werden

zum Ausdruck einer Freiheit des Denkens in einem ansonsten reglementierten System

der Text- und Wissensproduktion. Adorno ist hier in gewisser Weise sehr nah an

einer Kritik der Praktiken diskursiver Wissens- und damit Wahrheitsproduktion wie

sie später Foucault in seiner Antrittsvorlesung am Collège de France im Jahr 1970 als

historisch, singulär, fluktuierend und vonMacht durchdrungen beschreiben wird: »Der

Essay aber will nicht das Ewige im Vergänglichen aufsuchen und abdestillieren, son-

dern eher das Vergängliche verewigen. […] Im emphatischen Essay entledigt sich der

Gedanke der traditionellen Idee von der Wahrheit.«25 Die Wahrheit, welche für Adorno

im literarischen Essay in Erscheinung tritt, ist kein Effekt und keine Bedingung großer

Geschichten; sie ist nicht das »Ewige im Vergänglichen«, das Überragende, welches

über die ephemeren Phänomene einer Zeit hinaus universelle Gültigkeit zu besitzen

beansprucht. Sie ist ebenso wenig das Ergebnis eines linearen, strukturierten und

abgesicherten Prozesses. Die Wahrheit ist, im Gegenteil, eng mit der beschriebenen

Form des Essays verbunden, die zum Ausdruck ihrer eigenen Logik wird:

Er [der Essay, FTG] denkt in Brüchen, so wie die Realität brüchig ist, und findet sei-

ne Einheit durch die Brüche hindurch, nicht indem er sie glättet. […] Diskontinuität

ist dem Essay wesentlich, seine Sache stets ein stillgestellter Konflikt. […] Er korrigiert

das Zufällige und Vereinzelte seiner Einsichten, indem sie, sei es in seinem eigenen

Fortgang, sei es immosaikhaften Verhältnis zu anderen Essays, sich vervielfachen, be-

stätigen, einschränken […].26

An dieser Stelle lässt sich Kluges Nachrichten in seiner spezifischen Auseinander-

setzung mit Eisensteins Kapital-Projekt auf der einen und der grundlegenderen Be-

schäftigung mit dem Kapitalismus der Gegenwart als einem historisch gewachsenen,

zugleich medial gebundenen Phänomen auf der anderen Seite detaillierter betrachten

und untersuchen.

In Nachrichten geht es neben Marx, Eisenstein und demmodernen Kapitalismus

auch um eine Arbeit des Films an der eigenen Medialität sowie den sich daraus erge-

benden Möglichkeiten, die er in Bezug auf die audiovisuelle und rezeptive Verhand-

lung seines thematischen Materials bereithält. Friedrich Balke schreibt zur medialen

Methode des Essay-Films, dass er statt der statischen Methoden der Wissenschaft auf

Varianten und Experimente in seinen Verfahren und Techniken setze. So versuche der

Essay-Film der Wirklichkeit und ihrer Vielfalt adäquat zu begegnen.27 Das Erproben,

mit Adorno auch als eine radikale Geste gegen eine bestehende Konformität zu lesen,

24 »Weil die lückenlose Ordnung der Begriffe nicht eins ist mit dem Seienden, zielt er nicht auf ge-

schlossenen, deduktiven oder induktiven Aufbau« (ebd.), heißt es bei Adorno zu einer regelrech-

ten Notwendigkeit des essayistischen Schreibens.

25 Ebd., S. 18. Vgl. außerdem Foucault, Michel:Die Ordnung des Diskurses. Frankfurt a.M.: Fischer 2001.

26 Adorno, »Der Essay als Form«, S. 25.

27 Vgl. Balke, »Theorie des Dokumentar- und Essayfilms«, S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004 - am 14.02.2026, 16:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Kinofizierung des Kapitals 87

transformiert und übersetzt in Kluges Film als ein vielfältiges Verfahren die Bilder eines

zirkulierenden Kapitals in die Zirkulation sowohl der Bildkader wie auch der inhaltli-

chen Filmsequenzen. In ihrer Abgeschlossenheit, gleichzeitig aber auch Offenheit als

Teile eines filmischen Netzwerksystems, einer filmischen Einheit repräsentieren sie ein

Denken in und mithilfe von Medien, was Thomas Elsaesser als die originäre Arbeits-

technik im Œuvre Kluges betrachtet.28 Für die Fernsehproduktionen Kluges gehören

dazu die spezifischen Text-Bild-Verhältnisse mit ihren Verweisen auf eine ›frühzeitli-

che‹ Digitalkultur, die sich in den obligatorischen Zwischentiteln zeigen: Immer wie-

der wechseln sich dort, wie auch in Nachrichten, ›B-Movie‹-Schriften mit anderen

Schrifttypen einer frühen Heimcomputer-Ära ab, während die bildliche Ebene von ru-

dimentären Powerpoint- und frühen Videoeffekten bestimmt wird (vgl. Abb. 1-3).29

Abbildung 1-3: Nachrichten aus der ideologischen Antike. Marx – Eisenstein –

Das Kapital (D 2008, Alexander Kluge)

Interessant an Elsaessers Ausführungen ist, dass er von einer Netzwerkstruktur

in Kluges Filmen spricht.30 Geht man davon aus, dass Kluges Nachrichten im Spre-

chen über das Kapital ebenso ein Film über die Dispositive des Kapitalismus ist, dann

trägt das Arbeiten im Verbund einzelner Filmeinheiten insbesondere dem Netzgedan-

ken des Dispositivs Rechnung – und legt es darin zugleich offen. Kluges Nachrichten

28 Elsaesser konstatiert: »Kluge’s workingmethod is best described in Harun Farocki’s words as a Ver-

bund, or ›network‹. A symbiotic or mutually implicating arrangement of input and output, Kluge’s

Verbund is at once a dada collage and a Gesamtkunstwerk, where newspaper clippings, photos,

snatches of popular music, Wagner, Verdi, home movies and objets trouvés serve as material for

installations in a permanent museum of human idiocy, idiosyncrasy and heroic persistence.« (El-

saesser, Thomas: »The Stubborn Persistence of Alexander Kluge«. In: Forrest, Tara (Hg.): Alexander

Kluge. Raw Materials for the Imagination. Amsterdam: Amsterdam University Press 2012, S. 22–29,

hier S. 24; Herv. i. O.) Eine frühere Fassung des Textes mit zusätzlichen Filmanalysen aus Kluges

Spielfilmschaffen ist hier erschienen: Elsaesser, Thomas: »Marathon Man. The Stubborn Persis-

tence of Alexander Kluge, German Cinema’s Polymathic Master Strategist«. In: Film Comment, 44,

3 (2008), S. 52–64.

29 »[D]ramatic graphics frombothMarxian and Eisensteinian textsmake it clear that the intertitles of

the silent period could be electrifying indeed, if resurrected in bold colour and dramatic typogra-

phy« (Jameson, »Marx andMontage«, S. 111), schreibt Fredric Jamesonundbeschreibt damit Kluges

oben bereits erwähnte Medienarbeit, d.h. die Arbeit des Mediums amMedium im Nachrichten-

Film.

30 Außerdem nennt Elsaesser Kluges Arbeiten eine Dada-Collage. Damit schlägt er wiederum eine

Brücke zu Hans Richter, der so zu einer Referenz für Kluges Filmschaffen wird.

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004 - am 14.02.2026, 16:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Die Un/Sichtbarkeit des Kapitals

stellt eine ›Medienmaschine‹ dar, die in ihren Filmsegmenten Sichtbarkeitsebenen ei-

ner kapitalistischen Dispositivstruktur hervorbringt. Das erreicht der Film, indem er

in seiner ästhetisch-narrativen Konstruktion und Strukturierung zuvorderst eine frag-

mentarische Verbundenheit ausstellt, die den Dispositiven als einem Netzwerk einzel-

ner Elemente zu Grunde liegt. Die jeweiligen Kapitel bzw. Beiträge in Nachrichten

stellen folglich die Knotenpunkte dieses konkreten Film-Dispositiv-Netzwerks dar. Sie

sind eng miteinander verbunden, aber nicht hierarchisch geordnet.

Damit erscheint Kluges Film in seiner segmentären Bedeutungsproduktion völlig

frei zu sein; jede Sequenz stellt eine narrative und oftmals auch ästhetische Einheit für

sich dar. Adornos Feststellung folgend, dass eine Eigenschaft des Essays in der vollkom-

menen Freiheit liege,31 geht es Kluge nicht um die Konstruktion einer linearen Wahr-

heit seines Films, die sich erst mit dem stringenten Verlauf einer Handlung entwickelt.

Georg Stanitzek bezeichnet Kluges Essay-Arbeiten deshalb als Hypertexte, die sich u.a.

durch dieWiederkehr alterMedien in ihnen auszeichnen.32Was Stanitzek vor allem auf

den Gebrauch verschiedenerMedien in Kluges essayistischem ›Schreiben‹ bezieht – das

Nicht-Vergessen vergangener Medienformationen, indem Buch, Fotografie, Film/Kino

(besonders in deren frühester Ausprägung), Fernsehen und Internet miteinander oft-

mals wortwörtlich vernetzt werden33 – kann genauso für das Erzählen und Denken von

Kluges Nachrichten geltend gemacht werden. Es schlägt Schleifen, es wandert und

variiert und möchte, wie Adorno es für den literarischen Essay definiert, zu keinem

endgültigen Schluss kommen, sondern immer wieder Türen und Fenster für neue, an-

dere Gedanken offenhalten.

Wenn ich zuvor von der Erzeugung eines Bewusstseins für das Dispositivnetz in der

Totalität der Versatzstücke vonNachrichten gesprochen habe, so darf dieses Bewusst-

sein nicht als Effekt oder gar Ziel einer allgemeinen, d.h. allgemeingültigenWahrheits-

undWissensproduktion über denKapitalismus imFilmmissverstandenwerden.Nach-

richten macht sich dafür die rezeptionstechnischen Möglichkeiten seines Auf- und

Ausführungsmediums, nämlich der DVD, zunutze.34 Das zufälligeWechseln einer DVD

und/oder die gezielte Kapitelauswahl bieten der Betrachter*in immer wieder andere

Wege der filmischen Rezeption und Erfahrung als es die klassische Betrachtung eines

Films im Kino aufgrund der linearen Abspielsituation erlaubt. Damit werden Möglich-

keiten eröffnet, das Dispositiv nicht nur als ein Netz aus Einzelelementen zu begreifen,

sondern diese weiterhin in ihrer rhizomatischen, zufälligen Anordnung zu verstehen.

31 Vgl. Adorno, »Der Essay als Form«, S. 19.

32 Vgl. Stanitzek, Georg: Essay – BRD. Berlin: Vorwerk 8 2011, S. 289. Vgl. dazu auch das mittlerweile

zum Klassiker der Medienwissenschaft gewordene Konzept der Remediatisierung, das Stanitzek

hier jedoch ignoriert, in Bolter, Jay David; Grusin, Richard: Remediation. Understanding New Media.

Cambridge (Mass.)/London: MIT Press 1999. Auch Karl Marx’ Kapital kann in diesem Sinne als ein

Hypertext verstanden werden, setzt er sich doch zusammen aus Tabellen, Aufzählungen, literari-

schen Beschreibungen und einem im Vergleich zum Haupttext nicht minder gewaltigen Fußno-

tenapparat.

33 Und dennoch steht für Stanitzek fest: »Das letzte in der Reihe der sogenannten Neuen Medien,

mit dem Kluge erfinderisch gearbeitet hat und arbeitet, ist das Fernsehen.« (Ebd., S. 285)

34 Siehe allgemein zur technischen Disposivität der DVD auch Distelmeyer, Jan: Das flexible Kino. Äs-

thetik und Dispositiv der DVD & Blu-ray. Berlin: Bertz + Fischer 2012.

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004 - am 14.02.2026, 16:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Kinofizierung des Kapitals 89

Die Multiplizität der Rezeptionsmodi in Nachrichten ruft in Analogie zur Alltags-

kultur und -praxis die Vorstellung einer freiverfügbaren Produktförmigkeit und eines

Warencharakters der einzelnen Sequenzen hervor.Gleichzeitig nehmen diese selbst im-

mer wieder auf die marxschen Fragen vonWare, Zirkulation und Tausch Bezug. Kluges

Mediencollagen in Nachrichten und andernorts stellen somit,

ganz hypertextförmig, ein weit verzweigtes Netz von Nachrichten und Kommentaren

und Beziehungen [dar]. Dieses Netz entfaltet sich ›dezentral‹ in einem Raum, der vor-

ab keine hierarchisch wertenden Gliederungen kennt. Im Gegenteil tut Kluge viel, die

Geltung der kurrenten hochkulturellen Wertungsmuster zunächst einmal auszuset-

zen.35

Kluges Film ist orientiert und interessiert an den Möglichkeiten, mit Eisenstein, Marx,

dem Kapital und damit dem Kapitalismus auf eine Weise zu interagieren, die Eisen-

stein in seinen Projektnotizen als Kinofizierung bezeichnet hat. Für Eisenstein bedeu-

tet es die Überführung der marxschen Theoreme in ein nicht nur filmisches Narrativ,

sondern auch in eine medienästhetische Logik des Films. Dieser sollte nicht allein ein

illustratives Vehikel der Vermittlung sein, sondern in seiner gesamten Medialität als

Gegenstand der Wissensproduktion, der ein eigenes Nachdenken über die Themen des

Kapitals vollzieht, ernst genommen werden.36

Daneben gleicht Kluges Nachrichten einem Triptychon, aufgeteilt auf insgesamt

drei DVDs. Der erste Teil des über neunstündigen Gesamtprojekts37 trägt den Titel

»Marx und Eisenstein im gleichen Haus« und ist eine Auseinandersetzungmit ihren je-

weiligen Arbeiten unter den Zeichen und Auswirkungen gegenwärtiger Finanzkrisen.38

Im zweiten Teil, »Alle Dinge sind verzauberte Menschen«, und im abschließenden drit-

ten Teil, »Paradoxe der Tauschgesellschaft«, setzt sich Kluge verstärkt mit dem Kapital-

Amalgam aus Eisenstein und Marx in Hinblick auf die bereits vorgestellte Idee eines

»Kapitalismus in uns selbst« auseinander. Warenfetisch und Tauschprozess erscheinen

in beiden Teilen von Kluges Film mehr und mehr als die äußerlichen Merkmale einer

inneren Kapitalisierung von Gesellschaftssubjekten. Folglich müssen bereits die Ware

und der Tausch als immer schon anthropomorph verstanden werden, sind sie doch oh-

ne den Menschen nicht existent. Das demonstriert Kluges Film eindrucksvoll mit dem

35 Stanitzek, Essay – BRD, S. 311.

36 Eisenstein schreibt deshalb dazu am 08. April 1928 in sein Arbeitsheft: »Aus dem ›Kapital‹ können

endlos Themen kinofiziert werden (›Mehrwert‹, ›Preis‹, ›Profit‹). Wir wollen das Thema derMarx-

schen Methode kinofizieren.« (Eisenstein, »Notate zu einer Verfilmung des Marxschen ›Kapital‹«,

S. 307; Herv. i. O.)

37 Im Fernsehgespräch »Der Mehrwert und seine Bilder« sprechen Kluge und Negt noch von 20 bis

30 Stunden, die eine filmische Beschäftigungmit Marx’ Kapital benötigen würde (vgl. Kluge, »Der

Mehrwert und seine Bilder«).

38 Fredric Jameson betont, dass sich Kluge ausschließlich im ersten Teil dezidiert mit Eisensteins

Projekt beschäftigt, daher sein Film eigentlich kein Film über selbiges sei (vgl. Jameson, »Marx

and Montage«, S. 109). Kluge ergänzt im Gespräch mit Rainer Stollmann: »Von dem Dialog Marx-

Eisenstein ist in meinem Film übrig geblieben ein Bild, sie gucken in einemHaus aus dem Fenster

heraus.« (Kluge/Stollmann, Ferngespräche, S. 30) Dies ist wortwörtlich zu verstehen. Ob nun aber

Kluge tatsächlich einen Filmüber Eisenstein oder überMarx oder über etwas anderes beabsichtigt

hat, spielt für mein Argument keine Rolle.

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004 - am 14.02.2026, 16:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Die Un/Sichtbarkeit des Kapitals

Kurzfilm Der Mensch im Ding von Tom Tykwer, der den zweiten Teil von Nachrich-

ten eröffnet.WennGeorg Stanitzek in seiner Beschäftigungmit Kluge rhetorisch fragt,

was es eigentlich heißt, ihn zu lesen, dann hat er im direkten Anschluss natürlich schon

eine passende Antwort parat: »Es heißt: Beziehungen herstellen, heißt Hyperlinks rea-

lisieren zwischen textuellen und bildlichen und akustischen Einheiten. Realisieren ist

zweideutig, hat zwei Aspekte, es heißt einerseits: solchen Links folgen, andererseits:

selber solche Links herstellen.«39 Um das Herstellen und Verfolgen derartiger Verbin-

dungen soll es nun gehen.

3.3 Der Mensch in den Waren seiner Umwelt:
Filmische Anthropomorphisierung einer Straße (Tykwer)

In seinen Geschichten vom Kino beschreibt Alexander Kluge einen Sommer im Jahre 1921.

Mikhail Kaufman, Kameramann und Bruder des bekannten Filmemachers Dziga Ver-

tov, sitzt in einemCafe und entwickelt in wenigen Sätzen die Skizze für eine Verfilmung

von Karl Marx’ Kapital – sechs Jahre bevor Eisenstein in seinen Notaten eine ebensolche

formuliert.40 Das Handlungspersonal von Kaufmanns Film sollten alle gesellschaftli-

chen Klassen sein, die je existiert haben – auch vor der Entstehung des modernen Ka-

pitalismus.41 Zur weiteren Umsetzung habe sich Kaufman dann, so Kluge, das Folgende

überlegt und notiert:

Zunächst Sequenzen von ›Metamorphosen‹: Es werden Hirn, Muskel, Nerv, Hand oder

Fuß betätigt. Es entstehen: Kleider, Weberei, elektrische Beleuchtungskörper, Korn,

Fleischware, ja sogar Geld. Für jede dieser Produktionen wird der Rückweg gezeigt.

Z.B. das Denkmal der vor zwanzig Minuten geschlachteten Kuh. […] Dieser Zeitraffer

nach rückwärts, notiert Kaufmann, ist bei einem Stück Gold oder bei einem Taler, der

aus der Beute einer Mordtat stammt, deutlich komplexer. Es folgen ›Quermetamor-

phosen‹: Ein Warenwert verwandelt sich in einen anderen. Korn in Schuhe, Schuhe in

Gold, Gold in Abendessen oder Dienstleistungen. So wollte Kaufmann die erste Zeile

des ersten Buches, I. Abschnitt, 1. Kapitel des Kapitals in Film umsetzen, möglichst in

mehreren Varianten für die gleiche ›Handlung‹.42

39 Stanitzek, Essay – BRD, S. 299.

40 Vgl. Kluge, Alexander: Geschichten vom Kino. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2007, S. 146–150. Ob es sich

bei dieser Erzählung um einen historischen Fakt oder, wie der Buchtitel eher impliziert, um eine

Fiktion, eben eine Geschichte handelt, kann nicht vollends beantwortet werden. Kluge nennt kei-

ne Belege für seine Erzählung. Seine Autorität über den Wahrheitsgehalt dieser Geschichte muss

daher eher als eine Autorschaft gelesen werden, die ihre eigenen Wahrheiten hervorbringt (vgl.

Stanitzek, Essay – BRD, S. 283–284). Mit Deleuze/Guattari gelesen, erscheint Kluges Bericht über

Mikhail Kaufmans Plan wiederum als eine »Wahrscheinlichkeit des weniger Wahrscheinlichen«

(Deleuze/Guattari, Anti-Ödipus, S. 499), da auch Kaufmanns Verfilmung nachweislich nicht exis-

tiert.

41 Vgl. Kluge, Geschichten vom Kino, S. 146.

42 Ebd., S. 146.

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004 - am 14.02.2026, 16:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Kinofizierung des Kapitals 91

Was Kluge als die Beschreibung Kaufmans für seinen geplanten Film wiedergibt, er-

scheint mit Blick auf Der Mensch im Ding als eine unerwartet genaue Beschreibung

von Tykwers Vorgehen:

Abbildung 4: Der Mensch im Ding (D 2008, Tom Tykwer)

In den Dingen des Alltags, in den allgemeinsten Gegenständen kultureller, urba-

ner Welt steckt stets ein Stück menschliche Arbeit und damit auch ein Stück Mensch.

Er wird im Prozess der Warenproduktion und der materiellen Wertschöpfung jedoch

transformiert, letztlich unkenntlich. Das ist die Ausgangsthese von Tykwers Kurzfilm,

die analog zu Kaufmans Skizze erscheint. Sie eröffnet den zweiten Teil von Nachrich-

ten, der den Titel »Alle Dinge sind verzauberte Menschen« trägt. Tykwers Film funk-

tioniert so gleichzeitig als thematische Einleitung in den Mittelteil von Kluges Nach-

richten.AmBeispiel einer für das Publikum vertraut wirkenden, damit unscheinbaren

Straßenszene, irgendwo in Berlin (vgl. Abb. 4), beschäftigt sich der zirka achtminüti-

ge Film mit jener Verwandlung des Menschen, die im Titel des zweiten Drittels von

Nachrichten als eine ›Mensch-Ding-Werdung‹ aufgerufen wird: Der Mensch der ka-

pitalistischen Moderne erscheint insofern verzaubert, als er in den Produkten seiner

eigenen Arbeit, damit in der kapitalistischen Warenproduktion unsichtbar geworden

ist. Eben diese Waren einer kapitalistischen Produktion, etwa Kleidung, Pflastersteine,

Türschilder und -klingeln oder Abflussdeckel, wird der Film nachfolgend in den Blick

nehmen.

Entsprechend steht Karl Marx’ Eingangsdiagnose im Kapital zum »geheimnisvollen

Fetischcharakter«43 derWare amEnde des Kurzfilms: »EineWare scheint auf den ersten

43 Der Fetisch darf hier noch nicht im freudschen Sinne als das Objekt einer sexuellen Lust und/oder

Begierde gelesen werden: »Vor Freud stand Fetischismus lediglich für bestimmte, vor allem in

Westafrika vorkommende religiöse Auffassungen, die einzelnen Gegenständen unmittelbar ma-

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004 - am 14.02.2026, 16:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Die Un/Sichtbarkeit des Kapitals

Blick ein selbstverständliches, triviales Ding. Ihre Analyse ergibt, daß sie ein sehr ver-

tracktes Ding ist, voll metaphysischer Spitzfindigkeit und theologischerMucken.«44 Um

das Verzaubert-Sein des Menschen nicht nur innerhalb von Tykwers Beitrag, sondern

auch für Kluges gesamten Film als Teil einer dispositiven Anordnung besser verstehen

zu können, muss folgende Stelle ergänzt werden, die wenige Zeilen später im Kapital

folgt:

Das Geheimnisvolle der Warenform besteht also einfach darin, daß sie den Menschen

die gesellschaftlichen Charaktere ihrer eignen Arbeit als gegenständliche Charakte-

re der Arbeitsprodukte selbst, als gesellschaftliche Natureigenschaften dieser Dinge

zurückspiegelt, daher auch das gesellschaftliche Verhältnis der Produzenten zur Ge-

samtarbeit als ein außer ihnen existierendes gesellschaftliches Verhältnis von Gegen-

ständen.45

Die Verzauberung desMenschen als das geheimnisvolleWesen derWaren liegt fürMarx

zunächst in der Transformation der menschlichen Arbeit. Sie wird zu einem Merkmal

der Ware und ihrer Produktion. Als Charaktermerkmal der Ware resultiert die Ver-

änderung der Arbeit in einer Wert-Werdung derselben. Auch dies stellt ein scheinbar

genuines Merkmal der Ware selbst dar. Mit anderen Worten: Die Waren kapitalisti-

scher Produktion lassen den Einsatz und die Bedeutung der menschlichen Gesamt-

arbeit, d.h. jener Arbeit, die auf allen Stufen der Herstellung durch Menschen aufge-

bracht werden muss, als ein entkoppeltes, damit unabhängiges Phänomen erscheinen,

das allein auf den Verhältnissen der Gegenstände untereinander beruht. Der Mensch

als Produzent*in wird unsichtbar in den Dingen, die er doch selbst hervorgebracht hat

– und deren eigentlicher Wert gerade auf ihn, auf seinen Einsatz, seine Beteiligung

am Herstellungsprozess und seinen symbolischen Bedeutungszuschreibungen zurück-

geht. Marx spricht im Kapital sowie in anderen Werken daher von einem Zustand der

entfremdeten Arbeit. Sie habe sich besonders mit dem Beginn der maschinellen Pro-

duktion verstärkt.46

Um diese Beziehung zu analysieren und dadurch ein Stück weit zu ›entzaubern‹,

setzt sich der Film in einer geschickten Verzahnung von audiovisueller und narrativer

Ebene mit den Gegenständen der gewöhnlichen Alltagsszene auseinander. Ihm geht es

dabei um eine Dekonstruktion der materiellen Entstehungsgeschichte von Alltagsar-

tefakten und ihres Gebrauchswertes. Parallel dazu werden von Tykwers Film die Ver-

bindungslinien zwischen den Dingen sowie ihre Abhängigkeiten vom Faktor Mensch

gische oder übernatürliche Wirkung zusprechen. Im Europa des 19. Jh.s galten solche Auffassun-

gen als Beleg für die Rückständigkeit der afrikanischen Stammesgesellschaften. IndemMarx vom

›Warenfetisch‹ spricht, macht er deutlich, dass die bürgerlich-kapitalistische Welt keineswegs so

aufgeklärt und rational ist, wie sie sich selbst sieht.« (Heinrich,Michael: »Fetischismus«. In: Schwei-

kard, David P.; Quante, Michael (Hg.): Marx-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Stuttgart: Metzler

2016, S. 178–180, hier S. 178)

44 Marx, Das Kapital I, S. 85.

45 Ebd., S. 86.

46 »Die verselbständigte und entfremdeteGestalt, welche die kapitalistische Produktionsweise über-

haupt denArbeitsbedingungen unddemArbeitsprodukt gegenüber demArbeiter gibt, entwickelt

sich alsomit derMaschinerie zumvollständigenGegensatz« (ebd., S. 455), heißt es imKapitaldazu.

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004 - am 14.02.2026, 16:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Kinofizierung des Kapitals 93

hervorgehoben, die für gewöhnlich in der Alltagswahrnehmung unberücksichtigt blei-

ben. Immerwieder, so Kluge, hätten derartige Gegenstands- undWerkzeuggeschichten

auch Eisensteins Kapital unterbrechen sollen.47 Das mediale Verfahren des Films wird

so als eine Untersuchung konkreter Alltagsdispositive lesbar, die es visuell und narra-

tiv wahrnehmbar werden lässt. Auf diese Weise wird der Film zu einer Maschine der

Dispositivsichtbarkeit im Sinne Deleuzes.

Visuell beginnt Der Mensch im Ding mit der langen Einstellung einer blauen Flä-

che, die sich durch einen senkrechten Kameraschwenk auf eine Straßen- bzw. Häu-

serszene als das Blau des Himmels herausstellt. Im ruhenden Bild lässt die wohl kom-

ponierte Kadrierung den Ausschnitt eines typischen Wohnhauses im Bildhintergrund

erkennen, dessen Eingangsbereich sowohl den Mittelpunkt des Kaders, damit unse-

res Blicks, als auch die Grenze zum Bildmittelgrund bildet (vgl. Abb. 4). In ihm sind

ein gepflasterter Bürgersteig sowie ein Verkehrsschild zu erkennen, das zu bedeuten

gibt, dass es sich rechterhand von diesem um ein absolutes Halteverbot handelt – eine

machtvolle, symbolische Anordnung, der die Kamera später noch nachkommen wird.

Im Bildvordergrund ist der Ansatz einer Fahrbahn sichtbar, die aus Pflastersteinen

besteht. Aus dem linken Off-Screen-Bereich betritt eine Frau die Szenerie. Ihr Gang

wirkt ungewöhnlich, viel zu langsam für eine natürliche, menschliche Bewegung. Auch

ihr Rock bewegt sich mit jedem Schritt, den sie geht, sonderbarer, langsamer. Es zeigt

sich rasch, dass Der Mensch im Ding mit einer gedehnten Form der filmischen Zeit

arbeitet, die im Widerspruch zur Alltagswahrnehmung der Zuschauer*in steht: filmi-

sche longue durée einer ansonsten gewöhnlichen Momentaufnahme. Ein solcher Ver-

fremdungseffekt im brechtschen Sinne tritt in den weiteren Segmenten von Kluges

Nachrichten immer wieder auf. Er erlaubt es dem Zuschauer*innenblick die Bezie-

hung der sichtbaren Objekte im Bild zu erschließen und eigene Verbindungen herzu-

stellen, die Stanitzek im Kontext des Hypertextes ›Links‹ nennen würde.

In der retardierenden Zeitlichkeit des Filmbildes beginnt die Frau immer schnel-

ler zu laufen. Demgegenüber ist der Film jedoch nicht daran interessiert, dass sie all-

zu schnell die Szene wieder verlässt. Trotz ihres ansteigenden Lauftempos lässt er sie

immer langsamer werden, indem das (Film-)Bild langsamer wird. Die Realität der Er-

zählwelt stößt bei Tykwermit den technischenMöglichkeiten desMediums zusammen.

Bevor also die Frau in einem Spurt aus dem rechten Kader zu entfliehen droht, wird

das Bild und somit unser Blick auf seine und ihre Zeit völlig stillgestellt. Die mensch-

liche Figur wird im – nur scheinbaren – ›Freeze Frame‹ zu einer leeren Körperhülle,

die entfremdet von sich selbst ist, einbalsamiert in der Zeit.48 Hiervon ausgehend be-

ginnt der Kamerablick wörtlich zu wandern. Er nähert sich unterschiedlichen Objekten

im Bild und nimmt sie in seinen Betrachtungsfokus: Den Rock der Frau, ihre Handta-

sche, das Hausnummernschild im Bildhintergrund, eine Gegensprechanlage, die Schil-

der von Gas- und Wasserversorgungsanlagen an der Hauswand, der Bodenbelag auf

47 Vgl. Kluge, Geschichten vom Kino, S. 149.

48 Vgl. zu diesemParadigma des fotografischen Bildes Bazin, André: »Ontologie des photografischen

Bildes«. In: Bazin, André: Was ist Film? Hg. von Robert Fischer. Berlin: Alexander Verlag 2004,

S. 33–42.

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004 - am 14.02.2026, 16:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Die Un/Sichtbarkeit des Kapitals

dem Bürgersteig und der Straße, das Verkehrsschild am Straßenrand und schließlich

die Graffitis an der Hausfassade (vgl. Abb. 5-8).

Abbildung 5-8: Der Mensch im Ding (D 2008, Tom Tykwer)

Es sind alltägliche Dinge, die hier zu den Objekten der kinematografischen Auf-

merksamkeit werden. »Ein Tag wie jeder andere, ein Ort wie jeder andere«, merkt der

Off-Kommentar von Tykwer an, der den Film durchgehend begleitet. Die Entzauberung

der Dinge wie auch ihre Rückführung zumMenschen findet durch das Zusammenspiel

von Bild und Ton statt.

»Was sehen wir?«, fragt Tykwers Stimme, nachdem das Filmbild und mit ihm die

laufende Frau scheinbar erst auf seine Anweisung hin stehen geblieben sind. »Eine Ord-

nung, eine Anordnung von Dingen, Materialien, Stoffen. Dazwischen ein Mensch. Zu

dem Mensch [sic!] gehört eine Geschichte, die wir hier nicht erzählen werden können.

[…] Und hinter den Dingen, hinter jedem einzelnen von ihnen, noch mehr Menschen,

noch mehr Geschichte.« Es geht dem Kurzfilm also um die Offenlegung der (menschli-

chen) Geschichte hinter den Dingen. Seine Methode gleicht einer archäologischen Aus-

grabung. Die Kamera beginnt ihre fließende, stellenweise rasante, am Ende kreisende

Reise, die sie wieder in das Blau des Himmels zurückführt, nah am Körper der Frau im

Bild. Währenddessen beschreibt Tykwers Kommentar den Menschen, d.h. seine Rolle

im unendlichen Produktionsprozess jedes einzelnen Gegenstands, der vom Kamera-

blick fokussiert wird. So erläutert er, durch wen die Gegenstände zu dem geworden

sind, was im Bild sichtbar ist, welche Funktion sie im Alltag der Menschen besitzen

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004 - am 14.02.2026, 16:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Kinofizierung des Kapitals 95

und in welcher, in weiten Teilen historischen Beziehung sie zu ihnen als die Produkte

ihrer Arbeit stehen. Was Kluge für Kaufmans und Eisensteins Filmprojekte als visuelle

Forderung markiert hat, sprich die Rückverfolgung von materiellen Produktionspro-

zessen zu ihren Anfängen, findet in Tykwers Film auf auditiv-narrativer Ebene statt:

Die visuelle Warenbetrachtung wird zur erzählten Warengeschichte. Jede Ware, jedes

Produkt steht einzeln für sich und ist dochmit den anderen verbunden. Dass alle Dinge

als Elemente eines dispositiven Netzes miteinander verknüpft sind, macht der Film auf

unterschiedliche Weisen deutlich.

Scheinbar aus einer langen, einzelnen Einstellung ohne unterbrechende Schnitte49

werden die Alltagsobjekte zunächst durch die Bewegung der Kamera miteinander ver-

bunden und in eine durchgehende, visuelle und rekursive Linie gesetzt. Die hergestellte

Blick- und Bild-Kontinuität hat dabei ihren Ausganspunkt im besagten Rock der Frau.

Von diesem springt die Kamera in einer daraufhin wilden, entfesselten Fahrt von ei-

nem Gegenstand zum nächsten. Immer wieder nähert und entfernt sie sich von ihrem

jeweiligen Beobachtungsobjekt und lässt es so als einen kleinen Punkt im Netz der All-

tagsdinge erscheinen. Die beobachteten Gegenstände scheinen für den Film allein in

diesem visuellen Facettenreichtum und ihren Beziehungen zu einer gegenständlichen

Umwelt fassbar zu sein.

Eine zweite Ebene der Verbindung setzt mit dem Off-Kommentar ein. Beginnt die-

ser zunächst über die Funktion und die Bedeutung des Rocks sowie der Hose im His-

torischen als auch Ökonomischen zu berichten, setzen im Übergang vom Rock und der

restlichen Kleidung der Frau zu den weiteren Objekten der Alltagsszenerie stetig neue

Erklärungen ein. Statt jedoch an eine bereits beendete Erzählung linear anzuknüpfen,

schichten sich die neuen Erzählstimmen vielmehr über die vorhergehenden. Sie versu-

chen diese immer wieder vollständig zu überlagen; doch ein dezentes Hintergrundrau-

schen, das sie nicht auszuschalten vermögen, bleibt bestehen.

»›Quermetamorphosen‹: Ein Warenwert verwandelt sich in einen anderen«50 ist bei

Kaufman/Kluge zu lesen. Die menschliche Produktionsgeschichte hinter einer einzel-

nen Ware scheint in Der Mensch im Ding stets mit den Geschichten anderer Dinge

verwoben zu sein. Gemeinsam bilden Sie ein dispositives Netz, in dem die mensch-

liche Arbeit hinter den Waren zunächst nicht zu erkennen ist, dann aber durch den

beständigen, sich immer wieder überlagernden Kommentar von Tykwer als Schichten

der alltäglichen Dingwelt sichtbar gemacht wird. Anschließend an Agambens Kritik,

dass Dispositive Fragmentierungsmaschinen von Subjekten seien, zeigt Tykwers Film,

dass auch die menschliche (Waren-)Geschichte eine im Alltag ebenso fragmentierte Er-

zählung darstellt. Dieser kritische Zugriff des Films offenbart dadurch, dass die Frag-

mentierung des Subjekts nach Agamben zugleich als eine Verschleierung desMenschen

in der alltäglichen Objektwelt verstanden werden kann. In der Gleichzeitigkeit der Ob-

jektgeschichten und damit ihrer filmischen Verhandlung schafft Tykwers Kurzfilm eine

49 ›Scheinbar‹ nur aus dem Grund, weil zwei Schnitte zu bemerken sind, die mit dem Beginn und

dem Ende der Kamerareise zu den Dingen zusammenfallen. Erklärbar wird dies damit, dass es

sich bei dem Mittelteil des Kurzfilms um eine digitale Animation handelt, die erst die Bewegung

der Kamera und ihre fließende Annäherung an die einzelnen Gegenstände ermöglicht.

50 Vgl. Kluge, Geschichten vom Kino, S. 147.

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004 - am 14.02.2026, 16:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Die Un/Sichtbarkeit des Kapitals

theoretischeWende, die kritische Reflexionspunkte eröffnet, welche weiter oben bereits

besprochen wurden: Es geht um ein Bewusstsein für das Dispositiv im Sinne von De-

leuzes Beschreibungen der Dispositivmaschine als einer wilden Zusammenkunft un-

terschiedlicher Sichtbarkeits-, Kräfte-, Aussagen- und Subjektivierungslinien, die sich

vermischen, kreuzen, verbinden, verändern und auslöschen. Genau diese Linien sind

es, denen der Kamerablick folgt. Von einer Sichtbarkeits- und Aussagen-Ebene springt

er auf eine andere, um so vor und zurück zu kreisen und sie auf diese Weise in ihren

rhizomatischen Verläufen zu visualisieren. Alltag und Alltagsgegenstände erscheinen

damit bei Tykwer als Rhizome. Dadurch, dass sie unhierarchisch, aber mannigfaltig

miteinander verquickt sind, erhalten sie ihre machtvolle Existenz. Ihre Existenz-als-

Sichtbarkeit wird durch den aufmerksamen Kamerablick enthüllt. Die Macht der Dis-

positive findet auch – oder gerade – im Alltag statt. An diesem Punkt der visuellen

Nachverfolgung der Dinge lohnt sich ein kurzer Seitenblick auf eine Technik des Wis-

sens, die auch Tykwers Kurzfilm eingeschrieben ist: die Liste.Nicht nur in DerMensch

im Ding werden sowohl visuell als auch narrativ Waren und Objekte aufgezählt und

gelistet, sondern auch Nachrichten kann in seiner Gesamtheit als Auflistung von ver-

schiedenen Vignetten kapitalistischer Dispositive betrachtet werden.

3.4 Erzählerisches Wissen der kurzen Form: Techniken der Liste
und Aufzählung

Tykwers Kommentar in DerMensch imDing beginnt die Reise durch dieMensch- und

Materialgeschichte der Berliner Straße mit der einfachen Frage: »Was sehen wir?« Sie

scheint sich zunächst allein auf die visuelle Ebene des Filmbildes zu beziehen: auf die

weiter oben beschriebene, sichtbare Materialität der Straße, die sich vor den Augen des

Filmpublikums entfaltet. Doch mit der Antwort auf diese letztlich bloß rhetorisch ge-

stellte Frage wird plötzlich eine weitere Adressierung, ein weiterer thematischer Bezug

möglich. Tykwers Antwort erzählt von den Dingen, Materialien und Stoffen im sicht-

baren Straßenbild. Statt singulär, heterogen, ungebunden und allein auf sich gestellt

zu sein, sind sie für ihn Teil einer Ordnung, genauer gesagt einer Anordnung. In einem

metatextuellen Vorausblick kann Tykwers Frage nach den Sichtbarkeiten des Filmbil-

des deshalb auch als ein versteckter Verweis auf das ästhetisch-narrative Verfahren des

Kurzfilms gelesen werden: Nicht »Was sehen wir jetzt gerade?« lautet demnach seine

Frage, sondern vielmehr »Was werden wir sehen?«, »Was werde ich zeigen?« und beson-

ders »Wie werde ich es zeigen?« Zuvor ist schon argumentiert worden, dass es in Der

Mensch im Ding um (menschliche) Materialgeschichten im Moment ihrer Gleichzei-

tigkeit geht. Letztere ist dabei nicht ausschließlich temporär zu verstehen. Gleichzei-

tigkeit meint im Kurzfilm explizit auch die gleichzeitige Anordnung; eine Anordnung, die

als filmisches Verfahren der Aufzählung und Listung betrachtet werden muss und da-

mit den Akt einer Sichtbarkeitsproduktion darstellt. Doch inwiefern kann die Methode

bzw. Technik der (Auf-)Listung als eine Form der Erzählung gelten?

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004 - am 14.02.2026, 16:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Kinofizierung des Kapitals 97

Pläne sind grundlegend für rhetorische wie auch ästhetische Verfahren.51 Die filmi-

sche Anordnung in Der Mensch im Ding kann deshalb als die filmische Ausführung

eines solchen betrachtet werden. In Tykwers Kurzfilm wie auch in toto in Kluges Nach-

richten besteht der Plan des Films darin, eine Beschäftigung mit den Dispositiven des

modernen Kapitalismus, ihren Bedeutungen und Sichtbarkeiten sowie den Möglich-

keiten ihrer Kinofizierung zu erproben. Die visuell-narrative Aufzählung und Listung

scheinen besonders für Tykwers Film eine adäquate Methode zu sein, um der Umset-

zung des Plans filmisch nahe zu kommen.Mit Bezug auf Paul Feyerabend argumentiert

David Martyn, dass eine der wesentlichen Funktionen der Aufzählung die Produktion

vonWissen sei; sie selber also eine Technik desWissens darstelle.52 Doch es ist nicht nur

Wissen, das durch Aufzählungen und Listen53 produziert und dargestellt wird. Gerade

die Liste kann weitere Funktionen wahrnehmen, die in der Diskussion, der Kritik, der

Legitimation oder dem Spiel mit Leser*innenerwartungen liegen.54 All dieser Möglich-

keiten bedient sich Tykwers Film, während er durch die Liste-als-Auflistung bzw. durch

das System der filmischen Anordnung zu den Geschichten hinter den Dingen vordrin-

genmöchte. Es geht imVerfahren der Auflistung inDerMensch imDing nicht nur um

eine diskursive Wissensproduktion. Auch ein Spiel mit den filmischen Möglichkeiten

des Erzählens sowie mit der Erwartungshaltung des Filmpublikums wird im Kurzfilm

erprobt. Im Kontext des Letzteren wird ein zweiter Punkt des Films wichtig: neben eine

bloße Auflistung der Dinge treten die Geschichten ihrer Entstehung und Produktion.

Erst die Listen-Leser*in schafft Sinn in den ansonsten zufälligen Anordnungen von

Dingen. Sie verwandelt die »Auf-Zählung« in eine »Er-Zählung«, sie entschlüsselt die

Listenordnungen, schreibt ihnen Handlungen zu oder fügt sie zumindest als Bausteine

in bestehendeHandlungsgefüge ein.55 Es besteht folglich eine grundlegende Beziehung

zwischen der Aufzählung in Listen und dem Erzählen in Geschichten. Wo aufgezählt

wird, wird immer zwingend auch erzählt. Jede Liste, jede Sammlung, Aufzählung sowie

Anordnung von Begriffen, Dingen und Ideen entwickelt für sich ein Narrativ. In ihm

werden die Elemente in ein Verhältnis zueinander gebracht.Was Stuart Hall imKontext

der Cultural Studies als den Akt des Enkodierens und Dekodierens beschrieben hat,56

scheint auch für das Lesen von – literarischen wie auch audiovisuellen – Listen zuzu-

treffen. Sie müssen in ihrer Gestaltung, in den Dingen, die sie zusammenführen, stetig

51 Vgl. Spoerhase, Carlos: »Der Plan. Über die literarische Form komplexer Systeme um 1800«. In:

Koschorke, Albrecht (Hg.):Komplexität undEinfachheit.DFG-Symposion2015.Stuttgart:Metzler 2017,

S. 181–202, hier S. 181.

52 Martyn, David: »Einfach komplex. Zur Form und Lektüre der Aufzählung«. In: Koschorke, Albrecht

(Hg.): Komplexität und Einfachheit. DFG-Symposion 2015. Stuttgart: Metzler 2017, S. 203–220, hier

S. 206.

53 Die Liste als Begriff besitzt im Vergleich zur Aufzählung eine vor allem übergeordnete, wertneu-

trale Funktion und soll daher auch hier als Oberbegriff für verschiedene Formen der verbalen und

schriftlichen Sammlung funktionieren (vgl. Contzen, Eva von: »Grenzfälle des Erzählens: Die Liste

als einfache Form«. In: Koschorke, Albrecht (Hg.): Komplexität und Einfachheit. DFG-Symposion 2015.

Stuttgart: Metzler 2017, S. 221–239, hier S. 221).

54 Vgl. ebd., S. 222.

55 Vgl. ebd., S. 223.

56 Vgl. Hall, Stuart: »Encoding/decoding«. In: Hall, Stuart (u.a.) (Hg.): Culture, Media, Language. Lon-

don: Routledge 1992, S. 128–138.

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004 - am 14.02.2026, 16:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Die Un/Sichtbarkeit des Kapitals

von neuem entschlüsselt werden, um hinter ihrer reinen Form zur eigentlichen Erzäh-

lung zu kommen. Dabei ist ihre Dekodierung, wie Hall gezeigt hat, von verschiedenen

Rezeptionsweisen, Blickpunkten, Erwartungshaltungen und Interessen abhängig.

In Tykwers Der Mensch im Ding wird der Prozess, in dem die filmische Narrati-

on zu dem Versuch einer Dekodierung wird, noch einmal verändert. Der Film reiht im

Kern nämlich nicht die Gegenstände alltäglicher Materialkultur aneinander. Vielmehr

findet eine Auflistung und Anordnung ihrer Geschichten statt. Was das Publikum in

Verbindung mit dem Gesehenen vor allem hört, sind die mannigfaltigen Erzählungen

einer menschlichen ›Dingwerdung‹: die Transformation des Menschen und seiner Ar-

beitskraft in die Gegenstände des Alltags, die ihren menschlichen Ursprung nicht mehr

sichtbar machen. Ihr Zusammenspiel ist es, das im Moment der Auflistung entschlüs-

selt werden muss. Ein solcher Entschlüsselungsversuch des Films findet in der akusti-

schen Parallelität statt, d.h. in der Gleichzeitig der verbalen Aufzählungsgeschichten:

Der Mensch steckt überall, doch ist er gerade in den alltäglichsten Dingen nicht mehr

sichtbar. Mitsamt seinen produktiven Investitionen ist er zu den Gegenständen selbst

geworden, die sich gegenseitig durch ihre Vielfalt verstärken und damit der Verschleie-

rung des Menschen zuarbeiten.

»Formen zu machen, setzt Formen voraus«57, heißt es bei Christoph Möllers. Der

Mensch imDing setzt den Gegenständen denMenschen voraus. Dazu erzählt der Film

die Geschichte einer Mensch-Ding-Werdung im modernen Kapitalismus, die er jedoch

nicht vollends abschließen kann und möchte. Im Gegenteil hält der Kurzfilm die Er-

zählung offen, indem er gerade unvollständig und lückenhaft bleibt. Was zunächst de-

fizitär erscheint, führt letztlich zu einer Aufwertung der Dinge und Gegenstände, die

nicht Teil der Listung und Ordnung geworden sind. Sie stellen ein unausgesprochenes

Potenzial, Möglichkeiten einer Öffnung dar.58 Erst in der Fortführung von Kluges Ge-

samtprojekt erschließen sich weitere Geschichten, die bei Tykwer unerwähnt bleiben,

obwohl sie ebenfalls von den Verwandlungsprozessen des Kapitalismus in und mithilfe

seiner Dispositive erzählen. Wie das Filmpublikum, so begibt sich Kluge auf die Suche

nach weiteren Dekodierungen von Geschichten des Kapitalismus. Dass er dabei nicht

nur essayistisch, sondern auch im Sinne einer foucaultschen Archäologie der Dinge

arbeitet, soll abschließend betrachtet werden.

3.5 Medienarchäologische Analysen des Kapitals

Jeder einzelne Teil von Kluges Film ist zerlegt bzw. fragmentiert in längere und kürze-

re Einzelbeiträge unterschiedlicher Formattypen. Neben Tykwers Kurzfilm finden sich

in Nachrichten weiterhin kulturkritische Interviews mit Kluge-Kollaborateuren wie

Joseph Vogl, Oskar Negt und Peter Sloterdijk. IhreThemen sind u.a. »Was heißt subjek-

tiv-objektiv?« (Vogl), »Was heißt fröhliches Scheitern in der Risikogesellschaft« (Negt)

57 Möllers, Christoph: »Sektion 2: Formalisierung und Form. Einführung«. In: Koschorke, Albrecht

(Hg.): Komplexität und Einfachheit. DFG-Symposion 2015. Stuttgart: Metzler 2017, S. 173–180, hier

S. 178.

58 Vgl. Contzen, »Grenzfälle des Erzählens«, S. 236.

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004 - am 14.02.2026, 16:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Kinofizierung des Kapitals 99

oder »Metamorphosen des Mehrwerts« (Sloterdijk). Tauchen sie durchgehend als Tal-

king Heads auf, wodurch sie auf die Konventionen dokumentarischer Film- und Fern-

sehformate verweisen, lässt sie das Zusammenspiel mit den ihnen vor- und nachge-

henden Sequenzen jedoch nur in einem quasi-dokumentarischen Licht erscheinen. So

wohnt man an anderen Stellen im Film Lesungen aus Marx’ Kapital bei, die von Sophie

Kluge und Gabriel Raab in fiktiven Figurenrollen z.B. als Anwärter*innen der Nationa-

len Volksarmee der DDR subversiv vorgetragenen werden. Am Ende des Gesamtpro-

jekts findet sich wiederum die aus Kluges Fernseharbeiten News & Stories bekannte

Inszenierung Helge Schneiders als fiktiver Zeitgenosse der unmittelbaren Gegenwart

wie auch als historische Persönlichkeiten. Schneider spielt in den entsprechenden Se-

quenzen u.a. denDuisburgerHartz-IV-Empfänger AtzeMückert, der als Vertreter eines

modernen Sozialprekariats an die Stelle des historischen Arbeiterproletariats gerückt

ist und Marx für sich neu entdeckt; dann tritt er als eben dieser in Gestalt eines Marx-

Imitators auf, der vor allem mit der Nachahmung der marxschen Stimme zu kämpfen

hat, war sie doch, so Schneiders Alter Ego, sehr hoch, beinahe ›piepsig‹ und damit ein-

zigartig. Und schließlich erscheint er als Eisensteins fiktiver Komponist des geschei-

terten Kapital-Projekts, der es zumindest auf den Ebenen des Tons und der Musik ge-

schafft hat, dem Kapital von Marx eine konkrete Filmform, nämlich einen Klangkörper

zu verleihen (vgl. Abb. 9-11).

Abbildung 9-11: Nachrichten aus der ideologischen Antike. Marx – Eisenstein –

Das Kapital (D 2008, Alexander Kluge)

An diesen und anderen Beispielen zeigen sich mehr als deutlich die spielerischen

Möglichkeiten des essayistischen Filmemachens, das schon Hans Richter beschrieben

hat.59

Nachrichten folgt in der ästhetisch-narrativen Struktur den bekannten Fernseh-

collagen und -essays Kluges, die Fakt und Fiktion, wie schon in Kluges literarischen

Geschichten vomKino, durchgehendmiteinander kombinieren. Damit stellen sie die Dis-

kursivität und Performativität von ›Geschichte als Geschichten‹ heraus und betonen

diese.60 Die Annäherung an das Thema des Films, das Kluge mit einem Blick auf seine

59 Vgl. Richter, »Der Filmessay«, S. 198.

60 Nachrichten kann trotz der Direktvermarktung auf DVD durch den Suhrkamp-Verlag stilistisch

ebenfalls zu den TV-Produktionen Kluges gezählt werden. Abgesehen von der für eine Fernseh-

vermarktung äußerst ungeeigneten Länge von über zehn Stunden ist das Vorgehen des Films, d.h.

die Anordnung der Beiträge, das Zusammenspiel von Fakt und Fiktion, die eigenwillige Montage-

technik Kluges sowie sein Interviewstil, nicht zu unterscheiden von den Programmen, die er im

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004 - am 14.02.2026, 16:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Die Un/Sichtbarkeit des Kapitals

vorherigen Arbeiten nicht zum ersten – und auch nicht zum letzten –Mal aufgreift, ist

geprägt von singulären ›Denk-Einheiten‹, die untereinander eine rein assoziative und

filmische Beziehungslogik besitzen.61 Gleichzeitig stehen sie aber trotz ihrer kontin-

genten Erscheinungsweisen auch nicht bedeutungslos nebeneinander. Eben dadurch

machen sie es unmöglich, Nachrichten in Bezug auf eine kohärente Zusammenfüh-

rung und Zusammenfassung der Einzelelemente zu untersuchen. Das Eklektische ist

bei Kluge ein System, das gezielt gegen den Irrglauben einer logischen Kohärenz arbei-

tet, die allzu ›einfache‹ Lösungen für komplexe Probleme in Aussicht zu stellen vermag.

Im Gespräch mit Gertrud Koch betont Kluge, dass für das Gesamtverständnis der

Themen und Methoden, die im Film ›kinofiziert‹ werden, oftmals der Kontrast zweier

einander anschließender Sequenzen fundamental wichtig sei.62 Die Lücken, Assozia-

tionen oder Fragmentierungen, die zwischen ihnen bestehen, führen für ihn zu einer

produktiven Wechselwirkung zwischen dem Film und den Zuschauer*innen.63 Gerade

das Fragmentarische des Films und die teilweise harten Brüche zwischen den Sequen-

zen bewirken aber auch ein Nachdenken zwischen Film und Publikum über die Sag-

und Sichtbarkeiten des gegenwärtigen Kapitalismus. Eisensteins Projekt stellt für Klu-

ge in diesem Zusammenhang, wie er schreibt, einen »[i]maginären Steinbruch«64 der

Geschichte dar, dem er sich nicht nur wie ein Sprengmeister, sondern auch wie ein

Archäologe und Archivar nähert.

Für Foucault spielt in einer anti-hermeneutischen Grundhaltung der tiefere Sinn

eines Dokuments als einer allgemeingültigen Wahrheit keine Rolle. Im Gegenteil ste-

hen für ihn die Beschreibungen und Untersuchungen der Erscheinungsweisen und -

bedingungen sowohl diskursiver als auch nicht-diskursiver Aussagen im Vordergrund:

Nicht was, sondern wie und warum etwas zu einem spezifischen Moment gedacht,

gesagt und gemacht wurde, interessiert ihn. Seine Diskurs-, Dispositiv- und Macht-

analysen erscheinen als ›archäologische‹ Arbeiten, die ›Schichten‹ der Geschichte of-

fenlegen, um so ihre Entstehungs- und Funktionsweisen im Kontext zu betrachten.65

»Die Archäologie widersetzt sich den beiden grundlegenden technischen Verfahren, die

bisher von ›Archivaren‹ angewandt wurden: der Formalisierung und der Interpretati-

Rahmen der Sendeformate wie 10 vor 11 (RTL), News & Stories (Sat.1) oder Prime-Time/Spätausgabe

(RTL) produziert. Kluges Fernsehproduktionen werden dabei von seiner eigenen Programmge-

sellschaft dctp (Development Company for Television Program) finanziert und realisiert. Ihre Aus-

strahlung findet ohne Finanzierung und Auftragswunsch der Sender, sondern auf Grundlage von

rundfunkrechtlichen Verpflichtungen im Nachtprogramm von RTL und Sat.1 statt, »die im Laufe

der Jahre regelmäßig ihre Unzufriedenheit mit Kluges Produktionen geäußert und dessen ›Intel-

lektuellenfernsehen‹ schlichtweg als geschäftsschädigend attackiert haben.« (Uecker, Matthias:

Anti-Fernsehen? Alexander Kluges Fernsehproduktionen. Marburg: Schüren 2000, S. 54; vgl. allgemein

zur Entstehungsgeschichte von dctp: ebd., S. 48–63. Außerdem zu Kluges Fernseharbeiten Schul-

te, Christian; Siebers, Winfried (Hg.): Kluges Fernsehen. Alexander Kluges Kulturmagazine. Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 2002)

61 Vgl. Kluge, Nachrichten aus der ideologischen Antike, S. 39.

62 Vgl. Koch, »Undercurrents of Capital«, S. 362.

63 Vgl. Kluge, Nachrichten aus der ideologischen Antike, S. 20.

64 Ebd., S. 15.

65 Foucault, Archäologie des Wissens, S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004 - am 14.02.2026, 16:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Kinofizierung des Kapitals 101

on«66, schreibt Deleuze. Für ihn ist Foucault deshalb vor allem ein Kartograf der Dinge

gewesen. Während sich bei Deleuze jedoch beide Rollen, Archäologe und Archivar, im

klassischen Sinne eher ausschließen, erscheinen sie in Foucaults Definition des Archivs

als gegenseitige Ergänzungen. In Kluges Nachrichten sind die Archäologie und die

Archivierung die zwei methodischen Verfahren seines Arbeitens.

Wenn Foucault in der Archäologie des Wissens von einem Archiv spricht, dann ist da-

mit nicht der institutionelle Ort, d.h. ein konkreter Raum passiverWissensspeicherung

in Form von schriftlichen Artefakten gemeint.67 Vielmehr stellt das Archiv für Foucault

ein Aussagesystem dar, das Regelwerk und Bedingung für Ereignisse und Dinge ist.

Es ist »das Gesetz dessen, was gesagt werden kann, das System, das das Erscheinen

der Aussagen als einzelner Ereignisse beherrscht.«68 Das Archiv wird für ihn zu einem

abstrakten Ort derWissensproduktion und nicht mehr der alleinigenWissensspeicherung.

Dabei besitzt das Archiv die Macht, die Wissens- und Aussageproduktion ebenso zu

unterbinden, einzuschränken, zu reglementieren: »[D]as Archiv ist auch das, was be-

wirkt, daß all diese gesagten Dinge sich nicht bis ins Unendliche in einer amorphen

Vielzahl anhäufen, sich auch nicht in eine bruchlose Linearität einschreiben und nicht

allein schon bei zufälligen äußeren Umständen verschwinden«.69 Das Archiv, so fährt

er deshalb fort, »ist das allgemeine System der Formation und der Transformation der Aussa-

gen«70. Es ist »der Saum der Zeit, die unsere Gegenwart umgibt, über sie hinausläuft

und auf sie in ihrer Andersartigkeit hinweist«71. Wenn Kluge sich daher mit Eisenstein

und den titelgebenden ›ideologischen Nachrichten aus der Antike‹ beschäftigt, ist diese

historische Auseinandersetzung immer mit dem Ziel verbunden, Bedeutungen für die

Gegenwart zu schaffen.

Davon ausgehend eröffnet die foucaultsche Archividee für die Auseinandersetzung

mit dem medialen Stellenwert des Films in Kluges Werk noch weitere Perspektiven.

Der Film kann in einem doppelten Sinne ›archivisch‹ gelesen werden: Als ein Ort der

Speicherung eines diskursivenWissens sowohl über die Vergangenheit als auch die Ge-

genwart. Er ist außerdem lesbar als das Archiv eines filmischen Nachdenkens über die

Dispositive des Kapitalismus mit jenen Mitteln, die dem Film als einem audiovisuell-

narrativen Medium spezifisch zu eigen sind. Das wurde bereits an Tykwers Kurzfilm

exemplifiziert. Dazu zählen beispielsweise die Beziehungen zwischen Fiktion und an-

genommener Realität, Diegese und außerfilmischer Wirklichkeit, aber auch die Bezie-

hung zwischen visueller und auditiver Ebene sowie das Spiel zwischen einem konkre-

ten und einem assoziativen Filmdenken. Was Kluges Film vollführt, ist die Überset-

66 Deleuze, Foucault, S. 27.

67 Knut Ebeling verweist auf den foucaultschen Gebrauch des im Französischen eher unüblichen Sin-

gulars archive, der konträr zum üblicheren Plural archives als der gängigen Bezeichnung für die

bekannte Institution steht (vgl. Ebeling, Knut: »Archiv«. In: Kammler, Clemens; Parr, Rolf; Schnei-

der, Ulrich Johannes (Hg.): Foucault Handbuch. Leben –Werk –Wirkung. Stuttgart/Weimar: Metzler

2008, S. 221–223, hier S. 221). Foucault selbst schreibt: »Mit diesem Ausdruck meine ich nicht die

Summe aller Texte, die eine Kultur als Dokument ihrer eigenen Vergangenheit oder als Zeugnis

ihrer beibehaltenen Identität bewahrt hat«. (Foucault, Archäologie des Wissens, S. 187)

68 Ebd.

69 Ebd.

70 Ebd., S. 188; Herv. i. O.

71 Ebd., S. 189.

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004 - am 14.02.2026, 16:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Die Un/Sichtbarkeit des Kapitals

zung von Foucaults Archividee in das Medium des Films. Dessen Logik folgt der Frage,

wie eine genuin filmische (An-)Ordnung von Aussagen über den Kapitalismus ausse-

hen kann und muss – nicht nur, wenn es um die historischen Beispiele von Eisenstein

und Marx geht, sondern auch um uns selbst in der Gegenwart. Das Medium steht bei

Kluge folglich in seinen medienästhetischen Möglichkeiten im Vordergrund. Es wird

darauf befragt, auf welche Weise es zu einer Auseinandersetzung mit dem modernen

Kapitalismus beitragen kann. Nicht der Film ordnet sich so seinem Gegenstand unter,

sondern beide werden in ihrer Verschränkung gleichermaßen produktiv wirksam. Auf

diese Weise wird Nachrichten zu einer Metareflexion der Möglichkeiten eines enga-

gierten, diskursiven Filmemachens in kapitalistischen Zeiten.

Kluges Kommentarstimme im Dialog mit seinen Gesprächspartnern, »part promp-

ting, part leading questions, part cross-examining his own witnesses«72, kann als die

Stimme des beobachtenden, fragenden, interessierten und engagierten Filmemachers

undMarx-Forschers im Antike-Projekt gelesen werden. Durch sie werden die einzelnen

Teile wie mit einem roten Faden in Kluges Logik der Kinofizierung miteinander in Ver-

bindung gesetzt. Sie offenbart sich als Prozess der Medialisierung, in dem Kluge zum

Archivar nicht nur der einzelnen Filmfragmente innerhalb von Nachrichten, sondern

auch zumArchivar seiner eigenen Person inHinblick auf sein Film-undMedienwerk im

Allgemeinen wird, welches fortwährend in der Ästhetik und den Narrativen des Films

aufgerufen wird. Nachrichten wird so als eine medienarchäologische Arbeit lesbar,

die durch die zahlreichen Collagestücke, die im Film zu einemGesamtwerk zusammen-

geführt werden, verschiedene Medien und ihre Umbrüche nicht nur mitdenkt, sondern

auch sichtbar macht und reflektiert.73 Der Archivar Kluge führt die Dinge im Film einer

möglichen Ordnung zu, in der Eisenstein, Marx und das Kapital durch ihren Austausch

untereinander für die Gegenwart audiovisuell erfahrbar werden. Das geschieht nicht

durch Antworten auf die Frage, was die Projekte von Marx und Eisenstein aussagen

(sollten), sondern wie der Film von denThemen des Kapitalsmedienästhetisch sprechen

kann. Kluge erscheint damit im Kern seiner Arbeit nicht als der Archivar von Marx und

Eisenstein als längst vergangenen Originalen, die es in den Schichten der (Film-)Ge-

schichte aufzudecken gilt. Im Gegenteil arbeitet Kluge an ihren bereits kinofizierten,

medialen Alter-Egos. Zwei Fragmente aus Nachrichten sollen zum Verständnis von

Kluges Vorgehen abschließend genauer bezüglich ihrer Filmspezifik und ihrem Status

als Elemente eines filmischen Gesamtdispositivs des Kapitalismus betrachtet werden.

In Soll/Ist. Fliessband mit noch vielen Lebenden, einem 90-sekündigen Bei-

trag im ersten Teil des Films, ist die Fließbandproduktion von Automobilen zu sehen.

Zeigt die erste Einstellung die bereits gefertigten Fahrzeuge, die in einer kontinuier-

lichen Bewegungskette innerhalb der Produktionsanlage mithilfe von autonom agie-

renden Maschinen zu ihrem letzten Bestimmungsort transportiert werden, so ist in

der sich anschließenden Einstellung ein Gewirr aus menschlichen Arbeiter*innen zu

sehen. Angetrieben von einer über ihnen thronenden Soll-Ist-Produktionsanzeige ge-

hen sie ihrem geschäftigen, d.h. vor allem durch den Takt der Maschinen und Bänder

72 Jameson, »Marx and Montage«, S. 111.

73 Vgl. dazu Vassilieva, Julia: »Capital and Co.: Kluge/Eisenstein/Marx«. In: <www.screeningthe-

past.com/2011/08/capital-and-co-klugeeisensteinmarx/>, zuletzt aufgerufen am 24.08.2020.

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004 - am 14.02.2026, 16:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Kinofizierung des Kapitals 103

bestimmten Tagwerk – oder ist es ein Nachtwerk?, die gezeigten Produktionsprozesse

lassen dies offen – nach (vgl. Abb. 12-13).

Abbildung 12-13: Soll/Ist. Fliessband mit noch vielen Lebenden

(D 2008, Alexander Kluge)

»In Manufaktur und Handwerk bedient sich der Arbeiter des Werkzeugs, in der

Fabrik dient er der Maschine«74, ist bei Marx zur Entfremdung von Arbeit in der indus-

triellen Produktion zu lesen. Wenn Kluge, ebenso wie Eisenstein, von einer filmischen

Logik des Kapitals und seiner daraus folgenden Kinofizierung, d.h. der filmischen Abs-

trahierung marxscher Thesen und Methoden spricht, dann wird das in Soll/Ist u.a.

an dem Einsatz eines visuellen Zeitraffers sichtbar. Durch diese neue Wahrnehmungs-

ebene in der bildlichen Zeit fügt der Film der vorhandenen, durch den unbarmherzigen

Takt der Maschinen fremdgesteuerten Getriebenheit der Arbeiter*innen eine weitere,

filmische Sichtbarkeit hinzu. Wo Tykwers Kurzfilm die filmische Zeit verlangsamt und

stillgestellt hat, wird sie in Soll/Ist unnachgiebig gesteigert. Inhalt und ästhetische

Form werden hier zu gegenseitigen Bedingungen einer Sichtbarkeit von kapitalisti-

schen Prozessen und Subjektivierungsweisen.

In Landschaft mit klassischer Industrie, dem zweiten Beitrag, der sich an

Soll/Ist unmittelbar anschließt, wird die Kinofizierungmaschineller, d.h. entmensch-

lichter Produktionsprozesse weiter vorangetrieben. In diesem ebenfalls 90 Sekunden

langen Einschub ist die menschliche Arbeiter*in völlig aus dem Bild verschwunden.

Kluges Film zeigt erneut die Arbeit des Transports und der Fabriken, die zu einem Pro-

zess mit einer eigenen filmischen Zeitlichkeit geworden sind. Zeit wird hier zu einer

Maschinen- und Fabrik-Zeit, die im Gegensatz zu einer durch Menschen wahrgenom-

menen und bestimmten, d.h. anthropomorphen Zeit steht. Wieder wird der filmische

Zeitraffer zum filmischen Mittel, das auf der Ebene des Filmbildes für den Prozess der

Kinofizierung und damit für das filmische Denken über die kapitalistischen Entwick-

lungen der Moderne als einem auffällig zeitbasierten Phänomen steht.

Was Kluge in Landschaft mit klassischer Industrie zugleich unerwähnt und

damit im Unsichtbaren seiner eigenen Bilder lässt, ist der für die Industrielandschaf-

ten z.B. des Ruhrgebiets, die im Beitrag wahrscheinlich zu sehen sind, unausweichli-

che nächste, letztlich finale Schritt: Die völlige Stilllegung von Arbeit und Zeit, sowohl

74 Marx, Das Kapital I, S. 445.

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004 - am 14.02.2026, 16:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Die Un/Sichtbarkeit des Kapitals

menschlicher wie auch maschineller Natur, im Moment zahlreicher Werksschließun-

gen, die die Folgen einer totalen, die natürlichen Ressourcen erschöpfenden Hyper-

und Überproduktion darstellen. Das Bild stillgestellter Fördertürme in der Bergbau-

industrie, das das kollektive Bildgedächtnis über diesen spezifischen Industriebereich

in besonderer Weise prägt,75 erscheint hier als das im Unsichtbaren anwesende, somit

überlagernde Nicht-Bild dieser Entwicklungsprozesse (vgl. Abb. 14-15).

Abbildung 14-15: Landschaft mit klassischer Industrie (D 2008,

Alexander Kluge)

Gerade in der stellenweise opaken Verbindung verschiedener Bild- und Tonebenen,

ihrer technischen Bearbeitung,Rhythmisierung undDeutung durch den Archivar Kluge

sowie der Fortführung der Beiträge in den Gedanken der Zuschauer*innen, die der Film

vorbereitet, liegt die Pointe in Kluges Nachrichten.Es geht eben nicht darum, den Ka-

pitalismus, sei er nun ein historisches Phänomen, das mit und durch Marx und Eisen-

stein gelesen wird, oder eine gegenwärtige Erscheinung, die zwischen den Bildern im

Film und den ökonomischen, extradiegetischen Krisenkontexten seit 2007 omnipräsent

ist, als ein geordnetes, gesamtheitliches Gebilde zu zeigen. »Das menschliche Auge, das

ständig adaptiert und auf die Einflüsterungen und Vorverständnisse des Hirns wartet,

hat die meisten unmittelbaren Eindrücke nie gesehen. Sie werden sichtbar, wenn die

Kamera sie aufdeckt. Das gehört zu den großen Innovationen des Films.«76 Mit Kluges

Rekurs auf Benjamins Konzept des Optisch-Unbewussten des Films wird deutlich, dass

es in Nachrichten gezielt um die Ausstellung einer bruchstückhaften, unterschwelli-

gen Form des Kapitalismus geht, die zum einen als Basis zahlreicher Dispositive und

(De-)Subjektivierungsweisen der Moderne erscheint, zum anderen mithilfe des Films,

wie Kluge betont, eine Sichtbarkeit im Sinne von jenen unmittelbaren Eindrücken er-

hält, die Tykwers Der Mensch im Ding am Beispiel von Gegenständen des Alltags vor-

geführt und in Beziehungmit denMenschen hinter denDingen gesetzt hat. Kluges Film

eröffnet auf vielfältige Weisen Themen- und Untersuchungsfelder, in denen die Dispo-

sitive des Kapitals aktiv werden und die der Film durch Kreuzungen, Überlagerungen,

Brüche und Transformationen bestehender und neuer Bilder sichtbar und wahrnehm-

bar werden lassen kann. Die vorangegangenen sowie nachfolgenden Untersuchungen

stellen daher nicht die Suche nach dem einen Kapitalismus und seinen Dispositiven im

75 Die fotografischen Arbeiten von Bernd und Hilla Becher sind dafür beispielhaft zu nennen.

76 Kluge, »Nachrichten aus der ideologischen Antike«, S. 21.

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004 - am 14.02.2026, 16:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Kinofizierung des Kapitals 105

Film dar. Vielmehr erscheinen sie als Beschäftigung mit verschiedenen Möglichkeiten

ihrer dezidierten Kinofizierung. Subjekt & Körper,Raum&Zeit,Macht &Durchdringung so-

wie Krise & Exzess sind Felder kapitalistischer Dispositive, die historisch wie auch aktu-

ell eine wiederkehrende Verhandlung im Film finden. Entsprechend schreibt Christian

Marazzi:

Diese Dispositive stehen für die neue organische Zusammensetzung des Kapitals, das

heißt für die Beziehung zwischeneinemverteilten, in derGesellschaft zerstreuten kon-

stanten Kapital (als einer Gesamtheit ›linguistischer Maschinen‹) und einem variablen

Kapital, das deterritorialisiert und entdefiniert ist, in der Konsumtions- und Reproduk-

tionssphäre situiert, in den Lebensformen, im individuellen und kollektiven Imaginä-

ren (als gegliedertes Ganzes aus Gesellschaftlichkeit und Begehren, der Fähigkeit, Be-

ziehungen herzustellen, und … ›freier Arbeit‹). Das neue konstante Kapital gründet –

auch dies imUnterschied zum für den Fordismus typischen (›materiellen‹) Maschinen-

system – zum einen massiv auf den IKT [Informations- und Kommunikationstechno-

logien, FTG], darüber hinaus aber auf einem Ensemble immaterieller, organisieren-

der Strukturen und Dispositive, die Mehrwert extrahieren, indem sie tendenziell jede

Lebensäußerung der Bevölkerung (als lebendiger Arbeit) durchdringen, mit dem Er-

gebnis, dass der Arbeitstag, die Zeit der Verausgabung solch lebendiger Arbeit, sich

verlängert und intensiviert.77

Diese Vielfältigkeit der Dispositive des Kapitalismus soll im nun nachfolgenden zweiten

Teil dieser Arbeit untersucht werden.

77 Marazzi, Verbranntes Geld, S. 56–57.

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004 - am 14.02.2026, 16:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839454893-004 - am 14.02.2026, 16:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454893-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

