5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

erfahren zu kénnen. Nur weil es nicht nétig sei, Religiositit realistisch zu erkliren, fol-
ge daraus nicht, dass es gleichsam falsch sein miisse, dies zu tun.®"! Weiterhin geht
es ihm darum, zu zeigen, dass es nicht zwangsliufig widerspriichlich sei, Gottes Exis-
tenz in Notwendigkeit zu denken.®'* Hinsichtlich des epistemischen Arguments fiigt er
hinzu, dass es vielmehr zu Widerspriichen fithre, die Transzendenz Gottes als volli-
ge Entzogenheit zu denken: »Die Annahme, daf} ein Wesen unendlich und damit auch
unendlich michtig sei, aber gleichzeitig nicht in der Lage, sich mitzuteilen, erscheint
widerspriichlich.«® Gib wendet sich mit diesen Anfragen letztlich gegen einen posi-
tivistischen Zug antirealistischer Religionskonzeptionen, insofern er nur zeigen will,
dass ein realistischer Zugang durch die beiden Argumente nicht ausgeschlossen wer-
den kann. So hilt er grundsitzlich fest: »Denn allein daraus, daf3 ich nicht in der Lage
bin, zu erkennen, ob meine gegenwirtige Erfahrung, von der ich meine, sie sei von X,
auch tatsichlich eine Erfahrung von X ist, folgt ja nicht, daf} ich niemals eine Erfahrung
von X haben kénnte.«®™ Die spezifisch religiésen Versuche, den Realismus zu erledi-
gen, scheitern nach Gibs Diagnose daran, dass sie die im letzten Teilsatz des Zitats
ausgesagte Offenheit in eine Notwendigkeit verkehren und entsprechend davon aus-
gehen, die Falschheit des Realismus damit bewiesen zu haben. Gerade dies aber deckt
sich mit einer zentralen Einsicht meiner bisherigen Uberlegungen, insofern es in mei-
nem Verstindnis des radikalen Konstruktivismus gerade darauf ankommt, aus dieser
positivistischen Beweisspirale auszusteigen, weil die ontologische Neutralitit ansons-
ten zu einem Solipsismus verkidme. Angesichts des Gib-Zitats erinnere ich deshalb er-
neut daran, dass die radikalkonstruktivistische Option eine andere ist. Aber auch die
theologische Erginzung dieses Programms wird von Gibs Kritik nicht berithrt, sofern
auch hier eine grundsitzliche Offenheit beibehalten wird, die etwa von Cupitts posi-
tivistischen Festlegungen abzugrenzen ist. In diesem Sinne werden meine bisherigen
Uberlegungen von dem, was Gib an den Konzeptionen von Cupitt und Co. kritisiert,
nicht entscheidend tangiert.

Als Ergebnis dieses Unterkapitels bleibt deshalb festzuhalten, dass das Religionsver-
stindnis der ersten Replik nur dann als antirealistisch aufgefasst werden sollte, wenn
darunter kein letztgewisser Anspruch aufvollstindige Widerlegung des Realismus sub-
sumiert wird.

5.1.2 Zweite Replik: Mystik

Neben den radikalkonstruktivistischen Aussagen zu Religiositit und Religion stehen
Bemerkungen zur Mystik. Beide Themenbereiche werden dabei unterschiedlich eng
miteinander verkniipft. So wird die Religiositit bei Ernst von Glasersfeld etwa unter
die Mystik subsumiert. Bei anderen Autor*innen lisst sich diese Zuordnung hingegen

611 Gabillustriert dies an einem Beispiel: »Ein Marchen mufs nicht wahr sein, um etwas ausdriicken zu
konnen, aber die Tatsache, daf eine gute Anekdote tatsachlich wahrist, vermindert auch nichtihre
Bedeutung. Religidser Glaube verliertalso auch vor diesem Hintergrund nichts, wenn er realistisch
verstanden wird.« Gidb, Wahrheit S.177.

612 Vgl.ebd. S.180.

613  Ebd.S.187. Gib bezieht sich hier auf UberlegungenAlvin Plantingas.

614 Ebd.S.188.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-026 - am 14.02.2026, 16:57:53. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

331


https://doi.org/10.14361/9783839462171-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

332

Konstruktion von Verbindlichkeit

nicht beobachten. Insgesamt ist von Glasersfeld der Kronzeuge einer radikalkonstruk-
tivistischen Bearbeitung der Mystik. In Kap. 3.1.1 habe ich hierzu bereits zentrale Aus-
sagen zusammengetragen. Von besonderer Bedeutung war dabei die Unterscheidung
von Mystik und Rationalitit, wie sie von Glasersfeld vorschligt. Wihrend rationalem
Wissen ein Erfahrungsbezug zukomme, lieRe sich dies fiir die Mystik nicht behaupten.
Im Denken von Glasersfelds resultiert daraus eine erhebliche Diskreditierung der Mys-
tik, die sich auf die Religiositit insgesamt ausdehnt. Dass diese Diskreditierung aber
nur zum Preis einer theoretischen Inkonsequenz (# Paradoxie) zu haben ist, wurde in
Kap. 3.1.1 ebenfalls herausgearbeitet. Im Zuge dieser zweiten Replik wird es darum ge-
hen, noch einmal einen anderen, grundlegenden Blick auf das Phinomen Mystik zu
werfen und dabei der Frage zu folgen, wo etwaige Uberginge und Verbindungslinien
zum radikalen Konstruktivismus ausgemacht werden kénnen.® Ziel dieser Replik ist
es, von Glasersfelds Mystikverstindnis mit theologisch wie radikalkonstruktivistisch
kompatiblen Denkalternativen zu konfrontieren. Damit wird die bisherige Arbeit am
»Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfihigen Theologie« (Kap. 5) fortgesetzt
und um ein spezifisches Themenfeld erweitert. Weil diese zweite Replik vielfach an Er-
gebnisse der ersten Replik ankniipft, wird sie im Vergleich deutlich kiirzer ausfallen.
Die in der ersten Replik grundgelegte theologische Argumentationsrichtung in ihrer be-
sonderen Beriicksichtigung von Relativierungen und Paradoxien wird beibehalten. Der
Fokus bleibt entsprechend systematisch: Die Geschichte der Mystik mag insgesamt von
hoher Bedeutung sein, in dieser Untersuchung wird sie aus methodischen Griinden
nur am Rande vorkommen. Von Interesse sind hier in erster Linie Grundsatzdebatten
der Mystikforschung. Das wirkt sich auch auf die Auswahl der Referenztexte aus. Wie
schon im Kontext der Religiositit beziehe ich mich auch hier weniger auf konkrete Ma-
nifestationen des zu diskutierenden Phinomens selbst, als auf die auf sie bezogenen
systematisierenden Aufarbeitungs- und Deutungsversuche. Einzelne mystische Zeug-
nisse werden hier also nicht diskutiert. Deutlich wird daran auch, dass diese Unter-
suchung keinen genuinen Beitrag zur Mystikforschung intendiert, sondern auf deren
radikalkonstruktivistische und theologische Aufarbeitung bezogen bleibt.

5.1.2.1 Mystik definieren

Wenn es darum geht, ein spezifisches Mystikverstindnis mit Alternativen zu kontras-
tieren, liegt es nahe, einige dieser Alternativen zunichst kurz darzustellen. In einem
ersten Schritt geht es deshalb um verschiedene Definitionen von Mystik. Angesichts
der »schier uniibersehbare[n] Vielfalt von Mystik-Definitionen, die niemals alle zu be-
riicksichtigen, geschweige denn auf einen gemeinsamen Nenner zu bringen sind«®*®,

wire es dabei vermessen, einen Anspruch auf Vollstindigkeit zu erheben. Der knappe

615 In der theologischen Rezeption des radikalen Konstruktivismus liegen hierfiir im Ubrigen schon
Ergebnisse vor. So sind nach Auffassung Scheibles »sowohl die Erkenntnistheorie des Radikalen
Konstruktivismus als auch sein Verweis auf die Mystik bzw. Spiritualitit durchaus an christliche
Theologie anschlussfahig.«Scheible, EntstehungS. 291. Im Ergebnis stimme ich Scheible zu, einzig
die Begriindung dieser These sollte m.E. noch einmal deutlich ausgeweitet und prazisiert werden.
Diese Replik stellt hierzu einen Versuch dar.

616  Saskia Wendel, Affektivund inkarniert. Ansitze Deutscher Mystik als subjekttheoretische Heraus-
forderung. (fides et ratio Bd. 15). Regensburg 2002. S.17. [= Wendel, Affektiv.]

https://dol.org/10.14361/9783839462171-026 - am 14.02.2026, 16:57:53. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839462171-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

Gang durch einige Definitionen erlaubt aber doch einen Eindruck von Gemeinsambkei-
ten und Unterschieden und stellt damit eine wichtige Voraussetzung fiir den weiteren
Verlauf dieser zweiten Replik dar.

A) Sammlung ausgewahliter Mystikdefinitionen

Zum Verstindnis der ausgewihlten Begriffsbestimmungen scheinen mir zwei weite-
re Vorbemerkungen hilfreich. Erstens zitiere ich die Aussagen geldst von ihrem argu-
mentativen Kontext. Damit werden weder Begriindungsfiguren noch etwaige Selbstbe-
scheidungen beriicksichtigt. Die meisten Definitionen werden von Hinweisen auf ihre
Heuristik und Vorliufigkeit eingehegt und kommen auf der Grundlage von Material-
auswertungen und -diskussionen zu ihrer definitorischen Endgestalt. Zweitens erfiillen
die Begriffsbestimmungen nicht allesamt die klassischen Anforderungen an eine Defi-
nition (gemif dem Leitsatz: Genus proximum et differentia specifica). Sie scheinen mir fir
einen ersten Schritt in dieser Replik dennoch geeignet, weil sie verschiedene Zuginge
zu dem einen Begriff Mystik anbieten und in ihren Gemeinsambkeiten und Unterschie-
den eine Grundlage fiir die weitere Beschiftigung bilden.

(1) Nach Saskia Wendel markiert die Mystik

eine besondere Form der Erkenntnis meiner selbst und darin zugleich des Anderen
meinerselbst, insbesondere des absolut Anderen meiner selbst. Dieses absolut Andere
meiner selbst wird jedoch zugleich als das Innerste meiner selbst und damit als das
Nicht-Andere meiner selbst erlebt. Jenes snicht-andere Andere< bzw. >andere Nicht-

Anderectrigt im monotheistischen Kontext den Namen sGottc.®'?

(2) Durchaus mit einem gewissen Abstand zu dieser Festlegung hilt Alois Maria Haas
fest: »In einem allgemeinsten Sinn darf Mystik als jene religiése Erfahrungsebene ge-
kennzeichnet werden, in der sich eine stringente Einheit zwischen Subjekt und Objekt
dieser Erfahrung in irgendeinem noch niher zu bezeichnenden Sinn | abzeichnet.«®'®
(3) Nach Peter Dinzelbacher lisst sich Mystik

umschreiben als das Streben des Menschen nach unmittelbarem Kontakt mit Gott ver-
mittels personlicher Erfahrung schon in diesem Leben sowie seine Empfindungen und
Reflexionen auf diesem Weg und endlich die Erfiillung dieses Strebens. Sie besteht in
der stets kurzfristigen Aufhebung des Unterschieds zwischen dem Subjekt des Stre-

bens, der menschlichen Seele, und dem Objekt, das angestrebt wird, Gott.5"

(4) Karl Albert versteht unter Mystik »eine besondere Form | menschlichen Erkennens
und Verhaltens, in der die Einswerdung des Geistes oder der Seele mit einer letzten

617  Saskia Wendel, Christliche Mystik. Eine Einfithrung. (Topos plus Taschenbiicher Bd. 527). Kevelaer
2004. S.14. [= Wendel, Mystik.] Diese Definition findet sich auch bei Wendel, Affektiv S. 27.

618 Alois Maria Haas, Was ist Mystik? In: Abendléndische Mystik im Mittelalter. Symposion Kloster
Engelberg 1984. (Germanistische Symposien-Berichtsbiande Bd. 7). Hg. v. Kurt Ruh. Stuttgart 1986.
S.319-341, hier: S. 319f. [= Haas, Mystik.]

619 Peter Dinzelbacher, Christliche Mystik im Abendland. lhre Geschichte von den Anfangen bis zum
Ende des Mittelalters. Paderborn 1994. S.10. [= Dinzelbacher, Abendland.]

https://dol.org/10.14361/9783839462171-026 - am 14.02.2026, 16:57:53. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

333


https://doi.org/10.14361/9783839462171-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

334

Konstruktion von Verbindlichkeit

und hochsten Wirklichkeit gesucht wird. Diese letzte Wirklichkeit wird im allgemeinen
religios aufgefafit und im Bereich des Christentums mit Gott gleichgesetzt.«®%°

(5) Fiir Joseph Schumacher meint Mystik die

Erfahrung Cottes aus der Mitte der Existenz. In der Mystik geht es um die Vereinigung
des Menschen mitdem Unendlichen, wobei das Unendliche unpersonal oder personal,
monotheistisch oder polytheistisch verstanden werden kann. In der Mystik sucht die

ins Endliche gebannte Seele sich mit dem Unendlichen zu vereinigen.®?'

(6) Bruno Borchert beschreibt Mystik als »ein Phinomen, das offensichtlich in allen Reli-
gionen vorkommt, in seinen Auflerungsformen zwar verschieden, aber im Kern iiberall
gleich [ist]: aus Erfahrung wissen, dafS alles irgendwie zusammenhdngt, daf3 alles im Ursprung
eins ist.«52%

(7) In Volker Leppins Verstindnis zeichnet sich Mystik aus durch

eine religiose Haltung, die eine Transzendenz Gottes gegeniiber dem glaubenden
Menschen als gemeinsame Erfahrungstatsache voraussetzt und diese Transzendenz
schonim Diesseits punktuell zu iberwinden trachtet: Das Transzendente wird wenigs-
tens momenthaft immanent—und hebt dabei die Begrenzungen des innerweltlichen
Glaubigen auf. Der Weg hierzu ist der Weg der Introspektion, der Innenschau.23

(8) Nach Josef Sudbrack ist »[d]as Anliegen der Mystik [...] zweifach zu umreifRen:

- Es geht um das Absolute — welchen Namen oder Nicht-Namen es auch tragt.

- Es geht um dessen Erfahrung — was auch immer man darunter versteht.«524

(9) Peter Zimmerling versteht

unter Mystik Formen spiritueller Erfahrung mit dem Ziel der Gottesbegegnung. Mystik
stellt eine Intensivform geistlicher Erfahrung dar, wobei dies nicht einseitig im Sinne
von spirituellen Gipfel|erfahrungen zu verstehen ist, etwa von Visionen, Auditionen
und Elevationen. Mystische Erfahrungen kénnen von solchen Erscheinungen beglei-
tet sein. Aber genauso gehdren zur Mystik Erfahrungen der Anfechtung, der>dunklen

Nachtc, wie Johannes vom Kreuz formuliert.52°

(10) Neben diesen konkreten Bestimmungsversuchen lasst sich innerhalb der Mystikfor-
schung zudem eine Tendenz beobachten, sich der genauen Definition des Phinomens

620 Karl Albert, Mystik und Philosophie. Sankt Augustin 1986. S.13f. [= Albert, Mystik.] Fir eine noch
stiarkere Akzentuierung des Aspekts der Einswerdung in einem Versuch Alberts, Mystik zu definie-
ren, vgl. Karl Albert, Einfithrung in die philosophische Mystik. (Die Philosophie). Darmstadt 1996.
S.1. [= Albert, Einfiihrung.]

621 Joseph Schumacher, Die Mystik im Christentum und in den nichtchristlichen Religionen. Heim-
bach 2016. S.13. [= Schumacher, Mystik.]

622 Bruno Borchert, Mystik. Das Phianomen — Die Geschichte — Neue Wege. (HERDER spektrum 4530).
Ubers. v. Hugo Zulauf. Freiburg i.Br. 1997. S.11.

623 Volker Leppin, Die christliche Mystik. (Beck’sche Reihe Bd. 2415). Miinchen 2007. S. 9.

624 JosefSudbrack, Mystik. Sinnsuche und die Erfahrung des Absoluten. Darmstadt 2002. S. 14. [= Sud-
brack, Mystik.]

625 Peter Zimmerling, Evangelische Mystik. Gottingen 2015. S. 15-17. [= Zimmerling, Mystik.]

https://dol.org/10.14361/9783839462171-026 - am 14.02.2026, 16:57:53. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839462171-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

zu entziehen und stattdessen etwa von der Evidenz traditioneller bzw. kanonisierter
Zuordnungen auszugehen. In dieser Weise verfihrt etwa Kurt Ruh, der sich in der Ein-
leitung des ersten Bandes seiner insgesamt vierbindigen Geschichte der abendlindischen
Mystik den Auswahlentscheidungen des Forschungskanons anschlief3t, zugleich aber
eine kritische Uberpriifung anmahnt. 6%

B) Anfanghafte Kommentierung
Die Definitionen unterscheiden sich teils stark von einander. Von einem Konsens kann
hier offenkundig nicht die Rede sein. Um sich den einzelnen Definitionen und ihrer
Zusammenschau zu nihern, scheinen nun verschiedene Zuginge moglich. So bietet
sich als basales Differenzierungskriterium etwa die Frage nach den fachspezifischen
Hintergriinden der jeweiligen Autor*innen an. Zu konstatieren wire, dass Albert phi-
losophisch, Haas literaturwissenschaftlich und Zimmerling theologisch definiert. Eine
solche Kategorisierung aber ist schon deshalb fragwiirdig, weil die Disziplinen selbst
von so unterschiedlichen Stromungen durchsetzt sind, dass direkt weiter differenziert
werden miisste: Von welcher Tradition gehen Albert, Haas und Zimmerling aus? Welche
Methoden verwenden sie? Wie steht es um ihr wissenschaftliches Selbstverstindnis?
Auch wiirde ein solcher Zugang interdisziplinire Uberginge zudecken. Was bedeu-
tet es etwa, wenn man Haas nach Reinhard Margreiter als »(theologisierende[n]) Altger-
manist[en]«®%7
eine Differenzierung nach Fichern zunichst also nicht mehr als eine erste Orientie-

verstehen kann? Fiir den Umgang mit der obigen Sammlung verspricht

rung. Sublim macht sie aber noch auf einen weiteren Gesichtspunkt aufmerksam. Mit
der Frage nach der Fachzugehorigkeit verbindet sich nidmlich ein Hinweis auf die Po-
sitionalitdt der einzelnen Definitionen:

Jede Wissenschaft hat ihre eigene Heuristik, ihre Aprioris, ihre sachlichen und me-
thodischen Voraussetzungen. So hat zum Beispiel die empirische Psychologie oder
Bewufstseinsforschung tendenziell die Absicht, die mystische Erfahrung als ein rein
psychosomatisches Ereignis zu erfassen, dessen Auswirkungen im Gehirn sich mittels
eines Elektro-Encephalographsin Form von Gehirnwellen und -strémen graphisch dar-
stellen, ja dank eines arrangierten Biofeedbacks bis zu einem gewissen Grade kontrol-

lieren lassen.62®

Die Abhingigkeit von Setzungen, die sich in den methodischen Unterschieden der ein-
zelnen Ficher abzeichnen, wirkt sich massiv auf den Umgang mit einem Phinomen
aus und bereitet den Boden fiir die Verschiedenheit der obigen Definitionen. Vom For-
schungsinteresse bis zur -methode werden hier verschiedene Faktoren involviert. Fiir
die Zusammenhinge dieser Untersuchung und den Auftrag dieser Replik erweist sich
dabei vor allem die Frage nach den erkenntnistheoretischen Annahmen hinter den ein-
zelnen Definitionen als relevant. Die Fachzugehorigkeiten erlauben hier keine direkten

626 Vgl. Kurt Ruh, Geschichte der abendldndischen Mystik. Bd. 1: Die Grundlegung durch die Kirchen-
viter und die Ménchstheologie des 12. Jahrhunderts. Miinchen 22001. S. 14. [= Ruh, Grundlegung.]

627 Reinhard Margreiter, Erfahrung und Mystik. Grenzen der Symbolisierung. Berlin 1997. S.114. [=
Margreiter, Mystik.]

628 Haas, Mystik S. 321.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-026 - am 14.02.2026, 16:57:53. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

335


https://doi.org/10.14361/9783839462171-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

336

Konstruktion von Verbindlichkeit

Riickschliisse, weil die Ficher sowohl realistisch wie radikalkonstruktivistisch betrieben
werden kénnen. Dennoch weisen sie auf die Positionalitit hin, indem sie die Abhin-
gigkeit von Pramissen fokussieren, und bereiten so erkenntnistheoretische Riickfragen
VOr.

Um in dieser Replik konkret die Moglichkeit eines radikalkonstruktivistisch kompa-
tiblen und theologisch adiquaten Mystikverstindnisses auszuloten, geht es im Folgen-
den deshalb um die erkenntnistheoretischen Hintergrundannahmen der Definitionen.
Ein dhnliches Vorgehen wurde auch im ersten Unterkapitel der Replik zur Religiositit
angewandt (Kap. 5.1.1.1). Mithilfe der Unterscheidung von substantiellen und funktio-
nalen Religionsdefinitionen wurden dort auch Stellungnahmen zur realistischen Er-
kenntnistheorie abgefragt. Auf dieser Linie kann auch im Kontext der Mystikforschung
konkret gefragt werden, inwiefern die jeweiligen Definitionen eine Festlegung tiber die
konkrete Operation hinaus vornehmen.

Fiir die zweite Replik lisst sich strukturgleich zu den Ergebnissen der ersten Replik
konstatieren, dass Mystik keineswegs eine realistische bzw. ontologische Festlegung
implizieren muss. Innerhalb der Mystikforschung liegen sehr unterschiedliche Defi-
nitionsversuche vor. Gerade diejenigen Versuche, die sich an einer rein operationalen
Beschreibung des Phinomens versuchen, erweisen sich dabei als radikalkonstruktivis-
tisch kompatibel. Die Definitionen von Haas (2), Albert (4) und Zimmerling (9) rea-
lisieren diese Operationalitit, indem sie der Beschreibung des substantiellen Gehalts
entweder den Erfahrungs- oder den Erkenntnisbegrift vorschalten. Bei Sudbrack (8)
wird der Erfahrungsbegriff diesem Gehalt nachgeordnet. Dennoch erweisen alle vier
ihre Anschlussfihigkeit darin, dass sie Mystik anhand der konkreten Operation verhan-
deln. Der Erfahrungsgehalt (Absolutes, Gott etc.) lisst sich in dieser Weise nur vom Er-
fahrungsvollzug her bestimmen. Dies entspricht dem radikalkonstruktivistischen Pos-
tulat der Beobachtungsabhingigkeit von Erkenntnis. An diesem Kriterium sind - in
Anbetracht des verfolgten Forschungsvorhabens — auch die anderen, hier noch nicht
genannten Mystikdefinitionen zu messen. Bei Wendel (1) wiren etwa die Status von
Erkenntnis und Anderem zu kliren. Wird hier die deskriptive Ebene beibehalten, oder
eine Festlegung dariiber vorgenommen, dass dieses Andere im Sinne einer gegebenen
transzendenten Wirklichkeit tatsichlich erlebt wird? In einem zuriickhaltenden, funk-
tionalen Verstindnis dieses Anderen als einer im erkennenden System erlebten Alteri-
titserfahrung ohne dariiber hinausgehende ontologische Festlegung auf der Beobach-
tungsebene zweiter Ordnung®?® bestiinden bspw. auch hier keine Anschlussschwierig-
keiten. An Borchert (6), Leppin (7) und Schumacher (5) wiren dhnliche Riickfragen zu
stellen, auch wenn sich hier teils deutliche Festlegungen abzeichnen, die eine radikal-
konstruktivistische Rezeption behindern diirften. Ahnlich liegt es bei Dinzelbacher (3),
der gerade wegen der von ihm angefithrten »Erfillung« des mystischen Strebens die
Frage beantworten miisste, auf welcher Grundlage diese Erfiilllung festgelegt werden
sollte. Konkret wire also zu fragen: Beschreibt Dinzelbacher lediglich, dass mystische
Zeugnisse von einer Erfiillung berichten, oder nimmt er die Zeugnisse zur Grundlage,
um selbst eine Erfilllung zu konstatieren? Hier deutet sich ein fir die Mystikforschung

629 Lebenspraktisch (Beobachtung erster Ordnung) kénnte man natirlich auch in einem ontologi-
schen Sinne von der Existenz eines anderen ausgehen.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-026 - am 14.02.2026, 16:57:53. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839462171-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

mafigebliches Unterscheidungsproblem an, das sich auch mit den Kategorien funktio-
nal und substantiell verbinden lisst. Dass die Frage nach der eigenen Positionierung
in der Einschitzung mystischer Erfahrungen und ihres ontologischen Gehalts weitrei-
chende Konsequenzen zeitigt, sei am Beispiel Schumachers illustriert. In seiner Defini-

630 Fr weist

tion bezieht er sich auf die »Erfahrung Gottes aus der Mitte der Existenz.«
in seiner Begriffsbestimmung damit zwar auf eine Operation hin (Erfahrung), macht
zugleich aber deren Korrespondenzpunkt klar. Schumacher wire deshalb mit den glei-
chen Riickfragen wie Dinzelbacher zu konfrontieren. Legt er sich iiber die Operation
hinaus fest?

Seine Definition kleidet Schumacher anhand verschiedener Unterscheidungen ar-
gumentativ aus. Ein Blick auf drei dieser Unterscheidungen bietet sich an, um die Kon-
sequenzen einer substantiellen Mystik-Definition in ihrer erkenntnistheoretischen Di-
mension zu erfassen. Erstens unterscheidet Schumacher zwischen echter und unechter
Mystik. Erstere »ist in ihrer ganzen Komplexitit erklirbar allein aus dem natiirlichen
Wirken des Menschen und seinen Moglichkeiten bzw. dem Gnadenwirken Gottes und

63! Demgegeniiber spricht Schumacher von un-

der Eigenart der menschlichen Seele.«
echter Mystik, »wenn es sich um bewussten Betrug handelt oder wenn die Phinome-
ne sich rein aus der Psychologie, der Psychopathologie und der Parapsychologie erkli-

632

ren.«*>* Zweitens unterscheidet er zwischen erworbener und eingegossener Beschauung:

Dabei geht man davon aus, dass die erworbene Beschauung durch die folgerichtige
Ubung der Askese und des inneren Gebets erreicht werden kann, wenngleich das mys-
tische Kernerlebnis auch hier Geschenk ist, dass die eingegebene Beschauung hinge-
gen als Wirkung der Gaben des Heiligen Geistes verstanden werden muss, die der Mys-
tiker aus eigener Kraft nicht erwerben kann. Das eingegossene mystische Erleben hat

demgemit ein hoheres Niveau als das erworbene 533

Ganz auf dieser Linie differenziert Schumacher drittens zwischen héherer und primitiver
Mystik, wobei Letztere »durch Aberglaube und Magie, Illusion und phantastische Vor-

stellungen und Erlebnisse«®3*

geprigt sei. Als Beispiele weist er auf Tabu-Vorstellungen
und kannibalistische Praktiken hin.®*> Die davon unterschiedene héhere Mystik macht
er hingegen in den Hochreligionen fest, die er in ihren Gotteskonzepten als differen-
zierter und reflektierter ausweist.®3

Die drei Unterscheidungen schreiben die Vorstellung eines klar zu fixierenden gott-
lichen Anteils fort. Schumachers Definition kann vor diesem Hintergrund einer Relec-

ture unterzogen werden. Der dort enthaltende Gottesbezug verlisst die deskriptive Pro-

630 Schumacher, Mystik S.13.

631 Ebd.S.98.

632 Ebd.S.99.

633 Ebd.S.110. Ahnlich meint auch Erwin Mode, es sei ein mystisches »Qualititsmerkmal [...], dass sie
weder machbar noch reproduzierbar sind; nicht festgehalten, begriffen und verbegrifflicht wer-
den konnen.« Erwin Méde, Christliche Spiritualitat und Mystik. Eine systematische Hinfithrung.
(Eichstatter Studien Bd. 60). Regensburg 2009. S. 83. [= Mdde, Mystik.]

634 Schumacher S.398.

635 Vgl. ebd. S.398f.

636 Vgl.ebd. S.398.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-026 - am 14.02.2026, 16:57:53. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

337


https://doi.org/10.14361/9783839462171-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

338

Konstruktion von Verbindlichkeit

zessebene und legt sich substantiell fest. Erst auf dieser Grundlage wird es moglich, an-
dere mystische Formen als unecht oder primitiv zu klassifizieren. Eine solche Festlegung
steht aber vor dem - bei Dinzelbacher bereits angekiindigten — Problem, menschliche
und gottliche Anteile klar von einander unterscheiden zu miissen. Durch den radikal-
konstruktivistischen Hinweis auf die unhintergehbare Beobachtungsabhingigkeit je-
des Erkennens liefe sich dieses Problem noch einmal verschirfen. Auch ohne diesen
spezifischen Theorieinput wird die grundsitzliche Fragestellung aber auch innerhalb
der Mystikforschung diskutiert. So bilanziert etwa Bardo Weif? in seiner umfassenden
Studie zu den deutschen Mystikerinnen des 12. und 13. Jahrhunderts:

Die Frauen und ihre Mitarbeiter glauben, eine gottliche Offenbarung erhalten zu ha-
ben. lhre Erlebnisse, so meinen sie, seien nicht rein natiirlich zu erklaren. Bewufte li-
terarische Fiktion kann man weitgehend ausschliefien. Da die Frauen und ihre Mitar-
beiter selbst an eine Offenbarung von Cott geglaubt haben, lafst sich wissenschaftlich
mit hoher Wahrscheinlichkeit erschliefden. Damit ist aber noch nicht die Frage beant-
wortet, ob sie in diesem Glauben recht haben, ob Cott wirklich zu ihnen gesprochen
hat, wie immer man sich auch ein solches Sprechen vorstellen mag.%37

Aufeiner abstrakteren Ebene merkt auch der oben bereits kritisch angefragte Dinzelba-
cher zur Methodik seiner eigenen historischen Untersuchung an, er vermeide die »Un-
terscheidung zwischen echten und falschen Mystikern [...], schon aus dem einfachen
Grunde, weil u.E. keine Methode existiert, aus den vorliegenden schriftlichen Quellen
zu eruieren, wie intensiv religiése Erleben jeweils empfunden wurde.«®*® Methodisch
zeichnet sich darin ein Konflikt von erkenntnistheoretischer Tragweite ab, auf den Din-
zelbacher in seiner Arbeit weiter Bezug nimmt:

Inwieweit ein einheitlicher Erlebnis- und Reflexionshintergrund hinter dem Mystik-
verstindnis dereinzelnen Kulturen anzunehmenist, eine anthropologische Konstante,
die nur in der jeweils eigenen Terminologie jeder einzelnen Kultur anders formuliert
wird, oder inwieweit schon jedes mystische Erleben und Reflektieren a priori vollstan-
dig durch seine jeweilige spezifische Kultur gepragt und damit eigentlich unvergleich-
lich ist, ist noch unentschieden.63%

Dinzelbachers Mystikdefinition lisst sich vor dem Hintergrund dieser Reflexionsange-
bote ihre eigene Unschirfe vorhalten, insofern die Aussageebene hinsichtlich der kon-
statierten »Erfiillung« eben vage bleibt. Anders als Schumacher weist Dinzelbacher aber
zumindest selbst auf das basale Unterscheidungsproblem der Mystikforschung hin.%4°

637 Bardo Weifs, Ekstase und Liebe. Die Unio mystica bei den deutschen Mystikerinnen des12. und 13.
Jahrhunderts. Paderborn 22006. S. 73.

638 Dinzelbacher, Abendland S.18. Etwas abstrakter gilt namlich: »No third-person account can cap-
ture first-person experiences.«Jones, Limitations S.1001.

639 Dinzelbacher, Abendland S. 9.

640 Er leitet daraus an anderer Stelle auch recht klare Konsequenzen ab: »Ob man dazu neigt, das
ganze Phanomen Mystik als innerweltlich, oder genauer gesagt, innerpsychisch erklarbar anzu-
sehen, oder ob man es durch ein unmittelbares Eingreifen eines transzendenten Seins erklart,
hangt ausschliefllich vom vorgefaRten weltanschaulichen Standpunkt des Betrachters ab. Fiir wis-
senschaftliches Vorgehen bleibt diese Frage vollig irrelevant, da der Freidenker wie der Glaubige zu

https://dol.org/10.14361/9783839462171-026 - am 14.02.2026, 16:57:53. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839462171-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

Theologisch sticht es durch, wo zwischen Eigen- und Fremdanteil unterschieden wer-
den soll, wo sich — mit Karl Rahner formuliert — also die Frage aufdringt, »was im Ein-
zelfall diesem Ruf der gequilten Herzen antworte: das leere Echo, in dem man, ohne es
zu merken, nur sich selber hort, oder die Antwort, in der man Gott vernimmt?«®#! Im
nichsten Unterkapitel wird die mystikwissenschaftliche Diskussion dieser Frage noch
einmal breiter aufgearbeitet.

Fiir den Moment geniigt der zusammenfassende Hinweis, dass in grober Orientie-
rung an der religionswissenschaftlichen Unterscheidung substantieller und funktiona-
ler Definitionen die radikalkonstruktivistische Kompatibilitit von Mystikdefinitionen
tiberpriift werden kann. Ein Grofteil der oben eingespielten Definitionen l4sst sich da-
bei operational bzw. funktional interpretieren. Radikalkonstruktivistisch diirfen diese
Interpretationen als anschlussfihig gelten, weil sie das Kriterium der Beobachtungs-
abhingigkeit von Wahrnehmung und Erkenntnis nicht verletzen. Der Auftrag dieser
Replik erschopft sich aber nicht darin, die radikalkonstruktivistische Anschlussfihig-
keit von Mystikdefinitionen nachzuweisen. Intendiert ist eine tiefergehende Auseinan-
dersetzung mit der Mystik, innerhalb derer vor allem die Frage geklirt werden soll, wo
weitergehende Verbindungs- und Ankniipfungspunkte zwischen radikalem Konstruk-
tivismus und Mystik liegen. Dies gilt vor allem, wenn — etwa von Haas — eine Auflosung
der Subjekt-Objekt-Dichotomie eingebracht wird. Kap. 5.1.2.3 wird zu diesem Aspekt
weitere Uberlegungen biindeln und noch einmal stirker auf die in Kap. 3.1.1 vorgestell-
ten radikalkonstruktivistischen Stimmen zur Mystik eingehen. Zuvor aber bedarf es
einer Vertiefung des oben skizzierten mystischen Unterscheidungsproblems.

genau denselben Ergebnissen kommen miifiten, falls sie die historische Methode korrekt anwen-
den.«Peter Dinzelbacher, Deutsche und niederlédndische Mystik des Mittelalters. Ein Studienbuch.
Berlin/Boston 2012. S.12. [= Dinzelbacher, Mystik.] Insofern Dinzelbacher sich selbst in wissen-
schaftlicher Perspektive mit der Mystik befasst, wiirde er fiir seine Beschiftigung wohl reklamie-
ren, keine Festlegung des tieferen Gehalts mystischer Erfahrungen vorauszusetzen. Seine eigene
Mystik-Definition weist dennoch eine entsprechende Spannung auf (s.0.). Im Ubrigen spricht Din-
zelbacher der theologischen Beschaftigung mit Mystik aus den genannten Griinden die Wissen-
schaftlichkeit ab. Vgl. ebd. S.342. Besonders die katholische Theologie unterzieht er dabei einer
scharfziingigen Kritik. Hinsichtlich ihres Beitrags zur Mystikforschung stellt er u.a. fest: »Natiirlich
kennt die Mystik-Literatur dieser Konfession nur katholische Mystiker — alles andere fallt unter
>Mystizismus< d.h. >falsche Mystik<. Da von jenen die meisten als Heilige oder Selige zu verehren
sind, ist es fir katholische Theologen a priori unmaglich, sie anders als durch eine weif-goldene
Brille zu betrachten.« Ebd. S.345. Dinzelbacher fihrt fort: »Das auf die Erlebnismystik gerichte-
te Verdikt: >Sondererfahrungen haben nur Sinn im Zusammenhang einer kirchlichen Sendung und
miissen als solche ausweisbar sein<des Ehrendoktors der katholischen Theologie Alois Maria Haas be-
schreibt genauestens den Standpunkt fast aller, die sich in dieser Konfession mit unserem Thema
beschiftigen. Durch die Bewertung ausschliefilich nach den Vorgaben der Dogmatik Roms zei-
gen diese Betrachter deutlich, dafd ihre Einschiatzung des Phanomens und der Menschen weder
wissenschaftlich ist noch es iberhaupt sein will.« Ebd. S. 345.

641 Karl Rahner, Visionen und Prophezeiungen. (QD Bd. 4). Freiburg i.Br. 21958. S.10. [= Rahner, Visio-
nen.] Letztlich driickt sich darin auch eine Leitfrage aus, die mitJanz bereits in Kap. 3.1.1 aufgegrif-
fen wurde. Vgl. Janz, Wonder S. 23f.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-026 - am 14.02.2026, 16:57:53. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

339


https://doi.org/10.14361/9783839462171-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

