
5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 331

erfahren zu können. Nur weil es nicht nötig sei, Religiosität realistisch zu erklären, fol-

ge daraus nicht, dass es gleichsam falsch sein müsse, dies zu tun.611 Weiterhin geht

es ihm darum, zu zeigen, dass es nicht zwangsläufig widersprüchlich sei, Gottes Exis-

tenz in Notwendigkeit zu denken.612 Hinsichtlich des epistemischen Arguments fügt er

hinzu, dass es vielmehr zu Widersprüchen führe, die Transzendenz Gottes als völli-

ge Entzogenheit zu denken: »Die Annahme, daß ein Wesen unendlich und damit auch

unendlich mächtig sei, aber gleichzeitig nicht in der Lage, sich mitzuteilen, erscheint

widersprüchlich.«613 Gäb wendet sich mit diesen Anfragen letztlich gegen einen posi-

tivistischen Zug antirealistischer Religionskonzeptionen, insofern er nur zeigen will,

dass ein realistischer Zugang durch die beiden Argumente nicht ausgeschlossen wer-

den kann. So hält er grundsätzlich fest: »Denn allein daraus, daß ich nicht in der Lage

bin, zu erkennen, ob meine gegenwärtige Erfahrung, von der ich meine, sie sei von X,

auch tatsächlich eine Erfahrung von X ist, folgt ja nicht, daß ich niemals eine Erfahrung

von X haben könnte.«614 Die spezifisch religiösen Versuche, den Realismus zu erledi-

gen, scheitern nach Gäbs Diagnose daran, dass sie die im letzten Teilsatz des Zitats

ausgesagte Offenheit in eine Notwendigkeit verkehren und entsprechend davon aus-

gehen, die Falschheit des Realismus damit bewiesen zu haben. Gerade dies aber deckt

sich mit einer zentralen Einsicht meiner bisherigen Überlegungen, insofern es in mei-

nem Verständnis des radikalen Konstruktivismus gerade darauf ankommt, aus dieser

positivistischen Beweisspirale auszusteigen, weil die ontologische Neutralität ansons-

ten zu einem Solipsismus verkäme. Angesichts des Gäb-Zitats erinnere ich deshalb er-

neut daran, dass die radikalkonstruktivistische Option eine andere ist. Aber auch die

theologische Ergänzung dieses Programms wird von Gäbs Kritik nicht berührt, sofern

auch hier eine grundsätzliche Offenheit beibehalten wird, die etwa von Cupitts posi-

tivistischen Festlegungen abzugrenzen ist. In diesem Sinne werden meine bisherigen

Überlegungen von dem, was Gäb an den Konzeptionen von Cupitt und Co. kritisiert,

nicht entscheidend tangiert.

Als Ergebnis dieses Unterkapitels bleibt deshalb festzuhalten, dass das Religionsver-

ständnis der ersten Replik nur dann als antirealistisch aufgefasst werden sollte, wenn

darunter kein letztgewisser Anspruch auf vollständigeWiderlegung des Realismus sub-

sumiert wird.

5.1.2 Zweite Replik: Mystik

Neben den radikalkonstruktivistischen Aussagen zu Religiosität und Religion stehen

Bemerkungen zur Mystik. Beide Themenbereiche werden dabei unterschiedlich eng

miteinander verknüpft. So wird die Religiosität bei Ernst von Glasersfeld etwa unter

die Mystik subsumiert. Bei anderen Autor*innen lässt sich diese Zuordnung hingegen

611 Gäb illustriert dies an einemBeispiel: »EinMärchenmußnicht wahr sein, um etwas ausdrücken zu

können, aber die Tatsache, daß eine guteAnekdote tatsächlichwahr ist, vermindert auchnicht ihre

Bedeutung. Religiöser Glaube verliert also auch vor diesemHintergrundnichts, wenn er realistisch

verstanden wird.« Gäb, Wahrheit S. 177.

612 Vgl. ebd. S. 180.

613 Ebd. S. 187. Gäb bezieht sich hier auf ÜberlegungenAlvin Plantingas.

614 Ebd. S. 188.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-026 - am 14.02.2026, 16:57:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


332 Konstruktion von Verbindlichkeit

nicht beobachten. Insgesamt ist von Glasersfeld der Kronzeuge einer radikalkonstruk-

tivistischen Bearbeitung der Mystik. In Kap. 3.1.1 habe ich hierzu bereits zentrale Aus-

sagen zusammengetragen. Von besonderer Bedeutung war dabei die Unterscheidung

von Mystik und Rationalität, wie sie von Glasersfeld vorschlägt. Während rationalem

Wissen ein Erfahrungsbezug zukomme, ließe sich dies für die Mystik nicht behaupten.

Im Denken von Glasersfelds resultiert daraus eine erhebliche Diskreditierung der Mys-

tik, die sich auf die Religiosität insgesamt ausdehnt. Dass diese Diskreditierung aber

nur zum Preis einer theoretischen Inkonsequenz (≠ Paradoxie) zu haben ist, wurde in

Kap. 3.1.1 ebenfalls herausgearbeitet. Im Zuge dieser zweiten Replik wird es darum ge-

hen, noch einmal einen anderen, grundlegenden Blick auf das Phänomen Mystik zu

werfen und dabei der Frage zu folgen, wo etwaige Übergänge und Verbindungslinien

zum radikalen Konstruktivismus ausgemacht werden können.615 Ziel dieser Replik ist

es, von Glasersfelds Mystikverständnis mit theologisch wie radikalkonstruktivistisch

kompatiblen Denkalternativen zu konfrontieren. Damit wird die bisherige Arbeit am

»Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie« (Kap. 5) fortgesetzt

und um ein spezifisches Themenfeld erweitert. Weil diese zweite Replik vielfach an Er-

gebnisse der ersten Replik anknüpft, wird sie im Vergleich deutlich kürzer ausfallen.

Die in der ersten Replik grundgelegte theologische Argumentationsrichtung in ihrer be-

sonderen Berücksichtigung von Relativierungen und Paradoxien wird beibehalten. Der

Fokus bleibt entsprechend systematisch: Die Geschichte der Mystik mag insgesamt von

hoher Bedeutung sein, in dieser Untersuchung wird sie aus methodischen Gründen

nur am Rande vorkommen. Von Interesse sind hier in erster Linie Grundsatzdebatten

der Mystikforschung. Das wirkt sich auch auf die Auswahl der Referenztexte aus. Wie

schon im Kontext der Religiosität beziehe ich mich auch hier weniger auf konkrete Ma-

nifestationen des zu diskutierenden Phänomens selbst, als auf die auf sie bezogenen

systematisierenden Aufarbeitungs- und Deutungsversuche. Einzelne mystische Zeug-

nisse werden hier also nicht diskutiert. Deutlich wird daran auch, dass diese Unter-

suchung keinen genuinen Beitrag zur Mystikforschung intendiert, sondern auf deren

radikalkonstruktivistische und theologische Aufarbeitung bezogen bleibt.

5.1.2.1 Mystik definieren

Wenn es darum geht, ein spezifisches Mystikverständnis mit Alternativen zu kontras-

tieren, liegt es nahe, einige dieser Alternativen zunächst kurz darzustellen. In einem

ersten Schritt geht es deshalb um verschiedene Definitionen von Mystik. Angesichts

der »schier unübersehbare[n] Vielfalt von Mystik-Definitionen, die niemals alle zu be-

rücksichtigen, geschweige denn auf einen gemeinsamen Nenner zu bringen sind«616,

wäre es dabei vermessen, einen Anspruch auf Vollständigkeit zu erheben. Der knappe

615 In der theologischen Rezeption des radikalen Konstruktivismus liegen hierfür im Übrigen schon

Ergebnisse vor. So sind nach Auffassung Scheibles »sowohl die Erkenntnistheorie des Radikalen

Konstruktivismus als auch sein Verweis auf die Mystik bzw. Spiritualität durchaus an christliche

Theologie anschlussfähig.« Scheible, Entstehung S. 291. Im Ergebnis stimme ich Scheible zu, einzig

die Begründung dieser These solltem.E. noch einmal deutlich ausgeweitet und präzisiert werden.

Diese Replik stellt hierzu einen Versuch dar.

616 SaskiaWendel, Affektiv und inkarniert. AnsätzeDeutscherMystik als subjekttheoretischeHeraus-

forderung. (fides et ratio Bd. 15). Regensburg 2002. S. 17. [= Wendel, Affektiv.]

https://doi.org/10.14361/9783839462171-026 - am 14.02.2026, 16:57:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 333

Gang durch einige Definitionen erlaubt aber doch einen Eindruck von Gemeinsamkei-

ten und Unterschieden und stellt damit eine wichtige Voraussetzung für den weiteren

Verlauf dieser zweiten Replik dar.

A) Sammlung ausgewählter Mystikdefinitionen

Zum Verständnis der ausgewählten Begriffsbestimmungen scheinen mir zwei weite-

re Vorbemerkungen hilfreich. Erstens zitiere ich die Aussagen gelöst von ihrem argu-

mentativen Kontext. Damit werden weder Begründungsfiguren noch etwaige Selbstbe-

scheidungen berücksichtigt. Die meisten Definitionen werden von Hinweisen auf ihre

Heuristik und Vorläufigkeit eingehegt und kommen auf der Grundlage von Material-

auswertungen und -diskussionen zu ihrer definitorischen Endgestalt. Zweitens erfüllen

die Begriffsbestimmungen nicht allesamt die klassischen Anforderungen an eine Defi-

nition (gemäß dem Leitsatz: Genus proximum et differentia specifica). Sie scheinen mir für

einen ersten Schritt in dieser Replik dennoch geeignet, weil sie verschiedene Zugänge

zu dem einen Begriff Mystik anbieten und in ihren Gemeinsamkeiten und Unterschie-

den eine Grundlage für die weitere Beschäftigung bilden.

(1) Nach Saskia Wendel markiert die Mystik

eine besondere Form der Erkenntnis meiner selbst und darin zugleich des Anderen

meiner selbst, insbesonderedes absolutAnderenmeiner selbst.Dieses absolutAndere

meiner selbst wird jedoch zugleich als das Innerste meiner selbst und damit als das

Nicht-Andere meiner selbst erlebt. Jenes ›nicht-andere Andere‹ bzw. ›andere Nicht-

Andere‹ trägt im monotheistischen Kontext den Namen ›Gott‹.617

(2) Durchaus mit einem gewissen Abstand zu dieser Festlegung hält Alois Maria Haas

fest: »In einem allgemeinsten Sinn darf Mystik als jene religiöse Erfahrungsebene ge-

kennzeichnet werden, in der sich eine stringente Einheit zwischen Subjekt und Objekt

dieser Erfahrung in irgendeinem noch näher zu bezeichnenden Sinn | abzeichnet.«618

(3) Nach Peter Dinzelbacher lässt sich Mystik

umschreiben als das Streben desMenschen nach unmittelbaremKontaktmit Gott ver-

mittels persönlicher Erfahrung schon in diesem Leben sowie seine Empfindungen und

Reflexionen auf diesemWeg und endlich die Erfüllung dieses Strebens. Sie besteht in

der stets kurzfristigen Aufhebung des Unterschieds zwischen dem Subjekt des Stre-

bens, der menschlichen Seele, und dem Objekt, das angestrebt wird, Gott.619

(4) Karl Albert versteht unter Mystik »eine besondere Form | menschlichen Erkennens

und Verhaltens, in der die Einswerdung des Geistes oder der Seele mit einer letzten

617 SaskiaWendel, ChristlicheMystik. Eine Einführung. (Topos plus Taschenbücher Bd. 527). Kevelaer

2004. S. 14. [= Wendel, Mystik.] Diese Definition findet sich auch bei Wendel, Affektiv S. 27.

618 Alois Maria Haas, Was ist Mystik? In: Abendländische Mystik im Mittelalter. Symposion Kloster

Engelberg 1984. (Germanistische Symposien-Berichtsbände Bd. 7). Hg. v. Kurt Ruh. Stuttgart 1986.

S. 319-341, hier: S. 319f. [= Haas, Mystik.]

619 Peter Dinzelbacher, Christliche Mystik im Abendland. Ihre Geschichte von den Anfängen bis zum

Ende des Mittelalters. Paderborn 1994. S. 10. [= Dinzelbacher, Abendland.]

https://doi.org/10.14361/9783839462171-026 - am 14.02.2026, 16:57:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


334 Konstruktion von Verbindlichkeit

und höchstenWirklichkeit gesucht wird. Diese letzteWirklichkeit wird im allgemeinen

religiös aufgefaßt und im Bereich des Christentums mit Gott gleichgesetzt.«620

(5) Für Joseph Schumacher meint Mystik die

Erfahrung Gottes aus der Mitte der Existenz. In der Mystik geht es um die Vereinigung

desMenschenmit demUnendlichen,wobei dasUnendliche unpersonal oder personal,

monotheistisch oder polytheistisch verstanden werden kann. In der Mystik sucht die

ins Endliche gebannte Seele sich mit dem Unendlichen zu vereinigen.621

(6) Bruno Borchert beschreibtMystik als »ein Phänomen, das offensichtlich in allen Reli-

gionen vorkommt, in seinen Äußerungsformen zwar verschieden, aber im Kern überall

gleich [ist]: aus Erfahrung wissen, daß alles irgendwie zusammenhängt, daß alles im Ursprung

eins ist.«622

(7) In Volker Leppins Verständnis zeichnet sich Mystik aus durch

eine religiöse Haltung, die eine Transzendenz Gottes gegenüber dem glaubenden

Menschen als gemeinsame Erfahrungstatsache voraussetzt und diese Transzendenz

schon imDiesseits punktuell zu überwinden trachtet: Das Transzendentewirdwenigs-

tens momenthaft immanent – und hebt dabei die Begrenzungen des innerweltlichen

Gläubigen auf. Der Weg hierzu ist der Weg der Introspektion, der Innenschau.623

(8) Nach Josef Sudbrack ist »[d]as Anliegen der Mystik […] zweifach zu umreißen:

• Es geht um das Absolute – welchen Namen oder Nicht-Namen es auch trägt.

• Es geht um dessen Erfahrung – was auch immer man darunter versteht.«624

(9) Peter Zimmerling versteht

unterMystik Formen spiritueller Erfahrungmit demZiel der Gottesbegegnung.Mystik

stellt eine Intensivform geistlicher Erfahrung dar, wobei dies nicht einseitig im Sinne

von spirituellen Gipfel|erfahrungen zu verstehen ist, etwa von Visionen, Auditionen

und Elevationen. Mystische Erfahrungen können von solchen Erscheinungen beglei-

tet sein. Aber genauso gehören zur Mystik Erfahrungen der Anfechtung, der ›dunklen

Nacht‹, wie Johannes vom Kreuz formuliert.625

(10) Neben diesen konkreten Bestimmungsversuchen lässt sich innerhalb derMystikfor-

schung zudem eine Tendenz beobachten, sich der genauen Definition des Phänomens

620 Karl Albert, Mystik und Philosophie. Sankt Augustin 1986. S. 13f. [= Albert, Mystik.] Für eine noch

stärkere Akzentuierung des Aspekts der Einswerdung in einemVersuch Alberts, Mystik zu definie-

ren, vgl. Karl Albert, Einführung in die philosophische Mystik. (Die Philosophie). Darmstadt 1996.

S. 1. [= Albert, Einführung.]

621 Joseph Schumacher, Die Mystik im Christentum und in den nichtchristlichen Religionen. Heim-

bach 2016. S. 13. [= Schumacher, Mystik.]

622 Bruno Borchert, Mystik. Das Phänomen – Die Geschichte – NeueWege. (HERDER spektrum 4530).

Übers. v. Hugo Zulauf. Freiburg i.Br. 1997. S. 11.

623 Volker Leppin, Die christliche Mystik. (Beck’sche Reihe Bd. 2415). München 2007. S. 9.

624 Josef Sudbrack,Mystik. Sinnsuche unddie ErfahrungdesAbsoluten. Darmstadt 2002. S. 14. [= Sud-

brack, Mystik.]

625 Peter Zimmerling, Evangelische Mystik. Göttingen 2015. S. 15-17. [= Zimmerling, Mystik.]

https://doi.org/10.14361/9783839462171-026 - am 14.02.2026, 16:57:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 335

zu entziehen und stattdessen etwa von der Evidenz traditioneller bzw. kanonisierter

Zuordnungen auszugehen. In dieser Weise verfährt etwa Kurt Ruh, der sich in der Ein-

leitung des ersten Bandes seiner insgesamt vierbändigen Geschichte der abendländischen

Mystik den Auswahlentscheidungen des Forschungskanons anschließt, zugleich aber

eine kritische Überprüfung anmahnt.626

B) Anfanghafte Kommentierung

Die Definitionen unterscheiden sich teils stark von einander. Von einem Konsens kann

hier offenkundig nicht die Rede sein. Um sich den einzelnen Definitionen und ihrer

Zusammenschau zu nähern, scheinen nun verschiedene Zugänge möglich. So bietet

sich als basales Differenzierungskriterium etwa die Frage nach den fachspezifischen

Hintergründen der jeweiligen Autor*innen an. Zu konstatieren wäre, dass Albert phi-

losophisch, Haas literaturwissenschaftlich und Zimmerling theologisch definiert. Eine

solche Kategorisierung aber ist schon deshalb fragwürdig, weil die Disziplinen selbst

von so unterschiedlichen Strömungen durchsetzt sind, dass direkt weiter differenziert

werdenmüsste: Von welcher Tradition gehen Albert, Haas und Zimmerling aus?Welche

Methoden verwenden sie? Wie steht es um ihr wissenschaftliches Selbstverständnis?

Auch würde ein solcher Zugang interdisziplinäre Übergänge zudecken.Was bedeu-

tet es etwa,wennmanHaas nach ReinhardMargreiter als »(theologisierende[n]) Altger-

manist[en]«627 verstehen kann? Für den Umgang mit der obigen Sammlung verspricht

eine Differenzierung nach Fächern zunächst also nicht mehr als eine erste Orientie-

rung. Sublim macht sie aber noch auf einen weiteren Gesichtspunkt aufmerksam. Mit

der Frage nach der Fachzugehörigkeit verbindet sich nämlich ein Hinweis auf die Po-

sitionalität der einzelnen Definitionen:

Jede Wissenschaft hat ihre eigene Heuristik, ihre Aprioris, ihre sachlichen und me-

thodischen Voraussetzungen. So hat zum Beispiel die empirische Psychologie oder

Bewußtseinsforschung tendenziell die Absicht, die mystische Erfahrung als ein rein

psychosomatisches Ereignis zu erfassen, dessen Auswirkungen im Gehirn sich mittels

eines Elektro-Encephalographs in Form vonGehirnwellen und -strömen graphisch dar-

stellen, ja dank eines arrangierten Biofeedbacks bis zu einem gewissen Grade kontrol-

lieren lassen.628

Die Abhängigkeit von Setzungen, die sich in den methodischen Unterschieden der ein-

zelnen Fächer abzeichnen, wirkt sich massiv auf den Umgang mit einem Phänomen

aus und bereitet den Boden für die Verschiedenheit der obigen Definitionen. Vom For-

schungsinteresse bis zur -methode werden hier verschiedene Faktoren involviert. Für

die Zusammenhänge dieser Untersuchung und den Auftrag dieser Replik erweist sich

dabei vor allem die Frage nach den erkenntnistheoretischen Annahmen hinter den ein-

zelnen Definitionen als relevant. Die Fachzugehörigkeiten erlauben hier keine direkten

626 Vgl. Kurt Ruh, Geschichte der abendländischen Mystik. Bd. 1: Die Grundlegung durch die Kirchen-

väter und die Mönchstheologie des 12. Jahrhunderts. München 22001. S. 14. [= Ruh, Grundlegung.]

627 Reinhard Margreiter, Erfahrung und Mystik. Grenzen der Symbolisierung. Berlin 1997. S. 114. [=

Margreiter, Mystik.]

628 Haas, Mystik S. 321.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-026 - am 14.02.2026, 16:57:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


336 Konstruktion von Verbindlichkeit

Rückschlüsse, weil die Fächer sowohl realistisch wie radikalkonstruktivistisch betrieben

werden können. Dennoch weisen sie auf die Positionalität hin, indem sie die Abhän-

gigkeit von Prämissen fokussieren, und bereiten so erkenntnistheoretische Rückfragen

vor.

Um in dieser Replik konkret dieMöglichkeit eines radikalkonstruktivistisch kompa-

tiblen und theologisch adäquaten Mystikverständnisses auszuloten, geht es im Folgen-

den deshalb um die erkenntnistheoretischen Hintergrundannahmen der Definitionen.

Ein ähnliches Vorgehen wurde auch im ersten Unterkapitel der Replik zur Religiosität

angewandt (Kap. 5.1.1.1). Mithilfe der Unterscheidung von substantiellen und funktio-

nalen Religionsdefinitionen wurden dort auch Stellungnahmen zur realistischen Er-

kenntnistheorie abgefragt. Auf dieser Linie kann auch im Kontext der Mystikforschung

konkret gefragt werden, inwiefern die jeweiligen Definitionen eine Festlegung über die

konkrete Operation hinaus vornehmen.

Für die zweite Replik lässt sich strukturgleich zu den Ergebnissen der ersten Replik

konstatieren, dass Mystik keineswegs eine realistische bzw. ontologische Festlegung

implizieren muss. Innerhalb der Mystikforschung liegen sehr unterschiedliche Defi-

nitionsversuche vor. Gerade diejenigen Versuche, die sich an einer rein operationalen

Beschreibung des Phänomens versuchen, erweisen sich dabei als radikalkonstruktivis-

tisch kompatibel. Die Definitionen von Haas (2), Albert (4) und Zimmerling (9) rea-

lisieren diese Operationalität, indem sie der Beschreibung des substantiellen Gehalts

entweder den Erfahrungs- oder den Erkenntnisbegriff vorschalten. Bei Sudbrack (8)

wird der Erfahrungsbegriff diesem Gehalt nachgeordnet. Dennoch erweisen alle vier

ihre Anschlussfähigkeit darin, dass sie Mystik anhand der konkreten Operation verhan-

deln. Der Erfahrungsgehalt (Absolutes, Gott etc.) lässt sich in dieser Weise nur vom Er-

fahrungsvollzug her bestimmen. Dies entspricht dem radikalkonstruktivistischen Pos-

tulat der Beobachtungsabhängigkeit von Erkenntnis. An diesem Kriterium sind – in

Anbetracht des verfolgten Forschungsvorhabens – auch die anderen, hier noch nicht

genannten Mystikdefinitionen zu messen. Bei Wendel (1) wären etwa die Status von

Erkenntnis und Anderem zu klären. Wird hier die deskriptive Ebene beibehalten, oder

eine Festlegung darüber vorgenommen, dass dieses Andere im Sinne einer gegebenen

transzendenten Wirklichkeit tatsächlich erlebt wird? In einem zurückhaltenden, funk-

tionalen Verständnis dieses Anderen als einer im erkennenden System erlebten Alteri-

tätserfahrung ohne darüber hinausgehende ontologische Festlegung auf der Beobach-

tungsebene zweiter Ordnung629 bestünden bspw. auch hier keine Anschlussschwierig-

keiten. An Borchert (6), Leppin (7) und Schumacher (5) wären ähnliche Rückfragen zu

stellen, auch wenn sich hier teils deutliche Festlegungen abzeichnen, die eine radikal-

konstruktivistische Rezeption behindern dürften. Ähnlich liegt es bei Dinzelbacher (3),

der gerade wegen der von ihm angeführten »Erfüllung« des mystischen Strebens die

Frage beantworten müsste, auf welcher Grundlage diese Erfüllung festgelegt werden

sollte. Konkret wäre also zu fragen: Beschreibt Dinzelbacher lediglich, dass mystische

Zeugnisse von einer Erfüllung berichten, oder nimmt er die Zeugnisse zur Grundlage,

um selbst eine Erfüllung zu konstatieren? Hier deutet sich ein für die Mystikforschung

629 Lebenspraktisch (Beobachtung erster Ordnung) könnte man natürlich auch in einem ontologi-

schen Sinne von der Existenz eines anderen ausgehen.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-026 - am 14.02.2026, 16:57:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 337

maßgebliches Unterscheidungsproblem an, das sich auch mit den Kategorien funktio-

nal und substantiell verbinden lässt. Dass die Frage nach der eigenen Positionierung

in der Einschätzung mystischer Erfahrungen und ihres ontologischen Gehalts weitrei-

chende Konsequenzen zeitigt, sei am Beispiel Schumachers illustriert. In seiner Defini-

tion bezieht er sich auf die »Erfahrung Gottes aus der Mitte der Existenz.«630 Er weist

in seiner Begriffsbestimmung damit zwar auf eine Operation hin (Erfahrung), macht

zugleich aber deren Korrespondenzpunkt klar. Schumacher wäre deshalb mit den glei-

chen Rückfragen wie Dinzelbacher zu konfrontieren. Legt er sich über die Operation

hinaus fest?

Seine Definition kleidet Schumacher anhand verschiedener Unterscheidungen ar-

gumentativ aus. Ein Blick auf drei dieser Unterscheidungen bietet sich an, um die Kon-

sequenzen einer substantiellen Mystik-Definition in ihrer erkenntnistheoretischen Di-

mension zu erfassen. Erstens unterscheidet Schumacher zwischen echter und unechter

Mystik. Erstere »ist in ihrer ganzen Komplexität erklärbar allein aus dem natürlichen

Wirken des Menschen und seinen Möglichkeiten bzw. dem Gnadenwirken Gottes und

der Eigenart der menschlichen Seele.«631 Demgegenüber spricht Schumacher von un-

echter Mystik, »wenn es sich um bewussten Betrug handelt oder wenn die Phänome-

ne sich rein aus der Psychologie, der Psychopathologie und der Parapsychologie erklä-

ren.«632 Zweitens unterscheidet er zwischen erworbener und eingegossener Beschauung:

Dabei geht man davon aus, dass die erworbene Beschauung durch die folgerichtige

Übung der Askese und des inneren Gebets erreicht werden kann, wenngleich dasmys-

tische Kernerlebnis auch hier Geschenk ist, dass die eingegebene Beschauung hinge-

gen alsWirkung der Gaben desHeiligenGeistes verstandenwerdenmuss, die derMys-

tiker aus eigener Kraft nicht erwerben kann. Das eingegossene mystische Erleben hat

demgemäß ein höheres Niveau als das erworbene.633

Ganz auf dieser Linie differenziert Schumacher drittens zwischen höherer und primitiver

Mystik, wobei Letztere »durch Aberglaube und Magie, Illusion und phantastische Vor-

stellungen und Erlebnisse«634 geprägt sei. Als Beispiele weist er auf Tabu-Vorstellungen

und kannibalistische Praktiken hin.635 Die davon unterschiedene höhereMystik macht

er hingegen in den Hochreligionen fest, die er in ihren Gotteskonzepten als differen-

zierter und reflektierter ausweist.636

Die drei Unterscheidungen schreiben die Vorstellung eines klar zu fixierenden gött-

lichen Anteils fort. Schumachers Definition kann vor diesem Hintergrund einer Relec-

ture unterzogenwerden.Der dort enthaltendeGottesbezug verlässt die deskriptive Pro-

630 Schumacher, Mystik S. 13.

631 Ebd. S. 98.

632 Ebd. S. 99.

633 Ebd. S. 110. Ähnlich meint auch Erwin Möde, es sei ein mystisches »Qualitätsmerkmal […], dass sie

weder machbar noch reproduzierbar sind; nicht festgehalten, begriffen und verbegrifflicht wer-

den können.« Erwin Möde, Christliche Spiritualität und Mystik. Eine systematische Hinführung.

(Eichstätter Studien Bd. 60). Regensburg 2009. S. 83. [= Möde, Mystik.]

634 Schumacher S. 398.

635 Vgl. ebd. S. 398f.

636 Vgl. ebd. S. 398.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-026 - am 14.02.2026, 16:57:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


338 Konstruktion von Verbindlichkeit

zessebene und legt sich substantiell fest. Erst auf dieser Grundlage wird esmöglich, an-

dere mystische Formen als unecht oder primitiv zu klassifizieren. Eine solche Festlegung

steht aber vor dem – bei Dinzelbacher bereits angekündigten – Problem, menschliche

und göttliche Anteile klar von einander unterscheiden zu müssen. Durch den radikal-

konstruktivistischen Hinweis auf die unhintergehbare Beobachtungsabhängigkeit je-

des Erkennens ließe sich dieses Problem noch einmal verschärfen. Auch ohne diesen

spezifischen Theorieinput wird die grundsätzliche Fragestellung aber auch innerhalb

der Mystikforschung diskutiert. So bilanziert etwa Bardo Weiß in seiner umfassenden

Studie zu den deutschen Mystikerinnen des 12. und 13. Jahrhunderts:

Die Frauen und ihre Mitarbeiter glauben, eine göttliche Offenbarung erhalten zu ha-

ben. Ihre Erlebnisse, so meinen sie, seien nicht rein natürlich zu erklären. Bewußte li-

terarische Fiktion kannman weitgehend ausschließen. Daß die Frauen und ihre Mitar-

beiter selbst an eine Offenbarung von Gott geglaubt haben, läßt sich wissenschaftlich

mit hoher Wahrscheinlichkeit erschließen. Damit ist aber noch nicht die Frage beant-

wortet, ob sie in diesem Glauben recht haben, ob Gott wirklich zu ihnen gesprochen

hat, wie immer man sich auch ein solches Sprechen vorstellen mag.637

Auf einer abstrakteren Ebenemerkt auch der oben bereits kritisch angefragte Dinzelba-

cher zur Methodik seiner eigenen historischen Untersuchung an, er vermeide die »Un-

terscheidung zwischen echten und falschen Mystikern […], schon aus dem einfachen

Grunde, weil u.E. keine Methode existiert, aus den vorliegenden schriftlichen Quellen

zu eruieren, wie intensiv religiöse Erleben jeweils empfunden wurde.«638 Methodisch

zeichnet sich darin ein Konflikt von erkenntnistheoretischer Tragweite ab, auf den Din-

zelbacher in seiner Arbeit weiter Bezug nimmt:

Inwieweit ein einheitlicher Erlebnis- und Reflexionshintergrund hinter dem Mystik-

verständnis der einzelnenKulturen anzunehmen ist, eine anthropologischeKonstante,

die nur in der jeweils eigenen Terminologie jeder einzelnen Kultur anders formuliert

wird, oder inwieweit schon jedes mystische Erleben und Reflektieren a priori vollstän-

dig durch seine jeweilige spezifische Kultur geprägt und damit eigentlich unvergleich-

lich ist, ist noch unentschieden.639

Dinzelbachers Mystikdefinition lässt sich vor dem Hintergrund dieser Reflexionsange-

bote ihre eigene Unschärfe vorhalten, insofern die Aussageebene hinsichtlich der kon-

statierten »Erfüllung« eben vage bleibt. Anders als Schumacher weist Dinzelbacher aber

zumindest selbst auf das basale Unterscheidungsproblem der Mystikforschung hin.640

637 BardoWeiß, Ekstase und Liebe. Die Uniomystica bei den deutschenMystikerinnen des 12. und 13.

Jahrhunderts. Paderborn 22006. S. 73.

638 Dinzelbacher, Abendland S. 18. Etwas abstrakter gilt nämlich: »No third-person account can cap-

ture first-person experiences.« Jones, Limitations S. 1001.

639 Dinzelbacher, Abendland S. 9.

640 Er leitet daraus an anderer Stelle auch recht klare Konsequenzen ab: »Ob man dazu neigt, das

ganze Phänomen Mystik als innerweltlich, oder genauer gesagt, innerpsychisch erklärbar anzu-

sehen, oder ob man es durch ein unmittelbares Eingreifen eines transzendenten Seins erklärt,

hängt ausschließlich vom vorgefaßten weltanschaulichen Standpunkt des Betrachters ab. Fürwis-

senschaftliches Vorgehen bleibt diese Frage völlig irrelevant, da der Freidenker wie der Gläubige zu

https://doi.org/10.14361/9783839462171-026 - am 14.02.2026, 16:57:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 339

Theologisch sticht es durch, wo zwischen Eigen- und Fremdanteil unterschieden wer-

den soll, wo sich –mit Karl Rahner formuliert – also die Frage aufdrängt, »was im Ein-

zelfall diesem Ruf der gequälten Herzen antworte: das leere Echo, in demman, ohne es

zu merken, nur sich selber hört, oder die Antwort, in der man Gott vernimmt?«641 Im

nächsten Unterkapitel wird die mystikwissenschaftliche Diskussion dieser Frage noch

einmal breiter aufgearbeitet.

Für den Moment genügt der zusammenfassende Hinweis, dass in grober Orientie-

rung an der religionswissenschaftlichen Unterscheidung substantieller und funktiona-

ler Definitionen die radikalkonstruktivistische Kompatibilität von Mystikdefinitionen

überprüft werden kann. Ein Großteil der oben eingespielten Definitionen lässt sich da-

bei operational bzw. funktional interpretieren. Radikalkonstruktivistisch dürfen diese

Interpretationen als anschlussfähig gelten, weil sie das Kriterium der Beobachtungs-

abhängigkeit von Wahrnehmung und Erkenntnis nicht verletzen. Der Auftrag dieser

Replik erschöpft sich aber nicht darin, die radikalkonstruktivistische Anschlussfähig-

keit von Mystikdefinitionen nachzuweisen. Intendiert ist eine tiefergehende Auseinan-

dersetzung mit der Mystik, innerhalb derer vor allem die Frage geklärt werden soll, wo

weitergehende Verbindungs- und Anknüpfungspunkte zwischen radikalem Konstruk-

tivismus undMystik liegen. Dies gilt vor allem, wenn – etwa von Haas – eine Auflösung

der Subjekt-Objekt-Dichotomie eingebracht wird. Kap. 5.1.2.3 wird zu diesem Aspekt

weitere Überlegungen bündeln und noch einmal stärker auf die in Kap. 3.1.1 vorgestell-

ten radikalkonstruktivistischen Stimmen zur Mystik eingehen. Zuvor aber bedarf es

einer Vertiefung des oben skizzierten mystischen Unterscheidungsproblems.

genau denselben Ergebnissen kommenmüßten, falls sie die historische Methode korrekt anwen-

den.« Peter Dinzelbacher, Deutsche undniederländischeMystik desMittelalters. Ein Studienbuch.

Berlin/Boston 2012. S. 12. [= Dinzelbacher, Mystik.] Insofern Dinzelbacher sich selbst in wissen-

schaftlicher Perspektive mit der Mystik befasst, würde er für seine Beschäftigung wohl reklamie-

ren, keine Festlegung des tieferen Gehalts mystischer Erfahrungen vorauszusetzen. Seine eigene

Mystik-Definition weist dennoch eine entsprechende Spannung auf (s.o.). Im Übrigen spricht Din-

zelbacher der theologischen Beschäftigung mit Mystik aus den genannten Gründen die Wissen-

schaftlichkeit ab. Vgl. ebd. S. 342. Besonders die katholische Theologie unterzieht er dabei einer

scharfzüngigen Kritik. Hinsichtlich ihres Beitrags zurMystikforschung stellt er u.a. fest: »Natürlich

kennt die Mystik-Literatur dieser Konfession nur katholische Mystiker – alles andere fällt unter

›Mystizismus‹ d.h. ›falsche Mystik‹. Da von jenen die meisten als Heilige oder Selige zu verehren

sind, ist es für katholische Theologen a priori unmöglich, sie anders als durch eine weiß-goldene

Brille zu betrachten.« Ebd. S. 345. Dinzelbacher fährt fort: »Das auf die Erlebnismystik gerichte-

te Verdikt: ›Sondererfahrungen haben nur Sinn im Zusammenhang einer kirchlichen Sendung und

müssen als solche ausweisbar sein‹ des Ehrendoktors der katholischen Theologie AloisMariaHaas be-

schreibt genauestens den Standpunkt fast aller, die sich in dieser Konfession mit unserem Thema

beschäftigen. Durch die Bewertung ausschließlich nach den Vorgaben der Dogmatik Roms zei-

gen diese Betrachter deutlich, daß ihre Einschätzung des Phänomens und der Menschen weder

wissenschaftlich ist noch es überhaupt sein will.« Ebd. S. 345.

641 Karl Rahner, Visionen und Prophezeiungen. (QD Bd. 4). Freiburg i.Br. 21958. S. 10. [= Rahner, Visio-

nen.] Letztlich drückt sich darin auch eine Leitfrage aus, diemit Janz bereits in Kap. 3.1.1 aufgegrif-

fen wurde. Vgl. Janz, Wonder S. 23f.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-026 - am 14.02.2026, 16:57:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

