Franz Bockrath

Mythos Sport

Band |: Verklarte Korper
und blinde Herrschaft



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Franz Bockrath
Mythos Sport
Band I

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47.



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47.



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Franz Bockrath

Mythos Sport

Band I: Verklarte Korper
und blinde Herrschaft

VELBRUCK
WISSENSCHAFT



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diese Publikation wurde ermdglicht durch den Open-Access-Monografien-
Fonds der Universitits- und Landesbibliothek Darmstadt.

Fiir Anja, Franca und Cara
(die keine Helden brauchen)

Erste Auflage 2023
© Velbriick Wissenschaft, Weilerswist 2023
www.velbrueck-wissenschaft.de
Printed in Germany
ISBN 978-3-95832-347-6

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet tiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



http://www.velbrueck-wissenschaft.de
http://dnb.d-nb.de
https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.velbrueck-wissenschaft.de
http://dnb.d-nb.de

Inhalt

ERSTER BAND:
VERKLARTE KORPER UND BLINDE HERRSCHAFT

Vorwort
Einleitung

Teil I:  Athletismus und Adelskultur.
Gotterglaube .
Heroismus .
Opfermythen .
Athletismus

Poliswelten
Mpysterienspiele .
Platonopolis

Ny AR dH

Teil II: Entfesselung des Individuums.
8. Hohenphantasien
9. Festivalisierung .
10. Reheroisierung

Teil III: Elemente des Totalitarismus .
11. Perfektionsstreben .
12. Kérpermobilisierung .

13. Nationalerziehung .

Literatur

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —

I0

31
48
67
88

100

122

138

165

188
209
228
258

285
305
324
357

391


https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Z/WEITER BAND:
RASTLOSE KORPER UND ENTZWEITE NATUR

Teil IV: Phinomene der Massenkultur . . . . . . . . . 7
14. Antriebskorper . . . . . . L L L L L L. 28

15. Sportwelten . . . . . . . . L . L ... 53

16. Neo-Olympismus . . . . . . . . . . . . 126

17. Olympische Pathosformen . . . . . . . . . 154

Exkurs I: Berlint936. . . . . . . . . . . 161

Exkurs II: Minchen 1972 . . . . . . . . . 217

18. Heldenmythen . . . . . . . . . . . .. 309
Nachwort . . . . . . . . . . . . ..., 424
Literatur e e e e e e e e e 456

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

Die Idee, Mythos und Sport begrifflich aufeinander zu beziehen, ver-
dankt sich der Beschiftigung mit kulturkritischen Fragestellungen, in
denen der Korper zwar thematisiert, nicht jedoch eigens zum Thema ge-
macht wird. Leitend fuir die Ausarbeitung war die ebenso beklemmende
wie illusionslose Feststellung von Horkheimer und Adorno in der Di-
alektik der Aufklirung, dass die Mythen bereits Aufkliarung vollzogen
hitten, so wie die Aufklirung sich mit jedem Schritt tiefer in die My-
thologie verstricken wiirde. Diesem Gedanken galt es nachzuspiiren, in-
dem der unterstellte Zusammenhang zwischen Fortschritt und Regres-
sion am Beispiel korperzentrierter Rituale, Praktiken und Ubungen aus
den Archiven menschlicher Strebungen und Leidenschaften in den Blick
genommen wurde. Das Interesse war also nicht primir historischer Na-
tur, sondern die Beschiftigung mit der Genese von »Korperverhaltnis-
sen« diente vor allem dazu, historische Zusammenhiange als verhinderte
Formen der Aufkldrung zu begreifen.

Als Referenzpunkt dient hier der moderne Sport, der als erfolgrei-
che Massenbewegung etwa seit dem letzten Drittel des 19. Jahrhunderts
das korperzentrierte Ubungsverhalten nicht nur in westlich orientierten
Gesellschaften bestimmt und bis heute immer neue Auspragungen und
Disziplinen hervorbringt. Dass diese dynamische Wende zum Korperli-
chen nahezu zeitgleich mit den Anfiangen der Psychoanalyse zusammen-
fallt, ist sicherlich kein Zufall. Das Bemiihen, den Korper zu verstehen,
Triebwiinsche und Traume aufzukldren, Hysterien und Verdrangungen
zu entschliisseln und die »Gestindnisse tiber das Fleisch« (Foucault)
bis in die letzten Winkel auszuweiten, wurde vom Siegeszug des moder-
nen Sports begleitet, der sich anschickte, vitale Energien in unterhaltsa-
me Wettkimpfe zu tibersetzen, anstatt Patienten diffizile Gestandnisse
uber verborgene Liiste und Instinkte zu entlocken. Der rasende Erfolg
des Sports erklart sich nicht zuletzt daraus, dass er kontrollierte Formen
korperlicher Triebabfuhr bereitstellte, ohne hieriiber Rechenschaft und
Aufklarung geben zu miissen. Freilich verlor der Sport schon bald sei-
ne ausgleichende Funktion und setzte die Akteure unter so starke Belas-
tungen, dass seine regressiven Tendenzen immer deutlicher hervortraten.
Die weitgreifenden Verbesserungsimperative und Uberbietungsdynami-
ken blieben hiervon nahezu unbeeindruckt, so dass der Sportbetrieb heu-
te zu einem zentralen Bestandteil einer bis ins Letzte durchkommerzi-
alisierten Event-Kultur aufsteigen konnte. Gegenwartig gelingt es dem
Sport besser denn je, subjektive Energien zu bundeln und kollektive Auf-
merksamkeiten auf sich zu ziehen. Sein mythischer Charakter erschlieft
sich jedoch erst, wenn man diese Erfolgsgeschichte nicht als Ausdruck

7

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VORWORT

spontaner Reaktionsweisen und unmittelbarer Bediirfnisse missversteht,
sondern als historisch und gesellschaftlich bedingtes Verlangen begreift.
Fiir die Leidenschaften der Sportler wie der Zuschauer gilt gleicherma-
3en, dass diese nicht zuletzt zum Zwecke des Profits eingesetzt werden.
Vom freigeistigen I’art pour I’art, das dem biirgerlichen Niitzlichkeits-
denken das Ideal der Zweckfreiheit entgegenstellt, ist der moderne Sport
weit entfernt. Solange der Antagonismus zwischen Produktion und Kon-
sum fortbesteht, ist ihm dies weder zuzurechnen noch vorzuhalten. Je-
doch sind die Konsequenzen aufzuzeigen, die sich hieraus ergeben und
dafur sorgen, dass gerade die als natiirlich angesehenen Bedurfnisse mit
sich selbst in Widerspruch geraten, wenn sie aus dem Zusammenhang
ihrer gesellschaftlichen Hervorbringung herausgelost werden. In genau
dem Mafle, wie man sich von seinen Erfolgen blenden lasst, fallt der
Sport auf seine mythischen Anfange zuriick. Hilfreich fur das Verstand-
nis wire stattdessen die Einbeziehung der Opfer und Leiden, die im My-
thos ebenso hemmungslos wie ehrfurchtsvoll benannt wurden, im heu-
tigen Sport jedoch vielsagend verschwiegen oder effektvoll inszeniert
werden.

Es fallt auf, dass das Verhiltnis zwischen Sport und Mythos bisher
kaum Beachtung fand. Wihrend die » Arbeit am Mythos« (Blumenberg)
etwa die Bereiche der Vernunft, Religion, Geschichte, Politik, Dichtung,
Musik und der bildenden Kunst langst erfasst hat und weiterhin um
Aufklirung bemiiht ist, gefillt sich der moderne Sport darin, mythische
Uberlieferungen als kostbare Relikte zu bewahren, die bei passender
Gelegenheit — wie olympischen Spielen — mit viel Pomp und Kitsch ei-
nem staunenden Publikum dargeboten werden. Aus sportwissenschaftli-
cher Sicht werden vorgeschichtliche Traditionen in dhnlicher Absicht be-
miiht, um die aktuelle Bedeutung des Sports aufzuwerten. Nach diesem
Verstiandnis bereiteten Mythen keine Probleme, sondern sie erzeugen
stattdessen »Sinn und Bedeutsamkeit fiir weniger vertraute Phinomene
durch Riuckgriff auf vertraute Prinzipien«*. Die heutigen Sportler stehen
demnach in der Tradition heroischer Wettkdmpfer der Antike und treten
wie jene als Reprisentanten einer entwickelten Leistungskultur vor die
Offentlichkeit.> Bei der Suche nach Fixierungsstellen scheinen archetypi-
sche Ereignisse die Bilder einer fortschrittlichen Zukunft bereits vorweg-
zunehmen. Fiir die Kehrseite des Fortschritts, die der Aufklarung selbst
eigen ist und nicht von auflen hinzukommt, ist in dieser Vorstellung kein

1 Vgl Lenk 2012, S. 14.

2 Zur »Interpretation des Sports als der modernen Inszenierung einer Art
von >Mythos«« vgl. ebda., S. 22. Notabene: Zur besseren Lesbarkeit wird
hier und im Folgenden das generische Maskulinum verwendet. Die Verwen-
dung von personenbezogenen Hauptwortern dient als neutrale und verkiirz-
te Sprachform. MafSgeblich dafiir sind ausschliefSlich redaktionelle Griinde;
Wertungen sind nicht beabsichtigt.

8

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VORWORT

Platz. Um so wichtiger ist es daher, die unterschiedlichen Konstellationen
zwischen Mythos und Sport nidher zu beleuchten, indem ihre historische
Entwicklung (Genese) sowie ihre gesellschaftliche Vermittlung (Geltung)
genauer in den Blick genommen werden.

Dem Verlag Velbriick Wissenschaft sei dafiir gedankt, dass er die-
ses Projekt in sein Programm aufgenommen hat. Die beiden hier vor-
gelegten Biande wiren ohne die Unterstiitzung der Verlagsleitung sowie
das positive Votum des Lektors nicht moglich gewesen. Marietta Thiem
und Thomas Gude sei hierfiir herzlich gedankt. Ein weiterer Dank gilt
der Universitits- und Landesbibliothek Darmstadt, die die Publikati-
on im Rahmen ihres Open-Access-Monografien-Fonds grofSzugig un-
terstutzt hat.

Die ersten Uberlegungen zu diesem Projekt fielen noch in die Zeit vor
der Corona-Pandemie. Die urspriinglichen Planungen sahen einen deut-
lich geringeren Gesamtumfang vor. Wenn es tiberhaupt einen positiven
Nebeneffekt der gesundheitlichen Notlage gab, dann die Moglichkeit
einer intensiven thematischen Beschaftigung aufgrund von »Homeof-
fice« und entsprechend eingeschrinkten Kontaktmoglichkeiten. Mir
ist bewusst, dass diese erzwungenen Umstiande nicht mit akademischer
Freiheit zu verwechseln sind — allerdings wire zu wiinschen, dass krea-
tive Riickzugsmoglichkeiten auch kiinftig nicht zufilligen Entwicklun-
gen und Ausnahmen tiberlassen wiirden. Fiir die Gewahrung eines For-
schungssemesters fiir den Abschluss dieses Projekts mochte ich mich
ebenfalls auf diesem Weg bedanken.

Fiir Nachsicht und Geduld sei nicht zuletzt meiner Familie gedankt,
die im Rahmen von Beruf, Studium und Schule eigene Projekte verfolgt
und in unterschiedlicher Weise involviert war. Ohne Liebe, Wertschat-
zung und gegenseitige Unterstiitzung wire diese Publikation nicht mog-
lich gewesen. Dieses Geschenk ist nicht nur im privaten Sinne bedeut-
sam und sei hier zumindest erwahnt.

Bensheim, Sommer 2023

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Mythen lassen sich als Versuch deuten, die Angst des Menschen vor
dem Ausgeliefertsein an eine unbegreifliche Wirklichkeit zu bannen. Al-
lerdings besitzen sie einen zweifelhaften Ruf, seitdem die schicksalhaf-
ten Michte entzaubert sind und naive Hilflosigkeit in aufgeklarte Herr-
schaft verwandelt wurde. Hans Blumenberg, dessen » Metaphorologie«
den Mythos auch sprachlich einzuholen versucht, verweist daher auf
das Unbewusste, um auf die Anwesenheit des Vergangenen aufmerk-
sam zu machen:

»Den (des; F.B.) Erfolgs Uberdriissigen mag Beherrschung der Wirklich-
keit als ein ausgetraumter, des Traumens nie wert gewesener Traum er-
scheinen. Uberdruss und Unbehagen zu kultivieren, geht leicht an, wenn
man die Bedingungen als selbstverstindlich hinnimmt, unter denen Le-
ben seine Bedringnis nur noch in marginalen Problemen erfihrt. Kul-
turen, die zur Beherrschung ihrer Wirklichkeit noch nicht gelangt sind,
traumen den Traum weiter und wiirden seine Verwirklichung denen ent-
reiffen, die aus ihm schon erwacht zu sein glauben.«

Demnach wire der Mythos nicht iiberwunden, sondern lebte in den
Vorstellungen derjenigen fort, denen die Beherrschung der Wirklichkeit
entweder bereits traumhaft erschienen ist oder noch auf eine bessere
Zukunft hinzuweisen scheint. Als aufgeklarte Illusionen oder trostliche
VerheifSungen blieben Mythen gleichermaflen aktuell, weshalb fur Blu-
menberg die » Arbeit am Mythos« — so der Titel seines Buches — duflerst
lebendig ist und nicht in der Suche nach verlorenen Schatzen der Ver-
gangenheit sich erschopft.

Dies widerspricht freilich giangigen Vorstellungen tiber Umwendung
und Entwicklung, die bereits fiir das griechische Denken bedeutsam
waren und programmatisch in dem Buchtitel »Vom Mythos zum
Logos«? zum Ausdruck gebracht werden. Fur den Autor, Wilhelm Nest-
le, triumpbhiert schon in der Antike der Logos iiber den Mythos:

»Der ionische Geist, der in Homer den gldnzendsten Vertreter des Mythos
gestellt hatte, rief auch jene Minner auf den Plan, welche die dort sich
schon ankundigende Klarheit des Denkens zur Reife brachten. Hier
wurde der Grund gelegt zum Aufbau eines neuen philosophischen und
wissenschaftlichen Weltbildes, das, in den folgenden drei Jahrhunderten
ausgefiihrt, das ganze spitere Altertum beherrschte und an das ein Jahr-
tausend nach dem Untergang des romischen Imperiums die Neuzeit der
europdischen Kultur wieder ankniipfte. Fragt man, wer in dem langen

1 Blumenberg 2006, S. 9.
2 Nestle 1975.

I0

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

Ringen zwischen Mythos und Logos der Sieger blieb, so kann kein
Zweifel daruiber bestehen, dass dies der Logos war (...).«3

Der Autor spricht in diesem Zusammenhang von einem »Hinauswach-
sen uber die kindliche Vorstellungswelt« und vergleicht Mythos und Lo-
gos mit einem »antiken Ringerpaar«#, das im unverséhnlichen Kampf
schliefflich dem Starkeren seinen rechtmafliigen Platz zuweist. Fiir Nestle
steht aufSer Frage, dass der Logos siegen musste und epocheniibergrei-
fend seine beherrschende Stellung weiter ausbauen wiirde, da nur so die
anfanglichen »Maichte des Dunkels«s iiberwunden und zum Licht ge-
fithrt werden konnten. Abgesehen davon, dass uiber die »dunklen An-
fange« allenfalls spekuliert werden kann, entsprechen die Ausfihrun-
gen dem Fortschrittsglauben der wissenschaftlich aufgeklarten Moderne,
wonach die Unwissenheit mythischer Vorstellungen durch schrittwei-
se Entzauberung und Rationalisierung in die Miindigkeit des logischen
Denkens iiberfithrt wird. Das mythische Denken gelangt demnach in ei-
nen deutlichen Gegensatz zum aufgeklarten Logos, indem Begriff und
Verstand sich iiber subjektive Absichten und Anschauungen hinwegset-
zen. Wenn es nach dieser Lesart einer Beschiftigung mit mythischen Vor-
stellungen tiberhaupt bedarf, so vor allem, um Reste und Hinterlassen-
schaften irrationaler Vorstellungen zu tiberwinden.

Schon fir Platon gehoren die Mythen zum Reich des Scheins. Na-
mentlich zihlt er Hesiod und Homer zu den Erzihlern »unwahre(r) Ge-
schichten« — »mogen nun die Erzdhlungen allegorisch gemeint sein oder
nicht«¢, Indem die »nachahmende Darstellung das Wesen der Gotter und
Heroen ins Hissliche zieht«7, werden sie auf ein menschliches Maf§ redu-
ziert und ihrer vermeintlichen Grofle beraubt. Herkommliche Erzahlun-
gen tiber Gotterkampfe und Heroentaten sind laut Platon aus der »wah-
ren Polis« zu verbannen, da sie nicht nur unwahr, sondern insbesondere
fiir die jugendlichen Horer gefihrlich sind. Allein die semantischen Be-
grenzungen der Sprache veranlassen den Philosophen, selbst Geschich-
ten und Gleichnisse zu verwenden, um sein Verstindnis des Gottlichen
und des Guten mitzuteilen. »Diejenigen Textstellen, an denen sich Pla-
ton klar und deutlich iiber das Wesen der Ideen und Gottes duflert, sind
auffallend selten und immer ganz kurz.«® Auch der Logos kommt daher
nicht ohne das Erzahlen von Mythen aus - jedoch entscheiden hiertiber

3  Ebda.,S. 19—20.
Vgl. ebda., S. 20.

5 »Denn am Anfang war das Chaos, der gihnende leere Raum, aus dem die
Erde und die Michte des Dunkels hervorgehen, die ihrerseits wieder die
Michte des Lichts erzeugen (...).« Ebda., S. 45.

6 Platon 1993 ¢, Staat, 377 d und 378 d.

Platon 1993 ¢, Staat, 377 e.

Hoffmann 1961, S. 13.

o

IT

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

nicht die Gaukler und Dichter, sondern fiir Platon sind ausschliefSlich die
Philosophen berufen, sich ihrer zu bedienen.

Indem Platon den leichtfertigen Umgang mit Mythen kritisiert und sie
im philosophischen Sinne auf ein anderes Niveau zu heben beansprucht,
bindet er sie zugleich an allgemeine Geltungsanspriiche, die traditionel-
len Auffassungen und Verwendungsweisen fremd gewesen waren. Traten
bei Homer die Gotter noch sichtbar in Erscheinung und empfanden gro-
8e Manner selbst noch in »heller historischer Zeit« sich als »unmittelbar
von Gottern erzeugt«?, so finden diese Sichtweisen mit Platon ihren Ab-
schluss. Fortan wurden die »Lugen der Dichter« durch die Wahrheitssu-
che der Philosophen ersetzt. Als Folge hiervon erweiterte sich das Bemii-
hen, die lokal unterschiedlichen und teils widerspriichlichen Mythen am
ordnenden und tberwachenden Logos zu bemessen. Dadurch verloren
die vielgestaltigen Gotter- und Heroengeschichten ihre schicksalhaften
Bedeutungen, die vor allem im praktischen Sinne nutzlich waren, ohne
wahrheitsstiftend zu sein.'® Dienten mythische Herkiinfte, Geschopfe
und Geschehnisse der unmittelbaren Welt- und Selbstvergewisserung,
so waren die Menschen nunmehr gefordert, »wahre Losungen« im Sin-
ne der »Idee des Guten«'* zu finden. Platons Parteinahme fur die ideale
Polis bezieht ihren besonderen Antrieb nicht zuletzt aus dem Umstand,
dass die mythischen Vorstellungen und Rituale durch neue Formen zu
ersetzen waren. Nur am Rande sei erwihnt, dass der politische Einsatz
des Philosophen bereits in die Zeit der untergehenden griechischen Po-
liskultur fallt.

Schon damals war es allerdings kaum moglich, die Vielfalt mythischer
Weltdeutungen begrifflich einzuholen. Auch die antike Philosophie fand
fiir die uniibersichtlichen mythischen Ausdrucksformen keinen einheitli-
chen Begriff. Infolgedessen gelang es vor allem den beharrlich wiederhol-
ten Phantasmagorien, sich dem Zugriff des ordnenden Logos zu entzie-
hen. Ihr bildhafter Symbolcharakter — lebendiger Ausdruck substanzieller
Angst und blutiger Herrschaft — verkorperte die iiberlegene Natur als
beeinflussbare Macht und bot solcherweise anfianglichen Halt in einer
uiberwiegend chaotisch erscheinenden Welt. Da den Menschen die Angst
jedoch weder von den Gottern noch vom philosophischen Denken ge-
nommen wurde, lebten die Mythen fort und suchten neue Ausdrucks-
formen. Das eingangs von Nestle beschworene Oppositionsverhiltnis

9  Burckhardt 1958,Bd. V, S. 44 und S. 42.

10 In den antiken Mythen werden nicht nur die Beziehungen zwischen Men-
schen und Gottern im Sinne vorherrschender Machtverhiltnisse zum Aus-
druck gebracht, sondern auch alltigliche Abldufe und Titigkeiten — wie der
Jahreskreislauf oder Arbeitsleistungen — anschaulich geregelt.

11 Zur Veranschaulichung seiner Ideenlehre bedient sich Platon ebenfalls einer
sinnbildlichen Darstellung. Vgl. dazu die Ausfihrungen zum sogenannten
»Sonnengleichnis« in Platon 1993 ¢, Staat, 506 e — 509 b.

I2

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

zwischen Mythos und Logos war zu keiner Zeit real. Ahnlich wie der
Mensch vor den natiirlichen Gottern nur bestehen konnte, indem er ihre
tiberlegene Macht zugleich anerkannte und sich gegen sie auflehnte, hat
das Projekt der Aufkliarung in Form rationaler Selbsterhaltung und Na-
turbeherrschung bis heute universelle Bedeutung erlangt. Dies jedenfalls
die Annahme moderner Aufkldrungskritik, die dem Verstandesdenken
einen schwerwiegenden Mangel an Reflexivitit bescheinigt und die Auf-
klarung als »totalitar wie nur irgendein System«** begreift:

»In der Reduktion des Denkens auf mathematische Apparatur ist die
Sanktion der Welt als ihres eigenen MafSes beschlossen. Was als Triumph
subjektiver Rationalitit erscheint, die Unterwerfung alles Seienden unter
den logischen Formalismus, wird mit der gehorsamen Unterordnung
der Vernunft unters unmittelbar Vorfindliche erkauft. Das Vorfindliche
als solches zu begreifen, den Gegebenheiten nicht blofs ihre abstrakten
raumzeitlichen Beziehungen abzumerken, bei denen man sie dann packen
kann, sondern sie im Gegenteil als die Oberfldche, als vermittelte Begriffs-
momente zu denken, die sich erst in der Entfaltung ihres gesellschaftli-
chen, historischen, menschlichen Sinnes erfiillen — der ganze Anspruch der
Erkenntnis wird preisgegeben.«*

Folgt man dieser Einschitzung, dann zeigt sich die Dialektik der Auf-
kldrung darin, dass die Uberwindung des Mythos vom aufklirenden
Denken zwar nicht zu trennen ist. Jedoch bufSt gerade das Denken sein
aufklarerisches Potenzial ein, wenn es die Entzauberung der Welt rein
positivistisch betreibt und sich reflexionsfrei in den Dienst des Gegeben
stellt.” Dieses Motiv sehen Horkheimer und Adorno im Mythos be-
reits angelegt und im Logos vollstindig ausgereift: »Was die Menschen
von der Natur lernen wollen, ist, sie anzuwenden, um sie und die Men-
schen vollends zu beherrschen.«'s Im Mythos macht sich der menschli-
che Held selbst zum Opfer, um tiberleben zu konnen und der Natur wie

12 Horkheimer/Adorno 1972, S. 31.

13 Ebda,,S. 33.

14 Max Horkheimer drickt diesen fiir die iltere kritische Theorie zentralen
Gedanken folgendermafen aus: »Platon, ein Lobredner der Mathematik,
verstand die Herrscher als Verwaltungsexperten, als Ingenieure des Abstrak-
ten. In dhnlicher Weise betrachten die Positivisten die Ingenieure als die Phi-
losophen des Konkreten, da sie die Wissenschaft anwenden, von der die Phi-
losophie — sofern sie tiberhaupt geduldet wird — ein blofSes Derivat ist. (...)
Die Aufgabe der kritischen Reflexion ist es nicht nur, die verschiedenen Tat-
sachen in ihrer historischen Entwicklung zu verstehen — und selbst das im-
pliziert erheblich mehr, als die positivistische Scholastik sich je hat traumen
lassen —, sondern auch, den Begriff der Tatsache selbst zu durchschauen, in
seiner Entwicklung und damit in seiner Relativitit.« Horkheimer 1986, S.
64 und S. 84.

15 Horkheimer/Adorno 1972, S. 10.

13

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

den Gottern etwas von ihrer Macht zu entreifSen. Listig bedient er sich
seines Verstandes, um den Gefahren zu trotzen. Allerdings fihrt dieser
Zugewinn an Subjektivitit nicht geradlinig zur Befreiung, sondern des-
gleichen zur Unterdriickung und Entsagung: »Der Listige tiberlebt nur
um den Preis seines eigenen Traums, den er abdingt, indem er wie die Ge-
walten draufSen sich selbst entzaubert.«*¢ Diese frithe Form der Selbst-
verdinglichung ist demnach eng an die spezifischen Umstinde der Selbst-
erhaltung gebunden.

Unter modernen gesellschaftlichen Bedingungen formal geregelter
Tauschbeziehungen erfiahrt dieser Zwang eine weitreichende Zuspit-
zung:

»Die Gewalt der Industriegesellschaft wirkt in den Menschen ein fiir al-
lemal. Die Produkte der Kulturindustrie konnen darauf rechnen, selbst
im Zustand der Zerstreuung alert konsumiert zu werden. Aber ein jeg-
liches ist ein Modell der 6konomischen Riesenmaschinerie, die alle von
Anfang an, bei der Arbeit und der ihr dhnlichen Erholung, in Atem
halt.«7

Nachdem der moderne Mensch in seiner Auseinandersetzung mit der
dufleren Natur gelernt hat, sie zu beherrschen und technisch verfugbar
zu machen, gewinnt die Idee der Selbsterhaltung des Subjekts schlief3-
lich eine neue Qualitit. Vor allem »im Zustand der Zerstreuung«, in
dem sich der Mensch am freiesten wihnt, entdecken die Autoren sub-
tile Sanktionen und Anpassungszwinge. Im Unterschied zu den frii-
hen Auseinandersetzungen mit den Gewalten der dufSeren Natur, die
in Form tiberlegener Gotter und Fabelwesen dem Menschen entgegen-
traten, emanzipiert sich das im Aufklarungsprozess vordringende Sub-
jekt zusehends von den mythischen Miachten der Vergangenheit. Der
fortschreitende Prozess der Rationalisierung, der in neuerer Zeit von
der rasanten Entwicklung der Produktivkrifte bestimmt wird, uber-
windet zwar den falschen Geisterglauben. Allerdings geschieht dies
fur den Preis, dass die Logik der Herrschaft ebenso den Prozess der
Subjektbildung erfasst. Auch jede wohliberlegte Anpassung an mo-
derne Lebensverhaltnisse fordert vom einzelnen das stille Einverstind-
nis, sich selbst zu bezwingen. Im Sinne der Dialektik der Aufklarung
ergianzen die duflere und innere Naturbeherrschung einander, so dass
die »Geschichte der Zivilisation« auch eine »Geschichte der Entsa-
gung«*® ist. Selbsterhaltung und Selbstopfer folgen derselben Logik:
»Die Siege tiber die dufSere Natur werden mit den Niederlagen der in-
neren erkauft«®.

16 Ebda.,S. 65.

17 Ebda.,S. 135.

18 Vgl ebda., S. 62.

19 Habermas 1988, S. 509.

4

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

Einen Ausweg scheint es nicht zu geben. Stattdessen werden falsche
Hoffnungsschimmer als Ligen entlarvt. Dies gilt schon fir den antiken
Helden, der den mythischen Gewalten trotz, indem er sich opfert. Listig
widersteht Odysseus simtlichen Gefahren; allerdings gelingt dies nur, in-
dem er sich selbst verleugnet, das heifdt »das Bewusstsein seiner selbst als
Natur sich abschneidet«*°. Diese Form der Selbstverneinung bezeichnet
fiir Horkheimer und Adorno den »Kern aller zivilisatorischen Rationali-
tat«, die als »mythische Irrationalitit« bis heute nachwirkt, denn »mit der
Verleugnung der Natur im Menschen wird nicht blof§ das Telos der aus-
wendigen Naturbeherrschung sondern das Telos des eigenen Lebens ver-
wirrt und undurchsichtig«>*. Nicht nur geht die Rechnung der Entsagung
und EntdufSerung nicht auf, da jedem einzelnen mehr abverlangt als zu-
ruckgegeben wird. Noch schwerer wiegt, dass das gesellschaftlich erzwun-
gene Opfer der Selbstverdinglichung, das heute im »universalen, unglei-
chen und ungerechten Tausch« seinen sikularen Ausdruck findet, »das
Lebendige, als dessen Funktion die Leistungen der Selbsterhaltung einzig
sich bestimmen«2*, scheinbar schicksalhaft unter sich begrabt. Nach dieser
Lesart wire das Opfer ebenso tiberflissig wie unabwendbar: Es bediirfte
seiner nicht, sofern sich die moderne Gesellschaft von den alten Machten
befreien konnte. Solange jedoch die Logik der Herrschaft fortbesteht, wel-
che die Dinge ebenso wie die Menschen erfasst, solange bleiben Selbstbe-
hauptung und Selbstverdinglichung eng aneinander gebunden.

Der moderne, massentauglich formierte Held zeichnet sich durch fein
auf die Interessen des Publikums abgestimmte Eigenschaften aus, die
dem Bild erfolgreicher Selbstbehauptung in unterschiedlicher Weise ge-
recht werden. Selbst das Scheitern des Helden auf Biihne, Bildschirm,
Leinwand oder im Sportstadion steigert die Bewunderung und Karri-
ereaussicht, wenn wenigstens der Anschein authentischer Selbstaufop-
ferung gewahrt wird. Wichtig ist vor allem, dass die Protagonisten das
Unterhaltungsbediirfnis des Publikums bedienen und die ihnen zuge-
dachten Rollen vorbildlich ausfiillen. In diesem Fall werden Siege be-
geistert umjubelt und auch Niederlagen grofSziigig verziehen. Freilich
spielt der Zufall hierbei eine immer geringere Rolle, da die medial aus-
gestellten Schlusselfiguren mitsamt ihren exzentrischen Eigenheiten mitt-
lerweile »serienweise hergestellt (werden; F.B.) wie die Yaleschlosser, die
sich nach Bruchteilen von Millimetern unterscheiden«2. Thre vielfach
bewunderte Singularitit fithrt die Protagonisten nicht zur Individuali-
tat und Freiheit, sondern indiziert vielmehr ihre allgemeine Passfahig-
keit und Verwendbarkeit.

20 Horkheimer/Adorno 1972, S. 61.
21 Vgl. ebda.

22 Vgl.ebda., S. 62.

23 Ebda.,S. 163.

15

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

Fiir das konsumierende Publikum werden die aufwendig inszenierten
Akteure und ihre Geschichten modernen Fertigprodukten und Bestsel-
lern immer dhnlicher, die ebenfalls einen hohen Wiedererkennungswert
besitzen und Neues nur in vertretbarer Niahe zum Gewohnten erwar-
ten lassen. Hier wie dort ereignet sich AufSergewohnliches tiblicherwei-
se im Rahmen des Vorgeformten, so dass Abweichungen sich entweder
von selbst verbieten oder von der »Leerheit des Konkreten«*+ bestimmt
bleiben. Scheiterte Nietzsches Diktum von der »ewigen Wiederkehr des
Gleichen« bereits an der Endlichkeit des menschlichen Daseins, dem
er das Phantasma des »Ubermenschen« entgegenhielt, so scheitern die
modernen Heldenversionen vor allem daran, dass die rational entzauberte
Welt dionysischen Uberschwang und Taumel nur in prizise gelenkte
Bahnen und streng geregelten Abldufen vorsieht. Dabei fillt auf, dass
das Bild vom Ubermenschen heute umso greller ausgemalt wird, je tiefer
der mythische Archetypus im historischen Dunkel versinkt. Wahrend
der antike Ubermensch der Sage nach Leben und Tod am eigenen Leibe
erfuhr und hiertiber in Wahn verfiel, bringt der moderne Held kein
vergleichbares Opfer. Er strebt vor allem nach Erfolg. Dionysos gab
den Menschen ein Vorbild der Unsterblichkeit; die modernen Ekstasen
ergotzen sich am Rausch des gelingenden Augenblicks.

Das Publikum, das fur die Entwicklung des modernen Sports die
entscheidende Grofle darstellt, identifiziert sich nicht nur mit einzel-
nen Heldenfiguren, sondern ebenso mit dem Sportbetrieb als solchem.
Die »ewige Wiederkehr des Gleichen« wird nach Abschluss einer Wett-
kampfperiode durch Aussicht auf die bevorstehende nichste Saison
routinemiflig wachgehalten. Durch den zum lukrativen Geschift ge-
wordenen Handel von Akteuren zwischen konkurrierenden Vereinen
wird die allgemeine Spannung aufrechterhalten und die vage Hoff-
nung auf sportlichen Erfolg genahrt. Rasch verbreiten sich Informa-
tionen Uber Wechselabsichten und Ablésesummen, die von den Fans
nicht einfach nur aufgenommen, sondern in eigens erstellten Online-
Foren leidenschaftlich kommentiert werden. Hierbei entsteht zumindest
der Eindruck, dabei zu sein — auch wenn die Entscheidungen andern-
orts getroffen werden. Zudem scheint es kaum zu storen, dass sportli-
che Weichenstellungen an finanzielle Voraussetzungen gebunden sind,
die weit auflerhalb der Reichweite von Vereinsmitgliedern oder Klein-
aktionaren organisiert werden. Dies schmailert den Enthusiasmus der
blind Teilhabenden jedoch nicht, die ihr verbliiffendes Wissen tiber

24 Hier in Abwandlung von Hegel, der die schematische Anwendung allgemei-
ner Begriffe durch den »tabellarische(n) Verstand« als »Leerheit des Abso-
luten« kritisiert. Vgl. dazu Hegel 1999, S. 38. Im hier beschriebenen Sinne
bleibt auch das Konkrete »leer«, wenn es nicht auch als »Begriff dessen, wo-
von die Rede ist«, verstanden wird. Vgl. ebda., S. 43.

16

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

einzelne Spieler, Taktiken und Strategien ungefragt verbreiten, um ihre
Meinungsmacht zu demonstrieren. Zur Bekriftigung eigener Ansichten
wird nicht selten auf Erfahrungen verwiesen, deren angebliche Quali-
tat sich dadurch auszeichnet, schon »lang dabei zu sein« und »viel er-
lebt zu haben«. Unerkannt bleibt freilich, dass die so genannten »Erfah-
rungen« zumeist gleichgeblieben sind und genau das wiederholen, was
vorgegeben ist beziehungsweise wiedererkannt wird. Infolgedessen er-
scheint die exzentrische Leidenschaft eher als notorische Reaktion be-
ziehungsweise eintoniges Echo.

»Schon der Sport ist kein Spiel, sondern ein Ritual. «*5 Diese entschie-
dene Voraussetzung Adornos kommt jener idealisierenden Deutung zu-
vor, die den Sport der Sphire der sinnlichen Bediirfnisnatur und Zweck-
freiheit zuzuschreiben versucht. Stattdessen wird das » Utilitatsprinzip «>
als mafSgeblich fur den gesamten Herstellungs-, Verwertungs- und An-
eignungsprozess des modernen Sports herausgestellt. Allen apologeti-
schen Absichten, den Sport auf seine dsthetischen, spielerischen, prasen-
tischen oder spontanen Momente zu reduzieren, wird damit eine Absage
erteilt. Auch das Moment der Natiirlichkeit, das nach verbreiteter Auf-
fassung im Sport ein Refugium findet und dementsprechend den zivili-
satorischen Zwingen entgegengehalten wird, unterliegt den universellen
Regeln des Marktes, die der einzelne an sich selbst nochmals vollzieht,
indem er »das Unrecht, das ihm selbst vom gesellschaftlichen Zwange
widerfuhr, an den Sklaven Koérper weitergibt«>7. Ahnlich wie im anti-
ken Wettkampf der Korper des Athleten nicht nur dem Leben, sondern
auch dem Tod geweiht war, dessen Abwendung durch symbolische Op-
fergaben®® beeinflusst werden sollte, ist der heutige Athlet — als Hiiter
thymotischer Gier — auf irdische Unterstiitzer und profane Hilfsmittel
angewiesen. Die Stelle der schicksalhaften Gotter nehmen inzwischen
aufgekliarte Michte ein, die um so rationaler agieren, je besser es ih-
nen gelingt, den Korper wissenschaftlich zu entritseln, technologisch

25 Adorno 1981, S. 328.

26 Ebda.

27 Vgl. ebda.

28 Das »Vollegefiihl des Uberlebens« im Falle eines siegreichen Wettkamps er-
klart sich nicht zuletzt aus der Sterblichkeit der Menschen, die nach my-
thischem Verstindnis vom Wohl- oder Ubelwollen der Gétter beeinflusst
wurde. Vgl. Burkert 1996, S. 31. Zur »Spannung von Todesbegegnung und
Lebensbejahung« am Beispiel des chthonischen Pelopsopfers sowie des
emporragenden Zeusopfers in Olympia vgl. ebda., S. 30-36. Opferritua-
le lassen sich als frithes Tauschverhiltnis deuten, das wegen der gottlichen
Ubermacht zwar nicht dquivalent war, jedoch Votant und Gottheit gleicher-
mafSen aufforderte, sich an die Normen des Verfahrens zu halten. Je impo-
santer und wertvoller die Votivgaben ausfielen, desto grofSer wurden auch
die Ausgleichserwartungen.

7

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

umzurusten und massendkonomisch zu verwerten. Wahrend der anti-
ke Held sich selbst zum Wohle der Gotter opferte, schliefSt der moderne
Athlet einen spinosen Pakt im Sinne des Fortschritts, von dem niemand
weifs, wohin die chronisch tiberreizten Konkurrenzen und Komparatio-
nen fithren werden.

Zum Titel

Der Titel »Mythos Sport« spielt darauf an, dass mythische Anschauun-
gen im modernen Sport wiederkehren, die angeblich iberwunden waren,
nachdem die sinnstiftende Einheit traditionaler Uberzeugungen im Zuge
gesellschaftlicher Rationalisierungs- und Modernisierungsprozesse ent-
zaubert schien. Im Sport, so die Annahme, werden vormoderne Impul-
se und verdringte Affekte laut, die nicht iiberwunden sind, sondern mit
rationalen Mitteln bearbeitet und massenwirksam genutzt werden. Das
hierbei wirksame Motiv der inneren und dufSeren Naturbeherrschung
kann bis auf die Antike zuriickverfolgt werden. So ldsst sich am Beispiel
agonaler Praktiken aufzeigen, wie der Athlet vom ungebiandigten Kamp-
fer durch praktische Ubungen und Subjektivierungsformen zum »freien
Biirger« der griechischen Polis herangebildet wurde.

In den hier angestellten Uberlegungen geht es freilich nicht darum,
spezielle Gemeinsamkeiten zwischen unterschiedlichen historischen Er-
eignissen und Epochen aufzuzeigen. Die Idee ist vielmehr, Geschichte
von ihrem vorldufigen Ende her zu begreifen, indem nach verbinden-
den Motiven und Beziigen gefragt wird. Dieses Vorgehen ist nicht neu.
Schon Kant fragt in seinen geschichtsphilosophischen Schriften, unter
welchen Bedingungen der Gang der Geschichte als ein zweckmafSiges
und somit verniinftiges Ganzes gefasst werden kann. Anders jedoch als
in regulativen Fortschrittskonzepten geht es hier darum, ebenso die riick-
laufigen Momente geschichtlicher Prozesse einzubeziehen, um die dest-
ruktiven Tendenzen des Fortschritts nicht den Gegnern der Aufklarung
zu tiberlassen.

Der Titel »Mythos Sport« bezieht sich auf die Genese und Geltung des
gewihlten Gegenstandes. Am Beispiel markanter Entwicklungsabschnit-
te werden einerseits Episoden der Vorgeschichte des modernen Sports
rekonstruiert — vom antiken Mythos bis zur modernen Massenkultur.
Andererseits wird diese Entwicklung am Anspruch der korperlichen
Selbstbestimmung und Emanzipation des Menschen bemessen — von
den archaischen Mysterienspielen bis zu den modernen Heldenmythen
im Sport. Ein Grundgedanke fiir die Ausarbeitung war die von Hork-
heimer und Adorno in der Dialektik der Aufklirung getroffene Feststel-
lung, dass unter der » bekannten Geschichte Europas« eine unterirdische

18

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUM INHALT

laufe, die »im Schicksal der durch Zivilisation verdrangten und entstell-
ten menschlichen Instinkte und Leidenschaften«* bestehe. Die vorlie-
genden Ausfithrungen verstehen sich als Beitrag zur Aufarbeitung die-
ser Geschichte.

Zum Inhalt

Die Herausbildung des Selbst als Bedingung und Ziel von Individuation
und Aufklirung weist auf eine lange Vorgeschichte zuriick, die im Zu-
sammenhang von Selbsterhaltung und Selbstopfer griindet. Dieser tritt
bis heute umso deutlicher hervor, je stirker das Individuum als mit sich
selbst identisch verklart wird. Gemeint ist nicht der »unterwiirfige Typ«,
der den gestellten Anforderungen nicht gerecht wird und dartiber zu ei-
nem »eingeschrumpften Ich«3° verkiimmert. Vielmehr geht es hier um
den strahlenden Sieger, dessen Anpassungen an gesellschaftliche Erfor-
dernisse so erfolgreich sind, dass er seine alten Wunden und inneren Ver-
letzungen — zumal coram publico — geschickt zu verbergen weif3. Die ex-
ponierte Stellung des Korpers wurde in diesem Zusammenhang zwar
gesehen, nicht jedoch eigens vertieft. So thematisiert etwa Max Hork-
heimer die »Krise des Individuums« als »Krise der Vernunft«, ohne dass
auch der Korper als »Instrument des Selbst«3* besondere Beachtung fin-
det. Dies tiberrascht, da in den Epochen der abendlandischen Kulturent-
wicklung der » Aufstieg und Niedergang des Individuums«3* vom Autor
als »totalitare(r) Versuch« gedeutet wird, »die Natur zu unterwerfen «33
und somit die physische und psychische Verfasstheit ausdriicklich einbe-
zieht. Horkheimer ist zuzustimmen, dass bei diesem Unternehmen »das
menschliche Subjekt auf ein blofles Instrument der Unterdriickung«3+ re-
duziert wird. Allerdings ist ebenso daran zu erinnern, »wie sehr es (das
Subjekt; EB.) selber Objekt ist«3s, das heifSt subiectum im urspriinglichen
Sinn, dem seine Nichtidentitdt aufgrund der Abhingigkeit vom obiectum
deutlich anzumerken ist. Ubertragen auf das hier behandelte Thema be-
deutet dies, dass der menschliche Wille — um mit Hegel zu sprechen — so-
wohl im sublimierten Genuss des Herrn als auch in der gehemmten Be-
gierde des Knechts zum Ausdruck kommt, deren naturlichen Momente

29 Vgl. Horkheimer/Adorno 1972, S. 246.

30 Vgl. Horkheimer 1986, S. 135.

31 Laut Horkheimer fasste das Individuum entscheidend »die Vernunft (...) als
ein Instrument des Selbst«. Vgl. ebda., S. 124 (Hervorhebung EB.).

32 Vgl. dazu ebda. die entsprechende Kapiteliiberschrift.

33 Ebda.,S. 153.

34 Ebda.

35 Adorno 1978, S. 742.

19

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

durch das Bewusstsein nicht einfach aufgehoben werden. SchlieSlich gilt
fiir alle AbstofSungen und Aufhebungen, dass ihre Durchfithrung an die
Besonderheiten gebunden bleibt, von denen sie Abstand nehmen. Oder
anders gesagt: Im verfeinerten Genuss wie in der eingeschriankten Begier-
de weist der Wille tiber sich hinaus und gewinnt sich erst im Anderen.
Und ohne dieses Andere, auf das der Wille abzielt, bliebe das Streben un-
vollstindig beziehungsweise inhaltsleer, so dass auch die Hegelsche » An-
erkennung durch ein anderes Bewusstsein«3¢ vom konkreten Sein nicht
vollstindig abstrahieren kann.

Zu den Dingen, die konkret in Erscheinung treten, gehort der Kor-
per. Jedoch bleibt selbst der eigene Korper merkwiirdig fremd, da er
verganglich ist und nur voriibergehend existiert. Analog dazu bleibt
auch der fremde Korper ritselhaft, sofern gedankliche Abstraktionen
zu kurz greifen, um seine Lebendigkeit zu erfassen.’” Wenn im Fol-
genden bestimmte Korperverhiltnisse angesprochen werden, dann ist
die Verschriankung und Vermittlung zwischen objektiven und subjek-
tiven — gegebenen und erzeugten, natirlichen und begrifflichen, indi-
viduellen und gesellschaftlichen — Momenten zu beriicksichtigen, zu-
mal nicht nur das Denken fragmentarisch und veranderlich ist, sondern
auch der Korper seine Lebendigkeit im Werden und Vergehen bekun-
det. Als vollendete Ganzheit wire er nur in absoluter Ruhe — mithin
im Zustand des Todes — vorstellbar. Verlieffe man also den Gedanken
vollendeter Aufklarung, ohne das Erkennen selbst preiszugeben, dann
verfiele alles Unvollkommene, Unvollendete und Nichtidentische nicht
sogleich dem Diktum notwendiger Auflésung und Uberwindung. Ge-
rade die Geschichte des Korpers kann uns lehren, dass das Imperfekte
zum Menschen gehort, ohne dass das Streben nach seiner Verbesserung
aufgegeben werden miisste. Das spottische Lachen iiber den Hochmut
des Geistes ist nicht zuletzt eine Sache des Korpers. Der Geist verfiigt
zwar Uber die Krafte feiner Ironie, jedoch werden diese nur selten ge-
gen sich selbst gerichtet. In den beiden vorliegenden Bianden wird ver-
sucht, den stillen Protest gegen die unvermeidlichen Hirten sowie die
unsidglichen Verharmlosungen jeder Subjektbildung zumindest im Un-
terton vernehmbar zu halten.

36 Uber die »Bewegung des Anerkennens« im Verhiltnis von »Herrschaft und
Knechtschaft« bei Hegel siehe weiter unten die einfithrenden Erlduterungen
zu Teil III.

37 Hegel selbst spricht davon, dass der Maf3stab aus der Sache selbst zu ge-
winnen sei und durch das »reine Zusehen« gewonnen werden konne. He-
gel 1999, S. 59. An anderer Stelle heifst es: »Diese dialektische Bewegung,
welche das Bewusstsein an ihm selbst, sowohl an seinem Wissen als an sei-
nem Gegenstande ausiibt, insofern ihm der neue wahre Gegenstand daraus
entspringt, ist eigentlich dasjenige, was Erfahrung genannt wird.« Ebda., S.
60 (im Original teilweise hervorgehoben).

20

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUM INHALT

Unter der Uberschrift »Verklidrte Kérper und blinde Herrschaft«
werden im Ersten Band antike, neuzeitliche und frithburgerliche Fort-
schrittsvorstellungen danach befragt, welche Korperverhiltnisse sie her-
vorbringen, die in rituellen Praktiken, strukturalen Ubungen und sym-
bolischen Auffithrungen zum Ausdruck kommen.3*

Im ersten Teil (»Athletismus und Adelskultur«) werden zunachst die
mythischen Voraussetzungen des agonalen Handelns in der griechischen
Antike herausgearbeitet. Anlidsse hierfiir sind der Gotterglaube, der He-
roismus sowie die Opfermythen. Im Zentrum steht die Frage nach dem
Umgang mit korperlicher Macht und Gewalt, die in archaischer Zeit
zum »Normalfall des Lebens« gehorte. Am Beispiel des griechischen
Athletismus und dessen Auspriagungen zur Zeit der Polisgriindungen
wird anschlielend aufgezeigt, wie die mythischen Affektkonstellationen
nach und nach zivilisiert wurden und in den erziehungspolitischen Pro-
grammen scheinbar zur Ruhe kommen. Scheinbar deshalb, weil in klas-
sischer Zeit neue Beriihmtheiten — Philosophen, Sophisten, Dichter, Tech-
niker — die Bithnen betraten und um 6ffentliche Gunst und Anerkennung
wetteiferten. Im Zuge der Eingliederung der »groflen Manner« in ein all-
mihlich wachsendes Geflecht wechselseitiger Ubereinkiinfte und Rechts-
normen anderte sich auch das adlige Konfliktverhalten: An die Stelle von
blinder Wut und Rachsucht trat in klassischer Zeit der zunehmend zivili-
sierte Biirger und Hellene, der seine Antriebsenergien nicht mehr von den
Gottern direkt empfing, sondern aus sich selbst schopfen musste. Dies
zeigte sich nicht zuletzt im Umgang mit dem Korper, der in stddtischen
Gymnasia und bei athletischen Wettkampfen zielgerichtet geschult wur-
de. Der Athlet wurde damit zum Archetyp einer kontrollierten Lebens-
weise, die den » Zweikampf mit sich selbst« (Foucault) bedingte.

Im zweiten Teil (»Entfesselung des Individuums«) wechselt die Per-
spektive. Nachdem die vitalen Energien der antiken Helden in Platons
Staat in ein asketisches Machtverhiltnis iiberfithrt wurden, bei dem
der Einzelne gefordert war, seine seelischen Krifte gegen storende Stre-
bungen und Begierden zu mobilisieren, setzte mit dem Aufkommen
der italienischen Renaissance eine neue Phase der Aufklarung ein. Im

38 Die Nahe zu Bourdieu ergibt sich daraus, dass dieser Autor Prozesse der
»Unterwerfung unter die herrschende Ordnung« vor allem als korperliche
Formen der Anpassung und Aneignung begreift. So ist beispielsweise die
»Hexis der wirklich gewordene, zur permanenten Disposition gewordene
einverleibte Mythos, die dauerhafte Art und Weise, sich zu geben, zu spre-
chen, zu gehen, und darin auch: zu fiiblen und zu denken; dergestalt findet
sich die gesamte Moral des Ehrverhaltens in der korperlichen Hexis zugleich
symbolisiert wie realisiert.« Bourdieu 1976, S. 200 und S. 195 (Hervorhe-
bungen im Original). Im deutschsprachigen Raum wurde dieser Ansatz von-
seiten der »Historische Anthropologie« aufgenommen und fir geschichtli-
che und kulturelle Fragestellungen geoffnet. Vgl. dazu Tanner 2009.

21

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

vorliegenden Buch wird die Frage nach der Bedeutung des Korpers fiir die
»Entfesselung des Individuums« (Nietzsche) untersucht. Angesichts kri-
senhafter Entwicklungen und Verianderungen — Naturkatastrophen, Ent-
deckungen, Kriege, Krankheiten, Kirchenspaltung — wird der schopferi-
sche Drang nach Selbstbehauptung zunichst am Beispiel von Petrarcas
Besteigung des Mont Ventoux untersucht. Die Beschreibungen des Ich-
Erzihlers, die als ein frithes Beispiel dsthetischer Naturbetrachtung gelten
und von Petrarca selbst als Symbol firr den Aufstieg zum seligen Leben
gedeutet wurden, werden hier als Position eines Grenzgangers gedeutet,
dessen Verlangen nach Wahrhaftigkeit (secum esse) unerfiillt blieb, da die
geistige Riickbesinnung die korperliche Existenz auf Abstand hielt. Die
leiblichen Miihen des Auf- und Abstiegs bestarkten den Dichter in seiner
Haltung, seelische Ruhe und gottliche Geborgenheit allein im »Innern«
zu suchen. Die Selbst-Sezession war jedoch nur ein vorldufiges Phino-
men. Petrarcas »Weg nach innen« wurde nur wenige Jahrzehnte spiter
durch die »Entdeckung des dufleren Menschen« (Burckhardt) abgelost.
Uberraschend ist, dass die Renaissance-Humanisten sich in diesem Zu-
sammenhang nicht auf antike Quellen besannen, sondern die Schulun-
gen des Korpers an den ritterlichen Exerzitien ausrichteten. Am Beispiel
des calcio fiorentino wird zunichst gezeigt, auf welchen unterschiedlichen
Biithnen der Renaissancemensch Aufmerksamkeit und Bestatigung suchte,
nachdem Petrarcas Ich-Verstindnis zwar das Fundament fiir die » Entfes-
selung des Individuums« legte, nicht jedoch im weltlichen Sinne 6ffnen
konnte. Die bei Petrarca unerfiillte Zugewandtheit zu irdischen Dingen
verwandelte sich im Rahmen der Renaissancefeste geradezu ins Gegen-
teil, das heifst in eine Lust des Schauens und der Verschwendung. Die auf-
wandigen Feierlichkeiten dienten vor allem der Demonstration weltlicher
Macht und politischer Stiarke. Die Figur des Herakles riickte dabei erneut
ins Zentrum, um die unterschiedlichen Machthaber mit den Tugenden
und Fahigkeiten des antiken Helden zu schmiucken. Auffillig ist, dass im
Zuge der Wiederentdeckung des Herakles vor allem auf dessen Bild als
Triumphator (Herakles kallinikos) zuriickgegriffen wurde. Der Mythos
des Herakles am Scheideweg (Xenophon), der den antiken Helden in sei-
ner Not darstellt, zwischen selbstloser Tugend oder substanzloser Begier-
de entscheiden zu miissen, blieb bewusst ausgespart. Dartiber hinaus wird
der Renaissance-Humanismus im vorliegenden Text durch die schopfe-
rische Verbindung von Kunst, Technik und Mathematik charakterisiert,
die das Verhaltnis zwischen innerer und aufSerer Natur nachhaltig ver-
dnderte. Es dauerte jedoch, bis die Verdnderungen historisch und gesell-
schaftlich wirksam wurden.

Im dritten Teil (»Elemente des Totalitarismus«) werden einige dieser
Auswirkungen genauer analysiert. Wahrend in der Renaissance antike
Vorstellungen tiber die Arbeit als Kampf gegen natiirliche und tiberna-
tiirliche Machte zunichst umgedeutet wurden, indem vor allem kreative

22

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUM INHALT

Erfinder, Kiinstler und Wissenschaftler sich als Erfullungsgehilfen der
Natur verstanden, riickte im Zeitalter der Aufklarung der Gedanke der
Naturbeherrschung wieder in den Vordergrund. Am Beispiel von He-
gels Bestimmung des Verhiltnisses von »Herrschaft und Knechtschaft«
wird gezeigt, dass die Arbeit zur zentralen Kategorie der sich herausbil-
denden biirgerlichen Gesellschaft avancierte, ohne dass der auf Leben
und Tod gefithrte Kampf um wechselseitige Anerkennung aufgelost wur-
de. Laut Hegel erhilt der Knecht sein Leben fiir den Preis unterdriickter
Begierde und verhinderter Anerkennung, wihrend der Herr zwar An-
erkennung findet, jedoch in Bezug auf die hergestellten Dinge unselb-
standig bleibt, die schlieflich in der unendlichen Aufeinanderfolge von
»Begehr und Verzehr « verschwinden. Im vorliegenden Text wird der bir-
gerliche Begriff der Arbeit zunachst am Beispiel der pidagogischen Re-
formvorstellungen im Philanthropismus erortert. Ausgangspunkt hierfiir
sind die Arbeiten von Gutsmuths (» Gymnastik ist Arbeit im Gewande
jugendlicher Freude«), Villaume (»Wo ist der Punkt, von welchem man
sagen konnte: Weiter kann der Mensch nicht kommen?«) und Campe
(»Je mehr die ursprunglichen Krifte eines Menschen sich dem Eben-
mafSe nihern, desto grofser und ausgebreiteter ist seine Brauchbarkeit
im biirgerlichen Leben«). Gezeigt wird, wie im Ringen um das richtige
Verhiltnis zwischen »Brauchbarkeit« und »Vollkommenheit« die
Entwicklung jedes Einzelnen mit dem gesellschaftlichen Ganzen versohnt
werden sollte, um die kiinftigen Biirger friihzeitig auf die Anforderungen
industrieller Geschiftigkeit und Lohnarbeit vorzubereiten. Am Beispiel
der philanthropischen Gymnastik wird anschlieffend verdeutlicht,
wie durch die systematische Anwendung physikalischer Gesetze eine
planmifige Ubung und Disziplinierung des Kérpers angestrebt wurde.
Im Versuch einer Encyklopddie der Leibesiibungen von Vieth wurde das
Programm einer rationalen Bearbeitung des Korpers vorgelegt. Nachdem
zunichst der Korperbau und die Bewegungen zergliedert wurden, setzte
der Autor die einzelnen Teile gedanklich wieder zusammen und entwi-
ckelte fiir jedes Element besondere gymnastische Ubungen fiir das all-
gemeine Ziel einer »planmifSigen anhaltenden Erziehung«. Der Korper
— inklusive aller Wahrnehmungen und Bewegungen — diente ihm hierbei
als Material, auf welches das »vorurteilsfreie Wissen« anzuwenden war,
um samtliche Perfektionspotenziale bestmoglich ausschopfen zu konnen.
Die philanthropischen »Musteranstalten der Erziehung« entwickelten
sich auf diese Weise zu Orten nicht nur der geistigen, sondern auch der
korperlichen Kontrolle und Disziplinierung. Die Stirkung individueller
Krifte beschrankte sich jedoch nicht auf padagogische Reformvorstel-
lungen. Am Beispiel der frithen deutschen Nationalbewegung wird an-
schliefSend gezeigt, wie »die Entwicklung der korperlichen Fertigkeit«
(Fichte) fiir politische Zwecke eingesetzt wurde. Fichtes Uberlegungen
zur »Nationalerziehung« wurden von Jahn nahezu zeitgleich in die Tat

23

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

gesetzt. Anders als die philanthropische Gymnastik verfolgte die » Turn-
kunst« ein dezidiert politisches Anliegen. Das Turnen diente sowohl der
volkstimlichen Erbauung als auch der Kampfvorbereitung. Anders als
Fichte ging es Jahn nicht darum, »das Reich des Geistes und der Ver-
nunft zu begriinden« (Fichte). Vielmehr versuchte er auf seine Weise, mit
schwirmerischen und kdmpferischen Mitteln, einen politischen Beitrag
zur Volkserziehung zu leisten. Beide Elemente, die aufgeklarte Niichtern-
heit des Philanthropismus und die volkstimliche Romantik der frithen
Turnbewegung, bereiteten den Boden fiir das von Hegel — im Jahr 1830
als Philosoph des Rechts und des Staates — eingeforderte Opfer person-
licher Freiheiten zugunsten allgemeiner Erfordernisse.

Der Zweite Band steht unter der Uberschrift »Rastlose Korper und
entzweite Natur«. Angedeutet wird damit, dass die Beschleunigung des
Lebens im Zuge seiner fortschreitenden Technifizierung im modernen
Sport programmatisch wird und in den Heldenmythen der Massenkul-
tur ihren passenden Ausdruck findet.

Im vierten Teil (»Phinomene der Massenkultur«) werden zunichst
die Bedingungen fiir eine Regulierung und Steuerung von Lebensprozes-
sen in den Blick genommen, die an einer dynamischen Entfaltung bezie-
hungsweise 6konomisch-produktiven Verwertung korperlicher Potenzi-
ale beteiligt sind. Das Feld biopolitischer Strategien (Foucault) wird hier
zunichst am Beispiel des Ubergangs von der rationalen Durchdringung
des Korpers unter Ausnutzung seiner mechanischen GesetzmafSigkeiten
hin zur physiologischen Auffassung vom Korper als »reizbare Maschi-
ne« (Sarrasin) beschrieben. Wihrend die philanthropische Gymnastik
noch darauf abzielte, den Korper durch »physikalische Behandlung«
(Gutsmuths) zu verandern, zielte die »organische Physik« (Vatin) da-
rauf ab, das menschliche Gewebe — Nerven, Muskeln - als physiologi-
sches Energiereservoir zu nutzen. Anders als im mechanischen Modell,
nach dem verschiedenartige Krifte von auflen auf den Korper einwir-
ken, wurde das Energie- und Kraftzentrum im 19. Jahrhundert in den
Korper selbst verlegt und zum Inbegriff des Lebendigen erklart. Um den
Korper als ergiebige Energiequelle nutzbar zu machen, riickten seine in-
neren Funktionen und Stoffwechselvorginge in den Fokus neuer Wis-
sensdiskurse und Verwertungsstrategien. Scheiterten altere Vorstellungen
vom »Korper als Automaten« (Descartes, La Mettrie) noch an der Frage,
wie Bewegungsablaufe mit mentalen Vorgiangen zu verbinden seien, bot
sich jetzt die Aussicht, das Denken und Handeln aus der inneren Natur
der »Maschine Mensch« (Rabinbach) abzuleiten. Der athletische Korper
wurde in diesem Zusammenhang zum Vorbild, da seine Ermiidung durch
gezieltes Training verzégert werden konnte und die Nerven vor Uberrei-
zung geschiitzt wurden. Vor diesem Hintergrund versprachen neue Dis-
ziplinen wie die Hochleistungsmedizin oder die Psychotechnik einen Bei-
trag zur Verringerung negativer Auswirkungen moderner Industriearbeit

24

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUM INHALT

(»industrial fatigue«). Die damit einhergehende Forderung bestand
darin, sowohl das individuelle als auch das kollektive Arbeitspensum zu
erhohen, um den Anforderungen des modernen Lebens standzuhalten.

Der Sport gilt heute als Sozialbereich, in dem vitale Energien mittels
korperlicher Ubungen und Verausgabungen in vergleichsweise harmlo-
ser Weise zum Ausdruck gebracht werden. Harmlos deshalb, weil es im
sportlichen Wettkampf nicht um Uberleben und Tod, sondern um Sieg
und Niederlage geht. Dies war jedoch nicht immer so. Insbesondere die
Verschrankung mit anderen Sozialbereichen — Mythos, Religion, Poli-
tik, Erziehung, Militar und Medizin — fuhrte dazu, dass sportliche Wett-
kdampfe und Praktiken fiir unterschiedliche Interessen und Zielsetzun-
gen eingesetzt wurden.

Am Beispiel des englischen Sonderwegs in die Moderne wird zundchst
gezeigt, wie die Sportentwicklung bereits im Mittelalter durch frith aus-
gebildete Geld- und Markbeziehungen im zentralistisch gefithrten Insel-
reich begunstigt wurde. Mirkte dienten seit jeher nicht blofs dem Waren-
tausch, sondern fungierten ebenso als Schauplatze fiir soziale Praktiken
und historische Gebrauche. Dementsprechend fanden auch die »popu-
lar games« einen festen Platz an stidtischen Markt- und kirchlichen
Festtagen. Im so genannten »goldenen Zeitalter Englands« wurden
schlieflich wichtige Weichen fiir die nachfolgende Sportentwicklung
gestellt. Die »useful recreations« erschienen geeignet, die 6ffentliche
Ordnung zu stabilisieren, so dass die »English sports« schon im 17.
Jahrhundert Abwechslung und Spannung jenseits kirchlicher Regularien
und standischer Strukturen boten. »Modern« wurde der Sport jedoch
erst im »langen 19. Jahrhundert« (Hobsbawm). Kennzeichnend hierfiir
ist, dass sich einzelne Sportarten insbesondere im letzten Jahrhundert-
drittel gesellschaftlich etablieren konnten, indem verbindliche Regelwer-
ke und organisatorische Strukturen geschaffen wurden, die einen selb-
stindigen Wettkampfbetrieb und kontinuierliche Leistungsvergleiche
ermoglichten. Hierdurch wurde das gesellschaftliche Interesse deutlich
belebt. Die stetig erweiterten Rahmenbedingungen begiinstigten sportbe-
zogene Professionalisierungen und Aufstiegschancen auch fur Vertreter
aus unteren sozialen Schichten. Spitestens gegen Ende des 19. Jahrhun-
derts besaf$ der englische Sport das Potenzial, die »Massenseele« (Kra-
cauer) zu erreichen. Begleitet wurde diese Entwicklung von unterneh-
merischen, kirchlichen und schulischen Initiativen, die in je spezifischer
Weise darauf abzielten, den negativen Auswirkungen der Industrialisie-
rung durch gesundheits- und gemeinschaftsfordernde Mafsnahmen zu
begegnen. Unter der Bezeichnung »rational recreation« wurde dem Sport
vor allem von Vertretern der sich neu formierenden englischen Mittel-
schicht eine gesellschaftlich wichtige Ausgleichsfunktion zuerkannt. Zu-
gleich erhohte sich die Zahl der — aktiven und passiven — Sportinteressen-
ten, so dass die zunehmende Kommerzialisierung sportlicher Aktivitdten

25

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

auf giinstige Verwertungsbedingungen traf. Das Streben nach sportli-
chen Hochstleistungen entsprach nicht nur der biirgerlichen Idee vom
»bestandigen Fortschreiten zum Besseren« (Kant), sondern bot zudem
Moglichkeiten der Teilhabe fir diejenigen, die den Sport als Vorbild fiir
die »Bestenauslese« (Darwin) im alltdglichen Existenzkampf ansahen.
Da Leistungen und Rekorde im Sport nicht an bestimmte Ziele gebun-
den waren, sondern um ihrer selbst willen erzielt werden konnten, er-
gaben sich zahlreiche Ankniipfungsméglichkeiten fiir unterschiedliche
Auslegungen. Der allgemeine Fortschrittsglaube war so stark, dass die
naheliegende Frage nach dem »Wozu« immer starker ins Abseits ge-
riet. Die Mehrheit war nur am »Sieg als solchem« beziehungsweise am
»Erfolg iiberhaupt« (Arendt) interessiert, wofur der Sport eine passen-
de Buihne bot.

Parallel dazu beforderte der moderne Olympismus mithilfe von
Coubertins »religio athletae« das sportreligiose Bedurfnis nach
Bedeutung und Sinn. Gemeint waren damit nicht bestimmte religiose
Inhalte, sondern ein religioses Empfinden, das nach Auffassung des
Begriinders der modernen Olympischen Spiele als »weltliches Hochamt
des Volkes« einzulosen war. Die olympischen Ziele blieben auffallend
vage beziehungsweise »vielvertraglich« (Lenk). Das Hauptaugenmerk
richtete sich insbesondere auf die jeweiligen Inszenierungsformen der
Spiele — ahnlich der Unterscheidung zwischen dem Glaubensinhalt (»fi-
des quae creditur«) und dem Glaubensakt (»fides qua creditur«) im
Katholizismus. Die quasi-religiosen Pathosformen des streng einzuhal-
tenden olympischen Zeremoniells dienten vor allem der dsthetischen Ex-
position der jeweiligen Ausrichter, Athleten und Nationen. Den Stoff
hierfiir bot die Umsetzung des olympischen Steigerungsimperativs (»citi-
us, altius, fortius«) sowie die Herausstellung »der Besten« im sportlichen
Wettkampf.

Am Beispiel der Olympischen Spiele in Berlin 1936 sowie in Min-
chen 1972 wird exemplarisch aufgezeigt, wie die inhaltlichen Leerstel-
len des »Neo-Olympismus« (Coubertin) in politisch gegensatzlicher
Weise ausgedeutet werden konnten. Wihrend im Nationalsozialismus
bis zur Vergabe der Spiele an Berlin volkische Einstellungen dominierten,
die sich an der »deutsch-nationalen Tradition« (Jahn) bemafSen und
fundamentale Kritik am »zweckmafSigen Sport« (Baeumler) tibten, be-
sann man sich nach 1933 zusehends auf antike Quellen, die im Sin-
ne des klassisch-germanischen Rasseverstindnisses umgedeutet wurden,
um die Olympischen Spiele fiir propagandistische Zwecke nutzen zu
konnen. Anhand des olympischen Fackellaufs, der Anlage des Reich-
sportfeldes sowie der filmisch simulierten Wiederbelebung der Anti-
ke wird gezeigt, wie die Spiele 1936 als politisches Mittel im Kampf
um die symbolische Kontrolle der Vergesellschaftung eingesetzt wur-
den. 36 Jahre spiter, bei den Olympischen Spielen 1972 in Miinchen,

26

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUM INHALT

sollte jede Erinnerung an die Spiele von 1936 verhindert werden. Mit-
ten im Kalten Krieg und an der geographischen Grenze zwischen den
rivalisierenden Staaten der Westmichte und des Ostblocks, trafen erst-
mals die mit eigenen staatlichen Hoheitszeichnen antretenden beiden
deutschen Olympiamannschaften aus der Bundesrepublik und der DDR
aufeinander. Um die Brisanz der olympischen NS-Geschichte sowie des
politischen Wettbewerbs mit der DDR zu entschirfen, wurde fir die
XX. Olympiade das Motto der »heiteren Spiele« ausgegeben. Miinchen
sollte als Geburtsstadt des modernen Deutschlands prasentiert werden.
Gleichzeitig war man im Vorfeld der Spiele darum bemiiht, den erwart-
baren sportlichen Leistungsvorsprung der DDR-Olympiamannschaft
moglichst gering zu halten, indem erfolgreiche Strategien und Struk-
turen des DDR-Sportsystems vonseiten der Bundesrepublik tibernom-
men wurden. Die politische Bedeutung der Spiele, die durch das Atten-
tat auf die israelische Olympiamannschaft unvermittelt ins Bewusstsein
riickte, bestand darin, die Bundesrepublik gegeniiber der Weltoffentlich-
keit als demokratischen, modernen und erfolgreichen Staat zu prasen-
tieren. Am Beispiel der Olympischen Sportanlagen, der Eroffnungsfeier
sowie des Olympiafilms wird gezeigt, wie dieses Bild technisch geplant,
asthetisch arrangiert und politisch genutzt wurde. Die beiden hier un-
tersuchten Beispiele stimmen — trotz aller offensichtlichen Gegensitze
und Abgrenzungsbemiihungen — darin iiberein, dass ihre jeweilige Sym-
bolsprache von den vorherrschenden gesellschaftlichen Rahmenbedin-
gungen nicht zu trennen ist. Dies gilt fiir die architektonische, zeremo-
nielle und kiinstlerische Ausgestaltung gleichermaflen. Die Rede von
der » Autonomie des Sports«, der nur auf sich selbst verweist und den
Status gesellschaftlicher Neutralitit beansprucht, wird heute vonseiten
der Olympischen Bewegung regelmifSig als Vorwand genutzt, um eige-
ne politische Einflussmoglichkeiten und 6konomische Interessen mog-
lichst ungestort durchsetzen zu konnen. Von seinem »Griindervater«
hat sich der weltumspannende »Neo-Olympismus« ebenso pragmatisch
wie selbstgefillig weit entfernt. Als sakularer Kult und Geschaftsmodell
erweist sich die olympische Idee seit geraumer Zeit auch ohne erhabenen
Uberbau als iiberaus massentauglich und profitabel.

Zum Abschluss wird das frithe Aufkliarungsversprechen einer »Entfes-
selung des Individuums« unter der Uberschrift »Heldenmythen« einer
erneuten Priifung unterzogen. Ausgangspunkt hierfiir ist die Uberlegung,
dass die heroische Auflehnung gegen tibernatiirliche Machte im Mythos
nicht nur einen Zugewinn menschlicher Macht und Stirke bewirkte,
sondern ebenso an das Opfer gebunden war, das im Kampf gegen inne-
re Widerstinde und duflere Zwinge zu erbringen war. Diese geschicht-
liche Lehre gilt es zu beriicksichtigen, wenn etwa moderne Sporthelden
als epische Figuren und Stellvertreter fiir weitverbreitete Ambitionen ins
grelle Rampenlicht geriickt werden. SchliefSlich erbringen nicht nur »die

27

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

im Dunkeln« Opfer, sondern es leiden auch »die im Lichte« (Brecht) —
eine Einsicht, die dem griechischen Denken sehr vertraut war. Auch die
neuzeitlichen Helden scheiterten in ihrem Streben nach »innerer Wahr-
haftigkeit« (Petrarca) und »dufSerer Bewdhrung« (Burckhardt). Der an-
tike Herakles diente den Renaissancefiirsten vorzugsweise als gefalli-
ge Kulisse und dem gemeinen Volk als vorbildhafter »Held der Arbeit«
avant la lettre. Zwar bedurfte es nicht mehr des gottlichen Beistandes,
um einen heroischen Eindruck zu hinterlassen. Jedoch lag die ganze Last
nunmehr auf den Schultern der Protagonisten, die ohne Hoffnung auf
schicksalhafte Unterstiitzung oder himmlischen Trost zurechtkommen
mussten. Die hieran anschlieffenden modernen Genies, Fiihrer, Abenteu-
rer und Martyrer verliefSen sich aufopferungsvoll auf ihre eigenen Kraf-
te, indem sie aus ihrer metaphysischen Not eine weltliche Tugend mach-
ten. Um den wachsenden Anforderungen des modernen Lebens gerecht
zu werden, war es von Vorteil, auch den Korper zu vervollkommnen,
um alle Leistungspotenziale bestmoglich ausschopfen zu konnen. Es ist
kein Zufall, dass die ersten Sportler schon vor Beginn der Viktoriani-
schen Epoche in England einer noch begrenzten Offentlichkeit durch
entsprechende Presseberichte bekannt gemacht wurden, da sie den hoch-
geschitzten men of action — Eroberer, Offiziere, Abenteurer des British
Empire — durchaus dhnlich waren. Spitestens in der zweiten Halfte des
19. Jahrhunderts jedoch, wihrend der ersten Hochphase der englischen
Sportentwicklung, vergrofSerte sich auch die Anzahl einschlagiger Sport-
zeitschriften, die eine stetig anwachsende Leserschaft zu begeistern wuss-
ten, indem sie einzelne Sportler zu »folk heroes« (Higgins) stilisierten.
Verehrt wurden vor allem hard-boiled males, die es verstanden, den
Widrigkeiten im Wettkampf zu trotzen und Verletzungen tapfer zu er-
tragen. Neben den gentlemen-sportsmen betraten mit einiger Verspatung
schliefflich auch namhafte working-class beroes die Buihne, die im Wett-
kampf mutig und ungebindigt auftraten, im »normalen Leben« jedoch
moglichst einfach und bescheiden bleiben sollten. In jedem Fall galten
ihre sportlichen Erfolge als populdre Zeugnisse aufstrebender Willens-
stirke und Widerstandskraft. In Deutschland setzte diese Entwicklung
erst spater ein. Die Zuschauerzahlen bei Sportveranstaltungen stiegen
vor allem in der Weimarer Republik an, wofur insbesondere die Mitglie-
der des neuen »Angestelltenheeres« (Kracauer) verantwortlich waren,
deren wachsende Unterhaltungsbedurfnisse mit vagen Aufstiegshoffnun-
gen verkniipft waren. Dies fithrte dazu, dass immer haufiger auch selbst-
ernannte Helden auf die offentlichen Bithnen drangten. Auffallig war
das Bemiihen, selbst mit bescheidenen Mitteln moglichst hohe Ertriage
zu erzielen. Einzelnen Protagonisten gelang es zwar, eine gewisse Auf-
merksambkeit zu erreichen und lukrative Werbevertrage abzuschliefSen.
Allerdings erschien die Zeit firr grofle Heldenfiguren und massenwirk-
same Heroengeschichten noch nicht reif, da die Schrecken des Ersten

28

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUM INHALT

Weltkriegs noch zu nahe waren. Dies dnderte sich erst im Nationalsozi-
alismus, der die politischen Potenziale sportlichen Heldentums friih er-
kannte. Die Boxkampfe zwischen Max Schmeling und Joe Louis wurden
— freilich nicht nur in Deutschland — zu rassischen und politischen Aus-
einandersetzungen erklirt. Der Staatsapparat stellte seine wirkmachti-
ge Propagandamaschine zur Verfiigung, so dass sportliche Erfolge ohne
Umwege weltanschaulich vereinnahmt werden konnten. Unter diktato-
rischen Bedingungen wurde die Apotheose des Sporthelden zum politi-
schen Erfolgsmodell. Nach dem Ende der NS-Schreckensherrschaft und
den Graueln des Zweiten Weltkriegs dauerte es wiederum, bis heroische
Narrative im offentlichen Bewusstsein erneut Fufs fassen konnten. In
Deutschland sorgte der unerwartete Erfolg der Nationalmannschaft bei
der Fufsballweltmeisterschaft 1954 dafiir, dass eine zumindest partielle
Regeneration des beschadigten Nationalgefiihls einsetzte. Der Sport er-
hielt hierdurch einen weiteren Schub, sofern er bestindig neue Helden
hervorbrachte, ohne dass hierfiir eine Auseinandersetzung mit den fal-
schen Helden der Vergangenheit notig war. Sportliche Wettkampfe als
Ausdruck simulierter Ernsthaftigkeit und gespielter Leichtigkeit erschie-
nen geradezu pradestiniert, die Zuschauer auf ebenso harmlose wie anre-
gende Art zu unterhalten und mit unverfianglichen Heldengeschichten zu
versorgen. Die Nachfrage nach aufSeralltaglichen Ereignissen und cha-
rismatischen Figuren stieg parallel zum wirtschaftlichen Wachstum, so
dass auch die konsumorientierte » Produktion von Bediirfnissen« (Hell-
mann) sich hierauf einstellte und den Markt mit immer neuen Helden-
taten versorgte. Auch hierfiir bot der Sport eine passende Biihne, da die
regelmifSigen Wettkimpfe wiederkehrende Gelegenheiten heldenhafter
Bewihrung in kiinstlich erzeugten Konfliktsituationen boten. Das Bild
des Sporthelden wurde durch frische Farben und Formen erginzt. Die
Galerie der »Heldentypen« (Bette), die mit spezifischen Leistungen, Ei-
genarten und Merkmalen eine starke Bewunderungs- und Identifika-
tionsbereitschaft beim Sportpublikum auslosen, wird bis heute immer
grofSer. Allerdings ist die offentliche Gefuhlsbindung nach hier vertre-
tener Auffassung nicht einfach gegeben, sondern das Produkt niichtern
kalkulierter Verwertungsinteressen. War die professionale Vermark-
tung des Sports in den 1960er und 1970er Jahren in Deutschland noch
nicht weit vorangeschritten, so dass die Protagonisten ihren Helden-
status noch selbst beeinflussen konnten, kam es hieran anschlieflend zu
drastischen Veranderungen. Hauptgrund hierfir war die mediale Aus-
weitung der Sportpriasenz durch Pay-TV und Internetangebote, die den
Spitzensport zu einem wichtigen Teil der Unterhaltungsindustrie mach-
ten. Zugleich verbesserten sich die kommerziellen Vermarktungsbedin-
gungen, so dass bisher unzugingliche Geldquellen erschlossen wurden.
Hiervon profitierten Unterhaltungsangebote generell, weshalb auch die
Unterschiede zwischen Sport- und Popkultur immer kleiner wurden. Die

29

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

grofsen Sporthelden verkorpern inzwischen 6konomisch relevante Mar-
ken, die sowohl von global agierenden Konzernen als auch von autokra-
tisch regierten Staaten genutzt werden, um ihr 6ffentliches Image aufzu-
bessern. Ahnlich wie bestimmte Produkte als Marken stilisiert werden,
um konsumistische Wahlverwandtschaften und soziale Zugehorigkei-
ten anzuzeigen, werden auch moderne Sporthelden besondere Marken-
eigenschaften attestiert, die dazu beitragen, die »Kundenbindung« zu
erhohen. Gegenwirtig werden die Helden des Sports in den »Mythen-
maschinen« der Unterhaltungsindustrie entworfen und von kreativen
»Brainpools« vermarktet. Zum Vorschein kommen sie jedoch im Rah-
men sportlicher Ereignisse, so dass der irrige Eindruck entsteht, ihr 6f-
fentlicher Heldenstatus wiare mit ihnen selbst identisch.

Der moderne »Heldenfetischismus« ist eine weitere Spielart des » Wa-
renfetischismus«. Die Mystifikation ruhrt daher, dass man den Helden
wie den Waren das ihnen zugrunde liegende gesellschaftliche Verhiltnis
nicht ansieht. Und dhnlich wie die »gesellschaftlichen Verhiltnisse der
Sachen« (Marx) von den Produzenten nicht kontrolliert werden kon-
nen, verselbstandigt sich auch der Heldenstatus gegeniiber der Person
des Helden. Waren es im Mythos die gottlichen Machte, die den Hel-
den zu ihrem Werkzeug machten, so sind es heute die kulturindustriellen
Verwertungsbedingungen, die ihn entindividualisieren. Folgt man die-
ser Sichtweise, so erweisen sich die modernen Heldenfiguren schliefSlich
als » Charaktermasken« mit hypertrophen menschlichen Eigenschaften.

30

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1
Athletismus und Adelskultur

Weil er lebt, so wird dem Mann kein grofSeres Lob sein,
Als was er selber vollbringt mit eigenen Handen und
FiifSen.

Homer, Odyssee

Man ist nirgends mehr heimisch, man verlangt zuletzt
nach dem zurtick, wo man irgendwie heimisch sein
kann, weil man dort allein heimisch sein mochte: und
das ist die griechische Welt! Aber gerade dorthin sind
alle Briicken abgebrochen, — ausgenommen die Regen-
bogen der Begriffe!

Friedrich Nietzsche, Der Wille zur Macht

Die Beschiftigung mit antiken Uberlieferungen sieht sich damit konfrontiert,
dass ein sicherer Zugang zum Eigensinn historischer Quellen verschlossen
bleibt. Dieses Grundproblem jeder Geschichtsschreibung stellt sich im Fal-
le der griechischen Welt in besonderer Weise, da die »Verschrianktheit von
Mythos und rationaler Arbeit«, die Horkheimer und Adorno im Ubergang
vom lebendigen Gesang zum tiberlieferten Epos der »sinnerfiillten homeri-
schen Welt«* herausstellen, zugleich »die Verschlingung von Prahistorie und
Geschichte«* markiert. So wie der alteste Glaube an die Belebtheit der Na-
tur in den polytheistisch gedeuteten Metamorphosen der Gotter- und Men-
schengestalten aufgenommen und spater in der philosophisch verfeinerten
Seelenwanderungslehre fortgefithrt wurde, ldsst sich keine einfache Grenze
zwischen mythischen Anklangen und geschichtlichen Ereignissen ziehen. »In
der groflen Reihe von Schattierungen zeigt sich ... die Herrschaft der Moira
uber das Erdenleben teils rein, teils durch Gottereinmischungen bedingt. «3
Wiirde man iiberhaupt eine Ordnung dem mythischen Kosmos beilegen wol-
len, dann wire das allgemein und unbegreiflich wirksame Schicksal wohl
der michtigste Grund, da die Gotter mit ihren allzu menschlichen Eigen-
arten von ihren Abbildern zunichst nur darin sich unterscheiden, dass sie

1 Horkheimer/Adornor972, S. 50.

2 Ebda.,S. 53.

3 Burckhardt 1958,Bd. VL, S. 118. An anderer Stelle heifst es: »Der Mythus ist
eine allgemeine Voraussetzung des griechischen Daseins. Die ganze Kultur
samt allem Tun und Lassen war noch die alte, urspriingliche, nur allmih-
lich weiter gebildet. Von zahlreichen Formen des Lebens kannte man noch
den mythischen oder heiligen Ursprung und fiihlte sich demselben noch sehr

nahe.« Ebda.,Bd. V, S. 31.

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

unsterblich sind. Thr eigenes Schicksal vermogen selbst die olympischen Got-
ter nicht zu bestimmen, auch wenn sie sich anmafSen, tiber die ganze Welt zu
herrschen. Dass vor diesem anthropomorphistischen Hintergrund die Got-
terwelt selbst allerlei Schattierungen aufweist und heldenhafte ebenso wie
niedertrachtige Eigenschaften in einzelnen Gestalten vereint, muss nicht ei-
gens herausgestellt werden. Die zahlreichen antiken Darstellungen und Zeug-
nisse vermitteln hiertiber ein anschauliches, obgleich selten einstimmiges Bild.

Aufschlussreich fir das hier behandelte Thema ist, dass der griechische
Mythos neben den panhellenischen Géttern und Heroen eine uniibersicht-
liche Anzahl autochthoner Erziahlungen und Kulthandlungen kennt, die
sich auf lokale Besonderheiten beziehen. Zu nennen wire hier beispiels-
weise die Verehrung einzelner Gottheiten, die als Grinder oder Stifter ei-
ner Stadt angesehen wurden. Daruber hinaus standen auch einzelne Prak-
tiken, wie etwa die des Wein- und Ackerbaus oder der Viehzucht, unter
der Obhut besonderer Schutzgotter, die dafiir Sorge trugen, dass die fiir
die jeweiligen Titigkeiten niitzlichen Regeln eingehalten wurden. Fiir na-
hezu jeden bevorzugten Ort, jede wichtige Handlung oder auffallende
Naturerscheinung wurde ein Gott oder Heros in Anspruch genommen
und verehrt. In politischer Hinsicht wurde dadurch erreicht, dass selbst
konkurrierende Praktiken (technai) nebeneinander bestehen konnten, so-
fern ihnen ein spezifischer Kultort sowie ein besonderer Zeitabschnitt im
Festtagskalender zuerkannt wurden. Erst durch die jeweiligen Riickbin-
dungen an ein vorgeschichtliches gottliches Ereignis war es moglich, dass
selbst unterschiedliche Orte und Praktiken als in einem mythischen Grund
miteinander verbunden angesehen werden konnten. »Wir haben also zu-
néchst in den Mythologien vor uns einen logos, der die verschiedenen lo-
goi den verschiedenen technai durchaus beldsst.«# Dies dndert sich erst,
als es nicht mehr um die blofSe Darstellung beziehungsweise Auffithrung
zeit- und ortsbezogener Besonderheiten geht, sondern die Frage nach dem
begrifflich Allgemeinen, das heifst nach dem die unterschiedlichen technai
tibergreifenden logos gestellt wird. Diese neue Aufgabe einer begrifflichen
Schau des nun nicht mehr anschaulich Fassbaren tibernimmt schliefSlich
die Philosophie, die den »Bruch mit dem Mythos«’ im Kontext der grie-
chischen Antike allerdings erst relativ spat vollzieht.

Der Riickblick auf die griechische Polis- und Adelskultur steht somit vor
dem Problem, dass ihre Anfange bis weit in die archaische Zeit¢ zurtickrei-

4 Heinrich 1986, S. 156 (im Original nicht hervorgehoben).

5 So die Kapiteliiberschrift bei Burckhardt 1958, Bd. VIL S. 282. Der Autor be-
schreibt dort ausfiihrlich, dass dieser Bruch nicht plotzlich, sondern allmahlich
erfolgt und zahlreiche Uberginge — iiber Pythagoras und die Sophisten bis zu den
Vertretern der ionischen Schule — aufweist. Vgl. ausfiihrlich dazu Nestle 1975.

6  Wie bei allen historischen Epochenunterscheidungen gibt es auch fiir die hier ver-
wendeten Zeitbegriffe keinen allgemeinverbindlichen Bezugspunkt. Die im Text
genannten Angaben beziehen sich auf die folgenden Zeitabschnitte: geometrische

32

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

chen, ihre Bedeutungen jedoch erst in spaterer Zeit festgehalten wurden.
Dieser Hinweis ist nicht trivial, wenn man bedenkt, welche negativen Ur-
teile insbesondere die Philosophen des klassischen Zeitalters gegeniiber
den archaischen Dichtern ausgesprochen haben, die fiir die mafSgeblichen
schriftlichen Uberlieferungen aus der griechischen Friihzeit verantwortlich
sind. Jacob Burckhardt spricht in diesem Zusammenhang sogar von einem
»ausgesprochenen Hass gegen Homer und seine Gotterwelt«?, der bei Pla-
ton in der bekannten Kritik an der mythischen Vermenschlichung der Got-
ter zum Ausdruck kommt, die »weder mit der Gottesfurcht noch mit der
Wahrheit«® sich vertragen soll. Fiir den hier behandelten Zusammenhang
sind freilich nicht einzelne Griinde oder gar biographische Anlisse® rele-
vant, die gegen den Mythos vorgebracht werden, sondern es ist daran zu
erinnern, dass es einen exklusiven thematischen Zugang jenseits histori-
scher Deutungskontexte nicht gibt. Allenfalls ist es moglich, die Richtung
des Umgangs mit den unterschiedlichen Traditionen in der antiken Welt
anzudeuten, die darauf zielt, den heterogenen Anthropomorphismen mog-
lichst zu entkommen und durch einen — orts- und zeitlosen — Logomor-
phismus zu ersetzen. Man mag darin ein »welthistorisch[es], mit lauter un-
mittelbarem, personlichem, bei Lebzeiten der Philosophen fast gar nicht
durch Biicher vermittelte[s] Wirken«'® erkennen. Gesetzt ist damit jedoch
auch, dass alles Vielfaltige und vermeintlich Unreine, wie insbesondere die
mythischen Gotter-Mensch-Beziehungen, aber auch ganz praktische Ta-
tigkeiten, wie die Bildhauerei, das Verfassen von Gedichten oder Theater-
stiicken, gymnastische Ubungen, Vasenmalerei etc., seither mit dem Ma-
kel behaftet ist, ein blofSes unvollkommenes Abbild des reinen Denkens
zu sein. Dieser Zug ins Unbedingte, der dem griechischen Denken eigen
ist, iberwindet das mythische Denken vor allem durch AbstofSung; die da-
durch entstandene Kluft l4sst sich nicht iiberwinden — mit Ausnahme viel-
leicht durch die »Regenbogen der Begriffe«**, wie Nietzsche ebenso illu-
sionsfrei wie sehnstichtig anmerkt.

Zu diesen Regenbogen gehoren sicherlich die mythischen Erzidhlun-
gen. Insbesondere Homers Gesiange der Ilias und der Odyssee geben
ein anschauliches Zeugnis iiber die zu jener Zeit vorherrschenden Be-
weggriinde des als »mannlich«'* gefassten Handelns, das sich darin

Zeit (10.-8. Jhd. v. Chr; archaische Zeit (7.-6. Jhd. v. Chr.); klassische Zeit (5.~
4.]hd. v. Chr.); hellenistische Zeit (Ende 4. Jhd.~1. Jhd. v. Chr.); romische Zeit (1.
Jhd. v. Chr.—4. Jhd. n. Chr.); frithchristliche Zeit (4.—7. Jhd. n. Chr.).

7 Burckhardt 1958, Bd. VIL, S. 295.

8  Platon 1993 ¢, Staat, 391 e.

9  Burckhardt 1958, Bd. VIL, S. 299.

10 Vgl ebda., S. 340.

11 Siehe dazu das Eingangszitat zu diesem Kapitel von Nietzsche 1980, S. 678.

12 Siehe dazu ebenfalls das vorangestellte Zitat zu Beginn dieses Abschnitts von
Homer 1962, Odyssee, S. 103 (VIIL. Gesang, 146-148).

33

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

konzentriert, »allzeit allen voran der Beste zu sein und der Erste«'3. Wir
werden sehen, dass dieses agonale Verstindnis als eine Konstante im
griechischen Leben anzusehen ist, wenngleich genauer zu bestimmen
bleibt, welches Leben an welchem Ort und in welcher Epoche gemeint
ist. Denn nicht sind Ehrliebe oder Ruhmsucht, die dem Wetteifer zugrun-
de liegen mogen, als feste anthropologische GrofSen zu fassen, sondern
es bleibt aufzuzeigen, dass die philotimia selbst einen Bedeutungswan-
del durchlduft. Mit Blick auf das bisher Gesagte sei hier darauf verwie-
sen, dass es einen Unterschied macht, ob man beispielsweise im kriege-
rischen Kampf, in der Tradition eines Gottes oder Heroen stehend, dem
nacheifert, was der Mythos beschreibt, oder ob die Kriegsfithrung — wie
bei Platon — vergleichsweise niichtern als gewinnbringende Aufgabe des
Staates™ gefasst wird. Wihrend der archaische Krieger seine techne als
Form der Gotterverehrung (theoria) ansieht, indem ihre praktische Aus-
fuhrung den Bezug zur Gotterwelt aktualisiert und beglaubigt, dient der
Kriegseifer in spéterer Zeit vor allem niitzlichen Zwecken. Nicht nur hat
sich also das griechische Kriegshandwerk tiber die Jahrhunderte verin-
dert — vom Burgerherr der Strategen zum Soldnerheer der Hopliten —,
sondern ebenso die Haltung hierzu. Und so verwundert es nicht, dass
Platon im Staat nicht mehr auf den »edlen Burger« setzt, um die innere
und dufsere Ordnung der Polis zu sichern, sondern hierfiir den Stand der
Weichter beziehungsweise Krieger einsetzt. In der Ilias bekampfen noch
die tapferen archaischen Helden die belagerte Stadt und richten ihren
Zorn gleichermafSen gegen den Feind und seine ihn unterstiitzenden Got-
ter; dagegen bestimmt Platon das Kriegshandwerk bereits als Frage der
politischen Organisation. Der Unterschied liegt dabei nicht allein im Pa-
thos, das zuletzt weitgehend verstummt.'s Er zeigt sich vor allem darin,
dass der archaische Kampf sowohl individuelle Praxis (techne) als auch
mythologisch-symbolischer Ausdruck (ergon) eben dieser Praxis ist, wo-
gegen in Platons Lehre vom Staat die Kriegstechnik als Herrschafts-
technologie behandelt wird, deren legitime Anwendung ein besonderes
— philosophisches — Wissen voraussetzt, das sich vom praktischen Kon-
nen immer stirker ablost. Mit dieser Trennung verkehrt sich schlieflich
auch das Verhiltnis von Theorie und Praxis: die Kriegstechnologie, kon-
trolliert durch den oder die Herrscher einer Stadt, tritt nunmehr als neue

13 Homer 1963, Ilias, S. 104 (VI. Gesang, 208).

14 Vgl. Platon 1993 g, Gesetze, 626 a—628 c.

15 So wird im Dritten Buch des Staates detailliert ausgefiihrt, welche Art von
Erziehung durch Lieder, Dichtungen und Erzidhlungen fiir einen furchtlosen
Soldaten forderlich und welche »selbst fiir Weiber von anstindiger Denk-
art von Ubel« ist. Vgl. Platon 1993 ¢, Staat, 398 d. In diesem Zusammen-
hang fillt auf, dass die Rede tiber die je nach Anlass auszuwahlenden Mu-
sikinstrumente, Tonarten, Rhythmen und Texte bereits an den niichternen
Kenntnissen der zeitgenossischen Musiklehre sich orientiert.

34

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

wirkungsvolle Praxis in Erscheinung, wogegen das praktische Kriegs-
handwerk, ausgeiibt durch die Krieger und Soldaten, an Einfluss verliert
und Macht einbifst. Wurde, wie oben angedeutet, theoria im mythologi-
schen Sinne noch als Kulthandlung zur Verehrung der Gotter verstanden,
so kommt es in klassisch-griechischer Zeit zu einem Bedeutungswandel,
der unserem heutigen Verstiandnis in der Verbindung von techne und lo-
gos sehr nah ist. Fiir das Verstiandnis der Entwicklung von Athletismus
und Adelskultur ist es wichtig, auf diesen Wandel bereits frithzeitig hin-
zuweisen, der tatsichlich einen Umschlag ins Gegenteil bezeichnet, so
dass von einer widerspruchsfreien Entwicklung keine Rede sein kann.

Eine zweite Vorbemerkung betrifft das, was wir heute mit dem Be-
griff »Gewaltverherrlichung« bezeichnen wiirden, die in der griechischen
Welt — zumal in archaischer Zeit — den Normalfall des Lebens bezeich-
net und den Tod ebenso mit einbezieht wie dessen Apotheose. Zu erin-
nern ist in diesem Zusammenhang an die ersten Worte der Ilias, in der
es heifst:

»Sing, o Muse, den Zorn des Peleussohnes Achilleus,/ Unheilzorn, der
Leiden, unzahlige schuf den Achaiern./ Tapferer Seelen viel, gar viel dem
Aides hinwarf,/ Heldenvolk, und liefS ihren Leib den Hunden zum Rau-
be,/ Gab ihn den Vogeln zum Frafs; [...]«™¢

Zorn und Gewalt stehen nicht zufillig am Anfang des Epos. Literarischer
Anlass und Hintergrund fiir diesen Beginn ist laut Homer die Entehrung
des Gottes Apollon und dessen Rache an den Achaiern, die in Person des
Achilleus und Agamemnon miteinander in Konflikt geraten, woraus im
weiteren Verlauf der Erzahlung ein unermesslicher Leid- und Unheilzu-
sammenhang sowohl fur die achaischen Belagerer als auch fur die Be-
wohner der Stadt Troja erwichst, der zuletzt keinen wirklichen Sieger
mehr kennt.”” Der Mythos ldsst keinen Zweifel, dass der heroische Krieg
mit seinen affektiven Aufladungen und Katastrophen zum grofStmogli-
chen Unheil fithrt. Allerdings, und daran gilt es sich gedanklich anzuna-
hern, werden all die leidenschaftlichen Aufwallungen, Neidempfindun-
gen, Wutausbriiche, Demutigungen, Vergeltungs- und Vernichtungsakte
ausdriicklich nicht — wie heute nahezu reflexartig —, moralisch missbil-
ligt und zuriickgewiesen. Der Mythos zeigt sich in seiner unverhohlenen
Verehrung heroischer Gewalten und Graueltaten vielmehr selbst gebannt
und fasziniert von den bellizistischen Machten. Diese uns heute zumin-
dest irritierende Haltung ist kaum einer bloflen Lust am Leid des Ande-
ren geschuldet, die sich tibrigens im Mythos rasch zum eigenen Unheil
wenden kann. Und auch die typologisierende Rede vom »griechischen

16 Homer 1963, Ilias, S. 7 (I. Gesang, 1-5).

17 Man denke nur an die in Homers Odyssee (1962) und in Vergils Aeneis
(2005) eindrucksvoll besungenen Irrfahrten und Schicksale der trojanischen
Helden nach Beendigung des Krieges.

35

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Pessimismus« und dessen » Wille zum Diistern«'® tragt zum Verstandnis
nur wenig bei. Betrachtet man hingegen »das Werden von Personlich-
keits- und Gesellschaftsstrukturen« nach soziogenetischer Lesart »im
unlésbaren Zusammenhang beider miteinander«™, wobei der »Prozess
der Zivilisation« — laut Norbert Elias — wesentlich auf »eine Kanali-
sierung der individuellen Triebe und Affekte«*° zuriickzufiihren ist, so
kommt man schon deutlich weiter. Begreiflich werden zumindest die Dif-
ferenzen in den historisch sich wandelnden Zusammenhingen zwischen
Personlichkeits- und Sozialstrukturen, die Elias »als interdependente As-
pekte der gleichen langfristigen Entwicklung«** begreift. Freilich gibt der
Autor in einem anderen Zusammenhang selber zu bedenken, dass wir
ublicherweise nicht danach fragen:

»[...], wie sich die Veranderungen des Grades der Gewaltkontrolle, der
sozialen Standards, die die Gewalt regulieren, oder der damit einherge-
henden Emotionen vollziehen. Auch fragen wir im allgemeinen nicht da-
nach und wissen deshalb nicht, warum sie iberhaupt erfolgen. Mit an-
deren Worten, wir wissen weder, welche Erklirung es dafiir gibt, noch,
wie unsere eigene hohere Empfindlichkeit gegeniiber physischer Gewalt,
zumindest in innerstaatlichen Beziehungen, erklirt werden kann.«**

Auch wenn sich einzelne Griinde angeben lassen, die spitestens in klas-
sisch-griechischer Zeit im Zuge der Polisentwicklung die Ausbildung
von externen Instanzen und Sanktionen der Affektkontrolle begiins-
tigten und damit ein »Erwachen des Gewissens««*3 ermoglichten, so
bleibt doch aus heutiger Sicht nicht mehr als blofses Unverstandnis tiber
die scheinbar glickliche Verbindung zwischen roher Gewalt und unge-
bremstem Heroismus im griechischen Mythos. Peter Sloterdijk deutet
diesen Nexus aus der Frithphase der griechischen Kulturentwicklung,
fiir den die Psychoanalyse sehr viel spater den von ihr ungeliebten Be-
griff des »Todestriebs« erfunden hat, sogar als »vitalste aller moglichen
Stellungnahmen zu den Tatsachen des Lebens«*. Allerdings schrinkt

18 So Burckhardt 1958, Bd. VL, S. 350.

19 Elias 1997 a, S. 22.

20 Elias 1997 b, S. 458. Neben der zunehmenden Affektkontrolle ist laut Elias
die Ubertragung des Gewaltmonopols auf staatliche Institutionen ein we-
sentlicher Indikator der — trotz aller historischen Riickschlige — bei ihm
insgesamt positiv gedeuteten »langfristigen Transformationen der Gesell-
schaftsstrukturen und damit auch der Personlichkeitsstrukturen«. Vgl. zu
dieser Formulierung aus der im Jahr 1968 erginzten »Einleitung« zur Zivi-
lisationstheorie Elias 1997 a, S. 10.

21 Ebda.,S. 15.

22 Elias 2003 a, S. 244.

23 Ebda.,S. 263.

24 Sloterdijk 2013, S. 12. Der Autor legt sein Augenmerk auf die Trias »Gott-
Held-Rhapsode«, wenn er schreibt: »Nur weil der schreckenerregende

36

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

der Autor sogleich ein, dass uns das »homerische Zornverstandnis [...]
in letzter Instanz versperrt bleiben «*s muss.

Zum antiken Schauspiel gehort, dass der Held seine tief empfunde-
ne Ohnmacht nur iiberwinden kann, indem er sich gegen die natiir-
lichen und sozialen Widerstinde des Lebens auflehnt. Erst durch die
kraftvolle und aggressive Selbstverausgabung gewinnt das episch-heroi-
sche Subjekt an Wert, der ihm in seiner physischen und sozialen Alltags-
existenz versagt bleibt. Es wire freilich verkiirzt, wiirde man darin nur
den Ausdruck einer auffilligen Personlichkeitsstruktur erkennen, bei der
bestimmte Wahrnehmungs- oder Empfindungsmingel durch martiali-
sche Uberkompensationen ausgeglichen werden sollen. Der archaische
Kampfer sieht sich vielmehr von den Goéttern auserwahlt, seine von die-
sen empfangene Wut gegen alles zu richten, was ihm entgegensteht — ein-
schliefllich jener Gottgestalten, die nicht auf seiner Seite sind. Ohne Un-
terstiitzung durch héhere Michte, so die frithgriechische Uberzeugung,
muss der Held scheitern — was allerdings auch geschehen konnte und so-
gar regelmafig der Fall war, wenn einzelne Gotter sich als grofSzugig er-
weisen. Eine Erfolgsgarantie gibt es nicht. Zudem sind die himmlischen
Konflikte weit heftiger als die irdischen Auseinandersetzungen, so dass
der »Krieg aller gegen alle« als scheinbar natiirliche Fortsetzung der Ge-
walt- und Vernichtungsakte zwischen Titanen, Giganten und Gottern
angesehen wird und der antike Held, trotz seiner tibermenschlichen An-
strengungen, dauerhaft hoheren Schicksalsmichten ausgeliefert bleibt.
Wichtig fir das Heldenverstiandnis ist jedoch, dass zwischen den irdi-
schen und himmlischen Michten eine Verbindung entsteht, die der Held
im Wortsinn »verkorpert« und der er durch seine Taten einen mensch-
lich-tibermenschlichen Ausdruck verleiht. Dadurch werden die Gotter
selbst, die in ihrer Gesamtheit — also durch ihre Gegensitze hindurch
— das Ideal des vollkommenen Menschen darstellen, fur die Menschen
selbst erreichbar. Doch wihrend die olympischen Michte frei sind von
den Entbehrungen des Lebens und schmerzlos sowie furchtlos geniefSen
konnen, was sich ihnen unmittelbar darbietet, bleiben die Menschen
an das irdische Dasein gekettet, das neben dem Tod eine ganze Reihe
schicksalhafter Leiden bereithilt, die in den antiken Epen so eindrucks-
voll besungen werden. Durch seine Taten und Werke ist es dem antiken
Helden wenigstens voriibergehend moglich, sich aus der »vegetativen

Zorn fiir die kriegerische Heldenerscheinung unverzichtbar ist, darf sich der
Rhapsode an die Gottin wenden, um sie fiir vierundzwanzig Gesange zu en-
gagieren. Wire der Zorn, den die Gottin zu besingen helfen soll, nicht sel-
ber von hoherer Natur, wiirde schon der Gedanke, sie anzurufen, Blasphe-
mie bedeuten. Allein weil es einen Zorn gibt, der von oben verliehen wird,
ist es legitim, die Gotter in die heftigen Affiren der Menschen zu involvie-
ren.« Ebda., S. 13-14.
25 Vgl.ebda., S, 11.

37

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Benommenheit« zu befreien: »Die Erdenbewohner schopfen Luft, seit
sie sich vorstellen konnen, die Gotter seien Zuschauer, die sich an der ir-
dischen Komodie delektieren «2.

Man kann mit Sloterdijk die dynamischen Affektkonstellationen des
griechischen Mythos etwa so deuten, dass die zerstorerischen Leidenschaf-
ten und Kampfe vor jeder besonderen Absicht und Zielsetzung als »totale
Expressivitit«*” in Erscheinung treten und dem Helden das Erlebnis einer
»Art numinoser Gegenwart«*® gewihren. Zumindest appelliert der Ver-
weis auf den noch ungeziigelten Stolz (¢hymos) als vermeintlich authenti-
scher Ausdruck purer Kraft und Lebensenergie an jenes menschliche Selbst-
gefiihl, das nach mehr als zweitausendfiinfhundert Jahren Moralgeschichte
ublicherweise diskreditiert und als blanker Egoismus abgetan wird.* Und
in psychologischer Hinsicht ist sicherlich aufschlussreich, dass der Zorn
gegen sich, der in moderater Form als Selbsttadel oder Selbstkritik auftritt,
eben jene Triebkraft° bezeichnet, die den Prozess der Selbstwerdung so-
wohl auslosen als auch verstiarken kann. Allerdings lasst sich kaum leug-
nen, dass den produktiven Aspekten des thymotischen Verlangens nach
Selbstachtung und Anerkennung bereits im Mythos ein Maf$ an blinder
Wut und zerstorerischer Gewalt innewohnt, das neben dem kurzzeitigen
Triumph des Helden notwendig auch dessen Vernichtung zur Folge hat.
Selbst wenn die »Vergottung« des antiken Heros zunichst dartiber hin-
wegtduschen mag, dass die von ihm ausgetibte Gewalt sich ebenso gegen
ihn selber richtet, offenbart sich der »Betrug am Opfer«3* unausweichlich:

»Etwas von solchem Trug, der gerade die hinfillige Person zum Tri-
ger der gottlichen Substanz erhoht, ist seit je am Ich zu spiiren, das
sich selbst dem Opfer des Augenblicks an die Zukunft verdankt. Seine
Substantialitit ist Schein wie die Unsterblichkeit des Hingeschlachteten.
Nicht umsonst galt Odysseus vielen als Gottheit. «3

Die vermeintlich produktiven Aspekte von Stolz (thymos), Mannesmut
(andreia) und Wut (menis)3 zeigen sich damit als ihr genaues Gegenteil:

26 Vgl.ebda.,S. 14.

27 Ebda.,S. 21.

28 Ebda,,S. 20.

29 Nietzsches »Muth zum Verbotenen« oder auch Hegels Ausfithrungen zur
»Selbststandigkeit und Unselbststandigkeit« im Kampf um Anerkennung
seien hier als prominente Gegenbeispiele zumindest benannt. Vgl. dazu
Nietzsche 1988, S. 167 sowie Hegel 1999, S. 109.

30 So etwa in der psychopolitischen Deutung des » Zornmiitige[n] als natiirli-
cher Helfer fiir die Vernunft« bei Platon 1993 ¢, Staat, 441a.

31 Vgl. Horkheimer/Adorno 1972, S. 58.

32 Ebda.

33 Heinrich weist darauf hin, dass die geliufige Ubersetzung von menis mit
»Zorn« — wie in der ersten Zeile der Ilias — eher verharmlosend und damit

38

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Das, was der antike Held anderen an Gewalt zufiigt, erleidet er schlief3-
lich selbst. Die Ilias beschreibt dies ebenso dramatisch wie illusionslos.
Achilleus, dessen Raserei ihn dazu fiihrt, seinen grofSten Gegner, Hektor,
nicht nur »ehrenvoll« im Kampf zu téten, sondern auch dessen Leich-
nam zu schinden, vergeht sich an den heiligen Bestattungsbrauchen und
verliert damit in letzter Verzweiflung auch die Ehrfurcht vor dem Tod.
Auf diese Weise tiberschreitet er zugleich eine dem Menschen von den
Gottern gesetzte Grenze. Sein verletzter Stolz, der die Ilias wie ein roter
Faden durchzieht, kulminiert schlieflich in dem Frevel des tragischen
Helden gegen die von den Gottern eingesetzten Formen und fihrt schon
bald, ohne dass dies im homerischen Epos eigens ausgefihrt wird, zu
seinem Tod. Zuvor jedoch kommt es zu einer bewegenden Szene, in der
Priamos, der greise Vater des getoteten und entehrten Trojaners Hektor,
Achilleus bittet, den Leichnam seines Sohnes freizugeben, um ihn »im
Geiste der Gotter« bestatten zu konnen. Im Leid vereint, der Vater trau-
ernd um seinen Sohn und der kriegerische Held im Schmerz tiber seinen
von Hektor getoteten Freund, iberwinden beide ihre Wut, indem sie sich
in der Verzweiflung des anderen selbst erkennen. Achilleus findet hier-
fur die folgenden Worte:

»Dann lassen wir beide/ Ruhn in der Seele den Gram, und ob wir freilich
betriibt sind./ Denn es erwichst nicht Frommen noch Furcht aus blu-
tigen Tranen./ Also spannen die Gotter den todverfallenen Menschen/
Jammerlich Ach und Weh. Ohn Schicksal wesen sie selber. «34

Es scheint, als wenn der blinde Hass sein Ende findet angesichts des
schweren Schicksals, das die Gotter den Menschen bereiten. Fiir einen
kurzen Moment entsteht sogar der Eindruck, als wenn die beiden Ge-
schlagenen sich gegen die hoheren Michte verbinden und die ihnen auf-
erlegte Prufung meistern. Allerdings wird der Zirkel der Gewalt und der
dadurch begriindete Zwang zur Selbstbehauptung nur voriibergehend
durchbrochen. Den Frieden zu halten, verspricht Achilleus blofs fiir die
begrenzte Zeit von zwolf Tagen und Nachten, bis die Trauer tuberstan-
den ist.3s Nach dieser Unterbrechung, so belegt der Mythos ebenso wie
sein Ubergang in die Geschichte, setzt sich das Prinzip blinder Herrschaft
fort — das jedoch nicht durch anthropomorphe Gotter oder vergotter-
te Helden eingesetzt ist, sondern seinen Grund im Opferglauben findet,
»nach welchem die Unterworfenen das ihnen angetane Unrecht sich sel-
ber nochmals antun, um es ertragen zu konnen «3¢.

unzutreffend ist. Der Autor spricht stattdessen von »Wut: das Getrieben-
werden, das das Bewegungszentrum nicht im Subjekt des Rasenden hat«.
Vgl. Heinrich 1986, S. 68.

34 Homer 1963, Ilias, S. 427-428 (XIV. Gesang, 532-527).

35 Vgl ebda., S. 434 (XIV. Gesang, 781).

36 So Horkheimer/Adorno 1972, S. §8.

39

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Freilich findet dieser Glaube im Verlauf der historischen Entwicklung
unterschiedliche Gestaltungs- und Ausdrucksformen, die tiber den blin-
den Hass gegen sich und andere hinausweisen. Auch wenn die antike
Quellenlage zahlreiche Liicken und Leerstellen aufweist, drangt nach
griechischem Verstandnis doch alles zur Erscheinung, ohne sich hinter
dunklen Begriffen oder leuchtenden Ideen zu verbergen: »Der Mystik
ist tiberall eigen, den Begriff in die Anschauung zuriickzuverwandeln «37.
Alles Sein soll in seiner Geltung zum Vorschein gebracht werden und es
ist sicherlich kein Zufall, dass mit dem griechischen Theater genau dies
beabsichtigt wird. Auf der Biithne wird das Sich-Zeigen und Sehen-Kon-
nen so miteinander verbunden, dass die kunstvoll bearbeiteten und auf-
gefuhrten Themen nicht einfach nur tradiert, sondern tiberhaupt erst
zu einer bedeutsamen » Angelegenheit [...] einer ganzen Bevolkerung«3®
werden. Indem Dichter und Schauspieler sich in ihrer individuellen und
kollektiven Identitit offentlich darstellen, kommt es nicht nur zu einer
»Intensivierung des Selbstbezugs, durch den man sich als Subjekt seiner
Handlungen konstituiert«*. Vielmehr wird dieser Individualisierungs-
schub - der historisch etwa mit Einfiihrung der attischen Tragodie ein-
setzt, die ihrerseits aus dionysischen Kult- und Tempelfesten hervorgeht+
—, begleitet von einer wachsenden Sorge um die 6ffentlichen Angele-
genheiten. Auch wenn es trotz aller verstreuten Quellen und Hinweise
kaum moglich ist, »hinter das Geheimnis des Entstehens und allmahli-
chen Wachsens«# der griechischen Tragodie zu kommen, so bleibt doch
festzuhalten, dass es sich hierbei um einen »hochwichtigen Kultus der
griechischen Polis« handelt, der nicht der blofSen Unterhaltung einer
stadtischen Elite dient, sondern »als grofse Angelegenheit fiir die gan-
ze festliche Biirgerschaft«*> zu verstehen ist. Ahnlich wie in Volksver-
sammlungen und Gerichtsverhandlungen die 6ffentliche Rede und der
Dialog als bereits eingetibte Formen politischer Kommunikation in Er-
scheinung treten, kommt es mit Ausbildung der griechischen Poesie, die
neben Tragddie und Drama auch die Komodie und Posse kennt, zu ei-
nem deutlichen Anwachsen des 6ffentlichen Bewusstseins. Das bedeutet,

37 Wundt 1914, S. 147. Selbst in Platons Hohlengleichnis werden die Ideen als
Ausdruck hochsten Seins noch anschaulich als Aufgabe des Sehens gefasst.
Vgl. Platon 1993 c, Staat, 516 a.

38 Vgl. Burckhardt 1958, Bd. VII, S. 196.

39 So eine Formulierung Foucaults in den Ausfithrungen tiber die »Kultur sei-
ner selbst«. Vgl. dazu Foucault 1986, S. 17.

40 Nachdem der Mythos in Epen, Hymnen und kiinstlerischen Darstellungen
offentlich wirksam geworden war, entsteht mit der attischen Tragodie im 6.
Jahrhundert v. Chr. eine eigene Gattung der griechischen Poesie mit eigens
dafiir errichteten Auffithrungsstétten.

41 Burckhardt 1958, Bd. VIL, S. 189.

42 Ebda.

40

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

dass parallel zur individualistischen Einstellung und Hochschitzung des
Privatlebens auch die Beachtung der politischen Verhiltnisse und Ge-
setze immer stirker als soziale Notwendigkeit erkannt wird. Das da-
durch verschirfte Spannungsverhiltnis zwischen den individuellen An-
spriichen sowie den Erfordernissen der 6ffentlichen Ordnung setzt sich
auf der personlichen Ebene schlieSlich als innerer Kampf zwischen spon-
tanen Regungen und Begierden einerseits (akrasia) sowie der selbstbe-
herrschten Zuriickhaltung (enkrateia) und Mafligung (sophrosyne) an-
dererseits fort. Es ist offensichtlich, dass unter den Bedingungen der sich
langsam durchsetzenden neuen Herrschaftspraxis auch die Gewaltver-
héltnisse sich allmahlich verandern und spatestens in klassisch-griechi-
scher Zeit als Frage der moralisch richtigen Lebensfithrung in den Vor-
dergrund riicken. Foucault spricht in diesem Zusammenhang sogar von
einem »Zweikampf mit sich selber«, bei dem die » Gegner, die das Indi-
viduum bekiampfen muss, [...] ein Teil seiner selbst« sind. — Oder mit an-
deren Worten: »Kdmpfen heifdt, sich mit sich messen «#3.

Als Prototyp dieser neuen »Zornkultur«, die nicht mehr in blinder
Waut gegen dufSere Feinde gerichtet ist, sondern die sich regenden Ener-
gien dazu nutzt, um sich selbst zu kontrollieren und zu beherrschen (as-
kesis), gilt der von Platon gepriesene Sokrates. Im Symposion findet sich
die bekannte Lobrede des Alkibiades auf den Philosophen, der schein-
bar unerschiutterlich (ataraxia) gegen alle Bedrangnisse und Gefahren die
Welt um sich vergisst, um sich ganz dem Denken zu widmen.* Nicht nur
wird Sokrates als Held beschrieben, der im Krieg tapfer und mutig an der
Seite seiner Mitstreiter kimpft, sondern der es »wie kein anderer« ver-
steht, selbst im blutigsten Kampfgetiimmel mit souveriner Geste und Hal-
tung, sich der reinen Arbeit des Philosophen zuzuwenden.+ Doch nicht
jeder vermag die Schwierigkeiten der dufSeren Lebenslagen so unempfind-
lich und selbstkontrolliert zu meistern, wie der dem Irdischen bereits ent-
hobene philosophische Alleskonner. Fiir die weniger Weisen und Begab-
ten bleibt daher nur die Bewdhrung »im Kampfe mit zahlreichen Liisten
und Begierden, die zur Schamlosigkeit und zum Frevelmut verleiten«, um

43 Vgl. Foucault 1990, S. 9o und S. 9.

44 Vgl. Platon 1993 b, Gastmahl, 219 e—221 b.

45 »Tief in Nachdenken versunken, blieb er vom frithen Morgen ab an der-
selben Stelle stehen und, da es mit seiner Denkarbeit nicht vorwirts gehen
wollte, lief§ er nicht locker, sondern blieb nachsinnend stehen.« Ebda., Gast-
mabl, 220 a. Dies ist nur, wie es an gleicher Stelle heifit, eine »Probe seiner
Leistungsfahigkeit«. Bemerkenswert ist tibrigens, dass das »Ertragen von
Strapazen« als sublime Form der Zornverarbeitung bei diesem Helden als
korperliche Bewegungslosigkeit in Erscheinung tritt. Wahrend der Rasende,
wie zuvor angemerkt, »das Bewegungszentrum« aufler sich verspiirt, tritt
der Philosoph ebenso selbst- wie machtbewusst bereits als anschauliche Ver-
korperung des »unbewegten Bewegers« auf die Biihne.

41

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

den Sieg davonzutragen, »im Bunde mit der Vernunft, mit der Tatkraft
und einer sicheren Meisterschaft im Spiele wie im Ernst«#. Hierzu be-
darf es laut Platon vor allem eines wohlgeordneten Staatswesens (poli-
teia) mit entsprechenden Gesetzen (120m0i), um vorzubeugen der tugend-
losen »Schlaffheit dessen, der den Lustbegierden nachgibt und ihrer nicht
Herr werden kann«#. Zu dieser politischen Aufgabe zihlt nicht zuletzt
»die richtige Erziehung« (paideia) von frithster Jugend an, »die sich fihig
erweist Leib und Seele so schon und trefflich zu gestalten wie nur mog-
lich«#®. Und vor dem Hintergrund dieser umfassenden Umkehrungsab-
sicht® Giberrascht es nicht, dass das philosophische Erziehungsprogramm
nicht nur einseitig am Seelenheil sich ausrichtet, sondern ebenso daran
interessiert ist, den Leib durch eben jene gymnastische Bewegung zu bil-
den, »die ein Korper durch sich selbst in sich entstehen ldsst, denn sie ist
am meisten der Bewegung der Denkkraft und des Weltalls verwandt«se.
Homers blindwiitige und getriebene Helden, so konnte man die ein-
leitenden Uberlegungen fortfiihren, werden im idealen Staat des Platon
zu gezahmten und selbstbeherrschten Seelenwesen, die ihre »Luste und
Begierden« weitgehend im Griff und ihre »zur Krankheit ausartenden
Triebe«5* nahezu tiberwunden haben. Vom ungezugelten Stolz (¢hymos)
und Mannesmut (andreia) des Peleussohnes ist bei Platon jedenfalls nicht
mehr die Rede — und wenn uberhaupt der Philosoph auf den Dichter aus
klassischer Zeit zu sprechen kommt, dann nur mit Ablehnung oder Ver-
achtung. Allerdings bedarf es nicht viel Anstrengung um zu erkennen,
dass die von Platon geplanten Praventivmafinahmen gegen drohende Ge-
fahren des Kontrollverlustes — also etwa die »Uberwiltigung im Gelich-
ter«5> oder die »rasende Liebesleidenschaft«s3 — unvollkommen bleiben,
da »die drei michtigsten Gegenmittel«, namlich »Furcht, Gesetz und [...]
die tiberredende Kraft der Wahrheit«s4, nur eingeschrankt wirksam sind.

46 Vgl. Platon 1993 g, Gesetze, 647 e.

47 Vgl. ebda., Gesetze, 836 b.

48 Vgl. ebda., Gesetze, 788 c.

49 In der Politeia spricht Platon ausdriicklich von der padagogischen »Kunst
der Umkehrung«. Vgl. Platon 1993 c, Staat, 518 d.

so Platon 1993 d, Timaios, 89 a. Konig weist in seiner Kritik der »padagogi-
schen Korperokonomie« Platons darauf hin: »Wie bereits Denkbewegung
und Triebbewegung nur in Form von Ruhe und Autonomie akzeptiert wur-
den, so erfihrt auch jetzt nicht korperliche Fortbewegung tiberhaupt, son-
dern nur eine ganz bestimmte Form von gymnastischer Bewegung des Kor-
pers Platons Zustimmung. « Konig 1989, S. 42.

51 Platon 1993 g, Gesetze, 782 e-783 a.

52 Vgl. Platon 1993 c, Staat, 388 e.

53 Vgl. Platon 1993 g, Gesetze, 839 a.

54 Vgl. ebda., Gesetze, 783 a. An gleicher Stelle wird noch hinzugefiigt,
dass »man sich aber auch noch der Beihilfe der Musen und der iiber den

42

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Die Wut ldsst sich nicht aus der Welt schaffen, selbst wenn es gelingt, sie
gegen ihre Trager selbst zu richten. Auch der folgsam-ntichterne Biirger
des Idealstaates ist nie ganz Seelenwesen — und steht fortan sogar unter
der doppelten Spannung seiner spontanen Leidenschaften sowie den er-
ziehungspolitischen Programmen zu ihrer Eindimmung. Wahrend Achil-
leus nur die Gotter fiirchten muss, die er zudem hiufig genug auf seiner
Seite weif3, richtet der Polisbiirger seine Angste gleichermaflen gegen sich
wie gegen andere, da aufler wenigen philosophischen Alleskonnern kaum
jemand den hohen Anspriichen der gottlichen Vernunft gerecht zu wer-
den vermag. Wahrend also Vernichtungswille und Todestrieb in klassisch-
griechischer Zeit gegen dufere Feinde, Menschen ebenso wie Gotter, ge-
richtet waren, kimpft der gezihmte Held der Polisgemeinschaft bereits an
mehreren Fronten: gegen seine eigene, naturhafte Unvollkommenheit so-
wie gegen tatsichliche Gefahren von aufSen. Dass vor diesem Hintergrund
erst der Tod, also die radikale Trennung von Korper und Seele, von Pla-
ton als Losung angesehen wirdss, kann angesichts der ungleichen Macht-
verhiltnisse in diesem Zweifrontenkrieg nicht verwundern. Doch wih-
rend »der Philosoph bemtiht ist, seine Seele so viel wie moglich von der
Gemeinschaft mit dem Korper zu losen«, bleibt fiir »die anderen Men-
schen«s¢ nur die Erhohung der Anstrengungsbereitschaft. Da der philoso-
phisch abgewertete und gegentuber dem Seelenheil als minderwertig klas-
sifizierte Korper nicht einfach aufgelost werden kann, bleibt nur der Weg,
das Pensum seiner Bearbeitung zu steigern.

Den Programmen der Korperzivilisierung, die der Hoherentwick-
lung des nur gering Geachteten dienen, ist von Beginn an die Verach-
tung anzumerken, die als »Hassliebe gegen den Korper« — folgt man
darin Horkheimer und Adorno - bis heute nachwirkt: »Der ausgebeu-
tete Korper sollte den Unteren als das Schlechte und der Geist, zu dem
die anderen MufSe hatten, als das Hochste gelten«s7. Die »Selbsternied-
rigung des Menschen zum corpus«s® bleibt jedoch unvollstindig, da die
»durch Zivilisation verdridngten und entstellten menschlichen Instink-
te und Leidenschaften«s® fortexistieren und bestindig daran erinnern,
dass die von Platon »fiir die Menschen« beschworene und nur durch

gymnastischen Wettkdmpfen wachenden Gotter versichern muss, die dem
Anwachsen dieser Krankheiten und dem Zufluss fiir sie wehren«. Ebda.

55 Vgl. zur Deutung des Sterbens als Befreiungsvorgang der Seele vom Korper
Platon 1993 a, Phaidon, 67 d. Konig weist in diesem Zusammenhang da-
rauf hin, dass Platons Unsterblichkeitsbeweise der Seele »immer auch Be-
weise der Sterblichkeit und Minderwertigkeit des Korpers sind«. Vgl. Konig
1989, S. 124, Anm. 82.

56 Platon 1993 a, Phaidon, 64 b-65 a.

57 Horkheimer/Adorno 1972, S. 247.

58 Ebda.

59 Ebda.,S. 246.

43

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Maifigungsubungen anzustrebende »Harmonie von Korper und See-
le«® blofSer Schein ist. Welchen Charakter dieser Schein bei den »Her-
ren Griechenlands« besitzt, und welche Funktion das Ideal der geistigen
und korperlichen Vortrefflichkeit (kalos kagathos) im Rahmen der Polis-
gemeinschaft ibernimmt, ist jedoch genauer herauszuarbeiten. Denn ob-
gleich das Bild der Leib-Seele-Einheit bereits in der Antike sich als Liige
offenbart, gilt doch die gesamte korperliche Erscheinung einer Person
als sichtbarer Ausdruck ihrer Vortrefflichkeit (arete). Ohne korperliches
Training ist es kaum moglich, den eigenen Machtanspriichen in Form
kontrollierter Bewegungen und herrschaftlicher Haltungen einen ange-
messenen Ausdruck zu verleihen. Als legitimer Bestandteil der griechi-
schen Adelskultur sind Gymnastik und Athletik daher unverzichtbar fiir
das Verstandnis der »Herrschaft als Grausamkeit«%', die bis heute nach-
wirkt und keineswegs tiberwunden ist.

Die dritte und letzte Vorbemerkung betrifft das Verhaltnis von Po-
lis und Adelskultur. War zuvor bereits vom kalos kagathos die Rede, so
bleibt im Folgenden herauszuarbeiten, wie dieses Ideal des ehemals he-
roischen Einzelmenschen und spater der »berithmten Individuen«%* sich
entwickelt und verandert hat. Wahrend das frithe »Leben der Aristo-
kraten« insbesondere durch » Waffen, Leibesiibungen und Gelage «% ge-
kennzeichnet ist, treten in klassischer Zeit auch andere »Edeltreffliche«
auf die politische Bithne. Mit der allmihlichen Durchsetzung der atti-
schen Demokratie wird der »Pomp des Athletentums« und das »alte
Lebenspathos der Olympioniken«® zwar nicht bedeutungslos. Im Zeit-
raum zwischen den Perserkriegen und dem Peloponnesischen Krieg ver-
dndern sich jedoch mit den sozialen Konkurrenzen auch die Akteure, die
um offentliche Gunst und Anerkennung wetteifern:

»Die Philosophen, Sophisten, Dichter, Maler, Techniker, geschickten
Leute aller Art, welche jetzt statt der Agonalsieger in Griechenland Ze-
lebrititen werden, haben die Kunst und den Willen, sich ohne Riickhalt
geltend zu machen. «%s

Mit dem Auftreten der hier genannten Protagonisten erleidet der Glau-
be an das »edle Gebliit« und die »natiirliche Vornehmheit« eine erste
Erschiitterung, ohne freilich ganz zu verschwinden. Die neuen ethischen

60 Vgl. Platon 1993 d, Timaios, 88 b.

61 Horkheimer/Adorno 1972, S. 248.

62 Burckhardt 1958, Bd. VIIL, S. 210. Der Autor bezieht sich in diesem Zusam-
menhang auf das 5. vorchristliche Jahrhundert, in dem es zu einer »Erwei-
terung des Agonalen zu einem Wettstreit im ganzen Leben« kommt. Vgl.
ebda., Bd. VIIL, S. 208.

63 Burckhardt 1958, Bd. V, S. 160.

64 Burckhardt 1958, Bd. VIIL, S. 201.

65 Ebda., Bd. VIII, S. 209.

44

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Ideale und Maximen des guten Lebens betreffen fortan »nicht mehr den
Edelfreien, sondern den Biirger tiberhaupt, ja bald den Menschen tber-
haupt«%. Die GrofSe eines Mannes, die durch den Olympischen Sieg im
Wettkampf unter Gleichen erst seine 6ffentliche Beglaubigung und Voll-
endung findet, bemisst sich mit dem Auftreten der neuen Beriihmtheiten
an veranderten und zunehmend abstrakteren MafSstaben. Wo bei Ho-
mer die Belagerer Trojas unmittelbar nach Bestattung eines ihrer Hel-
den noch ausgiebige Wettkampfe veranstalten und dabei sogar in Streit
uber die ausgelobten Preise geraten®’, versinkt nur wenige Jahrhunder-
te spiter der philosophische »Alleskonner« Sokrates, um das Beispiel
nochmals aufzugreifen, wihrend eines Feldzugs ganz in sein Denken und
macht damit fir alle Beteiligten deutlich sichtbar, dass er den irdischen
Dingen mit ihren Leiden und Miithen (ponos) bereits weit entriickt ist.
Seine abstrakte Tatigkeit entbindet ihn gleichsam von der Welt und do-
kumentiert damit zugleich seine Machtigkeit, ohne dass hierfur ein rea-
ler Gegner zu bezwingen ware. Der Wettkampf findet nur noch im logos
selbst statt, und der zu erringende Preis ist bei Platon ausdriicklich an
keine Sinnesqualititen mehr gebunden. Auch wenn die anderen nahezu
zeitgleich in Erscheinung tretenden »Zelebritaten« weniger abstrakten
Titigkeiten nachgehen, zeigt sich auch deren »Macht der Personlichkeit
[...] nicht mehr agonal, das heif$t im Siege iiber einen oder einige Ahn-
liche, sondern absolut«%. Populdre Praktiken und Disziplinen — man
denke in diesem Zusammenhang etwa an die sonderbaren Wettbewerbe
der »Vielfresser«, »Essparasiten« und »Schmeichelkiinstler«% — verlie-
ren an Bedeutung und an ihre Stelle treten zunehmend bewusst erlernte
und langjihrig ausgebildete Fertigkeiten, die demjenigen, der seine fech-
ne beherrscht, den Ehrentitel eines technetes einbringen konnten. Das
Kriegshandwerk gehort ebenso dazu wie die Redekunst, die bildenden
Kiinste, die Kunst der Regierung, die Wissenschaften, die Philosophie
etc. Letztere bietet tibrigens ein schones Beispiel dafiir, wie eine gewohn-
liche Praxis — hier die » Angelfischerei«7® — erst im Zuge der begriff-
lichen Zerlegung ihre angenommene Mehrdeutigkeit verliert und im

66 Vgl.ebda.,Bd. VIIL S. 206. »War die Kalokagathie ein Sein gewesen, so tritt
nun an ihre Stelle ein Wirken auf andere, nimlich das >die Menschen besser
machen««. Ebda.

67 Vgl. Homer 1963, Ilias, S. 396—413 (XXIIL. Gesang, 226-897).

68 So Burckhardt 1958, Bd. VIIL, S. 204.

69 Vgl.ebda., Bd. VIIL, S. 379 und S. 384.

70 Zu diesem Beispiel vgl. Platon 1993 d, Sopbhistes, 218 b-221 a. Nach dem
philosophischen Verfahren der Begriffsklirung wird dort exemplarisch vor-
gefiihrt, wie durch Klassifikationen und Unterscheidungen zwischen »rich-
tigen« und »abzulehnenden Bestimmungen« der Begriff » Angelfischerei«
sukzessive zu klaren ist. Dabei wird ein allgemeiner Oberbegriff, wie etwa
»schwimmende Beute« versus »Beute zu Lande«, »Fischerei« versus »Jagd

45

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

philosophischen Sinne handhabbar und damit beherrschbar wird. Nur
wer sich auf die Kunst der begrifflichen Einteilung, Trennung und Un-
terscheidung (dibairesis) versteht, so Platon, verfiigt auch tiber das not-
wendige Instrumentarium zum wahren Verstindnis einer Tatigkeit — die
Tatigkeit selber erscheint demgegeniiber nebensichlich beziehungsweise
dient als blofSer Anwendungsfall begrifflichen Denkens. Die eingangs an-
gesprochene Verbindung von techne und logos zeigt sich auch hier, und
es ist bezeichnend, dass der Philosoph die ihm angemessene Ehre auf dem
Feld der grofSten Praxisferne erstrebt. Auch wenn die anderen zuvor ge-
nannten technai mit weit weniger Abstraktionsaufwand und Wirklich-
keitsferne verbunden sind, bedarf ihre Ausiibung ebenfalls einer linge-
ren Schulung und Ausbildung. In jedem Fall bleibt festzuhalten, dass im
Wettstreit der Kriegsherren, Bildhauer, Dichter, Bauherren, Singer, Red-
ner, Politiker etc. Anspriiche erhoben werden, die zwar an die Person des
Handelnden gebunden bleiben, aber tiber den engen Wirkungskreis sei-
nes Hervortretens bereits deutlich hinausweisen. Die »groffen Manner«
insbesondere des fiinften vorchristlichen Jahrhunderts wollen sich nicht
nur »auf jedem Gebiete von andern unterscheiden«”*, sondern es verdn-
dern sich auch die in den agonalen Auseinandersetzungen jeweils auf dem
Spiel stehenden Macht- und Geltungsanspriiche. Je grofer Einsatz und
Aufwand zur Ausfithrung einer besonderen Tat, desto hoher auch die zu
erzielende Anerkennung im Falle eines Sieges iiber Mitkonkurrenten, die
nicht mehr nur in direkter Auseinandersetzung bezwungen werden miis-
sen. Zumal in den Demokratien sind die Distinktionsmoglichkeiten und
Ehrentitel bereits so vielfiltig und gelaufig, dass der offene »Kampf von
Mann gegen Mann«7%, der im homerischen Epos allein den Ruhm ge-
wahrt, nicht mehr notig ist. Spatestens jetzt tritt der moralisch-dsthetische
Akzent der kalokagathia’s gegentiber dem materiellen Anteil immer star-
ker hervor, nachdem in der aristokratischen Periode Ruhm und Reichtum
noch sehr viel enger miteinander verbunden waren.

Allerdings kennt auch die klassische Zeit wichtige Ausnahmen. Zu
diesen gehoren insbesondere die athletischen Ubungen und Wettkamp-
fe, die schon in den homerischen Epen besungen werden und in den

auf Wasservogel« etc. solange in Unterbegriffe unterschieden, bis man zur
gesuchten Definition gelangt.

71 So die Charakterisierung von Themistokles durch Plutarch. Vgl. dazu Burck-
hardt 1958, Bd. VIIL, S. 204.

72 Vgl.ebda., Bd. VIIL, S. 51. Der Autor weist in diesem Zusammenhang darauf
hin, dass in homerischer Zeit dem Gebrauch von Distanzwaffen, etwa beim
Bogenschieflen gegentiber dem Lanzenwurf, eine geringere Achtung entge-
gengebracht wird, da man dort dem Feind nicht »ins Auge blicken muss«.

73 Burckhardt charakterisiert »jenes eigentiimliche Ideal der Kalokagathie, der
Einheit von Adel, Reichtum und Trefflichkeit«, als entscheidendes »Distink-
tivum der Griechen«. Vgl. ebda., Bd. VIIL S. 82.

46

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

periodisch stattfindenden panhellenischen Kultfesten ihren feierlichen
Ausdruck finden. Auffallig im Hinblick auf das hier behandelte Thema
ist jedoch, dass sowohl zur troischen Zeit als auch in dem langen Zeit-
raum der Ausrichtung panhellenischer Wettkampfe+, Stadte beziehungs-
weise Stadtstaaten (poleis) als Austragungsorte keine Rolle spielen. Zwar
finden sich zahlreiche Hinweise darauf, dass dhnlich wie bei Totenfeiern
auch bei der Griindung von Stadten gymnische sowie musische Wett-
kampfe zu Ehren der Gotter ausgetragen wurden, jedoch befinden sich
die bedeutsamen Wettkampfstitten ausnahmslos in stadtfernen Regio-
nen. Als Kultstatten mit uiberregionaler Anziehungskraft verdanken sie
ihren Ursprung dem mythischen Glauben an die Gotter und Heroen,
die — wie in Olympia Zeus, Hera, Herakles und Pelops —, als Stifter der
Wettkampfe und Kultpraktiken angesehen werden. Im Unterschied zu
vergleichbaren, jedoch deutlich kleineren Kultstitten innerhalb stadti-
scher Bezirke erklirt sich ihre auffillig abseitige Lage wohl nicht zuletzt
dadurch, dass sie als Orte grofler Versammlungen besonders viel Platz
beanspruchen und die lange Anreise bereits als Teil der Festlichkeiten
anzusehen ist. Dies gilt zumindest fur die Ausrufung des antiken Olym-
pischen Friedens (ekecheiria), selbst wenn dieser nicht von allen beach-
tet und haufig verletzt wurde. Die bekanntesten athletischen Wettkampfe
der Antike, so scheint es zunichst, haben mit den Stadtstaaten jener Zeit
nur wenig gemein. Beim genaueren Hinsehen wird jedoch schnell deut-
lich, dass der panhellenische Charakter der Spiele insbesondere die Kon-
kurrenz der Stadtstaaten untereinander beférderte und dadurch den Zu-
sammenhalt innerhalb der Stadtgemeinschaften merklich heben konnte.
Dieser Gedanke wird im Folgenden noch niher ausgefiihrt.

Ein weiterer Zusammenhang im Verhiltnis zwischen Athletismus
und Adelskultur betrifft die Einrichtung des griechischen Gymnasions.
Seine Entwicklung lasst sich ungefahr bis zur ersten Halfte des sechs-
ten vorchristlichen Jahrhunderts zuriickverfolgen und ist eng an die
Etablierung politischer Strukturen im Zuge der Herausbildung stadti-
scher Biirgergemeinden in der archaischen Zeit gebunden. Auch wenn
die Verbindung zwischen Polis und Adelskultur im Falle des Gymnasi-
ons mit seinen typischen Ubungsanlagen und Wettkampfeinrichtungen¢

74 Zu den vier panhellenischen Festen, die fiir sich beanspruchen, ihren Ur-
sprung in heroischer Zeit zu haben, gehoren die olympischen, delphischen,
isthmischen und die nemeeischen Spiele. Daneben gab es eine grofse Anzahl
weiterer »Festgelegenheiten, welche dem Nicht-Stadtbiirger so gut als dem
Einheimischen offen standen und tatsichlich ebenfalls panhellenisch heifsen
konnten«. Vgl. ebda., Bd. VIIL, S. 95.

75 Vgl. Delorme 1960, S. §8-59 sowie kritisch dazu Mann 1998, S. 7-8.

76 Neben den obligatorischen Weihestitten gab es in der Regel eine Bahn fir
Wettlaufe (dromos), einen Platz fiir die Austibung von Kampfsportarten (pa-
laistra) sowie freie Flachen fur die Wurfdisziplinen. Die Kleidung wurde in

47

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

offensichtlich erscheint, bleibt genauer aufzuzeigen, welchen Funktions-
wandel diese iiberwiegend stadtbezogene Einrichtung im Rahmen der
Veranderungen der griechischen Adelsgesellschaft durchlduft. Denn so-
viel kann hier vorweggenommen werden: Wihrend das Konkurrenzver-
halten der griechischen Oberschicht in archaischer Zeit noch stark durch
die Anbindung an familidre Strukturen und Sippenzugehoérigkeiten (oi-
kos) bestimmt war, wandelt sich das Verstindnis von »Adel, Reichtum
und Trefflichkeit« (kalokagathia) mit der zunehmenden Einbindung der
griechischen Oberschicht in die politischen Angelegenheiten der Stadtge-
sellschaften. Im Zuge der Ubernahme 6ffentlicher Amter sowie der damit
verbundenen personellen Eingliederung der »groflen Manner« in ein all-
mihlich wachsendes Geflecht wechselseitiger Ubereinkiinfte und Rechts-
normen, andert sich auch das adlige Konfliktverhalten: An die Stelle von
blinder Wut und Rachsucht, die den homerischen Achilleus erst zum cha-
rismatischen Helden werden liefen, tritt spatestens in klassischer Zeit der
zunehmend zivilisierte Burger und Hellene, der seine Antriebsenergien
nicht mehr von den Gottern direkt empfingt, sondern aus sich selbst he-
raus schopfen muss. Vor diesem Hintergrund erscheinen der griechische
Athletismus sowie die Gymnastik fast schon wie Uberbleibsel aus geo-
metrischer und archaischer Vorzeit. Denn auch wenn die kritischen Ein-
winde gegen den Pomp der panhellenischen Wettkdmpfe sowie gegen das
Ubermaf$ der gymnastischen Erziehung bereits im fiinften vorchristlichen
Jahrhundert deutlich vernehmbar und im vierten Jahrhundert nicht mehr
zu iiberhéren sind77, erweisen sich die agonalen Ubungen und Kérper-
praktiken trotz aller Bewertungs- und Bedeutungsverinderungen insge-
samt als erstaunlich bestindig und widerstandsfihig.

1. Gotterglaube

Warum mit dem Gotterglauben der Griechen beginnen, in einer Zeit, die
nach Humanismus, Aufklirung und zwei Weltkriegen die Bindungen zur

dafiir vorgesehenen Raumen abgelegt, die nicht selten auch als Lehrsile fiir
Rhetoren und Philosophen sowie als Gelegenheitsorte zum »Lustwandeln«
genutzt wurden.

77 Prominent wird diese Kritik im fiinften Jahrhundert etwa in der Behaup-
tung zum Ausdruck gebracht, dass eine tibermafSige Beschiftigung mit gym-
nastischen und musischen Ubungen vom Volk abgelehnt werde, weil »das
ein Unfug sei«. Vgl. dazu Pseudo-Xenophon, Athenaion Politeia, 1, 13, S.
69.Im anschliefSenden vierten Jahrhundert kritisiert Aristoteles die einseiti-
ge Erziehungspraxis der Spartaner, die »auf Leibesiibung und kriegerische
Ausbildung ein ibermifSiges Gewicht legen, um sie im Notwendigen uner-
zogen zu lassen«. Vgl. Aristoteles, Politik, VIIL. Buch, 4. Kap., 1338 b.

48

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GOTTERGLAUBE

Religion lingst aufgelost oder zumindest gelockert hat? Hinzu kommt,
dass der griechische Polytheismus ebenso vielgestaltig wie uniibersicht-
lich ist. Viel spricht also dafiir, dass eine Beschaftigung mit der mytholo-
gischen Vielgotterei sich im Unzeitgemifsen und Unbestimmten verliert,
ohne einen wahren »Blick in Griechenlands Bliite«”® zu gewinnen. Wenn
hier dennoch der Versuch gemacht wird, zumindest etwas iiber den an-
tiken Gotterglauben auszusagen, so deshalb, um einen Zugang zu jener
eben nicht auf nur Zufalliges reduzierbaren »Menschenlehre, die uns die
Mythologie erteilt«?, zu finden. Denn so viel kann vorweggenommen
werden: Das Schicksal der Gotter ist von dem der Halbgotter und der
Menschen nicht zu trennen. Bedenkt man zudem, dass eine allgemeine
Gotterlehre fiir die griechische Antike unvorstellbar ist, »denn alles war
voll von Gottern«*°, dann wird deutlich, dass eine allgemeine » Anthropo-
logie des Menschen« der archaischen oder klassischen Zeit auszuschlie-
Ben ist. Anstelle einer fixierenden Menschheitslehre kann es im Folgenden
nur darum gehen, einzelne Facetten herauszuarbeiten, die — wie Foucault
in seinen archiologischen Studien zur Subjektbildung anmerkt —, »die
langsame Formierung einer Selbsthermeneutik«** ermoglichen und dabei
das Bild des allmihlichen Ubergangs vom Theo- zum Anthropomorphis-
mus®* vervollstindigen. Damit ist bereits angedeutet, dass die zahlreichen
gottlichen Gestalten und Gebilde in der griechischen Antike immer schon
menschenformig in Erscheinung treten und — im Umkehrschluss — bereits
den Keim der Vergotterung des Menschen in sich tragen.

Einen moglichen Zugang zur Gotterwelt bietet insbesondere die Zeit
der Weimarer Klassik, da hier in relativer zeitlicher Nahe zur Gegenwart

78 Hier in Anlehnung an das von Karl Friedrich Schinkel 1825 fertig gestellte
gleichnamige Gemilde, das seit dem 2. Weltkrieg als verschollen gilt. Eine
Kopie von Wilhelm Ahlborn aus dem Jahr 1936 befindet sich heute in der
Berliner Alten Nationalgalerie.

79 So die Charakterisierung von Kerényi 1997 a, S. 20.

8o Vgl. Burckhardt 1958, Bd. VL, S. 25.

81 Foucault 1990, S. 13.

82 Die geliufige Ubersetzung von anthropos als »Mensch« iibersieht die bei-
den enthaltenen Wortstamme fir »Mann« (aner) und »Gesicht« (ops), also
»Mann-« oder »Menschengesicht«. Der Begriff Anthropomorphismus ver-
weist dementsprechend auf die erscheinende »Form« (morphe) des »Men-
schengesichtigen«. Klaus Heinrich weist darauf hin, dass in der griechischen
Antike die Bezeichnungen fiir »Mensch« und »Menschenkopf« in der Re-
gel gleichgesetzt werden. Davon zu unterscheiden sind so genannte »Un-
terbauworte«, die zwar auch zur Sphire des Menschlichen gehoren, jedoch
auf andere Korperregionen verweisen: »andrapodon, der Sklave, das ist ein-
fach nur derjenige, der -Menschenfuf3« ist, und so kann man ihn bei der Beu-
te unterscheiden von den tetrapoda, den >Vierfifslern¢, also dem mit herge-
schleppten Vieh«. Vgl. Heinrich 1986, S. 26.

49

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

der ernsthafte Versuch gemacht wird, den »Blick in Griechenlands Bli-
te« lebendig zu halten. In Schillers exemplarischem Gedicht Die Gétter
Griechenlandes heifdt es zu Beginn:

»Da ihr noch die schone Welt regieret,/ An der Freude leichtem Gin-
gelband/ Selige Geschlechter noch gefiihret,/ Schone Wesen aus dem
Fabelland!/ Ach, da euer Wonnedienst noch glinzte,/ Wie ganz anders
war es dal«®s

Und zum Schluss schlagt der Dichter einen Bogen zur gedankenlyrischen
Suche nach der verlorenen Zeit, indem er ausfiihrt:

»]Ja sie kehrten heim und alles Schone/ Alles Hohe nahmen sie mit fort,/
Alle Farben, alle Lebenstone,/ Und es blieb nur das entseelte Wort./ Aus
der Zeitflut weggerissen schweben/ Sie gerettet auf des Pindus Hohn,/
Was unsterblich im Gesang soll leben/ Muss im Leben untergehn. «®

Die zum Teil vehemente zeitgenossische Kritik an dem urspriinglich 25
Strophen umfassenden Text, fithrte den Dichter schliefSlich dazu, die Fas-
sung aus dem Jahr 1778 zu kiirzen und abzumildern. In der ersten Ver-
sion finden sich in der vorletzten Strophe noch die beiden Zeilen: »Da
die Gotter menschlicher noch waren,/ Waren Menschen gottlicher«®s,
die vor allem Hegel als »durchweg falsch«®¢ kritisiert, da sie sich nach
seiner Auffassung gegen die aufgeklirte christliche Glaubigkeit aus Ver-
nunftgrinden richtet, die »dem Menschen die hochste Entsagung aufer-
legt«, sofern » Gott unerkennbar sei«*. Fiir Hegel bedeutet diese »Entsa-
gung« freilich »nur das Moment der Vermittlung, der Durchgangspunkt,
in welchem das blofS Natiirliche, Sinnliche und Endliche tiberhaupt sei-
ne Unangemessenheit abtut, um den Geist zur hoheren Freiheit und Ver-
s6hnung mit sich selbst kommen zu lassen« — dies nach seiner Ansicht
ubrigens eine »Freiheit und Seligkeit, welche die Griechen nicht kann-
ten«*®. Als richtiger und wichtiger erscheint dem Philosophen des Geis-
tes demgegentiber der verdnderte Schluss des schillerschen Gedichts aus
dem Jahr 1800, der den griechischen Gottern »ihren Sitz nur in der Vor-
stellung und Phantasie« zuweist, ohne dass sie »in der Wirklichkeit des
Lebens ihren Platz behaupten noch dem endlichen Geist seine letzte Be-
friedigung«* vorspielen konnen. Hegel verfolgt damit sein Anliegen ei-
ner » Wissenschaft der Erfahrung des Bewusstseins« — so der urspriing-
liche Titel der Phdnomenologie des Geistes —, wonach das »sinnliche

83 Schiller 1800, S. 281.
84 Ebda.,S. 287.

85 Schiller 1788, S. 259.
86 Hegel 1976, S. 489.
87 Vgl. ebda., S. 488.

88 Vgl. ebda., S. 489.

89 Vgl. ebda.

5O

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GOTTERGLAUBE

Bewusstsein« durch »einen langen Weg sich hindurch zu arbeiten« hat,
um »zum eigentlichen Wissen«?° zu werden. In diesem Sinne umfasst erst
»die Bewegung des Begriffs die vollstandige Weltlichkeit des Bewusst-
seins in ihrer Notwendigkeit«** — auch wenn derselbe Autor an anderer
Stelle die Aufgabe der kiinstlerischen im Unterschied zur begrifflichen
Tatigkeit vor allem darin sieht, »sich von jener inneren Verniinftigkeit
nicht in Form allgemeiner Sitze und Vorstellungen, sondern in konkre-
ter Gestalt und individueller Wirklichkeit ein Bewusstsein zu geben«?=.
Die kiinstlerische Tatigkeit riickt demzufolge das Besondere und nicht
etwa das begrifflich Allgemeine in das Zentrum ihrer Aufmerksambkeit.
Doch auch hierbei erweisen sich die Gotter Griechenlandes fiir Hegel als
ungeeignet, da sie ihre im Mythos angenommene Sichtbarkeit und Un-
sterblichkeit lingst eingebiifdt haben und nur noch in unserer verklirten
Vorstellung — »auf des Pindus Hohn« — fortexistieren.

Fiir Schiller, der auf die erst dreiffig Jahre nach seinem Tod erstmals
veroffentlichten Vorlesungen Hegels zur Philosophie der Kunst und As-
thetik nicht selbst reagieren konnte, ist jedoch anderes wichtig: So preist
er zunichst die griechische Anschauung, wonach die ganze Natur belebt
und von gottlichen Gestalten angefiillt dem Menschen erscheint. Nichts
ist in der Welt, was nicht sogleich als Gestalt sich offenbart. Vornehm-
lich die griechischen Landschaftsmythen beheimaten ein ganzes Arse-
nal gottergleicher Wesen — Nymphen, Kentauren, Satyrn, Silenen, Pa-
nen sowie unzihlige weitere Wasser-, Wald- und Gebirgsdimonen —, die
dazu geschaffen sind, die sich wiederholenden alltaglichen wie auch die
aufsergewohnlichen Erfahrungen der Menschen »als Wunder, Offenba-
rung und unmittelbare Beteiligung der Gotter zu sehen«?3. Die Welt der
Antike ist noch verzaubert, und Schiller beklagt den Verlust, der durch
die aufgeklirte Sicht auf uns gekommen ist. Im Gedicht lautet die ent-
sprechende Stelle:

»Wo jetzt nur, wie unsre Weisen sagen,/ Seelenlos ein Feuerball sich
dreht,/ Lenkte damals seinen goldnen Wagen/ Helios in stiller Majes-
tit./ Diese Hohen fullten Oreaden,/ Eine Dryas starb mit jenem Baum,/
Aus den Urnen lieblicher Najaden/ Sprang der Strome Silberschaum. «%+

90 Vgl. Hegel 1999, S. 24.

91 Ebda,,S. 29.

92 Vgl. Hegel 1976, S. 276.

93 Vgl. Preller 1861, S. 1. In diesem Sinne erklart der Autor beispielsweise
die halb tierische halb menschliche Rossegestalt der Kentauren damit, dass
durch sie »ein wildes Stiirmen der Luft angedeutet werden sollte, da auch
die Winde bisweilen in der Gestalt von Rossen auftreten, oder dass das ga-
loppierende Wogen der aufgehiuften Flut, wenn die Bache sich stiirmisch
ins Tal ergossen, ausgedriickt werden sollte.« Vgl. ebda., S. 16.

94 Schiller 1788, S. 259.

ST

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Wihrend die Philosophie des Geistes — trotz aller Zugestindnisse an
das »sinnliche Bewusstsein«®s — sich der illusionsfreien Suche nach der
vom Mythos verborgenen Wahrheit (aletheia) und Aufklarung verpflich-
tet sieht, erinnern Schillers Worte zumindest an die Formen einer my-
thisch-verzauberten Weltsicht, die den Gegensatz von Gott und Welt be-
ziehungsweise Natur noch nicht kennt. Es ist kein Zufall, dass Hegel
in seiner Kritik an Schiller sich auf das Christentum bezieht, wenn er
dem Dichter vorwirft, in seiner »Phantasie und Leidenschaft die leben-
dige Sehnsucht nach Kunst« iiber den Weg zu den griechischen Gottern
zu befriedigen, anstatt dem »Gott des Gedankens«* zu folgen. Denn
wihrend in der Tradition der religiosen Aufklirung und des begriffli-
chen Denkens »der Verstand Gott zu einem blofSen Gedankendinge ge-
macht« und ihn auf diese Weise schliefSlich »von allem wirklichen Da-
sein abgedrangt hat«?7, sind fur die griechische Weltanschauung Kosmos,
Welt und Natur immer schon etwas Gottliches und somit gemeinsame
Hauptquelle der Religion. Dieser Unterschied ist keineswegs trivial, da
der Mensch im Mythos als Teil des Gegebenen ebenso Anteil am Gott-
lichen hat, selbst wenn aufgrund seiner Machtunvollkommenheit und
Verganglichkeit eine Differenz bestehen bleibt, die den Gottern zahl-
reiche Moglichkeiten fur ihre Eingriffe und Rankespiele bietet. Doch
im Unterschied zur christlichen Tradition, in der Natur und Mensch als
Schopfungen aus dem Nichts gedeutet werden, wobei der Schopfergott
selbst verborgen bleibt und sich »nur im Naturwidrigen, im Wunder «**
offenbart, gibt es fiir das mythische Denken keinen schroffen Gegensatz
zwischen dem Gottlichen und dem Menschlichen beziehungsweise Na-
tirlichen. Zwischen Theogonie und Kosmogonie finden sich zahlreiche
Verbindungen und Abstufungen, die durch ebenso zahlreiche Ubergangs-
und Zwitterwesen verkorpert und dadurch zum Leben erweckt werden.
Erst dieses Zum-Vorschein-Kommen sichert den Dingen ihr Sein, sofern
nach frithgriechischer Auffassung alles Wichtige und Wesentliche zur
Erscheinung driangt. Dieser Vorgang ist weder einseitig noch passiv zu
deuten. Denn ebenso wie der Mensch die Welt anschaut und dabei die
Dinge zum Vorschein bringt, blickt auch die Welt auf den Menschen zu-
rick. Als hochste Formen dieser doppelten Sichtbarkeit gelten dem my-
thischen Denken einerseits die »Liebe zu den Sinneswahrnehmungen«,
und hier insbesondere »die Wahrnehmungen mittels der Augen«®, so-
wie andererseits die phantastischen Gestalten und bildhaften Wesen als

95 Vgl. Hegel 1999, S. 24.

96 Vgl. Hegel 1976, S. 488.

97 Vgl. ebda.

98 Vgl. dazu Nestle 1975, S. 11.

99 Vgl. zu dieser Charakterisierung des » Augenmenschen«, Aristoteles, Meta-
physik, 1. Buch, 1. Kap., 980 a.

52

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GOTTERGLAUBE

gottliche Bestandteile des » Welt-Seins«, die auch den Menschen auf ihre
jeweilige Art anschauen und in ihren Bann ziehen.™°

In Schillers verzauberter Gotterwelt lebt diese Ergriffenheit poetisch
nach — und der Verfasser macht aus seinem Herzen keine Mérdergrube.
Zugleich wird der Preis fir diese verklarende Haltung deutlich und mit
aller Harte vom Dichter selbst ausgesprochen: » Was unsterblich im Ge-
sang soll leben/ Muss im Leben untergehn«**. Fiir den hier behandel-
ten Zusammenhang ist jedoch weder die Klage tiber den vermeintlichen
Verlust einer kunst- und gotterreichen Epoche noch Schillers polemi-
sche »Richtung gegen das Christentum«*°* entscheidend. Uns interes-
siert vielmehr das »klassische Bild« der von Schiller gezeichneten Got-
terwelt, das in seiner Verkldarung ebenso typisch wie unvollkommen und
verzerrt ist. Was vor allem fehlt, ist die dunkle und zerstorerische Seite
der Gottergestalten, die in den Beschworungsformeln des Dichters ginz-
lich ausgespart bleibt. Typisch und vertraut ist diese einseitige Sicht auf
den Mythos wohl auch deshalb, weil die antiken Uberlieferungen, etwa
die in Museen ausgestellten Biisten, Statuen und Bildwerke, ein schein-
bar unvergidngliches Idealbild der Gotter zeigen, das bis heute die kunst-
und kulturgeschichtliche Rezeption beeinflusst. Die Weimarer Klassik ist
hiervon nicht ausgenommen.™3 Und wie der Blick auf die von Schiller im
Jahr 1795 erstmals herausgegebene Monatsschrift Die Horen zeigt, in
der neben Goethe und Schiller als weitere Autoren unter anderem Fich-
te, Garve, Gleim, Herder, Humboldt, Jacobi sowie Schlegel genannt wer-
den, bleibt der Kreis der Bewunderer der Griechischen Gotter als ver-
meintliche Garanten fiir eine »werterhaltende Ordnung«*+ nicht auf
Weimar beschrankt. Vielmehr findet sich hier der Ausgangspunkt fiir den
Griechenkult des 19. Jahrhunderts, dessen Wurzeln in der Renaissance

100 Zu den Nachwirkungen dieser Anschauungen in der Seinsphilosophie vgl.
Heidegger 1994, S. 90-91.

1or1 Siehe weiter oben Anm. 84.

102 Hegel 1976, S. 488.

103 In diesem Zusammenhang erwihnt Heinrich etwa den kolossalen Gipsab-
druck der Biiste der Gottin Juno (Hera), den Goethe nach seinem Aufenthalt
in Rom als harmonisches Mobelstiick in seinem Wohnraum platziert. Das
Gotterbildnis im eigenen Haus erscheint dem Dichter nach eigenen Worten
»wie ein Gesang Homers«. Laut Heinrich handelt es sich bei dieser Kopie,
deren Original aus dem ersten Jahrhundert n. Chr. heute in der romischen
Villa Ludovisi zu besichtigen ist, um eine »Kunstfigur«. Vgl. Heinrich 1986,
S. 18. Altere Wiedergaben dieser Gottin zeigen demgegeniiber einen sehr viel
primitiveren und wilderen Ausdruck, der allerdings den Vorteil besitzt, »das
komplexe Wesen griechischer Gottheiten« besser zu verdeutlichen. Vgl. dazu
Simon 1998, S. 42. Zu den frithen Darstellungen der Géttin als Brettidol
und Pyleon siehe die entsprechenden Abbildungen ebda., S. 52.

104 Schiller 1795, S. VL.

53

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

grunden und dessen Auswirkungen tiber die Sturm-und-Drang-Phase des
deutschen Biirgertums bis zur nationalsozialistischen Gewaltherrschaft
weit tiber das Centennium hinausreichen.™s

Zwar kennt die antike Poesie ebenso wie der griechische Volksglauben
zahllose Ausdrucksformen der Begeisterung, Verehrung und Andacht ge-
geniiber den Gottheiten — allerdings bleiben die hiermit verbundenen Ge-
fithle und Kulthandlungen merkwiirdig ambivalent. Dies ldsst sich da-
rauf zurickfithren, dass die einzelnen Gotter selber kein einheitliches
Bild abgeben, sondern sich ihrerseits verindern und unterschiedlichen
Deutungen unterliegen. Dazu ein Beispiel: Der hochste Gott, Zeus, der
von im zweiten vorchristlichen Jahrtausend eingewanderten griechischen
Stimmen in die Agiis mitgebracht wurde und sich dort zunichst gegen
die dort verehrten lokalen Gottheiten behaupten musste, wird in Homers
Ilias bereits als »Gebieter der Welt«*°¢ beschrieben. Doch seine heraus-
ragende Stellung ist keineswegs unumstritten, wie beispielsweise aus der
im ersten Gesang der Ilias angedeuteten Verschworung gegen ihn deut-
lich wird, die von seiner Gemahlin (Hera), seinem Bruder (Poseidon) so-
wie seiner ihm eng verbundenen Tochter (Athene) initiiert wird.*”” Doch
geht Zeus aus den ihm bereiteten Schwierigkeiten eher gestirkt hervor,
da er in der Rolle des Gotter- und Menschenvaters seine zahlreichen Soh-
ne und Tochter an seiner statt handeln lasst und selber nur selten aktiv
in das Geschehen eingreifen muss. »Er wahrt die Wiirde einer letzten In-
stanz, einer tber alle Parteien stehenden Gerechtigkeit«*°%. Dies macht
ihn jedoch nicht bereits tauglich fiir den Glauben an einen allmachti-
gen Nationalgott, der mit der gesellschaftlichen Struktur der in zahl-
reiche miteinander konkurrierende Stadtstaaten (poleis) zersplitterten
griechischen Welt kaum vereinbar ist. Eher entspricht die patriarchale
Stellung des Zeus im Kreise der Olympier der weltlichen Ordnung von
Haus und Herd (oikos) sowie von Stadt- (polis) und Stammesgemein-
schaft (ethnos). Die Vorrangstellung der Olympischen Gotter gegeniiber
den Menschen mit Zeus an ihrer Spitze zeigt ebenso deutliche Paralle-
len zur gesellschaftlichen Stellung der griechischen Aristokratie und ihres
Heerkonigtums gegentiber den von ihr abhidngigen Staats- (demos) und
Abstammungsgemeinschaften (ethne). Da Streitereien und Kampfe un-
ter Konigen und Edelfreien zum Alltag gehoren, wundert es nicht, dass
auch die Gotter sich gegeneinander verschworen und Kriege fuhren. Die
Gotter des Mythos reprisentieren die sozialen Herrschaftsverhiltnisse

105 Dieser hier nur anzudeutende Gedanke wird an spiterer Stelle, in Teil III, am
Beispiel der Antikenrezeption im Nationalsozialismus eigens aufgenommen
und vertieft.

106 Homer 1963, Ilias, S. 127 (VIIL. Gesang, 23).

107 Vgl. ebda., S. 17 (I. Gesang, 400—406).

108 Simon 1998, S. 16.

54

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GOTTERGLAUBE

der geometrischen und archaischen Zeit, mit dem Olympischen Zwolf-
gotterkreis als kommandierende, nicht jedoch konfliktfreie Oberschicht.
Diese Seite gilt es zu beriicksichtigen, wenn Schiller die griechischen Got-
ter idealisierend, als Garanten fiir eine »werterhaltende Ordnung«*®
preist.

Die andere Seite, die Schiller selbst im Sinn hat, bezieht sich auf die
den Goéttern zugeschriebenen Eigenschaften und Vorzige. Die Gotter-
welt erscheint leicht und ewig, da ihr Leben nicht durch Not oder Tod
zerstort werden kann. Thre groflere Lebensfiille sowie ihre Unsterblich-
keit erheben die Gotter tiber die Menschen und verleihen ihnen eine
Macht, die nur von den Schicksalsmichten'*® bedroht wird, iiber die
auch sie nichts auszurichten vermogen. Wahrend Zeus die Machte des
Schicksals zwar erkunden kann, jedoch streng befolgen muss, verfiigen
die Moiren ebenso unbeugsam wie unerbittlich tiber das Los der Got-
ter und der Menschen:

»Sie (die Nacht, EB.) brachte die Moiren zur welt und die gnadenlos
strafenden Keren:/ die Schicksalsgottinnen und die Riacherinnen die jed-
wedes vergehen/ der gotter wie menschen verfolgen — ihr fiirchterlicher
zorn/ stillt sich erst sobald sie rache an einem schuldigen nehmen. «**

Das Prinzip des Zorns, der Rache und der Vergeltung dominiert auch
hier, jedoch bleibt unklar, nach welchen Mafsstiben die Schicksalsmachte
den Géttern und Menschen ihr Wohl- beziehungsweise Ubelwollen zutei-
len. Wichtig ist, dass ohne Nachsicht gestraft und gerdcht wird, also ein
nicht niher legitimiertes Vergeltungsprinzip unmittelbare Anerkennung
findet, das freilich »nur an dieser Stelle zugeschrieben wird und dann im
Bewusstsein der Griechen wieder erloschen sein muss«**2, Als »Tochter
der Nacht« bleiben die Moiren den Gottern und Menschen insgesamt
fremd und undurchsichtig, obgleich sie deren Schicksal nachhaltig be-
stimmen. Auch wenn das jeweils zugeteilte Los vom einzelnen etwa als
gut und gerecht oder als bose und schandlich empfunden wird, handelt
es sich hierbei nicht um moralische Bewertungen, da das Schicksal als
notwendig und mithin unabanderlich aufgefasst wird. Die individuellen

109 Siehe weiter oben Anm. 104.

110 Siehe dazu weiter oben Anm. 3. Obwohl die Schicksalsgottinnen (moiren)
zu den Kindern des Zeus gerechnet werden, vermag auch der oberste Gott
nicht iiber sie zu bestimmen. Zwar werden in einzelnen Uberlieferungen die
Namen der Moiren (z.B. Klotho, Lachesis, Atropos) genannt, jedoch han-
delt es sich hierbei um vergleichsweise abstrakte, unpersonliche Wesen, die
»schon eine Ahnung der unverbriichlichen Natur« ankiindigen. Vgl. dazu
Nestle 1975, S. 23.

111 Hesiod, Theogonie, S. 16 (I, 219—222); die Schreibweise orientiert sich an
der deutschen Ubersetzung von Raoul Schrott.

112 Vgl. Burckhardt 1958, Bd. VI, S. 121.

55

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Freiheiten beschrianken sich auf geringe Ereignisse und unbedeutende
Handlungen; das Schicksal selbst liegt aufSerhalb der eigenen Moglich-
keiten und Krifte.

Angesichts wiederkehrender menschlicher Note und stark einge-
schrankter Handlungsmoglichkeiten wire es leicht gewesen, zuerst die
unerreichbaren hoheren Michte fiir alles Ubel anzuklagen. Doch auch
wenn es Beispiele dafir gibt, dass sich der Zorn der Menschen nicht nur
gegen die Gotter, sondern auch gegen das Schicksal und dessen Rache-
gottinnen richtet*s3, fehlt dem frithen griechischen Denken eine tiber-
greifende Vorstellung vom Bosen — vergleichbar etwa der christlichen
Personifikation des Teufels —, die mit dem Schicksal identisch wire.
Dementsprechend werden selbst grundsatzliche Schicksals- und Willens-
fragen zu dieser Zeit nicht an moralischen Maf$staben und Prinzipien
bemessen, die historisch erst spater bedeutsam werden. Auch »die ho-
merischen Gotter, mindestens die der Iligs, sind sittlich indifferent«*4,

Was also fiihrt den intimen Antikenkenner Schiller zu seiner ideali-
sierenden Beschreibung der Gotter Griechenlandes? Um diese Frage be-
antworten zu konnen, sei daran erinnert, dass die Gotterwelt selber aus
mythischen Erzahlungen und poetischen Vorstellungen erwachsen ist:
»Schon die urspriingliche Gestalt der Gotter und ihrer Mythen war ja
im Volke das Ergebnis von beidem, und dann ist sie von den Sangern
weitergebildet worden bis zur grofSten Fiille und Schonheit. «*'s Frei-
lich dient die kunstvolle Sicht auf das Leben dem modernen Dichter
nicht als historische Vorlage, sondern insbesondere in den Formen ihrer
poetischen Ausgestaltung sieht er Ankniipfungspunkte fur sein eigenes
Werk. Fir Schiller wird die gliickliche Verbindung zwischen poetischer
Darstellungsform und mythischem Inhalt zum Vorbild im Streben nach
Humanitit und Vollkommenbheit. Allerdings erweist sich die griechische
Gotterwelt als denkbar ungeeignet, um im Kontrast zur entzauberten
Wirklichkeit, an das Ideal kiinstlerischer Harmonie zu appellieren. Die
Gotter Homers sind nicht nur »sittlich indifferent«, sondern sie verkor-
pern geradezu all jene Mingel und Unzuldnglichkeiten, die sie mit den
Menschen teilen. Diese »uralte Doppelseitigkeit der Gotter «**¢ gilt es zu
berticksichtigen, um ihr Bild ohne dsthetische Verklarungen und Riick-
sichtnahmen aufzeigen zu konnen.

Der hier aufgenommene Begriff der »Doppelseitigkeit« ist durchaus
wortlich zu nehmen, da die bereits in sich gespaltene Gotterwelt dhn-
lich widerspriichlich erscheint wie das von ihr abhingige Menschenge-
schlecht. Mussten die Gotter zuerst selbst noch gegen die Titanen und

113 Vgl. Homer 1963, Ilias, S. 335 (IX. Gesang, 87—91).
114 Nestle 1975, S. 24 (im Original nicht hervorgehoben).
115 Burckhardt 1958, Bd. VL, S. 50.

116 Ebda., S. 47.

56

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GOTTERGLAUBE

Giganten sich behaupten, so fiihren sie ihre Kimpfe untereinander fort
und benutzen dabei auch die Menschen, um ihre Konflikte auszutragen.
Schon in den frithen mythologischen Eroberungs- und Vernichtungskrie-
gen geht es um die Einnahme des himmlischen Olymps als Sitz und Ort
absoluter Herrschaft, und es ist bezeichnend, dass nach dem Sturz der
Titanen die siegreichen Gotter mit den Menschen um diese machtvol-
le Position wetteifern.'*” Auch wenn der Olymp fiir die Menschen uner-
reichbar bleibt, da die Gotter insgesamt méchtiger sind, dhneln sich die
Kontrahenten in ihren Auseinandersetzungen einander an. Freilich blei-
ben die Eigenarten und Handlungsweisen der Gotter ausgeprigter und
vortrefflicher als die der Menschen und gewihren dadurch einen Ein-
blick in vorherrschende Auffassungen und Strebensrichtungen des fri-
hen griechischen Lebens. Denn obgleich die Menschen bestandig mit den
Gottern ringen, iiberwiegt zu dieser Zeit doch die Anerkennung und Ver-
ehrung ihrer »Ubermenschlichkeit«.

Der Blick auf die Ambivalenzen der Gotterwelt kann hier freilich nur
kursorisch ausfallen und bleibt daher notwendigerweise unzureichend.
Wichtig in diesem Zusammenhang sind jedoch die Hinweise auf »das
ungeheure Bediirfnis, aus dem eine so leuchtende Gesellschaft olympi-
scher Wesen entsprang«**®. Folgt man der Deutung Nietzsches, so emp-
fanden die frithen Griechen eine tiefe Angst und Ohnmacht gegeniiber
den unbegriffenen Machten der Natur:

»Um leben zu koénnen, mussten die Griechen diese Gotter, aus tiefster
Notigung, schaffen, welchen Hergang wir uns wohl so vorzustellen ha-
ben, dass aus der urspriinglichen titanischen Gotterordnung des Schre-
ckens durch jenen apollinischen Schénheitstrieb in langsamen Ubergin-
gen die olympische Gotterordnung der Freude entwickelt wurde: wie
Rosen aus einem dornigen Gebiisch hervorbrechen. «*™

Nicht etwa haben, um im Bild zu bleiben, die »Rosen« ihren Stachel
schon dadurch eingebiifdt, dass sie der ubermichtigen Natur entnom-
men wurden, sondern ihre ausgestellte Schonheit ruft den Menschen
zugleich schmerzhaft in Erinnerung, dass ihr Dasein »vom hellen Son-
nenscheine solcher Gotter «'>° abgeschnitten ist. Trost bietet hier nur das

117 Vgl. Kerényi 1997 a, S. 32. Stellvertretend sei hier auf Prometheus verwie-
sen, der als Abkommling des Titanengeschlechts gegen Zeus aufbegehrt und
sich auf die Seite der Menschen stellt. Vgl. ebda., S. 153-168.

118 Vgl. Nietzsche 1983, S. 600.

119 Ebda., S. 602. Der Autor verfolgt in diesem fiir das Verstindnis der Antike
zentralen Text die »Doppelsichtigkeit der Gotter« entlang der Widersprii-
che zwischen dem Apollinischen und Dionysischen.

120 Vgl. ebda., S. 602. An gleicher Stelle heifit es entsprechend: »So rechtferti-
gen die Gotter das Menschenleben, indem sie es selbst leben — die allein ge-
niigende Theodicee!« Ebda.

57

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Bewusstsein, dass die Gotter nicht vollkommen entriickt, sondern den
Menschen dhnlich sind — auch wenn fiir die Sterblichen kaum Aussicht
besteht, die Abgriinde zwischen dem Géttlichen und dem Natiirlichen
zu Uiberwinden. Das »tragische Kunstwerk der Griechen«, und hier ins-
besondere der »Geist der Musik «™*, vermag vielleicht das Los der Men-
schen ertriglicher gestalten; die historisch eingeschlagene Richtung ori-
entiert sich jedoch daran, die unbegriffene, titanische Natur durch eine
sukzessive Angleichung an die Gotter zu iiberwinden. Letzteres erweist
sich umso leichter, je menschlicher die olympischen Gotter erscheinen
und je stirker sie in die menschlichen Angelegenheiten eingebunden sind.

Es gibt zahlreiche Beispiele dafiir, in denen Menschen mit den Got-
tern wetteifern, wobei beide Parteien viel von ihrem jeweiligen Charak-
ter preisgeben. Hierzu zdhlen etwa die Kiinstlermythen, in denen ein
Mensch einem Gott die Stirn bietet und fiir sich eine besondere Kunst-
fertigkeit beansprucht.®>* Andere korperliche Fertigkeiten, wie etwa die
Geschicklichkeit beim Jagen oder die Treffsicherheit beim Bogenschie-
fSen, bieten ebenso Anlass fiir Konflikte und rufen bei den Gottern nicht
selten todbringende Neidgefithle hervor.>* In der Odyssee beschwert
sich die Nymphe Kalypso, die von Homer als » Gottliche unter den Got-
tern« bezeichnet wird, bei ihren hoherstehenden Verwandten: »Grau-
sam seid ihr, Gotter, und eifersuichtig vor allem, dass ihr’s den Gottinnen
neidet, bei sterblichen Minnern zu schlafen«**4, Und die von der Natur-
gottin angefithrten Beispiele sexueller Verbindungen zwischen Gottin-
nen und Menschen zeigen deutlich, dass der Hass auf jene Unsterblichen,
die menschliche Wesen lieben und ihre Sohne unsterblich machen wol-
len, mindestens ebenso grof$ ist wie der Zorn verfeindeter Menschenge-
schlechter, die in gegenseitiger Abneigung und Vergeltungssucht einander
todlich verbunden sind. Der Kreis aus Neid, Rache und Hass wird auf

121 Vgl. ebda, S. 643. Nietzsche spricht in diesem Zusammenhang vom blofS
rekonstruierbaren Trost sowie von der » Ubermacht der musikalischen Wir-
kung«, die wir unmittelbar nur empfinden konnten, »wenn wir Griechen
wiren«. Vgl. ebda.

122 So etwa im Wettstreit zwischen Marsyas und Apollon, der von den Musen,
also den Gottinnen der Kiinste, zugunsten des olympischen Gottes entschie-
den wird und fiir das mensch-gottliche Zwitterwesen eine harte Bestrafung
zur Folge hat, bei der ihm die Haut vom Korper geschabt wird. Vgl. Ovid,
Metamorphosen, S. 217 (VL. Buch, 382-400).

123 Wie beispielsweise in dem Konflikt zwischen der Gottin Artemis und Aktai-
on, dessen Prahlerei, ein besserer Jager zu sein, fiir den Menschen todlich en-
det. Vgl. Euripides, Die Mdnaden (Bakchen), S. 767 (Zeile 337-340). Zum
Wettkampf im BogenschiefSen zwischen Apollon und dem Koénig Eurytos,
der seinen Hochmut ebenfalls mit dem Leben bezahlen muss, vgl. Homer
1962, Odyssee, S. 105 (VIIL. Gesang, 226—228).

124 Ebda., S. 69 (V. Gesang, 118-119).

58

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GOTTERGLAUBE

diese Weise nicht gebrochen; doch ebenso wichtig ist, dass das Konkur-
renzverhaltnis zwischen den Gottern und Menschen fur die Sterblichen
niemals gut ausgeht. Neben dem Tod miissen sie mit den fiirchterlichs-
ten Demiitigungen und Bestrafungen rechnen und etwaige Siihneopfer,
die zum Ausgleich menschlicher Schuld von den Goéttern eingefordert
werden, sind fiir die Menschen entweder zu hoch oder an unerfiillbare
Bedingungen gebunden:

»Jedes Erdengliick, jede grofle Eigenschaft ist gleichsam ein Eingriff
in das Glicksprivilegium und in die Vollkommenheit der Gotter, wo-
bei dem betreffenden Menschen meist Schuld gegeben wird, er habe
den Gottern >Trotz« bieten wollen oder sich wenigstens unpassend ge-
rihmt. «s

Gleichwohl empfinden die Griechen der homerischen Welt kaum Angst
vor den Olympischen Michten. Weitgehend tiiberwunden sind bereits
die magischen Vorstellungen des Volksglaubens aus friherer Zeit, in der
zauberhafte Damonen und Gespenster die Menschen verwandeln oder
schrecken, und wo — wie von Schiller ausgedriickt —, mit jedem Baum
auch die dazugehorige »Dryas«™¢ vergeht. Die tief empfundene Ohn-
macht im Angesicht unerklirlicher Naturerscheinungen schwindet ange-
sichts der Schonheit der erschaffenen Gotterwelt, die nachzuahmen und
zu erstreben als vornehmste Aufgabe aller Griechen gilt. Das Streben
nach gottlicher Vollkommenheit griindet somit auf der Abwehr eigener
Ohnmachtsingste — fiir den Preis, dass die grofSere Lebensfiille allein den
Gottern zuerkannt wird. Gerade im hochsten Streben meldet sich damit
bereits das Opfer an, das im weiteren Verlauf einer zunehmend rationa-
len Weltbetrachtung auf alles Natiirliche und Unvollkommene sich er-
streckt: »Rational ist schon der Zug der Ordnung, die diese olympische
Aristokratie beherrscht und deren Aufrechterhaltung Zeus notigenfalls
mit Gewalt durchzusetzen weifs.«**” Das »resolute Leben«**® findet eben
dort seine Grenzen, wo die gottliche Ordnung bedroht wird: denjenigen
treffen Neid, Zorn und Vergeltung, der sich anschickt, »ohne die Gotter
grofs sein zu wollen«**,

Gleichwohl sind die Gotter nicht einfach abwesend beziehungswei-
se unerreichbar. Allein dass sie sich einlassen auf die irdischen Vorginge

125 Burckhardt 1958, Bd. VI, S. 98.

126 Siehe dazu weiter oben Anm. 94. Zu dieser animistischen Vorstellung, wo-
nach bestimmte Haine oder auch einzelne Biume von entsprechenden Nym-
phen, etwa Dryaden (Eichen) oder Meliai (Eschen), bewohnt wurden, vgl.
Nilsson 1992, S. 209-212.

127 Nestle 1975, S. 23.

128 Hier in Anlehnung an Nietzsche 1983, S. 649.

129 So die Ubersetzung einer Passage von Homer bei Burckhardt 1958, Bd. VI,
S. 99 (Anm. 315).

59

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

und menschlichen Angelegenheiten, macht sie den Sterblichen ahnlich.
Sie erndhren sich von Ambrosia, Nektar und den menschlichen Opfer-
gaben; sie wohnen in herrlichen Palidsten auf dem Olymp oder verwei-
len im Ather, voriibergehend halten sie sich auch in den fiir sie errichte-
ten Heiligtiimern auf; sie bewegen sich mit rasender Geschwindigkeit; sie
verfiigen tiber ein ausgezeichnetes Gehor, das alles Flehen der Menschen
auch aus grofSer Ferne klar vernimmt; ihr Gesichtssinn ist ebenso uniiber-
trefflich; sie sind allwissend und kennen die Zukunft, ohne sie jedoch be-
stimmen zu konnen; sie besitzen magische Krifte; sie sind wandelbar und
konnen ihre Gestalt beliebig verandern; sie sind, wie bereits gesehen, mo-
ralisch indifferent und gerade die Vornehmsten unter ihnen erscheinen als
»personifizierte Triebe«*3° — und doch: »Von einer Allmacht des einzelnen
kann im Polytheismus von vornherein keine Rede sein; dieselbe ist aufge-
hoben durch die Konkurrenz der Gotter«*3t. Die Gotter nehmen sich das
Recht, Einfluss zu nehmen, wenn es ihnen beliebt; eine unumschriankte
Herrschaft tiber die Menschen und die Natur tiben sie nicht aus. Neben
den Schicksalsmachten, tiber die sie nicht bestimmen konnen, wird ihre
Macht auch durch ihren dauernden Streit untereinander geschwicht. Zu-
dem wire es unter ihrer Wurde, mussten sie den Lauf der Dinge vollstan-
dig regeln. Stattdessen demonstrieren sie ihre Vorherrschaft gelegentlich,
vor allem um die Sterblichen an ihre jeweiligen Verpflichtungen zu erin-
nern. Dann allerdings handeln sie mit groffem Nachdruck — etwa wenn
sie den Gang der Gestirne verandern'>* oder Menschen verwandeln®s.
Zugleich suchen die Gotter die Nahe der Menschen und teilen mitun-
ter sogar ihre Macht. So preist etwa Pindar in seiner Ode an den Pan-
kratiasten Kleandros aus Aegina, anldsslich der Isthmischen Spiele aus
dem Jahr 478 v. Chr., »(d)en gottergroflen Aeakos, der Menschen Glor-
reichsten, selbst der Unsterblichen Schiedsrichter«*34, Es ist also durch-
aus moglich, dass einzelne Menschen, die in der Gunst der Gotter stehen,
als Richter in gottlichen Streitigkeiten auftreten. Und selbst Olympi-
sche Gotter wie Apollon oder die Erinnyen sind nicht davor gefeit, vor
dem obersten Rat der Stadt zu erscheinen, um sich dem Richterspruch

130 Burckhardt 1958, Bd. VL, S. 86.

131 Ebda.

132 So veridndert beispielsweise Zeus die himmlische Ordnung, indem er die
Sonne im Westen aufgehen und im Osten untergehen ldsst, um den Erbfol-
gestreit des Konigs Pelops in seinem Sinne zu entscheiden. Vgl. dazu Kerényi
1997 b, S. 237-238.

133 Aus den zahlreichen Metamorphosen von Géttern, Menschen und Naturer-
scheinungen sei hier auf die Verwandlung des Sehers Teiresias verwiesen, der
einer Gotterlaune zufolge sowohl als Mann als auch als Frau leben musste,
um den Streit zwischen Zeus und Hera zu entscheiden, »ob das minnliche
oder das weibliche Geschlecht mehr von der Liebe hitte«. Vgl. ebda., S. 85.

134 Vgl. Pindar 1824, S. 123 (VIIL Siegeshymne, 39—40).

60

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GOTTERGLAUBE

zu beugen — auch wenn, wie im hier erwiahnten Fall, die Stimme der vor-
sitzenden Gottin Pallas Athene doch den Ausschlag gibt, da der Areopag
in seiner Entscheidung unentschieden bleibt.™ss Die Gotter schweben also
nicht einfach tiber den Dingen, sondern sie verwickeln sich in die irdi-
schen Ablaufe und bedienen sich dabei der Menschen als niitzliche Mit-
streiter oder zu vernichtende Feinde.

Dariiber hinaus demonstrieren die Gotter den Abstand zu den Men-
schen unmissverstandlich dadurch, dass sie plotzlich in ein spottisches
Gelidchter verfallen. Dieses »archaische« beziehungsweise »homerische
Lachen«'3¢ ist noch ohne jede Beimischung moralischer Entriistung und
richtet sich etwa gegen denjenigen, der Partei ergreift und damit seine
souverane Haltung einbiifSt — sich also »gewohnlich macht«. Vor die-
sem Lachen sind selbst die Gotter nicht gefeit, wenn sie etwa, wie in der
Ilias beschrieben, sich auf die Seite der Archder oder der Trojaner stel-
len. Zeus, der die Gotter zuvor in die Menschenschlacht um Troja hi-
neingetrieben hatte, um Partei zu nehmen, »wie jedem der Sinn steht«*37,
schaut dem Treiben fernab vom Olymp aus zu und »lachte vor Freuden,
als er gesehen, wie die Gotter einander mit Streit anfielen«™3%, Wihrend
die rivalisierenden Gotter sich fur ihre Gunstlinge einsetzen, wie etwa
Athene fiir Diomedes, Achilleus und Odysseus oder, wie Aphrodite und
Thetis, ihre Sohne schiitzen, wahrt der oberste Gott Abstand und lisst
sogar zu, dass sein eigener Sohn, Sarpedon, im Kampf getotet wird.'s
Damit ruckt der oberste Olympier bereits in die Nihe des Schicksals, das
den Menschen wie den Gottern ihr Los zuteilt — und es passt ins Bild,
dass Zeus den verhangnisvollen Kampf zwischen Achilleus und Hektor
unter Zuhilfenahme seiner goldenen Waage, also unparteiisch, entschei-
det.™° Doch noch eindringlicher als die Distanzwahrung des » Gotterva-
ters« gegeniiber seinesgleichen ist der Spott der Olympier tiber die hilflo-
sen Menschen im Kampf um Troja. Noch wihrend die gottlichen Gegner
zornig und bewaffnet aufeinander losgehen, kommt der gegen Poseidon
opponierende Apollon plotzlich zu der Einsicht, dass es sich fiir die Got-
ter nicht zieme, um der Sterblichen willen zu streiten. Die Menschen, fiir
die es sich nicht lohne, kimpferisch Partei zu ergreifen, werden in diesem
Zusammenhang mit eindeutigen Worten charakterisiert:

135 In der griechischen Tragodie, wie sie Aischylos auf die Biithne bringt, er-
schlagt Orestes auf Befehl Apollons seine Mutter, um seinen Vater zu riachen,
der von seiner Frau umgebracht wurde. Von den Erinnyen umhergetrieben,
wird Orestes durch den Richterspruch schliefSlich gerettet und die gottliche
Ordnung bleibt bewahrt. Vgl. dazu Kerényi 1997 a, S. 44—45.

136 Vgl. dazu Kerényi 1995.

137 Homer 1963, Ilias, S. 345 (XX. Gesang, 27).

138 Ebda., S. 369 (XXIIL. Gesang, 389-390).

139 Vgl. ebda., S. 284 (XVI. Gesang, 490—491).

140 Vgl. ebda., S. 381 (XX. Gesang, 215-219).

61

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

»Elend Volk, gleich Liubern im Wald, und wachsen zur Stunde/ Lus-
tig empor und essen die Frucht der nihrenden Saatflur,/ Schwinden zur
Stunde dahin, Entseelte. Besser, so/ dunkt mich,/ Friede geschlossen und
gleich: da mogen sie selber sich zanken. <«

Den Irdischen gebuihrt allenfalls das schadenfrohe Lachen der Olympi-
er; die Gotter selbst hingegen kehren zurtick auf den Olymp, »die einen
das Herz voll Zorns, die anderen frohlich« ™+, Gewahrt wird damit die
Distanz zwischen den Sterblichen und den Seligen, wobei letztere vom
Irdischen zwar bertihrt, nicht jedoch eingeholt werden. Denn nicht nur
widerspricht es der gottlichen Souveranitat, an der Seite der Menschen
zu kampfen, sondern zudem kann es keinen wirklichen Sieger geben,
wenn die Unsterblichen gegeneinander zu Felde ziehen. Das hohnische
Gelachter der Gotter bringt eben dies zum Ausdruck und markiert deut-
lich vernehmbar die von Apollon wieder ins Bewusstsein gehobene Ab-
grenzung zum »elend Volk«. Fur das Schicksal der Menschen interes-
sieren sich die Gotter nicht wirklich, sondern fiir die Unseligen bleiben
im Konfliktfall nur Verachtung und Spott. Schon um den eigenen Ruhm
(kleos) zu wahren, miissen die Gotter sich davor hiiten, sich gemein zu
machen. Im »archaischen Grinsen« und »Gelachter«*# findet diese vor-
geblich noble Haltung ihren sinnfilligen Ausdruck — und den sterblichen
Menschen wird dadurch zugleich vor Augen gefiihrt, dass sie selbst kein
souverdnes Leben fithren konnen.

Wihrend offen bleibt, weshalb einzelne Gotter sich entweder auf die
Seite der Archder oder der Trojaner stellen'+, gehen die Sterblichen wie

141 Ebda., S. 371 (XXI. Gesang, 462—463).

142 Vgl. ebda., S. 372-373 (XXI. Gesang, 521-522).

143 Das berithmteste »homerische Gottergelachter« richtet sich auf die Gestalt
des hinkenden Hephaistos, den universalen Erfinder, Bildhauer, Architekten,
BronzegiefSer, Waffenschmied etc., der einen aufkeimenden Streit zwischen
Zeus und Hera zu besanftigen versucht, indem er seiner Mutter wohlwol-
lend zuspricht und den anwesenden Géttern reichlich ungeschickt kost-
lichen Nektar serviert: »Und ein unendliches Gelachter erscholl von den
Seligen allen, die den Hephaistos sahn durchs Haus her keuchen und hum-
peln«. Vgl. ebda., S. 22 (I. Gesang, §99-600). Das listige Verhalten des He-
phaistos enthilt bereits ein subversives Moment, das gegen die feine Got-
tergesellschaft gerichtet ist, die sich in unerschiitterlicher Herrschaft (¢ime)
selbst gefillt und den einstmals vom Olymp gestofSenen Erfindergott blofs
noch als Mundschenk anerkennt. Das Lachen der Gotter wendet sich hier
bereits gegen die Lachenden selbst. In einer spiteren Episode wird naher
ausgefiihrt, wie Hephaistos tiber das »unendlich Gelichter der seligen Got-
ter« triumphiert. Vgl. dazu Homer 1962, Odyssee, S. 106-108 (VIIL Ge-
sang, 286-359).

144 Burckhardt nennt in diesem Zusammenhang als Grund eine »kaum niher
motivierte Leidenschaft«. Vgl. Burckhardt 1958, Bd. VL, S. 88.

62

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GOTTERGLAUBE

selbstverstandlich davon aus, dass ihnen ihre Anlagen und Antriebe von
den Gottern gegeben werden. Schon aufgrund ihrer Vornehmbheit besit-
zen die Gotter in den Augen der Menschen das natiirliche Recht, iiber
sie zu herrschen — selbst wenn, wie in Hesiods Werken und Tagen an-
gedeutet, beide gleichen Ursprungs sind.*#s Zwar lassen sich zahlreiche
Belege dafiir anfiihren, dass Titanen und Gotter bei der Erschaffung des
Menschen sowie der nachfolgenden Geschlechter beteiligt waren*+5; fiir
die Menschen ergeben sich hieraus jedoch keine weiteren Verpflichtun-
gen. Die Griechen glauben einfach nicht, »dass man von den Goéttern
das Dasein habe, und vollends nicht, dass man ihnen fir dies — vom
griechischen Pessimismus ziemlich gering taxierte — Dasein irgendwel-
chen Dank schuldig sei«*#7. Der Glickliche wird von den Gottern ge-
liebt, weil er gliicklich ist; sein Gliick verdankt er jedoch nicht den Seli-
gen, sondern seinem Schicksal, und fiir den Ungliicklichen gilt dasselbe.
Diese Haltung macht die Menschen in moralischer Hinsicht frei gegen-
uber den gottlichen Herrschern, die nichts von jener Heiligkeit besitzen,
die insbesondere fiir die Gottheiten monotheistischer Religionen cha-
rakteristisch ist. Die Opfergaben mogen dazu dienen, die Unsterblichen
gunstig zu stimmen; sittliche Obligationen oder Abhidngigkeiten ergeben
sich daraus nicht. Das weitgehende Fehlen einer moralischen Dimensi-
on im Verhiltnis der Menschen zu den Gottern sowie der Gotter unter-
einander verleiht dem griechischen Leben eine gewisse Leichtigkeit und
Unabhingigkeit, dessen bisweilen anarchische Ziige auch sehr viel spa-
tere Bewunderer noch immer in Erstaunen versetzen. Bezeichnend ist in
jedem Fall, dass das Interesse an der gottlichen Vortrefflichkeit — gleich
ob es am skulpturalen Ideal der »Korperschonheit«'+® ansetzt oder im
»tragischen Kunstwerk« das eigene Leiden zu ergreifen sucht —, eine
Kraft »metaphysischen Trostes«'# wachzurufen vermag, die auch nach
tausenden von Jahren noch immer wirksam ist. Auch wenn die Grie-
chen der Antike immer wieder schmerzlich daran erinnert werden, dass

145 Bei Voss findet sich die folgende Ubersetzung: »Als gleichartig erwuchsen
die Gotter und/ sterblichen Menschen;/ Erst ein goldnes Geschlecht der viel-
fach redenden/ Menschen/ Schufen die Gotter hervor, der olympischen/ Ho-
hen Bewohner.« Vgl. Voss 1806, S. 14 (108-110). Man konnte diese Stelle
so deuten, dass Gotter und Menschen urspriinglich gleich geschaffen wa-
ren, die Sprache jedoch — als Quelle des Verstehens wie Missverstehens —
den Menschen von den Géttern verliehen wurde.

146 So etwa der Menschenbildner Prometheus bei Ovid, Metamorphosen, S. 11
(I. Buch, 78-88) oder die von den Gottern eingesetzte kosmische Ordnung
der Weltzeitalter sowie der Menschengeschlechter in Hesiods Werke und
Tage, vgl. Voss 1806, S. 14—22 (L. Buch, 106—201).

147 So die Einschitzung von Burckhardt 1958, Bd. VI, S. 9o.

148 Vgl. Winckelmann 1991.

149 Vgl. Nietzsche 1983, S. 649.

63

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

sie nicht, wie die Gotter, leichtfuffig und selig (olbios), sondern verletz-
lich und sterblich sind und ein irdisches Dasein fristen, dessen Ende kei-
ne Aussicht auf Besserung bereithilt, besteht doch immerhin Aussicht,
dieses tragische Schicksal, frei von falschen Beschrinkungen, mit »Lust
und Kraft«'s° zu leben. In diesem Sinne gibt die gottliche Gegenwelt zu-
mindest eine Ahnung davon, was moglich ware.

Solange die Gotterwelt den Menschen Trost und Erleichterung bie-
tet, ist die »glinzende Traumgeburt der Olympischen«*s* nicht bedroht.
Nietzsche verweist sogar ausdriicklich auf die Entlastung der Menschen
in ihrem Verhiltnis zu den religiosen Phantasiegestalten: »Hier erinnert
nichts an Askese, Geistigkeit und Pflicht: hier redet nur ein tuppiges, ja
triumphierendes Dasein zu uns, in dem alles Vorhandene vergottlicht
ist, gleichviel, ob es gut oder bose ist.«*5* Als Religion der Diesseitig-
keit, ohne Theologie, Dogmen und Priestertum, jedoch verankert in der
» Massenhaftigkeit ihres Kultus«*s3, gibt es zunachst kaum Anlass, an der
Vorherrschaft der Olympier zu zweifeln. Nachdem in einer frithen Phase
des religiosen Lebens noch Damonen und Naturmaichte ihre Schrecken
verbreiteten, die durch heilige Praktiken an geweihten Stitten nur not-
diirftig gebannt wurden, kommt es mit dem Auftreten von Homer und
Hesiod zu einer »grofsen Veranderung in der Religion«, die Burckhardt
treffend als »Herrschaft der Poesie tiber alle Gotterauffassung«*s+ cha-
rakterisiert. Im epischen Gesang verdichtet sich die Gotterwelt, das heifSt
die gottlichen Gestalten erhalten Beinamen (eponymiai), um sie eindeu-
tig identifizieren zu konnen; sie erhalten Gesichter und Formen (eidea),
die ihnen einen wiedererkennbares Auftreten ermoglichen; ihnen werden
bestimmte Fertigkeiten (technai) zugesprochen, die mit besonderen Wiir-
den (timai) verbunden sind; sie vollbringen wundersame Werke (erga),
die das Volk an eigene Kimpfe und Néte erinnern und — nicht zuletzt —
vermitteln sie die Vorahnung eines » Weltganzen«, in dem »Olymp, Erde
und Unterwelt in machtigem Zusammenhang«*ss stehen. Die epischen
Gesidnge und Aufzeichnungen sorgen dafiir, dass die Gotterwelt allmih-

150 Vgl. ebda., S. 650.

151 Ebda., S. 601.

152 Ebda.

153 Burckhardt 1958, Bd. VL, S. 125. Der Autor verweist in diesem Zusammen-
hang auf die Hauskulte sowie die zahlreichen religiosen Praktiken in den
unterschiedlichen Poleis als »fester Unterbau« des religiosen Lebens. Ge-
gentiber einer verfassten Religion war der griechische Polytheismus sogar
im Vorteil, denn er »war lauter Dienst, lehrte nichts und war deshalb auch
nicht zu widerlegen.« Vgl. ebda., S. 125-126.

154 Vgl. ebda., S. 33.

155 Vgl. ebda., S. 36. »Vorahnung« deshalb, weil der griechische Polytheismus
zu keiner Zeit eine geschlossene Religion hervorgebracht hat. Auch wenn
der antike Gotterglaube kosmogonische und theogonische Ziige aufweist,

64

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GOTTERGLAUBE

lich in einen geordneten Zusammenhang tiberfithrt wird. Leitend ist da-
bei freilich nicht der fromme Wunsch nach religioser Universalisierung,
sondern vor allem Hesiod ist daran gelegen, die Unterschiede und Beson-
derheiten der jeweiligen Gotter in einen vertraglichen Zusammenhang
zu bringen. Bedenkt man namlich, dass die den jeweiligen Kultgéttin-
nen zuerkannten Fertigkeiten und Wiirden unterschiedlichen Kontex-
ten und Zeiten entstammen — so gilt etwa Artemis als Herrin der Jagd,
Hera als Hauptgottin der Rinderzucht, Demeter als Gottin des Getrei-
deanbaus, Athene als Gottheit der Olbaumkultur etc.'s¢ —, dann wird
verstandlich, dass die gottlichen Werke auf die unterschiedlichen Tage
des Jahreskalenders verteilt werden mussten, um sie gebithrend wiirdi-
gen zu konnen und um Streit zwischen den Herrinnen zu vermeiden.
Auf diese Weise werden die zu unterschiedlichen Zeiten sowie an ver-
schiedenen Orten noch einzeln angerufenen GrofSgottinnen (desponia)
zu »Bereichsgottheiten«, die nur noch befugt sind, »in einem bestimmten
Bereich die Macht auszuiiben«'s7. So, wie den einzelnen Gottheiten be-
stimmte Fertigkeiten und Wiirden zugewiesen werden, so verteilen sich
schlieflich auch die hieran gekniipften Taten und Werke — der Jagd, der
Viehzucht, des Ackerbaus, der Ernte etc.'s® — bestindig und wiederkeh-
rend tiber das Jahr.

Diese Koordinierungsleistung Hesiods hat freilich zur Folge, dass die
Gotter mit den ihnen zugeschriebenen Wiirden und Machtbefugnissen
nicht mehr unumschrinkt herrschen, sondern aufgrund ihrer immer stir-
keren Einbeziehung in menschliche Belange und zeitliche Ablaufe (erga
kai hemerai) zunehmend anthropomorphe Ziige erhalten. Dadurch wer-
den sie zugleich angreifbar und verletzlich — und in der Kritik des Xeno-
phanes wird entsprechend eingefordert, dass die von Homer und Hesiod
beschriebenen Traumgestalten abzulehnen seien, weil die Gotter wie
Menschen aussihen, sich wie Menschen verhielten und schlieSlich von
Menschen gemacht seien. Dem setzt der vorsokratische Philosoph einen
»einzigen Gott« entgegen, der »weder an Gestalt den Sterblichen dhnlich
noch an Gedanken«*s? ist. Der Gott des Xenophanes verharrt »am sel-
bigen Ort«*% und ist »ganz Auge, ganz Geist, ganz Ohr«***, Es »geziemt

so sind doch »mehrere lokale Theogonien und Ansitze zu solchen iiberlie-
fert«. Ebda., S. 38.

156 Uber die Zusammenhinge zwischen unterschiedlichen Gétterkulten und
verschiedenartigen sozialen Zivilisationsstufen vgl. Simon 1998.

157 Vgl. Heinrich 1986, S. 131.

158 Siehe dazu die zahlreichen Vorschriften und Handlungsanweisungen im Ab-
schnitt tiber die so betitelten »Hauslehren« in Hesiods Werke und Tage bei
Voss 1806, S. 37-69 (II. Buch, 383-764).

159 Vgl. Diels 1906, S. 50 (Fragment 23).

160 Ebda., S. 50 (Fragment 26).

161 Ebda., S. 50 (Fragment 24).

65

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

ihm nicht bald hierhin bald dorthin zu wandern«*¢*, Die hier gedaufSerte
Kritik am Anthropomorphismus der griechischen Gotterwelt folgt einem
durchaus religiosen Impuls. Die menschendhnlichen Gotter sind laut Xe-
nophanes zu fehlerhaft und unvollkommen, um der Verehrung wiirdig
zu sein. Nicht nur verhalten sich die Gotter wie die Menschen, indem sie
rauben, liigen, ehebrechen etc., sondern als Verdoppelungen menschlicher
Eigenschaften*s erscheinen sie zugleich als blofS gemacht. Demgegentiber
wird der »einzige « beziehungsweise »eine Gott« (beis theos), der den kri-
tisierten Abbildern des Menschen als Ideal entgegengesetzt wird, als un-
bewegt vorgestellt, das heifst als jemand, der den irdischen Dingen und
menschlichen Angelegenheiten bereits vollstindig entriickt ist. Zur Aus-
uibung seiner Herrschaft verfuigt dieser Gott iiber Krifte — »ganz Auge,
ganz Geist, ganz Ohr« —, die schliefSlich sogar von ihren sinnlichen Bei-
mischungen befreit werden und im reinen Denken kulminieren. Die Be-
rufung auf »des Geistes Denkkraft«'¢+ hat zur Folge, dass der »einzige
Gott« alles kontrolliert und apperzipiert, ohne jeoch in kultische Hand-
lungen und Kontexte einbezogen zu sein. Der ferne Gott, der alles zu tun
vermag, ohne selbst aktiv zu sein — »sonder Mithe« (apaneuthe pononio)
lautet die entsprechende Formulierung'®s — lasst sich nicht mehr auf die
Bithne bringen oder besingen, da ihm alles Menschliche zutiefst fremd
ist. Er verfugt uber keine besonderen Fertigkeiten und Wiirden mehr, son-
dern er vereint samtliche technai und timai in sich selbst. An die Stelle
der menschlichen Kulthandlungen und Verehrungspraktiken tritt damit
die reine Schau (¢heoria) sowie das abstrakte Wissen (logos) des Einen
(ben), das mit dem weiteren Aufstieg der Philosophie in der transzenden-
ten »Idee des Guten« (agathon idea) als dem »unerreichbaren Ziel alles
Erkennbaren«'% dem spekulativen Denken aufgetragen bleibt.

Fiir das hier verfolgte Anliegen ist wichtig, dass die Entmenschlichung
der Gotter, die zugleich ihre Entwertung befordert, zwei Konsequenzen
nach sich zieht. Zum einen »hatten die Griechen, sobald sie ihren My-
thos durchbrachen und sich tiber kosmogonisches Stammeln hinweg-
setzten, volle Freiheit, sich nach Prinzipien der Dinge umzusehen«*¢7.

162 Ebda., S. 50 (Fragment 26).

163 »Doch wenn die Ochsen und Rosse und Lowen Hinde hitten oder malen
konnten mit ithren Hinden und Werke bilden wie die Menschen, so wiirden
die Rosse rossihnliche, die Ochsen ochsenidhnliche Gottergestalten malen
und solche Korper bilden, wie jede Art gerade selbst das Aussehen hitte.«
Ebda., S. 49 (Fragment 15).

164 Laut Fragment 25 versetzt allein »des Geistes Denkkraft« des einen Gottes
»das All« in Schwingung. Vgl. ebda., S. s5o.

165 Vgl. Diels 1906, S. 50 (Fragment 25).

166 Hier in Anlehnung an Platon 1993 ¢, Staat, 532 a.

167 So die etwas geringschitzige Einschitzung des mythischen Denkens bei
Burckhardt 1958, Bd. VIL, S. 295.

66

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HEROISMUS

Wihrend Burckhardt und andere Autoren in diesem Zusammenhang
vor allem die frithen naturphilosophischen Spekulationen des griechi-
schen Denkens im Blick haben, lisst sich eine dhnliche Entwicklung
auch fiir das religiose Verstindnis — vom mythischen Animismus bis
zur philosophischen Dialektik — festhalten. Spitestens bei Platon stellt
sich die Frage nach dem nun nicht mehr gottlich, sondern begrifflich
Allgemeinen®®® in seitdem nicht mehr zu unterbietender Form. Zum an-
deren — und dieser Aspekt soll im Folgenden vertieft werden — findet
das religiose Bewusstsein seine Ergdnzung und Fortsetzung im Hero-
enkult, den auch die Kritik des Xenophanes an den vermenschlichten
Gottheiten nicht beseitigen konnte. Selbst nach Aufwertung des be-
grifflichen Denkens hielten die Griechen an der Verehrung des Halb-
gottergeschlechts fest, da es ihnen anschaulich vor Augen fiihrte, zu
welchen Taten Sterbliche fahig sind. Als Konkurrenten der Gotter tre-
ten die Heroen bereits frith in Erscheinung, allerdings sind sie zu kei-
nem Zeitpunkt eine ernsthafte Bedrohung fiir die Unsterblichen. Ge-
rade der vermeintliche Makel ihrer Verganglichkeit ruckt die antiken
Helden jedoch in die Nahe der Menschen mit ihrem vielfach begrenz-
ten Dasein, das vom Olymp zu weit entfernt ist, um sich mit der Got-
terwelt ganz identifizieren zu konnen.

2. Heroismus

Die Kritik des Xenophanes an der Menschendhnlichkeit der Gotter fallt
in eine Epoche, in der das patriarchalisch organisierte Zusammenleben
bereits erste Risse aufweist. Wahrend in homerischer Zeit die Olympi-
schen Gotter noch das idealisierte Abbild der sozialen Rollen der al-
ten Gesellschaft verkorpern, in der das mannliche Familienoberhaupt
nicht nur tiber Frau und Kinder herrscht, sondern seine Vormachtstel-
lung auch durch geburtsstandisch verankerte Sippenzugehorigkeiten und
Freundesbande gesichert weifs, beruht das gesellschaftliche Herrscher-
recht im sechsten vorchristlichen Jahrhundert bereits nicht mehr allein
auf dem ererbten »bessern Blut« und »groflern Grundbesitz«, sondern
auf individuell ausgebildeten Fertigkeiten und Fahigkeiten, wie etwa
»der Geubtheit in den Waffen, der Opfer- und Rechtskunde«*%. Dem-
gegeniiber waren die mythischen Anschauungen in den langen Jahrhun-
derten zuvor noch gepragt von einer aristokratischen Oberschicht minoi-
scher und archaischer Herrscher, deren himmlisches Pendant dhnlich frei
und unabhingig auf dem Olymp thronte. Ahnlich weit, wie diese kom-
mandierende Oberschicht vom Alltagsleben der Menschen entfernt war,

168 Siehe dazu weiter oben Anm. 5.
169 Vgl. Burckhardt 1958, Bd. VIIL S. 82.

67

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

zeigten auch die Gotter nur gelegentlich — »wie jedem der Sinn steht«'7°
—Interesse am Los der Sterblichen. Vor diesem Hintergrund erscheint das
gottliche Leben ohne Miihe (ponos) und Zwang (ananke) freilich nicht
nur als einfaches Spiegelbild aristokratischer Lebensverhiltnisse, son-
dern es wirft zugleich die weitergehende Frage auf, wie ein Leben aus-
sahe, in dem die Menschen, dhnlich wie die Gotter, unmittelbar und un-
eingeschrinkt sich ausleben konnten. Zwar bleiben die Menschen- und
die Gotterwelt durch den Tod uniiberwindbar voneinander getrennt. Fiir
das mythische Denken geben jedoch insbesondere die zahlreichen Be-
gegnungen und schicksalhaften Verflechtungen zwischen den Unsterbli-
chen und Sterblichen ein untrigliches Zeugnis dafiir, dass der Glanz des
Gottlichen bis weit auf die Erde ausstrahlt und ein besseres Leben zu-
mindest in Aussicht stellt. Bedenkt man zudem, dass nach verbreiteter
Auffassung Gotter und Menschen urspringlich desselben Geschlechts
waren'7*, dann stellt sich die Frage nach einer moglichen Versohnung
beider Welten umso mehr.

Diese »offene Wunde« im Verhiltnis zwischen Gottern und Menschen
wird durch den Heroenkult, der vor allem als Totenkult'7* ausgetibt wur-
de, zwar nicht geschlossen, jedoch beruhigt. Neben den Tempeln, in de-
nen einzelne Gotter verehrt wurden, gab es eine grofSe Anzahl von He-
roengrabern, die mehr oder weniger Uppig ausgestattet waren und eine
besondere Wertschatzung erfuhren. Thre herausgehobene Bedeutung
zeigt sich etwa daran, dass in ihrem Umkreis hdufig Orakel angesiedelt
waren und Verfolgten im markierten Umkreis der Grabmaler Asyl ge-
wiahrt wurde. Die eigentliche Heroenverehrung, die aus den gewohnli-
chen Grabdiensten hervorging, beinhaltete bestimmte rituelle Handlun-
gen, die Burckhardt folgendermafSen beschreibt:

»Der Dienst geschah in der Abendddmmerung, auch bei Nacht. Man
grub eine Grube an der Westseite des Grabmals und sprach die For-
meln gegen Westen gewandt; die Opfer, welche man in die Grube goss,
waren Wein, Milch, wohlriechende Salben und Tierblut, letzteres ohne
Zweifel, weil man den Verstorbenen durch dessen Genuss wiederbelebt
dachte (...)«'73,

Bestimmend fiir diese rituellen Handlungen war der vielfach geteilte
Glaube, dass die Seelen der Verstorbenen sich bei den Gribern aufhal-
ten.”7 Uber die Opfergaben und Totengebete traten die Lebenden in

170 Siehe weiter oben Anm. 137.

171 Siehe dazu weiter oben Anm. 145.

172 Vgl. dazu Kerényi 1997 b, S. 21.

173 Burckhardt 1958, Bd. VL, S. 208.

174 »In der von keiner lehrenden Autoritit geleiteten griechischen Religion be-
hauptete sich neben der homerischen Schattenwelt und den davon abgelei-
teten Gedankenbildern eine dltere Anschauung, wonach der bestattete Tote

68

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HEROISMUS

Kontakt mit dem Verstorbenen, der noch mit allen Sinnen aufzunehmen
schien, was ihm dargeboten wurde. »Er konnte horen, was man ihm zu-
rief oder zufliisterte, und fiir die Getrinke, die man ihm in sein Grab
goss, fiir die Speisen, die man in dessen Nihe hinstellte oder begrub,
wurde ihm noch ein Genuss zugetraut, ja ein Bediirfnis.«’75 Da in den
griechischen Stadten sowie auf dem Land zahlreiche auffillige Grabma-
ler — »besonders Erdhtigel, eingefasst von steinernen Rundmauern«*7¢ —
hinterlassen waren, verwundert es nicht, dass die Nachgeborenen den
auf diese Weise Bestatteten eine besondere Wiirde zuerkannten.

Freilich ist mit dem Ehrendienst und Totenkult fiir einzelne Verstorbene
noch nicht der besondere Status der Heroen geklirt, den diese nach Mei-
nung des Volkes zu Recht beanspruchten. Im Unterschied zu den Gottern,
die — folgt man etwa Hesiod — anfangs noch gemeinschaftlich und sorg-
los mit den Menschen zusammenlebten'77, begann die Epoche der Hero-
en erst in sehr viel spaterer Zeit. Der Dichter charakterisiert die zeitlichen
Abladufe anhand unterschiedlicher Geschlechterfolgen als Verfallsgeschich-
te: vom »Goldenen«, »Silbernen« und »Bronzenen Geschlecht«, tiber das
hieran anschlieflende » Geschlecht der Heroen«, bis zum »Eisernen Ge-
schlecht«. Die Abkehr von den Gottern fuhrte die Menschen laut Hesiod
in immer grofleres Elend, so dass sie, auf sich allein gestellt, mit Miihsal
und Arbeit ihr Leben fristen mussten und mit Gewalt und Krieg einander
bekampften. Das Geschlecht der Heroen folgte dem bereits tief abgesun-
kenen Bronzenen Kriegergeschlecht und brachte durch seine Taten Edel-
mut und Tapferkeit zuriick in die Welt. Doch auch dieses »gottliche Ge-
schlecht«, uiber das vor allem Homer ausfiihrlich berichtet, wurde schon
bald Opfer seines eigenen Heldentums: »Jener Heroen Geschlecht, das
gottliche: welche/ die Vorwelt/ Einst Halbgotter genannt, in der Erd’/ un-
endlichen Raumen./ Sie auch hat das Verderben des Kriegs und die/ grass-
liche Zwietracht,/ (...) Ausgetilgt im Kampf«7%. Es folgte das »Eiserne
Geschlecht«, das zu Lebzeiten des Dichters existierte und von diesem als
ganzlich verroht und verdorben charakterisiert wird.'”® Bezeichnend fiir

— gleichviel ob seine Leiche begraben oder verbrannt worden — noch mit
irgendeinem Teil seines geistigen Wesens im Grabe weiter lebte.« Ebda., S.
210.

175 Ebda.

176 Vgl. ebda.

177 »Und sie lebten wie Gotter, mit stets unsorgsamer/ Seele/ Von Arbeiten ent-
fernt und Bekiimmernis. Selber/ des Alters/ Leiden war nicht; nein immer
sich gleich an/ Handen und FiifSen,/ Freuten sie sich der Gelage, von jegli-
chem Ubel/ entiuflert,/ Reich an Herden der Flur, und geliebt den seligen/
Gottern«. Voss 1806, S. 14 (112-116).

178 Vgl. ebda., S. 18 (159-163).

179 Exemplarisch hierfiir nur die folgende Aussage: »Faustrecht gilt: rings strebt
man, die Stadt zu/ verwiisten einander./ Nicht wer die Wahrheit schwort,

69

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

dieses, nach Auffassung Hesiods, wahrscheinlich letzte Zeitalter ist, dass
die Gétter sich »mit Scham« von den Menschen abwenden — »und zuriick
bleibt trauriges Elend «'#.

Nun spricht Hesiod, dhnlich wie schon sein Vorgianger Homer, nicht
als Historiker. Der Autor des Lehrgedichts Werke und Tage verfolgt mit
seinen literarischen Ausfithrungen vielmehr die Absicht, seine Zeitgenos-
sen zur moralischen Umkehr zu bewegen, indem er sie auffordert, einen
sittlichen und redlichen Lebenswandel zu fithren. Dabei betont er — im
Unterschied zu Homer, der die Vorzige einer archaischen Adelsethik he-
rausstellt —, den Wert des Selbsterworbenen gegentiber dem blof§ Ange-
borenen. So unterschiedlich die Absichten und Ausfithrungen der beiden
Autoren sind, stimmen sie doch in dem geteilten Bezug auf ein histo-
risch weit zuriickliegendes Ereignis iiberein. Beide beziehen sich auf den
Tojanischen Krieg, um den einsetzenden Niedergang des Heroenzeital-
ters literarisch zu verarbeiten. Dies ist kein Zufall, sondern bezeichnet
vielmehr ein entscheidendes Charakteristikum des antiken Heroenmy-
thos, wonach »das alte Tatsichliche, das aber nicht mehr als solches zu
uns hindurchdringen kann«***, im Epos wieder auflebt. Auch wenn bis
heute nicht abschlielend geklart ist, ob und wann genau der Trojani-
sche Krieg stattgefunden hat, spricht einiges dafiir, dass die besungenen
Ereignisse bereits vor dem zehnten vorchristlichen Jahrhundert, also in
der spaten Bronzezeit, stattgefunden haben.*** Die Frage nach dem Ur-
sprung (arche), die in den mythischen Gottervorstellungen nicht positiv
beantwortet wird, da hier verschiedene autochthone Ausgangsmachte
(archai) — wie etwa Chaos und Gaia in Hesiods Theogonie — miteinan-
der konkurrieren, erhilt erst durch die Heroengeschichten einen realen
Bezug. Nachdem namlich die aus den archai entsprungenen Gotter anfin-
gen, sich mit Menschenfrauen zu paaren, wurden die aus diesen Verbin-
dungen hervorgegangenen Halbgotter zu Begriindern der griechischen
Adels- und Konigsgeschlechter erkldrt und traten auf diese Weise in die
Realgeschichte ein. Die Verbindung zwischen Mythos und Geschichte
war damit hergestellt:

»Und so, wie die Helden die frithesten ruhmvollen Personlichkei-
ten tberhaupt sind, ist dann ihr Herold Homer die fritheste geistige

wird begiinstigt,/ noch wer gerecht ist,/ Oder wer gut; nein mehr den Ubel-
tater, den/ schnoden/ Frevler ehren sie hoch.« Ebda., S. 21 (189-192).

180 Vgl. ebda., S. 21 (200)

181 Vgl. Buckhardt 1958, Bd. VIIL, S. 25 (Hervorhebungen im Original).

182 In der heutigen Historiographie wird allerdings auch die Auffassung vertre-
ten, dass in der Ilias nicht allein der Trojanische Krieg besungen wird, son-
dern generell kriegerische Kimpfe aus der Vorzeit thematisiert werden. Fiir
die hier verfolgte Absicht ist wichtig, dass Homer — und in dessen Nachfol-
ge auch Hesiod — erst circa 400 Jahre spiter hierauf Bezug nehmen.

70

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HEROISMUS

Zelebritit allgemein hellenischer Geltung, Homer aber wurde dann zu-
gestandenermafSsen das Hauptbildungsmittel von Jugend auf. Seit ihm
ist die Griechenwelt erst recht eins; es gibt Griechen, soweit es eine Er-
innerung an Heroen gibt«,

Im Unterschied zu den Gottern wurden die Heroen »mehr und mehr
zum Eigentum der Volkssage und der epischen Dichtung«*#4, weshalb es
auch nicht verwundert, dass sie als besonders eng mit den menschlichen
Angelegenheiten verbunden angesehen wurden. Auch wenn die Gren-
zen zwischen Glaube und Uberlieferung im Verlauf der Jahrhunderte
immer durchlissiger wurden und der historisch aussagekriftige Gehalt
der Heroengeschichten zunehmend verblasste, gab es doch immerhin ei-
nen tradierten Erinnerungsbezug, der fur die in vielfacher Hinsicht zer-
streute »Griechenwelt« von tubergreifender Bedeutung war. Die Hero-
en wurden zu »Helden ihrer Nation«™5, denen man alles zutraute, was
man aus den Uberlieferungen der Vorzeit weitergeben und entsprechend
ausschmiicken konnte. Aus diesem Grund sind es vor allem die dichten-
den und darstellenden Kiinste, die Zeugnis geben tiber die grofSartigen
Taten, Abenteuer und Siege ruhmreicher Helden und nicht die antiken
griechischen Geschichtsschreiber, die bereits frithzeitig begriindete Zwei-
fel an den Uberlieferungen anmeldeten. Doch wihrend bei Homer noch
lebhafte Ankliange an die Heroenzeit spiirbar sind, ist diese Epoche fiir
Hesiod bereits vergangen und gilt dem Dichter blof§ als Mahnung an
vermeintlich bessere Zeiten. Fuir den Autor der Werke und Tage tiber-
nehmen die Heroen keine tragende Rolle mehr; selbst raumlich befinden
sie sich, von Zeus weit entriickt, »an des Okeanos tiefen Gewog’, in der
Seligen Inseln«*#¢, Allerdings gilt dies nicht fir den Volksglauben in glei-
cher Weise, der »auch hier auf seinem Rechte bestand sich das Jenseiti-
ge zu vergegenwartigen und mitten unter seinen eigenen Gewohnheiten
und Wohnstitten anzusiedeln«*%7.

Deutlich wird damit, weshalb der Totenkult bei der Heroenverehrung
eine zentrale Stellung einnimmt. Zum einen halten die Opfergaben, die
rituellen Gesidnge, das Bekranzen der Griber, die im Umkreis ausge-
tragenen kriegerischen und musischen Kampfspiele etc. die idealisier-
te Erinnerung an vermeintlich bedeutsamere Zeiten wach und leben-
dig. Zum anderen beglaubigen die Kulthandlungen die angenommenen

183 Burckhardt 1958, Bd. V., S. 289.

184 Vgl. Preller 18671, S. 2.

185 Preller zdhlt hierzu die »Konige und Gesetzgeber, ihre Vorkdmpfer in der
Schlacht, die Anfiihrer bei jedem Abenteuer, die Bewaltiger jeder Unsitte, die
Begriinder aller koniglichen und edlen Geschlechter«. Vgl. ebda., S. 3 (im
Original teilweise hervorgehoben).

186 Vgl. Voss 1806, S. 19 (171).

187 Vgl. Preller 18671, S. 6.

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Verbindungen zu lingst vergangenen Geschlechtern, so dass mitunter
viel Aufwand darauf verwendet wurde, sich als wiirdige Nachfolger
ruhmreicher Vorfahren und Halbgotter in Szene zu setzen. Die Toten zu
ehren, bedeutete bereits eine Art Erhohung seiner selbst, die zudem ge-
kniipft war an die Hoffnung, das eigene Schicksal giinstig beeinflussen
zu konnen. Da die Heroen den Gottern naherstanden und mit diesen di-
rekt verwandt waren, bot der Verweis auf mitunter aufwendig rekon-
struierte Geschlechterfolgen Gelegenheit, die eigene Existenz zu adeln.
Bekannt ist etwa der Versuch des antiken Historikers Hekataeos von
Milet, die eigene Abstammungsgeschichte bis zu ihren gottlichen Ur-
sprungen zuriickzuverfolgen; und selbst noch in spéterer Zeit versuchten
einzelne Personlichkeiten, ihren Status durch die vermeintlich gottliche
beziehungsweise heroische Herkunft aufzuwerten.**® Der Heroenkult be-
stand auch dann noch fort, als das Zeitalter des Halbgottergeschlechts
lingst vergangen war.

War zuvor bereits von den »Helden der Nation«'* die Rede, die in
den Gesingen, Tragodien, Erzdhlungen, bildlichen Darstellungen, kulti-
schen Praktiken etc. verehrt wurden, so gab es neben diesen vertrauten
Gestalten noch eine uniibersehbare Vielfalt weiterer Halbgotterwesen,
deren Anzahl sich mit der Zeit sogar vermehrte:

»Man gewohnte sich zuletzt von allem Existierenden auf einen Heros
zuriickzuschlieflen und nicht allein die Liander und Stidte, sondern auch
die Innungen, die Dorfer pflegten ihre Heroen aufzustellen und als erste
Urheber ihres Dorfes und ihres Namens zu verehren«*°,

Ludwig Preller unterscheidet im Rahmen seiner Heroologie daher zwi-
schen unterschiedlichen Zugingen, um den Uberlieferungen aus verschie-
denen Anlissen, Zusammenhingen und Zeitaltern moglichst gerecht zu
werden: Die erste Gruppe bilden die ortlichen und landschaftlichen Tra-
dierungen, die vor allem lokal bedeutsam sind und haufig weit in die
Vergangenheit zuriickweisen. Zur zweiten Gruppe zihlen jene Uberlie-
ferungen, in denen einzelne, wiederkehrende Helden den Mittelpunkt
unterschiedlicher Geschichten bilden, die zu verschiedenen Zeiten und
Orten durchaus voneinander abweichen. Entscheidend ist, dass die hero-
ischen Figuren bereits besondere Merkmale aufweisen, die sie als vereh-
rungswiirdig auszeichnen und anhand derer sie eindeutig identifizierbar
sind. Zur dritten Gruppe zidhlen schliefSlich jene Anlisse der »eigentli-
chen epischen Heldendichtung«™', bei denen bestimmte Personen und

188 Laut Preller fiihrte beispielsweise Thukydides als bereits namhafter Vertre-
ter der attischen Demokratie den eigenen Stammbaum bis auf Zeus zuriick.
Vgl. ebda., S 5 (Anm. 1).

189 Siehe weiter oben Anm. 185.

190 Preller 18671, S. 6.

191 Vgl. ebda., S. 8 (im Original teilweise hervorgehoben).

72

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HEROISMUS

Ereignisse — Abenteuer, Kriege, Katastrophen — aus ihren lokalen Zu-
sammenhingen geldst und in einen nationalen Kontext versetzt wer-
den, wodurch sie zum Gegenstand ihrer dramatischen und kinstleri-
schen Ausgestaltung werden.™* Uberliefert sind zahlreiche Fragmente
aller hier genannten Gruppen, jedoch sind die episch verkldrten mythi-
schen Gestalten der Ilias und Odyssee am vertrautesten — zumal, wie
Burckhardt vermutet, »von der Troja-Sage ausgehend«, sich das »Bild
des Heroentums« in die vorhergehenden Zeiten und Generationen hi-
nein ausdehnte.'3 Als wichtig bleibt in jedem Fall festzuhalten, dass
bereits das antike Heroenbild — trotz historischer Verbindungen und
Riickbeziige — von einem insgesamt verklarten Dasein ausgeht, in dem
die Helden zwar wie Menschen auftreten, jedoch den Gottern sehr viel
niher stehen:

»Sie (die Heroen; E.B.) sind weit kriftiger, schoner, mutiger, in jeder Hin-
sicht vorzuiglicher als die Menschen wie sie jetzt sind und sie verkehren
mit den Gottern wie mit ihres Gleichen; ja sie sind auch mit ihnen nahe
verwandt und insofern wirklich ein anderes Geschlecht als der gemeine
Mann aus dem Volke, wie man sich diesen unmittelbar aus den Hianden
der Natur hervorgegangen dachte«™+,

Es ist also diese Zwischenstellung zwischen den Gottern und Menschen,
die den Heroen ihre besondere Wesensart verleiht. Dies gilt zumindest
fir die Protagonisten der epischen Mythen, die in der Bevolkerung gro-
Bes Ansehen genossen und deren zumeist tragische Schicksale geriihrt
nachempfunden wurden. Allerdings verdndert sich das Heroenbild im
weiteren Verlauf der Geschichte, so dass Burckhardt wohl zu Recht da-
rauf hinweist, dass niemand mit Bestimmtheit dariiber entscheiden kann,
»was ein Heros sei«'s. Auffillig ist, dass die geldufige Umschreibung:
»die Machtigeren, die Hoheren« ¢, die gleichermaflen fur die Gotter ver-
wendet wurde, immer grofSere Verbreitung fand und selbst lebende Per-
sonen mit einschloss. Hierunter fallen seit dem achten vorchristlichen
Jahrhundert insbesondere die Begriinder kolonialer Ansiedlungen in Si-
zilien und im benachbarten Mittelmeerraum. So kam es beispielsweise

192 Vgl. ebda., S. 7—9. Zu den vier heroischen Kreisen der »epischen Helden-
dichtung« zdhlt der Autor die Meleager-, die Argonauten-, die thebanische
und die trojanische Sage. »Die Krone des Ganzen und die der heroischen
Sagenbildung tiberhaupt ist die des trojanischen Sagenkreises, weil seine Er-
innerungen die frischesten und die ergreifendsten waren und weil dies den
beliebtesten Stoff des epischen Gesanges in seiner besten und blithendsten
Zeit bildeten.« Vgl. ebda., S. 8.

193 Vgl. Burckhardt 1958, Bd. VI, S. 213.

194 Preller 18671, S. 4.

195 Burckhardt 1958, Bd. VI, S. 218 (im Original teilweise hervorgehoben).

196 Vgl. ebda., S. 219.

73

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

in Syrakus zu einer Neugriindung der bereits bestehenden Stadt Katana,
nur um den lokalen Herrscher Hieron als Heros verehren zu kénnen.™”
Bekannt ist aufSerdem, dass Konige, Feldherren, olympische Sieger etc.
bereits zu Lebzeiten als Heroen anerkannt wurden. Und unter »sonst un-
erhorten Umstianden konnte selbst ein Sklave zum Heros erhoben wer-
den«, so der Anfiihrer eines Sklavenaufstandes in Chios um etwa 300 vor
Christus, dem seine Bewunderer und Mitkdmpfer ein Ehrenmal (heroon)
errichteten, um den »wohlgesinnten Heros« zu wiirdigen.*® Galten die
mythischen »Helden der Nation« noch als direkte Nachfahren der Un-
sterblichen und somit als »Halbgotter«, fiihrte die Ausweitung des He-
roenbegriffs auf lebende Personen sowie deren Nobilitierung qua Volks-
beschluss®? zu einer allmihlichen Entwertung des Titels.

Parallel zur Ausweitung des Heroentitels verdndern sich auch die Ein-
stellungen gegeniiber den mythisch-realen Zwitterwesen. Galten die He-
roen in homerischer Zeit noch als von den Unsterblichen auserwihl-
te und begiinstigte Wesen, so verlieren sie in der Folgezeit den Nimbus
des Ubermenschlichen, und neben der Seite des Menschlichen tritt nun
auch die Seite des Damonischen immer stirker hervor. Auch dies hangt
mit dem Totenkult und den daran gekniipften Vorstellungen vom Wei-
terleben der von den Kérpern geschiedenen Seelen zusammen. Ahnlich
wie nach den Lehren des Philosophen und Religionsstifters Pythagoras
die Gotter und Damonen den Ather bevolkern, verbreitete sich schlief3-
lich die Annahme, dass auch die Seelen der Heroen ebenso unsichtbar
weiterleben wiirden und an bestimmten Orten anzutreffen wiren.>°
Die Traumgestalten, die besonders in der Nacht Menschen ebenso wie
Tiere im Schlaf heimsuchen, galten als untriigliche Zeichen und veran-
lassten die Betroffenen, die Verbindungen zu den tibernatiirlichen We-
sen moglichst schon am niachsten Tag oder Abend aufzunehmen, indem
Opfergaben dargebracht, Grabdienste verrichtet und Reinigungszeremo-
nien ausgefithrt wurden. Der Heroenkult trat schlieSlich immer stirker
wie ein »mdchtiger Aberglaube«*** in Erscheinung. Neben das Gefiihl
der Hochachtung und Verehrung trat nunmehr auch die Angst vor dem

197 Vgl. ebda., S. 214.

198 Vgl. ebda., S. 230.

199 Vgl. dazu ebda., S. 215. Dies gilt freilich auch fiir die Gottervorstellungen,
nachdem einzelne Epigonenherrscher Alexanders des Groflen (diadochen)
schon zu Lebzeiten den Titel eines Gottes fiir sich beanspruchten. Vgl. Frie-
dell 20171, S. 174.

200 Fiir Pythagoras gilt die Stufenfolge: »die Gotter seien hoher zu ehren als die
Dimonen, und die Heroen hoher als die Menschen«. Vgl. hierzu den ent-
sprechenden Hinweis bei Burckhardt 1958, Bd. VI, S. 218 sowie ndher dazu
Burkert 1962.

201 Vgl. Burckhardt 1958, Bd. VI, S. 218.

74

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HEROISMUS

Nichtfassbaren sowie die Furcht vor auflermenschlichen Schatten und
Gestalten. Der Heros wurde immer mehr zu einem Gespensterwesen:

»Dass der ummauerte und geweihte Bezirk, in welchem manches He-
roengrab stand, oft fiir vollig unbetretbar galt, wird seinen Grund nicht
blofs in der Sorge vor der Verletzung des Grabes gehabt haben; man
wollte wahrscheinlich den Heros schon nicht im Schlummer stéren und
war Uberhaupt froh, wenn sich das Gespenst nicht regte «*°*

Totenbeschworungen, Gespenstererscheinungen, Spuk- und Schattenbil-
der, Exorzismen, Hysterien, aber auch Erlosungsprophetien — etwa seit
dem funften vorchristlichen Jahrhundert zeigt der volkstimliche Hero-
enkult bereits alle Merkmale eines dimonischen Aberglaubens. In Ab-
grenzung zu dieser populdren Seite des Heroenmythos lebt jedoch auch
jene dltere Tradition fort, die im Helden das Goéttliche hervorhebt, das
menschliche Gestalt annimmt und zugleich auf die Uberbietung des
Menschen abzielt. Die Anldsse fir die »eigentimliche Steigerung auf
der Seite des Menschlichen«*s sind zahlreich und immer wieder neu zu
bestehen. Die heroische Tat gilt als solche erst, wenn Grofles und Uber-
menschliches geleistet wird. Davon wird weiter unten noch zu sprechen
sein. An dieser Stelle gentigt der Hinweis, dass der Kampf auf Leben
und Tod das vornehmliche Feld ist, in dem die heroischen Anstrengun-
gen sich bewihren. In kriegerischen Schlachten kimpften die Heroen
gleich den Gottern — wie in der Ilias beschrieben — an der Seite der Krie-
ger; und auch bei athletischen Wettkampfen, die durchaus todlich en-
den konnten, wurde die Anwesenheit einzelner Helden der Vergangen-
heit wie selbstverstandlich angenommen. »Berihmte Wettkampfer, zur
Zeit der hochsten Begeisterung fur das agonale Treiben, galten freilich
ohnehin als von Gottern erzeugt und also schon als Heroen, auch wenn
man deren sterbliche Viter mit Namen kannte«2°4. Die Anwesenheit aus
ihren Gribern erhobener Helden lieferte zusitzlichen Beistand, der umso
willkommener war, je grofler die Herausforderung ausfiel. Dass in den
Kampfen und Auseinandersetzungen heutige moralische Maf3stabe, wie
der Schutz der personalen Integritit und Unversehrtheit, vorsatzlich ver-
letzt wurden, kann nicht verwundern, da die Uberbietung des Menschen
die Ausloschung seiner Schwichen beinhaltete und nicht als »inhuman«
verurteilt wurde. Die Heroen leisteten hierbei niitzliche Hilfe, da man
von ihrer »Gefahrlichkeit und Furchtbarkeit«*°s uberzeugt war. Nicht als

202 Ebda., S. 231.

203 Kerényi 1997 b, S. 20. An anderer Stelle charakterisiert der Autor diese Va-
riante des Heroenmythos prignant: »Das Gottliche ging in das Menschli-
che ein, das Menschliche wurde zum Gottlichen erhoben, und der Mythos
vom Heros war da«. Ebda., S. 19.

204 Burckhardt 1958, Bd. VI, S. 23 5.

205 Vgl. ebda.

75

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

edle Halbgotter, sondern als »bosartig« und sogar »prugelstichtig« tra-
ten die Ubermenschen in Erscheinung: sie waren »eher bereit zu scha-
den als zu niitzen «*°¢, Das Beispiel ihres ungebremsten und leidenschaft-
lichen Wesens forderte die Menschen auf, es ihnen gleich zu tun — und
zwar nicht im Hinblick auf ihre mogliche Erlosung, wohl aber im Sin-
ne des zu jener Zeit vorherrschenden Begriffs vom heroischen Leben.

Es liegt auf der Hand, dass dieses Verstandnis scheitern musste. Die
heroische Existenz findet schliefSlich damals wie heute ihre Grenzen am
Leben selbst, sofern »die Steigerung auf der Seite des Menschlichen« den
Menschen selbst nicht tiberwinden kann. Doch auch hierfiir findet das
mythische Denken eine eigene Ausdrucksform, die vom populdren Aber-
glauben deutlich sich unterscheidet:

»Eine Steigerung erfihrt das Menschliche in allen seinen Erscheinungs-
formen, nicht am wenigsten in der Schwere des Schicksals und des Lei-
dens, das die Heroen tragen. Mit dieser Art der Betonung des Mensch-
lichen schlidgt die Heroenmythologie von Anfang an einen Weg ein, der
charakteristischerweise in die Tragodie miindet. Die Heroengeschich-
ten fihren vom feierlich-selbstverstindlichen Heroenkult auf die tragi-
sche Buhne hiniiber, den Ort immer neuer Erschiitterungen durch den
alten Stoff«°7.

In kulturhistorischen Betrachtungen fehlt es nicht an tiefgriindigen und
weitreichenden Betrachtungen tiber den so genannten »griechischen Pes-
simismus«>°%, Dies mag verwundern bei einem Volk, das mit wirkenden
Gottern und tatkraftigen Heroen reichhaltig gesegnet ist, deren Zauber
bis heute nachzuwirken scheint — man denke in diesem Zusammenhang
nur an Schillers exemplarische Verklarung der Gétter Griechenlandes*.
Demgegenuber vermittelt das Leiden der Heroen sowie mitunter auch
das der Gotter, die nicht zuletzt wegen ihrer allzu menschlichen Eigen-
schaften »nicht immer glicklich«*™ sind, ein anderes, sehr viel duste-
res Bild. Trotz aller ruhmreichen, leidenschaftlichen und listigen Aufleh-
nungen gegen das Schicksal, bleibt auch den mythischen Helden nur der
Tod. Selbst wenn sie dem Unbheil, das vom Schicksal und von den Got-
tern verhdangt wird, machtvoll trotzen und ihm weitaus duldsamer als die
Menschen entgegentreten, ist auch ihr Untergang unausweichlich. Hier-
zu passt, dass die Helden Homers nicht einfach einzeln sterben, sondern
dass episch besungen wird, wie auch deren Geschlechter nach und nach

206 So die entsprechende Charakterisierung bei Burckhardt, vgl. ebda., S. 233.

207 Kerényi 1997 b, S. 21.

208 Ausgangspunkt hierfiir sind die Ausfithrungen Jacob Burckhardts zur » Ge-
samtbilanz des griechischen Lebens«. Vgl. Burckhardt 1958, Bd. VL, S. 319—
395 (dort insb. S. 349-360).

209 Siehe dazu weiter oben Anm. 83.

210 Vgl. Burckhardt 1958, Bd. VI, S. 349.

76

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HEROISMUS

untergehen. Selbst wenn der einzelne Heros bereits unverwechselbare
Zige tragt und der »Glanz des Gottlichen ... auf dem Unbeweglichen in
ihm«*™* ruht, so bleibt doch die ganze Generationenfolge dem gewalt-
samen Schicksal von Leid und Tod ausgeliefert, das sie, die Heroen, mit
den Menschen teilen. Die griechische Uberlieferung kennt mit Dionysos
und Herakles nur zwei Ausnahmen, in denen sterbliche Heroen zu den
unsterblichen Gottern aufsteigen. Doch es ist bezeichnend, dass dies je-
weils nur nach einer langen, von Verirrung und Wahnsinn geprigten Lei-
densgeschichte moglich ist, die erst durch den irdischen Tod der beiden
Helden ihr Ende findet. Auf die anderen Halbgotter wartet ausnahms-
los ein diisteres Schicksal, das sie selten alt werden ldsst, zumal vor dem
frithen Tod eine uniibersehbare Vielzahl ubermenschlicher Prifungen zu
bestehen und Opfer zu erbringen sind.

In diesen dramatischen Auseinandersetzungen offenbaren die heroi-
schen Protagonisten des Mythos ihre jeweiligen Eigenarten, die bereits
mehr zum Ausdruck bringen als zufillig aufscheinende Charakterziige
oder nur von aufSen zugeschriebene Merkmale. Die in den epischen Ge-
sangen beschworenen ruhmreichen Wesen verkorpern geradezu in ide-
altypischer Weise eben jene frithen » Formen der Subjektbildung«*2, die
den Heros nicht blofs als iibermenschlich und aufSerweltlich erscheinen
lassen, sondern in denen sich die Individuen gleichermafSen als Subjek-
te wiedererkennen beziehungsweise anerkennen konnen. Darin gleichen
die Gottmenschen den Gottern, welche ebenfalls aufgrund ihrer gestei-
gerten Personlichkeiten zu unverwechselbaren Vorbildern mythischen
Glaubens avancieren. Die Heroen stehen den Menschen jedoch um ein
Vielfaches naher, nicht zuletzt weil sie deren Ohnmachtserfahrungen tei-
len. Zu diesen Erfahrungen gehort insbesondere die Einsicht in die »Hin-
falligkeit des Irdischen vor dem Schicksal«*'3, die wie ein Schatten alle
menschlichen Anstrengungen begleitet und sich tiber simtliche Errun-
genschaften legt. Doch selbst wenn man mit Jacob Burckhardt fir die
Bliitezeit des fiinften vorchristlichen Jahrhunderts davon ausgeht, dass
die Vorstellung, »die Athener des perikleischen Zeitalters hitten Jahr
aus Jahr ein im Entziicken leben miissen«, eine »der allergrofSten Fal-
schungen des geschichtlichen Urteils«*'4 sei, so geben doch die Heroen-
geschichten immerhin bedeutsame Einblicke in die Vorstellungswelt der
Gotterverdhnlichung, die nicht nur in der griechischen Kunst als Maf3
und Ziel menschlichen Strebens aufleuchtet. Das geteilte Los der Ver-
geblichkeit aller Bemithungen lasst die Menschen ihr eigenes Schicksal
sowohl leichter als auch schwerer nehmen, da sie in ihrer ausweglosen

211 Vgl. Kerényi 1997 b, S. 21.

212 Hier in Anlehnung an Foucault 1990, S. 10.
213 Burckhardt 1958, Bd. VI, S. 356.

214 Vgl. ebda., S. 348.

77

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Situation sich wenigstens nicht allein wissen. Die Heroen des Mythos
stehen exemplarisch fiir diesen Zwiespalt, der sie den Menschen an-
gleicht. Da der »Glanz des Gottlichen«*'s auf ihnen ruht, sind ihre We-
sensziige im Urteil der Menschen fiir die Selbsterhaltung aller Sterbli-
chen freilich ebenso unverzichtbar wie erstrebenswert. Auch wenn die
Sorge um das »Uberleben vorweg gleichsam vom Zugestindnis der eige-
nen Niederlage«*'¢ bestimmt ist, gelten die iibermenschlichen Taten der
mythischen Helden dennoch als Muster menschlicher Selbstbildung und
Selbstbehauptung. Schon fiir diesen frithen Zeitpunkt der historischen
Entwicklung ist somit anzunehmen, dass die Herausbildung des Sub-
jekts entscheidend durch die Angst vor dem »Zuriickfallen ins amorph
Unidentische«*'7 bestimmt ist, womit neben der tragischen Bedeutungs-
losigkeit der irdischen Existenz in letzter Konsequenz der alles auflosen-
de und gleichmachende Tod gemeint ist.

Vor diesem Hintergrund stellt sich nunmehr die Frage, welche Angst
abwehrenden und uberwindenden »Formen der Subjektbildung« im
uberlieferten Sinne durch die Helden des Mythos reprisentiert bezie-
hungsweise verkorpert werden? Warum erscheinen die Heroen als »die
frithesten ruhmvollen Personlichkeiten tiberhaupt«**#, die zugleich jene
»eigentiimliche Steigerung auf der Seite des Menschlichen«*™ hervor-
rufen und die noch uber Jahrhunderte hinaus die Bestrebungen nach
menschlicher Vervollkommnung beeinflussen? Da selbst die aufklireri-
sche Entmystifizierung der Heldentaten das herrschaftliche Prinzip der
Selbstbehauptung nicht ablésen konnte, wodurch die Freiheit des Sub-
jekts erst moglich gewesen wire, schreiben sich die mythischen » Formen
der Subjektbildung« weiter fort. So wie im Mythos die Zeit als ewig und
die Vergangenheit als nicht vergangen aufgefasst wird, bleibt der ural-
te Zusammenhang von Selbstbehauptung und Selbstverleugnung beste-
hen: »Vor den Gottern besteht nur, wer sich ohne Rest unterwirft. Das
Erwachen des Subjekts wird erkauft durch die Anerkennung der Macht
als des Prinzips aller Beziehungen.«*

Von den mythischen »Formen der Subjektbildung«, die im machtvol-
len Verhalten der Heroen ihren Ausdruck finden, seien hier drei Beispie-
le aufgefithrt, um die Ambivalenz von Auflehnung und Unterwerfung zu
verdeutlichen: Die Entsagung (a) und die List (b) sowie der Kampf (c),

215 Siehe weiter oben Anm. 211.

216 Vgl. Horkheimer/Adorno 1972, S. 65.

217 So Horkheimer in einem frithen Kommentar zur Dialektik der Aufklirung.
Vgl. Horkheimer 1985, S. 456. Die Angst wird in diesem Zusammenhang
in deutlicher Abgrenzung zu Heideggers Existenzialontologie als geschichts-
philosophische Aufgabenstellung gefasst.

218 Burckhardt 1958, Bd. V, S. 289.

219 Siehe dazu weiter oben Anm. 203.

220 Horkheimer/Adorno 1972, S. 15.

78

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HEROISMUS

auf die im Folgenden niher eingegangen wird, stehen freilich nicht un-
verbunden nebeneinander, sondern erginzen sich wechselseitig in dem
heldenhaften Bemiihen, den Goéttern und Schicksalsmichten zu trotzen.

(a) In der Entsagung des Helden, die sich wie ein roter Faden durch
alle Heroengeschichten zieht, kiindigt sich bereits nachdriicklich das
Motiv des Ofers an. Paradigmatisch hierfiir ist der »gottliche Dulder
Odysseus«***, der nach zehnjihrigem Kampf im Krieg um Troja auf der
Seite der Belagerer sowie auf der ebenso langen Irrfahrt zuriick in die
Heimat zahlreiche Abenteuer bestehen muss. Diese Herausforderungen
sind nur zu bewiltigen, indem die eigene Identitit — zumindest vortiber-
gehend — verleugnet wird, um sie tiberhaupt retten zu konnen. Die wohl
bekannteste Episode hierfir findet sich im zwolften Gesang der Odys-
see. Nachdem die Zauberin Kirke Odysseus tiber die Gefahren der be-
vorstehenden Weiterfahrt informiert hat, passieren der Held und seine
Gefihrten am darauffolgenden Tag die Insel der Sirenen. Um den Ver-
lockungen und Versuchungen der weiblichen — halb menschlichen, halb
animalischen — Fabelwesen zu entgehen, halt sich Odysseus an der Rat
der Kirke, die dem Abenteurer zum Schutz vor dem lockenden Gesang
die Empfehlung gegeben hatte:

»Du aber fahre vorbei und mache die Ohren der Freunde/ Fest mit ge-
knetetem Honigwachs, dass keiner sie hore./ Wenn du’s aber begehrst, so
darfst du sie selber vernehmen./ Lass dich binden im flichtigen Schiff an
Hinden und Fufen,/ Aufrecht stehend im Schuh des Mastbaums, dass
du gefesselt/ Bleibst, solange du dich am Schall der Sirenen ergetzest,/
Bittest du aber die Deinen und flehst, sie mdchten dich 16sen,/ Sollen sie
dich noch enger in Banden und Stricke verwickeln. «**

Diese Passage des Heldenepos hat zu zahlreichen Interpretationen ge-
fithrt — von den so genannten Kirchenvitern bis zu zeitgendssischen Po-
sitionen des Feminismus**?, — wohl auch deshalb, weil hier der Zusam-
menhang zwischen Begehren und Tod ebenso anschaulich wie anregend
in Szene gesetzt wird. Die Beschreibungen Homers lassen viel Raum fiir
Phantasie. AufSer ihrer Zahl sowie dem Umfeld, in dem sie sich befin-
den, werden die Sirenen selber nicht niher charakterisiert. Wir erfahren
nur, dass diejenigen, die sich den beiden Mischwesen unwissend nahern,
von ihrem »schrillen Geton«*** angelockt werden und zugrunde gehen.
Ob die Bezauberten tatsichlich sterben mussen, wird nicht ausdriick-
lich gesagt, doch eine Riickkehr in den vertrauten Kreis der heimischen

221 Homer 1962, Odyssee, S. 187 (XIII. Gesang, 353).

222 Homer 1962, Odyssee, S. 166 (XII. Gesang , 47-54).

223 So etwa Clemens Alexandrinus im dritten nachchristlichen Jahrhundert be-
ziehungsweise Stuby fast 2000 Jahre spater. Vgl. Clemens 1972, S. 118 so-
wie Stuby 1992, S. 15-48.

224 Homer 1962, Odyssee, S. 166 (XII. Gesang, 44).

79

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Familie erscheint in jedem Fall verwehrt.>*s Aufschlussreich ist zudem
der Wortlaut des Lockgesangs, in dem Odysseus direkt angesprochen
wird, herzukommen, um auszuruhen und zu geniefSen:

»Keiner im dunklen Gefihrt ist hier voriibergeglitten,/ Eh er das Ho-
niggegirre der flotenden Kehlen vernommen,/ Sondern er stillt sein Wiin-
schen und kehrt mit mancherlei Weistum;/ Denn wir wissen dir alles,
was je in der Blache vor Troja/ Die Argeier (Archaier; EB.) und Troer
mit Hilfe der Gotter geduldet,/ Wissen, was immer geschieht auf der
Vielerndhrerin Erde.<«*2¢

Heute wiirden wir sagen, dass der Genuss des Sirenengesanges eine
Riickkehr ins biirgerliche Leben verwehrt hitte — sei es aufgrund der
physischen Vernichtung des Genieflenden oder wegen der »Umkehrung
aller Werte«, die vom unwiderstehlichen Reiz des »Honiggegirres« ih-
ren Ausgang nimmt. Doch gleich, welches Schicksal tatsichlich eintritt,
in jedem Fall handelt es sich bei dem Sirenengesang um mehr als nur ein
Abenteuer, da der Genuss nicht weniger als die Uberwindung der bisher
gelebten Existenz verspricht. Insofern das heroische Dasein, das in die-
sem Gesang der Odyssee so verfuhrerisch zur Disposition gestellt wird,
nicht unbeschwert-gottlich, sondern durch Leid und Entbehrungen ge-
pragt ist, erschliefst sich leicht, was auf dem Spiel steht: Der Held ris-
kiert aufSer seinem Leben auch die Riickkehr zu sich selbst, fiir die im
Epos das Bild der Heimat steht, das »Land meiner Viter«**7. Auflerdem
versprechen die Sirenen »mancherlei Weistum« tiber das Schicksal der
kiampfenden Mitstreiter in Troja, die entweder bereits getotet sind oder,
in alle Richtungen fliehend, ebenfalls auf der Riickkehr zu den heimat-
lichen Hofen sich befinden. Das Wissen um das Schicksal der Archaier
bedeutet fur Odysseus weit mehr als die blofle Befriedigung seiner Neu-
gier, da er sein eigenes Schicksal eng mit dem seiner Mitstreiter verbun-
den weifs. Es wire somit verkiirzt, wiirde man den Sirenengesang auf
die dimonischen Verlockungen weiblicher Fabelwesen verkiirzen, da die
von ihnen ausgehenden Versprechungen zugleich ein offenbarendes Mo-
ment enthalten: Erst wer sich selbst riskiert, kann sich ganz gewinnen.
Odysseus, von Kirke unterwiesen, findet einen Weg, sich dem Gesang
hinzugeben, ohne sich auszuliefern. Der Preis hierfur besteht darin, den
Lockungen der Selbstpreisgabe lauschen zu diirfen, ohne ihnen jedoch
nachgeben zu konnen, da an den Mastbaum gefesselt, kein Entrinnen

225 »Treten ihn nimmer die Frau und die unmiindigen Kindlein/ Griifend zu-
seit und freun sich des Tags, dass er wieder nach Hause kam«. Vgl. ebda., S.
166 (XII. Gesang, 42—43).

226 Ebda., S. 170 (XIL. Gesang, 186-191).

227 So Odysseus zu Telemachos, der seinen Vater nach dessen Riickkehr nicht
sogleich erkennt und ihn zunichst fiir einen Gott hilt. Vgl. ebda., S. 225
(XVI. Gesang, 206).

8o

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HEROISMUS

aus dieser verzweifelten Lage moglich ist. Die Mitstreiter im Boot, denen
die Ohren verschlossen wurden, bleibt nichts weiter, als moglichst kraf-
tig zu rudern. Damit jedoch bleibt ihnen zugleich auch die archaische
Macht des Sirenengesangs verborgen, das heifdt schon ihre Sehnsiichte
haben kein Gehor und sie selbst bleiben auf ihre Arbeit eingeschrankt.
»Der Knecht bleibt unterjocht an Leib und Seele, der Herr regrediert«*25.
Fiir Horkheimer und Adorno gehért die Sirenenpassage zur »biirgerli-
chen Urgeschichte«, da sie am Beginn der langen Kette vom »Recht der
mythischen Figuren, als das des Stirkeren« steht, das freilich »blof§ von
der Unerfullbarkeit ihrer Satzung«** lebt. Die Entsagung ist allgemein
und betrifft den Herrn ebenso wie den Knecht auf ihre jeweilige Weise.
Odpysseus hat nur die »Liicke im Vertrag«*° aufgespiirt, der nicht vor-
sieht, dass der Vorbeifahrende sich selber Gewalt antut, um zu tiberle-
ben. Doch der Genuss bleibt dem sich selbst Rettenden ebenso verwehrt
und qualt ihn, sofern er weifs, dass seiner Sehnsucht jede Aussicht auf
Erfillung versagt ist. In dieser widerspriichlichen Konstellation gibt es
keinen Gewinner:

»Der gefesselt Horende will zu den Sirenen wie irgendein anderer. Nur
eben hat er die Veranstaltung getroffen, dass er als Verfallener ihnen
nicht verfillt. Er kann mit aller Gewalt seines Wunsches, die die Gewalt
der Halbgottinnen reflektiert, nicht zu ihnen, denn die rudernden Ge-
fihrten mit Wachs in den Ohren sind taub nicht blof§ gegen die Halb-
gottinnen, sondern auch gegen den verzweifelten Schrei des Befehlsha-
bers. «*3

(b) Insbesondere der zwolfte Gesang der Odyssee bietet weiteren Stoff
fiir das uralte Drama der Errettung qua Entsagung. Nachdem die Selbst-
qual des Helden dazu beitragt, dass die Sirenengefahr iberwunden wird,
ist auch die nichste Priifung nur mit Kalkil und List zu bestehen. In ei-
ner Meerenge warten bereits die beiden Ungeheuer Skylla und Charybdis
auf die Heimatsuchenden, und der Steuermann Odysseus blickt seiner
ndchsten Bewidhrung direkt ins Auge. Wihrend die »furchtbar bellen-
de«*3* Skylla, wie von Kirke vorhergesagt, sogleich »aus hohler Spalte«
hervorschiefSt und »sechs der Gesellen, an Hinden und Kraft die besten
von allen«?33, packt und bei lebendigem Leibe auffrisst, wartet Charyb-
dis, »die Gottliche«*34, schon auf der anderen Seite der Meerenge, um das
ganze Boot samt dem Rest der Mannschaft in ihren Schlund zu ziehen.

228 Horkheimer/Adorno 1972, S. 42.

229 Vgl. ebda., S. 67.

230 Ebda., S. 66.

231 Ebda., S. 66-67.

232 Homer 1962, Odyssee, S. 167 (XII. Gesang, 85).
233 Vgl. ebda., S. 171 (XII. Gesang, 245-246).

234 Ebda., S. 168 (XIL. Gesang, 104).

81

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Doch auch diese Gefahr wird gemeistert, da Odysseus den Rat der Kirke
befolgt, indem er sich nah am Felsen der Skylla halt, um Charybdis nicht
zu nahe zu kommen: »Denn besser ist es bei weitem,/ Sechs der Gesel-
len im Schiff als alle gesamt zu missen«3s. Bis in heutige Redewendun-
gen hinein verbindet sich mit dieser Episode die verbreitete Vorstellung,
dass zwischen zwei unausweichlichen Ubeln méglichst das geringere zu
wiahlen sei. Und wer wollte es ihm wohl veriibeln, dass angesichts der be-
schriebenen Problemlage, in der Odysseus sich befindet, sechs Mitglieder
seiner Mannschaft geopfert werden, damit wenigstens einige der Gesel-
len — inklusive des Bootsfiihrers selbst — gerettet werden. In der aktuel-
len Moraldiskussion gibt es zahlreiche Beispiele fur vergleichbare Kon-
flikt- und Entscheidungssituationen, die jedoch keineswegs zu der hier
gewihlten Entscheidung des Odysseus fithren miissen — etwa wenn jen-
seits kalkulatorischer Folgeabschitzungen die Rechte der Geopferten als
prinzipiell gleichberechtigt anerkannt werden.>¢ Eine derartige Form der
Urteilsbildung ist Odysseus jedoch fremd und widerspricht zudem dem
Ethos des antiken Helden. Aufschlussreich ist in diesem Zusammenhang,
wie Odysseus sein Kalkiil durchsetzt. Er informiert seine Gefahrten »mit
schmeichelnden Worten« tiber die Empfehlung der Zauberin Kirke, sich
dem Felsen der Skylla im »Schaum der tiefen Gewisser«*37 zu nihern,
um Charybdis zu entgehen. Zugleich wirbt er um das Vertrauen seiner
Mitstreiter, indem er darauf verweist, wie er sie bereits zuvor aus den
Hinden des Zyklopen »mit Listen und Wagemut«?3® befreit habe. Die
todbringende Gefahr der Skylla erwihnt er mit keinem Wort, »dass die
Gesellen mir nicht aus Furcht die Remen verliefSen«2°,

Man konnte dieses Verhalten als klug ansehen, da es das geringere
Ubel wihlt und wenigstens einen Teil der Mannschaft unversehrt lisst.
In diesem Sinne dhnelt Odysseus’ List etwa derjenigen des Generals, der
in einer kriegerischen Auseinandersetzung die Hohe der eigenen Verlus-
te aus strategischen Griinden moglichst klein zu halten versucht. Doch
so souveradn, wie sich der Held in diesem Beispiel tiber die Bediirfnisse
seiner Mitstreiter hinwegsetzt, so subaltern bleibt seine Haltung gegen-
iiber den tibermichtigen Kriften der gottlichen Natur. Odysseus’ List ist
die »Klugheit des Schwicheren«*+, der nur tiberleben kann, wenn er sich
den gegebenen Krifteverhiltnissen anpasst. Der Heros regiert mit harter

235 So Kirke in ihrem Rat an Odysseus. Vgl. ebda., S. 168 (XII. Gesang, 109~
I10).

236 Vgl. etwa zum so genannten »Captain’s dilemma« im ethischen Diskurs
iiber Gerechtigkeit Kohlberg 1983, S. 205-211 sowie ergianzend dazu Apel
1992, S. 338-340.

237 Vgl. Homer 1962, Odyssee, S. 170 (XII. Gesang, 207 und 214).

238 Vgl. ebda., S. 170 (XII. Gesang, 211).

239 Ebda., S. 171 (XIL Gesang, 225).

240 Horkheimer/Adorno 1972, S. 64.

82

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HEROISMUS

Hand gegenuber seinen Untergebenen, doch fillt diese Harte auch auf ihn
selbst zuriick, wenn er gezwungen ist, das eigene Uberleben zu sichern.
Der Vorteil des Odysseus liegt vor allem darin, dass er die gegebenen un-
gleichen Krifteverhiltnisse — mit Kirkes Unterstiitzung — recht niichtern
einzuschdtzen vermag, um Strategien zu entwickeln, die das eigene sowie
das Uberleben zumindest einiger seiner Mitstreiter erméglichen. Die Ge-
walt offenbart sich jedoch spitestens dann, als der Held den auferlegten
Zwingen selber nicht entgehen kann und andere an seiner statt opfern
muss. Auch wenn Odysseus aufrichtig unter dem Verlust leidet — »das
Erbarmlichste war’s, das je mein Auge gesehen«*#* — weif$ er sich je-
doch bereits einig mit der scheinbar unausweichlichen »Forderung nach
Niichternheit, Tatsachensinn, der rechten Einschitzung von Kraftever-
hiltnissen«, die laut Horkheimer und Adorno »vom naturbeherrschen-
den Geiste« ausgeht und zugleich die »Superioritat der Natur im Wettbe-
werb«*#* anerkennt. So wie der Patriarch durchaus mitfuhlend fur seine
Untergebenen sorgt, kimmert sich auch Odysseus um seine Mitstreiter,
indem er ihnen abdingt, was er auch selber sich versagt. Dartiber hinaus
beansprucht der Held fiir sich jedoch eine herausgehobene Stellung vor
den Gewalten der Natur, da seine Schlauheit ihn befahigt, den Gottern zu
widerstehen, anstatt kampflos unterzugehen: »List aber ist der rational
gewordene Trotz«*#, der den Gewaltzusammenhang nicht durchbricht,
sondern ihn sukzessive dem strategischen Handeln unterstellt.

(c) Ohne Kampf lassen sich weder die Gotter noch die schicksalhaf-
ten Michte bezwingen. Zwar steigt Odysseus »in den Raum und hol-
te die prichtige Riistung,/ Nahm zween wuchtige Speere zur Hand und
ging auf das Vorschiff«*#, um Skylla zu vernichten, doch hatte ihm Kir-
ke bereits zuvor abgeraten, »es tite nicht not«*+5. Gegen die gottlich-my-
thischen Krifte vermag auch der Held nichts auszurichten. Stattdessen
vertraut er seinem strategischen Geschick und lenkt das Boot mitsamt
den uberlebenden Gefihrten durch die Meerenge zwischen den beiden
Ungeheuern hindurch. In der Ilias wird Odysseus zwar auch als klug
und redegewandt beschrieben, jedoch zeigt er sich hier noch mehr als
unnachgiebiger Kampfer, der voller Hass tiber die Ermordung eines Ge-
fahrten seinem Gegner den Speer brachial in die Schlife stofSt.>+¢ Eine

241 Homer 1962, Odyssee, S. 172 (XII. Gesang, 258).

242 Vgl. Horkheimer/Adorno 1972, S. 64. An anderer Stelle heifSt es entspre-
chend: »Es ist die Formel fiir die List des Odysseus, dass der abgeloste, in-
strumentale Geist, indem er der Natur resigniert sich anschmiegt, dieser das
Thre gibt und sie eben dadurch betriigt«. Ebda., S. 65.

243 Vgl. ebda., S. 66.

244 Homer 1962, Odyssee, S. 171 (XIL. Gesang, 229-230).

245 Vgl. ebda., S. 171 (XX. Gesang, 228).

246 Zur Ermordung von Demokoos, den Sohn des Priamos, heifSt es: » Aber
Odpysseus stach ihn, im Zorn um den guten Getreuen,/ Grad in den Schlaf;

83

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Verianderung der Kampfhaltung zeigt sich bereits in der Odyssee, so-
fern dort der kiihl kalkulierende Verstand zunehmend Oberhand ge-
winnt und tber die wilden Affekte des Heroen triumphiert. Im Streit
mit dem Bettler Iros, der den verkleideten Odysseus 6ffentlich belei-
digt hatte, besinnt sich der Geschmihte, seinen Gegner im Faustkampf
nicht — wie zuvor angedroht — zu tdten, sondern nur »lind zu schla-
gen«>#_so dass er nicht sogleich von den iibrigen Feinden erkannt wer-
de. Angedeutet wird damit bereits eine verinderte Haltung gegeniiber
korperlichen Graueltaten: Wurden diese von den anderen mythischen
Heroen noch ganzlich unverhohlen mit Mannesmut (andreia) und vol-
ler Stolz (¢hymos) begangen®+®, hilt sich Odysseus merklich zurtick, um
seine Rachegeliiste zu einem glinstigeren Zeitpunkt umso nachdriick-
licher zu befriedigen. Er erduldet die Beleidigungen und verzichtet zu-
nachst darauf, seine Ehre wiederherzustellen, um den Feinden spiter
die ganze Gewalt seiner Uberlegenheit demonstrieren zu kénnen. Bei
der Ermordung der Heiratsanwirter seiner Frau, »von den Lumpen
entblofSt, der bewanderte, kluge Odysseus«>#, zeigt der Held schlief3-
lich keine Gnade »und traf mit jeglichem Schuss der Freienden einen,/
Drinnen im Haus und fillte sie, einem beim andern«*s°, Selbst die ab-
trinnigen Migde des Hofes, die wahrend der Abwesenheit des Odys-
seus bei »den Freienden heimlich im Bette« lagen, werden nicht ver-
schont. Der Heimgekehrte fallt auch uber sie das Urteil, sie seien »mit
der Schirfe des Schwerts«*5* zu erschlagen und ihrer Seele zu berau-
ben. AufSerdem versiumt es der Hofherr nicht, die zum Tode Bestimm-
ten vor ihrer Hinrichtung noch anzuhalten, den Ort des Gemetzels an
den Freiern zu sdubern und wiederherzurichten. Nicht also verzichtet
der »gottliche Dulder« auf Rache und Vergeltung, sondern er hat ge-
lernt, sich zu ziigeln, um den eigenen Triumph zu vervollkommnen. Am
Schluss des Epos werden all jene vernichtet, die gerade greifbar sind
und Odysseus Ubles angetan haben.

durchs Haupt, hervor zur anderen Schlife,/ Drohnend sank er zu Boden,
und tber ihm klirrten die Waffen«. Homer 1963, Ilias, S. 72 (IV. Gesang,
508-511). An spiterer Stelle werden die ebenfalls von Odysseus erschla-
genen weiteren Kampfer einzeln aufgefiihrt. Vgl. ebda., S. 92 (V. Gesang,
677-678).

247 Vgl. Homer 1962, Odyssee, S. 252 (XVIIL Gesang, 94). Die listige Zuriick-
haltung im korperlichen Kampf hindert Odysseus freilich nicht daran, sei-
ne Feinde mit Worten bis aufs AufSerste zu reizen. Vgl. dazu ebda., S. 260
(XVIII. Gesang, 366—386).

248 Siehe dazu weiter oben die Ausfithrungen zum homerischen Zorn- und Ge-
waltverstiandnis in den einleitenden Ausfithrungen zu Teil L.

249 Homer 1962, Odyssee, S. 302 (XXII. Gesang, 1).

250 Vgl. ebda., S. 305 (XXIIL. Gesang, r17-118).

251 Vgl. ebda., S. 313-314 (XXII. Gesang, 443 und 445).

84

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HEROISMUS

Der Preis fiir diesen Sieg ist freilich hoch und wird von Horkhei-
mer und Adorno allgemein als »Geschichte der Introversion des Op-
fers« beziehungsweise »der Entsagung« gefasst: » Jeder Entsagende gibt
mehr von seinem Leben als ihm zuriickgegeben wird, mehr als das Le-
ben, das er verteidigt. Das entfaltet sich im Zusammenhang der falschen
Gesellschaft«*s>. Odysseus, der zuletzt doch noch Genugtuung erfihrt
und dessen Rachegeliiste befriedigt werden, findet zwar Rettung und
Heimat, doch blickt er zuriick auf ein Leben der Versiumnisse, Leiden
und Verluste, die ihm nicht nur widerfahren sind, sondern an denen er
selbst seinen Anteil hatte. Der Sieg uber die dufSeren Michte wird er-
rungen durch die Bezwingung des Selbst. Indem Odysseus an Starke ge-
winnt, macht er sich zugleich zum Opfer, dessen Verschlagenheit und
List allein das Uberleben sichert. Selbsterhaltung und Selbstzerstérung
erscheinen auf tragische Weise miteinander verkettet.>s? Fiir den hier ver-
folgten Zusammenhang ist vor allem wichtig, dass der listige Kampfer,
der die Ubermacht der mythischen Krifte erkennt und anerkennt, nicht
mehr blind vor Wut seinem thymotischen Verlangen nachgibt, sondern
bereits ein verandertes Selbsterhaltungskonzept reprisentiert. Wahrend
die trojanischen Krieger ihrer Korperkrifte einzusetzen wissen, um den
Feind zu vernichten, sind »die athletischen Fahigkeiten des Odysseus«
bereits »die des gentlemen, der, praktischer Sorgen bar, herrschaftlich-
beherrscht trainieren kann«2s+. Die zahlreichen Berichte uber Odysseus’
Heldentaten stimmen in auffilliger Weise darin uberein, dass der »gott-
liche Dulder« den Uberlebenskampf nur besteht, weil er die physischen
Krifte der mythischen Gewalten realistisch einzuschitzen vermag und
immer wieder Strategien erfindet, sie zu bezwingen. Die wenigen Beispie-
le, in denen die »nackte Korperstirke des Abenteurers«*ss gefeiert wird,

252 Vgl. Horkheimer/Adorno 1972, S. 62.

253 Fir die Autoren der Dialektik der Aufklirung gibt es hierzu freilich kei-
ne einfache Alternative: Odysseus ist vielmehr »zugleich Opfer fiir die Ab-
schaffung des Opfers. Seine herrschaftliche Entsagung, als Kampf mit dem
Mythos, ist stellvertretend fiir eine Gesellschaft, die der Entsagung und der
Herrschaft nicht mehr bedarf: die ihrer selbst machtig wird, nicht um sich
selbst und andern Gewalt anzutun, sondern zur Versohnung«. Horkheimer/
Adorno 1972, S. 63. Diese Stelle sei hier wiedergegeben, da in ihr das Ver-
sohnungsmotiv der Aufklarungskritik im Sinne der ilteren »Frankfurter
Schule« tiberraschend offen ausgesprochen wird, ohne jedoch positiv be-
stimmt zu sein. Da fir Horkheimer und Adorno sowohl der Verstandesge-
brauch im Dienste der Selbsterhaltung als auch die Repression der Trieb-
natur derselben Herrschaftslogik zugehoren, bleibt die Aufgabe der Kritik
darauf beschrinkt, »bis ins Denken selbst hinein Herrschaft als unverséhn-
te Natur zu erkennen«. Vgl. dazu Habermas 1988, S. 514.

254 Horkheimer/Adorno 1972, S. 63-64.

255 Vgl. ebda., S. 63.

85

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

sind demgegenuber rar und stehen kaum zufillig im Kontext herrschaft-
licher Praktiken sowie ritueller Handlungen. So tritt Odysseus etwa bei
den zum Bestattungsritus gehorenden Wettkimpfen zu Ehren des vor
Troja gefallenen Patroklos als Athlet auf. Im Ringkampf sowie im Wett-
lauf misst er sich mit ebenfalls edelmiitigen Kontrahenten, um die ausge-
lobten Preise zu erringen. Dabei erweist er sich als tiberaus mutig sowie
im Kampfe kriftig und geschickt, da er den Wettbewerb mit den Besten
keineswegs scheut.>s¢ Doch selbst bei diesem Anlass, bei dem es nicht um
Leben und Tod geht, »vergafd der List mitnichten Odysseus«*s7. Zwar
fehlt dem Helden beim Ringkampf noch die Kraft, um seinen Gegner zu
bezwingen, weshalb schlieflich beiden Kontrahenten der Sieg zugespro-
chen wird. Doch schon beim anschlieflenden Wettlauf gelingt es Odys-
seus, den korperlichen Nachteil gegentiber seinem Mitstreiter dadurch
aufzuheben, dass er sich direkt an die hoheren Machte wendet, um Sieg
und Ehre davonzutragen:

»Da sie dem Ende des Feldes genaht, sprach rennend Odysseus/ Hurtig
im Geist ein Gebet und rief zur Pallas Athene:/ >Gottin, Gute, vernimm
und komm meinen Fiiflen zu Hilfe< -/ Sprach’s im Gebet, und ihn hor-
te das Strahlaug Pallas Athene,/ Schuf ihm gelenkig Fuf§ und Knie und
oben die Arme«*s®,

Erst der gottliche Beistand verhilft Odysseus zum Sieg tiber seinen Kon-
kurrenten Aias, der, »gefallt durch Pallas Athene«*, iberdies noch den
Spott auf sich zieht, indem er niedergestreckt und dreckverschmiert sich
offen dariiber beklagt, dass er von der Gottin tibervorteilt wurde. Auf-
schlussreich ist diese Passage deshalb, weil sie ein Prinzip des antiken
Wettkampfes zum Ausdruck bringt, das etwa bei den panhellenischen
Agonen wie selbstverstandlich vorausgesetzt wurde: Ohne gottlichen Bei-
stand oder wenigstens ohne das Wohlwollen der Gotter war es nicht mog-
lich, den Sieg zu erringen. Mochte auch — wie es zuvor bereits hiefs —,
»dem Mann kein grofleres Lob sein,/ Als was er selber vollbringt mit ei-
genen Handen und FufSen«*%, so waren Anerkennung und Auszeichnung
doch nicht allein abhingig von der eigenen Korperkraft und Geschick-
lichkeit. Der Nimbus des antiken Helden, der bezeichnenderweise als

256 An spiterer Stelle, schon wiahrend seiner Irrfahrt nach Ithaka, rithmt sich
Odysseus selbst gegentiber dem Volk der Phaieken: »Kein Neuling bin ich
im Wettkampf«. AufSerdem fordert er seine Gastgeber heraus: » Faustkampf,
Ringen und Lauf, ich weigere keinem die Probe«. Vgl. Homer 1962, Odys-
see, S. 104 (VIIL. Gesang, 179 und 206).

257 Homer 1963, Ilias, S. 409 (XXIII. Gesang, 749).

258 Ebda., S. 410 (XXIIL Gesang, 793-797).

259 Vgl. ebda. (XXIII. Gesang, 799).

260 Siehe zum entsprechenden Eingangsmotto zum vorliegenden Abschnitt aus
Homers Odyssee weiter oben Anm. 12.

86

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HEROISMUS

»Ubermenschlich« gedeutet wurde, betraf in erster Linie den gottlichen
Anteil als unerlassliche Voraussetzung des Erfolgs. Der Held selber blieb
so gesehen nur ausfihrendes Organ des gottlichen Willens, wobei jedoch
dieser Anteil wiederum gebunden war — und dies bezeichnet die ebenso
wichtige Kehrseite aller Ruhmesgeschichten — an die unterschiedlichen
Interessen der gottlichen Mitstreiter einerseits sowie die entsprechenden
Einflussversuche der Menschen andererseits. Die Hierarchie zwischen
den Gottern, Helden und Menschen war auf diese Weise zwar relativ sta-
bil; dies schloss jedoch wechselseitige Begiinstigungen sowie wechseln-
de Parteinahmen unter- und gegeneinander keineswegs aus. Angesichts
dieser Konstellation konnte sich niemand wirklich sicher sein, das heif$t
die Konkurrenz war universell.

Der listige und duldsame Odysseus verkorpert in diesem Zusammen-
hang schon den neuen Typus des antiken und — folgt man darin den Au-
toren der Dialektik der Aufklirung — auch des modernen Ubermenschen,
der sich gegen die Gotter erhebt, ohne freilich der Gewalt zu entgehen,
die er fortan vor allem sich selber antun muss:

»Er windet sich durch, das ist sein Uberleben, und aller Ruhm, den er
selbst und die anderen dabei gewihren, bestatigt blofS, dass die Heroen-
wirde nur gewonnen wird, indem der Drang zum ganzen, allgemeinen,
ungeteilten Glick sich demiitigt«.>¢T

Der Weg zu den Gottern bleibt dem antiken Helden versagt; ihm bleibt
nur die Unterwerfung seiner eigenen sowie der dufleren Natur, der er
»das Thre gibt und sie eben dadurch betriigt«*6*, Gerade darin zeigt sich
bereits die Haltung des antiken Athleten, der nicht nur um seiner nackten
Selbsterhaltung willen kimpfen muss, sondern der sich anschickt, seine
korperlichen Fahigkeiten herauszustellen. Auch wenn der »Drang zum
ganzen, allgemeinen, ungeteilten Gliick« dabei aufgegeben wird, bietet
der Wettkampf immerhin Gelegenheit, sich gegentiber physisch Schwi-
cheren auszuzeichnen, deren Totung billigend in Kauf genommen wird.
Doch was der antike Athlet seinen Gegnern antut, das verlangt er auch
sich selber ab. Im agonalen Wechselspiel zwischen korperlicher Stiarke
und Ohnmacht zeigt sich nicht etwa nur, wer tiberleben kann, sondern
vor allem, wer tiberleben soll, um zu herrschen. Das ist der erweiterte so-
ziale Sinn des Heroismus, der in der allmahlichen Etablierung des Athle-
tismus neue Ausdrucksformen findet.

261 Horkheimer/Adorno 1972, S. 65.
262 Ebda.

87

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

3. Opfermythen

Deutlich diirfte bisher geworden sein, dass der Heroismus mit der Vor-
stellung eines idealen Menschentums nicht vereinbar ist. Zwar legen die
kulturellen Errungenschaften der griechischen Antike — etwa der skulp-
turalen Kunst und Malerei, der Poesie und Lyrik, der Architektur und Po-
litik, der Rhetorik, der Wissenschaften sowie Philosophie — den Schluss
nahe, es handele sich hierbei um je spezifische Ausdrucksformen mensch-
licher Vollkommenbheit. Jedoch bleiben alle diese Bemithungen nach grie-
chischem Verstandnis mit dem untiberwindbaren Makel der Unvollkom-
menheit im Verhiltnis zum Géttlichen behaftet. Vom anzustrebenden
Menschheitsideal der romischen humanitas ist das griechische Denken
und Handeln weit entfernt. Die Bosartigkeiten und Missetaten der Hero-
en erleichtern es, in den iibermenschlichen Anstrengungen der Halbgot-
ter das menschliche Maf§ zu erkennen, das ihr Bestreben wie ein Schat-
ten begleitet. Allerdings wire es falsch, wiirde man die Abwesenheit eines
Menschheitsideals im griechischen Philanthropismus an moralischen
Kriterien — noch dazu heutigen — bemessen. Gerade der Heroismus zeigt
unmissverstindlich, dass jede Form der sittlichen Bewertung personaler
Eigenschaften, Absichten oder Zielsetzungen fehlschligt, wenn es darum
geht, das »Heroisch-Ubermenschliche« zu begreifen. Wir mégen dem ho-
merischen Achilleus Arglist, Bosheit und Grausamkeit unterstellen, wenn
wir seine Taten verurteilen und uns vielleicht sogar daran erfreuen, dass
sie durch den Fluch der Gotter gesithnt werden. Und vielleicht empfinden
wir sogar Genugtuung dariiber, dass Herakles, nachdem er sein irdisches
Schicksal tapfer ertrug, auf dem brennenden Scheiterhaufen »in einer
Wolke unter Donnergetose in den Himmel stieg«>¢3. Doch jeder Anklang
an moralische Haltungen und Empfindungen, gleich ob wohlgesonnen
oder iibelwollend, trifft nicht den Kern heroischer Leidenschaft. Weder
Edelmut noch moralische Wiirde, sondern einzig die selbststichtige Stei-
gerung des irdischen Daseins steht im Zentrum des heroischen Begeh-
rens. Das Leben der Halbgotter ist viel zu kurz, um es mit moralischen
Anspriichen zu beschweren. Erstrebenswert ist allein seine Uberbietung,
die ihren sichtbaren Ausdruck in einer den Gottern dhnlichen, »schonen
und frischen Erscheinung«**+ findet. Die so aufgefasste Grofse und Herr-
lichkeit der Ubermenschen zeigt sich noch ginzlich unverstellt und un-
gebrochen durch mafligende Konventionen und moralische Zurtickhal-
tung. Mit geradezu naiver Ruhm- und Selbstsucht treten die Heroen auf
die Biihne. Unersittlich, leidenschaftlich und wild streben sie danach,
ihre von den Gottern verliehene Erhabenheit zu steigern, um den eige-
nen Nachruhm zu mehren. Denn neben dem unerschiitterlichen Glauben

263 Vgl. Kerényi 1997 b, S. 163.
264 So Burckhardt 1958, Bd. VIIL. S. 31.

88

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OPFERMYTHEN

an die eigene Auserwahltheit und rassische Vortrefflichkeit*$s zeigt sich
das Streben der Helden nach dem Ubermenschlichen bestindig beglei-
tet von der Sorge um das mithsam erkampfte Erbe. Da das Leben der
Helden in der Regel nur kurz wihrt, verleiht erst das Andenken der
Nachwelt dauerhafte Anerkennung und Ehre. Gemessen am MafSstab
dieser in Aussicht gestellten Uberzeitlichkeit verbietet sich jede Gene-
rositdt im Diesseits. Der Lohn der Nachwelt wird noch nicht verrech-
net mit dem allgemeinen Wohlgefallen der Ubermenschen, sofern sie
nur »Grofles« hervorbringen und siegreich sind. Gelingt ihnen das, so
mogen sie selbst nur allzu menschlich erscheinen, das heifst sich gehen
lassen, zweifeln, schimpfen und weinen, mit ihrem Schicksal hadern
oder gar die Gotter verfluchen. Was zahlt, ist einzig der im heroischen
Kampf zu erringende Ruhm, vor dem sogar das eigene Leben verblasst.

In den Heroenkulten wird die Ehre des Ubermenschen zugleich be-
glaubigt und sein Nachruhm verewigt. Die tuiberlieferten Kulthandlun-
gen, die in frither Zeit vor allem rituell dargebrachte Opfergaben be-
inhalteten*¢, dienten nicht nur der Erinnerung und Besanftigung der
Verstorbenen, sondern gewiahrten ebenso rituelle Teilhabe an ihrer » Gro-
Be«. Aufschlussreich sind in diesem Zusammenhang die zeitliche Abfol-
ge und inhaltliche Nihe zwischen den uber Jahrhunderte praktizierten
Heroenkulten einerseits sowie dem Entstehen der attischen Tragodie im
sechsten vorchristlichen Jahrhundert andererseits. Folgt man den Kennt-
nissen der griechischen Heroologie, dann fihrten die Heroengeschichten
»vom feierlich-selbstverstandlichen Heroenkult auf die tragische Bithne
hintiber, den Ort immer neuer Erschiitterungen durch den alten Stoff«*¢7,
Dargestellt wird dort vor allem das Scheitern und die schicksalhafte so-
wie ausweglose Verstrickung der Protagonisten, die trotz iibermenschli-
cher Anstrengungen die herannahenden Katastrophen nicht verhindern
konnen. Allein dadurch, dass dieses Scheitern offentlich aufgefithrt und
mit kathartischen Versprechungen verbunden wird**%, finden die Zu-
schauer Trost. Das Scheitern selber bleibt freilich ebenso grausam und
trostlos, wie es demjenigen vorgekommen sein musste, der von ihm er-
fasst wurde — mahnt es doch Mensch wie Ubermensch gleichermafSen,
allem Ruhm und aller Ehre zum Trotz, an ihre eigene Sterblichkeit be-
ziehungsweise Gottesferne.

265 Zum »Rassenglaube« in Bezug auf den »heroischen Menschen« vgl. ebda.,
S.33.

266 Vgl. Kerényi 1997 b, S. 14.

267 Ebda., S. 21.

268 Laut Aristoteles liegt die Zielsetzung der Tragodie darin, bei den Zuschau-
ern einen Sinneswandel sowie eine Lauterung der Seele durch die Reinigung
von bestimmten Gefiihlen herbeizufiihren. Vgl. Aristoteles, Poetik, 6. Kap.,

1449 b.

89

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Neben der attischen Tragodie verweist nach hier vertretenem Ver-
standnis auch der griechische Athletismus sehr viel stiarker als bisher
dargestellt auf die Epiphanien und Heroenkulte der vorklassischen Zeit.
Als gemeinsames Erbe sind hier vor allem die dionysischen Kultfeste
zu nennen, deren dunkel bleibende Urspriinge im zweiten vorchristli-
chen Jahrtausend liegen, deren Auswirkungen jedoch umso deutlicher
vor uns stehen.>® Selbst wenn nicht klar ist, auf welchen Wegen Dio-
nysos in den griechischen Kulturkreis gelangte, so gilt doch als unstrit-
tig, dass er im Unterschied zu den anderen Olympiern »zu dem Ty-
pus der vorgriechischen Vegetationsgotter gehort, die geboren werden
und sterben«>7°. Kultisch wurde dieser Umstand mit tiberschwinglichen
Trauerfesten sowie rauschhaften Auferstehungszeremonien zum Aus-
druck gebracht. Der regelmifSige, an den Jahreskreis gekniipfte Kul-
tus der Wiederkehr von Geburt und Tod, prigte nicht nur die zyklische
Zeitauffassung vom ewigen Gleichmaf$ alles Geschehenden, sondern
der zeitliche Ablauf wurde durch die rhythmische Gliederung in sei-
ner Unabgeschlossenheit und Unsicherheit zugleich besser handhab-
bar.?”* Indem Geburt und Tod in festgelegter Regelmafligkeit des Ze-
remoniells einander ablosen, wird der zeitliche Verlauf des Jahres im
wortlichen Sinne »festgestellt« beziehungsweise entzeitlicht. »Die ewi-
ge Wiederkehr verhindert, dass die Zeit >davonlauft, sie bedeutet eine
>Statisierung des Werdens««*72, Ein weiterer Ordnungszusammenhang
verbindet sich mit der religiosen Art des Kultfestes selber. Der »rasen-
de Dionysos«*73, wie Homer ihn nennt, wird begleitet von einer Schar
wilder Frauen, die durch den Gott in Enthusiasmus und Ekstase ver-
setzt werden, so dass zwischen ihm und seinen Anhingerinnen die Un-
terschiede zu verschwimmen scheinen.?”# Der »Rasende« wird verehrt,
da er seine Gefihrtinnen zu begliicken weif$, und er kann sie in rasende
Zustinde versetzen, sofern sie ihm folgen. Auch hier sind Kultus und

269 Zur widerspriichlichen Herkunftsgeschichte der Dionysosfeiern siehe die
zusammenfassende Darstellung bei Simon 1998, S. 231-253.

270 Vgl. ebda., S. 234.

271 Zum Ordnungszusammenhang zwischen zyklischer Zeitauffassung und
rhythmischer Gliederung in Dichtung, Musik und Tanz in der griechischen
Antike vgl. Wendorff 1985, S. 53-68.

272 Ebda., S. 61.

273 Homer 1963, Ilias, S. 102 (V1. Gesang, 130).

274 »Bei der Verehrung des Dionysos blieben unsere Frauen unter sich. Es durf-
te kein Mann dabei sein, wiahrend sie selbst die Gottinnen vertraten, die mit
dem Gott verbunden waren. Wer sie von der Ferne beobachtete, konnte sie
in den wenig unterscheidbaren Formen einer >Wut« sehen: so konnte unser
Wort mania wiedergegeben werden. >Wut« freilich so verstanden, dass sie
alle Arten davon — Liebeswut wie Zorneswut — umfasste.« Kerényi 1997 a,
S. 189 (Hervorhebung im Original).

90

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OPFERMYTHEN

Ritus aneinandergebunden. Das Moment der Bewegung in den feierli-
chen Prozessionen und wilden Schwiarmen der Gottesdienerinnen fin-
det sich in unterschiedlichen Darstellungen.

»Hier lernen wir die Miande kennen, leicht schreitend auf den Vor-
derballen, als wiren sie beim Gehen in die Luft gehoben; dann freudig
tanzend, auch erschopft hinsinkend; andere Male ist es die sich in eks-
tatischem Taumel erschopft zuriickwerfende, eine der heftigsten Bewe-
gungen innerhalb des Schonen«.>7s

Das Auflersichsein der »Kultgemeinschaft«, ihre Raserei und Wut, las-
sen sich nicht zuletzt auf den Wein zuriickfithren, der bei den Umziigen
und Festen wohl in Mengen getrunken wurde. Hierfuir finden sich zahl-
reiche Zeugnisse und Abbildungen, und ganz in diesem Sinne verweist
auch der Name des Dionysos auf das vorgriechische Wort fur Wein (woi-
nos)*¢. Doch geht es hier nicht um den Nachweis friher Rauschzustan-
de. Wichtiger ist vielmehr, dass Rausch, Taumel und Ekstase die Betei-
ligten in einen anderen, psychotropischen Zustand versetzten, bei dem
die Kontrollfunktionen des Bewusstseins durch die Ausiibung bestimm-
ter Praktiken — vor allem des Tanzens, Tobens und Schwirmens®77 — zeit-
weilig ausgesetzt wurden, um den Gottern nah zu sein. Die Geschichte
kennt durchaus dhnliche Praktiken aus anderer Zeit, wie beispielswei-
se die Prozessionen der Flagellanten des dreizehnten oder die Totentin-
ze (danses macabres) des vierzehnten und fiinfzehnten Jahrhunderts, in
denen Glaubenseiferer sowie Pestkranke ihre BufSfertigkeit angesichts
ihres nahenden Endes zelebrierten. Fiir das regelmafiig wiederkehren-
de epidemische Rasen der Anhdngerinnen bei den dionysischen Wei-
hen, die schon wegen des zeitlichen Abstandes zu heute ein »Raitsel auf
alle Zeiten«*7® bleiben, lasst sich immerhin festhalten, dass in den rituel-
len Praktiken die Person des Gottes selbst gegenwirtig wurde und sich
mit den Glaubigen vereinte. Der Mythos macht hier keinen Unterschied
zwischen der rituellen Hinwendung zum Gottlichen und dem Sakralen
selbst. Wahnsinn und Rausch sind noch ganz in die Sphire der heiligen
Vollkommenheit einbezogen.>”* Darin liegt wohl der Hauptunterschied
zu den religiosen Ekstasepraktiken und Rauscherfahrungen des Mittelal-
ters, die eine menschliche Teilhabe an der Gegenwart Gottes (parousia) —
wenn Uiberhaupt — ins Innere oder in die Zukunft verlegten. In den Diony-
sos-Mysterien wirkt hingegen »ein unheimlicher Geist, welcher nicht nur
im Mythus seine verblendeten Minaden zu allen Greueln treibt, sondern

275 Burckhardt 1958, Bd. VI, S. 163.

276 Vgl. Simon 1998, S. 233.

277 Vgl. Burckhardt 1958, Bd. VI, S. 162.

278 Vgl. ebda., S. 160.

279 Zur Identitit von »Dingmoment« und »Bedeutungsmoment« des mythi-
schen Denkens vgl. Cassirer 1994, S. 32.

91

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

auch in historischer Zeit hie und da Menschenopfer verlangt«>*. Fiir die-
se schwer verstindlichen Praktiken trifft vielleicht am ehesten zu, was zu-
vor bereits mit Blick auf die homerische Charakterisierung des Kampfers
Achilleus durch den Begriff menis aufgehellt wurde, der nicht blof§ » Wut«
oder »Zorn« meint, sondern ein » Getriebenwerden « bezeichnet, das sein
Bewegungszentrum im Gottlichen selbst, anstatt im »Subjekt des Rasen-
den hat«*$. Erst vor diesem Hintergrund erschliefSt sich die anziehende
Kraft und Wildheit dieses Kultus, der grofite Verehrung genoss und nur
selten Abscheu oder gar Widerstand hervorrief.>$>

Reichen die kultischen Dionysosfeste bis weit in das zweite vor-
christliche Jahrtausend zuriick, so findet die Verehrung dieses Gottes
seit dem sechsten Jahrhundert im Rahmen des Theaterspiels neue Aus-
drucksformen. In der attischen Tragodie wird der Tote durch den Chor-
gesang aus der Unterwelt heraufbeschworen. Verehrt wird Dionysos
jetzt als »Maskengott« und als »Erreger der Ekstase«*%3, Ahnlich den
in mythischer Vorzeit auftretenden Minaden, finden auch die Schau-
spieler ihre Nihe zum Gott des Theaters, indem sie ihr Selbst hinter ei-
ner Maske verbergen, »um einen anderen aus sich sprechen zu lassen,
einen Heros oder einen Gott«*%. Dabei erinnern die Manadenchore
des attischen Dramas lebhaft an die verziickten Begleiterinnen des my-
thischen Gottes, der selbst dlteren Dichtern wie Homer oder Herodot
stets fremd blieb.>*s Diese Fremdartigkeit, die untrennbar mit den ent-
ruckten mythischen Frauengestalten verbunden ist, erklart sich mogli-
cherweise durch die aufrittelnden Erfahrungen des Gebarens und Ster-
bens, die in ihrer Unkontrollierbarkeit und Wildheit die Menschen seit
jeher erschreckt haben und damit auf das »Wesen des dionysischen
Wahnsinns«*%¢ verweisen. Fuir den hier verfolgten Zusammenhang ist
jedoch vor allem wichtig, dass die in den zunichst kultischen und spater
theatralischen Auffithrungen zum Ausdruck gebrachten Verstorungen
rauschartig in Erscheinung treten beziehungsweise maskenhaft in Szene

280 Burckhardt 1958, Bd. VI, S. 95.

281 Zu dieser begrifflichen Schirfung siehe weiter oben Anm. 33.

282 In der Uberlieferung dominieren Zeugnisse, die »diese wilden Feiern nicht
als eine Entartung, sondern als eine noch ungebandigte Urgestalt des religi-
osen Empfindens« wiedergeben. Vgl. dazu Burckhardt 1958, Bd. VL, S. 163.
Bekannt sind nur vereinzelte Versuche, das Treiben der » Midchen und Wei-
ber« etwa durch einen »Gegenschwarm von Jinglingen« zu unterbinden,
um Exzesse wie etwa das Verzehren der eigenen Kinder zu verhindern. Vgl.
dazu ebda., S. 96 und S. 162. Zur Interpretation physischer Gewaltdarstel-
lungen in antiken Uberlieferungen siehe Zimmermann 2009.

283 Vgl. Simon 1998, S. 239.

284 Vgl. ebda.

285 Vgl. Homer 1963, Ilias, S. 102 (VL. Gesang, 140-145).

286 So die Deutung von Otto 1989, S. 133.

92

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OPFERMYTHEN

gesetzt werden, wodurch die Nihe zu diesem Gott erst hergestellt wer-
den kann. So wie die ekstatischen Anhidngerinnen im mythischen Kult
selbstvergessen aus sich heraustreten, um von ihrem Gott erfiillt zu wer-
den, verbergen die Schauspieler der attischen Tragodie ihr Gesicht (ops)
— als Ausdruck ihres Menschseins**” — hinter einer Maske, um dem je-
weils Dargestellten sich anzudhneln. Die griechische (prosopon) und vor
allem die lateinische (persona) Bezeichnung fiir Maske verweisen auf
diesen Zusammenhang, der in der heutigen Schauspielkunst keine Rol-
le mehr zu spielen scheint, sofern vom Akteur erwartet wird, auch seine
eigene Personlichkeit aufzufiihren. Demgegentuber erinnert der Aufstieg
des Dionysos zum »Gott der attischen Tragodie«** noch an die beiden
Extreme der ungebindigten Kraft menschlicher SelbstentiufSerung ei-
nerseits sowie der bereits verfeinerten Darstellungskunst im hofischen
Theaterspiel andererseits.

Auch wenn die Tragodiendichter die Leiden und Opfer ihrer Helden
in den Vordergrund riicken und damit dem Publikum die Vergeblich-
keit aller menschlichen Bemiihungen drastisch vor Augen fithren, gibt
es in den Uberlieferungen zum griechischen Theater keinerlei Hinweise
auf tatsdchliche Morde, Verstimmelungen, Umnachtungen oder andere
Schrecknisse. Die Schauspielerei unterscheidet sich bereits erheblich von
den rauschhaften Prozessionen der Mdnaden im Rahmen der Dionysos-
kulte, die frei von jeder Fiktion den im Alltag riskanten Kontrollverlust
als Selbstgewinn in der Verbindung mit dem gottlichen Erreger zelebrier-
ten. Das Theater mochte durch das emphatische Nacherleben der Zu-
schauer eine Liuterung der Seelen bewirken; die tiberschwingliche In-
tensitit der Trauerriten und Auferstehungsfeste, die in den dionysischen
Kulten eine praktische Vereinigung mit den mythischen Gottern erlebbar
machten, wurde auf der Bithne nicht mehr erreicht. Dies war gleichsam
der Preis fiir die niichterne Einsicht in die eigene Gottesferne, die durch
keine der darstellenden Kiinste aufzuheben war. Die bedingungslose Aus-
lieferung des Selbst an eine hohere Macht erwies sich bereits als triige-
risch, weshalb die rauschhaften Identitatserfahrungen zunehmend ver-
blassten.>® Das Theater gewihrte allenfalls Trost und Erinnerung. Die
Erfahrung der Teilhabe am Geglaubten, das im Mythos nicht als ideelle
Kategorie zu verstehen ist, sondern im Tun der Menschen lebendig wird

287 Siehe dazu weiter oben Anm. 82.

288 Simon 1998, S. 253.

289 »Es ist kein blofles Schaustiick und Schauspiel, das der Tédnzer, der in einem
mythischen Drama mitwirkt, auffithrt; sondern der Ténzer ist der Gott, wird
zum Gott.« Cassirer 1994, S. 52. Der Autor bezieht sich hier auf die » Vege-
tationsriten, in denen das Sterben und Wiederauferstehen des Gottes gefei-
ert wird«, bei denen »immer wieder dieses Grundgefiihl der Identitat, der
realen Identifizierung«, sich Ausdruck verschafft. Vgl. ebda. (Hervorhebung
im Original).

93

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

beziehungsweise korperliche Substanz gewinnt, verlor auf der Biihne an
Kraft und Bedeutung. Der kiinstlerischen Darstellung fehlte die Kraft
der rituellen Handlung, in der Affekt und Wille nahezu ungebiandigt zum
Ausdruck kamen. Damit war das Bild der Gotter von den Gottern selbst
geschieden, so dass Dionysos auf der Bithne schlieSlich wie aus der Ferne
erschien, ohne seine zugleich anziehende wie zerstorerische Macht voll
entfalten zu kénnen.>°

Man mag, wie hier vorgeschlagen, die dionysischen Kultfeste als ge-
meinsames Erbe der attischen Tragodie wie auch des griechischen Ath-
letismus ansehen. Allerdings ist fiir die agonale Korperkultur eine weite-
re Quelle zu ergidnzen, die Nietzsche der entgrenzenden Selbstauflosung
zur Seite stellt und als »apollinischen Schonheitstrieb«** charakterisiert.
Gemeint ist damit die mafSvolle und kontrollierte Art dsthetischer Form-
bildungen, die anfanglich in ihrem Gegensatz zu den frithen dionysischen
Schwirmereien sich bilden. Der Autor gibt eine durchaus entschiedene
und zeitlich bestimmende Umschreibung der apollinischen Vorherrschaft
gegenuber einer »Kunst, die in ihrem Rausche die Wahrheit sprach«>,
indem er ausfihrt:

»Ich vermag niamlich den dorischen Staat und die dorische Kunst mir
nur als ein fortgesetztes Kriegslager des Apollinischen zu erklaren: nur
in einem unausgesetzten Widerstreben gegen das titanisch-barbarische
Wesen des Dionysischen konnte eine so trotzig-sprode, mit Bollwerken
umschlossene Kunst, eine so kriegsmifiige und herbe Erziehung, ein so
grausames und riicksichtsloses Staatswesen von langerer Dauer sein. «293

Hier ist zu vernachldssigen, dass der apollinische Trieb fiir Nietzsche in
mythischer Vorzeit noch nicht die hier beschriebenen Verhartungen auf-
weist, sondern dem Traum entspringt, der schon bald die glinzenden
Gottergestalten im »Misstrauen gegen die titanischen Miachte der Na-
tur«*+ hervorbringt. Ebenso soll nicht weiter vertieft werden, wie laut
Nietzsche das Dionysische und Apollinische in der griechischen Trago-
die in einmaliger Weise zusammenfinden, ehe schliefSlich die »ethische
Gottheit«*s triumphiert und in der »theoretischen Weltbetrachtung«>¢

290 Fiir Otto gehort das Kommen aus der Ferne sogar zum Wesen des Gottes
Dionysos. Vgl. dazu Otto 1989, S. 70-80.

291 Nietzsche 1983, S. 602. Die Duplizitit des Dionysischen und Apollinischen
bilden fiir diesen Autor die gemeinsame Grundlage fiir die attische Trago-
die.

292 Ebda., S. 603.

293 Ebda., S. 604.

294 Ebda., S. 6o1.

295 Ebda., S. 603.

296 Ebda., S. 644. Gemeint ist hiermit der philosophisch angeregte »Geist der
Wissenschaft«, der laut Nietzsche das Wesen der Tragodie zerstort. Zur

94

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OPFERMYTHEN

ihren Gipfel erreicht, wodurch der »Tod der Tragodie «*7 besiegelt wird.
Anstelle der nietzscheanischen Kritik am frithen Ubergang von der tra-
gischen zur theoretischen Weltsicht ist es fiir das hier verfolgte Anlie-
gen von Interesse, wie Dionysisches und Apollinisches in der agonalen
Adelskultur aufeinander bezogen sind. Vor dem Hintergrund der asthe-
tischen Wertung, dass die Gotter und Heroen des homerischen Epos als
Protagonisten des Apollinischen anzusehen sind, die in der Tragddie ih-
ren vollendeten Ort gefunden haben, sind nachfolgend die tragischen
und epischen Momente des Athletismus als iberdauernde Erbschaften
des Mythos herauszuarbeiten. Anstatt also zwischen Mythos und Logos
einen deutlichen Trennstrich zu ziehen, bietet Nietzsches Unterscheidung
zwischen dem Apollinischen und Dionysischen den Vorteil, ausgehend
vom Mythos selbst, den »ewigen Kampf zwischen der theoretischen und
der tragischen Weltbetrachtung«**® aufzuspiiren. Als mit Sokrates der
»Typus des theoretischen Menschen«* und eigentliche Uberwinder des
Mythos die Biihne betritt, bedeutet dies laut Nietzsche, dass die durch
Moral und »logischem Schematismus«3°° beherrschte Haltung tiber die
kuinstlerischen Antriebe zu triumphieren beginnt. Bis zu diesem folgen-
schweren Einschnitt waren jedoch zahlreiche Kampfe und Konflikte aus-
zutragen.

Materielle Zeugnisse dieser Auseinandersetzungen sind vor allem die
zahlreichen Opferstatten, an denen man sich einer Gottheit nahe wahn-
te. Diese konnten ephemer und in natiirlicher Umgebung — an Flissen,
auf Bergen, in Grotten, unter machtigen Baumen — sich befinden oder an
eigens dafiir hergerichteten Orten, in Orakelstitten oder Tempelanlagen,
gelegen sein. Kennzeichnend fiir die Opferrituale, die an diesen Stitten
ausgelibt wurden, ist der Altar. Auf ihm wurden die Opfergaben darge-
bracht und, wenn es sich um Tier- oder Menschenopfer handelte, wurde
hiufig auch der Totungsvorgang selbst auf ihm vollzogen. Der Altar er-
scheint damit als gleichsam magischer Ort, an dem sich das Profane und
das Heilige durchdringen, die Opfergabe also in den Kreis des Geweihten
eintritt. Fur den hier verfolgten Zusammenhang ist wichtig, dass dieser
Vorgang an die urspriinglich angenommene Verbindung des Menschen
mit den Gottern erinnert. Auch wenn sich die griechischen Ursprungsmy-
then voneinander unterscheiden und verschiedenartige Abstammungsli-
nien annehmen, stimmen sie doch darin iberein, dass ein reales Band der
Blutsgemeinschaft zwischen Gottern, Heroen und Menschen existiert.

frithen Kritik aus altphilologischer Sicht an den Ausfithrungen Uber die
Geburt der Tragidie aus dem Geiste der Musik vgl. Wilamowitz-Mollen-
dorff 1872.

297 Nietzsche 1983, S. 636.

298 Ebda., S. 644 (Hervorhebungen im Original).

299 Ebda., S. 638 (im Original teilweise hervorgehoben).

300 Vgl. ebda., S. 635.

95

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Vielleicht spielt Nietzsche darauf an, wenn er vom »Zauber des Diony-
sischen spricht«, bei dem der Mensch sich »als Mitglied einer hoheren
Gemeinsamkeit« empfindet, »als ob der Schleier der Maja zerrissen wire
und nur noch in Fetzen vor dem geheimnisvollen Ur-Einen herumflatter-
te«3°', Fiir eine unpathetische Lesart ist vor allem wichtig, dass die ange-
nommene Blutsverbindung durch das Opfer immer wieder von neuem
beglaubigt und bekriftigt werden soll.

Das Opfer selbst — unabhingig davon, ob es wie bei Reinigungsri-
ten auf die Person des Opfernden gerichtet ist oder wie bei Stihne- und
Bittopfern an anderen Lebewesen oder Gegenstinden vollzogen wird
—, enthdlt immer schon ein negatives Moment: »es bedeutet eine Ein-
schrinkung des sinnlichen Begehrens, einen Verzicht, den das Ich sich
auferlegt«3°*. Mit der Aktualisierung der angenommenen Blutsgemein-
schaft verbindet der Opfernde eine Ausweitung seiner »physisch-ma-
gischen Gewalt und Wirksamkeit«3°. Dies gilt sowohl im Falle selbst
auferlegter Entsagungen als auch im Falle der stellvertretenden Ubertra-
gung der Opferrolle. Selbst wenn die Hoffnungen auf Erhorung der Bit-
ten nicht erfiillt wurden, so hoffte man wenigstens, die Gotter wohl zu
stimmen und ihrem Unwillen zu entgehen. Wichtiger als dieser »durch-
aus egozentrische Sinn«3*¢ war jedoch die feste Uberzeugung, im peinlich
einzuhaltenden Ritus »das positive Gefiihl des Teilhabens, der Teilnahme
an jenem Absoluten und die Einheit mit demselben«3°s erlebbar machen
zu konnen. Dieses Erleben war gleichbedeutend mit einer — bildlich ge-
sprochen — Vergrofserung der menschlichen Existenz:

»Die elementarste Form, in der der Gegensatz zwischen Gott und
Mensch und die Uberwindung dieses Gegensatzes gefasst werden kann,
besteht darin, dass beides, die Trennung wie die Wiederherstellung der
Gemeinschaft, nach der Analogie bestimmter physischer Grundverhilt-
nisse genommen wird. Und es gentigt nicht, hier von blofSer Analogie
zu sprechen, sondern diese schlagt, gemifS einem Grundzug des mythi-
schen Denkens, tiberall in wirkliche Identitiat um.«3°¢

301 Vgl. ebda., S. 596. Siehe auch Anm. 145 weiter oben.

302 Cassirer 1994, S. 265.

303 Vgl.ebda., S. 266. Burckhardt stellt freilich infrage, dass dem Opfer im grie-
chischen Mythos irgendeine » Zwangsmacht« auf die Gotter zugetraut wor-
den sei. Auch wenn wir aufgrund fehlender Uberlieferungen nicht mehr ge-
nau nachvollziehen kénnen, welche Worte im Ritus verwendet wurden, »so
waren es Reihen von Anrufungen, teils von adjektivischer Art, teils Erinne-
rungen an den betreffenden Mythus, welche an die Gottheit gerichtet wur-
den; an dies schloss sich dann die besondere Bitte an«. Burckhardt 1958,
Bd. VLS. 136.

304 Cassirer 1994, S. 266.

305 Vgl. dazu Hegel 1983, S. 98.

306 Cassirer 1994, S. 271 (Hervorhebung im Original).

96

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OPFERMYTHEN

Das Opfer und die Gebete sind nicht nur Medium, um die Kluft zu den
Gottern zu iiberwinden, sondern sie sind zugleich physisch-anschauli-
cher Ausdruck dieser Kluft sowie des menschlichen Unvermogens, sie
zu Uiberwinden. Folglich spricht einiges dafiir, von einer gewissen Hass-
liebe der Opfergemeinschaft gegentiiber dem Opfer auszugehen. Durch
den gemeinsamen Verzehr eines Opfertiers bekriftigt die Opfergemein-
schaft nicht nur ihre Verbindung zu den Goéttern, sondern auch ihre Be-
ziehung untereinander. Beglaubigt wird somit nicht nur das Verhaltnis
zu hoheren Michten, sondern der gemeinsame Genuss von Fleisch und
Blut, von denen auch den Goéttern ihr Teil gegeben wird, verstarkt glei-
chermafen die Einheit des Clans. Zu dieser »Kommunion« (koinoia) ge-
horen mitunter auch sexuelle Praktiken, die vor allem bei den dionysi-
schen Festen als »Preisgabe im Dienste des Gottes«3°7 angesehen wurden.
Die Preisgabe des Korpers ist hier gleichbedeutend mit der Teilhabe an
einem sakralen Geschehen, begleitet von einer rauschhaften Steigerung
des Erlebnisses, sofern die »Sich-Opfernden« einer »hoheren Gemein-
schaft« zugefiihrt wurden. Ahnlich wie in der viel spiteren christlichen
Transsubstantiationslehre die Umwandlung von Brot und Wein in Leib
und Blut Jesu Christi als substantiell im dogmatischen Sinne3°® angenom-
men wird, ermoglichte die sexuelle Opfergabe im Rahmen ritueller Prak-
tiken eine korperliche Wesensverwandlung (metousiosis) der Gottesdie-
nerinnen durch Aufnahme in den Kreis der Geweihten. Uberzeugung
gewann diese rauschhaft inszenierte und bis zur Besessenheit gesteiger-
te Selbstverwandlung der Opfergemeinde durch ergianzende Praktiken,
wie »die volle, alle Glieder rhythmisch bewegende Tanzgebirde «3*, die
Schmiickung der Kérper mit Efeu und Tierfellen, das Schwingen von
Fackeln und die musikalische Unterstiitzung durch Pauken, Floten und
Tamburinen.

Die Dionysoskulte mégen hier als besonders ausgeprigtes und ex-
tremes Beispiel gesehen werden. Sie stimmen jedoch mit anderen Op-
ferpraktiken darin tiberein, dass dem Inhalt nach grundsitzlich jeder
gewohnliche Gegenstand oder jede alltiagliche Gebarde in den Opfer-
stand erhoben werden konnte, sobald ihnen eine mythisch-sakrale Be-
deutung zuerkannt wurde. Und wie gesehen, wird hierdurch auch der
Status des Opfernden selbst aufgewertet, der sich im Opfergang sowohl
seiner Verbindung zu den hoheren Michten als auch zu den Mitgliedern

307 Vgl. zu dieser Formulierung ebda., S. 272.

308 So heifst es in einem Dekret anlisslich des Konzils von Trient aus dem 16.
Jahrhundert tiber das heilige Sakrament der Eucharistie: »Durch die Konse-
kration des Brotes und Weines geschieht eine Verwandlung der ganzen Sub-
stanz des Brotes in die Substanz des Leibes Christi, unseres Herrn, und der
ganzen Substanz des Weines in die Substanz seines Blutes.« Denzinger 2014,
S. 1642.

309 Nietzsche 1983, S. 600.

97

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

seines eigenen Clans versichert. Unterschiede zwischen den Opferprak-
tiken zeigen sich vor allem in der jeweiligen Art der Einschrankungen
beziehungsweise des Verzichtes. Wihrend in den dionysischen Kulten
eingespielte Verhiltnisse und Ordnungen zumindest voriibergehend sus-
pendiert wurden3®, gilt dies fiir andere Opferhandlungen nicht in glei-
cher Weise. Ein kennzeichnendes Muster der Gottergaben im Allgemei-
nen ist vielmehr, dass durch sie bestehende Ordnungen stabilisiert und
verstarkt werden sollen. Selbst wenn den Gottern etwa beim Schlacht-
opfer hauptsichlich nur die nicht essbaren Teile, wie Knochen oder Gal-
lenblase, tiberlassen wurden, wurde damit nicht Geringschitzung ih-
nen gegeniiber zum Ausdruck gebracht, sondern diese Praxis orientierte
sich eher an den tiblichen Zuteilungsformen einer erjagten Beute, die je
nach Wertschitzung der Teilnehmer an einem Festmahl unterschiedlich
portioniert und aufgeteilt wurde. »Was einem >zugeteilt« ist, damit hat
man sich schliefSlich und endlich abzufinden, Fleischportion, soziale Stel-
lung und Rolle, im Gesamtrahmen einer Ordnung und >Verteilung« der
Welt«3'*. Die Gotter wurden vor allem deshalb einbezogen, um den pre-
karen Umgang mit Leben und Tod beim Schlachten und Essen des Flei-
sches zu normalisieren und um die Autoritatsverhaltnisse zwischen den
Versammelten nach oben wie unten abzusichern. Um eine Gabe im klas-
sischen Sinne, die sich am Wert des Gegebenen orientiert, handelte es sich
hierbei also nicht; daher fiithlten sich die Gotter auch nicht iibervorteilt,
wenn man sie mit den ungeniefSbaren Resten »abspeiste«.
Demgegeniiber fielen andere Opfergaben haufig sehr viel aufwendiger
aus. Dies gilt insbesondere fir jene bleibenden Gegenstinde und Monu-
mente, die als Gunsterweise fir gottliche Gaben — wie Orakelspriiche,
Segnungen oder Reinigungen — geopfert wurden und im Besitz der Gott-
heit verblieben (anathema). Hierzu zihlen beispielsweise eindrucksvol-
le Dreiftifse oder andere Votivgaben aus Metall, das zu dieser Zeit noch
wenig verbreitet war und deshalb einen hohen Wert besafs. Die mit der-
artigen Opfergaben verbundene Absicht bestand darin, dem Stifter einen
uiberdauernden positiven Einfluss auf die beschenkten Gotter zu sichern.
Zugleich bot sich die Gelegenheit, die GrofSziigigkeit, Frommigkeit und

310 »Die Bande ehelicher Pflicht und hauslicher Sitte zu zersprengen, um der
Fackel des Gottes iiber Berggipfel zu folgen und die Wilder mit wildem
Jauchzen zu erfiillen, das ist es, wozu Dionysos die Frauen aufruft. Sie sol-
len den weiblichen Geistern der menschenfernen Natur dhnlich werden, den
Nymphen, die ihn (Dionysos; EB.) gendhrt haben und mit ihm schwirmen
und rasen.« Otto 1989, S. 163. Zur entfesselnden Kraft dionysischer Wei-
hen siehe Burkert 2009, S. 144-145.

311 Burkert 2009, S. 182. Der Autor weist an gleicher Stelle auf die etymologi-
sche Bedeutung des griechischen Wortes fiir Schicksal (moira) hin, das »von
Haus aus einfach >Teil«« bedeutet und sich auf die Zeremonie der Fleisch-
verteilung zuriickbeziehen lasst. Vgl. ebda.

98

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OPFERMYTHEN

Macht des Gebenden wie auch des Beguinstigten zu demonstrieren, wes-
halb grof$ziigige Opfergaben und Weihgeschenke besonderer Gruppen
und Ethnien sowie reicher Stidte keine Seltenheit waren:

»Wirtschaftliche Uberschiisse verwandelten sich auf diese Weise in dau-
erhafte Zeichen von Prestige und Ehre; dies in einer Gesellschaft, die
sehr stark von den Werten der Ehre, der Suche nach Ehre bestimmt war.
Doch war im religiosen Horizont zugleich die Unterordnung unter eine
hohere Autoritat ausgedriickt: Die Gotter sind es, die >sich freuen, wenn
sie von den Menschen geehrt werden<.«3™

Mit Ausnahme der dionysischen Feste und Opfergaben, die eine vor-
uibergehende Aussetzung eingeiibter Routinen und etablierter Formen
des Zusammenlebens zwischen den Geschlechtern und Sippenangeho-
rigen bewirkten, zeichneten sich die anderen Opferriten dadurch aus,
dass durch sie individuelle Regungen insbesondere der Angst und Ag-
gression abgemildert werden konnten, wodurch die jeweiligen sozialen
Verhiltnisse stabilisiert wurden. Die Rangordnung zwischen den Got-
tern, Heroen und Menschen bedurfte nach mythischem Verstandnis der
fortdauernden Beglaubigung durch Opferzeremonien, zumal schon die
Gotter heillos zerstritten waren. Vor dem Hintergrund, dass insbesonde-
re Apollon bestindig den Abstand zwischen den Menschen und Gottern
herausstellt und auf der Einhaltung der Grenze zwischen den Unsterbli-
chen und Sterblichen beharrt, lassen sich die kulturellen Ausdrucksfor-
men der Gotter- und Heroenwelt selber als apollinisches Merkmal der
griechischen Mythologie begreifen. Freilich bleibt damit das — aus heu-
tiger Sicht — unlosbare »Ratsel auf alle Zeiten«3*3 des Dionysischen aus-
geklammert, das nicht nur in der griechischen Tragodie triumphiert, son-
dern zuvor bereits das vitale Lebensgefiihl der vorgeschichtlichen Epoche
entscheidend geprigt hat:

»Dionysos selbst, der das Leben zur Verziickung steigert, ist der leiden-
de Gott. Die Entziickungen, die er bringt, entspringen der innersten Be-
wegtheit des Lebendigen. Wo aber diese Tiefen aufgeriihrt werden, da
steigen mit den Wonnen und den Geburten auch die Schrecknisse und
Zerstorungen empor. «34

Uberliefert sind vor allem die Schrecken und Grausamkeiten der diony-
sischen Raserei. Dies erklart sich zunachst aus dem tragischen Schicksal
des Gottes selber sowie »den vielfaltigen Formen des Leides, das tiber
alle Dionysosangehorigen ohne Ausnahme kommt«3's. Dariiber hinaus
ist die Verfinsterung der Strahlkraft dieses Gottes jedoch vor allem im

312 Ebda., S. 181.

313 Siehe weiter oben Anm. 278.
314 Otto 1989, S. 164.

315 Ebda., S. 163.

929

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Gegensatz des Dionysischen zum Apollinischen selbst begrundet. Die
dionysischen Gebriduche und Opferzeremonien, in denen »Tod und Le-
ben sich in wahnsinniger Lust beriihren«3'¢, bilden geradezu das Gegen-
bild einer geordneten Welt, die in den apollinischen Kulten ihren Aus-
druck findet. Dionysos und seine Anhidngerinnen bedrohen die mithsam
errungenen und duflerst instabilen Grundsitze des sozialen Lebens. Der
wahnsinnige Gott existiert, weil »es eine wahnsinnige Welt gibt, die sich
durch ihn offenbart«3*7. Seine widerspriichliche Wildheit und Entriickt-
heit tritt bereits im Mythos als Provokation gegen das Unbebagen in der
Kultur in Erscheinung. Der unlosbare Zusammenhang von Leben und
Tod wird nicht etwa verdringt, sondern iiberschwinglich zelebriert. An-
ders als bei den Pest- und Cholerahysterien des Mittelalters, feiern die
Minaden das Leben im Angesicht des Todes — jedoch nicht weil sie tod-
geweiht, sondern weil sie lebendig sind:

»Er (Dionysos; EB.) ist der Taumel, der tiberall kreist, wo gezeugt und
geboren wird, und dessen Wildheit immer bereit ist, in Zerstorung und
Tod fortzuschreiten. Er ist das Leben, das im Uberstromen rasend wird,
und in seiner tiefsten Lust dem Tode verschwistert ist.«3™

Mit Dionysos ist auch dann zu rechnen, wenn Apollon den Anspruch er-
hebt, uneingeschrinkt zu regieren. Der »ewige Kampf«3* zwischen der
»mannlichen« und »weiblichen Welt«3*° findet insbesondere dort statt,
wo Lebensfiille und Todesgewalt sich beriithren. Auch wenn der griechi-
sche Athletismus hiervon nur noch ein tritbes Bild wiedergibt, vermit-
teln die schicksalhaften Heroengeschichten immerhin einen Einblick in
die Unausweichlichkeit und Tragik dionysischer Prasenz.

4. Athletismus

Von Apollon selbst sowie auch von anderen Gottern weifs man, dass
sie nach griechischem Verstindnis im Kampf anwesend waren. In der
Ilias steht Apollon als Hauptfeind der Achaier auf Seite der Trojaner.
Die Spannung zwischen dem Sonnengott und Achilleus, dem griechi-
schen Held und Halbgott, zieht sich wie ein roter Faden durch das gan-
ze Epos. Da der Halbgott nicht durch Menschenhinde getotet werden
kann, lenkt Apollon schlieSlich den entscheidenden, todbringenden Pfeil.
Zuvor jedoch, im zweiundzwanzigsten Gesang der Ilias, kommt es zu

316 Ebda., S. 1235.
317 Ebda., S. 124.
318 Ebda., S. 128.
319 Siehe weiter oben Anm. 298.
320 Vgl. dazu Otto 1989, S. 130.

I00

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS

einer denkwiirdigen Szene, in der Apollon den ihm nachstellenden Achil-
leus direkt anspricht: »Was verfolgst du mich, Sohn Peleus’, hurtiger
Sohlen,/ Du, der sterbliche Mann, und ich unsterblich? (...) Mich aber to-
test du nimmer: ich leb und kenne den Tod nicht«3**. Daraufhin schlieft
der so Angesprochene seine stolze Erwiderung mit den Worten: » Ah, ich
strafte dich schon, wofern ich’s irgend vermochte«322. Apollon beharrt
auch hier auf seinen Abstand zu den Sterblichen. Gegeniiber Achilleus
erscheint dies besonders herrisch, da der griechische Held selber Sohn ei-
ner Gottin ist. Doch auch die Antwort des Achaiers lisst erkennen, dass
die Grenze zwischen den Gottern und Heroen anzuerkennen ist, selbst
wenn Achilleus die gottgewollte Rangordnung ohne Zogern umstiirzen
wirde — »wofern ich’s irgend vermochte«. Auch wenn Gotter, Halbgot-
ter und Menschen gegeneinander kampfen, bleibt die apollinische Ord-
nung gewahrt. Mag der Krieg unermessliches Leid und Chaos mit sich
bringen: das himmlische Gefiige bleibt hiervon unbertihrt.

Mit dieser Passage des mythischen Epos wird zugleich ein wichtiger
Grundsatz fir das griechisch-agonale Verstiandnis beriihrt, wonach ein
Wettstreit nur »unter Gleichen«3* zu fuhren ist. Dies gilt fur kriegerische
Auseinandersetzungen ebenso wie fir die Fithrung der Staatsgeschifte,
die Austragung von Wettkampfen oder auch die edle MufSe im Anschluss
an diese Herausforderungen. So zeichnet sich beispielsweise die »vorneh-
me Kriegsfithrung«3*+ um die Mitte des siebten vorchristlichen Jahrhun-
derts dadurch aus, dass zunachst Jagdhunde auf die Gegner losgelassen
wurden, um deren Schlachtordnung durcheinander zu bringen; anschlie-
B8end attackierten sich die Sklaven mit ihren Wurfspiefsen, bevor zuletzt
die »edlen Kimpfer« direkt aufeinander trafen. Ebenso sind genaue Ab-
sprachen iiber kriegerische Kampfhandlungen tiberliefert, wonach etwa
nur Schwerter sowie kurze Stof§lanzen zugelassen waren und »unehren-
hafte« Fernwaffen, wie Speere, Schleudern oder Pfeile, ausgeschlossen
blieben.3*s Hieraus wird zweierlei deutlich: Selbst bei erwarteten kriege-
rischen Konflikten, die in aller Regel ohne Erbarmen und mit hochster
Grausamkeit ausgetragen wurden, blieben die Standesunterschiede ge-
wahrt und es wurden entsprechende Absprachen zu ihrer Einhaltung ge-
troffen — obgleich im tatsichlichen Kampfgeschehen die »edlen Grund-
satze« haufig aufgegeben wurden. Die darin zum Ausdruck kommende
»Gesinnung«, die freilich nicht als moralische Haltung misszuverstehen
ist, beruhte insbesondere auf der sozialen Macht und dem daran gebun-
denen Status des griechischen Adels. Galten schon materieller Reichtum

321 Homer 1963, Ilias, S. 376 (XXII. Gesang, 8—14).
322 Ebda., (XXIIL. Gesang, 21).

323 Burckhardt 1958, Bd. V, S. 1671.

324 Vgl. ebda.

325 Vgl. zu diesem Beispiel ebda., S. 162.

I0I

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

sowie eine stattliche Erscheinung als untrigliche Zeichen fur die eige-
ne Vortrefflichkeit, so war es freilich notig, diese immer wieder durch
»edle Taten« zu beglaubigen. Mochte auch der aristokratische Stamm-
baum bis zu den Gottern zuriickgefithrt werden, so war die dadurch he-
rausgestellte Auserlesenheit im vornehmen Wettstreit »unter Gleichen«
dennoch fortwihrend zu bestitigen. In der Uberzeugung, einem hohe-
ren Stand anzugehoren, war sich der griechische Adel trotz aller Kon-
flikte seit jeher einig gewesen. Doch handelte es sich hierbei um mehr
als nur um eine Geisteshaltung. Das »Ideal der Kalokagathie« als »Ein-
heit von Adel, Reichtum und Trefflichkeit«32¢ war vielmehr Ausdruck ei-
ner materiell entlasteten und sozial begunstigten Art, das Leben fuhren
zu konnen. Der Glaube an die eigene Auserwahltheit war insbesonde-
re gepragt von als vornehm geltenden Praktiken und Lebensformen, die
schon aufgrund ihrer regelmafSigen Ausiibung in angemessen erscheinen-
de Vereinbarungen, Gebrauche, Regeln und Institutionen iibersetzt wer-
den konnten. Gestutzt wurde dieser Glaube nicht selten durch wunder-
same Ruckgriffe auf angenommene Blutsverwandtschaften mit Gottern
und Heroen, so dass sich tiber Jahrhunderte ein relativ stabiles Selbst-
bild der herrschenden Klasse in Abgrenzung zum »Banausentum« ehrlo-
ser Stande und Ethnien ausbilden konnte. Die hier markierte praktische
Fundierung des aristokratischen Glaubens an das Ideal der Kalokagathie
ist in ihrem Kern somit geschichtlich bedingt und keineswegs eine fest-
stehende ethische Norm, wenngleich auffallig ist, dass die Nachwirkun-
gen auch dann noch gegenwirtig waren, »als von dem Adelsstaat kein
Stein mehr auf dem anderen stand «3*7.

Auf8er der Ubernahme von privilegierten Aufgaben in der Staatsfiih-
rung, Rechtsprechung oder bei Gottesdiensten, trachteten die Edelfreien
danach, ein moglichst heroendhnliches Leben zu fiithren. » Waffen, Lei-
besiibungen und Gelage«3** boten standesgemifSe Anlisse, um die ver-
meintlichen Vorziige des eigenen Gebliits auch fiir andere sichtbar he-
rauszustellen. Von den Helden der Odyssee und der Ilias wurde bereits
deutlich, wie sie sich anschickten, »allen voran der Beste zu sein und
der Erste«3*. Doch gehoren die geschilderten Wettkdmpfe zu jener Zeit
noch nicht zum regelmifligen Repertoire. Zwar werden schon im Epos
die bekannten Kampfgattungen benannt und entsprechende Wettkampfe

326 Siehe dazu weiter oben Anm. 73.

327 Burckhardt 1958, Bd. V, S. 160. Anders als der Autor, der an gleicher Stel-
le den »moralisch-dsthetischen Akzent« aristokratischer Lebensformen be-
tont, wird im Sinne des hier verfolgten Anliegens ihre praktische Herstellung
und Bedeutung hervorgehoben. Vgl. zur »Ubereinstimmung von Glauben
und Verhalten« aus historischer Sicht expressis verbis Borst 2010, S. 9-27.

328 Siehe dazu weiter oben Anm. 63.

329 Siehe dazu weiter oben Anm. 13 sowie die entsprechenden Passagen zum
Agonalen bei Homer beziiglich Anm. 256 bis Anm. 260.

I02

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS

ausgetragen, doch haben die Kimpfer vor Troja wie die heimkehrenden
Abenteurer nach Beendigung des Krieges anderes zu tun, als sich die Zeit
vornehmlich mit kiinstlichem Wetteifer zu vertreiben. In mythischer Zeit
wurden gymnische und musische Agone vor allem anlisslich des Todes
nambhafter Personlichkeiten oder bei Griindung einer Polis ausgetragen:

»So ist alles einstweilen nur gelegentlich, nicht periodisch; erst das ago-
nale Zeitalter sollte das ganze Leben auf diese Sache orientieren; erst
nun wurden die Agonalsieger die grofSten Zelebrititen. «33°

Das hier angesprochene »agonale Zeitalter« ist laut Jacob Burckhardt
eng gekniipft an die einschneidenden Eroberungen und Wanderungs-
bewegungen der Dorer sowie die Kolonisation des Mittelmeerraumes
seit dem elften »bis fast zum Ende des VI. Jahrhunderts, also die Zeit,
die man gewissermaflen ein griechisches Mittelalter nennen konnte«33:.
In diesen Zeitraum fillt nicht nur die Entwicklung der Stadtstaaten,
sondern auch die Aufwertung des Hellenentums, das vor allem in den
Kerngebieten des griechischen Hauptlandes an Bedeutung gewann. Die
Vertreibung der in Mittelgriechenland ansissigen Bevolkerung hatte zur
Folge, dass sich das Zentrum der griechischen Kultur zunichst nach Os-
ten, auf die Inseln des Agdischen Meeres sowie an die Kiiste Kleinasi-
ens, verlagerte, so dass die in mythischer Zeit bedeutsamen Gebiete auf
dem Peloponnes, wie etwa Arkadien, Atolien oder Messenien, den Abge-
drangten zunehmend fremd wurden. Diesem Entfremdungsprozess konn-
te durch die Etablierung des Agonalen im Rahmen regelmafSig ausgetra-
gener friedlicher Wettkampfe (periodos) an kultisch bedeutsamen Orten
zumindest entgegengewirkt werden. Die so genannten panhellenischen
Spiele3s* zeichneten sich vor allem dadurch aus, dass »das Mutterland
im engsten Sinne sich die vier grofSen Festorte dauernd sicherte, wo man

330 Burckhardt 1958, Bd. VIII, S. 88.

331 Ebda., S. 59. Auch wenn nach heutigem Forschungsstand fiir die wohl unko-
ordinierte Zuwanderung dorischer Bevolkerungsgruppen eine langere Zeit-
periode anzunehmen ist, ist fiir den hier verfolgten Zusammenhang wich-
tig, dass die Verbreitung der agonalen Kultur — speziell in Olympia — bis ins
elfte vorchristliche Jahrhundert zuriickreicht. Obwohl in dieser Zeit noch
keine regelmifSigen Agone ausgetragen wurden, gehorten athletische und
musische Wettbewerbe sowie ausgelobte Siegespreise zu den Ublichkeiten
friher griechischer Kultfeste. Vgl. dazu Osborne 1996.

332 Zu den wichtigsten gesamtgriechischen Wettkdmpfen, die zu Ehren unter-
schiedlicher Gottheiten an verschiedenen Orten ausgetragen wurden, zih-
len die Olympischen (Elis), Pythischen (Delphi), Isthmischen (Korinth) und
Nemeischen (Nemea) Spiele. Dariiber hinaus gab es jedoch eine groflere An-
zahl tiberregional bedeutsamer Kultfeste mit athletischen Konkurrenzen,
wie etwa die Naaischen (Dodona), Panathenischen (Athen) oder die Askle-
pischen Spiele (Epidauros).

103

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

sich nun aus der ganzen Hellenenwelt zusammenfand; wer hier nicht
vOllig mithielt, erschien dann als Barbar«333. In der » Olympischen Rede«
des Lysias, die im vorchristlichen Jahr 388 gehalten wurde, behauptete
der Redner gar, dass Herakles als Begriinder der Festspiele die Griechen
ausdriicklich »zum Anfang wechselseitiger Freundschaft«334 zusammen-
gerufen habe. Dass diese Absicht — trotz voriibergehend begrenzter Waf-
fenruhen — nicht mehr als ein frommer Wunsch geblieben ist, zeigen
nicht zuletzt die zahlreichen kdampferisch ausgetragenen Aggressionen
und Kriegshandlungen als das entscheidende politische Kontinuum in
jener Zeit. Die tatsichlich praktizierte Politik blieb von Freundschafts-
appellen dieser Art weitgehend unbeeinflusst:

»Der Athletismus vereinte die Griechen auf kultureller Ebene, nicht auf
politischer. Aus den Festversammlungen der grofSen Spiele ging nie eine
einheitliche Front gegen Perser oder andere Barbaren hervor. Und wenn
das panhellenische Bezugsfeld mit dem Polisinteresse kollidierte, behielt
letzteres die Oberhand«33s.

Zudem ist die Rede von »den Griechen« im Zusammenhang mit den
panhellenischen Spielen schon deshalb irrefithrend, weil Nichtgriechen,
Sklaven und Frauen33¢ von der Teilnahme ausgeschlossen blieben. Die
panhellenischen Spiele trugen durchaus dazu bei, die sozialen und kul-
turellen Verbindungen zwischen den verstreuten Volksgruppen zu erhal-
ten und zu stirken; als geeignetes Mittel zur politischen Einigung und
Konfliktlosung taugten sie sich hingegen nicht. Selbst der auch heute
vielfach in Erinnerung gerufene »Olympische Friede« (ekecheiria) war
nicht etwa gleichbedeutend mit der Einstellung aller kriegerischen Aus-
einandersetzungen, sondern eine durch die Neutralitdat der Region Elis
ermoglichte zeitlich begrenzte Waffenruhe, um wenigstens den Festteil-
nehmern und Gesandtschaften eine sichere Anreise zu ermoglichen. Waf-
fenginge wihrend der Spiele waren trotzdem keine Seltenheit, weshalb
auch die ekecheiria »kein einigendes Band aller Griechen«337 bildete. Die
panhellenische Bedeutung der spiter so genannten Spiele ist somit von
der politischen Idee des Panhellenismus zu unterscheiden. Wahrend erst
im vierten vorchristlichen Jahrhundert nach den Erfahrungen der gro-
3en Kriege im Jahrhundert zuvor die Forderung von Politikern und Phi-

333 So Burckhardt 1958, Bd. VIIL, S. 60.

334 Lysias, Olympische Rede, S. 348 (XXXIIL Rede, 2).

335 Mann 2001, S. 25.

336 Eine Ausnahme bildeten die so genannten Heraren in Olympia zu Ehren der
Gottin Hera. Ausgetragen wurde dort als einzige Disziplin der Stadionlauf
iiber eine Distanz von fiinfhundert Fuf}, an dem nur unverheiratete Mad-
chen teilnehmen durften. Unklar ist bis heute, wann die Heréren jeweils
stattfanden und welche Verbindungen zu den Olympien bestanden.

337 Vgl. Mann 2001, S. 26.

104

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS

losophen ernsthaft erhoben wurde, den dauerhaften Kriegszustand zwi-
schen den Poleis zu beenden und der Idee eines » Allgemeinen Friedens«
(koine eirene)’s® zu folgen, wurden in den panhellenischen Wettkamp-
fen vor allem mythische Traditionen in Erinnerung gerufen und kultu-
relle Gemeinsamkeiten zur Auffiihrung gebracht. Der Wettstreit (agon)
verband vorrangig den Mythos mit den Lebensformen der Adelskultur
— die ihm unterstellte panhellenische Bedeutung im »griechischen Mit-
telalter«33* war demgegentiber noch nicht vollstindig ausgeprigt, son-
dern bedurfte erst noch des Durchgangs durch die politischen Erfahrun-
gen der »klassischen Zeit«34+.

Um den Ubergang vom Mythos bis zu seiner allmihlichen Uberwin-
dung durch den Auftritt des »theoretischen Menschentyps«34 besser zu
verstehen, erscheint es somit ratsam, an die Traditionen der »dunklen
Jahrhunderte« des »griechischen Mittelalters« anzukniipfen. Als »dun-
kel« erscheinen diese Jahrhunderte nicht zuletzt deshalb, weil die »geo-
metrische Zeit« gemeinhin als Epoche des Niedergangs der »heroischen
Kultur«34* — respektive der frithen Adelskultur — angesehen wird, aus
der nur wenige Zeugnisse uberliefert sind. Wahrend die historischen An-
finge der panhellenischen Spiele in Delphi (Pythien), Nemea (Nemeen)
und Korinth (Isthmien) am Beginn des sechsten vorchristlichen Jahr-
hunderts liegen3#, reicht die Geschichte der Olympischen Spiele weiter
zurtck. Doch auch hier ist es wichtig, zwischen mythischen und histo-
rischen Uberlieferungen zu unterscheiden. Fiir alle panhellenischen Fes-
te gilt, dass als ihre Begriinder bestimmte Gotter und Heroen gepriesen
werden, weshalb die mythischen Urspriinge sehr weit zuriickgehen und
dementsprechend unklar bleiben. Fiir die Olympischen Spiele ist jedoch
uberliefert, dass die Aufnahme der athletischen Agonen bereits im achten
Jahrhundert erfolgte und damit deutlich frither stattfand als bei den an-
deren panhellenischen Kultfesten. Der dadurch erméglichte Riickbezug
auf die »geometrische Zeit« mag helfen, den hier verfolgten Zusammen-
hang von Athletismus und Adelskultur im Ubergang zur »arachischen
Epoche« etwa genauer in den Blick zu nehmen.

Bis heute gibt es eine Kontroverse tiber die Frage, seit wann athletische
Disziplinen im Rahmen der Olympischen Spiele ausgetragen wurden.3+
Das fiir gewohnlich angenommene Jahr 776 war bereits in der Antike

338 Zur antiken Vorstellung vom » Allgemeinen Frieden« vgl. Ryder 1965.

339 Siehe dazu weiter oben Anm. 331.

340 Zu dieser Klassifizierung siehe die entsprechende Epocheneinteilung weiter
oben in Anm. 6.

341 Vgl. zu dieser Formulierung Nietzsches Anm. 299 weiter oben.

342 Zu der Auffassung, dass dieser Niedergang bereits mit dem Trojanischen
Krieg eingeleitet wurde, siehe weiter oben Anm. 181.

343 Vgl. dazu Krause 1975.

344 Siehe dazu die zusammenfassende Ubersicht bei Mann 2001, S. 26-28.

105

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

umstritten und beruht auf einer verloren gegangenen Olympionikenliste
des Sophisten Hippias von Elis, die um das Jahr 400 v. Ch. erstellt wor-
den war. Diese Liste mit den Namen der bisherigen Olympiasieger ging
durch viele Hinde und wurde von unterschiedlichen Personen erginzt.
Uberliefert ist eine antike Chronik des christlichen Theologen und Ge-
schichtsschreibers Eusebios, aus der allerdings nicht ersichtlich wird, auf
welche Quellen sich der Autor bezieht. In der aktuellen Debatte beruft
man sich in der Regel auf eine mehrfach iiberarbeitete Ubersicht iiber
die antiken Olympiasieger des italienischen Althistorikers Luigi Moret-
ti.>+s In dieser Liste wird Koroibos von Elis als Sieger des Stadionlaufes
im Jahr 776 aufgefiihrt. Da jedoch nicht sicher zu kldren ist, ob schon
die antiken Aufzeichnungen auf verbindlichen Informationen beruhten
oder aber tendenzios verfasst beziehungsweise frei erfunden waren —
ein fur die damalige Geschichtsschreibung nicht ungewohnlicher Vor-
gang —, bleiben die Angaben tiber die Aufnahme athletischer Wettkdmpfe
in Olympia umstritten. Gegen diese Bedenken spricht jedoch, dass be-
stimmte Auffalligkeiten, wie etwa das vermehrte Auftreten spartanischer
Olympiasieger zu Beginn der Olympischen Spiele, mit anderen histori-
schen Befunden ubereinstimmen. Es spricht daher einiges daftr, dass —
obgleich nicht jede einzelne Angabe zutreffen mag — Hippias vermutlich
auf »iltere Aufzeichnungen der olympischen Priesterschaft«34¢ zuriick-
greifen konnte, um die historischen Anfinge der Olympischen Spiele zu
rekonstruieren. Dass die Nutzung des so genannten heiligen Bezirks (al-
tis) in Olympia als Kultstatte sehr viel dlter war und bis weit in die geo-
metrische und moglicherweise sogar bis in die mykenische Zeit?+7 zu-
ruckreichte, steht aufSer Frage.

Uber die kultischen Urspriinge geben insbesondere archiologische
Funde Auskunft, die Jacob Burckhardt als »Unmasse von Antiqitdten «34
qualifiziert, mit denen er sich in Bezug auf Olympia nicht weiter ausei-
nandersetzt. Fiir den hier verfolgten Zusammenhang ist freilich wich-
tig, dass seit den Ausfithrungen des Autors zur Kulturgeschichte Grie-
chenlandes weitere wichtige Fundstiicke entdeckt wurden, die das Bild
Olympias als mythische Kultstitte vervollstindigen. Wichtig sind die-
se archidologischen Hinweise deshalb, weil nach hier vertretener Auf-
fassung die mythische Vorgeschichte der Olympischen Spiele durchaus
Ahnlichkeiten zu anderen kulturellen Erscheinungsformen — vor allem
des Lyrischen und des Ludischen — aufweist, die das »dunkle Zeitalter«

345 Vgl. dazu ausfihrlich Christesen 2007.

346 Mann 2001, S. 61.

347 Gemeint ist damit der Zeitraum von ca. 1600-1100 v. Chr. Zur Kontrover-
se um das vermeintlich bronzezeitliche Pelopsheiligtum in Olympia siehe
Herrmann 1972.

348 Vgl. Burckhardt 1958, Bd. VIIL, S. 105.

106

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS

wenigstens etwas aufhellen. Doch bevor diese Entwicklungsparallelen im
sechsten Kapitel noch genauer in den Blick genommen werden, ist auf
die Eigenart Olympias als mythisches Heiligtum vor Aufnahme der ath-
letischen Wettkdmpfe einzugehen, dessen Zweckbestimmung die symbo-
lische Bedeutung dieses Ortes mafsgeblich bestimmt.

Lang bevor Olympia zum bekanntesten Heiligtum im Mittelmeer-
raum avancierte, war seine Bedeutung tiber Jahrhunderte lokal begrenzt.
Zu den frithesten Zeugnissen praktizierter Kulthandlungen gehoren eini-
ge Gefifse der mykenischen Kultur aus dem elften vorchristlichen Jahr-
hundert. Aus den nachfolgenden Jahrhunderten sind vor allem kleine
Nachbildungen von Tieren tiberliefert, die als Votivgaben dargebracht
wurden. Geopfert wurde neben Zeus, dem Herrn des Heiligtums, auch
Demeter, Artemis, Aphrodite und der Erdmutter Gaia, die einen Altar am
Fufse des Kronoshiigels besafs. Neben dem Altar des Zeus, der sich unter-
halb des Huigels in einem baumbestandenen Areal befand, verehrte man
auch das Grab des Heros Pelops, dessen Name der griechischen Halbin-
sel zugesprochen wurde. Unklar ist bis heute, ob in der Frithphase Zeus
oder Gaia als Herr beziehungsweise Herrin des Heiligtums anerkannt
wurde. Diese Frage ist nicht trivial, da Gaia in der griechischen Mytho-
logie als eine der ersten Gottheiten aus dem Chaos entstanden sein soll
und anders als Zeus durch Strategien der Unterwerfung geehrt wurde.
Zwar ist nicht im Einzelnen bekannt, welche Rituale und Praktiken hier-
bei zur Anwendung kamen, jedoch zeichnen sich Unterwerfungsgesten
vor allem dadurch aus, dass die Opfernden sich demiitig zum Boden nei-
gen, den Blick senken und der zu ehrenden Gottheit die gedffneten Hian-
de entgegenstrecken.?* Von den Zeuskulten ist hingegen bekannt, dass
bei ihnen eher Strategien des Lobpreisens gewahlt wurden, indem dem
Gott eine — auch raumlich — hohere Position als sichtbares Zeichen sei-
ner Erhabenheit zuerkannt wurde. Begleitet wurde diese Strategie hiufig
von Musik und Lobliedern, die eine heitere, festliche Stimmung hervor-
riefen, um den machtvollen Gott moglichst milde zu stimmen. Von der
segnenden Erdgottin Gaia erhoffte man demgegentiber vor allem Schutz
und Hilfe, weshalb die Strategie der Unterwerfung zwar auch der Stabi-
lisierung hierarchisch geordneter Beziehungen diente, insgesamt jedoch
eher zurtickhaltend ausgestaltet wurde.

Die jeweils erzeugte Feststimmung wird dementsprechend unter-
schiedlich ausgefallen sein, je nachdem, ob die Lobpreisungen des Zeus
oder die Demut gegeniiber Gaia am mythisch-historischen Anfang der
olympischen Kultfeste standen. Sicher ist, dass Zeus im weiteren Verlauf

349 Vgl. dazu Scheer 2001 sowie die erginzenden Hinweise bei Burkert 2009,
S. 107-113. Dort findet sich auch der Hinweis, dass »das lateinische Wort
humilis, das die christliche Demut bezeichnet (...) eigentlich >dem Erdboden
zugehorig«« meint. Vgl. ebda., S. 108 (Hervorhebung im Original).

107

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

der Geschichte Olympias an Bedeutung gewann, wovon nicht zuletzt die
grofSe Zeus-Statue aus dem fiinften vorchristlichen Jahrhundert einen
Eindruck gab.35° Wahrend Demutsgesten eher defensiv ausgerichtet sind
und in drastischer Auspriagung »von der Selbsterniedrigung zur Selbst-
aggression« bis hin zur »Selbstverwundung«3s* reichen kénnen, bewir-
ken Strategien des Lobpreisens und der Erhohung in aller Regel auch
eine Aufwertung des Verehrenden selbst. Indem dieser dem gepriesenen
Gott seine Ehrerbietung erweist, versichert er sich zugleich seiner eige-
nen Position im Verhiltnis zu den Gottern sowie zu den Mitglaubigen.
»Das Lob stabilisiert das System von Rang und Macht«35*, Gepaart mit
festlicher Musik, Gesangen, Prozessionen und friedlichen Agonen konn-
te leicht der Eindruck einer feierlich empfundenen Aufwirtsbewegung
aller Beteiligten erzeugt werden, die umso nachdriicklicher wirkte, je
weniger der eigene Nacken gebeugt werden musste. Die kultischen Ver-
tikalinszenierungen des Lobpreisens passten in jedem Fall sehr gut zu
den hierarchischen Aufschwiingen und Selbsterhohungen innerhalb der
griechischen Adelsgesellschaft, zumal sie Gelegenheit boten, »in Gegen-
wart von Hohergestellten laut zu sein«353. Wihrend Unterwerfungsstra-
tegien Zurtickhaltung und Selbstbescheidung fordern, orientieren sich
Erhohungsstrategien an den tbergeordneten Gottern, deren Aufmerk-
samkeit gewinnt, wer sich dhnlich machtvoll wie diese selbst in Szene zu
setzen vermag. Dies schloss, wie eingangs an den Umgangsweisen der
Gotter gesehen, »allzumenschliche « Verhaltensweisen’s+ keineswegs aus.
Um von der Fille des Lebens, die nur die Gotter unbeschwert geniefSen
konnten, wenigstens einen Teil zu bekommen, war neben dem Lobpreis
ebenso ihre Leichtigkeit zu ehren, indem man ihr schrankenloses Verhal-
ten — so gut es eben ging — nachzuahmen versuchte.

Angriffslustig und ohne Riicksichtnahme aufzutreten, war somit Teil
der Ehrerbietung, die von den Gottern beantwortet werden konnte, in-
dem sie etwa den furchtlosen Aulftritt eines Mannes im Kampf belohnten.
Nicht die Verleugnung des Selbst, sondern seine mimetische Angleichung

350 Die kolossale Zeus-Statue selber befand sich bis Ende des vierten nachchrist-
lichen Jahrhunderts im olympischen Zeus-Tempel und wurde anschlieSend
nach Konstantinopel gebracht, wo sie einem Brand zum Opfer fiel. Uber das
Aussehen der Statue informieren einige Miinzdarstellungen sowie detaillier-
te Beschreibungen des antiken Reiseschriftstellers Pausanias. Demnach soll
die Gesamthohe des aus Holz, Elfenbein und Gold gefertigten Kultbildes
etwa zwolfeinhalb Meter betragen haben. Diese beachtliche Grofle passt
sehr gut ins Bild der Erhohungsstrategien bei der Verehrung dieses Gottes,
der ansonsten auf dem schneebedeckten Olymp thronte.

351 Vgl. dazu Burkert 2009, S. 112.

352 Ebda., S 116.

353 Ebda., S. 115.

354 Zur »uralten Doppelseitigkeit der Gotter« siehe weiter oben Anm.116.

108

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS

an die Gotter kennzeichnete diese Erhohungsstrategie, von der beide,
Mensch und Gott, profitierten. Der Mensch bedurfte der Gunst des Got-
tes, wahrend der gottliche Souveran frei wahlen konnte. Vor diesem Hin-
tergrund waren die athletischen Wettkdmpfe in besonderer Weise geeig-
net, die Gotter zu ehren und sich selbst zu nobilitieren. Vom Lobpreis,
der die Macht eines Gottes bezeugte, bezog auch der siegreiche Athlet
einen Vorteil, sofern das eigene Ansehen erh6ht und fiir alle sichtbar be-
glaubigt wurde. Der Zwiespalt zwischen den Menschen und Géttern
wurde auf diese Weise zwar nicht iiberwunden, jedoch konnten sich die
im Wettkampf aufs Spiel setzenden Athleten immerhin dazu ermachti-
gen, am Glanz der Unsterblichen teilzuhaben. Selbst wenn nach griechi-
scher Vorstellung die Grenze der Selbstermachtigung von den Gottern
gesetzt war, traten die Athleten in Erscheinung, sie zu tiberschreiten.

In historischer Riickschau klingt es zumindest nachvollziehbar, dass
in Olympia spitestens seit dem achten vorchristlichen Jahrhundert re-
gelmiflig athletische Wettkampfe ausgetragen wurden. Welche bestimm-
te kultische Bedeutung die in fritherer Zeit vermutlich nur sporadisch
ausgetragenen Agone hatten, muss hier unbeantwortet bleiben. Aus der
Logik des Lobpreisens und der Erhohung, die vor allem auf Zeus3ss ge-
richtet war, lasst sich gewiss kein generelles Urteil fiir alle den »gottli-
chen Ubervater« betreffenden Kultpraktiken ableiten. Auflerdem bleibt
ratselhaft, weshalb ausgerechnet in Olympia sowie spater auch an an-
deren Orten in regelmifSigen Zyklen athletische Wettkampfe ausgetra-
gen wurden.

»Eine starke Konkurrenz firr Olympia hitte in Delphi erwachsen kon-
nen, insofern man dort von dem anfinglich fast blof§ musischen Agon
und den gymnastischen Spielen der Knaben allmihlich zu aller mogli-
chen Athletik und zum Wagenrennen iiberging. Doch kommt es uns vor,
wahre spitere Konkurrenz sei viel eher Athen gewesen. >Die ibrigen
Festversammlungen kommen nach langen Zwischenrdumen zusammen
und enden bald wieder; unsere Stadt aber ist die ganze Zeit hindurch
fiir die Ankommenden eine Festversammlung, sagt Isokrates jedenfalls
mit einer gewissen Berechtigung. «35¢

Der zitierte Rhetor Isokrates spricht ebenfalls riickschauend schon als
Vertreter der klassischen Epoche. In der Bliitezeit der griechischen Po-
lis war es vermutlich noch unverstindlicher als heute, weshalb das im
landlichen Abseits gelegene Olympia eine so grofse kultische Bedeu-
tung erlangen konnte. Im Sinne des hier verfolgten Zusammenhangs
zwischen Athletismus und Adelskultur ist jedoch anzunehmen, dass im

355 Innerhalb dieser Logik finden sich durchaus widersinnige Ubertreibungen,
wie die des Aischylos: »Zeus ist alles — und was noch hoher ist als dies<«;
vgl. Burkert 2009, S. 115.

356 Burckhardt 1958, Bd. VIII, S. 108.

109

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

»griechischen Mittelalter« die korperlich ausgetragenen Kampfe und
Agone dem mythischen Herrschaftsverstindnis angesichts der hierar-
chischen Lebensbedingungen in der bauerlich-griechischen Oberschicht
wie selbstverstandlich erscheinen mussten. Erste Zweifel an ihrer Bedeu-
tung und Angemessenheit entstanden erst spater, in der archaischen Zeit
der Polisgriindungen?s7, in der sich auch das Leben des Adels — langsam,
aber nachhaltig — zu verdndern begann. In der geometrischen Zeit war
davon noch nichts zu spiiren, und die Edelfreien nutzten nahezu jede
Gelegenheit, die Vortrefflichkeit der Gotter zu ehren und sich dadurch
selbst hervorzuheben.

Der Hymnus als herrschaftssicherndes Instrument ist stark apollinisch
gepragt. » Apollon hat in seinem Orakelheiligtum zu Klaros immer wie-
der geboten, dass Gruppen von Singern, hymnodoi, zu seinem Heiligtum
kommen und dort ihre Lieder vortragen sollten: Er organisiert die eige-
nen Festspiele«35%. Daher ist es auch nicht verwunderlich, dass die Son-
ne gemafS Walter Burkert als »sichtbares Zeichen der Erhabenbheit (...)
eine Lieblingsmetapher des Lobpreisens und auch selbst ein zu preisen-
der Gott«>s ist. Freilich ist die Grofse und Erhabenheit bestandig beglei-
tet von der Drohung, Schrecken und Leid zu verbreiten: »Das Hohere
kann toten oder aber durch Schonung das Leben schenken «3¢°, Im unauf-
horlichen Kampf um die Gunst der Gotter, der selbstredend als Kampf
zwischen den Menschen ausgetragen wurde, spielt der Tod eine zentra-
le Rolle. Wer das Gefallen der Gotter auf dem Schlachtfeld verspielte —
wie Hektor, den Apollon nach dem Schicksalsspruch des Zeus im Zwei-
kampf mit Achilleus verlief$3¢* —, dem war ein baldiges Ende gewiss.

357 Zu den ersten Kritikern der Olympischen Wettkimpfe gehort im sechsten
vorchristlichen Jahrhundert der Vorsokratiker Xenophanes, indem er aus-
fithrt: »Denn wenn auch ein tiichtiger Faustkimpfer im Volke wire oder
wer im Flinfkampf oder der Ringkunst hervorragte, oder in der Schnelligkeit
der Fiifle, was ja doch den Vorrang hat unter allen Kraftstiicken, die sich im
Wettkampfe zeigen, so wire doch um dessentwillen die Stadt nicht in be-
ster Ordnung, und die Stadt hitte geringen Genuss davon, wenn einer an
Pisas Ufern den Wettsieg gewdnne; denn das macht die Kammern der Stadt
nicht voll.« Vgl. dazu Diels 1906, S. 51 (Fragment 2). Zwar erlebte der ge-
ordnete Wettbewerb innerhalb der griechischen Aristokratie zu dieser Zeit
eine neue Bliite, jedoch wuchsen zugleich Spott und Kritik an den geistlo-
sen Uberbietungsbemiihungen: »Denn besser als Manner- und Rossekraft
ist doch unsere Weisheit.« Ebda.

358 Burkert 2009, S. 116.

359 Ebda., S. 115. Neben Helios gilt Apollon den Griechen als Gott des Lichts:
»Apollon teilte mit dem himmlischen Licht die Reinheit. Sein Name Phoibos
wurde als >rein< und >heilig< aufgefasst.« Simon 1998, S. 118.

360 Burkert 2009, S. 115.

361 Homer 1963, Ilias, S. 381 (XXIIL. Gesang, 209-219).

IIO

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS

Zum Apollinischen gehort auch das Opfer, das im Lobpreis kaum zur
Geltung kommt, da der »Schonheitstrieb«3¢* einseitig nach oben gerich-
tet ist, das jedoch auf dem Schlachtfeld umso sichtbarer wird, sofern der
Sterbende als von den Gottern Verlassener erscheint. In der Niederla-
ge wird die erstrebte Angleichung an die Gotter mit ihrem krassen Ge-
gensatz konfrontiert, und der sterbende Held wird erzwungenermafSen
von seinen himmlischen Vorbildern geschieden. Gleichwohl gewiahrt der
Tod im Kampf auch eine besondere Ehre, wenn die Auseinandersetzung
machtvoll und furchtlos ausgetragen wird. Zwar wird Hektor von Achil-
leus niedergestreckt und sein Leichnam wird vom Sieger geschindet, je-
doch findet auch der Morder schon bald sein gewaltsam herbeigefiihr-
tes Ende und der Ermordete schliefSlich noch sein wiirdiges Begrabnis.3¢
Tod und Leben gehoren nach griechischem Verstindnis ebenso zusam-
men wie Ehre und Verdammnis. Nicht einmal die Gétter sind hiervon
ausgenommen, wenngleich ihre Unsterblichkeit sie von den Menschen
unterscheidet, so dass ihnen trotz aller Bosheiten und Gefahren wenigs-
tens das ewige Leben bleibt.

Etwas anders fallt die Rolle der Athleten im Wettkampf aus. Der Tod
ist zwar auch hier ein stindiger Begleiter, aber die Wettstreitenden mes-
sen sich vornehmlich in friedlicher Absicht. Aus heutiger Sicht waren
die Kampfspiele von Olympia (agones olympikoi) durch ein hohes Maf$
an Gewalt und Brutalitidt gepragt. Wagenlenker und vor allem Faust-
sowie Allkdmpfer riskierten nicht nur schwere Verletzungen und dau-
erhafte Versehrtheit, sondern vor allem ihr Leben.’¢ Jedoch zihlte der
Tod eher zu den moglichen Begleitumstanden und nicht zum Zweck der
gymnischen sowie hippischen Disziplinen.3% Im Vordergrund stand vor

362 Siehe dazu weiter oben Anm. 291.

363 Homer 1963, Ilias, S. 434 (XXIV. Gesang, 781-804).

364 Siehe dazu etwa die zahlreichen Beispiele bei Poliakoff 2004.

365 Die gymnischen Disziplinen umfassten die Kampfsportarten Boxen (pyg-
me), Allkampf (pankration; eine Verbindung von Faust- und Ringkampf)
sowie Ringen (pale). Die verschiedenartigen Laufwettbewerbe (stadion, di-
aulos, dolichos) erstreckten sich tiber unterschiedliche Distanzen, erginzt
durch einen so genannten Waffenlauf (hoplitodromos), bei dem Teile der
Ristung getragen wurden. Der Funfkampf (pentathlon) setzte sich zusam-
men aus Stadionlauf (dromos), Speer- (akontion) und Diskuswurf (diskos),
Weitsprung (halma) sowie Ringen (pale). Dariiber hinaus gab es zahlreiche
verschiedene Pferde- und Wagenrennen, die zur Gruppe der prestigetrach-
tigen hippischen Disziplinen gehorten. Bei diesen Wettkampfen errang an-
stelle der Reiter und Wagenlenker der Besitzer der Pferde und Gespanne den
Siegespreis. Vervollstindigt wurde das Programm durch musische Agone,
die ebenfalls ausgezeichnet wurden und den kultischen Charakter der Spie-
le unterstreichen. Zur genaueren Beschreibung der einzelnen Wettbewerbe
sieche etwa die Ubersicht bei Decker 2012.

ITII

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

allem der Wunsch nach grofStmoglicher Anerkennung in Gestalt von
Ruhm und Ehre (philotimia). Hierfiir wurden nicht selten erhebliche Op-
fer schon vor dem eigentlichen Wettkampf in Kauf genommen, die von
speziellen korperlichen Ubungen und Diiten bis hin zur Beachtung be-
sonderer Vorschriften einer enthaltsamen Lebensfithrung reichten. Die
Strenge, die darin zum Ausdruck kommt, und zuvor bereits im Zusam-
menhang mit dem Opfermythos als »Einschrankung des sinnlichen Be-
gehrens«3% charakterisiert wurde, hat freilich mit der erst in spathelle-
nistischer und romischer Zeit allmihlich sich ausbildenden christlichen
Morallehre nichts zu tun. Sie entspringt vielmehr dem aristokratischen
Freiheitsverstindnis, wonach allein die mannlichen Mitglieder dieser
Klasse das Recht haben, von ihrer Autoritit Gebrauch zu machen und
eigene, an heroischen Vorbildern orientierte Praktiken der Lebensfiih-
rung auszubilden. Es wire also verkiirzt, wirde man diese Praktiken auf
den »Verzicht, den das Ich sich auferlegt«3¢7, reduzieren. Verstindlich
wird diese Art des Verzichts erst, wenn auch das machtvolle Selbstver-
standnis, das darin zum Ausdruck kommt, bertucksichtigt wird. Im Zen-
trum des mannlich-aristokratischen Selbstbildes steht der Anspruch, als
Herr seiner Lebensweise aufzutreten. Nicht die Miihsal der erzwunge-
nen oder niitzlichen Arbeit (ponos), sondern die Souveranitit, Verzicht
zu uben und eigene Anstrengungen auf sich zu nehmen, wird zur trei-
benden Kraft. Demonstriert wird damit eine Haltung, die — ein fur diese
Zeit nicht zu unterschatzendes Merkmal — gebunden ist an eine stattliche
korperliche Erscheinung. Die blofSe Zunahme an Kraft, Schnelligkeit und
Geschicklichkeit eines Athleten macht diese Haltung sichtbar und ver-
korpert sie gewissermafSen nach aufSen. Dartiber hinaus werden Haltung
und Erscheinung durch mythisch-heroische Vorbilder aufgewertet, die —
wie etwa Herakles — als Muster der Selbstiiberwindung galten und de-
ren Heldentaten am Kultplatz Olympia besonders gewiirdigt wurden.3

Der Begriff der Tugend (arete) ist hierfir beispielhaft, sofern er ei-
nerseits auf die Tuchtigkeit und Tauglichkeit sowie andererseits auf die
Vortrefflichkeit und das Gefallen (areskein) eines Kriegers oder Kamp-
fers abhebt. Da im Sinne dieser Bedeutung etwa auch ein Pferd auf-
grund seiner Schnelligkeit oder ein Auge aufgrund seiner Sehschirfe
tauglich sein und dafir bewundert werden kann, ist dieses Verstind-
nis nicht zu verwechseln mit christlich-moralischen Tugendauffassungen

366 Siehe dazu weiter oben Anm. 302.

367 Ebda.

368 Die — nach unterschiedlichen Legenden — Griindungsheroen der Olympi-
schen Spiele, Herakles und Pelops, wurden an prominenter Stelle geehrt. So
befanden sich Reliefs mit den zwolf Arbeiten des Herakles (dodekathlos)
im Zeus-Tempel, und Pelops’ Sieg im Wagenrennen itber Oinomaos, dem
Konig von Elis, war als Grof3plastik im Ostgiebeldreieck des Zeus-Tempels
verewigt.

I12

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS

etwa zur Sittsamkeit, Unschuld oder Demut. Nach griechisch-aristokra-
tischer Auffassung beruhte die Tugend des Athleten auf seiner korperli-
chen Vortrefflichkeit (kalokagathia), die in der kimpferischen Auseinan-
dersetzung zum Vorschein kam. Der Wettkampf selber diente vor allem
der Bewdhrung und Zurschaustellung dieses herrschaftlichen Selbst-
verstandnisses, das neben den fur alle sichtbaren korperlichen Vorzii-
gen auch die damit verbundene Haltung des Athleten betraf. Der Athle-
tenhabitus griindete auf dem Selbstopfer, das heifst den Aufwendungen
und Entbehrungen, die fiir eine siegbringende Teilnahme an den Wett-
kdampfen notwendig waren und als Ausdruck einer standesgemiflen Le-
bensfithrung angesehen wurden. Die Agone dienten somit nicht allein
dem korperlichen Leistungsvergleich, sondern sie waren gleichermafien
Schauplatz zur Vorfiithrung herrschaftlicher Uberlegenheit.

Whurden die Uberlegenheitsanspriiche des Adels in den Jahrhunderten
zuvor genealogisch hergeleitet und scheinbar naturlich vererbt, so hatte
die Bewahrung im friedlichen Wettkampf zur Folge, dass die selbstbe-
herrschte Praxis der Athleten als Ausdruck einer vortrefflichen Haltung
an Bedeutung gewann. Gemeint ist damit jedoch nicht die blofSe Anpas-
sung an vorgegebene Moralvorstellungen oder Leistungsnormen’®, son-
dern die machtvolle Demonstration eines souveranen Lebensstils. Die
Tugend der Selbstbeherrschung37°, die nach aristokratischem Verstand-
nis die Einnahme eines Verhiltnisses zu sich selbst beinhaltete, wurde
im Wettkampf ebenso praktisch wie anschaulich in Szene gesetzt. Ne-
ben den obligatorischen Ubungen und Diiten wihrend der gemeinsa-
men Vorbereitungen auf das Kultfest, bei denen die Aktiven mit den Re-
geln und Grundsitzen des agonalen Wettstreits (eu agonisesthai) sowie
dem Ehrgefiihl als Voraussetzung gegenseitiger Achtung (aidos) ver-
traut gemacht wurden, richtete sich die Aufmerksamkeit der Athleten
auch jenseits der Wettkdmpfe auf das Verhaltnis zum eigenen Korper,
zur eigenen Sippe sowie zur eigenen Klasse. Da der Korper als reales
und symbolisches Herrschaftsmittel in Kimpfen und Wettkampfen aufs
Spiel gesetzt wurde, beschiftigten sich Krieger wie Athleten gleicher-
mafSen mit den hierfiir unerldsslichen Praktiken einer »mannhaften«
Lebensfithrung. Hierbei ging es weniger um eine ausgewogene Lebens-
weise (diaita) als vielmehr um die Ausbildung und Steigerung korper-
licher Fertigkeiten. Die bestandig auf die Probe und zur Schau gestellte

369 Dies zeigt sich schon daran, dass bei den Wettkampfen keine Leistungsmes-
sungen durchgefithrt wurden. »Pythagoras, Archimedes, Euklid und ande-
re haben viel zur Mathematik, besonders zur Geometrie beigetragen, aber
die Griechen waren nicht von dem Bediirfnis besessen, jedes Phinomen zu
quantifizieren. Der Mensch war bei ihnen das Maf§ aller Dinge, nicht das
Objekt des Messens.« Guttmann 1979, S. 56.

370 Zwar war es moglich, es galt jedoch galt es als schiandlich und unehrenhaft,
in einem Wettkampf aufzugeben.

113

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Vitalitdt und Virilitit bezog sich dabei auch auf das Verhiltnis zur ei-
genen Sippe, in der die Frauen als » Objekte oder bestenfalls als Part-
ner vorkommen, die es zu formen, zu erziehen und zu tiberwachen gilt,
wenn man sie in seiner Macht hat, und deren man sich zu enthalten hat,
wenn sie in der Macht eines anderen (Vater, Gatte, Vormund) sind «37*,
Gegeniiber den Angehorigen der eigenen Klasse gab es ein solches — ver-
meintlich natiirlich gegebenes — Vorrecht nicht, sondern hier boten die
Wettkdmpfe eine kultisch verfasste Gelegenheit, die eigene Vorrangstel-
lung jenseits kriegerischer Auseinandersetzungen zu behaupten und fiir
alle sichtbar abzusichern. Der unerschitterliche Glaube der Wettkdmp-
fer an die eigene Auserwihltheit und Vortrefflichkeit37* wurde auf die-
se Weise praktisch gefestigt und mit dem Segen der Gotter versehen, so
dass das Opfer hier bereits als Feier des Selbst hervorscheint.

Freilich steht die Selbsterhebung immer noch ganz im Zeichen des My-
thos. Das olympische Kultfest blieb in erster Linie dem Gott Zeus, sei-
ner Gattin Hera sowie den Stiftern Pelops und Herakles gewidmet, und
die Agone fanden hier wie auch andernorts zu ihrem Lobpreis statt. Da
die Entscheidung tiber Sieg und Niederlage im Wettkampf wie im Krieg
nach griechischem Verstiandnis in den Handen der Gotter lag, dienten die
Opferhandlungen und Weihegeschenke3?s in der Hauptsache ihrer posi-
tiven Beeinflussung und Betorung. Neben der sakralen Bedeutung und
dem kultischen Charakter der Spiele ist freilich nicht zu vergessen, dass
es sich hierbei auch um ein »riesiges, funftigiges Fest«37+ handelte, das
insbesondere von den in den westlichen Mittelmeerraum ausgewander-
ten Griechen besucht wurde, die mit den in ihrer Heimat verbliebenen
Stammesgenossen feierten. » Festliche Versammlung des ganzen Volkes«
(panegyris), so nannte man das Fest unter Beteiligung der » Auslands-
griechen« aus den grofSgriechischen Koloniestidten.3”s Und wie bei ei-
nem Volksfest, so muss man sich die olympische panegyris auch als ein

371 Foucault 1990, S. 33. Der Autor verweist darauf, dass dieses Verhalten nicht
etwa durch Gebriuche, Vorschriften oder Verbote geleitet wurde, sondern
in erster Linie durch die praktisch ausgeiibte Macht, Autoritit und Freiheit
der Stammesfiihrer bestimmt war.

372 Siehe dazu weiter oben Anm. 265.

373 In Olympia fand man auffillig viel Kriegsgerit, und es wird vermutet, dass
die olympischen Seher schon in geometrischer Zeit auf den Rat in Kriegs-
angelegenheiten spezialisiert waren. Vgl. zum Orakel des Zeus in Olympia
Sinn 1996, S. 22-29.

374 Burckhardt 1958, Bd. VIIL, S. 106. Die Zahl der Fest- und Wettkampftage
erhohte sich von zunichst einem Tag (bis 684 v. Chr.) bis auf finf Tage (seit
476 v. Chr.), da die Anzahl der ausgetragenen Disziplinen zugenommen hat-
te. In romischer Zeit wurde schliefSlich noch ein sechster Festtag hinzuge-
figt.

375 Vgl. dazu Sinn 1996, S. 31.

114

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS

geselliges Beisammensein vorstellen, bei dem gegessen, getrunken, ge-
plaudert, getanzt, geopfert, geschaut, gestaunt, gesungen, gehort, geliebt,
gestritten, geldstert, gelitten usw. wurde. Das alles fand unter grofSen Ent-
behrungen, Enge und Hitze statt, so dass es aus heutiger Sicht erstaun-
lich ist, weshalb dennoch tausende Menschen zusammenkamen. Zwar
geben die archiologischen Funde und schriftlichen Zeugnisse einen Ein-
druck iiber den besonderen Charakter des Kultfestes, doch bleibt der
lebhafte Zusammenhang der Ereignisse verschlossen. Da die vorliegen-
den Quellen sehr haufig idealisierend ausfallen3”¢ beziehungsweise von
bestimmten Interessen geleitet hervorgebracht wurden377, soll hier nur
eine vergleichsweise niichterne Ablaufdarstellung gegeben werden, um
wenigstens den dufSeren Rahmen des Festes zu skizzieren.

Mit Beginn des olympischen Gottesfriedens (ekecheiria) brachen die
Athleten nach Elis und die Zuschauer sowie Pilger nach Olympia auf.
Neben einzelnen Personen schlossen sich die Mitglieder offizieller Ge-
sandtschaften der Stidte (theories) zusammen, die durch Zurschaustel-
lung von Reichtum und Macht, Eindruck zu erwecken versuchten, in-
dem sie aufwendige Weihgeschenke, prachtvolle Opfer und wertvolle
Geritschaften fur das Heiligtum sowie fiir die Ausrichtung grofSer Gela-
ge mit sich fihrten. Nach einem einmonatigen Pflichtaufenthalt der Ath-
leten im nahe gelegenen Elis konnte das eigentliche Kultfest beginnen.
Eingeleitet wurde es mit einer prachtvollen Prozession der Kampfrich-
ter, Athleten sowie ihrer Begleiter. Der Festzug musste von Elis aus eine
Strecke von anndhernd sechzig Kilometern tiberwinden und zog nach
einer Ubernachtung unter dem Jubel der Zuschauer am nichsten Tag
in den heiligen Bezirk von Olympia (altis) ein. An der Spitze des Zuges
schritten die Trompeter, begleitet von den in purpurfarbenen Umhin-
gen gewandeten Kampfrichtern. Thnen folgten die Priester des Heilig-
tums und ihre Helfer, welche die Opfertiere fithrten. Hieran schlossen
sich die Vertreter der offiziellen Gesandtschaften an, die ihre Weihege-
schenke mit Stolz zur Schau stellten. Den Abschluss bildeten die Athle-
ten sowie die an den Rennen teilnehmenden Pferde. Ebenfalls am ers-
ten Tag des Festes wurde vor der Statue des Zeus Horkios (» Wachter
des Eides«) das Gelobnis der Kampfrichter und Athleten abgelegt. An-
schliefend wurden die Namen der Wettkampfer aufgenommen und die
Kampfpaare beziehungsweise die Startreihenfolge ausgelost, die nach
mythischer Auffassung ebenfalls durch gottliches Eingreifen bestimmt

376 Dies gilt beispielsweise fiir die agonistischen Siegerstatuen, die als plastische
Darstellungen athletischer Vorbilder in den jeweiligen Heimatstadten aufge-
stellt wurden. Vgl. Herrmann 1980.

377 Man denke nur an die Siegeslieder (epinikien), die von erfolgreichen Athle-
ten bei Dichtern in Auftrag gegeben wurden, welche dadurch ihren Lebens-
unterhalt bestritten. Vgl. dazu Kurke 2013.

115§

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

wurden. Am Nachmittag fanden die Wettbewerbe der Trompeter und
der Herolde statt, die die Wettkampfe ankiindigten und die Namen der
Sieger sowie ihrer Heimatstadte ausriefen. Ebenfalls am Nachmittag
des ersten Tages wurden Opfergaben auf den Altiren der Gotter darge-
bracht. Der zweite Tag war fiir die Wettkdmpfe der Knaben im Laufen,
Ringen und Faustkampf reserviert. Am dritten Tag wurden die hippi-
schen Disziplinen sowie der Fiinfkampf ausgetragen, bevor am Abend
im Schein des vollen Sommermondes die Opfergaben fir Pelops dar-
gebracht wurden. Der Hohepunkt des Festes war der vierte Tag; dieser
begann mit dem grofsen Opfer von einhundert Rindern (hekatombe)
auf dem Hauptaltar des Zeus. Ahnlich wie bei der christlichen Kom-
munion, erhielten die Pilger ein Stiick vom Opferfleisch; hierdurch soll-
te nicht nur der Gemeinsinn der Versammelten gestirkt, sondern auch
die Verbindung mit dem obersten Gott hergestellt werden. Danach be-
gaben sich die Teilnehmer des Opfermahls zum Stadion, um die Wett-
kampfe der Ringer, Faust- und Allkimpfer sowie der Wettldufer zu ver-
folgen. Der funfte und letzte Tag war den Dankopfern fur die Gotter
und den Ehrungen der Sieger vorbehalten, die dafiir zunachst in einer
gemeinsamen Prozession zum Zeustempel zogen und anschlieffend zu
einem Festmahl geladen wurden. Am Abend, vor ihrer Abreise, feierten
die Sieger mit ihren Begleitern, Freunden und Familien.

Waren die athletischen Wettkampfe in den ersten Jahrhunderten des
Heiligtums wahrscheinlich noch eine Randerscheinung, so dnderte sich
dies mit Beginn der archaischen Epoche um das Jahr 700 v. Chr. Olym-
pia wurde in dieser Zeit nicht nur zum bevorzugten Wettkampfplatz,
sondern es bildete sich eine »feste Gruppe von Spezialisten, die sich vom
Alltagsleben ihrer Heimatgemeinden abgesondert hatten«37%, um bei den
zahlreichen Wettkampfen der grofsen Kultfeste anzutreten. Es ist zwar
nicht geklirt, warum es zu dieser Form der Spezialisierung kam, jedoch
spricht einiges dafiir, dass der allgemeine Bedeutungsgewinn der Wett-
kdmpfe als wahrscheinlicher Grund hierfiir anzunehmen ist. Der Sieg
im Wettkampf ehrte nicht mehr nur die Gotter, sondern der Sieger selbst
sowie seine jeweilige Heimatstadt riickten mehr und mehr in den Fokus
der Aufmerksamkeit. Wer vor wachsender Kulisse in Olympia erfolg-
reich war, dessen Name wurde rasch in vielen griechischen Stadten und
in den tiberseeischen Kolonien bekannt. Dieser Geltungsgewinn aufsei-
ten der Athleten und der siegreichen Poleis ging noch nicht zu Lasten der
Gotter, da diese nach wie vor als mafigeblich fiir den Ausgang der Wett-
kdmpfe angesehen wurden. Thr himmlischer Glanz strahlte ungebrochen,

378 Sinn 1996, S. 34. Ebenfalls in dieser Zeit entstanden die ersten bedeuten-
den Bauten innerhalb des »heiligen Bezirks«, wie das Heraion, das Buleu-
terion, das Prytaneion und die Schatzhauser der Stidte zur Aufbewahrung
ihrer Weihegeschenke.

116

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS

allerdings vertrauten die Wettkampfer immer starker ihren eigenen Fer-
tigkeiten, die auszubilden und zu steigern sie als ihre Pflichtaufgabe an-
sahen.

Ein exemplarischer Blick auf zwei prestigetrachtige Disziplinen mag
die wachsende Bedeutung des Agonalsiegs fiir die Athleten und Ange-
horigen der Adelsschicht verdeutlichen. Im Faustkampf (pygme) war es
das Ziel, den Gegner durch gezielte Schliage vor allem ins Gesicht und
gegen den Oberkorper kampfunfihig zu machen oder zur Aufgabe zu
zwingen. Durch das Heben des Zeigefingers konnte ein Kampf sofort
beendet werden, allerdings galt dies als unehrenhaft. Die Kampfrich-
ter achteten vor allem darauf, dass Tritte, Schlage auf die Genitalien
und Ringergriffe unterblieben. Sonst bestanden keine Verbote, und es
wurde solange gekampft, bis ein Sieger ermittelt werden konnte. Es gab
keinen Sieg nach Punkten, keine Einteilung der Athleten in Gewichts-
klassen und keine zeitliche Begrenzung der Kampfdauer. Die Hande der
Faustkimpfer waren mit rindsledernen Riemen (himantes) umwickelt,
die die Wirkung der Schlige verstirkten. Ab dem vierten vorchristlichen
Jahrhundert wurde noch harteres Leder verwendet, das spater, wahrend
der romischen Kaiserzeit, mit Metallelementen verstarkt wurde, um ge-
zielt todliche Schlage herbeizufiihren. Die Faustkampfer genossen, ahn-
lich wie die Ringer und Pankratiasten, ein vergleichsweise hohes Anse-
hen, da der Zweikampf um den Sieg besonders heftig und direkt gefiihrt
wurde, so dass schwere Verletzungen zu erwarten und Todesfille unaus-
weichlich waren. Das Gottesurteil tiber Sieg und Niederlage erwies sich
im Falle der Kampfdisziplinen nicht nur als spektakuldr, sondern auch
als unmissverstindlich, da etwaige Zweifel am Ausgang einer Entschei-
dung mit Blick auf den korperlichen Zustand der Athleten gar nicht erst
aufkamen. Die Sieger genossen hochsten Ruhm und grofStes Ansehen, da
sie sich den Schldgen ihrer Gegner und den Gefahren des Kampfes erfolg-
reich widersetzten und das Opfer ihrer selbst in den Triumph des Selbst
umwandeln konnten. Die Verwandlung (metamorphosis) des Kimpfers
zum Sieger war zugleich Ausdruck gottlicher Macht, besonders wenn
man bedenkt, dass der Gestaltwechsel im Mythos als typisches Vorrecht
der Gotter gesehen wurde.?”? Heute fehlen die mythischen Beziige und
Zusammenhinge, um die Metamorphose eines Athleten vom Kampfer
zum Sieger nachvollziehen zu konnen; so muss hier der einfache Hin-
weis gentigen, dass einzelne Schwerathleten, wie etwa Theagenes von
Thasos?®*, nach ihrem Tod als Heros verehrt wurden.

Die hippischen Wettkampfe spiegelten das Leben der Aristokraten
in besonderer Weise wider. Schon der Besitz von Pferden und Wagen
war voraussetzungsreich und kostspielig, so dass nur die beguterten

379 Siehe dazu weiter oben Anm. 133.
380 Vgl. dazu Miller 2004, S. 163-165.

117

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Edelfreien gentigend Mittel besaflen, um an den Pferdewettkampfen teil-
zunehmen. Das Pferd galt als »der geliebteste Besitz« beziehungsweise
als »das eigentliche Kennzeichnen adligen Daseins, und wer es vollends
vermochte und Rennwagen fiir die Feste hielt, >dessen Streben war das
schonste und stolzeste von allen<«3#*. Vorbild fiir alle bertihmten Pferde
der Antike waren Xanthos und Balios, die den Wagen des Achilleus im
Krieg gegen Troja zogen und den Tod des Freundes, Patroklos, »weinend
betrauerten«.3%* Als Begleiter im Kampf, auf der Jagd und als Gespann
im Alltag galt das Pferd mehr als ein Sklave, der als blofSe »Sache«3%:
behandelt wurde, wihrend zwischen Ross und Reiter ein durchaus ver-
trautes, das Uberleben sicherndes Verhiltnis entstehen konnte. Die Pfer-
dezucht stand dementsprechend in hohem Ansehen, das sich nicht nur
auf den materiellen Wert der Tiere sowie die Aufwendungen fiir ihre Ver-
edelung bezog.

Vor diesem Hintergrund waren auch die Pferdewettkimpfe mit und
ohne Wagen bei den Besitzern und Zuschauern gleichermafSen beliebt
und wurden allgemein hochgeschatzt. Die hippischen Wettbewerbe wur-
den freilich erst relativ spdt in den Kanon des Kultfestes aufgenommen.
Im siebten vorchristlichen Jahrhundert wurde ein Wagenrennen mit Vier-
gespann eingefiihrt und anschlieffend kamen nach und nach weitere Pfer-
dewettkampfe hinzu, die sich dadurch voneinander unterschieden, dass
Pferde verschiedenen Alters sowie verschiedenartige Gespanne und Wa-
gentypen eingesetzt wurden. Bei den Wagenrennen stand der Lenker in
einem einachsigen Fuhrwerk, in einer Hand die Ziigel und in der anderen
einen langen Stab, mit dem die Tiere angetrieben wurden. Erwihnens-
wert ist, dass nicht die Wagenlenker und Reiter im Erfolgsfall zum Sie-
ger gekiirt wurden, sondern stattdessen die Besitzer der Pferde, die nicht
selten mehrere Gespanne ins Rennen schickten, um die eigenen Chan-
cen zu erhohen. Um nicht das Risiko einer Niederlage eingehen zu miis-
sen, die in jedem Fall als unehrenhaft galt, selbst wenn man nur knapp
unterlegen war, wurden Reiter und Lenker angeheuert, die gegebenen-
falls den Hohn der Zuschauer auf sich zogen. Dabei war die Schmach
der Niederlage sogar eher die Regel, wenn man bedenkt, dass in Olym-
pia bis zu funfzig Pferde und Gespanne an den zur Bliitezeit im dritten
vorchristlichen Jahrhundert insgesamt acht hippischen Disziplinen teil-
nahmen. Da die Besitzer der Pferde und Gespanne ausnahmslos der ad-
ligen Oberschicht angehorten, wollte man ihnen aufSerdem ersparen,
sich selber den Gefahren eines Rennens3*+ aussetzen zu miissen. Anders

381 Burckhardt 1958, Bd. V, S. 1671.

382 Vgl. Homer 1963, lias, S. 343 (XIX. Gesang, 400-424).

383 Burckhardt 1958,Bd. V, S. 156.

384 »Die antiken Schilderungen lassen erkennen, dass das Publikum wihrend
des Rennens nicht allein darauf achtete, wer in Fithrung lag. Mit grofSter

118

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS

als die uibrigen Athleten, die nicht immer gut begiitert waren und neben
dem zu erringenden Ruhm auch soziale Absicherungen fur sich erstreb-
ten?*s, waren die Pferdebesitzer hiervon weitgehend unabhingig und vor
allem auf ihr grofSes Ansehen bedacht: »Ein Viergespannsieger wurde in
jenen Zeiten von der ganzen Nation angestaunt und durfte sich jedes
Pathos erlauben«3%¢,

Der kursorische Blick auf die hier ausgewihlten gymnischen und
hippischen Wettkampfe ldsst bereits einen Gestaltwandel im agonalen
Ehrverstindnis erkennen. Wihrend die Spezialisierung der Athleten so-
wie die Ausdifferenzierung der Disziplinen es moglich machten, dass be-
guterte Bewerber sich im Pferdewettkampf vertreten lassen konnten, war
dies in den alteren leicht- und schwerathletischen Disziplinen nicht mog-
lich. Hier kimpfte noch »Mann gegen Mann«, wihrend dort bereits Be-
sitzer gegen Besitzer miteinander konkurrierten. Ruhm und Ansehen war
den Siegern aller Wettbewerbe gewiss, wie etwa der Fall des besagten
Faustkampfers Theagenes zeigt, dessen Siegerstatue auf der Insel Tha-
sos heilende Krifte zugesprochen wurde und die als Kultstitte3®” verehrt
wurde. Und auch die Sieger bei den olympischen Pferdewettbewerben

Spannung verfolgte man vor allem die stindig zwischen einzelnen Renn-
teilnehmern ausgetragenen Uberholmanéver, die in aller Regel hochst ris-
kant angelegt waren. Aufmerksamkeit zogen auch die nicht minder dramati-
schen Aktionen an den beiden Wendemarken auf sich.« Sinn 1996, S. 62-63.

385 Wer in Olympia gewann, der erwarb nicht nur das Recht, sich durch eine
im Heiligtum ausgestellte Skulptur zu verewigen, sondern er konnte dariiber
hinaus auf reiche Belohnung, wie etwa die lebenslange Versorgung durch
seine Heimatstadt, rechnen.

386 Burckhardt 1958, S. 161. Uberliefert ist dieses Pathos, das bis zur Ver-
schwendungssucht sich ausweiten konnte, durch den aus den platonischen
Dialogen bekannten Alkibiades: »Vor allem bei den Olympien des Jahres
416 entfaltete er einen Pomp, der allen Hellenen deutlich zeigen konnte, dass
er in Athen auf der Mittagshohe seiner Macht stehe. Sieben Wagen sandte
Alkibiades in die Rennbahn, was noch nie zuvor ein Privatmann getan, was
kaum ein Konig, ein Gemeinwesen gewagt hatte. Und wihrend schon ein
Sieg der Heimat des Wettfahrenden hohen Ruhm einbrachte, trug Aklibia-
des diesmal sogar drei Preise davon, den ersten, zweiten und vierten! Stolz
auf solchen Triumph bewirtete er dann, nachdem er auch in allen iibrigen
Dingen, zumal bei den Opfern des Zeus, die anwesenden Hellenen, Privat-
leute so gut wie die Reprisentanten der Staaten, an Pracht tiberboten hat-
te, zum Schlusse alle Festgenossen auf das Reichlichste.« Hertzberg 1853,
S. 147.

387 »Insgesamt haben wir Nachrichten tiber mindestens sieben solcher Heilkulte
an den Statuen fritherer Olympiasieger. Die Erinnerung an ihre sportlichen
(sic) Erfolge wurde tiberhoht durch Erzihlungen tiber aufSerordentliche Lei-
stungen. Diese Kultlegenden griffen regelmifSige Motive aus der populidren
Heraklesmythologie auf. In Analogie zu dessen Wirken pries man Athleten

119

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

genossen hochste Wertschatzung und Verehrung. Doch wie das Beispiel
des Alkibiades zeigt, nutzten die Angehorigen der griechischen Ober-
schicht ihre in Olympia aufgewertete Popularitit auch fiir politische
Zwecke. Nachdem der Besitzer der sieben von ihm ins Rennen geschick-
ten Viergespanne den Sieg mit im Grunde erlaubten Mitteln erzwungen
hatte, ohne selbst als Wettkdmpfer praktisch auftreten zu miissen, konn-
te er seiner Forderung politischen Nachdruck verleihen, wihrend des Pe-
loponnesischen Krieges die erstrebte Befehlsgewalt tiber eine militarische
Expedition nach Sizilien zu iibernehmen.3* Wihrend also der mythische
Volksglaube in angestammter Absicht den siegreichen Athleten magische
Krifte zuerkannte, nutzen die Vertreter der reichen Oberschicht ihr in
Olympia aufgebessertes Renommee bereits, um ihre politischen Ambiti-
onen durchzusetzen. Diese neu einsetzende und sich langsam durchset-
zende Herrschaftslogik gegen Ende des funften vorchristlichen Jahrhun-
derts wendete sich noch nicht gegen die kultische Verehrung der Athleten
insgesamt, die erst um die Zeitenwende ihren Hohepunkt erreichte. Frei-
lich bot diese Logik Anlass fir die seither anwachsende Kritik an der —
im Wortsinn — asozialen Lebensweise der Athleten. Dabei wendeten sich
die Kritiker tibrigens nicht gegen die — aus heutiger Sicht — Brutalitit der
Wettkampfe, sondern gegen die Mafslosigkeit einer einseitig auf Prestige-
gewinn abzielenden Lebensweise, die gegen die Zwecke und den Zusam-
menhalt der Poleis gerichtet sei.® Auch wenn Alkibiades hiergegen ein-
wenden wiirde, ihm sei es nicht um sein eigenes, sondern vor allem um
das Wohl Athens gegangen, so riickten doch die Gotter, denen er nach
mythischem Verstindnis den Sieg verdankte, immer mehr in den Hinter-
grund. Damit war der weitere Weg zur »Feier des Individuums«3*° und
zur Verehrung der »Polis als Religion«39* bereits vorgezeichnet.

Das Kultfest in Olympia durchlief bis zu seinem offiziellen Verbot
durch den rémischen Kaiser Theodosius im Jahr 393 n. Chr. zahlrei-
che Verdanderungen, die allesamt in Richtung einer zunehmenden Siku-
larisierung und Profanierung zielten. Doch es ist bezeichnend, dass der
Bann, der zunichst ohne nachhaltige Wirkung blieb und schon bald er-
neut durchgesetzt werden musste, sich vor allem gegen den religiosen

als Menschenretter, als Ordnungsstifter, als Nothelfer in allen Lebenslagen. «
Sinn 1996, S. 39.

388 »Dort konnte Alkibiades einen gefeierten Namen als Kriegsheld erringen,
dort reiche Beute zusammenhiufen, wohl geeignet, sein Vermogen wieder-
herzustellen, das durch den Aufwand der letzten Jahre bedeutend zusam-
mengeschmolzen war. Dort endlich konnte er einen Posten erwerben, von
dem aus man zu noch kithneren, noch weiter greifenden Unternehmungen
schreiten mochte.« Hertzberg 1853, S. 144-145.

389 Siehe ausfiihrlich dazu Miiller 1995.

390 Vgl. Burckhardt 1958, Bd. VIIL, S. 208.

391 Vgl. ebda., Bd. V, S. 77.

I20

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS

Charakter und die zahlreichen Kultstatten des Zeusheiligtums richtete.
Kein Anlass zum Verbot stellten hingegen die immer stirker verweltlich-
ten gymnischen und hippischen Disziplinen dar, die schon langst nicht
mehr als » Wettstreit unter Gleichen«3°* ausgetragen wurden, da nahezu
alle sich bietenden Kunstgriffe und Winkelziige3* genutzt wurden, um
den Sieg davonzutragen. Aus heutiger Sicht erscheinen die » Olympi-
schen Spiele« der Antike daher falschlicherweise wie ein »Sportfest«394;
entscheidend ist jedoch ihre Bedeutung als Kultfest, an dem sich gravie-
rende Verdanderungen der griechischen Adelskultur im historischen Kon-
text nachvollziehen lassen.

Jacob Burckhardt erldutert den von ihm so gedeuteten langsamen
»Verfall« des Kultfestes dementsprechend anders, indem er ihn vor dem
Hintergrund des langsam einsetzenden Niedergangs der griechischen
Polis ab dem vierten vorchristlichen Jahrhundert interpretiert und der
herrschenden Klasse in diesem Zusammenhang Disziplinlosigkeit sowie
Macht- und Habgier attestiert:

»(J)iingere Zweige der Familien wurden ein gleich bedenkliches Element
im Staate, ob sie besitzlos blieben, oder ob das Erbgut sich in sehr vie-
le Teile zersplitterte; unter heftigem Hader ist innerhalb der Kaste eine
gefdhrliche Zahl von besitzlosen Aristokraten entstanden, welche zwar
noch das Bewusstsein ihres edlen Gebliits, aber nicht mehr die Mittel
zum edlen Leben haben; dass aber dieses letzte moglichst vielen gegonnt
sei, war die erste Lebensbedingung der Kaste gewesen, denn ein Vorrecht
gedeiht nur bei sehr zahlreichen Verteidigern. «395

Auch wenn diese Deutung nicht in den einfachen Fehler verfillt, ein mo-
dernes Phinomen — wie den Sport — in die Vergangenheit zu projizieren,
um daraus historische Schlusse zu ziehen, spricht die Bewertung des Kul-
turhistorikers dennoch eine vergleichbare Sprache. Fiir Burckhardt bil-
den die bekannten Krisenszenarien am Ende des 19. Jahrhunderts unse-
rer Zeitrechnung den Interpretationsrahmen fir seine Einschitzungen zu
dem von ihm beklagten Niedergang der griechischen Adelskultur. Will
man jedoch die besonderen Eigenarten dieser Kultur in ihrer historischen

392 Vgl. ebda., S. 1671.

393 Hierzu zdhlen neben mit Strafen belegten Betrugs- und Korruptionshand-
lungen auch erlaubte Mafinahmen wie spezielle Erndhrungsweisen — Zie-
genfleisch galt als vorteilhaft fiir Liufer und Springer, Stierfleisch fiir Faust-
kampfer und Werfer, fettes Schweinefleisch fiir Ringer — beziehungsweise
ausgefeilte Ubungszyklen, in denen Belastungs- und Erholungsphasen sinn-
voll aufeinander abgestimmt waren.

394 So bezeichnen selbst Fachhistoriker, ungeachtet verschiedenartiger Kultur-
entwicklungen und Gesellschaftsformen, die Panhellenischen Spiele undif-
ferenziert als »Sportfeste«, wie beispielsweise Behringer 2012, S. 39.

395 Burckhardt 1958, Bd. V, S. 162-163.

I2T

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Entwicklung begreifen, sind Projektionen und Riickprojektionen mog-
lichst zu vermeiden. Dass sich der Charakter der Wettkampfe im Zusam-
menhang mit der Adelskultur dnderte, bedarf der historischen Rekon-
struktion und Deutung; die Ubertragung zeitgenossischer Mafistibe und
Bewertungen verstellt hierbei jedoch den Blick.39¢

5. Poliswelten

Die vorangehenden Ausfithrungen zur Entwicklung des Athletismus am
Beispiel des Kultfestes in Olympia verdeutlichen, dass apollinische Ord-
nungsvorstellungen iiber die Jahrhunderte an Bedeutung gewannen. So
ist auffallig, dass etwa viele der griechischen Stadtstaaten ihre Verfassun-
gen und Gesetze von Apollon herleiteten.?” Vor diesem Hintergrund ver-
wundert es nicht, dass auch in Olympia ein anschauliches Modell dieses

396 Hilfreich ist es, den historischen Untersuchungsgegenstand zu kontextuali-
sieren, indem man ihn nicht als ein vermeintlich isoliertes Faktum begreift,
sondern in einer » Langzeitperspektive « deutet und etwa danach fragt, »wie
und warum er entstand«. Vgl. dazu Elias 2003 a, S. 272. Der Rekurs auf
den Gotterglauben und Heroismus versucht eben diesen Anspruch einzu-
holen und ist daher nicht nur als »schmiickendes Beiwerk« fiir die hier
untersuchten Zusammenhinge zwischen Athletismus und Adelskultur zu
verstehen. Anstatt also im Sinne Jacob Burckhardts die zunehmende Ver-
weltlichung der antiken Fest- und Adelskultur am zeitgenossischen Mafs-
stab des vermeintlich gefihrdeten Elitismus zur Zeit des Fin de Siecle zu
bewerten, erscheint es sinnvoller, den diagnostizierten Verinderungspro-
zess im Kontext homologer historischer Entwicklungen nachzuvollziehen.
Die Gefahr historisierender sowie ahistorischer Projektionen wird dadurch
zwar nicht gebannt, jedoch gemildert — zumal wenn man davon ausgeht,
dass es einen geschichtlichen Deutungsfixpunkt nicht gibt. Denn dhnlich
wie die »Jagd nach dem Allerersten« in der Metaphysik vergeblich bleiben
muss, da Geltung von Genesis nicht zu trennen ist, gilt auch fiir die histo-
rische Betrachtung, dass beide Momente aufeinander bezogen bleiben und
in ihrer jeweiligen Dynamik erst freigelegt werden miissen, ohne dass ein
fester Begriff »am Anfang vorausgesetzt werden kann« beziehungsweise
»am Ende zu erwarten ist«. Vgl. ausfithrlicher dazu Bockrath 2014, S. 29
und S. 37. Die historiographische Kontextualisierung beansprucht freilich
nicht etwa die Losung der hier nur angedeuteten hermeneutischen Schwie-
rigkeit, sondern kennzeichnet eine geeignet erscheinende Form ihrer Bear-
beitung.

397 »So berief sich Lykurg, der Gesetzgeber Spartas, auf den delphischen Apol-
lon. Derselbe Gott bestimmte die Namen der zehn attischen Phylen in der
Neuordnung des Kleisthenes. Auch wurde sein Orakel immer wieder bei den
zahlreichen Koloniegriindungen befragt.« Simon 1998, S. 120.

I22

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLISWELTEN

Gottes als Bewahrer der Ordnung gegen die Gefahren der Hybris und
Selbstvergessenheit sich am weithin sichtbaren Westgiebel des Zeustem-
pels befand. Das im Jahr 456 v. Chr. vollendete Giebelfries zeigt Apollon
in zentraler Position als gebieterischen Vollstrecker des Willens seines Va-
ters Zeus. Umgeben wird der Beherrscher der dargestellten Szenerie von
wilden Kentauren, die sich auf die Frauen und Junglinge einer Hochzeits-
gesellschaft stiirzen, um sich an ihnen zu vergehen. Apollon steht unge-
rithrt und aufrecht im Zentrum; er ist sich seiner Uberlegenheit bewusst
und iiberblickt nahezu abwesend beziehungsweise in sich versunken das
schreckliche Treiben um ihn herum. Sein Blick bleibt gefasst und sein
ausgestreckter Arm weist die wild kimpfenden, lirmenden, beifSenden
und bis zum Auflersten entschlossenen Tiermenschen unmissverstand-
lich und streng in ihre Schranken. Wihrend die Kentauren lustvoll und
trunken sich an den gepeinigten und dennoch um Haltung bemiihten
Frauen vergehen, tiberragt Apollon still und mit gottlicher Gelassenheit
das grauenvolle Geschehen. In diesem versteinerten Moment sind alle
Elemente vereint: die gottliche Uberlegenheit und Ordnung, die Rohheit
und Unbeherrschtheit der Chimaren sowie die angestrengte Gefasstheit
und das Leiden der gequilten Edelmenschen.>#

Die Darstellung der Kentauromachie hat zahlreiche Nachbildungen und
Deutungen hervorgebracht, in denen vor allem der Kampf zwischen dem
Intellekt und der Triebhaftigkeit des Menschen hervorgehoben wird.39®
Der historische Entstehungskontext nach den gewonnenen Perserkriegen
sowie der Festigung der Demokratie in Athen legt ebenso den Schluss
nahe, dass die Kampfdarstellung den Sieg der zivilisierten griechischen
Poleis tiber die barbarischen Gewalttaten der persischen Angreifer kiinst-
lerisch zum Ausdruck bringt. Doch unabhingig davon, welcher Deutung
zuzustimmen ist, bleibt fiir den hier behandelten Kontext festzuhalten,
dass Apollon als Verkorperung der gottlichen Ordnung und Vollstrecker
des gottlichen Willens schon im fiinften vorchristlichen Jahrhundert mit
Bedacht an prominenter Stelle in Olympia platziert wurde, um den Fest-
teilnehmern zu veranschaulichen, dass die Gesetze der Gastfreundschaft
ebenso einzuhalten waren wie die agonalen Regeln und die festlichen Ge-
brauche. Zu dieser Zeit waren die Freuden der kultischen Festlichkeiten
von der Strenge ihrer Organisation schon nicht mehr zu trennen — auch
dies tibrigens ein Charaktermerkmal des Apollon selbst, der bei Homer im
ersten Gesang der Ilias gleich zu Anfang als rachender Gott und am Ende

398 Die erhaltenen Skulpturen des Kampfes zwischen den Kentauren und Lapi-
then befinden sich heute im zentralen Saal des Archiologischen Museums
von Olympia. Die Hohe der Zentralfigur des Apollon betrigt stattliche 3,10
Meter.

399 Vgl. zur Bildsprache von vergleichbaren Gewaltdarstellungen in der antiken
Vasenmalerei Muth 2008, S. 413—518.

123

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

als Anfiithrer der Musen vorgestellt wird.>° Als »Herr tiber Leben und Tod
der Menschen«#" stand Apollon auch in Olympia fiir festliche Ausgelas-
senheit — allerdings nur im Rahmen einer gottlich garantierten Ordnung.

In Riickbesinnung auf die dionysischen Kulte und Opfermythen4*
ist davon auszugehen, dass von dem »Urweltsturm ewiger Wandlung
und Neuwerdung todumschlungenen und todberauschten Lebens«4°3
im Olympia der klassischen Zeit kaum etwas zu spiiren war. Ob dies
in geometrischer und archaischer Zeit anders gewesen ist, entzieht sich
der Kenntnis — allerdings ist davon auszugehen, dass die kultisch her-
gestellte »Erregung und Wildheit«, die »immer bereit ist, in Zerstorung
und Tod fortzuschreiten«#°4, in fritherer Zeit deutlich ausgepragter war
als zur Bliitezeit der griechischen Poleis. Am Beispiel der von Homer an
den Anfang der Ilias gestellten Wut (menis), die ihr » Bewegungszentrum
nicht im Subjekt des Rasenden hat«#°s, wurde bereits deutlich, dass Zer-
storung und Gewalt nicht als einfache Lust eines einzelnen, sondern viel-
mehr als gottliche Eingebung begriffen wurden. Indem die ungebandigte
Wut durch den Rasenden als dem Werkzeug des gottlichen Willens eks-
tatisch zum Ausdruck gebracht wurde, wurde sie gleichsam allumfas-
send (katholikos) nobilitiert beziehungsweise — nach heutiger Diktion —
entindividualisiert. Reste davon findet man im Wettkampf, sofern auch
hier der Athlet dem Willen der Gotter unterworfen war, die ihn zum Sieg
fithren konnten, ohne es zu miissen. Und auch die blutigen Auseinander-
setzungen vor allem in den Kampfdisziplinen lassen zumindest erahnen,
dass uralte Jagdinstinkte aufflammten und sich entluden, die bereits fiir
Dionysos und seine Begleiterinnen typisch waren.*¢ Doch selbst wenn
die »Jubelschreie« der Festteilnehmer dem dionysischen Taumel darin
dhnlich waren, dass sie »das harmlose Bild der wohlgeordneten Ge-
wohnheitswelt« zumindest fiir kurze Zeit zerstorten, so sprach aus ihnen
keine » Wahrheit, die wahnsinnig macht«+°7, sondern eher die von vielen
geteilte Begeisterung, einem auflergewohnlichen Ereignis beizuwohnen,

400 Homer 1963, Ilias, S. 7 (1. Gesang, 21-28) sowie S. 22 (I. Gesang, 601-604).
In bildlichen Darstellungen wird Apollon dementsprechend hiufig mit Pfeil
und Bogen oder mit einer Kithara in der Hand dargestellt.

401 Vgl. Simon 1998, S. 116.

402 Siehe dazu weiter oben die entsprechenden Ausfiithrungen in Kap. 3.

403 Otto 1989, S. 128.

404 Ebda.

405 Siehe dazu weiter oben Anm. 33.

406 »Aber welch eine Jagd ist das! Die Totung ist ein Zerreiflen und darauf folgt,
als Gipfel der Lust, das Verschlingen des rohen Fleisches. (...) Und wie der
Herr, so stiirzen sich auch Minaden auf ihre Beute, um das rohe Fleisch
zu verschlingen. Das ist nicht mehr das Bild des Jagers, das ist das Bild des
Raubtiers.« Otto 1989, S. 100.

407 Vgl. ebda., S. 88.

124

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLISWELTEN

dem die Kraft innewohnte, zu locken und zu erregen. Etwaige Beziige
zum frithen Kultcharakter dionysischer Opfermythen waren im Olym-
pia des finften vorchristlichen Jahrhunderts — falls sie iiberhaupt jemals
bestanden — lingst verblichen beziehungsweise rein duflerlich; eher fin-
den sich apollinische Merkmale, die sich auf die Stabilisierung der himm-
lischen Ordnung und die Nachahmung der »lichten Reinheit«#* dieses
Gottes bezogen.

Wut und Triumph als Ausdrucksformen thymotischen Verlangens sind
in der klassischen Epoche lingst nicht mehr an die unmittelbare Anwe-
senheit der Gotter gebunden. Wihrend die himmlischen Méchte bei Ho-
mer im Kampf noch an der Seite der Helden standen, deren Tod zwar
als tragisch, jedoch auch als Uberhohung individuellen Leidens*? emp-
funden wurde, triumphieren die Athleten im Wettkampf iiber Tod und
Gegner, indem sie das Opfer des Leidens stellvertretend fiir andere an
sich selber noch einmal vollziehen. Im Kitsch der Loblieder auf die Ago-
nalsieger zeigt sich der Versuch, das Opfer umzukehren und als indivi-
duelle GrofSe des Athleten, seines Geschlechtes und seiner Polis darzu-
stellen. Als Beispiel fiir diesen Bedeutungswandel mag hier das bekannte
Siegeslied (epinikion) dienen, das Alkibiades nach seinem Triumph im
olympischen Wagenrennen+*° beim Tragodiendichter Euripides in Auf-
trag gegeben hatte:

»Dich bewundere ich, Sohn des Kleinas./ Der Sieg ist etwas Schones, das
Schonste aber, was kein/ anderer Grieche erreichte, hast du erlangt,/ im
Wagenrennen als Erster dahinzueilen und als Zweiter und als Dritter
und ohne/ Miihe einherzuschreiten und, bekrinzt mit dem Olzweig des
Zeus,/ dem Herold Stoff fiir die Ausrufung zu liefern. «+'

Von der Absicht des Alkibiades, mit seinem Olympiasieg im presti-
getrachtigen Wagenrennen ein politisches Amt zu erringen, war zu-
vor bereits die Rede.+* Doch geht es hier nicht um die Person und ihr

408 Simon 1989, S. 118.

409 Vgl. zur so genannten »Freude an der Vernichtung des Individuums« Nietz-
sche 1983, S. 642.

410 Zur so genannten hippotrophia des Alkibiades, der sieben Wagen ins Ren-
nen geschickt hatte, um sich die grofStmoglichen Chancen auf den Sieg zu
sichern, siehe weiter oben Anm. 388.

411 Bowra 1960, S. 74. Andere antike Quellen stimmen darin tiberein, dass die
Gespanne des Alkibiades den ersten, zweiten und vierten Platz belegt hit-
ten. Vgl. dazu Mann 2001, S. 104 (Anm. 292).

412 »Er (Alkibiades; F.B.) scheute keine Risiken und erregte deswegen in vielen
Dingen Anstof8. Alkibiades nahm dies in Kauf, weil er eine andere Strate-
gie verfolgte als die anderen Adligen. Er strebte nach einer exzessiven Dar-
stellung seines Reichtuns, seines Gliicks und seiner Energie und spekulier-
te darauf, dass solcher Glanz ihn in der Gunst des Volkes so weit steigen

125

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

tyrannenahnliches Verhalten. Von Interesse ist hier vielmehr die Art der
Darstellung des Sieges, der als »miihelos« hervorgehoben wird. Dies ist
keine Anspielung darauf, dass die Sieger in den hippischen Disziplinen
nicht selbst als Wettkdmpfer auftreten mussten, denn das war selbstver-
standlich. Herausgestellt wird die Leichtigkeit des Triumphators, dem es
gelungen sei, seine glinzenden Erfolge ohne besondere Anstrengungen
(ponoi) erringen zu konnen. Das Motiv des Lobgesangs unterstreicht
damit in typischer Weise das aufSergewohnliche Charisma des gefei-
erten Protagonisten, das scheinbar problemlos zu seinem glanzvollen
und verschwenderischen Auftreten passte. Wahrend andere Adelsvertre-
ter — wie etwa der ebenfalls im Viergespannrennen 486 v. Chr. in Del-
phi erfolgreiche athenische Politiker Megakles —, aufgrund ihres exzes-
siven Lebensstils aus ihren Poleis verbannt wurden, hofften die Athener,
vom fragwiirdigen Glanz des Alkibiades profitieren zu konnen. Weder
der monetdare Handstreich, der den Agonalsieg in Olympia erst ermog-
lichte+'3, noch seine politischen Ambitionen und Versprechungen zeich-
neten Alkibiades bereits fiir eine fuhrende Rolle als Feldherr aus. Erst
die Achtung vor dem Sieger, die Alkibiades als Zeichen der Macht fiir
sich und fur Athen in Olympia erringen konnte, ermoglichte es ihm, ei-
nen Anspruch auf die wichtigste Position im bevorstehenden Krieg zu
erheben. Das Epinikienmotiv richtet sich naturgemaf$ nicht auf die Lis-
ten, Intrigen und Entbehrungen, die notig waren, um den Sieg zu errin-
gen. Stattdessen wird nur »das Schonste« beschworen, »was kein ande-
rer Grieche erreichte«, um die fragwiirdige Aura des Agonalsiegers++
moglichst glanzvoll erscheinen zu lassen. Was aus heutiger Sicht unecht,
schwiilstig und tibertrieben wirkt, diente schon in klassischer Zeit durch-
aus machtpolitischen Zwecken. Es wire also verkiirzt, wiirde man die
epinikien nur hinsichtlich ihrer pathetischen Ausdrucksformen und Stil-
elemente untersuchen. So wenig der Sieg in Olympia allein gottlich be-
stimmt war, so wenig war das Loblied auf den Sieger blof§ kiinstlerisch
bedeutsam. Im Mythos bereits sind die machtigen und rationalen Mo-
mente kunstvoll miteinander verwoben, und es wire fatal, sich davon
blenden zu lassen.

Dass auch die Poleis von der Ehre und dem Ruhm eines Agonalsiegers
profitierten, erklirt sich aus der mythischen Herkunft der politischen

lassen wiirde, dass er seine politischen Absichten wiirde durchsetzen kon-
nen.« Mann 2001, S. 110.

413 Bei Mann findet sich der erginzende Hinweis zur hippotrophia: » Alkibia-
des hatte im Auftrag eines Mitbiirgers den Argivern ein Gespann abgekauft,
dieses dann aber unter seinem eigenen Namen in Olympia starten lassen.«
Ebda., S. 104.

414 Zu den provokanten Verhaltensweisen sowie zwielichtigen politischen Vor-
stellungen des Alkibiades, die eher denen eines archaischen Tyrannen als de-
nen eines attischen Biirgers entsprachen, vgl. Seager 1967.

126

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLISWELTEN

Gemeinwesen. Nachdem anfinglich, im Zuge der dorischen Eroberun-
gen+'s, vereinzelte Dorf- und Stammesgemeinden sich zu Poleis zusam-
mengeschlossen hatten, um sich gegen Landrauber und Piraten zur Wehr
setzen zu konnen, waren auch die nachfolgenden Stidtegriindungen in
der Regel an starke Empfindungen der Zusammengehorigkeit und Ver-
bundenheit gekoppelt:

»Die Bildung einer Polis war das grofSe, das entscheidende Erlebnis im
ganzen Dasein einer Bevolkerung. Die Lebensweise, auch wo man fort-
fuhr, die Fluren zu bebauen, wurde aus der lindlichen doch eine vor-
wiegend stadtische; bisher waren es >Landwirte« gewesen, nun, als alles
beisammen wohnte, wurden es >Politiker<. «4%

Die eigentlichen Griindungsakte waren bestimmt durch mythische An-
nahmen und gottliche Zeichen, aus denen die Berechtigung abgeleitet
wurde, sich niederzulassen. So bot etwa die notwendige Versorgung ei-
ner Stadtbevolkerung mit Trinkwasser Stoff fur die Legende, dass die
hierfur geeignete Quelle zuvor einer dunklen Macht abgetrotzt werden
musste. Ein Grabmal konnte in dhnlicher Weise zum Griindungsmy-
thos einer Stadt werden, indem es Anlass fiir eine phantastische Erzih-
lung bot#'7; einem imaginidren Ungeheuer wurde jihrlich eine bestimm-
te Anzahl junger Minner und Frauen geopfert, um Gefahren von der
Stadt abzuwehren usw. Man mag tiber derartige Geschichten heute die
Nase riimpfen, jedoch ist fiir das Verstandnis der griechischen Stadt-
gesellschaften wichtig, dass die Griitndungsmythen im Bewusstsein der
Bevolkerung den Grund dafiir legten, die eigene Polis als ein »hoheres,
gottlich machtiges Wesen «4'® anzuerkennen. Weder die vorhandenen Ge-
baude, Plitze oder Anlagen noch die zeitgenossischen Bewohner einer
Stadt, sondern die Stadt als Ganzes, die bereits vor ihrer erlebten Gegen-
wart existierte, formte die Haltung und Hingabe ihrer Bewohner. Fiir sei-
ne Polis im Kampf zu sterben, galt als ehrenvoll, da die Stidte dauerhaft
existierten, wogegen den Menschen ein nur vergleichsweise kurzes Le-
ben beschieden war. Der griechische Stadtstaat war somit mehr als eine
blofSe Heimat fiir seine Bewohner. Auch wenn sentimentale Gefuhle die

415 Ahnlich wie die panhellenischen Kultfeste in verharmlosender Weise regel-
miflig als »Spiele« gekennzeichnet werden, gilt auch fiir die so genannten
»dorischen Wanderungen«, dass es sich hierbei um Eroberungsbewegungen
beziehungsweise Verdringungsfeldziige handelte. Zur Epoche der dorischen
Eroberungen siehe weiter oben Anm. 331.

416 Burckhardt 1958, Bd. V, S. 67.

417 »Herakles, als er seine Rinder durch Italien trieb, hatte den Kroton, welcher
ihm Hilfe bringen wollte, nidchtlicher Weile fiir einen Feind gehalten und ge-
totet, darauf aber seinen Irrtum erkannt und gelobt, um dessen Denkmal
herum eine gleichnamige Stadt zu bauen.« Ebda.

418 Vgl. ebda., S. 75.

127

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Haltung eines Einzelnen bestimmen mochten, so war die Verbindung
des Biirgers zu seiner Polis umfassender. Der Stadtstaat erhohte nicht
nur die Uberlebenschancen der Bewohner, sondern seine politische Ord-
nung war dariiber hinaus gleichbedeutend mit dem — das Private weitge-
hend ausschliefSenden — 6ffentlichen Leben. Nur so ist zu verstehen, dass
die Opferbereitschaft sogar in eine »Opferpflicht des Biirgers gegen die
Muttererde« tibersetzt werden konnte: » Von dem Individuum wird nicht
blof§ im Felde und auf Augenblicke, sondern jederzeit die Hingebung der
ganzen Existenz verlangt, denn es verdankt dem Ganzen alles«#v.

In einem weiteren Fragment des Lobgesanges von Euripides wird der
enge Bezug zur Polis deutlich herausgestellt: »Damit ein Mensch gliick-
lich ist, ist es vor allem notig, dass seine Stadt bertihmt ist.«#*° Zu be-
rucksichtigen ist, dass eine Stadt Aufmerksamkeit und Achtung gewann,
wenn ihre Bewohner Ruhm erlangten — frither vor allem auf den Fel-
dern der Kriegsfithrung und der Agone, spater auch auf den Gebieten
der Kinste, der Philosophie und der Wissenschaft. Der Agonalsieg nutz-
te allen, mit denen der erfolgreiche Athlet — ethnisch wie auch politisch
- verbunden war. Der unterstellte Zusammenhang zwischen dem Glick
des Einzelnen und der Berithmtheit des Staatswesens folgt der gleichen
Logik, die bereits den Wettkampfsieger als machtvoll und prachtig er-
scheinen liefS: Je eindrucksvoller die Vorrangstellung ausfiel, desto im-
posanter waren schliefSlich auch die zugeschriebenen Vorziige. Der er-
rungene Ruhm und Glanz erstreckte sich gleichermaflen auf den Sieger
wie auf seine Polis, da die Glickseligkeit (eudaimonia) des Einzelnen von
der Trefflichkeit (kalos) des Staatswesens nicht zu trennen war. Neben
der Auserwihlung durch einen Gott, bedurfte es also auch eines wiirdi-
gen Staatswesens, um bei den Wettkdmpfen triumphieren zu koénnen —
wobei im Falle eines Sieges nicht nach Ursache und Wirkung des hierbei
unterstellten Zusammenhanges gefragt wurde. So wie die Polis als ein
»hoheres Naturprodukt« verstanden wurde, die entstand, »damit rich-
tig, glucklich, edel, moglichst nach der Trefflichkeit gelebt werde«#*1,
so galt der Wettkampfsieger lange Zeit als verkorperter Ausdruck und
hochste Emanation der politischen »Staatsallmacht«+22. Beriicksichtigt
man zudem, dass die Stadtstaaten ihre jeweiligen Politiken wie Religio-

419 Ebda. S. 74 und S. 75.

420 So die Ubersetzung von Bowra 1960, S. 77-78.

421 Burckhardt 1958, Bd. V, S. 74.

422 Vgl. ebda., S. 77. Dass diese Allmacht der Polis mit dem Mangel an indivi-
dueller Freiheit einhergeht, liegt nahe: »Im Innern wird sie (die Polis; EB.)
dem Einzelnen hochst furchtbar, sobald er nicht vollig in ihr aufgeht. Thre
Zwangsmittel sind Tod, Atimie und Exil. (...) Kultus, Festkalender, Mythen —
Alles dies ist einheimisch; so ist der Staat zugleich eine mit dem Rechte Ase-
bieklagen anzustrengen ausgestattete Kirche, und dieser vereinigten Macht
erliegt der Einzelne vollstdndig.« Ebda.

128

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLISWELTEN

nen auffassten, verbunden mit einer »volligen Unterordnung des Einzel-
nen unter das Allgemeine«#*3, dann wird verstandlich, welche Bedeutung
ein Agonalsieg fiir das Ganze eines Stadtstaates besaf. Die Zuneigung
der Gotter, im Sieger fiir alle sichtbar geworden, richtete sich nach die-
sem Verstindnis in vergleichbarer Weise auch auf die Herkunftspolis,
die als »das Hochste«4*+ dem einzelnen Protagonisten stets vorgeordnet
blieb. Der Agonalsieger galt somit nicht blof$ als Einzelkimpfer, son-
dern er trat vor allem als Exponent und Vertreter seiner Polisgemein-
schaft in Erscheinung.

Diese Gemeinschaft erinnert zumindest schwach an den »dionysischen
Zauber «#5  sofern Leidenschaft (¢hymos) und Lust (eros) im Wettkampf
mit der eigenen Herkunft verbunden wurden. Der Polisbezug schien den
einzelnen Athleten zu »vergrofsern«, da Wille und Kraft nicht nur als in-
dividuell, sondern als gottlich und politisch aufgefasst wurden. Mit »po-
litisch« werden nicht etwa nur die bindenden Regungen gegeniiber der
Heimat angesprochen, sondern gemeint ist hier die mythisch begriindete
»Polisgemeinschaft«, die dem Einzelnen gegentiber vorgeordnet und un-
sterblich war und als »die eigentliche Religion der Hellenen «#¢ galt. Die
Polis war Erzahlung (mythos), Kraftquelle (thymos), Begehren (eros) und
Glaube (doxa) zugleich, die im Agonalsieger ein wiedererkennbares Ant-
litz erhielt beziehungsweise einen tiberlegenen Korper bekam.

Als weiteres Charakteristikum der sich etablierenden Stadtstaaten gilt
die Sprache (logos), sofern sie sich immer starker von den Einzelphino-
menen loste und in philosophischer Absicht auf allgemeine Bedeutun-
gen und Erkldrungen zielte:

»Es scheint, als ob das Griechische die kinftige Philosophie schon vir-
tuell in sich enthielte; so unendlich ist seine Schmiegsamkeit an den
Gedanken, dessen undurchsichtigste Hiille es ist, vollends aber an den
philosophischen Gedanken. (...) Hier ist keine Knechtschaft unter eine
bestimmte Terminologie; wo ein Philosoph, eine Schule auf der Schul-
sprache beharrt, da tritt ein anderer mit Neuem daneben; auch hier wal-
tet lauter Agon. «#7

Auch wenn Philosophie und Wissenschaft den Bruch mit dem Mythos
in Griechenland niemals vollstindig vollziehen konnten, der vor allem
in den Kiinsten und Kultfesten fortbestand und gepflegt wurde, bilde-
ten sich ab dem sechsten vorchristlichen Jahrhundert die ersten wirksa-
men Lehren tiber die Ordnung des Weltganzen (kosmos). Zwar wurde

423 Vgl. ebda., S. 8o. Dies galt wenigstens bis zum einsetzenden Bedeutungs-
wandel der Poleis zur Zeit des Hellenismus.

424 Vgl. ebda., S. 81.

425 Vgl. Nietzsche 1983, S. 650.

426 Burckhardt 1958, Bd. V, S. 81.

427 Burckhardt 1958, Bd. VIL, S. 277 und S. 279.

129

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

die metaphysische Frage nach dem Ursprung aller Dinge (arche) von den
frithen ionischen Naturphilosophen recht unterschiedlich beantwortet,
doch waren sich die wichtigsten Vertreter+*® zumindest in ihrer Ableh-
nung gegeniiber Homer und seiner Gotterwelt einig. Nach und nach er-
weiterten die » Vorsokratiker« das Spektrum ihrer Gedanken und prig-
ten schliefSlich in nachhaltiger Weise die neubegriindeten Disziplinen der
Physik, der Ethik und der Dialektik. Doch bevor sich die Stddte im aus-
gehenden fiunften und vor allem vierten vorchristlichen Jahrhundert an-
schickten, sich auch mit den geistigen Zelebrititen ihrer Zeit zu schmii-
cken, kiimmerten sie sich friher bereits um eine moglichst planmafige
und vernunftgemafle korperliche Erziehung der Jugend.

So fallt die Griindung der ersten griechischen Gymnasien parallel zum
Aufstieg philosophisch-systematischen Denkens in die erste Hilfte des
sechsten vorchristlichen Jahrhunderts. Thre seither anwachsende Bedeu-
tung gehort zum »unverzichtbaren Bestandteil einer polis«+**. Das Gym-
nasion wurde schon bald zur wichtigsten Einrichtung, die sich aufSerhalb
der Kultfeste mit Fragen der gymnastischen Ausbildung und »Staatser-
ziehung«#3° befasste. Uber die Entstehungsgriinde gibt es unterschiedli-
che Ansichten. Wihrend zunidchst militdarische Veranderungen angefuhrt
wurden, die eine entsprechende Ausbildung der Krieger erforderten+s,
spricht inzwischen einiges dafiir, dass eher die allgemeine Verbreitung
des Athletismus sowie der Aufschwung der panhellenischen Agone zu Be-
ginn des sechsten vorchristlichen Jahrhunderts die Anlage von Ubungs-
statten in zahlreichen Stadtstaaten begiinstigte.+3* Zwar waren die ausge-
iibten Disziplinen auch geeignet, die Kriegstauglichkeit der Ubenden zu
erhohen, jedoch zihlten die ausgebildeten athletischen Fihigkeiten ins-
besondere zu jenen bevorzugten Eigenschaften (aretai) des griechischen

428 Vgl. dazu Diels 1906.

429 So Mann 1998, S. 7 (Hervorhebung im Original).

430 So Burckhardt 1958, Bd. VIIL, S. 92. »Daneben bestanden als einfache, be-
scheidenere Anlagen die Palidstren, wihrend die Gymnasien immer dem
Staat gehorten, der sich an dieser Stelle in die Erziehung einmischte, weil
ihm an der gleichmifSigen Eintibung der Epheben aufSerordentlich viel lag. «
Ebda., S. 91.

431 Zur Ablosung des homerischen Einzelkampfers durch die Phalanx der Ho-
pliten, die die Herausbildung eines neuen — gymnastisch disziplinierten und
austrainierten — Soldatentypus erforderlich machte, vgl. Delorme 1960, S.
26.

432 »Die chronologische Entwicklung verlief also genau umgekehrt wie von der
communis opinio der Forschung postuliert. Der Aspekt des »Wehrsports«
(sic) wurde nicht im Laufe der Zeit zuriickgedrangt, sondern gewann erst
im bereits entwickelten Gymnasion an Bedeutung. In der Archaik spielte er
jedenfalls keine Rolle: das griechische Gymnasion wurde nicht als Kaserne
konzipiert!« Vgl. Mann 1998, S. 13.

130

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLISWELTEN

Adels, die ihn vom gemeinen Volk (demos) unterschied. Neben Reichtum
und Schonheit zeichneten sich die Vertreter des hoheren Standes vor al-
lem dadurch aus, dass sie die besten korperlichen und geistigen Eigen-
schaften (kalokagathia) besafSen und diese in athletischen wie in rheto-
rischen Wettkdmpfen gleichermaflen behaupten konnten. Beriicksichtigt
man, dass es keine geburtsrechtlich gesicherten Standesschranken gab,
so wird deutlich, dass systematische Ubungen erforderlich waren, um
entscheidende Distinktionsmerkmale — wie ein iberzeugendes Auftre-
ten, eine verstindliche Ausdrucksweise, proportionierte Korperformen,
anmutige Bewegungen, aufwendige Haartrachten etc. —, ausbilden und
kultivieren zu konnen. Die frithen Gymnasien, die zunachst noch nicht
aus festen baulichen Anordnungen, sondern aus lose zusammengestell-
ten Ubungsanlagen+ss bestanden, dienten zu Beginn vor allem der Aus-
bildung und Demonstration korperlicher Fertigkeiten. Hiervon zeugen
zahlreiche archiologische Funde, wie die freien rechteckigen Plitze als
Austragungsorte fur Kampfdisziplinen (palaistra), Bahnen fiir Wettldufe
(dromos), Umkleidebaracken, Brunnen, Altire sowie in klassischer Zeit
auch tiberdachte Wandelhallen, Unterrichts- und Warteraume, Kammern
zur Aufbewahrung von Geritschaften, Wasserbecken, Abwasserkanile
und dhnliches. Je reicher die Zuwendungen vonseiten eines stadtischen
Staatswesens oder von grofsziigigen Gonnern ausfielen, desto aufwen-
diger konnten die Gymnasien ausgestattet werden. Im Zuge der Demo-
kratisierungsprozesse im funften vorchristlichen Jahrhundert wurde der
exklusive Charakter der Gymnasien zunehmend aufgelost, so dass auch
der demos die Einrichtungen nutzte, weshalb einzelne Aristokraten sich
veranlasst sahen, ihre Privilegien durch Griindung privater Gymnasien
zu schiitzen. Dass diese Ubungsstitten zu keiner Zeit ausschlieflich ath-
letische Ubungsstitten waren, sondern ebenso Orte der Mufle (schole),
der Bildung (paideia), des Begehrens sowie der Lust (aphrodisia), erklart
ihre allgemeine Anziehungskraft.

Vor allem fiir die klassische Zeit ist festzuhalten, dass die Gymnasien zu
einem »Hauptmittelpunkt des griechischen Lebens«#+ wurden. In Athen
gehorte dazu die Akademie des Platon sowie das dem Gott Apollon ge-
weihte Lykeion. Eine dritte Einrichtung, das Kynosarges, war den »unech-
ten« athenischen Biirgern vorbehalten, die aus so genannten Mischehen mit
Fremden hervorgegangen waren. In den Einrichtungen wurden aufSer den
Knaben und Jinglingen auch die erwachsenen Athleten der Stadt in den be-
kannten Disziplinen geschult. Doch stand es grundsatzlich jedem Athener
frei, sich im Ringen, Wettlauf, Sprung, Speer- und Diskuswurf (pentathlon)
zu uiben oder sich im Faust- und Allkampf ausbilden zu lassen.

433 Gymnasien als Steinbauten sind erst ab dem vierten vorchristlichen Jahr-
hundert nachweisbar.
434 Burckhardt 1958, Bd. VIIL, S. 91.

I31

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

»Das Erziehungssystem war von Wettkimpfen durchsetzt. Frei gebore-
ne griechische Kinder gingen zur Schule und lernten dort lesen, schrei-
ben, singen, Homer auslegen; im Gymnasium horten sie Rhetorik- und
manchmal Philosophievorlesungen, die die Pausen zwischen ihren Ath-
letikstunden fiillten. «435

Uberliefert und bekannt geworden sind diese Einrichtungen vor allem
als Bildungsorte. Die Akademie ging als Philosophenschule Platons in
die Geschichte ein; die Schule des Aristoteles wurde nach der Wandel-
halle (peripatos) auf dem Gelande des Lykeion benannt und Antisthe-
nes, Schiiler des Sokrates und Begriinder der kynischen Philosophie, steht
stilbildend fiir das Kynosarges. Es ist jedoch daran zu erinnern, dass
die gymnastische Ausbildung der eigentliche Anlass fiir die Griindung
dieser offentlichen Einrichtungen gewesen war. So oblag es etwa noch
zur Zeit des Peloponnesischen Krieges den vom Staat als Leiter einge-
setzten Gymnasiarchen, unliebsame Philosophen, Sophisten und Rheto-
ren aus den Gymnasien zu entfernen, wenn sie der Auffassung waren,
dass der intellektuelle Einfluss sich nachteilig auf die Jugend auswirkte.
Doch abgesehen von wechselnden Einflussnahmen und Machtverhilt-
nissen innerhalb einzelner Poleis gilt, dass die Gymnastik im Sinne des
aristokratischen Ideals der kalokagathia ein hohes 6ffentliches Gut dar-
stellte und von der Arbeit des Volkes zu unterscheiden war. Die gymnas-
tische Ausbildung war Angelegenheit »aller Burger«, das heifit ein 6f-
fentliches Anliegen, wovon etwa jene Stidte zeugen, in denen keiner in
die Biirgerschaft aufgenommen werden durfte, »bevor er die betreffen-
den Ubungen durchgemacht«#¢ hatte. Stadtstaat und Gesellschaft waren
noch nicht getrennt, so dass in den Gymnasien nicht einfach 6ffentliche
Erziehungsaufgaben erfiillt wurden, sondern umgekehrt wurde 6ffent-
liches Leben hier praktiziert beziehungsweise hergestellt. Der Preis da-
fiir bestand darin, dass der Einzelne sich den Einflissen der politischen
Gemeinschaft nicht entziehen konnte, so dass der aristokratisch-agona-
le Lebensstil schliefSlich auch fir den demos immer verbindlicher wur-
de. Zwar konnten die Vollbiirger in der attischen Demokratie tiber ihre
Geschicke weitgehend selbst entscheiden; dies beinhaltete jedoch auch
das »Recht der Kontrolle aller uiber alle«#37.

Die Polis im funften vorchristlichen Jahrhundert war weit mehr als ein
blofler Ort auf der Landkarte; sie war fur ihre Bewohner der Ort, »an
dem die Menschen zu einer Einheit verschmolzen«#3%. Neben den Tem-
peln als Orten religioser Kulte und Feste, den Marktpldtzen als Orten
des Austausches und der Zerstreuungen gehorten die Gymnasien zu den

435 Veyne 1996, S. 49.

436 Burckhardt 1958, Bd. VIIL, S. 92.

437 Veyne 1996, S. 51.

438 So Sennett 1997, S. 49 in seinen Ausfithrungen tber Perikles’ Athen.

132

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLISWELTEN

offentlichen Orten der Stadt, die der Ausbildung und Weitergabe edler
Eigenschaften gewidmet waren. Doch handelte es sich hierbei nicht um
eine akademische Aufgabenstellung etwa im Sinne der aristotelischen
»Tugendlehre«, die zwischen den zu unterscheidenden Seelenkriften der
Vernunft und des Begehrens zu vermitteln trachtete#*; sondern im Gym-
nasion wurden die erstrebenswerten Haltungen und Einstellungen prak-
tisch eingetibt. Die heranwachsenden Knaben und Epheben waren bei
der Ausiibung ihrer Ubungen nackt (gymmnoi), wie zahlreiche Quellen
bezeugen.+° Hervorgehoben wurde dadurch der wesentliche Aspekt der
Erziehungsarbeit, die den Korper der Heranwachsenden als Teil und
Besitz der Polisgemeinschaft begriff. Der nackte Korper war nicht nur
sichtbares Zeichen ausgebildeter Kraft und Schonheit, sondern zugleich
den priifenden Blicken der Knabenerzieher (paidotribes) sowie der Zu-
schauer ausgeliefert. »Im Gymnasion lernte ein Junge, wie er seinen Kor-
per zu gebrauchen hatte, damit er auf ehrenvolle Weise selbst begehren
und begehrt werden konnte. «44!

Die Blicke der Offentlichkeit waren durch unterschiedliche Interessen
bestimmt. Von einzelnen Philosophen und Sophisten ist bekannt, dass
sie die Gymnasien und Paldstren besuchten, um Schiiler fiir ihre Aka-
demien zu gewinnen.** Als Orte des Begehrens und der Lust waren die
Gymnasien zugleich Schulen der Erotik, die allerdings nicht im raschen
Ausleben sexueller Freiheiten sich erschopften, sondern Formen des Ma-
Bes und der Enthaltsamkeit auspragten, die der Sorge um die »Mann-
lichkeit des Heranwachsenden und seiner kiinftigen Stellung als freier
Mann«#4 entsprachen. Zu dieser Sorge gehorte, dass der altere Liebha-
ber (erastes) den Jiingeren (eromenos) umwarb, indem er ihn bei seinen
Ubungen beobachtete, umschmeichelte, beschenkte und ihm dadurch die
Wertschdtzung eines freien Mannes entgegenbrachte. Der auf diese Wei-
se Umworbene wurde sich dadurch seiner besonderen Stellung bewusst

439 Vgl. Aristoteles 1983, Nikomachisches Ethik, 1. Buch, 3. Kap., 1095 b-1096 a.

440 Sennett verweist in diesem Zusammenhang auf eine moderne Ubersetzung
von Aristophanes’ Wolken, in der das idyllische Leben »schongliedriger
Knaben« in den Gymnasien »dem klugen Palaver der bleichen, schmich-
tigen, gebildeten habitués der Agora« entgegengesetzt wird. Vgl. Sennett
1997, S. 57 (Hervorhebung im Original).

441 Ebda., S. 59.

442 Vgl. Juthner 1965, S. 158.

443 Foucault 1990, S. 317. Der Autor erinnert daran, dass das antike Sexualver-
halten weder durch gottliche Vorschriften noch durch religiose Institutionen
oder Gesetzeskodizes geregelt war. Die Ausbildung einer »Sexualethik« er-
folgte demgemafs »im Feld der anerkannten Praktiken« — wie der »des Wer-
bens um die Jiinglinge« —, die nicht zuletzt an den 6ffentlichen Orten der
Nacktheit ausgebildet wurde. Zu den erotischen Verbindungen und sittlich
tolerierten Sexualpraktiken im Gymnasion siehe Sennett 1997, S. 59-63.

133

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

und zugleich korperlich in die Lage versetzt, die kiinftigen Privilegien
der »als Machtspiel wahrgenommenen Freiheit«## an sich selbst zu er-
fahren. Nicht das unmittelbare Ausleben der Lust, sondern die selbst-
beherrschte Haltung des erastes gegeniiber dem im »Machtspiel« noch
unfreien eromenos kennzeichnet das erotische Verhiltnis. Zwar wurde
nicht vollige Enthaltsamkeit verlangt#s, jedoch lehrte der Verzicht, dass
die Begrenzung der eigenen Freiheit im Akt der Selbstbeherrschung dem
ilteren Liebhaber das Recht gab, auch tiber andere zu herrschen. Die
Jiingeren wurden auf diese Weise praktisch in die vorherrschende Sexu-
almoral und Herrschaftsethik eingefiihrt, deren Privilegien sie auch fiir
sich selbst erstrebten.

Die praktischen Liebeslektionen mogen nicht immer konfliktfrei und
befriedigend fiir die Beteiligten ausgefallen sein. Von den gymnastischen
Ubungen unterschieden sie sich insbesondere darin, dass die 6ffentli-
chen Blicke hier vor allem der Kontrolle und Disziplinierung dienten.
Die Knabenerzieher beobachteten die Jungen und Epheben mit »uner-
bittlicher Strenge, wenn die Regeln nicht entsprechend ausgefithrt wur-
den, und es setzte schmerzhafte Hiebe mit der Gerte oder Peitsche «#4¢,
Die paidotribes kiimmerten sich vornehmlich um die » Wohlgestaltung
und richtige Ordnung« der Korper, wozu neben dem gymnastischen Un-
terricht auch die Uberwachung des » Gesundheitszustandes der attischen
Jugend« gehorte.++” Auch hier gilt, dass die Praktiken der Eintibung dien-
ten, das Leben in geregelter Weise (diaita) zu fithren. Nicht also sollten
die Epheben nur auf die athletischen Agone oder den Kriegsdienst vor-
bereitet werden, sondern zuvorderst ging es darum, tiber »die Zucht der
Leibordnung auch eine moralische Festigkeit«#4® zu erlangen. Die hierauf
bezogenen MafSnahmen richteten sich dementsprechend auf die korper-
lichen Ubungen (ponoi), die Speisen (sitia) und Getrinke (pota), die Hy-
giene (hygieia) den Schlaf (hypnoi) sowie auf die sexuellen Beziehungen
(aphrodisia). Die Sorge galt den verdnderlichen Zustanden des Korpers,
der moglichst so abzurichten war, dass er seine Krifte bewahrte und stei-
gerte, so dass die Ubenden ein herrschaftliches Verhiltnis zu sich selbst
entwickeln konnten.

»(I)n dieser téchne geht es um die Moglichkeit, sich selber als Herr-Sub-
jekt seines Verhaltens zu konstituieren, das heifdt, sich — wie der Arzt

444 Foucault 1990, S. 318.

445 »Der offentliche Raum des Gymnasions war nicht Schauplatz fir Sex. Hier
wurden Kontakte gekniipft; wenn zwei Mianner sich fiireinander interessier-
ten, zogen sie sich in den Schutz der das Gymnasion umgebenden Girten
zuriick oder trafen sich spater am Abend in der Stadt.« Sennett 1997, S. 60.

446 Juthner 1965, S. 169.

447 Vgl. ebda., S. 161-197.

448 Vgl. Foucault 1990, S. 13 4.

134

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLISWELTEN

gegeniiber der Krankheit, der Steuermann zwischen den Klippen oder
der Politiker im Verhiltnis zur Polis — zum geschickten und klugen Fiih-
rer seiner selbst zu machen, der das MafS und den Augenblick abschit-
zen kann. «#4

Selbst als die Athleten aufgrund ihres Spezialistentums und ihrer gan-
zen »Spartanerei«#° schon in Misskredit geraten waren, hielt man an
der gymnastischen Ausbildung fest. Sie wurde sogar intensiviert und galt
in vielen Poleis als Garant fiir die Tradierung aristokratischer Tugenden
und Lebensformen. Allerdings gab es auch hier kritische Stimmen, die
vor Ubertreibungen warnten. Bei Aristoteles etwa findet sich der Hin-
weis, dass die »Lakonen« die jungen Leute durch tiberharte Anstrengun-
gen und Entbehrungen »fast zu Tieren«+5* ausgebildet hatten, womit das
Ideal der kalokagathia gerade verfehlt wiirde:

»So falle denn dem Schénen, nicht dem tierisch Wilden die erste Rolle
zu! Nicht der Wolf oder sonst ein wildes Tier mag einen schonen Kampf
bestehen, sondern vielmehr der brave Mann. Die aber in der Erziehung
ihrer Sohne auf Leibestibung und kriegerische Ausbildung ein tiberma-
Biges Gewicht legen, um sie im Notwendigen unerzogen zu lassen, ma-
chen sie in Wahrheit zu Banausen, zu handwerksmafSigen Menschen. «#5*

Das Banausentum steht fiir Aristoteles vollends im Gegensatz zur pai-
deia. Erstrebt wurde eine moglichst harmonische Ausbildung individu-
eller Anlagen und Krifte, sofern sie frei genossen werden konnten und
nicht zum Bereich des Notwendigen und Niitzlichen gehorten. Wahrend
diese Form der Bildung den Aristokraten kennzeichnete, dessen Reich-
tum und Vornehmbheit ihn von der Welt der Miihsal und Arbeit (ponos)
abhob, zihlten fiir Aristoteles das Spezialistentum der Athleten eben-
so wie die einseitige Ausbildung der Epheben zum kunftigen Kriegs-
oder Handwerksdienst zum Banausentum. Die Erziehung zu Brauch-
barkeit und Nutzlichkeit widersprach dem aristokratischen Ideal der
Vollkommenbheit; ihr haftete etwas Demokratisches an und sie gehorte
dementsprechend zum Bereich niederer Abkunft. Das aristokratische Bil-
dungsideal wirkte dagegen auch dann noch nach, als bedeutende demo-
kratische Staatswesen langst verwirklicht waren und die panhellenischen
Agone ihre iiberragende Bedeutung als heroische Schaukiampfe einge-
bufst hatten, da andere Zelebrititen auf die Biihne strebten.

Ganz im Sinne der in den Gymnasien zu vermittelnden »edlen Kul-
tur« war also darauf zu achten, dass jede Form der Ubertreibung und
Einseitigkeit vermieden wurde, und es finden sich dementsprechend
zahlreiche Quellen mit genauen Anweisungen, wie die Erziehung der

449 Ebda., S. 178.

450 Vgl. Burckhardt 1958, Bd. VIIL, S. 370.

451 Vgl. Aristoteles Politik, VIIL. Buch, 4. Kap., 1338 b.
452 Vgl. ebda. sowie weiter oben Anm. 77.

135

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Epheben auszugestalten sei.#s? Fiir den hier verfolgten Zusammenhang
ist entscheidend, dass die kiinftigen »Herr-Subjekte«#5+ ihre keines-
wegs natiirliche, sondern erst auszubildende Uberlegenheit in aufwen-
digen Ubungen und langwierigen Prozeduren verfeinern mussten, wo-
bei der Einsatz von offensichtlichen Zwangsmitteln, wie »Peitsche«,
»Stock« und »Rute«#5s, zur Einiibung und Aufrechterhaltung der Dis-
ziplin nur Ausschnitte wiedergibt. Auch die unterschiedlichen Blickre-
gime der Paidotriben, Zuschauer und Liebhaber, die darauf abzielten,
die Korper und Bewegungen der Zoglinge in eine gewiinschte Ord-
nung und Haltung zu bringen, dienten ebenfalls der Ausbildung ei-
nes adligen Selbst- und Herrschaftsverstindnisses.*¢ Das Aufkommen
des Berufsstandes der gymmnastes ab dem fiinften vorchristlichen Jahr-
hundert bedeutet einen weiteren Entwicklungsschritt in diese Rich-
tung. Uber die genaue Abgrenzung der paidotribes von den gymnastes
besteht keine Einigkeit, da es widerspruichliche Angaben tber deren
Tatigkeiten gibt. Zustimmung findet jedoch die Auffassung, dass die
Paidotriben vor allem fur die praktische Ausbildung der Epheben zu-
stindig waren, wihrend die Gymnasten dariiber hinaus hygienische,
didtetische und heilkundliche Kenntnisse in den Ubungskanon einflie-
fen lieflen. Sie waren weder Arzt noch Lehrer, sondern die Anwen-
dung und Umsetzung arztlicher Kenntnisse im Rahmen padagogisch-
praktischer Ubungen kennzeichnet die Titigkeit des Gymnasten. »Sie
(die Gymnastik; E.B.) schlieft die Paidotribik, das ist die praktische
Kenntnis der Leibesiibungen, ein, iiberragt sie aber durch ihren Anteil
an der Heilkunst, der in der Beherrschung und Anwendung aller hygi-
enischen Mittel besteht«#s7.

Auch wenn didtetische Kenntnisse und hygienische Mittel anfanglich
noch unsystematisch und sporadisch in die Erziehungsarbeit eingeflos-
sen sein mogen, wurde dadurch gleichwohl der Weg fiir eine zunehmend

453 Aristoteles etwa fithrt dazu aus: »Dass man also Gymnastik iiben soll und
wie, dartber sind wir jetzt einverstanden. Bis zur Mannbarkeit sind nur
leichtere Ubungen vorzunehmen und Zwangsdiit und Zwangsanstrengun-
gen fernzuhalten, damit dem Wachstum kein Hindernis bereitet werde. (...)
Wenn die jungen Leute aber von der Mannbarkeit ab drei Jahre lang mit
den anderen Fichern beschiftigt worden sind, dann mag man das folgende
Alter fuiglich auch zu grofleren Anstrengungen und Zwangsdiit heranzie-
hen.« Aristoteles Politik, VIIL. Buch, 4. Kap., 1338 b-1339 a.

454 Siehe dazu weiter oben Anm. 449.

455 Vgl. Juthner 1965, S. 176-179. Siehe dazu auch weiter oben Anm. 446.

456 Siehe dazu weiter oben Anm. 444.

457 Juthner 1965, S. 17. Auf die weitere Gruppe der so genannten »Einsalber «
(aleiptes) und Heilkiinstler (iatraleiptes) wird hier nicht niher eingegangen.
Zu den Auseinandersetzungen zwischen Aleipten, Iatraleipten und Gymna-
sten mit den Arzten ihrer Zeit, vgl. Krause 1841, S. 629.

136

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLISWELTEN

fester gekniipfte Verbindung zwischen dem einerseits praktischen Konnen
(techne) und andererseits heilkundlichem Wissen (logos) bereitet. Wih-
rend der Begriff »Gymnastik « heute vor allem die praktischen Ubungen
des Korpers meint und vielleicht noch ihre gesundheitlichen Wirkungen
einbezieht, zielte die antike Verwendung bereits allgemeiner auf »etwas
Abstraktes«, das »ein Konnen und Wissen«#5® einbezog. Vor dem Hin-
tergrund, dass genaue Abgrenzungen zwischen Paidotriben, Gymnasten,
Alpeiten und anderen mit der Korpererziehung an Gymnasien befassten
Personen aufgrund unterschiedlicher Kompetenzzuschreibungen in den
antiken Quellen*® kaum moglich sind, kann zumindest festgehalten wer-
den, dass die Gymnastik als praktisch relevantes Wissen iiber Geset-
ze und Funktionen des Korpers nicht nur fur die Wettkampfvorberei-
tung der Athleten, sondern auch von Laien zur Verbesserung ihrer Natur
und Lebensfithrung in Anspruch genommen wurde. Ahnlich wie man
die Epheben praktisch anleitete, ein herrschaftliches Verhaltnis zu sich
selbst auszubilden, das neben der Ordnung des Korpers auch die poli-
tische Machtstruktur betraf, in der die kuinftigen Herrscher ihren Platz
einnehmen sollten, bewirkte die Ausbreitung und Offnung der Gymna-
sien in den Poleis, dass der aristokratische Kampf gegen die niederen
Maichte allgemeine Bedeutung erlangte. Um sich im Sinne des Ideals der
kalokagathia als »tugendhaftes und mafligendes Subjekt zu konstituie-
ren«, musste »das Individuum ein Verhiltnis zu sich herstellen, das zum
Typ >Herrschaft/Gehorsamg, >Befehl/Unterwerfungs, sMeisterung/Geleh-
rigkeit««4® gehorte. Und da es hierbei nicht nur um die Ausbildung eines
souverdnen Umgangs mit personalen Begierden und Liisten ging**', son-
dern gleichermafsen um die Durchsetzung annehmbarer Praktiken und
Wissensformen im politischen Kontext der Stadtstaaten, erweist sich der
erzieherische Umgang mit dem Kérper im griechischen Gymnasion riick-
blickend als Herrschaftstechnologie, die darauf angelegt war, den » Bruch
mit dem Mythos«#¢* zu vollenden.

458 Vgl. Juthner 1965, S. 17. Der Autor erklart das heutige Begriffsverstindnis
folgendermaflen: »Als aber der »Grof3- und Erzvater der deutschen Turn-
kunst< Guts Muths 1793 den durch den Humanismus bekannt gewordenen
griechischen Ausdruck beniitzend, eine >Gymnastik fir die Jugend« heraus-
gab, bezeichnete er damit sein System von Korperiibungen, d. h. des prakti-
schen Turnens, und seitdem bedeutet >Gymnastik< im archiologischen und
sportlichen Schrifttum stets eine korperliche Betdtigung, also das, was die
Griechen Gymnasion nannten.« Ebda., S. 17-18.

459 Einen Uberblick zur komplexen Quellenlage gibt Jiithner 1965, S. 15 (Anm. 20).

460 Vgl. Foucault 1990, S. 94.

461 Foucault spricht in diesem Zusammenhang von der »heautokratischen«
Struktur des Subjekts in der moralischen Praktik der Liiste«. Vgl. ebda.

462 Siehe dazu weiter oben Anm. 5.

137

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

6. Mysterienspiele

In Platons Symposion berichtet Sokrates in seinem Lobgesang auf den
mythischen Gott Eros, wie er von der weisen Priesterin Diotima in die
Geheimnisse der Liebe eingeweiht eingeweiht worden sei: »Ich, fuhr sie
fort, werde dir Kunde geben und an gutem Willen soll es dabei nicht feh-
len. Versuche du nur zu folgen, sofern du es vermagst. «#¢3 Der Philosoph,
der nicht in eigenem Namen sprechen mochte, tritt hier mit vorgeblicher
Bescheidenheit hinter die Priesterin zuriick, die Sokrates so zu liberzeu-
gen weifS, dass er nichts weiter zu erganzen braucht. Auf diese Weise ge-
lingt es ihm, sich gleichsam hinter ihren Worten vor den korperlichen
Begehrlichkeiten seiner Verehrer zu schiitzen. Doch nicht darum soll es
hier gehen. Wichtiger ist stattdessen der Hinweis auf die » Geheimnisse«
(mysteria), die dem Philosophen ausgerechnet von einer Priesterin geof-
fenbart werden. Bei kultischen Feiern und religiosen Opferhandlungen
war es durchaus ublich, ein mysterion zu verehren, tiber das nicht ge-
sprochen werden durfte, um den Vorrang des Gottlichen und die damit
verbundene Furcht vor dem Ritselhaften (phrike) zu bewahren.+54 Dass
nun der Philosoph ebenfalls auf ein solches Geheimnis sich bezieht und
dieses mit priesterlich ermachtigter Stimme aufdeckt, verbindet in ge-
schickter Weise die hohe Anerkennung des Aufzukliarenden mit der ei-
genen Aufkliarungsabsicht. Das Ritselhafte wird entzaubert, ohne seine
angenommene Grofse einzubiiffen. Indem er sich der Worte der Prieste-
rin bedient, »wird bei Sokrates der Instinkt zum Kritiker, das Bewusst-
sein zum Schopfer«4¢s.

Doch schon vor dem philosophischen »Bruch mit dem Mythos«#¢¢,
der sich vor allem dann auf die gottlichen Geheimnisse berief, wenn
die eigene Abkehr vom Numinosen méglichst strahlend erscheinen soll-
te, spielten die mysteria im Leben der Griechen eine nicht zu unter-
schdtzende Rolle. Auch jenseits Ehrfurcht gebietender Opferhandlungen,
durch welche die GrofSe der Gotter befestigt wurde, war das Alltagsleben
durchzogen von unhinterfragten Konventionen und Traditionen, die das
Zusammenleben stillschweigend regelten. Thre stabilisierende Wirkung
grundete dabei weniger auf Angst und Ehrfurcht, sondern darauf, dass
die ihnen entsprechenden Praktiken schliissig und mit den jeweiligen so-
zialen Erfordernissen vereinbar waren. Um »Mysterienspiele« handelte

463 Platon 1993 b, Gastmahbl, 210 a.

464 Bei Rudolf Otto wird diese Furcht als Grunderlebnis der Religion gefasst
und mit dem lateinischen Begriff mysterium tremendum treffend bezeich-
net. Vgl. dazu Otto 1920, S. 13-27.

465 So Nietzsche im Blick auf den »Dimonion des Sokrates«. Vgl. Nietzsche
1983, S. 632-633.

466 Siehe dazu weiter oben Anm. 5 sowie Anm. 462.

138

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MYSTERIENSPIELE

es sich deshalb, weil die meisten Abliufe und Routinen der stillschwei-
genden Zustimmung und nicht der philosophisch-diskursiven Verstin-
digung bedurften. Die sozialen Abstimmungen zwischen den Beteiligten
wurden durch ein »geheimes Einverstindnis« ermoglicht, das durch ein-
gelibte Korperhaltungen und aufeinander abgestimmte Praktiken herge-
stellt wurde, »die aufgrund der in ihnen gespeicherten Erfahrungsspuren
Gedanken, Gefiihle, Vorstellungen in Bewegung versetzen konnen«+7.
Das auf diese Weise erzeugte Einverstindnis war um so fester und bes-
ser gegen mogliche Einwinde geschuitzt, je grofser der Glaube#®® an die
Krifte seiner praktischen Hervorbringung ausfiel.

Am Beispiel (a) der festlichen Dichtung einerseits sowie (b) des spie-
lerischen Zeitvertreibs andererseits ldsst sich zeigen, wie im Zuge der
allmahlichen Etablierung der Polisgemeinschaften vergleichbare For-
mationen ausgebildet wurden, die die Praktiken der griechischen Ober-
schicht mafigeblich bestimmten. Ahnlich wie die Ausbildung an grie-
chischen Gymnasien seit der ersten Hilfte des sechsten vorchristlichen
Jahrhunderts eine allmdhliche Bandigung des adligen Konfliktverhal-
tens bewirkte, zeigt der Blick auf die Entwicklung der Dichtkunst so-
wie populdrer Spielpraktiken, dass auch hier mifligende Formen, Re-
geln und Symbole langsam die Oberhand gewannen. Als Grund hierfiir
ist anzunehmen, dass parallel zur Etablierung staatlicher Strukturen —
wie der Schaffung von Amtern, Institutionen und Rechtsnormen — die
Biirgergemeinschaft als erweiterter Handlungsrahmen auf der Ebene
der Poleis neben die traditionelle Hofgemeinschaft (oikos) trat. Auch
wenn innerhalb dieses Rahmens langst nicht alle Konflikte mithilfe von
Schiedsspriichen und Rechtsnormen beigelegt werden konnten, sondern
nach wie vor gewaltsam ausgetragen wurden, hatte die immer starkere
Einbindung des Adels in die Polisgemeinschaft dennoch Auswirkungen
auf das Konkurrenzverhalten innerhalb der griechischen Oberschicht.
Die Ausweitung gegenseitiger Abhdngigkeiten und Verbindlichkeiten
erforderte geradezu die Begrenzung individueller Machtpotenziale zu-
gunsten der in Rucksicht auf die Biirgerschaft gepragten Rechtsnor-
men, die »den zentralen Aspekt der Herausbildung von Staatlichkeit
in Griechenland «#% darstellten. Doch bevor es dazu kam, waren einige
Veranderungen zu durchlaufen, die hier exemplarisch aufgezeigt wer-
den sollen.

(a) Dichtende Sianger und Beschworer (aoidoi) gab es schon in vor-
homerischer Zeit. Sie zogen als Wandersinger umher oder standen im
Dienst bedeutender Herrscher, wie etwa Phemios, der am Hofe des

467 Vgl. Bourdieu 2001, S. 127 und S. 185.

468 Zur »illusio« als Form der »stillschweigenden Unterwerfung« vgl. ebda., S.
128.

469 Vgl. Mann 1998, S. 18.

139

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Odpysseus beschaftigt war, »den Gottern dahier und den Sterblichen «47°
zu singen. Sie galten nicht selten als gottbegnadet, und vor allem blinde
Sanger standen in dem Ruf, ihre Kunst fiir den Preis ihres Augenlichts
von den hoheren Michten geschenkt bekommen zu haben. Mit der all-
mihlichen Ausbildung einer alphabetischen Schriftkultur ab der zweiten
Hiilfte des achten vorchristlichen Jahrhunderts traten zunehmend so ge-
nannte Rhapsoden (rhapsoidoi) in Erscheinung, die 6ffentlich auftraten
und vornehmlich aus den Werken des Homer und Hesiod ausgewihlte
Passagen rezitierten. Auch wenn die Rhapsoden im Unterschied zu den
Aoden keine eigenen Werke verfassten, wurden durch sie die epischen
Gesinge der grofSen Dichter tradiert und dadurch zum kulturellen Ge-
meingut. Folgt man Jacob Burckhardt, so waren es die Sanger und Rhap-
soden, »welche Glauben und Mythos, wenn nicht geschaffen, so doch
erst in die grofSe harmonische Form gebracht und ausgeglichen und so
eine grofartige und freie Herrschaft uber die ganze Phantasie der Na-
tion ausgetbt haben«+7*. Da es offentliche Bibliotheken noch nicht gab
und Biicher ein seltenes und zudem teures Gut waren, folgte man den
Rezitationen der Rhapsoden, die an 6ffentlichen Orten ihre Kunst dar-
boten und etwa bei Festen und Gelagen auftraten oder bei den panhel-
lenischen Kultfeiern vor grofSem Publikum miteinander wetteiferten. Be-
reits das klassische Versmaf§ der epischen Dichtung (hexametron) ldsst
darauf schlieflen, dass die Rhapsoden in ihrem Vortrag musikalisch von
Saiteninstrumenten oder Floten begleitet wurden, wodurch insbesonde-
re Laien und Kindern der Zugang erleichtert wurde. In jedem Fall wur-
de der mythische Stoff durch die Rhapsoden tiber Jahrhunderte bewahrt
—und zwar auch dann noch, als mit dem lyrischen Chorgesang und der
spater daraus hervorgegangenen Tragodiendichtung »das Drama iiber
die Welt gekommen ist«#7>. Die epischen Gesidnge der Ilias und Odys-
see waren iiber Jahrhunderte »das Hauptbildungsmittel der Nation von
Jugend an«#73, und viel spricht dafiir, dass einzelne Verse von den Kin-
dern und Jugendlichen frith aufgegriffen und bei passender Gelegenheit

470 Homer 1962, Odyssee, S. 311 (XXIIL. Gesang, 346).

471 Burckhardt 1958, Bd. VIL, S. 66.

472 Vgl. ebda., S. 103. An anderer Stelle wird die Wirkung der epischen Dich-
tung Homers folgendermaflen beschrieben: »Und nun ist Homer fiir die
Griechen die Urkunde der gottlichen und menschlichen Dinge im weitesten
Umfange, ihr Religionskodex, ihr Kriegslehrer, ihre alte Geschichte, an wel-
che noch spit alle Geschichte ankntipft, wie auch alle Geographie an ihn
zu appellieren pflegt; er ist fiir sie weit mehr, als vorgeschriebener, paten-
tierter Tempelgesang je hitte sein konnen. Bis zu den spdten Literaten der
Kaiserzeit, ja bis tief in die byzantinische Zeit herab reicht eine bestdndige
kritische, dsthetische, antiquarische, linguistische Beschiftigung mit ihm.«
Ebda., S. 91.

473 Ebda., S. 9o.

140

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MYSTERIENSPIELE

verwendet wurden, um das jeweils Gesagte oder Gewollte mit traditio-
nellen Beztgen zu veredeln. Hierfiir bot der Stoff der Mythen, die allge-
mein bekannt und anerkannt waren, zahlreiche Ankntpfungspunkte, so
dass eine Kontextualisierung der jeweiligen Sprechabsichten im Rekurs
auf passende Passagen der grofSen Epen leicht moglich war. Doch neben
den sporadischen Beziigen auf bestimmte Abenteuer, Gotter und Hero-
en, dienten namentlich die kriegerischen Verse auch der Einstimmung
der griechischen Jugend auf kiinftige Kriege und gewalttitige Auseinan-
dersetzungen, die in den Epen mit grofSem Pathos besungen werden. In
diesem Zusammenhang diente die Rhapsodie der Vorbereitung auf be-
vorstehende Konflikte, die von den Protagonisten der Mythen grofSten-
teils mit Mut und Tatkraft angenommen wurden und dadurch zum Vor-
bild der nachwachsenden Helden avancierten. Wer zu rezitieren wusste,
wie Achaier und Trojaner thymotisch beseelt ihre Kimpfe bis zum Au-
Bersten fiithrten und sich edelmiitig ihrem Schicksal beugten, oder wie
Odysseus seine Abenteuer bewiltigte, um sich schliefSlich an den Frei-
ern zu rachen, dem fiel es offensichtlich leichter, die dauernden Kampfe
zum Wobhle der Polis sowie ihrer Gotter zu bestehen. Zwar ist nicht be-
kannt, ob auch im Rahmen der militarischen Ausbildung++ tatsachlich
ausgewahlte Passagen der Ilias oder der Odyssee vorgetragen wurden;
doch angesichts der grofSen Bedeutung und Verbreitung der homerischen
Dichtung erscheint dies zumindest wahrscheinlich.

Neben den hoheren Formen der Lyrik, die durch A6den und Rhapso-
den verbreitet wurde, findet man seit dem siebten vorchristlichen Jahr-
hundert vielgestaltige populdre Poesien, die in Verbindung mit Musik
und Tanz bei 6ffentlichen und privaten Gelegenheiten aufgefithrt wur-
den. In Strophen ausgearbeitet und mit eingidngigen Melodien unter-
legt, knlipfte diese Tradition an den alten Volksgesang an und miinde-
te schlieSlich in die »zwei Hauptrichtungen« der »dorischen Lyrik des
Chorgesanges« und der »dolischen individuellen Lyrik «#75. Fir das hier
verfolgte Anliegen ist vor allem der Chorgesang bedeutsam, da dieser
eine grofse offentliche Wirkung erzeugte und die Entwicklung des grie-
chischen Theaters mafSgeblich beeinflusste. Es gab vielfaltige Anlasse, bei
denen Chore auftraten, so dass viele Poleis die Chorregie als »eine wich-
tige Pflicht der Burger«+7¢ ansahen. Feste zu Ehren bestimmter Gotter
und Heroen, Feiern zur Ehren verdienstvoller Biirger und Agonalsieger,

474 Vgl. zu den Kriegsiibungen im Rahmen einer zweijahrigen Ausbildung, die
von den jungen Minnern (epheboi) in Athen vor Aufnahme in die Biirger-
schaft zu durchlaufen war, Mann 2013, S. 12.

475 Vgl. Burckhardt 1958, Bd. VIL, S. 171 (im Original teilweise hervorgeho-
ben).

476 Ebda., S. 175. »Uberhaupt hatte jede bedeutendere Stadt, besonders im do-
rischen Peloponnes, ihre Chorlehrer, welche sich die Aufstellung und Ein-
ibung von Choren zur Aufgabe des Lebens machten, und so entstanden von

141

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Stadtgriindungskulte, Siegesfeiern, Hochzeiten, Begrabnisse — tiberall
traten Chore zum offentlichen Lobpreis in Erscheinung. Da die jeweilige
Dichtung dem Anlass entsprechend variierte, wurde der jeweils zugrunde
gelegte mythische Inhalt mitunter frei interpretiert und regelmifiig mit
zeitgenossischen Ereignissen sowie biographischen Besonderheiten ver-
flochten. Dies gilt insbesondere fiir die Siegeslieder (epinikia), tiber die
noch zu sprechen ist. An dieser Stelle ist zunachst auf die Wirkungen des
Chorgesanges einzugehen, bei dem Dichtung, Musik und Tanz+77 so mit-
einander verbunden waren, dass die zuh6rende sowie zuschauende Of-
fentlichkeit das Dargebotene leidenschaftlich miterleben konnte. Da ein
Grofsteil der Chorlyrik zu Ehren des Gottes Dionysos als Wechselgesang
zwischen Chor und Vorsanger (dithyrambos) vorgetragen wurde, ist da-
von auszugehen, dass die tanzende Schar (choros) ihrem Gesang durch
rhythmische Bewegungen einen besonderen Ausdruck verlieh. Selbst ein
umfassender kunstlicher Strophenaufbau konnte dadurch eingangig ver-
anschaulicht werden, dass der Chor »wiahrend der Strophe vorwirts
geht, wihrend der Antistrophe diese Bewegung zuriickmacht und wih-
rend der Epode stillsteht«#78, Ahnlich wie durch die Abstimmung zwi-
schen hexametrischem VersmafS, unterstitzender Musikbegleitung und
rhythmischem Vortrag selbst anspruchsvolle epische Inhalte in allgemein
verstandlicher Weise durch Aoden und Rhapsoden zur Auffithrung ge-
bracht wurden, gilt auch fiir den Chorgesang, dass die Offentlichkeit
durch die besondere Art der Auffuhrung vermutlich nicht nur innerlich
in Bewegung versetzt wurde. Dieser Eindruck dringt sich zumindest auf,
wenn man den dithyrambos als Vorlaufer des Chorgesanges begreift,
dessen »Charakter von jeher jauchzende Lust und wilde Trauer gewe-
sen war «#%, Die ergreifende Darbietung von Dichtung, Musik und Tanz
wird von der Offentlichkeit kaum regungslos wahrgenommen worden
sein, sondern es spricht einiges dafiir, dass auch das Publikum bei den
entsprechenden kultischen Anlissen erst durch die korperlichen Bewe-
gungen gleichermaflen innerlich in Bewegung versetzt wurde.

Es ist wichtig daran zu erinnern, dass die frithen Formen der chori-
schen Lyrik »etwas Narkotisches« an sich hatten und nicht selten eine
»wahre Herberge aller Trivialitat«#% darstellten. Neben ausgewiesenen

all den genannten Gattungen neben den alten, einfachen und populiren For-
men, die sich auch noch erhielten, reiche Kunstformen.« Ebda.

477 Burckhardt erinnert in diesem Zusammenhang mit Recht daran, dass wir
von Dichtung, Musik und Tanz »nur die Dichtung, nur das Drittelphdno-
men tibrig« haben, und »oft scheint es uns, das Wort habe sich unbillig fi-
gen miissen und wir hitten nicht das beste Drittel«. Vgl. ebda. (Hervorhe-
bung im Original).

478 Ebda., S. 171.

479 So Burckhardt im Verweis auf Miiller; vgl. ebda., S. 177.

480 Ebda., S. 186 und S. 187.

142

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MYSTERIENSPIELE

Kiinstlern, denen es gelang, Sprache, Gesang und Tanz in anspruchsvol-
ler Weise miteinander zu verbinden, gab es auch eine grofSe Zahl von
Scharlatanen — Burckhardt nennt sie »ein Geziicht von Dilettanten «#87 —,
die mit ubertriebenem Pathos zu verdecken suchten, dass sie ihr Metier
nicht beherrschten. Hierzu zihlen vor allem Gelegenheitsdichter, die ba-
nale Anlasse mit feierlichem Pomp umwirkten, um Eindruck zu machen
und reich entlohnt zu werden. Und selbst der Dichter Pindar, dem allge-
mein grofle Anerkennung und Wertschitzung entgegengebracht wurde,
dient in Aristophanes’ Komdédie Die Végel gleichwohl als Zerrbild fur
den dort auftretenden Poeten. Dieser wird als »honigsiifSengesangsaus-
stromender eifriger Diener der Musen «#3 persifliert, den man moglichst
schnell wieder loswerden mochte. Der Grund hierfiir ist darin zu sehen,
dass Pindar, dem fraglos Bedeutsames gelungen ist und der fiir alle Gat-
tungen seiner Schopfung bertihmt war, eben auch als Dichter von Sie-
gesliedern und Lobgesangen (epinikia) in Erscheinung trat, die mit Geld
und anderen Gaben vergitet wurden, sofern sie im Sinne ihres Auftrag-
gebers ausfielen. Das bedeutet, dass anstelle der bloflen Liebe zum Ge-
sang das Bediirfnis des Geldverdienens immer stirker in den Vorder-
grund ruckte, wofiir Pindar ein gutes Beispiel gibt.+*s Auch in Bezug auf
die Lobgesiange dieses Poeten ist nicht bekannt, wie genau ihre orches-
trale Einbettung ausfiel; verburgt ist jedoch, dass sie groffen Eindruck
hervorzurufen vermochten.

Blickt man genauer auf die Triumphlieder zu Ehren der siegreichen
Athleten, deren Anfinge bis in das sechste Jahrhundert zuriickreichen
und deren Bliitezeit etwa bis zur Mitte des fiinften vorchristlichen Jahr-
hunderts andauerte, dann fillt die Parallelitdt zum Aufschwung der grie-
chischen Agonistik sogleich ins Auge. Uberliefert sind einzelne Fragmen-
te aus der Feder des Ibykos sowie umfangreichere Textpassagen der drei
grofSen Epinikiendichter Simonides, Bakchylides und Pindar, wobei letz-
terer als der Bedeutsamste gilt, da er »im Altertume fiir alle Gattungen
seiner Schopfungen berithmt war«#34,

481 Vgl. ebda., S. 188.

482 Aristophanes, Die Vigel, S. 320 (2. Szene, 905-906).

483 »Der Dichter gehorte aber auch in der Tat zum standesgemifSen Luxus rei-
cher Sieger, er war die grofse Festperson des damaligen Griechenlands, und
seine Gesinge sind die letzte miachtige Exhibition einer Kaste, die damals
schon in den meisten Stidten die eigentliche Macht der Demokratie tiberlas-
sen musste.« Burckhardt 1958, Bd. VIL, S. 180. Nebenbei ist es erstaunlich,
dass Gumbrecht in seinem Kommentar zum »Lob der Athleten in Pindars
Oden« ginzlich aufler Acht lasst, dass es sich bei diesen »hochgestimm-
ten Gedichten« nicht zuletzt um entlohnte Auftragsarbeiten handelte. Vgl.
Gumbrecht 2005, S. 18.

484 Burckhardt 1958, Bd. VIL, S. 180 (im Original teilweise hervorgehoben). Das
Siegeslied des Euripides fiir den Olympiasieg des Alkibiades im Jahr 416

143

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Da nur die Worte uberliefert sind, soll hier auf drei Textfragmente
exemplarisch eingegangen werden, um zu zeigen, welche inhaltlichen
Akzente in den Epinikien gesetzt wurden. Das erste Beispiel stammt aus
dem fiinften vorchristlichen Jahrhundert. In dem Epinikion des Bakchy-
lides wird der Fiinfkampf-Sieg des Automedes von Phleius mit folgen-
den Worten besungen:

»Denn unter den Funfkdampfern glinzte er, so wie/ die Lichter der Ster-
ne tiberstrahlt/ die leuchtende Mondsichel in der Vollmondnacht:/ sol-
chermafSen zeigte er in der Griechen weitem Rund/ seine staunenswerte
Gestalt,/ als er den kreisrunden Diskos warf,/ und wie seine Hand des
schwarzbelaubten Holunders Schaft/ in den steilen Ather hinaufschleu-
derte,/ begeisterte er zu Jubelrufen die Zuschauer,/ oder als er den blitz-
schnellen Ringkampf bestanden hatte,/ kehrte er heim zum purpurn wir-
belnden Asopos, von dem die Kunde in jedes Land/ dringt, sogar zu den
fernen Ufern des Nils./ Sie, die an stark stromender Flut/ des Thermodon
wohnen, die lanzenkundigen/ Tochter des rossetreibenden Ares (...)«4%s

Anders als bei Pindar, finden sich in den Siegesgesiangen des Bakchyli-
des auch Hinweise auf besondere Merkmale einzelner Wettkampfe. So
erfahren wir, wie Phleius »den kreisrunden Diskos warf«, wobei ein be-
sonderes Augenmerk auf seine Hand gelegt wird, die ihn erst zu seiner
Leistung befahigt. Dies erscheint typisch, da die Hand des Siegers nach
griechischer Auffassung von den Gottern direkt geleitet war und nicht
etwa — biomechanisch — durch die Drehung des Korpers und den da-
durch erzeugten Schwung des Wurfarms unterstiitzt wurde. Die Got-
ter selbst waren beteiligt, so dass es nicht notwendig war, auf weitere
Einzelheiten der Wurftechnik einzugehen. Stattdessen wird die Gestalt
des Siegers als Ausdruck natiirlicher Schonheit sowie gottlicher Erha-
benheit gepriesen, die unter den »Jubelrufen der Zuschauer« umso hel-
ler erstrahlt. Der beschriebene Jubel als Teil der Inszenierung ehrt so-
mit nicht nur den siegreichen Wettkampfer, sondern zugleich die ihn
begiinstigenden hoheren Michte. Dadurch entsteht gleichsam eine Al-
lianz zwischen den im agon anwesenden Gottern, Athleten und Zu-
schauern, die die Szenerie nicht blof§ passiv ergdnzen, sondern den gott-
lichen Eingriff kraft ihrer Stimmen deutlich horbar bekriftigen. Trotz
dieser Eingriffe bleibt der Wettkampf selbst aufSerst anspruchsvoll und
gefahrlich (»blitzschneller Ringkampf«), so dass es nicht verwundert,
wenn der Siegesruhm bis »zu den fernen Ufern des Nils« hervordringt.
Die Anstrengungen und Gefahren bleiben unentbehrlich fiir den zu

wird nach heutigem Forschungsstand bereits als » Nachziigler«« sowie als
Abschluss der Epinikiendichtung charakterisiert. Vgl. dazu den Uberblick
bei Mann 2001, S. 42. Zum Loblied selber siehe weiter oben Anm. 411.

485 Bakchylides 1982, Die Siegeslieder, S. 95 (9, 27—44); Entstehungszeit ver-
mutlich 464 v. Chr.

144

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MYSTERIENSPIELE

erringenden Ruhm; dadurch markieren sie zugleich den uniiberwind-
baren Abstand zu den Gottern.

Vor dem Hintergrund ihrer regelmifligen Wiederholungen pragen
die agonalen Auseinandersetzungen das kollektive »kulturelle Gedicht-
nis«#¢ das praktisch hergestellt und aufrechterhalten wird, indem die
Jungen die Kimpfe der Alteren fortfithren. Im Epinikion wird die kollek-
tive Erinnerung dadurch hervorgehoben, dass die Heimkehr des Athleten
»zum purpurnen wirbelnden Asopos« erwihnt wird. Hierbei handelt es
sich um einen Fluss westlich von Korinth, der nach dem Flussgott Aso-
pos bezeichnet wurde, dessen Eltern in der Genealogie der Gotter eine
prominente Stelle einnehmen.+7 Angespielt wird damit auf den Griin-
dungsmythos der Nemeischen Spiele, die in der Nihe des Flusses aus-
getragen wurden, nachdem die Nachkommen des gleichnamigen Gottes
sich zuvor im Kampf mit den Amazonen (»die lanzenkundigen Tochter
des Ares«) auseinandergesetzt hatten. Indem an diese gemeinsame Vor-
geschichte erinnert wird, wird der Agonalsieg des Phleius in die traditi-
onelle Reihe grofser Kampfe aufgenommen, die kiinftigen Athleten zu-
gleich als Mahnung und Anreiz dient.

Das zweite Textbeispiel bezieht sich auf Pindars Lobgesang auf den
Sieger im Pankration der Knaben bei den Nemeischen Spielen des Jah-
res 483 v. Chr. In der zweiten Strophe heifSt es:

»Doch gilt es Wohlstand oder gilt’s/ Armes Kraft zu preisen oder/ Ei-
serner Kimpfe Gewiihl, dann fern von hier/ Grabe Einer die Spriinge;/
Regen die Knie sich doch zu raschem Schwunge/ Adler tragt auch tiber
Meer ihr Flug dahin. (...)«#¢

Diese kurze Passage sei hier wiedergegeben, da sie Aufschluss tiber das
Selbstverstandnis des Dichters gibt. Nachdem Pindar in den Strophen
zuvor den Sieg des noch bartlosen Helden Pytheas aus Aigina gepriesen
hatte und in diesem Zusammenhang den Hinweis gab, dass die Familie
wegen eines Frevels aus ihrer Heimat vertrieben worden sei, charakte-
risiert er in den hier genannten Zeilen seine eigene poetische Zugangs-
weise zum Lobpreis des Siegers. In festliche Stimmung gerat der Dichter,
wenn er iber den Reichtum eines Aristokraten, die Kraft eines Agonal-
siegers oder den Triumph in einem eisernen Waffengang singen kann.
Dabei wird er selbst zum Triumphator, der von den Musen getragen und
entziickt, die irdische Schwerkraft iiberwindet. Pindar verwendet hierfiir
das Bild des Weitspringers, dem sich die Knie »zu raschem Schwunge«
regen, und der wie von des Adlers Fliigeln unterstiitzt, leicht und weit
davongetragen wird. Es scheint so, als handele nicht mehr der in eine
gehobene Stimmung versetzte Dichter, sondern als dichteten die Gotter

486 Vgl. ausfiihrlich dazu Assmann 1988.
487 Vgl. dazu Kerényi 1997 b, S. 36 und S. 67.
488 Pindar 1860, Siegesgesinge, S. 237 (5, 32-37).

145

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

selber — darin etwa vergleichbar dem vom gottlichen Zorn Getriebe-
nen, »der das Bewegungszentrum nicht im Subjekt des Rasenden hat«4%.
Doch anders als beim »Zorn des Peleussohnes «, der Rache und Vernich-
tung bringt, dient das Geschift des Sangers dazu, das Bose und das Leid
der Welt zu vergessen. Deshalb triagt der Enthusiasmus die in Bewegung
versetzten Gedanken, fir die Pindar das Bild des Weitspringers wihlt,
bis »iiber Meer ihren Flug dahin«. Doch Pindar wire wohl kein erfolg-
reicher Dichter geworden, wenn er nicht auch darauf hingewiesen hit-
te, dass wenigstens »Einer« ihm hierfiir eine Sprungbahn graben miisse.
Wichtig fiir den hier verfolgten Zusammenhang ist jedoch, dass sich der
Lobpreis nicht deshalb eines Bildes aus dem Bereich der Agonistik be-
dient, weil ein Athlet zu preisen ist, sondern dass die Athletik selber auf-
grund ihres hohen kulturellen Stellenwerts verwendet wird, die Arbeit
des Sangers zu loben.

Das dritte Beispiel richtet sich auf Pindars achten Olympischen Gesang,
mit dem der Dichter im Jahr 460 v. Chr. den Knaben Alkimedon aus Agina
fur dessen Sieg im Ringkampf ehrt. Das gesamte Siegeslied ist vergleichs-
weise komplex aufgebaut und umfasst vier Themenbereiche: Nachdem
Pindar zunichst einleitend auf die Bedeutung Olympias und den dort zu
erringenden groflen Ruhm eingeht, wendet er sich dem zuriickliegenden
Sieg eines Bruders von Alkimedon bei den Nemeischen Spielen zu, um den
starken Zusammenhalt des Geschlechterverbandes zu betonen.#° Ein wei-
terer Schwerpunkt beschaftigt sich mit dem Lobpreis der Herkunftspo-
lis sowie der Insel Agina, die fiir ihre Fremdenfreundlichkeit und Rechts-
sicherheit gerithmt wird.#" In einem dritten Schritt wird an den Mythos
von Aiakos Hilfe beim Bau der trojanischen Mauer und die Weissagung
des Apollon erinnert.4> Der Ubergang zwischen den einzelnen Elementen
—von den Verwandtschaftsbeziigen des Athleten tiber die Heimatpolis bis
zu den Helden der Mythenerzihlung — wird durch den Verweis auf die
gemeinsame »dorische Stammestradition « hergestellt.#>3 Der Lobpreis des
Siegers, als vierter Schwerpunkt des Epinikions, fallt vergleichsweise kurz
aus. Uber Alkimedon selbst wird nur berichtet, er sei »Schoén von Gestalt
und die Schonheit/ Nicht durch Thaten entehrend «#94; weitere Hinweise
werden nicht gegeben. Auch wenn die politische oder militarische Bedeu-
tung eines Sechszehnjihrigen noch nicht ausgepragt gewesen sein diirfte,

489 Siehe dazu weiter oben Anm. 33.

490 Vgl. Pindar 1860, Siegesgesinge, S. 43 (8, 17—27). Die Aufzihlung von Sie-
gen der Mitglieder und Vorfahren eines Geschlechts verstirkt das hier ge-
priesene »Selbstverstindnis als Ruhmgemeinschaft«. Vgl. Mann 2001, S.
201.

491 Pindar 1860, Siegesgesinge, S. 43 (8, 25-33).

492 Ebda., S. 44 (8, 36-63).

493 Vgl. ebda., S. 44 (8, 36).

494 Ebda., S. 43 (8, 22-23).

146

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MYSTERIENSPIELE

bevorzugt Pindar bei seiner Darstellung auch anderer dginetischer Sieger
stilistische Wendungen, die »kein eigenstandiges Profil«+5 erkennen las-
sen. Der Grund hierfiir ist darin zu sehen, dass die individuelle Leistung
des Athleten angesichts der Bedeutung seines Geschlechts, der Herkunfts-
polis und ihrer mythischen Einbettung verblasst. Die Person des Siegers
fungiert blofs stellvertretend fiir den Kollektivverband; diesem gebiihren
Ehre und Ruhm, die der Athlet feierlich auf sich vereint. In der vierten
Strophe des Gesangs bringt Pindar dies deutlich zum Ausdruck:

»Der, gekront durch Gottergeschick und mit Mannesmuth bewehrt/
Hier andere Knaben niedergeworfen und heimkehrt/ Ohne Schmach,
nicht ehrlos verstummend und scheu/ Hinschleichend verborgene Pfa-
de,/ Aber dem Geiste des Ahns einhaucht die Kraft,/ Welche das Alter
besiegt./ Es vergifSt des Todes selbst,/ Wem des Gliickes Wonne bliiht. «#9¢

Der fiir die Herkunftsgemeinschaft errungene Agonalsieg scheint selbst
die Ahnen zu beleben, die lingst verstorben sind. Fur den Moment des
Sieges fithlt man sich den eigenen Vorfahren und sogar den unsterblichen
Gottern nahe. »Wem des Gliickes Wonne bliiht«, fiir den scheint das ir-
dische Schicksal wenigstens voriibergehend ausgesetzt zu sein. Allerdings
gilt auch fur den umgekehrten Fall einer Niederlage, dass der Misserfolg
nicht nur auf den einzelnen Athleten, sondern ebenso auf sein Ahnen-
geschlecht sowie seine Heimatpolis zurtickfillt. Da in der griechischen
Agonistik bereits ein zweiter Platz ausnahmslos als Niederlage galt, lasst
sich leicht erahnen, welche »Schmach« ein Athlet in diesem Fall ertra-
gen musste. » Ehrlos verstummend und scheu hinschleichend verborgene
Pfade« — diese Beschreibung Pindars kennzeichnet anschaulich die Ent-
wiirdigung, die ein besiegter Athlet stellvertretend fiir die von ihm Ver-
tretenen ertragen musste. Wer nicht siegreich war, der verspielte das Ver-
trauen seiner Stammes- beziehungsweise Polisgemeinschaft, deren Ehre
bei den groflen Agonen regelmifSig aufs Spiel gesetzt wurde. Ehre und
Erniedrigung lagen also recht nah beieinander, wobei die Zahl der Sie-
ger unumganglich immer deutlich kleiner ausfiel als die der Besiegten.
In diesen Beispielen tritt das zumindest politisch allmihlich verblas-
sende Ideal der kalokagathia noch einmal deutlich hervor. Nachdem die
lange Zeit der aristokratischen Vorherrschaft auf dem Hoherpunkt kri-
senhafter Entwicklungen seit Beginn des sechsten vorchristlichen Jahr-
hunderts erste »Risse« bekam+7, boten die panhellenischen Agone eine

495 Mann 2001, S. 199.

496 Pindar 1860, S. 45 (8, 82-89).

497 Zu dieser Zeit gerieten immer mehr freie Bauern in Schuldknechtschaft,
woraufhin in Athen zunichst Solon (594 v. Chr.) und nahezu einhundert
Jahre spiter Kleisthenes (508 v. Chr.) demokratische Reformen einleiteten.
Wihrend Solon die Vorherrschaft des Adelsrates (areopag) noch nicht an-
tastete, fithrten die durch Kleisthenes eingeleiteten Verinderungen zu einer

147

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

gute Gelegenheit, die »Einheit von Adel, Reichtum und Trefflichkeit« als
das »entscheidende Distinktivum der Griechen«#* nachdriicklich in Er-
innerung zu rufen. Die Siegesgesinge erfullten insbesondere diese Auf-
gabe, sofern sie an die von Homer, Hesiod und anderen beschworenen
aristokratischen Traditionen und Tugenden ankniipften. Hierzu zahlt die
bestindige Einbindung der Mythenerzihlungen in den Zusammenhang
der Loblieder ebenso wie die wiederkehrende Wiirdigung der Allian-
zen zwischen den machtigen Gottern, siegreichen Athleten und hochge-
stimmten Zuschauern. Reichtum, Kraft und Ehre wurden bei den Wett-
kampfen nicht einfach ausgestellt, sondern die Athleten mussten sich als
Vertreter ihres Gemeinschaftsverbandes im Wettkampf tatkriftig bewah-
ren, um sich als wiirdig zu erweisen. Dabei lasteten auf ihnen nicht nur
die grofsen Erwartungen ihrer jeweiligen Herkunftsgemeinschaft, son-
dern sie wetteiferten zudem um die Ehre ihrer Vorfahren. War ein Athlet
erfolgreich, so wurde er, wie gesehen, in den hochsten Tonen gepriesen.
Neben Siegeskranz, Lobliedern, Heldenstatuen sowie Verpflegungsga-
rantien oder auch Leibrenten, die viele Heimatstadte gewahrten, war
es vor allem der 6ffentliche Ruhm, der den hohen Einsatz rechtfertigte.
Die Epinikien, in denen negative oder unangenehme Episoden der Her-
kunfts- und Mythengeschichten weitgehend ausgeblendet beziehungs-
weise allenfalls angedeutet wurden, bringen diese hochsten Formen of-
fentlicher Anerkennung — mehr oder weniger — kunstvoll zum Ausdruck.

Fiir uns sind die Siegesgesinge heute Teil eines verblassten kulturel-
len Erbes. Die Verbindung zum Mythos diente jedoch nicht allein der
kiinstlerischen Aufwertung des Lobgesanges, sondern betonte vielmehr
den rituellen Charakter der gesamten Auffithrung. Indem die Epinikien-
dichter sich auf mythische Inhalte und Erzahlungen bezogen und die-
se je nach Bedarf und Anlass variierten, hoben sie die fiir das Selbstver-
stindnis der Griechen iiber Jahrhunderte bedeutsamen Uberlieferungen
dauerhaft ins Bewusstsein. Hierbei war nicht entscheidend, dass die my-
thischen Geschichten wortgetreu wiedergegeben wurden. Wichtiger war
vielmehr, ihre Vieldeutigkeit aufzunehmen und in Worte zu fassen, um sie
an die Gegenwart anschliefSen zu konnen. Auf diese Weise blieben die ge-
meinsamen Traditionen lebendig und mit den Wettkimpfen verbunden.

deutlichen Machtverschiebung zugunsten der drmeren Bevolkerung. Hier-
zu gehorte vor allem die Anerkennung der politischen Gleichheit aller Voll-
biirger (isonomia) sowie das Recht der freien politischen Rede (isegoria).

498 Siehe dazu weiter oben Anm. 73. Kurke vertritt demgegeniiber die Ansicht,
dass die Epinikien vor allem der Wiedereingliederung der Agonalsieger
in die Biirgerschaft ihrer Heimatpolis dienten. Vgl. Kurke 2013. Dagegen
spricht, dass zahlreiche Auftraggeber — wie etwa Hieron oder Alkibiades —
ihre Erfolge und Siegeslieder gezielt zur eigenen Machtdemonstration und
Herrschaftsausweitung verwendeten. Zu Alkibiades sieche dazu weiter oben
Anm. 386.

148

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MYSTERIENSPIELE

Damit wurden sie Teil einer »kulturellen Strategie«+°, fur die nicht ent-
scheidend war, dass diejenigen, die sie verwendeten, auch wussten, was
sie taten. Ahnlich wie Rituale fiir die sie Praktizierenden hiufig vieldeu-
tig und undurchsichtig bleibense, gilt auch fiir die in den Siegesliedern
verarbeiteten Mythen, dass ihre Wirkung auf die Zuhorer wichtiger war
als ihr Verstdndnis. In Verbindung mit Musik und Tanz gehorten die Epi-
nikien trotz ihrer spiten Entstehungszeit daher durchaus zu den Myste-
rienspielen des Altertums.

Es ist wichtig daran zu erinnern, dass die Zeitspanne zwischen Wett-
kampf und Auffiihrung in der Regel nur kurz war. Daher ist es wahr-
scheinlich, dass entsprechende Auftriage bereits vor Austragung der Wett-
kampfe vergeben wurden. Anders hatten Siegeslieder von zum Teil hoher
Komplexitit und Differenziertheit kaum rechtzeitig vollendet werden
konnen. Hinzu kam die Inszenierung vor Ort, die ebenfalls einstudiert
werden musste, wobei Einzel- und Chorgesang sowie Tanz und Musik
aufeinander abzustimmen waren. AufSerdem ist fiir die meisten Siegeslie-
der anzunehmen, dass der jeweilige Auftraggeber fiir den Inhalt bestim-
mend war, so dass die Auffithrungen durchaus gewisse Ahnlichkeiten zu
dem zur selben Zeit beachtlich sich entwickelnden griechischen Theater
aufweisen. Doch im Unterschied zum Theaterspiel, das im funften vor-
christlichen Jahrhundert seinen Hohepunkt erreichte, waren die Auf-
fithrungen der Siegeslieder gebunden an die panhellenischen Wettkamp-
fe. Auch wenn es sich hierbei ebenfalls um originire Kultfeste handelte
und beispielsweise fiir Olympia nachgewiesen ist, dass die Darbringung
von Opfergaben sowie die Feier der Sieger in einem theatrons°® stattfan-
den, hatten diese Auffihrungspraktiken nur wenig gemein mit den frii-
hen Chorliedern (dithyramben), die aus den Dionysosfeiern erwachsen
sind.s°* Wahrend bei den Kultfeiern des Dionysos Erlosung vom Leid da-
durch gesucht wurde, dass man sich der schwirmenden Raserei hingab,
dominierten bei den panhellenischen Festen die Tugenden der Selbstbe-
hauptung und Selbstbewihrung. Zwar blieben, wie gesehen, auch die
siegreichen Athleten den schicksalhaften Miachten ausgeliefert und in
ihre Herkunftsbeziehungen eingebunden, allerdings setzten sie sich dabei

499 Vgl. dazu Burkert 2009, S. 96.

500 Vgl. ebda., S. 95 und S. 96.

sor Anders als in Delphi, wo zu Ehren des Gottes Apollon die musischen Dar-
bietungen im Mittelpunkt standen, fir die ein entsprechender Auffiihrungs-
ort angelegt worden war, dominierten in Olympia seit dem achten vor-
christlichen Jahrhundert die athletischen Wettbewerbe. Ein theatron konnte
dennoch nachgewiesen werden. Das olympische Theater befand sich auf
dem zentralen Altarplatz, nordostlich des Zeustempels, begrenzt durch die
Schatzhausterrasse im Norden sowie die spéter angelegten tribiinenartigen
Aufschiittungen im Osten. Vgl. dazu Sinn 1996, S. 54-57.

502 Siehe dazu weiter oben Anm. 273 bis Anm. 288.

149

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

stets selbst aufs Spiel, um einen gunstigen Platz innerhalb dieses Ord-
nungsgefiiges zu gewinnen. Der Zusammenhang von »Adel, Reichtum
und Trefflichkeit« wurde auf diese Weise gestarkt, und die Unterordnung
unter die hoheren Michte blieb gewahrt: »Die Gotter sind es, die sich
freuen, wenn sie von den Menschen geehrt werden«s5°3. Doch war der
Weg bereits gebahnt, hochste Anerkennung und Ehre vor allem fiir sich
selber zu erringen, das heift die Erlosung vom Leid nicht mehr durch di-
onysische Verzauberung und Selbstaufgabe, sondern durch apollinische
»Individuation«s°* und Vervollkommnung zu erstreben.

Ubrigens beschrieb die Theaterkunst einen dhnlichen Weg. Die tragi-
schen und komodiantischen Inhalte, die seit dem fiinften vorchristlichen
Jahrhundert auf die Bithne gebracht wurden, dienten immer weniger
kultischen Zwecken als vielmehr der Selbstvergewisserung, Reprasen-
tation und Machtdemonstration der Polisbiirger. Noch standen in den
Tragodien des Aischylos, Sophokles oder Euripides die Protagonisten
einem Chor gegeniiber; aber vermutlich war dieser bereits weitgehend
verstummt und antwortete dem Schauspieler nur noch gelegentlich.
Der Chorgesang, der einstmals wichtiger war »als die eigentliche >Ak-
tion««5°s, trat zunehmend in den Hintergrund. Folgt man Nietzsche, so
war die Szene des dionysischen Theaters »nur als Vision gedacht«, die
der Chor aus sich heraus »mit der ganzen Symbolik des Tanzes, des To-
nes und des Wortes«5°¢ erzeugte. Und die im Gefolge des Dionysos auf-
tretende Figur des Satyrs, als der »tumbe Mensch« im Gegensatz zum
Gotte«, der zugleich » Abbild der Natur und ihrer stirksten Triebe«5°7
war, wurde im athenischen Theater der klassischen Zeit bereits zum hei-
teren Held, der vorwiegend absonderliche Aufgaben erfiillen musste, um
die Zuschauer zu unterhalten. Aus der » Vision« des dionysischen Chor-
gesangs und der Figur des phantastischen Satyrs entstand im griechi-
schen Theater der klassischen Zeit schlieSlich das Satyrspiel als behag-
liche Erginzung zu den kathartisch wirkenden Tragédiens®®, die vom
Publikum zwar als trostlich aufgenommen wurden, jedoch bereits als
schwer verdaulich galten. In jedem Fall war das Drama auf seinem Ho-
hepunkt im fiinften vorchristlichen Jahrhundert zwar noch darum be-
miiht, die mythischen Stoffe kunstvoll zu verarbeiten; als »apollinische
Versinnlichung dionysischer Erkenntnisse und Wirkungen« war es je-
doch, folgt man darin Nietzsche, »wie durch eine ungeheure Kluft vom

503 Burkert 2009, S. 181.

504 Hier in Anlehnung an Nietzsche 1983, S. 621.

sos Ebda., S. 614.

506 Ebda.

507 Vgl. ebda. Nietzsche sieht die Figur des Satyrs als »Symbol« der Natur
»und zugleich Verkiinder ihrer Weisheit und Kunst: Musiker, Dichter, Tdn-
zer, Geisterseher in einer Person«. Ebda.

508 Siehe dazu weiter oben Anm. 268.

150

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MYSTERIENSPIELE

Epos abgeschnitten«5*, Dies gilt in ahnlicher Weise auch fur die Epini-
kien, die gerade nicht wegen ihrer vorgeblichen Nihe zum Mythos, son-
dern wegen ihren mythologischen Anleihen und opaken Reminiszenzen
als Mysterienspiele aufzufassen sind.

(b) Neben den festlichen Liedern gehoren auch die scheinbar neben-
siachlichen ludischen Elemente der Alltagswelt zu den Mysterienspielen.
Dies gilt sogar in zweifacher Hinsicht, sofern spielerische Tatigkeiten
entweder mythische Beziige direkt aufnehmen oder aber — und hierin
zeigt sich ihr praktischer Realititseffekt — Ordnungsmuster der Alltags-
welt wiederholen und variieren, die tiblicherweise unausgesprochen blei-
ben. »Spiele enthalten Ordnungsprinzipien aus der Erfahrungswelt, aus
der ersten Welt, auf die sie, als eine zweite Welt, Bezug nehmen. In ihnen
zeigt sich die Art und Weise, wie sich die jeweilige Kultur organisiert. «5*°
Spiele mogen trivial und nebensachlich erscheinen, weshalb ihnen insbe-
sondere in kulturhistorischen Studien bisher vergleichsweise wenig Auf-
merksamkeit geschenkt wurde. Allerdings liegt ein wichtiger Grund fuir
dieses Defizit vor allem darin, dass die Spiele der Antike heute nicht in
ihrer praktischen Ausfuhrung beobachtet werden konnen, sondern sich
nur indirekt tiber iiberlieferte Quellen erschliefSen lassen. Doch dhnlich
wie schlieSlich auch die Geschichtsschreibung nach ihrer sozialwissen-
schaftlichen Erweiterung den menschlichen Korper fur sich entdeckt hat-
tes', ist bereits erkennbar, dass die Spiele der Menschen’'* auch in der
kulturhistorischen Forschung zunehmend Beachtung finden.

Ein anspruchsvoller Ansatz in dieser Hinsicht findet sich bei Leslie Kur-
ke, die die Spiele der griechischen Antike weder »fur sich«, als vonein-
ander isolierte Phinomene, noch »an sich«, als Reflexe objektiver Exis-
tenzbedingungen, analysiert. Unter Bezugnahme auf die Soziologie der
symbolischen Formen’'s geht Kurke stattdessen davon aus, dass die Spie-
le des Altertums vielmehr als symbolischer Ausdruck fiir soziale Verhilt-
nisse und ihren jeweiligen Verkorperungen zu verstehen sind.s* In diesem

509 Nietzsche 1983, S. 613.

s10 Gebauer/Wulf 1998, S. 188 (Hervorhebungen im Original).

s11 Bereits 1837, also etwa einhundert Jahre vor der sozialwissenschaftlichen
Erweiterung der Historiographie durch Marc Bloch, Lucien Febvre, Marcel
Mauss, Norbert Elias und anderen, bezog sich Jules Michelet explizit auf
den Menschen als »Wesen von Fleisch und Blut«, dessen Arbeiten und Lei-
den er darzustellen beabsichtigte. Vgl. Michelet 1846, S. 52.

512 Hier in Anlehnung an den unter diesem Titel ausgefithrten Versuch von Ro-
ger Caillois, eine »vom Spiel ausgehende Soziologie« zu entwickeln. Vgl.
dazu Caillois 1960, S. 66.

513 Vgl. Bourdieu 1994.

514 So bewirken die Spiele der Griechen laut Kurke »a way of thinking con-
cretely about self and other, embodiment and disembodiment, and the rela-
tion of the body to symbolic order«. Kurke 1999, S. 248.

I51

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Sinne werden die zu untersuchenden Spielpraktiken nicht einfach als ar-
bitrar angenommen und vorausgesetzt, sondern als aufeinander verwei-
sende Elemente homologer Erscheinungsformen gefasst, deren Bedeutung
sich erst in ihrem wechselseitigen Zusammenhang erschlieft.s”s Um also
zu verstehen, wie einzelne Spielpraktiken und ihre sozialen Entstehungs-
bedingungen aufeinander bezogen sind, bleibt aufzuzeigen, wie die grie-
chischen Pro- und Antagonisten ihre Welt machten und dabei zugleich
von ihr gemacht wurden. Denn wenn es stimmt, dass Spiele nicht nur fiir
sich selbst stehen und Spieler niemals nur fiir sich selbst agieren, sondern
trotz relativer Autonomie »zugleich Bezug auf eine (oder mehrere) Welt
(oder Welten) aufSerhalb des Spiels nehmen«s*$, dann gewihren Spiel-
praktiken ebenso Einsicht in soziale Alltagsgewohnheiten und Organisa-
tionsstrukturen. Diese Art des Zugangs weist somit tiber das blofse Inter-
esse an einer historiographischen Rekonstruktion besonderer Spiel- und
Praxisformen hinaus.

Folgt man der Analyse von Kurke, so lassen sich drei typische Spielfor-
men voneinander unterscheiden, die als »games of embodiment«, »games
of chance« sowie »games of order«5'7 charakterisiert werden und de-
ren Auftreten und Entwicklung einhergeht mit den politischen, sozialen
und okonomischen Veranderungen insbesondere seit dem siebten und
sechsten vorchristlichen Jahrhundert. Die »games of embodiment« be-
sitzen eine lange Tradition, die im heroischen Zeitalter und den hieran

515 Bourdieu spricht in diesem Zusammenhang von einem »Bezugssystem drit-
ter Ordnung, von dem aus sich die Einheit sowohl der Praxis und der Vor-
stellungen, die deren Richtung bestimmen oder mit ihr einhergehen, wie
auch der objektiven Struktur des Relationssystems, innerhalb dessen diese
Praxis sich vollzieht, zu erkennen gibt«. Bourdieu 1994, S. 38. Auch wenn
diese relationale Betrachtungsweise es ermoglicht, »die Erfahrung dieser Be-
ziehungen besser zu begreifen als diese Erfahrungen sich selbst« — vgl. ebda.
— bleibt fur Bourdieu der Versuch dennoch aussichtslos, »jedes symbolische
Element auf das komplette System der Erscheinungen zu beziehen, dem
es erst seinen wahren Sinn verdankt«. Vgl. ebda., S. 13. Dementsprechend
kommt auch Kurke zu dem Schluss, dass Spiele als kulturelle Praxisformen
zwar wertvolle Riickschliisse auf ihre Entstehungsbedingungen zulassen, die
jedoch unvollstindig bleiben fiir die Beantwortung der Frage, wie »cultural
formations produce the practical apparatus through which they perpetuate
themselves«. Vgl. Kurke 1999, S. 298. Doch wihrend Bourdieu aus soziolo-
gischer Perspektive, wie angedeutet, diese Unvollstindigkeit als notwendig
begreift, da auf unser Beispiel tibertragen Spielpraktiken und Strukturbedin-
gungen nicht ineinander aufgehen, spricht Kurke historiologisch skeptisch
von »a kind of social alchemy impossible to reconstruct in retrospect«. Vgl
ebda.

516 Vgl. Gebauer/Wulf 1998, S. 195.

517 Kurke 1999, S. 298.

I52

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MYSTERIENSPIELE

anschliefenden Gesangen des Homer wurzeln. Am Beispiel des Boxkamp-
fes zwischen dem Bettler Iros und dem verkleideten Odysseus, bei dessen
Riickkehr an den eigenen Hof, wurde bereits deutlich, wie der Held un-
ter Einsatz seines Korpers Mannesmut (andreia) und Stolz (thymos) be-
weist.5*® Die scheinbar natiirliche Uberlegenheit, List und Stirke, die im
ungleichen Kampf demonstriert wird, entspricht der Vorstellung, wonach
die Vortrefflichkeit des Adels an den Korper selbst gebunden ist und in
kriegerischen sowie athletischen Praktikens™ offentlich beglaubigt wird.
Herausgehoben wird die herrschaftliche Korperlichkeit und noble Hal-
tung des Helden im Epos zudem dadurch, dass die Belagerer und Freier
Penelopes sich ihre Zeit mit »disembodied or symbolic games«5*° vertrei-
ben. Bei Wieland findet sich hierfir die folgende Beschreibung:

»Es waren namlich hundert und acht edle Herren, teils aus Ithaka teils
aus den nachst gelegenen Inseln, welche auf die Gemahlin und die Guter
des Ulysses Anspruch machten; und eben so viele Pessi, d. i. lingliche,
unten viereckige, und oben zugerundete Steine, brauchten sie zu diesem
Spiele. Die Freier stellten sich in zwei Reihen gegen einander iiber, vier-
undzwanzig gegen vierundzwanzig, und eben so wurden auch ihre Stei-
ne gesetzt, so dass zwischen den beiden Schlachtordnungen ein leerer
Platz blieb, in dessen Mitte ein besonderer Stein gesetzt wurde, der den
Namen Penelope bekam. Diese Penelope war nun das Ziel, wonach die
Herren in einer bestimmten Entfernung werfen mussten (...).5*!

Fiir dieses Spiel der Freier benotigte man keine korperliche Kraft, son-
dern nur Geschicklichkeit und etwas Gliick. Zwar ging es bei diesem
symbolischen Wettbewerb um nicht weniger als um die Aussicht auf die
Hand Penelopes und damit auch das Hab und Gut des Odysseus, doch
war der hierfiir zu erbringende Einsatz eines Aristokraten nicht wiirdig.
Und so verwundert es nicht, dass der von Penelope schlieSlich selbst
ausgelobte Kampfpreis, der darin bestand, den Bogen des Odysseus zu
spannen und »den Pfeil durch simtliche Axte zu schieffen«5*2, von kei-
nem der Freier errungen wurde, da es ihnen an Ubung und Stirke man-
gelte. Odysseus, dem dies sogleich gelang, verhohnt daraufhin die Be-
lagerer, die ihn zuvor verspottet hatten, indem er seinem Sohn den nun
folgenden Freiermord mit folgenden Worten ankiindigt: »Nun ist’s Zeit,
ein Nachtmahl hier den Freiern zu riisten,/ Mitten bei Tag, und tiber-
drein viel andere Kurzweil,/ Leier und sufsen Gesang; denn die sind Wiirze

518 Siehe dazu weiter oben Anm. 247 und Anm. 248.

519 Zum Ringkampf des Odysseus beim Bestattungsfest des vor Troja gefalle-
nen Patroklos sowie zu den athletischen Wettkampfen des Helden bei den
Phaieken siehe weiter oben Anm. 256.

520 Kurke 1999, S. 256.

521 Wieland 1840, S. 80.

522 Homer 1962, Odyssee, S. 292 (XXI. Gesang, 76).

153

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

des Mahles««523, Mit brutaler Ironie spielt der Held damit auf das Verhal-
ten der Freier an, die wiahrend der Belagerung »zehrend mit Schimpf und
Schanden herum durchs schone Gehofte,/ Und erschopfen den Wein und
fressen die samtliche Nahrung«s*+. Indem Odysseus ankiindigt, den Frei-
ern ein »Nachtmahl« am hellen Tag zu bereiten, bringt er zum Ausdruck,
dass er ihnen zuriickzahlen wird, was ihm selbst angetan wurde. Hierfiir
sollen die Freier geschlachtet werden, so dass der Held den Genuss emp-
finden kann, den die Belagerer zuvor bei den kurzweiligen Banketten und
Belustigungen auf seine Kosten fiir sich beansprucht haben. Der Held tritt
hier als vitaler Richer auf, der seine Ehre kraft seiner kérperlichen Uberle-
genheit wiederherstellt, wohingegen die Freier zuvor beim Gliicksspiel ihre
Mannlichkeit unter Beweis zu stellen versuchten. Der Gegensatz zwischen
dem korperlich gebundenen Ideal der griechischen Elite und der symbo-
lischen Bedeutung des Gliick-spiels beim Wettbewerb um die Gunst Pe-
nelopes wird unmittelbar deutlich: Wahrend Odysseus fur seine helden-
haften Taten noch sich selber riskieren und aufopfern muss, konkurrieren
die Freier miteinander, indem sie an ihrer statt kegelartige Figuren (pes-
si) verwenden, die sie moglichst geschickt ins Ziel zu bringen versuchen.

Die »games of embodiment« veranderten sich in der Folgezeit da-
hingehend, dass sie immer seltener »auf Leben und Tod« ausgefiihrt
wurden. Neben der Teilnahme an athletischen Wettkiampfen und Festen
sowie der Schulung aristokratischer Tugenden und korperlicher Fertig-
keiten auf den palaistren beziehungsweise gymnasia, die mit dem Ziel
verbunden waren, das Schicksal zu beeinflussen und den géttlichen Wil-
len herauszuforderns®s, gewannen im Ubergang zum klassischen Zeital-
ter vergleichswies friedliche Spiele an Bedeutung. Auch diesen lag schon
eine gewisse Tradition zugrunde. So berichtet in einer der frithesten
Quellen Homer von einem Tanzspiel mit Ball, das die beiden Jiinglinge
Halios und Laodamas am Hofe des Phaiekenkonigs Alkinoos zu Ehren
des Gastes Odysseus auffiithren:

»Sie aber liefen und nahmen zur Hand die prichtige Kugel,/ Purpur-
farb, die Polybos selbst, der Meister, gefertigt./ Einer nahm sie und warf
sie hinauf in die dimmernden Wolken,/ Weit nach hinten gebeugt./ Der
andere schwang sich vom Boden,/ Springend, und griff sie leichtlich im
Sprung, hoch iber der Erde./ Da sie nun Wurf und Sprung steilauf in
den Liften gewiesen,/ Tanzten die beiden hernach auf der Vielernihre-
rin Erde,/ Immer von neuem verianderten Schritts. «5%6

523 Homer 1962, Odyssee, S. 301 (XXI. Gesang, 428-430).

524 Homer 1962, Odyssee, S. 223 (XVI. Gesang, 109-110).

525 Siehe dazu weiter oben die entsprechenden Ausfiihrungen zum » Athletis-
mus« (Kap. 4) sowie zu den »Poliswelten« (Kap. 5).

526 Homer 1962, Odyssee, S. 108 (VIII. Gesang, 372-379). Neben dem
Tanzballspiel im hofischen Umfeld, finden sich zahlreiche Darstellungen

154

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MYSTERIENSPIELE

Hier geht es leicht ersichtlich nicht um Kampf und Uberbietung, son-
dern es dominieren Schonheit und Grazie. Betont wird dementspre-
chend die Ehrfurcht vor den gottergleichen, anmutigen Bewegungen
und damit das erotische Element des Spiels selber. Literarisch galt der
Ball als Symbol der Liebe, und der Gott der Leidenschaft und des Ver-
langens wird in bildlichen Darstellungen und Skulpturen hiufig mit ei-
nem Ball prisentiert. Die Betrachtung der beiden anmutigen Jiinglinge
am Hofe des Phaieckenkonigs 6ste nicht nur Begeisterung bei den Zu-
schauern aus, sondern ebenso Liebessehnsucht. Dies riihrt daher, dass
die Ballspielenden im heiratsfiahigen Alter sich befanden — also ungefahr
zwischen vierzehn und achtzehn Jahren — und damit nach griechischer
Idealvorstellung zwar korperlich entwickelt, ihrer Sexualitit sich je-
doch noch nicht ganz bewusst waren. Diese doppelte Eigenschaft kind-
licher Unbekiimmertheit bei fortgeschrittener korperlicher Reife weckte
vor allem das mannliche Begehren. Hierzu passt, dass der Ball als Spiel-
zeug von Madchen und Jungen am Ende der Kindheit der Gottin Arte-
mis beziehungsweise dem Gott Hermes geweiht wurde, da die langsam
schwindende Naturlichkeit der Bewegungen sowie die Leichtigkeit des
Spiels mit Eintritt in das Erwachsenenalter durch andere Anforderun-
gen ersetzt wurden. Wer jedoch im edlen Spiel sich bewahrte und den
tugendhaften Anforderungen gerecht wurde, der erschien von den Got-
tern berufen, spiter auch tiber andere zu herrschen. Umgekehrt galt al-
lerdings auch, dass »(t)hose who committed errors or mistakes in play,
whose form wasn’t perfect, were reproved and humiliated by identifi-
cation with the most ungainly and graceless of animals«5*7.

In einem anderen »game of embodiment« wurde diese Form der An-
erkennung beziehungsweise Zuriickweisung unmittelbar spiirbar. Ein
beliebtes Wettspiel, das hdufig von Midchen gespielt wurde, war der
so genannte ephedrismos. Bei diesem Spiel warf man Balle oder Stei-
ne moglichst nah in Richtung eines Zielsteines — dhnlich wie beim heu-
tigen Boule- oder Bocciaspiel. Die Verliererin nahm anschliefSend die
Gewinnerin huckepack und trug sie auf diese Weise auf ihrem Riicken
zum Zielstein. Dieser Teil gab dem Spiel seinen Namen, denn ephedris-
mos bedeutet tibersetzt so viel wie »darauf sitzen«.5*® Um den Ablauf
zu erschweren, wurden der Tragerin mitunter die Augen zugehalten, so
dass sie ihren Weg ertasten musste. Doch unabhingig von der jeweiligen
Art der Ausfithrung dieses Spiels machte die Position auf dem Riicken

prellballspielender, jonglierender und zielwerfenden Jungen und Madchen.
Die hierbei verwendeten Bille waren vergleichsweise schlicht konstruiert.
Sie bestanden aus Rosshaar oder Pflanzenfasern, die mit einfachen Stoff-
streifen oder Lederresten umwickelt waren. Vgl. dazu Harris 1972, S. 79.
527 Vgl. Kurke 1999, S. 278.
528 Zu den unterschiedlichen Varianten dieses Spiels vgl. Mandel 1999.

155

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

der Verliererin den Triumph der Siegerin fur alle deutlich sichtbar. Fiir
die Variante des ephedrismos als Jungenspiel ist zudem tberliefert, dass
der Sieger basileus (»Konig«) und dessen Triger onos (»Esel«) genannt
wurde.

Auch wenn es sich hierbei scheinbar »nur« um spielerische Formen
handelt, werden die Strategien der Uber- und Unterordnung, der Beherr-
schung und der Ehrgewinnung beziehungsweise des Ehrverlustes, die
fur die Strukturen der sozialen Welt fundamental sind, im Modus des
»So tun als ob« praktisch eingetibt und einverleibt. Der »Konig« thront
oben, weil er dazu berechtigt erscheint, und der »Esel« tragt seine Last,
weil er sich weniger geschickt angestellt hat und nun sein Schicksal an-
nehmen muss. Folgt man Bourdieu, so handelt es sich bei derartigen
Spielen um wirksame Einpriagungsweisen, »die unter dem Deckman-
tel der Spontaneitit dennoch strukturale Ubungen darstellen mit dem
Ziel, die eine oder andere Form praktischer Beherrschung weiterzuge-
ben«5*. Gegensatzpaare wie »oben« und »unten«, »gebeugt« und »ge-
rade«, »leicht« und »schwer «, die gleichermafSen gesellschaftlich bedeut-
sam sind, werden somit auf spielerische Weise angeeignet, ohne dass das
ihnen zugrunde liegende »Referenzschema fiir die Ordnung der Welt«s3°
den Beteiligten bewusst ist. In diesem Sinne »findet sich die gesamte Mo-
ral des Ehrverhaltens in der korperlichen Hexis zugleich symbolisiert wie
realisiert«53*. Anders gesagt werden im Spiel gesellschaftlich relevante
Dispositionen eingetuibt und einverleibt, die zugleich tiber das Spiel selbst
hinausweisen. Von den Beteiligten wird nur verlangt, dass Spiel zu spie-
len und seine Logik zu befolgen. Die dabei ausgebildeten elementaren
Korpererfahrungen und impliziten Haltungen bringen schliefSlich Spiel-
und Alltagswelt wie auf wundersame Weise zusammen, indem die der
Spiellogik vorausliegenden gesellschaftlichen Positionen und Wertungen
— wie die »Ehre« (time) des »Konigs« (basileus) und die »Unterwiirfig-
keit« (tapeinophrosyne) des »Unfreien« (banausos) — praktisch eingetibt
und spielerisch ausgefithrt werden.

Erginzt werden diese nur scheinbar bedeutungslosen Kinder- und Ju-
gendspieless* durch andere Unterhaltungsformen, die eine offensichtlich
padagogische Funktion erfiillen. Hierzu zahlen insbesondere die 6ffentli-
chen Hahnenkampfe, die bei den aristokratischen Jugendlichen sehr be-
liebt waren und sich bis heute vor allem in Asien und Lateinamerika grofSer
Beliebtheit erfreuen. Hihne, die vermutlich erst im achten vorchristlichen

529 Bourdieu 1976, S. 192.

530 Ebda., S. 193.

531 Ebda., S. 195 (Hervorhebungen im Original).

532 Hierzu zdhlten aufSerdem Wiirfelspiele, Reifenspiele, Schaukelspiele, Kreisel-
spiele, Abzahlspiele, Wettspiele, Raufspiele, Puppenspiele etc. Vgl. ausfithr-
lich dazu Backe-Dahmen 2008.

156

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MYSTERIENSPIELE

Jahrhundert aus Sudostasien eingefithrt und in Griechenland heimisch
wurden, galten ihren stolzen Besitzern als Vorbild fur Selbstgefalligkeit,
Tapferkeit, Mut und Einsatzbereitschaft. Sie wurden offentlich herumge-
tragen, umsorgt und wie ein kostbares Statussymbol behandelt. In anti-
ken Bilddarstellungen werden kampfbereite Hihne haufig mit gesenkten
Kopfen, aufgestellten Kimmen, gestraubten Nackenfedern und gebldhten
Kehllappen dargestellt, fest entschlossen, sich einer nahenden Auseinander-
setzung zu stellen.s33 Wihrend die »Streithdhne« aufeinander losgelassen
wurden, blieben die aristokratischen Jiinglinge unversehrt. Zwar zeigten
sie sich aufgebracht, besorgt und engagiert, aber sie traten nicht selber in
den Ring. Thre aufs Spiel gesetzte Ehre wurde durch die kimpfenden Hah-
ne verteidigt. Fir die Besitzer blieben die Folgen des Kampfes damit iiber-
schaubar, auch wenn Sieg und Niederlage durchaus starke Triumph- be-
ziehungsweise Unterlegenheitsgefuhle auslosen konnten.

Wichtig fiir den hier verfolgten Zusammenhang ist, dass bei den Hah-
nenkampfen Ehre und Prestige symbolisch zur Auffihrung gebracht
werden konnten, die im sozialen Alltagsleben mit seinen Interdependen-
zen, Rivalititen und Rangabstufungen ebenso bedeutsam waren. Indem
die Hihne gegeneinander kampften, war es den Spielern moglich, ohne
Gefahr fiir Leib und Leben, ihre Leidenschaften auszukosten. Gunst und
Missgunst, Zuneigung und Ablehnung, Liebe und Hass — die am Kampf-
geschehen Beteiligten konnten eben jenen Gefiihlen freien Lauf lassen,
die in ihrer alltdglichen sozialen Praxis eine nicht selten folgenschwe-
re Rolle spielten. Und da Spiel- und Alltagswelt zumindest vordergriin-
dig voneinander getrennt waren, sofern anstelle der emotionsgeladenen
Junglinge »nur« deren Schiitzlinge gegeneinander kdmpften, blieb das
Geschehen ohne direkte Wirkungen fiir die Alltagspraxis. Indirekt frei-
lich wurde die Alltagswelt hierdurch sogar noch gestirkt, da die inter-
nen Begleitumstande des Kampfgeschehens dhnliche Muster bedienten
und verstirkten, die auch aufSerhalb dieses symbolischen Zwischenspiels
zur Auffithrung gelangten.s3+

Ein weiterer verstirkender effet de réel ist darin zu sehen, dass
die Hahnenkampfe als offentliche Schaukdmpfe inszeniert wurden.
Nach den Perserkriegen fanden in Athen »gesetzlich festgeschriebene

533 Vgl. dazu die entsprechenden Abbildungen und Erlauterungen von Braun
2004, S. 403—406. Zu den homoerotischen Anspielungen des Hahnen-
kampfrituals vgl. ebda., S. 402.

534 Hier zeigen sich durchaus Parallelen zu den balinesischen Hahnenkdmpfen
aus der heutigen Zeit: »Die am Hahnenkampf Beteiligten glauben im Spiel
an dieselben Prinzipien wie in ihrer alltdglichen sozialen Praxis. Es ist die-
ser Glaube, der im Spiel die Emotionen intensiviert. Alltag und Spiel unter-
stiitzen sich gegenseitig. Uber die Emotionen verstirkt das Spiel den Glau-
ben an die Organisationsprinzipien nicht nur des Spiels, sondern auch jene
der Alltagswelt.« Gebauer/Wulf 1998, S. 198.

157

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Hahnenkampfe statt, bei denen alle wehrfahigen jungen Manner, die
Epheben, zuschauen mussten«535. Der Grund hierfiir bestand darin, dass
die kiinftigen Krieger sich ein Beispiel nehmen sollten an der Uberheb-
lichkeit, Unerschrockenheit und Unbeugsambkeit der Tiere. Da die Hah-
nenkampfe bis »aufs Blut« ausgetragen wurden, war eine Niederlage fiir
den Besitzer allerdings nicht nur schmachvoll und mit dem Verlust seines
Tieres verbunden; dariiber hinaus wurde der Tod eines Hahns im Kampf
als Opfergabe fiir die Gemeinschaft angesehen. Die Weihung wertvoller
Gegenstinde war in der griechischen Antike eine geldufige Praxis und
erfullte unter anderem den Zweck, die gefihrdete eigene Existenz oder
die des sozialen Verbandes zu schiitzen.s3¢ In diesem Sinne lasst sich der
Tod eines Hahns als pars pro toto — Opfer deuten, das dem Besitzer
zwar keine Anerkennung einbrachte, da es aus einer Niederlage hervor-
ging, jedoch auch nicht nutzlos war, da es der Gemeinschaft diente. Ne-
ben der Wirkung des Kampfspektakels als anschauliches Vorbild fiir die
kuinftigen Krieger, diente das Hahnenkampfritual somit auch der kollek-
tiven Angstabwehr, sofern der Tod eines Tieres die Schrecken tatsachli-
cher Kriege bannen sollte. Auch dies zeigt, wie eng Spiel- und Alltags-
welt miteinander verflochten waren, ohne dass diese Verbindungen den
Betroffenen selbst gelaufig sein mussten. Die Ausfithrung unterschiedli-
cher Spielpraktiken und Kampfrituale reichte bereits aus, den impliziten
Glauben an die Alltagswelt zu bestarken.

Am Beispiel des Spiels der Freier um die Gunst Penelopes wurde be-
reits deutlich, dass unter den Aristokraten des griechischen Mittelalters
der spielerische Einsatz von Gliick und Geschicklichkeit gegeniiber dem
energischen Gebrauch des eigenen Korpers vergleichsweise gering ge-
schitzt wurde. Reine Gliicksspiele, wie das Knobeln mit eigens dafiir
angefertigten Wiirfeln aus Ton, Bronze oder Glas (kyboi) beziehungs-
weise mit den linglichen Sprunggelenksknochelchen von Schafen oder
Ziegen (astragaloi), dienten vor allem der Ablenkung sowie dem Zeit-
vertreib. Auch wenn die Zahlenwerte der gegentiberliegenden Seiten der
kyboi und astragaloi immer die Gesamtsumme sieben ergaben, finden
sich keine direkten Hinweise auf hiermit verbundene magische Zahlen-
vorstellungen.s3” Die Wiirfelspiele mogen geeignet gewesen sein, Neme-
sis als Gottin des unverdienten Gliicks herauszufordern, so dass es vor
allem Kinder waren, die sich am blinden Zufall ergotzten. Und so ver-

535 Braun 2004, S. 406.

536 Siehe dazu weiter oben die entsprechenden Ausfithrungen zu den griechi-
schen »Opfermythen« (Kap. 3).

537 Nach verbreiteter antiker Auffassung setzen sich die materiellen Dinge aus
den vier Elementen Feuer, Erde, Wasser und Luft zusammen; Korper, Geist
und Seele stehen fur die drei menschlichen Wesensziige. In der Zahlenmystik
der Pythagoreer wurde die Zahl »Sieben« dementsprechend als Ausdruck
der gesetzlichen Lebensrhythmen verehrt.

158

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MYSTERIENSPIELE

wundert es nicht, dass die astralagoi zum wertvollsten Besitz eines Kin-
des gehorten. Der einfache Lohn des Zufalls stand einem Aristokraten je-
doch nicht gut an, da nicht der Beste, sondern der Gliicklichere den Sieg
davontrug, wodurch die natiirliche Uberlegenheit des Adels sogar infra-
ge gestellt wurde. Die allgemeine Gleichheit vor dem Spruch des augen-
losen Schicksals war daher eher eine Sache der Kinder (paidia), die sich
noch unbefangen der Willkiir des Zufalls beugten, ohne sich dagegen
aufzulehnen. Schulen konnten sie beim Wiirfelspiel zwar Eifer und Ein-
satz; eine »gerechte« Belohnung, die ihrer jeweiligen sozialen Stellung
entsprach, war hingegen nicht zu erwarten.

Widmeten sich Jugendliche oder Erwachsene dem Wiirfelspiel, so wur-
den sie schnell einer nachlissigen, unlauteren und lasterhaften Lebens-
filhrung verdachtigt.s3® Dies galt vor allem fir die Verwendung der ei-
gens hierfur angefertigten kyboi. Die Nutzung der natirlichen astragaloi
wurde demgegentuiber vor allem in aristokratischen Kreisen tiberwiegend
positiv gesehen. Da an zahlreichen Orakelstitten, vor allem in Kleinasi-
en, Vorhersagen und Schicksalsspriiche unter Zuhilfenahme der viersei-
tigen Wirfelknochen entschlusselt wurden, verkorperten die Orakelwiir-
fel eine andere Tradition und Ordnung, die vor allem in geometrischer
sowie archaischer Zeit das Denken und Handeln der Menschen ernst-
lich bestimmte:

»Together with their alignment with embodiment, astragaloi were strong-
ly associated with long-term transactional order — with those elements
perceived to be unchanging and constitutive of social and cosmic order.
Thus knucklebones were almost never discursively associated with gam-
bling for money and the other disembedded economic activities attendant
on gambling; instead, astragaloi seem to have been identified with sacri-
fice, with the gods and fate, with the dead, and with the innocent games
of children. «53

Folgt man dieser Einschitzung, so passten die »gottlichen Wiirfel« gut
zu der traditionellen Annahme einer natiirlichen Verkorperung aristo-
kratischer Ideale. Im Unterschied zu dem auf blofsem Zufall beruhenden
Wirfelspiel (kyboi), versprach die Verwendung der Wiirfelknochen, in
Verbindung mit der unsichtbaren Welt des Mythos und des Schicksals
treten zu konnen. Hiermit ist jedoch nicht der blinde Zufall beim kind-
lichen Wiirfelspiel gemeint, sondern der unvorhersehbare Einfluss der

538 So beklagt etwa der einflussreiche und um das 6ffentliche Wohl Athens be-
sorgte Rhetor Isocrates im Ubergang vom fiinften zum vierten vorchrist-
lichen Jahrhundert nachdriicklich den Verlust an Selbstkontrolle und Au-
tonomie unter den freien Minnern der Stadt, die sich nach seiner Ansicht
ungehemmt den Vergniigungen des Wiirfelns, Trinkens und Hurens ver-
schrieben hatten. Vgl. naher dazu Kurke 1999, S. 285-286.

539 Ebda., S. 288 (Hervorhebungen im Original).

159

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Schicksalsgottinnen (moiren), die die Gotter selbst beherrschten.s+ Die
Verwendung der astragaloi, die haufig von Opfertieren stammten, diente
somit nicht der einfachen Ermittlung blofser Zahlenwerte, anhand derer
Sieger und Verlierer in einem Gliicksspiel ermittelt werden konnten. Die
Orakelwiirfel galten stattdessen als sinnlich-magische Gegenstinde, die
einerseits mehr bedeuteten als das blofSe Knochenmaterial von Paarhu-
fern und andererseits weniger als das unbekannte Schicksal, auf das sich
die Tatkraft (energeia) des mythischen Bewusstseins richtete.s+ Auf-
grund dieser symbolischen Verbindung von konkretem Dingmoment
und abstraktem Bedeutungsmoment stand das »gottliche Wiirfelspiel«
folglich naher zur »eternal order of the gods, the dead, and the body«
als zu den kurzweiligen »games of chance«s+:, Ahnlich, wie die Got-
ter mit den Knochen der vor Troja gefallenen Helden ihr Spiel trieben
und sich am Schauspiel des todlichen Kampfes ergotzten, war es den
vornehmen Griechen gestattet, die »heiligen Wiirfel« einzusetzen, um
das Schicksal, die Gotter und die Toten anzurufen. Hierauf verweisen
auch die Namen, die fiir bestimmte Punktzahlen einzelner Wiirfe ver-
wendet wurden und die an bestimmte Gotter, Heroen, Konige, Aristo-
kraten und Hetdren erinnerten.s# Die unterschiedlichen Astragalspiele,
bei denen beispielsweise die Knochelchen moglichst geschickt in einem
Kreis zu platzieren waren (omilla) oder bei denen eine gerade oder un-
gerade Punktzahl erraten werden musste (astiasmos), waren nach aris-
tokratischem Spielverstindnis demnach kein blofler Zeitvertreib, son-
dern eine praktische Beglaubigung der von den Gottern eingesetzten
Ordnung. Der Unterschied zwischen kiinstlich hergestellten (kyboi) be-
ziehungsweise von Opfertieren entnommenen Spielsteinen (astragaloi)
war somit betrdchtlich; er begriindet sich darin, dass Zufall und Schick-
sal verscheiden waren.

An den so genannten »games of order«5#, bei denen ebenfalls kyboi
oder astragaloi eingesetzt wurden, lasst sich aufzeigen, wie das Schicksal
als mythisches Vermichtnis immer weiter zurtickgedriangt wurde. Aus
der Zeit zwischen 530 und 480 v. Chr. sind zahlreiche attische Vasenbil-
der uiberliefert, die in unterschiedlichen Variationen zwei Krieger zeigen,

540 Zur Herrschaft des Schicksals (moira) beziehungsweise der Schicksalsgot-
tinnen (moiren) siehe weiter oben Anm. 110 sowie Anm. 311.

541 Cassirer fasst diesen Gedanken folgendermafen: »Das positive Sein des em-
pirischen Objekts wird gleichsam durch eine doppelte Negation gewonnen:
durch seine Abgrenzung gegen das >Absolute« einerseits und gegen den Sin-
nenschein andererseits.« Cassirer 1994, S. 45.

542 Vgl. Kurke 1999, S. 295.

543 Vgl. ebda., S. 293. Hetdren waren im Unterscheid zu Dirnen im Altertum
sozial geachtet; durch die Verwendung ihres Namens beim Wiirfeln wurde
an das erotische Moment des Spiels appelliert.

544 Siehe dazu weiter oben Anm. 517.

160

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MYSTERIENSPIELE

die tiber einen Tisch gebeugt Spielsteine auf einem Brett bewegen. Es han-
delt sich hierbei vermutlich um die beiden Helden Achilleus und Aias, die
sich im Heerlager von Aulis, wo sich die Griechen zur Fahrt nach Troja
versammelten, die Wartezeit beim Brettspiel verkiirzt haben.s+ Die An-
griffswaffen noch zur Hand, nur Helm und Schild beiseite gelegt, sind
beide in ihr Spiel versunken. Auf einigen Darstellungen ist zudem die
Gottin Athene am vorderen Rand des Tisches, zwischen den beiden Hel-
den stehend, zu sehen, entweder als Mahnerin vor dem bevorstehenden
Kampf oder als Schiedsrichterin im Rahmen des Spiels. Gespielt wird ein
Brettspiel (pessoi), das zu dieser Zeit sehr beliebt und stark verbreitet war.
Der Name pessoi stand allerdings nicht nur fur das Spiel selber, sondern
bezeichnete ebenso die Spielsteine, das Spielbrett oder auch den Ort des
Spiels. Vermutlich handelt es sich bei dem Spiel der beiden Krieger um
das so genannte Funflinienspiel (pente grammai). Bei diesem Spiel waren
auf dem Spielbrett an beiden Enden je funf parallele Linien aufgezeich-
net, auf denen die jeweils fiinf Spielsteine der beiden Spieler, die aufgrund
unterschiedlicher Farben eindeutig zugeordnet werden konnten, aufge-
stellt wurden. Da den bildlichen Darstellungen nicht zu entnehmen ist,
wie das Spiel tatsichlich gespielt wurde, handelt es sich bei der nachfol-
genden Beschreibung nur um eine wahrscheinliche Wiedergabe des Ab-
laufs, dessen Deutung dementsprechend unter Vorbehalt steht:

»Zuerst wurde gewlrfelt und die geworfene Zahl dann in einen ent-
sprechenden Zug mit dem Spielstein umgesetzt. Die Kunst bestand da-
rin, von dem Wurf — sei er niedrig oder hoch — den bestmoglichen Ge-
brauch zu machen. Das Spiel vereinte also Zufall und Geschicklichkeit
und erforderte nach Platon (Staat 374 c), dass man sich bereits von Kin-
desbeinen an damit beschiftigte. «54¢

In einer der seltenen Beschreibungen des Spiels durch einen spiteren
Kommentator findet sich aufSerdem der Hinweis, dass die jeweilige Mit-
te der beiden Funferreihen »heilige Linie« (iera gramma) genannt wur-
de.s+” Es wird vermutet, dass ein Spielstein, der auf diese markante Linie

545 »Obwohl literarisch iiber ein Brettspiel zwischen Achill und Aias nichts be-
kannt ist, hat man verschiedentlich versucht, die Szene in einen epischen Zu-
sammenhang zu stellen. Athena erscheint vielleicht in einem nicht erhalte-
nen Epos, um die in ihr Spiel vertieften Helden zur Schlacht zu rufen. Das
Brettspiel ist in spateren Quellen mehrfach mit dem Trojanischen Krieg ver-
bunden worden, wenn auch Aias und Achill nicht namentlich genannt wer-
den.« Pfisterer-Haas 2004, S. 382. Dort finden sich auch verschiedene Ab-
bildungen von Vasenbildern der hier beschriebenen Szene.

546 Ebda., S. 384.

547 Vgl. Kurke 1999, S. 262. Zitiert wird dort eine Textpassage des griechischen
Sophisten Julius Pollux, der im zweiten nachchristlichen Jahrhundert gelebt
hat.

161

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

gesetzt werden durfte, als »Konig« (basileus) galt und damit an Bedeu-
tung gewann. Unklar ist jedoch, welche Vorteile sich dadurch eroffneten,
da offen ist, welche Spielziige ausgefiihrt und welche Spielziele verfolgt
wurden. Abgesehen davon ist jedoch davon auszugehen, dass neben den
unkontrollierbaren Zufillen beim Wiirfeln bereits nach strategischen Re-
geln gespielt wurde, die sich als symbolischer Ausdruck sozialer Verhalt-
nisse, das heifst als »civic symbolism«548 verstehen lassen:

»In the case of pente grammai (bracketing for the moment the possi-
bility of a >king piece<), the >holy line« as the midmost of five lines may
evoke the temples and sanctuaries that tend to occupy the accropolis
at the center of the city, so that the game board mimes civic geography.
And whether it was pente grammai or some other board game that in-
volved the use of dice, the combination of pure chance and movement
on a board elegantly figures the mediation of the polis, which imposes
itself as a screen between individual citizens and the devastating force
of tuche.«s#

Der Konig, der zugleich die zentrale und wichtigste Linie im jeweils ei-
genen Spielfeld besetzt, wird vermutlich von den Spielsteinen auf den
Linien vor und hinter ihm geschiitzt. Dadurch ist es ihm moglich, seine
prominente Stellung gegen die Angriffe aus den Reihen des Gegenspielers
zu sichern. Uber das »mythische Denken« ist bekannt, dass riumliche
Unterscheidungen nicht einfach der Logik des abstrakten Nebeneinan-
ders im Sinne des »Hier« und »Dort« folgen, sondern dass jede raumli-
che Position, Linie, Schwelle oder Grenze, sofern sie bedeutsam ist, eine
eigene Tonung oder Wertung besitzt, die unmittelbar empfunden wird.ss°
Die »heilige Linie« auf dem Spielbrett unterscheidet sich rein dufSerlich
nicht von den sie umschliefSenden Linien. Ihre symbolische Bedeutung
erschliefSt sich erst, wenn sie in ihrer Beziehung zu den anderen Linien —
und nicht etwa in ihrer vermeintlichen Substanz — verstanden wird, das
heifSt: wenn man die unterschiedlichen Bedeutungen der Linien in ihrem
Zusammenhang begreift. »Heilig« wird die mittlere Linie erst dadurch,
dass sie von den profanen Linien unterschieden wird, wobei die Willkiir
dieser Unterscheidung zugleich auf den »Schein von Sinn«55* verweist,
dem man erliegt, wenn man die vermutete Evidenz ihrer Bedeutung im
Symbol selber aufzufinden versucht. Und wie im Spiel die Linie dem ba-
sileus Macht verleiht, indem der besondere Ort auf dem Spielbrett den

548 Ebda., S. 265.

549 Ebda., S. 265 (Hervorhebungen im Original).

550 Einen lebhaften Eindruck vermitteln Schillers animistischen Ankliange an
die beseelte Natur im Gedicht tiber Die Gotter Griechenlandes. Siehe dazu
weiter oben Anm. 94. Zur Gliederung des Raums im mythischen Bewusst-
sein vgl. ausfiihrlicher Cassirer 1994, S. 104-128.

551 Vgl. dazu Bourdieu 1994, S. 12.

162

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MYSTERIENSPIELE

Konig fur alle sichtbar als solchen ausweist, so wird auch im Mythos die
Autoritit (kydos) des Konigs von Zeus selber tibertragen: »denn hoch
ob anderer Ehre/ Steht Herr-Konigs Amt, dem Zeus das Zepter verlie-
hen«.55* Nicht das Zepter, sondern das hierarchisch gedeutete Verhiltnis
der Gotter, Heroen und Menschen sowie der Menschen untereinander
rechtfertigt die Bedeutung der Herrschaft, die in der archaisch-polytheis-
tischen Gesellschaft auf dem Prinzip der Ehre gegriindet ist. Die »heilige
Linie« wie das »Zepter« sind nicht mehr als blof§ sichtbarer Ausdruck
dieses Verhiltnisses, das von den Betroffenen allerdings unbedingte An-
erkennung verlangt. So wie Zeus sich dem Konig gegeniiber verhilt, so
verhilt sich der Herrscher zu seinen Untertanen: diese sollen zu ihm auf-
schauen, wie er zu den Gottern aufblickt. Symbole und Insignien, wie
»Linie« und »Zepter«, erinnern auf anschauliche Weise daran, dass die-
se Regel im Spiel wie im Leben gleichermaflen zu befolgen ist, wobei die
Furcht vor Gottern und Konigen sich vor allem daraus speist, dass Zu-
widerhandlungen gegen die Ordnung mit Ausschluss oder Vernichtung
bestraft werden.

Wenn es stimmt, dass die Vasendarstellungen des Spiels tatsachlich
Achilleus und Aias zeigen, dann konnte man annehmen, dass damit die
Bedeutung des Schicksals hervorgehoben werden sollte, da beide Hel-
den im Kampf um Troja starben. Die im Spiel verwendeten Wirfel wa-
ren demnach »an ominous sign of the fate that awaits the doomed
heroes«553. Allerdings wirkt das Schicksal hier schon nicht mehr unein-
geschrankt, sondern reguliert durch Vorstellungen tiber die Polisgemein-
schaft zur Zeit des Ubergangs vom sechsten zum fiinften vorchristlichen
Jahrhundert, wonach es als mannlich und ehrenhaft galt, fiir die eigene
Stadt zu kimpfen und zu sterben. Selbst wenn das Schicksal unausweich-
lich war, so war es doch bereits eingebunden in »the ordering frame-
work of the polis (just as the game combines the randomizing effect of
dice with the strategic order of pieces moved on the board).«s5¢ Ahnlich
wie die Spieler mit ihren Spielziigen strategische Vorteile zu erringen ver-
suchten, ergaben sich auch die Krieger in einer Schlacht nicht kampflos
ihrem Schicksal. Ehre musste errungen und gewonnen werden, weshalb
eine gleichartige Anordnung und Verteilung der Spielsteine im Rahmen
des Funflinienspiels nicht vorgesehen war, wie das Beispiel des Konigs
und der »heiligen Linie« zeigt.

In einer anderen Brettspielvariante namens polis, die um 550 vor
Christus vom Komodiendichter Kratinossss erstmals schriftlich erwihnt
wurde, wurde auf den Einsatz von Wiirfeln verzichtet. Auch bei diesem

552 Homer 1963, Ilias, S. 14 (1. Gesang, 276-277).
553 Kurke 1999, S. 272.

554 Ebda., S. 274.

555 Vgl. dazu Zimmermann 2011, S. 718-730.

163

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Spiel saflen sich zwei Spieler an einem Brett gegeniiber, dessen Flache
durch Linien unterteilt war. Entscheidend war hier der Raum zwischen
den Linien, der mit bis zu dreifSig Spielsteinen je Spieler besetzt wurde.
Anders als beim Fiinflinienspiel waren alle Spielsteine gleichwertig, das
heifit einen Konig, Heerfiihrer oder dhnliches gab es nicht. Das Ziel des
Spiels bestand darin, in die gegentiberliegenden Linien einzudringen, um
gegnerische Spielsteine durch Umzingelung zu isolieren und zu entfer-
nen. Die Beziige zur Kampfformation der Hopliten, die als moglichst ge-
schlossene Phalanx auftraten, sind offensichtlich. Wurde die Kampflinie
durchbrochen, waren nicht nur die abgesonderten Krieger gefahrdet, son-
dern der gesamte Verband drohte auseinanderzufallen. Weiterhin lasst
sich auch die Gleichwertigkeit der Spielsteine vor dem Hintergrund deu-
ten, dass der Zugang zur Streitkraft seit Einfuhrung der Timokratie un-
ter Solon grundsatzlich jedem offen stand, der sich die dafur notige Aus-
rustung leisten konnte. Spiter, zu demokratischer Zeit, war es in Athen
sogar moglich, eine Hoplitenausristung nebst Bewaffnung (panoplia) im
stadtischen Zeughaus zu entleihen.

Folgt man der Einschatzung von Leslie Kurke, so erschlief3t sich der
»civic symbolism« dieses rein strategischen Brettspiels bereits tiber
Name und Struktur: »For the game called polis, this is clear; some-
how the board is like the city whose framing structure endows its citi-
zens with identity and equal status.«55¢ Der Vergleich der unterschiedli-
chen Brettspielvarianten legt tatsachlich nahe, »that polis analogizes the
democratic city, while pente grammai mimes the form of oligarchy«ss7.
Dies passt riickblickend zum kulturhistorischen Kontext, sofern der hier
fragliche Zeitraum die Zeit des Ubergangs von der Archaik mit ihren
konkurrierenden Adelshdusern zur griechischen Klassik mit ihren zahl-
reichen Kriegen und Verdnderungen in Kunst, Kultur und Politik be-
zeichnet, die auch auf das Spielverhalten sich ausgewirkt haben durfte.
In jedem Fall bleibt festzuhalten, dass die zuvor beschriebenen Entwick-
lungen im Rahmen der festlichen Dichtung (a) wie auch der ludischen
Alltagspraktiken (b) dadurch gekennzeichnet sind, dass beide Bereiche
sich von ihren mythischen Urspriingen allmihlich 16sten und neue, bis-
her unbekannte Formen ausbildeten. Diese langsame Loslosung, die frei-
lich nicht stetig und kontinuierlich, sondern ungleichzeitig — mit einigen
Briichen und Riickverweisen — verlief, hatte insgesamt zur Folge, dass
der Anspruch auf Vorrang, den der Mythos und die ihn verkorpernde
Adelselite fur sich reklamierte, seine zur Schau getragene Unantastbar-
keit einbiifste. Wahrend Odysseus die Freier seine Frau noch mit List und
Kraft in ihre Schranken weisen musste und der Sieger bei den panhelle-
nischen Wettkampfen dafiir geehrt wurde, dass er sich selbst riskierte,

556 Kurke 1999, S. 265.
557 Ebda.

164

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PLATONOPOLIS

fanden sich bei den hier beschriebenen Spielpraktiken zwar noch deut-
liche Anklange an das Schicksal und die gottlichen Willenskrafte. Aller-
dings verloren sie an Ernst und Verbindlichkeit, die der Mythos noch
mit Macht durchzusetzen vermochte. Dies galt im fiinften vorchristli-
chen Jahrhundert fiir das erbauliche Theaterspiel ebenso wie fiir die vor-
nehmlich auf Zerstreuung bedachten Spielformen, in denen mythische
Elemente zwar noch aufzufinden waren, die jedoch bereits der Welt des
Als-Ob angehorten.

Der Mythos forderte Verehrung, Furcht und Unterwerfung. Das La-
chen war sein Feind - selbst wenn mit Dionysos und seinen Gefahrtin-
nen eine Figur in Erscheinung trat, die im rauschenden Tanz und Gelach-
ter den animalischen Kriften der Natur fronte.ss® Doch auch wenn, wie
in den nachfolgenden Religionen, »Lachen und Unfug ihren umgrenz-
ten Platz«55® haben konnten, waren die mythologisch als heilig oder als
tabu bestimmten Objekte und Bereiche vorbehaltlos anzuerkennen. An-
ders als beim Spiel, aus dem man gefahrlos ausscheiden konnte, erwies
sich der Mythos als todernst im wortlichen Sinne. Der Zorn des Achil-
leus oder des Odysseus waren kein personliches Ereignis, sondern zu-
allererst eine Sache der Gotter. Dagegen beriihrte die Niederlage beim
Brettspiel oder der Prestigeverlust beim Hahnenkampf eher die thymo-
tischen Leidenschaften des eigenen Affekthaushalts. Doch diese Damp-
fung des Erlebens, die Bruno Snell unter die Uberschrift Die Entdeckung
des Geistes’s gestellt hat, hatte ihren Preis. Der Mensch des klassischen
Zeitalters war von nun an gefordert, neue Tugenden auszubilden, die
sich nicht mehr uneingeschrankt am traditionellen Ideal des Schonen
und Guten (kalokagathia) ausrichteten. Um das innere Seelenleben (psy-
che) gegen falsche mythische Anmutungen und Zumutungen schiitzen
zu konnen, bedurfte es besonderer politischer Rahmenbedingungen, die
in der Polisgemeinschaft ihren idealtypischen Ausdruck fanden.

7. Platonopolis

Im dritten nachchristlichen Jahrhundert, also ungefihr sechshundert
Jahre nach Platons Tod, entstand der Plan fiir ein politisch-philosophi-
sches Experiment. Plotin, der Begriinder des Neuplatonismus, versuch-
te nach seiner Ubersiedlung von Alexandria nach Rom den rémischen
Herrscher Gallienus fiir seine Idee zu gewinnen, eine Stadt im Geiste

558 »Fiir die Aufziige der Dionysien in Delos ist ein grofler holzerner Phallos
inschriftlich bezeugt. Zu den athenischen Dionysien schickte jede Kolonie
regelmifig einen Phallos.« Otto 1989, S. 149.

559 Vgl. dazu Burkert 2009, S. 218, Anm. 2.8.

560 Snell 1975.

165

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

und nach den Gesetzen von Platons Politeia zu griinden. Fiir dieses Un-
terfangen, das der rechten Erziehung zum Staat und damit zum Philo-
sophieren dienen sollte, war bereits ein Ort im Siidwesten der italieni-
schen Halbinsel, in Kampanien, gefunden worden. Dort befanden sich
die Reste einer verlassenen Ansiedlung, die durch Verfall und Pliinderun-
gen unbewohnbar war und nun wieder aufgebaut werden sollte. Doch
das notige Geld hierfiir wurde nicht bewilligt, da die Mehrzahl der Mit-
glieder des romischen Senats befiirchtete, dass die angestrebte Philoso-
phenherrschaft in der romischen Provinz ihre aristokratischen Privilegi-
en und Reichtimer gefihrden konnte. Platonoplolis blieb ein utopisches
Gedankenexperiment.5®

Damit schrieb sich eine Prophezeiung fort, die Platon am Ende seines
philosophisch-politischen Hauptwerks, Politeia, zum Ausdruck bringt,
nachdem er zuvor das Modell der Polis entwickelt hatte, wonach der Ide-
alstaat, dem man dienen moge, nicht wirklich existieren miisse, um als
Vorbild fiir die moralisch Strebenden geeignet zu sein:

»Aber im Himmel ist er vielleicht als Muster hingestellt fiir den, der
ihn anschauen und gemif§ dem Erschauten sein eigenes Innere gestalten
will. Ob er irgendwo sich wirklich vorfindet oder vorfinden wird, da-
rauf kommt es nicht an; denn nur den Geschaften dieses Staates wird er
sich widmen, eines anderen aber nicht. «56

Der Philosoph, der gelernt hat, sich selbst zu fithren, regiert bereits »in
seinem Staate«5%, das heifSt er bedarf seiner Vaterstadt nicht, um ver-
nunftgemif$ zu leben. Er griindet gleichsam sich »selbst als Stadt« (be-
auton katoikizein), in der die widerstrebenden Krifte wohlgeordnet
und »ganz in den Dienst der Seelenharmonie«s% gestellt sind. Wenn
man bedenkt, welchen Stellenwert die Polisgemeinschaft fiir den Ein-
zelnen besaf$sés, erschliefSt sich erst die Tragweite dieser Sichtweise, die
fur herkommliche Auffassungen des Zusammenlebens in der Polis eine
Provokation darstellen musste. Das Reich des Philosophen schien schon
nicht mehr ganz von dieser Welt, auch wenn Platon deutlich zu verste-
hen gibt, dass fiir die eigene Seelen- wie auch die politische Staatsver-
fassung eine Beteiligung an den irdischen Staatsgeschiften geradezu ge-
boten ist.5¢¢

561 Vgl. zu den Hintergriinden und Auswirkungen des Projekts einer »Stadt der
Philosophie« O’Meara 2003.

562 Platon 1993 c, Staat, 592 b.

563 Ebda., Staat, (Hervorhebung im Original).

564 Ebda., Staat, 591 d.

565 Zur Polisgemeinschaft als der »eigentliche(n) Religion der Hellenen«, siehe
weiter oben Anm. 426.

566 Zu Platons zumindest passiver Unterstiitzung des gescheiterten Versuchs von
Mitgliedern seiner Akademie, in Syrakus den dort herrschenden Tyrannen

166

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PLATONOPOLIS

Der Bruch mit dem Mythos, den Platon propagiert, verlangt den Men-
schen einiges ab. Wihrend im Mythos soziale Formen iiber Narrative
und Rituale hergestellt wurden, fiir die die Erzihlenden und Handelnden
nicht selbst verantwortlich waren, wendet sich der Appell an den Logos
im wortlichen Sinne an das verntinftige Wort, das tatsichliche Geltung
erst durch kritische Anwendung und Priifung gewinnt. Walter Burkert
beschreibt diesen Zusammenhang folgendermafSen:

» Mythos im Kontrast zum logos: logos kommt von legein, >zusammen-
setzen«. Es bedeutet die Sammlung von Fakten: logon didonai, vor einer
kritischen und misstrauischen Zuhorerschaft Zeugnis ablegen, mythos
bedeutet, eine Geschichte erzihlen, fiir die man keine Verantwortung
tbernimmt: ouk emos ho mythos — dies ist nicht meine Geschichte, aber
ich habe sie anderswo gehort. «5¢7

Fur die Polisgemeinschaft, die nicht mehr auf das uiberlieferte Wort allein
vertraute, und die den Sprecher in Verantwortung fiir das von ihm Ge-
sagte nahm, bedeutete die »Sammlung von Fakten«, ihre Uberfiithrung in
Argumente und Positionen sowie ihre Vertretung in der 6ffentlichen Aus-
einandersetzung durchaus eine Zumutung. Die freie Rede in der Offent-
lichkeit, nicht nur wihrend einer Volksversammlung (ekklesia), sondern
auch im kleineren Rahmen, etwa in der Akademie oder im Gymnasion,
war nicht selten begleitet von wachsendem Misstrauen und gegenseitigen
Verdichtigungen. Der philosophisch geweckte Zweifel versetzte die Be-
teiligten in einen Zustand potenzieller Feindseligkeit, bei dem man nicht
einfach darauf vertraute, dass es allen Rednern allein um die gute und ge-
rechte Sache ging. Der Erfolg der Sophisten, die ihre Zuhorer vor allem
auf ihre Seite zu ziehen versuchten, war nur zum Teil ihren vorgebrachten
Inhalten und Griinden geschuldet; entscheidend war ihre geschulte Rhe-
torik, ihr tiberzeugendes Auftreten und der machtvolle Einsatz der Stim-
me, die gezielt benutzt wurde, um die noch Unentschlossenen fiir sich zu
gewinnen. Versierte Redner und Politiker verstanden es, die versammel-
te Menge in Erregung oder Angst zu versetzen, um ihr Anliegen durch-
zusetzen. In Athen, wo die Volksversammlungen zunichst auf der Agora,
anschlieflend auf einem westlich der Akropolis gelegenen Hiuigel (pnyx)
und spiter im Dionysostheater stattfanden, herrschte seit den Reformen
des Kleisthenes das demokratische Recht der Gleichheit (isegoria) und
Redefreiheit (parrbesia). Entscheidungen, die getroffenen wurden, wa-
ren fur alle am Prozess der Entscheidungsfindung Beteiligten verbindlich,
das heifst die Verantwortung wurde auf alle Polismitglieder ausgeweitet.
Auch wenn auf diese Weise eine Verantwortungsgemeinschaft hergestellt
wurde, blieben Zwistigkeiten nicht aus, da Mehrheitsentscheidungen

zu stiirzen, um eine platonische Staatsordnung einzufiihren, vgl. Berve 1957,
S. 65-66.
567 Burkert 1979, zit. nach Sennett 1997, S. 102.

167

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

uberstimmte Minderheiten zur Voraussetzung hatten. Der Konflikt blieb
somit das entscheidende Merkmal demokratischer Staatsverfassungen.
Das wachsende wechselseitige Misstrauen sowie die sich langsam 16-
senden Bande traditioneller Gemeinschaften, die bisher fraglos schienen
und nunmehr nach Begriindungen verlangten, veranderten auch das her-
kommliche Verstindnis des Ideals der kalokagathia. War dieses in vor-
klassischer Zeit noch gebunden an aristokratisch-agonale Praktiken und
Lebensformens®, so erhielt der Begriff des »Schonen und Guten« im Zuge
seiner philosophischen Verwendung einen neuen Klang. Nicht mehr die
Zugehorigkeit zu »den Guten« (aristoi) aufgrund edler Taten und Eigen-
schaften, sondern die Fihigkeit, Taten und Eigenschaften in ihrem » Gut-
sein« erkennen und dementsprechend unterscheiden zu konnen, trennte
den edlen Philosophen vom schlichten Menschen. Sokrates iibernimmt
diese philosophische Aufgabe in den Dialogen Platons, indem er seine Ge-
sprachspartner notigt, iber ihr Verhalten Rechenschaft abzugeben und
etwa danach fragt, wie man einen guten Feldzug fithren, einen guten Krug
herstellen oder ein gutes Gedicht machen konne, ohne zu wissen, was
»das Gute« sei. In der Verwirrung der jeweiligen Dialogpartner, die die
Frage nach dem begrifflich Allgemeinen nicht positiv beantworten kon-
nen, offenbart sich zugleich die Erschiitterung der herkommlichen Auf-
fassung, wonach »schon und gut« (kalos kagathos) wie selbstverstandlich
zusammengehoren. Nicht der von den homerischen Géttern begiinstigte
Sieger in einer kriegerischen Auseinandersetzung oder in einem agonalen
Wettstreit, sondern derjenige, der zwischen dem »Sieg« und dem »Gu-
ten« zu unterscheiden weifS, verfigt tiber ein allgemeines Wissen. »Die
verschiedenen technai konnen weiter praktiziert werden, aber sie haben
nicht mehr den logos; den logos hat jetzt derjenige, der nicht mehr den lo-
gos in der techne, sondern den logos, der verfiigt Uber die technai, hat.«%
Die unterschiedlichen technai, selbst wenn sie geschickt ausgeiibt wurden
und im Ergebnis ansprechend ausfielen, wurden dadurch zu blofsen Ma-
nifestationen herabgewiirdigt und nicht selten als triigerisch diffamiert.
Die Ironie besteht nun darin, dass Sokrates eingesteht, das » Gute«
auch nicht zu kennen; eben darum sei er jedoch ein wenig weiser als jene,
die nur vorgeben wiirden, ihr Handwerk zu verstehen. Selbst wenn der
Philosoph den logos nicht als eigenen Besitz reklamiert, erhebt er gleich-
wohl den Anspruch, sein Nichtwissen als Herrschaftswissen auszutiben.
Schliefflich habe er sich vom mythischen Schein falscher Selbstverstand-
lichkeiten und fataler Fraglosigkeiten gelost, wodurch er erst befihigt
sei, zu denken und zu handeln, ohne durch duflere Anlasse geleitet oder
durch gottliche Einflusse sowie schicksalhafte Fiigungen bestimmt zu
sein. Als Denker seiner Gedanken und Titer seiner Taten verfiigt allein

568 Zur »Einheit von Adel, Reichtum und Trefflichkeit« siehe weiter oben Anm. 73.
569 Heinrich 1986, S. 164 (Hervorhebungen im Original).

168

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PLATONOPOLIS

der Philosoph nach eigener Auffassung tber die notige Selbstkontrol-
le (autonomia) und Gelassenheit (ataraxia)s7°, um nicht nur tiber sich
selbst, sondern um auch, um tber andere zu herrschen. Da der Feldherr
nicht wirklich weif$, wie man einen Krieg gut fithrt, der Handwerker
nicht angeben kann, wie man einen Krug gut herstellt und der Dichter
nicht begriinden kann, wie man einen Vers gut verfasst, gelingt es ihnen
nicht, sich tiber ihre jeweilige Praxis zu erheben. Laut Platon ist dies al-
lein dem Philosophen méglich, der aufgrund seiner eingeiibten Uber-
legenheit (askesis) nicht mehr gebunden ist an die konkreten Anforde-
rungen und Erfordernisse entfremdeter Arbeit (ponos). In den Schriften
Platons finden sich zahlreiche Beispiele, in denen der Philosoph seine ver-
meintliche Uberlegenheit machtvoll demonstriert — etwa wenn Sokrates
als weitblickender » Generalist« vorgestellt wird oder wenn die philoso-
phische Begriffsarbeit tber die praktische Tatigkeit triumphiert.’”* Die
Tiatigkeit des Philosophen scheint den unterschiedlichen Praktiken des
Alltags vor allem deshalb iiberlegen, weil es ihr gelungen ist, sich von
ihnen zu 16sen. Wihrend diese ihren Inhalten und Umstdnden verhaf-
tet bleiben, wenn strategisch gehandelt, handwerklich gearbeitet oder
kinstlerisch gedichtet wird, folgt der Philosoph allein seinen Gedanken.
Auch wenn der Denker keine der praktischen Fertigkeiten, tuber die er
reflektiert, selbst beherrscht und keine der von ihm aufgeworfenen Fra-
gen selbst beantworten kann, scheint er gleichwohl berufen, sich tiber die
Alltagswirklichkeit samt ihren Zumutungen zu erheben. Dies gelingt, in-
dem der »Freund der Weisheit« (philosophos) von der Wirklichkeit abs-
trahiert und ihre Notwendigkeiten zuriickweist — oder anders gewendet:
indem er die praktischen Fertigkeiten gedanklich so zusammenschaut
(theoria), dass sich das Denken nicht ldnger als gleichartige Befahigung
neben anderen begreifen ldsst.

Auf diese Weise tibt die Macht der Abstraktion, die bei Platon im Phi-
losophenkonig ihren politischen Ausdruck findet, ihre Herrschaft iiber
sich und Giber andere aus. Nur der »Selbst-Denkende« und »Nicht-mehr-
von-aufSen-Bewegte « erscheint nunmehr berufen, auch tiber jene zu ge-
bieten, die in ihren Gedanken unselbstindig und in ihren Taten fremd-
gefiihrt sind. Doch um dies zu ermoglichen, bedurfte es einer politischen
Programmatik, die nicht mehr nur den Edelfreien, sondern den Polisbur-
ger und bald schon den Menschen tiberhaupt ins Auge fasste. Das philo-
sophisch gedeutete Verstindnis vom »Schonen und Guten« unterschied
sich von der aristokratisch-agonalen Bedeutung vor allem darin, dass
es nicht mehr in der Wirklichkeit und Wirksamkeit vermeintlich edler
Menschen und Taten verehrt wurde, sondern in der ethischen Forderung

570 Zur Selbstbeherrschung und Unerschiitterlichkeit des Sokrates siehe weiter
oben Anm. 44.
571 Siehe zu diesen Beispielen weiter oben Anm. 45 und Anm. 7o.

169

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

gipfelte, »die Menschen besser zu machen«572, Dieses ethische Ideal, das
der Uberlieferung zufolge Sokrates bis zum Ende seines Lebens fiir den
Preis seiner Verurteilung und Totung verkorperte, bezog sich nicht nur
auf »die Menschen«, sondern auch auf die staatlichen Einrichtungen,
die so zu gestalten waren, dass sie zur allgemeinen Hoherentwicklung
beitrugen. Insbesondere die politisch-philosophischen Schriften Platons
verschreiben sich dieser Zielsetzung, die nicht mehr im Glauben an die
Vortrefflichkeit der Adelsherrscher sich erschopfte, sondern die Vorherr-
schaft der Edlen und Besten durch staatlich organisierte erzieherische
Lektionen und Selektionen abzusichern wusste.

Das humanistische Vervollkommnungsprojekt, dessen Langzeitwir-
kungen bis heute spiirbar sind, verstand sich somit von Beginn an als
politische Aufgabe, die umso dringlicher wurde, je unwesentlicher die
mythischen Schicksalsmachte wurden. Um sie als Biirger auf die Buhne
der Polis zu bringen, waren Subjekte heranzubilden, die die fiir sie vorge-
sehenen Positionen im staatlichen Gefiige auszufiillen vermochten. Denn
anders als in der durch dauerhafte Konflikte gekennzeichneten Demo-
kratie, ging es nach Platons Staatsverstindnis vor allem darum, die fiir
das Gemeinwesen glinstigsten Eigenschaften der Polisburger so aufei-
nander abzustimmen, dass ein moglichst bestandiger und spannungsfrei-
er Zustand des politischen Gemeinwesens gewihrleistet war. Die Kunst
des Philosophen als Herrscher und Machtexperte bestand insbesonde-
re darin, die beiden widerstrebenden Antriebskrifte der angriffslustigen
Hitzigkeit einerseits und der bandigenden Besonnenheit andererseits so
in ein Gleichgewicht zu bringen, dass das politische Gemeinwesen insge-
samt davon profitierte. Dies bedeutete konkret, dass die streitbaren wie
die umsichtigen Naturen im Hinblick auf ihre jeweiligen Funktionen im
Staatswesen auszubilden und auszuwihlen waren.

Da auch die Philosophen, die zur Regierung der Polis bestellt waren,
erzogen werden mussten, stellt sich fiir Platon die Frage nach dem uber-
geordneten Ziel, auf das alles Streben und Handeln gerichtet ist. Der Phi-
losoph findet — kaum iiberraschend - eine »philosophische« Antwort,
indem er feststellt, dass das »hochste Wissen«, auf das alles Begehren hin-
strebt, die »Idee des Guten«573 sei. Die »Idee des Guten« ist jedoch nicht
zu verwechseln mit »dem Guten« selbst. Thre Unabgeschlossenheit bleibt
ein Stachel des Denkens und somit ein regulativer Anreiz fur »jene Bes-
ten im Staat«574, die allein in der Lage sein sollen, sich von den »sicherer
Erkenntnis entbehrenden Meinungen«575 abzulésen. Auch hier korres-

572 In politischer Hinsicht wird diese Aufgabe bei Platon den Gesetzen iibertra-
gen. Vgl. dazu Platon 1993 g, Gesetze, 631 d—632 c.

573 Platon 1993 c, Staat, 505 a.

574 Vgl. ebda., Staat, 505 d.

575 Ebda., Staat, 506 c.

170

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PLATONOPOLIS

pondiert die herausgestellte philosophische Bescheidenheit mit dem po-
litischen Herrschaftsanspruch, der freilich umso nachdriicklicher einge-
fordert wird, je weniger »das Gute« selbst sich bestimmen lasst. Sokrates,
der von seinen Gespriachspartnern aufgefordert wird, sein Wissen tiber
»das Gute« mitzuteilen, weist dieses Ansinnen konsequent zuriick, indem
er rhetorisch zuriickfragt, ob es denn in Ordnung sei, »wie ein Wissender
tiber Dinge zu reden, tiber die man nichts weifs«57¢. Und da das eingestan-
dene Nichtwissen sehr viel besser sei als blof§ vermeintliches Wissen oder
blankes Unwissen, wihnt sich der Philosoph geschiitzt vor vermeintlich
falschen Fragen. Denn auch wenn »das Gute« selbst unerkennbar bleibt,
so gibt doch die »Idee des Guten« den »Dingen, welche erkannt werden,
Wahrheit« und »dem Erkennenden die Kraft zum Erkennen«577.

Der offensichtliche Unterschied zu den mythisch-rohen Herrschafts-
praktiken kann freilich nicht dariiber hinwegtauschen, dass der Verweis
auf die »Idee« sowie auf »das Gute« selbst, das »nicht das Sein ist, son-
dern an Wiirde und Kraft noch tiber das Sein hinausragt«57%, von Platon
als Instrument zur Herrschaftssicherung verwendet wird. Da auch der
Philosoph eher der »Idee« als dem »Sein« verhaftet ist, scheint er allein
berufen, die Politik des Staates im Sinne »des Guten« zu leiten.5”? Der
damit verbundene Herrschaftsanspruch, der hinter dem »Guten« selbst
zu verschwinden scheint, tritt jedoch wieder in den Vordergrund, wenn
man den Blick auf die politische Praxis richtet, deren erkennbares Merk-
mal ihre Ausfihrung ist. Laut Platon hat der Staat die Aufgabe, die Idee
der Gerechtigkeit zu verwirklichen, wobei die Teilhabe (methexis) hie-
ran nur dann moglich ist, wenn jeder Stand innerhalb der Polisgemein-
schaft die ihm zukommenden Aufgaben erfiillt und jeder einzelne dem-
entsprechend »das Seinige tut«s*. Blieben namlich die Standesgrenzen
unbeachtet und wollten alle alles tun, so wire die angestrebte Ordnung
des Staates gefihrdet. Um den Staat also lebendig zu halten, bedarf es
der Unterscheidung zwischen den Stinden, die bei Platon in Analogie

576 Ebda., Staat, 506 c.

577 Vgl. ebda., Staat, 508 d.

578 Ebda., Staat, 509 b.

579 Im Jahr 1942 wird dieser Anspruch von einem fithrenden deutschen Phi-
losophen folgendermafSen ausgedriickt: »Diese Unterscheidung (zwischen
allgemeiner Meinung und zugrunde liegender Idee; EB.) der platonischen
Philosophie ist aber auch erst, wie sich zeigen wird, die Ermoglichung einer
wirklichen, d. h. die Wirklichkeit formenden und nicht nur in ihren gegebe-
nen Erscheinungen sich hin und her windenden Staatskunst. Wer so unter-
scheidend durch das Geltende auf die Idee hindurchblickt, ist schon Philo-
soph, und wer so auf das Dauernde hindurchblickt, vermag grofSe Politik,
d. h. bestandhafte Gestaltung der staatlichen Wirklichkeit zu treiben.« Ga-
damer 1985, S. 256.

580 Vgl. Platon 1993 c, Staat, 433 a.

171

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

zur Aufgliederung der Seele ausfallt. Die fithrenden Regenten, denen auf-
grund ihrer Einsicht und Weisheit die Aufgabe zukommt, fiir »den Staat
als Ganzes«5*" einzutreten, verkorpern die lenkende Vernunft (hegemoni-
kon). Sie entstammen dem Stand der Wichter, dessen Angehorige Beamte
und Soldaten in einer Person sind, und die dafiir Sorge tragen, dass der
Staat dauerhaft gegen Bedrohungen gewappnet ist. Die Wichter miissen
vor allem lernen, ihre Pflichten gegeniiber dem Staat und seinen Geset-
zen mit Tapferkeit und Willenskraft (¢hymikon)s®* zu erfiillen. Von den
mythischen Kampfern unterscheiden sie sich vor allem dadurch, dass sie
ihre Waffen nur fir das Gemeinwesen, nicht aber fiir sich selbst einset-
zen. Auf diese Weise verkdrpern sie die Verniinftigkeit im Willen. Ubrig
bleibt der zahlenmifig grofste Stand der Bauern, Handwerker und Kauf-
leute, der fur die leiblichen Giiter des Staates zu sorgen hat und nach
Moglichkeit so verntinftig werden soll, wie es eben moglich ist. Auch
wenn alle Stinde der Besonnenheit (sophrosyne) bediirfen, damit der
Staat in »Eintrachtigkeit«5* bestehen kann, sind vor allem im dritten
Stand die zahlreichen »Liiste und Begierden«s (epithymetikon) zu zi-
geln. Diese Aufgabe wird von den Mitgliedern der beiden anderen Stande
iibernommen, die »durch den iiberlegenen Verstand geleitet«5*5 bereits
gelernt haben, sich selbst zu mifSigen: »Siehst du nicht«, so die von So-
krates in diesem Zusammenhang in rhetorischer Absicht an seinen Ge-
sprachspartner gerichtete Frage, »dass auch dies sich in unserer Stadt fin-
det, und dass in ihr die Begierden in der Menge und bei den Ungebildeten
beherrscht werden von den Begierden und der Einsicht in den Wenigeren
und Edlen?«5% Wiirde man nicht mafligend auf die »Unverntinftigen«
und »Ungebildeten« einwirken und den dritten Stand sich selbst tiber-
lassen, dann wiirden nicht nur die Betroffenen selber, sondern auch »un-
sere neue Stadt« — wie es fast schon utopisch heif$t —, »sich selbst unter-
legen«5%7 sein. Vor allem dem dritten Stand, dessen Streben einseitig auf
Erwerb, Besitz, und Begehrlichkeit gerichtet ist, fehlt es an Einsicht und
Vernlinftigkeit (alogon). So, wie es dem »verntinftigen Teil « der Seele zu-
kommt, zu herrschen, »da er weise ist und fiir die gesamte Seele Fiirsorge
tragt«5*®, muss der »begehrliche Teil« — respektive der dritte Stand — ge-
bandigt werden und gehorsam sein. Dem »zornmiitigen Teil« kommt in
diesem Zusammenhang die Aufgabe zu, tiber die widerstreitenden Wil-
lenskrifte zu wachen und sie in die richtige Richtung zu lenken.

581 Vgl. ebda., Staat, 428 d.

582 Vgl. ebda., Staat, 429 d.

583 Vgl. ebda., Staat, 432 a.

584 Vgl. ebda., Staat, 430 ¢ sowie ergianzend 442 a.
585 Vgl. ebda., Staat, 431 b.

586 Ebda., Staat, 431 b.

587 Vgl. ebda., Staat, 431 a.

588 Vgl. ebda., Staat, 441 d.

172

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PLATONOPOLIS

Insbesondere die abschitzige Charakterisierung des dritten Standes
und die daraus abgeleiteten politischen Schlussfolgerungen verweisen
auf das spannungsreiche Verhiltnis zwischen den Stinden, das eher ei-
nem dystopischen Zustand als einer harmonischen Einheits® gleicht. Die
totalitare Vorstellung vom Staat als Einheit der Ordnung, in dem jeder
das Seinige tut (idiopragia) und damit dem Ganzen dient, wird bei Pla-
ton noch ohne jeden Vorbehalt in ihrem Zwangscharakter dargestellt
und am Verhiltnis der Seelenteile zueinander erldutert:

»Und diese beiden (die lenkende Vernunft und die Verniinftigkeit im
Willen; EB.), in solcher Weise erzogen und in Wahrheit in dem, was das
Thrige ist, unterwiesen und herangebildet, werden dann den begehrli-
chen Teil unter ihre Leitung nehmen, der sich bei jedem in der Seele am
breitesten macht und nie genug haben kann. Sie werden tber ihn wa-
chen, dass er nicht, durch Befriedigung der vermeintlichen Liste des
Leibes angeschwollen und stark geworden, aufhore das Seinige zu tun
und sich herausnehme dasjenige sich untertinig zu machen und zu be-
herrschen, iiber das einem Geschlechte seinesgleichen die Herrschaft
nicht zukommt, und so das gesamte Leben von Grund aus zerstore. «5%°

Dieser Vergleich beschreibt weniger eine einmiitige Ordnung als viel-
mehr ein Kriegsszenario mitsamt den dazugehorigen Drohungen und
Repressionen. Letztere miissen jedoch nicht eigens ausgefiihrt, sondern
nur angedeutet werden, da »das Herrschende und die beiden Beherrsch-
ten daruiber einverstanden sind, dass dem vernuinftigen Teil die Herr-
schaft gebithre«s9*. Die Annahme einer verniinftig geregelten Ordnung
der Stinde untereinander, die dem einzelnen seinen Platz im Gesamtge-
flige eindeutig zuweist, lasst fiir Platon keinen Zweifel an der » Gerech-
tigkeit« (dikaiosyne) des Staatsganzen zu. Die geforderte Eingliederung
in die politische Herrschaftsordnung wird mit der Verfassung der See-
le gleichgesetzt, deren Gesundheit ebenfalls davon abhingt, dass man
»die Herrschaft iiber sich selbst gewonnen« und »in sich Ordnung ge-
schaffen« hat.s** Die organische Vorstellung vom Ganzen wird durch
diese Gleichsetzung nochmals verstirkt, so dass es von vornherein ge-
meinschaftsschidigend wire, wiirde man die Ordnung des Seele wie des
Staates bedrohen und fir ein »naturwidriges Beherrschtwerden des ei-
nen Teils durch den anderen«s93 eintreten.

589 So wird in Platons Hauptschrift auffallend hiufig betont, welche Bedeutung
das Mit-sich-Einigsein fiir das harmonische Zusammenleben in der Polis
hat. Vgl. dazu ebda., Staat, 352 a; 411 €5 442 ¢; 443 d; 554 d-554 €; 589
a-591 d.

590 Ebda., Staat, 442 a.

so1 Ebda., Staat, 442 c.

592 Ebda., Staat, 443 c.

593 Vgl. ebda., Staat, 444 d.

173

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Der hier umrissene Aufbau des Staatsganzen bei Platon ist somit von
der Idee geleitet, dass die verntnftige Einheit der Ordnung in jedem Ein-
zelnen und seinem Tun begriindet ist und im Zusammenwirken der hie-
rarchisch geordneten Stinde politisch wirksam wird. Die verniinftige
Herrschaft im gerechten Staat, gleich ob sie von einem Konig oder von
mehreren Aristokraten ausgeiibt wird, fulst somit nicht, wie noch in den
Jahrhunderten zuvor, auf der direkten Gewalt und Willkiir des Starke-
ren, sondern auf der »wohlgeordneten Organisation« des Staates und sei-
ner Gesetze.?* Auch wenn die Philosophenkonige und Herrschaftseliten
als Personen in Erscheinung treten, um dem »guten Staat« ein »wiirdi-
ges Gesicht« zu geben, deutet sich hier bereits der Wandel zu einem tech-
nokratischen Herrschaftsverstindnis an, bei dem die zielgerichtete Pla-
nung und Herausbildung zweckdienlicher Eigenschaften fiir den Staat als
Ganzes immer starker in den Vordergrund ruckt. Die weisen Herrscher
mochten vielleicht noch den Gottern gleichen, die sich unter der Herr-
schaft des Zeus im Laufe der Jahrhunderte immer mehr zuriickgezogen
hatten; die politische Aufgabe bestand jetzt jedoch vor allem darin, den
Staat so zu organisieren, dass die stindische Ordnung als Garant der
Herrschaft moglichst dauerhaft erhalten werden konnte. Die Herrscher
wechselten, also musste die Herrschaft gesichert werden, um die » Tugend
der Stadt«5*s zu bewahren. Da laut Platon hierfiir jeder »das Seinige «5¢
tun muss, um den Bezug auf das Ganze zu gewihrleiten, waren zuallererst
die Standesgrenzen zu festigen beziehungsweise die » Vielgeschiftigkeit
der drei verschiedenen Stinde und ihr gegenseitiges Ubergreifen ineinan-
der«5%7 zu verhindern. Die Tugendbildung — Weisheit bei den Herrschern,
Tapferkeit bei den Wichtern und MafSigung beim Volk — entsprach be-
reits der politischen Forderung nach Aufrechterhaltung der Standesun-
terschiede. Fiir die Durchsetzung der damit verbundenen Herrschaftsan-
spriiche bedurfte es jedoch einer geeigneten Erziehung (paideia), die es
ermoglichte, die sittliche Ordnung des Lebens gemif$ der politischen Ord-
nung der Stande einzurichten.

Im siebten Buch der Nomoi spricht Platon selbst durch die Stimme ei-
nes sogenannten Gastfreundes. Der Athener, wie er dort genannt wird,

594 Vgl. ebda., Staat, 445 c. Bezeichnend in diesem Zusammenhang ist die Cha-
rakterisierung von Platons totalitarer Staatsauffassung als »Herrschaft, die
nicht Besitz der Gewalt, sondern Verwaltung der Staatsmacht ist.« Gada-
mer 1985, S. 257 (Hervorhebung EB.).

595 Vgl. ebda., Staat, 433 c.

596 Siehe dazu weiter oben Anm. 580.

597 Platon 1993 c, Staat, 434 b. Fiir den Autor ist der Staat dann gerecht, »wenn
die drei Klassen verschiedener Naturen, die sich in ihm finden, eine jede die
ihr zukommende Aufgabe erfiillt; besonnen aber hinwiederum und tapfer
und weise auf Grund gewisser anderer Gemiitsbewegungen und Eigenschaf-
ten der ndmlichen Menschenklassen.« Ebda., Staat, 436 a.

174

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PLATONOPOLIS

klart seine Gesprachspartner dariiber auf, dass »die richtige Erziehung
keine andere sein kann als diejenige, die sich fihig erweist, Leib und
Seele so schon und trefflich zu gestalten wie nur moglich«59%. Bereits
im Mutterleib solle man damit beginnen, die Korper der noch Unge-
borenen durch »Erschiitterung und Reibung«5*® anzuregen, indem »die
schwangere Frau fleifig spazieren gehen und dann das zur Welt gekom-
mene junge Geschopf formen miisse wie Wachs, solange es noch weich
und bildsam ist«®°. Platon widmet also seine Aufmerksamkeit gleicher-
mafSen dem Korper wie der Seele, und der Philosoph entwickelt durch-
aus konkrete Vorstellungen dartuber, wie mit beiden im weiteren Erzie-
hungsprozess zu verfahren ist. Keinesfalls diirfen Koérper und Seele sich
selbst tiberlassen werden, denn »es gibt nur eine Rettung fiir beide: die
Seele darf nicht ohne den Korper und der Korper nicht ohne die Seele in
Bewegung gesetzt werden, auf dass beide, ihre Rechte verteidigend, ins
Gleichgewicht und zur Gesundheit gelangen. «%°* Was sich zunichst an-
hort wie ein harmonisches Miteinander, entpuppt sich jedoch schon bald
als Abwehr- beziehungsweise Unterwerfungsstrategie. Das durch die Be-
wegung von Korper und Seele angestrebte »Gleichgewicht« fithrt nicht
etwa zu einem friedlichen Ausgleich zwischen beiden, sondern dient, wie
im voranstehenden Zitat leicht zu iiberlesen ist, insbesondere der Ver-
teidigung der jeweiligen »Rechte«. Diese sind gerade nicht gleich, son-
dern gegensitzlich, sofern sie an unterschiedliche Strebensrichtungen ge-
bunden sind, namlich »den Trieb nach Nahrung, verursacht durch den
Korper, und den Trieb nach Einsicht, verursacht durch das Géttlichste,
dessen wir teilhaftig sind«%°*, Die Analogie zu den drei politischen Stin-
den und Seelenteilen fallt hier sogleich ins Auge. Um ein »vernunftgema-
Ses Leben« fithren zu kénnen, muss laut Platon »der Teil, der bestimmt
ist, die Leitung des Korpers zu iibernehmen, (...) moglichst frith mit der
Kraft ausgeriistet werden, seiner Fuhrerstellung auf das Schonste und
Beste gewachsen zu sein«%3. Auch der »verniinftige Teil« des Menschen
— ahnlich wie der fithrende Teil der Seele und des Staates — ist in Be-
wegung zu versetzen und zu halten, damit er die ihm zuerkannte Rol-
le ausfiillen kann. Laut Platon besteht geradezu die »Pflicht, dafir zu
sorgen, dass einem jeden Teil die ihm zukommende Nahrung und Be-
wegung zuteil werde«°4, Folglich ist es auch kein Widerspruch, dass
die Geistesmenschen und Philosophenherrscher ihre Korper tiben. Da

598 Platon 1993 g, Gesetze, 788 b.

599 Ebda., Gesetze, 789 b.

600 Ebda., Gesetze, 789 c.

601 Platon 1993 d, Timaios, 88 a.

602 Ebda., Timaios, 88 a.

603 Ebda., Timaios, 89 b.

604 Vgl. ebda., Timaios, 9o b. Zum Gymnasion als Ort der »Staatserziehung«
in der griechischen Polis siehe weiter oben Anm. 430.

175

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

sie bereits gelernt haben, sowohl sich selbst als auch andere zu fuhren,
leben sie schon nicht mehr »im Banne der Begierden und des Ehrgei-
zes«, so dass sie nicht Gefahr laufen, ihre »ganze Kraft in den Dienst
dieser Triebe «%°s zu stellen. Wem es gelungen ist, »all sein Bemiihen auf
die Bereicherung seines Wissens und den Erwerb wahrer Erkenntnis-
se« zu richten, der scheint gefeit gegen die niederen Versuchungen des
irdischen Lebens.®¢

Anders jedoch diejenigen, die alle Merkmale eines »rein irdischen Ge-
schopfes« besitzen und »gar keine anderen als irdische Gedanken in sich
tragen«*”. Diese Menschen bediirfen der Leitung und Fithrung, damit
sie nicht dem »Erdartigen und Sichtbaren« verhaftet bleiben und etwa
»dem Bauchesdienst, dem rohen Ubermut und der Trunksucht«5* ver-
fallen. Die erzieherische Aufgabe besteht darin, die Seele vor den irdi-
schen Versuchungen zu bewahren, indem der Korper von allen falschen
»Liisten und Begierden, von Trauer und von Furcht« gereinigt wird.é*
Der Korper wird damit zum Hauptgegenstand der Bearbeitung, da er
die aufwirtsstrebenden Seelenkrifte hinabzuziehen droht, wenn er sei-
ne wilden und ziigellosen Triebe ungehindert entfalten kann. Die positi-
ven Triebe, wie den Mut, gilt es daher zu stirken und unter die Leitung
der Vernunft zu bringen, wihrend die vernunftwidrigen Triebe und Be-
gierden zu kontrollieren und niederzuhalten sind. Fir die Bearbeitung
des Korpers kommt laut Platon alles in Betracht, was »im Leibe durch
Gymnastik und Heilkunst vermittels richtiger Ausscheidung«®™ gereinigt
werden kann. Denn so, wie der Korper alles Schlechte und Bedrohliche
absondern kann, wenn er sich den Leibesubungen (gymnastike) und sei-
ner Gesunderhaltung (diaita) widmet, so 16st sich schliefSlich auch die
gelduterte Seele vom Korper, »da sie im Leben sich freiwillig in keine
Gemeinschaft mit ihm einlief3, sondern ihn floh und sich auf sich selbst
zuriickzog, weil dies ihr einziges Bemithen war«®'*. Zu den Gottern ge-
langen nur jene Seelen, die schon zu Lebzeiten wahre Tugend iiben, dem
wahren Wissen nachstreben und sich vom Korper 16sen. Bleiben sie hin-
gegen dem Irdischen verhaftet, so finden sie auch im Tod keine Ruhe und
sind dazu verurteilt, an den Gribern umherzuirren, »bis sie aus Begierde

605 Vgl. ebda., Timaios, 90 a.

606 Ebda., Timaios, 9o b. Laut Platon hat der bessere Teil des Menschen seinen
»Wohnsitz in dem obersten Teile« des Korpers, der »uns von der Erde auf-
wirts richtet zur verwandten Himmelsregion, als Geschopfe, die nicht irdi-
schen, sondern himmlischen Ursprungs sind.« Ebda., Timaios, 9o a.

607 Vgl. ebda., Timaios, 9o b.

608 Vgl. Platon 1993 a, Phaidon, 81 c-81 d.

609 Vgl.ebda., Phaidon, 83 a. Zur »Reinigung des Korpers (katharmos, kathar-
sis) und nicht der Seele« in Platons Korperpadagogik vgl. Konig 1989, S. 41.

610 Vgl. Platon 1993 e, Sophistes, 226 d.

611 Vgl. Platon 1993 a, Phaidon, 8o c.

176

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PLATONOPOLIS

nach dem ihnen noch anhaftenden Leibartigen wieder in einen Korper
eingeschlossen werden«62.

Nun liefle sich einwenden, dass in Platons Phaidon die letzten Stun-
den des Sokrates geschildert und das Thema des Sterbens am Beispiel
der Trennung von Koérper und Seele hervorgehoben wird. Ergdnzend
hinzuzuziehen ist daher der Dialog Symposion, der sich mit der Frage
beschiftigt, wie Korper und Seele durch die Praxis des Eros zusammen-
finden. Tatsichlich lassen sich die beiden Dialoge inhaltlich kaum von-
einander trennen. Um es jedoch vorwegzunehmen: Obwohl der Eros als
Ausdruck des menschlichen Strebens die auch im Phaidon thematisierte
»Hoherentwicklung des Menschen« zum Ziel hat, bedeutet dies nicht,
dass die Grenze zwischen den korperlichen Erscheinungen und den geis-
tigen Formen aufgehoben wird. Die Trennung (chorismos) zwischen der
phanomenalen und der intelligiblen Welt bleibt vielmehr bestehen. Ohne
dass an dieser Stelle eine ausfiihrliche Deutung gegeben werden kann®s,
sei zumindest darauf hingewiesen, dass der Korper beziehungsweise das
verkorperte Schone als notwendiger — gleichwohl zu uberwindender —
Ausgangspunkt fur die Erkenntnis »der geistigen Schonheit«®4 ange-
nommen wird:

»Beginnend mit dem sinnlich Schénen hienieden muss man dem Scho-
nen zuliebe Schritt fur Schritt immer weiter emporsteigen, als ginge es
eine Stufenleiter hinauf, von einem einzelnen Schonen zu zweien und
von zweien zu allen schonen Korpern, von den schonen Kérpern sodann
zu den schonen Lebensberufen und von diesen zu den schénen Wis-
sensgebieten und von diesen Wissensgebieten aus gelangt man schlief3-
lich zu jenem Wissensgebiet, das nichts anderes zu seinem Gegenstand
hat als eben jenes Schone selbst, das er nun schliefflich in seiner Rein-
heit erkennt.«6%s

Der vorgeschlagene Weg fiihrt also von den schonen Korpern, uber das
Verstandesdenken bis zur reinen Vernunftschau, die alles uberragt. Nur
wem es gelingt, »mit seinem geistigen Auge« die »volle Wahrheit« zu
erkennen, der ist ein » Gottgeliebter« und der »Unsterblichkeit teilhaf-
tig«.*¢ Der beziehungsweise die Korper werden in diesen Ausfithrun-
gen der Priesterin Diotima nicht besonders hoch geschitzt. Sie gelten
als unstet, veranderlich und sterblich, weshalb im weiteren Dialogver-
lauf das Experiment ausgefihrt wird, sich zumindest gedanklich von
ihnen zu befreien. Kehrt man nach dem Gedankenexperiment wieder
zu ihnen zuriick, misstraut man ihrer natiirlichen Verfasstheit und kann

612 Vgl. ebda., Phaidon, 81 d.

613 Vgl. dazu sowie zum Folgenden Bockrath 2000.
614 Vgl. Platon 1993 b, Gastmabhl, 210 a.

615 Ebda., Gastmahbl, 211 b.

616 Vgl. ebda., Gastmabl, 212 a.

177

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

umso einfacher Abstand nehmen beziehungsweise iiber sie verfiigen.
Wechselt man jedoch einmal die Perspektive und begreift die beschrie-
benen »Stufen der Hoherentwicklung« gleichsam von unten als »Stu-
fen der Abstoflung«, so wird der Verlust deutlich, den man erleidet,
wenn man sich auf den Weg zu den reinen Ideen macht. Die Schwie-
rigkeit fiir eine mogliche Teilhabe (methexis) am vermeintlich Guten
besteht namlich darin, dass der Korper, den es zu iiberwinden gilt, ei-
nem erst die Mittel zur Verfiigung stellt, derer man bedarf, um ihn ab-
zustofSen. Da auch Sokrates nicht nur Geist und Seele besitzt, sondern
auch korperlich existiert, kann er sich nur selbst iiberwinden, indem
er seinen Korper beherrscht. Die Dialektik von Selbstbefreiung und
Unterwerfung richtet sich also gegen die eigene materielle Existenz,
da sie direkt verfugbar und beeinflussbar ist. Weil jedoch der Korper
genau so lange existiert, wie seine AbstofSung als notwendig begriffen
wird, kommt Platon zu der dhnlich bereits im Phaidon ausgesagten
Schlussfolgerung, bereits im Leben dem Tode moglichst nahe zu sein,
damit der Triumph uber die eigene Unvollkommenheit tiberhaupt ge-
lingen kann.

Der »Alleskonner«*7 Sokrates gibt hier nur ein Beispiel dafur, wie
mit irdischen Dingen umzugehen ist. Das Ziel, gegen samtliche Schick-
salsschlage unempfindlich (ataraxia) zu sein, wird durch die Schulung
(askesis) gerade des Teils erreicht, der sich als unvollkommen, schwach
und anfallig erweist. Der Korper wird abgehartet und trainiert, damit
der Geist umso hoher triumphieren kann. Der Philosoph strebt empor,
indem er seine bediirftige Existenz erfolgreich abwehrt — und zwar mit
dem tibergeordneten Ziel, sie letztlich tiberwinden zu konnen. Kérperbe-
arbeitung und -verneinung liegen folglich eng beieinander und der Hin-
weis, dass trotz der eindeutigen Abwertung des Leibes bei Platon keine
negative Bewertung der gymnastischen Erziehung zu finden ist, wider-
spricht dieser Einschitzung nicht. Im Gegenteil: damit der Kérper mog-
lichst wirkungsvoll in den Dienst des herrschenden Logos beziehungs-
weise, wie in Platons politischen Schriften ausgefiihrt, in den Dienst der
Polisgemeinschaft gestellt werden kann, erscheint die Ausbildung seiner
Moglichkeiten geradezu geboten. Eine gute korperliche Verfassung ist
schliefSlich hilfreich, um den Miihen des Alltags zu widerstehen, und dass
vor allem die Krieger fiir ihre Aufgaben eine »gymnastische Erziehung«

617 Siehe dazu weiter oben Anm. 46 sowie Anm. 68. Im Symposion demonstriert
Sokrates seine Selbstbeherrschung und Uberlegenheit am Schluss des Dia-
logs dadurch, dass er bis zum Sonnenaufgang in heiterer Gelassenheit wei-
terzecht und diskutiert, nachdem die meisten Giste bereits vor Erschopfung
eingeschlafen sind. Als schlieflich auch seine beiden letzten Gespriachspart-
ner einnicken, erhebt er sich, wandert zum Lykeion, wo er wie iiblich den
ganzen Tag verbringt, um erst am Abend wieder nach Hause zuriickzukeh-
ren. Vgl. ebda., Gastmabl, 223 d.

178

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PLATONOPOLIS

genieflen sollen, tiberrascht ebenso wenig.¢*® Die Erziehung des Kor-
pers erfullt zuerst den tibergeordneten Zweck, die Funktionsfihigkeit
des Einzelnen und insbesondere die der Gemeinschaft zu erhalten. Da-
riiber hinaus ist der Korper selbst von geringer Bedeutung beziehungs-
weise, wie das Beispiel des Sokrates zeigt, ist er zuriickzuweisen, wenn
er seine storenden Anspriiche anmeldet. Nur auf diese Weise erscheint
es moglich, dass zumindest der nicht-korperliche Teil des Menschen, das
heifdt seine Seele, gerettet werden kann.

Waihrend im Phaidon der Gedanke der Reinigung des verderblichen
und ziigellosen Korpers im Vordergrund steht, liegt der Schwerpunkt
im Gastmahl auf seiner Uberwindung. Fiir beide Dialoge gilt, dass die
geforderte MafSigung (sophrosyne) und Selbstbeherrschung (enkrateia)
unablissig mit Zwang und Unterdriickung einhergeht. Klaus Heinrich,
der an unterschiedlichen Beispielen demonstriert, dass Platon geradezu
fasziniert ist von dem, was er abzustofen fur notwendig halt, spricht in
diesem Zusammenhang davon, dass »hier jemand (Platon; E.B.) sich sel-
ber bewusst Gewalt antut«®*, Allerdings erscheint diese Art der Gewalt-
ausiibung, die sich von den rohen und direkten Erscheinungsweisen der
homerischen Zeit deutlich unterscheidet, bereits in sublimierter Form.
Das Programm der »Hoherentwicklung des Menschen« lasst leicht ver-
gessen, was um des » Guten« und » Wahren« willen geopfert wird. Umso
wichtiger ist es daher, an den Preis der Zivilisierung zu erinnern, der
nicht im Himmlischen sich abbildet, sondern vielmehr »dem Mensch-
lichen und Sterblichen und Mannigfaltigen und Sinnlichen«%*° dhnlich
ist. Zu Beginn wurde bereits darauf hingewiesen, dass die Formen sub-
limierter Gewaltausiibung gleichsam die Richtung dndern und im Uber-
gang zur klassischen Epoche in einem » Zweikampf mit sich selber«5*
miinden. Die von Platon thematisierten moralischen Kimpfe gegen ver-
meintlich niedere Strebungen und Begierden richten sich dementspre-
chend weniger gegen dufSere Feinde als vielmehr gegen die bedrohlichen
Anteile des Selbst. Wenn die besseren und schlechteren Seelenteile mit-
einander um die Vorherrschaft ringen, kimpft das Selbst vor allem mit
sich und nicht gegen »eine andere, ontologisch fremde Macht«¢>2, Aller-
dings ist einzuschrianken, dass diese selbstbezogene »Kampfhaltung«,
die bei Platon als philosophische Gesinnung geadelt wird, erst in spitan-
tiker Zeit ihre volle Bedeutung gewann, insofern die Philosophie unter
dem Einfluss des Stoizismus zunehmend als individuelle Moralerziehung

618 Zur »gymnastischen Erziehung« bei Platon vgl. die entsprechenden Passa-
gen des Staates, 1993 ¢, 403 c—412 b sowie der Gesetze, 1993 g, 632 e-634
cund 788 a-834 d.

619 Vgl. Heinrich 1986, S. 204.

620 Vgl. zu dieser Aufzihlung leiblich bestimmter Attribute, Platon 1993 a, 8o a.

621 Siehe dazu weiter oben Anm. 43.

622 Vgl. Foucault 1990, S. 90.

179

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

in Erscheinung trat. Bei Platon bilden demgegeniiber auf die Soziabili-
tit gerichtete Uberlegungen den bestimmenden Hintergrund seiner Ge-
dankenwelt. Die teilweise direkte Ubertragung seiner philosophischen
Uberlegungen in staatstheoretische Aussagen wird erst vor diesem Hin-
tergrund verstiandlich.

Die »Kunst der Umkehrung« (metanoia), bei der die Seele »nach der
richtigen Seite hingewendet«®* werden soll, ist nach dem bisher Gesag-
ten gerade keine bloffe Umkehr des Denkens, wie die begriffliche Ver-
kniipfung von meta und noein vermuten lasst, sondern auch eine auf die
Meisterung korperlicher Schwichen und Bedrohungen gerichtete politi-
sche Aufgabe. Laut Platon gilt fir den Einzelnen wie fiir den Staat glei-
chermafen, dass der anzustrebende »Friede untereinander« voraussetzt,
die notwendigen »Bestimmungen fiir den Krieg zu treffen«®*. Da ein
allgemeiner Kriegszustand auch fiir Friedenszeiten angenommen wird —
»Staaten gegen Staaten«, »Dorfer gegen Dorfer«, »Haus gegen Haus«,
»Mann gegen Mann« —, deutet dies »auch auf einen Krieg in jedem Ein-
zelnen hin, auf einen Krieg mit sich selbst«®s, Platon sieht darin gar »den
obersten Erklarungsgrund des Staates«, wobei er davon ausgeht, dass
»der Sieg tiber sich selbst bekanntlich der erste und schonste, das Sich-
selbstunterliegen das Allerhasslichste und Allerschlimmste«$2¢ ist. Der
»Krieg aller gegen alle« betrifft somit auch den »Krieg mit sich selbst«,
der fur Platon unvermeidlich ist und es zur Aufgabe macht, sich recht-
zeitig zu rusten, um weder anderen noch sich selber zu unterliegen. Die
hierbei ausgetibte » Gewalt«%*7 dient der Staats- wie auch der Selbstver-
vollkommnung, so dass ein Biirgerkrieg im Innern wie im Aufleren zu
fithren ist. Um »Friede untereinander« oder auch »Harmonie von See-
le und Leib«%** anzustreben, sind alle Truppen zu mobilisieren, um die
stindig bedrohte politische wie seelische Ordnung durch die vermeint-
lich besten und stiarksten Krifte schiitzen zu konnen. Je mehr Macht die

623 Vgl. Platon 1993 ¢, Staat, 518 c.

624 Vgl. Platon 1993 g, Gesetze, 628 c.

625 Vgl. ebda., Gesetze, 626 b—626 d. An gleicher Stelle heifSt es entsprechend,
»im privaten Leben seien alle Feind mit allen, ja sogar jeder Einzelne mit
sich selbst«. Ebda., Gesetze, 625 c.

626 Vgl. ebda., Gesetze, 626 d.

627 »Denn wo immer die Besseren die Gewalt erlangen tiber die groffe Masse
und die Schlechteren, da spricht man mit Recht von einem Staate als einem
solchen, der sich selbst tiberlegen ist, und mit vollstem Recht gilt ein solcher
Sieg fur lobwiirdig; wo aber das Gegenteil der Fall ist, da ist auch das Ur-
teil das entgegengesetzte.« Ebda., Gesetze, 627 a. Zur »Uberlegenheit iiber
sich selbst« vgl. Platon 1993 c, Staat, 430 d—431 a.

628 Ahnlich wie der »Friede untereinander« nicht existiert, ist auch die »Har-
monie von Seele und Leib« nicht gegeben, sondern vielmehr aufgegeben.
Vgl. dazu Platon 1993 a, Phaidon, 91 b—95 a.

180

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PLATONOPOLIS

Streitkrifte gegen die duffere und innere Unordnung auf sich vereinigen,
umso besser. Der Schritt zur Tyrannei als die — vom Standpunkt der Star-
ken aus gesehen — gerechte Ordnung ist hier nicht mehr weit.

Auch wenn Platon im Staat die Tyrannei ablehnt, da ihre Ordnung
den »Krieg aller gegen alle« nicht beseitigt, sondern nur aufschiebt, bis
ein Stirkerer die Macht an sich reifSt, bleibt der Philosoph dennoch der
Logik der Herrschaft tiber andere und sich selbst verhaftet. Da der voll-
kommene — gute und gerechte — Staat unwirklich bleibt, muss man statt-
dessen die Welt der bloflen Meinungen und falschen Begierden reinigen
und in ihre natiirliche Schranken verweisen. In Friedenszeiten, in denen
der Krieg unterschwellig und verborgen bleibt, erscheinen die Instrumen-
te zur Herrschaftssicherung und Ordnungsbewahrung ebenfalls geban-
digt und versohnlich. Im unverfanglichen Dialog schliipft der Philosoph
in die Rolle des Arztes und des Mantikers, der die kranken Seelen auf
ihrem Weg zur Heilung unterstiitzt und dabei tief in sie hineinblickt, um
ihre gottliche Bestimmung zu erforschen.®* Als wohlwollender Begleiter
der Menschen geht er davon aus, dass sie wollen, was gut ist, ohne je-
doch zu wissen, was das ist. Um das herauszufinden, wendet er sich ihnen
zu und hebt durch geschicktes Nachfragen die in ihnen bereits schlum-
mernden Einsichten und Kenntnisse. Sokrates erscheint in den entspre-
chenden Dialogpassagen eher wie ein sanfter Hirte und nicht wie ein
eiserner Krieger fiir das Gute und Wahre. Doch darf man sich nicht daru-
ber hinwegtduschen, dass, wann immer der Philosoph die Moglichkeiten
des menschlichen und politischen Gelingens an anschaulichen Modellen
ausrichtet, die nicht dem Kriegsarsenal entnommen sind, damit ebenso
bestimmte Weisungen und Einschrinkungen verbunden sind.

Um der Idee menschlicher Vollkommenheit nahe zu kommen, bei der
Korper und Seele beziehungsweise die Seelenteile untereinander in ein
moglichst harmonisches Verhiltnis zu bringen sind, orientiert sich Pla-
ton an symbolischen Vorbildern des Gelingens. Als Paradigma gilt in die-
sem Zusammenhang etwa die Einheit und mathematische Ordnung der
Sternensphire. So wird das wilde Durcheinander der formlosen Mate-
rie in Platons Schopfungsgeschichte vom so genannten » Weltbildner «63°
zu einem wohlgestalteten Ganzen zusammengefiigt, in dem die vier Ele-
mente in einem genau abgestimmten Verhiltnis miteinander verbunden
sind. Die vom Schopfergott gewihlte Form der Erde wie des Weltalls ist
die Kugel »mit allseitig gleichem Abstand von der Mitte aus nach der

629 Von Sokrates ist iiberliefert, dass er die Philosophie wie einen Gottesdienst
verehrte und als frommer Mann dem Gott Apollon diente. Der Sonnengott
galt in Athen als Bewahrer vor Krankheiten und anderen Ubeln, so dass es
nicht verwundert, weshalb Sokrates als » Arzt der Menschen« sich ihm be-
sonders verbunden fiihlte.

630 Andere Bezeichnungen sind »Baumeister« oder »Vater dieses Alls«. Vgl.
dazu Platon 1993 d, Timaios, 28 c—29 a.

181

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

abschlieflenden Oberfliche«, die von allen Figuren »die vollkommens-
te und am meisten mit sich selbst gleich ist«%*. Da die Kugelgestalt vom
Mittelpunkt aus gleichférmig »in dem namlichen Raum und um ihre ei-
gene Achse«®? kreist, kommt sie dem Ideal der Bewegung, die in sich
selbst ruht, am nichsten. Ideal ist die Kreisbewegung fiir Platon auch
deshalb, weil sie gleichformig verlduft, ohne in »eine andere Form«%33
tiberzugehen. Im Unterschied dazu sind ungleichmifSige Bewegungen da-
durch gekennzeichnet, dass sie unstetig sind und ihre Richtung dndern,
etwa wenn ein anderer Korper sich in den Weg stellt oder ein anderes
Ziel erreicht werden soll. Von diesen halt die gleichformige Bewegung
»sich fern« und muss nicht »an deren Irrwandel «53 teilnehmen. Die Be-
deutung der gleichformigen Kreisbewegungen ldsst sich zudem noch da-
nach unterscheiden, ob sie durch Anstofle von aufSen oder aus sich selbst
heraus bewirkt werden:

»Von allen Bewegungen aber ist die beste diejenige, die ein Korper durch
sich selbst in sich entstehen lisst, denn sie ist am meisten der Bewe-
gung der Denkkraft und des Weltalls verwandt; geringartiger dagegen ist
die durch einen anderen Korper verursachte Bewegung; die schlechtes-
te aber diejenige, welche, wenn der Korper stillliegt und ruht, ihn durch
anderes und zwar nur teilweise in Bewegung setzt. «*3

Da Bewegungen dem Bereich des Werdenden angehoren, das alle wider-
sprichlichen Merkmale des Veranderlichen und Verganglichen aufweist,
ist es fir Platon umso wichtiger, zwischen moglichst guten und weniger
guten Bewegungen zu unterscheiden. An den schlechten beziehungswei-
se nicht aus eigener Kraft hervorgebrachten Bewegungen, die formlos
— ohne rechtes Maf§ und Ordnung — bleiben, haftet der Makel des blo-
Ben Zufalls und der Beliebigkeit. Sie entsprechen nicht den »Harmo-
nien und Umldufen des Alls« sowie den »Umlaufen in unserem Haup-
te«%3%, weshalb sie — dhnlich wie die korperlichen Merkmale im Prozess

631 Vgl. ebda., Timaios, 33 b.

632 Vgl. ebda., Timaios, 34 a.

633 Vgl. Platon 1993 g, Gesetze, 894 a. Platon beschiftigt sich dort mit zehn
unterschiedlichen Bewegungsformen, die als Modelle des Werdens und der
Veranderung in den Blick genommen werden. Die Bewegung, die ihren »ru-
henden Punkt in der Mitte hat«, ist den Bewegungen vorzuziehen, »die vie-
le Orte durchlaufen«. Vgl. ebda., Gesetze, 893 d. Bereits Parmenides ver-
wendet das Bild einer »ringsum wohlgerundeten, allseitig gleichgewordenen
Kugel«, um die Vollkommenbheit des Seins zu veranschaulichen und gegen-
tber dem Nichtseienden abzugrenzen. Vgl. dazu Fragment 8 in Diels 1906,
S.121.

634 Vgl. Platon 1993 d, Timaios, 34 a.

635 Vgl. ebda., Timaios, 89 a. Zur Frage der Bewegungsursache siehe auch Pla-
ton 1993 g, Gesetze, 893 f.

636 Vgl. Platon 1993 d, Timaios, 9o d.

182

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PLATONOPOLIS

der Hoherentwicklung — moglichst zu meiden sind. In den Gesetzen, mit
denen Platon anstelle eines weiteren Entwurfs vom unerreichbaren Ide-
alstaat beabsichtigte, tatkriftig auf die Entwicklung der Griechenwelt
nach seinem Tode Einfluss zu nehmen, unterteilt er die so genannten
»Lehrfacher« im Rahmen der Wichterausbildung in »zwei Klassen«, die
sich einerseits auf die »Korperbildung« und andererseits auf die » Wohl-
gestalt der Seele« beziehen.%” Die »Kérperbildung« wird zudem unter-
gliedert in die Bereiche »Tanz« und »Ringen«, wobei der »Tanz« noch-
mals aufgeteilt wird einerseits in die »Nachahmung der dichterischen
Vorlage, wo es denn auf wiirdige und edle Haltung ankommt« und an-
dererseits in die »wohlangemessene Bewegung«, die »sich dem ganzen
Tanze mitteilt und von ihm unzertrennlich ist«.63® Das Unterscheidungs-
streben des Philosophen ist dadurch jedoch noch nicht an seinem Ende.
Nur wenige Seiten spater beschiftigt er sich erneut mit der Tanzkunst,
um ihre Bedeutung im Rahmen der staatlichen Erziehung durch gesetz-
liche Regelungen festlegen zu konnen. Zum unverzichtbaren Teil staatli-
cher Erziehung zahlen weiterhin die beiden Gruppen der friedlichen und
kriegerischen Tdnze, die emmeleia beziehungsweise pyrrhiche genannt
werden.® Beide erfiillen ihren jeweiligen Zweck, wenn sie »die Nach-
ahmung des Edlen und Erhabenen« anstreben und »auf dem Grunde ei-
ner besonnenen Seele« sowie »als Eigenschaft schoner Korper und ei-
ner tapferen Seele« in Erscheinung treten.®° Wahrend in kriegerischen
Tanzen Bewegungen eingeiibt werden, die fiir Angriff und Verteidigung
nutzbringend sind und die Korper in eine »aufrechte und straffe Hal-
tung«%" bringen, gelangt in friedlichen Tanzen ein »Gefiihl des Wohl-
behagens«*+* zum Ausdruck, das je nach zugrunde liegender Lust ent-
weder mit maf3vollen oder heftigeren Bewegungen einhergeht. Fir den
Philosophen besteht kein Zweifel, dass sich »der sittlich hoher Stehende
und mehr zur Tapferkeit Erzogene sich durch geringeren, der Feige und
nicht an mafSvolle Besonnenheit Gewohnte durch starkeren Wechsel der
Bewegungen «®+ auszeichnet.

Die fiir Platon typische Unterscheidung und Einteilung eines Phino-
mens (dibairesis) erfullt auch hier den Zweck, begriffliche Ordnungen

637 Vgl. Platon 1993 g, Gesetze, 795 d.

638 Vgl. ebda., Gesetze, 795 e.

639 Vgl. Platon 1993 g, Gesetze, 814 e-816 b. Beim emmeleia handelt es sich
um einen ruhigen und feierlichen Tanz, der im Kontext der griechischen Tra-
godie aufgefithrt wurde. Die pyrrhiche bezieht sich auf Tanzformen, die der
Kriegsvorbereitung dienten und kdmpferische Elemente mit und ohne Waf-
fen beinhalteten.

640 Vgl. ebda., Gesetze, 814 e.

641 Vgl. ebda., Gesetze, 815 a.

642 Vgl. ebda., Gesetze, 815 d.

643 Vgl. ebda., Gesetze, 815 e.

183

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

herzustellen und in ein hierarchisches System einzuordnen.®++ Bei den in
den Blick genommenen Tanzkiinsten fillt auf, dass starkere und hefti-
gere Bewegungen mdoglichst zu vermeiden sind, da die ihnen zugrunde
liegenden Gefiihle das anzustrebende Gleichmaf$ in der Bewegungsaus-
fithrung behindern, wogegen nur ausgeglichene Regungen ruhige und er-
habene Bewegungen hervorbringen. Selbst bei den kriegerischen Tdnzen,
die ihrer Art entsprechend durch heftigere Bewegungen gekennzeichnet
sind, kommt es darauf an, »taktvoll« und »angemessen«%+ zu agieren.
Nicht nur werden Anweisungen fiir achtbare beziehungsweise unange-
messene Bewegungen erteilt, sondern diese werden zudem sittlich be-
wertet. Die abzulehnenden Ténze sind den »hisslichen Korpern«4¢ vor-
behalten, nicht jedoch den »wohlgesitteten Mannern«®7, Zur » Gattung
zweifelhaften Charakters« zdhlen alle »Darstellungen von Bacchantin-
nen und dhnlichen Wesen, als da sind Nymphen und Pane und Silenen
und trunkene Satyrn, die man bei solchen Tanzen gewohnlich nach-
ahmt«®#, Da Sokrates als literarische Hauptfigur Platons nach allen be-
kannten Zeugnissen auch nicht gerade schén war und sogar mit einem
»hockenden Silenen«%+ verglichen wurde, ist nicht sogleich verstand-
lich, weshalb der scheinbar hassliche Liistling verehrt, die enthemmten
Tanze der dionysischen Schar jedoch abgewehrt werden. Die Auflésung
uberrascht freilich nicht, da die Schonheit des Sokrates nicht korper-
lich gemeint ist; »innerlich ist er ganz anders, namlich wie ein Gott, ein

644 Siehe dazu auch das Beispiel der » Angelfischerei« weiter oben Anm. 70.

645 Vgl. Platon 1993 g, Gesetze, 816 a.

646 Vgl. ebda., Gesetze, 816 d.

647 Vgl. ebda., Gesetze, 815 b.

648 Vgl. ebda., Gesetze, 815 c. Fiir Platon gehoren diese Tanze weder zu den
friedlichen noch zu den kriegerischen, und es fillt ihm sichtlich schwer, ihre
Bedeutung zu bestimmen. Klar scheint nur, »dass sich der Staat mit dieser
Art von Tanz nicht zu befassen hat«. Vgl. ebda., Gesetze, 815 c.

649 So in der Lobrede des Alkibiades auf Sokrates, der in ihm Ahnlichkeiten mit
dem Satyr Marsyas zu erkennen meint. Vgl. dazu Platon 1993 b, 215 a.In an-
tiken Quellen, das heift Portratbusten und literarischen Texten, die alle nach
dem Tod des Sokrates entstanden sind, wird tibereinstimmend die auffillige
»Silenenhaftigkeit« des Philosophen hervorgehoben: »Die physiognomische
Verwandtschaft des Sokrates mit den Silenen mag urspriinglich durch ein-
zelne Merkmale, die zum Typos Silen gehorten, vermittelt sein. Silenen sind
Rundkdopfe mit starkem Haar- und Bartwuchs, Stiilpnase, grofSem Mund und
runden Augen. Wurde Sokrates aber erst einmal als Silen gesehen, so hief§ das
physiognomisch auch, in ihm ein silenenhaftes Wesen vermuten. Die Span-
nung, die sich damit ankiindigt, wird noch dadurch verstarkt, dass Sokrates
in allen Einzelheiten seiner Gesichtsziige und als Silenskopf im Ganzen dem
griechischen Schonheitsideal, wie es sich etwa in der Feldherrenbiste des Pe-
rikles manifestiert, widerstreitet.« Bohme 2014, S. 178.

184

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PLATONOPOLIS

Schmuckstiick der Gotter«45°. Auch hier tritt wieder das gleiche Muster
hervor: Alles Korperliche ist blofSer Schein, das Geistige hingegen gott-
lich. Um jedoch die sittlichen Haltungen der Seele, ihre Besonnenbheit,
Tapferkeit und Ziichtigkeit ausbilden zu kénnen, bedarf es der richtigen
Haltungen und Bewegungen des Korpers. Heftige und unkontrollierte
Bewegungen sind dabei ebenso zu vermeiden wie ungestiime Gesten und
hitzige Gebdrden, zumal wenn sie durch dufSere Anldsse hervorgerufen
werden. Auch wenn uns heute ein lebhafter Eindruck der dionysischen
Tanze verwehrt istss', durfte Platon ihr Schreckensbild vor Augen ge-
habt haben, als er mit den Worten des » Atheners« die Empfehlung aus-
sprach, dass nur »Sklaven« und »bezahlte Fremde« mimische Darstel-
lungen flammender Tanze und wilder Bewegungen auffithren diirfen, so
dass die Zuschauer in »Kenntnis des Licherlichen« in die Lage versetzt
werden, »das Ernste wirklich zu verstehen«®52. Es folgt jedoch sogleich
die Mahnung, dass »selbst nicht in seinem Tun und Handeln sich nur
des Edlen zu befleifSigen, sondern auch dem Unedlen Einlass zu gewih-
ren, das verbietet sich ganz von selbst, wenn man nur den geringsten An-
spruch auf Tugend haben will«%53, Im geordneten Halbrund des Theaters
mogen sich die Polisbiirger einen Eindruck uber »die auf die Lachlust
berechneten Scherzspiele«*5+ verschaffen; ihre Nachahmung in Gesang
und Tanz bleibt ihnen jedoch verwehrt.

Als blofle Schauobjekte sind die »hasslichen Korper und Sinnesar-
ten«®ss ungefahrlich fiir die Ordnung der Polis. Die Burger diirfen sich
an ihnen ergotzen, aber sie selbst sind aufgefordert, ruhig und besonnen

650 Vgl. ebda., S. 180. Weiter heifst es dort: »Man ist versucht mit Nietzsche zu
sagen, duflerlich dionysisch, innerlich apollinisch«. Ebda., S. 181.

651 Eine vage Vorstellung ihrer lirmenden Unordnung und bedrohlichen Stil-
le findet sich bei Otto: »Der Liarm, mit dem Dionysos selbst und sein gott-
liches Gefolge einherfihrt, der Lirm, den der menschliche Schwarm, von
seinem Geiste getroffen, entfesselt, ist ein echtes Symbol des geisterhaften
Ansturms. Mit dem Schrecken, der zugleich Bezauberung ist, mit der Auf-
regung, die einer Lihmung gleicht, mit der Uberwiltigung aller natiirlichen
und gewohnten Sinnesempfindungen tritt das Ungeheure plotzlich ins Da-
sein herein. Und in der hochsten Steigerung ist es, als wire das wahnsinnige
Getose in Wirklichkeit die tiefste Stille. (...) Aber das mafSlose Lirmen, das
den Gott ankiindigt und begleitet, verrit seinen geisterhaften Sinn durch
nichts so sehr, wie durch das Gegenteil, in das er plotzlich umschligt: die
Totenstille. Rauschendes Tosen und erstarrtes Schweigen sind nur verschie-
dene Formen des Namenlosen, alle Fassung Ubersteigenden.« Otto 1989,
S. 85-86.

652 Vgl. Platon 1993 g, Gesetze, 816 e.

653 Vgl. ebda., Gesetze, 816 e.

654 Vgl. ebda., Gesetze, 816 f.

655 Vgl. ebda., Gesetze, 816 d.

185

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

zu bleiben. Weder ungebandigter Larm noch erstarrte Stille scheint dem
offentlichen Leben zu ziemen. So bot beispielsweise im Unterschied zum
Stimmengewirr und Durcheinander auf der Agora die architektonisch
gestaltete Pnyx in Athen zur Zeit Platons bereits die Moglichkeit, 6ffent-
liche Versammlungen mit mehr als sechstausend Biirgern in vergleichs-
weise geordneter und tibersichtlicher Form durchzufiihren:

»Der klare Plan des Theaters, sein aufsteigender Facher von Sitzen mit
regelmifSigen Terrassen und vertikalen Giangen ermoglichte es den Zu-
schauern, die Reaktionen der anderen Minner auf die Reden mitzuerle-
ben und zu erkennen, wie sie abstimmten — ganz im Unterschied zu der
visuellen Ungenauigkeit auf der Agora, wo man Schwierigkeiten hat-
te, mehr zu sehen als die paar Nachbarn, die gleich neben einem stan-
den. «5s¢

Die Reden mochten durchaus hitzig gewesen und die vorgetragenen Po-
sitionen nach wie vor mit Leidenschaft und Uberzeugungswillen vorge-
tragen worden sein — gleichwohl trat der Korper im 6ffentlichen Raum
zur Zeit der attischen Demokratie bereits in gezihmter Weise in Erschei-
nung. Das »sitzende Pathos«®7 kann in diesem Zusammenhang viel-
leicht sogar als Metapher verstanden werden, um Platons Ideal des be-
sonnenen und gesitteten Polisburgers zu veranschaulichen. Bedachtsam
und gefasst auf die Worte, Stimmen, Gesten, Gesange, Bewegungen und
Tanze ausgerichtet, die offentlich zur Auffithrung gelangten, blieb der
auf diese Weise affizierte Korper des Zuhorers und Zuschauers selber un-
tatig. Da die Biirger in der Pnyx jeweils einen ihnen zugewiesenen Sitz-
platz einnahmen, war ihre dufSerliche Anordnung geregelt und geschiitzt
vor den vermeintlichen Gefahren, die von den »hisslichen Kérpern« und
ihrem »Schauspiel« ausging. Das Pathos als »Erfahrung heifSer Leiden-
schaft in einem passiven Korper«®s® war der erbaulichen »Reinigung der
Seelenkrifte« schon sehr nah, sofern betérende Bewegungen und extre-
me Regungen gefahrlos beobachtet werden konnten, ohne eigene Ta-
ten herauszufordern. Obgleich mit unterschiedlichen Mitteln agierend,
stimmten Politik, Erziehung und all die anderen asketischen Praktiken
und Kiinste am Menschen zumindest darin iiberein, die im Mythos noch
durch gottliche Fiigungen bedingten Triebbewegungen zu mildern und
zu bandigen.

Platon steht als Autor dafiir, dass der Mensch entschieden beeinflusst
werden muss, damit er seine wilden Krifte und Impulse im Zaum halten

656 Sennett 1997, S. 82.

657 Vgl.ebda., S. 83. Das pathos beschreibt den emotionalen Appell an die Zu-
horerschaft und zahlt in der klassischen Rhetorik neben der Wahrhaftigkeit
des Redners (ethos) sowie den tibermittelten Inhalten (pragmata) zu den drei
Uberzeugungsmitteln der Rede.

658 Ebda.

186

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PLATONOPOLIS

kann, um sich tiberhaupt mit sich selbst und mit seiner eigenen Gattung
befreunden zu konnen. Im Konflikt zwischen den zu seiner Zeit kaum
weniger als heute spiirbaren hemmenden und enthemmenden Einfliissen,
die von innen und aufSen auf den Menschen wirken, entscheidet er sich
fiir den »guten Lenker«, der angesichts der anthropologischen Offen-
heit und moralischen Ambivalenz einseitig Partei ergreift, um die Riick-
fihrung des Menschen aus der Barbarei®® zu erméglichen. Doch auch
die guten und besten Absichten konnen nicht dartiber hinwegtiuschen,
dass damit die Frage der Macht und Ungleichheit keinesfalls gelost ist.
Vielmehr fithrt die hier in den Blick genommene Distanzierung des Men-
schen von seiner korperlichen Verfasstheit im Ergebnis zu ihrer individu-
ellen und sozialen Beherrschung. Der ideale Staat und die ideale Staats-
lenkung tragen nicht zufillig deutliche Ziige einer Hirtenkunst, bei der
die guten Hiiter respektive basileis eine vollkommen friedliche, weil un-
gehornte Herde beaufsichtigen.¢® Der Preis dafir, dass die beaufsichtigte
»Gattung der lebenden Wesen, soweit sie zahm und herdenmafSig ist«5¢*,
nicht mit Gewalt gefithrt werden muss, besteht darin, dass es sich bei
den fursorglich Beaufsichtigten um folgsame Wesen beziehungsweise —
mit Platons eigenen Worten — um »freiwillig gehorchende Zweifufsler «%6
handelt. Es benotigt wenig Phantasie, um den totalitiren Charakter die-
ser Utopie zu erkennen. Das Scheitern von Platonopolis weist auch da-
rauf hin, dass die arbeitsteiligen Voraussetzungen fur ein denkendes Ex-
pertenkonigtum einerseits sowie ein sich freiwillig figendes Biirgertum
andererseits noch nicht gegeben waren.

659 Ein Beispiel hierfiir ist der Mythos vom kugelgestaltigen Doppelmenschen,
der nach seiner Trennung das Verlangen nach Wiedervereinigung »durch
Zurtickfithrung zur urspriinglichen Natur« in sich tragt. Vgl. dazu Platon
1993 b, Gastmabhl, 189 a—193 e. Bei Platon finden sich zahlreiche Stellen, in
denen der Mythos nicht einfach abgelehnt, sondern vor allem bildhaft tiber-
nommen wird, um das eigene Denken zu befestigen.

660 Zum Beispiel der »Herdenzucht« als Metapher fiir die Kunst der Staatslen-
kung, vgl. Platon 1993 f, Politikos, 258 b—276 e.

661 Vgl. ebda., Politikos, 266 a.

662 Vgl. ebda., Politikos, 276 e.

187

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 11
Entfesselung des Individuums

Die italienische Renaissance barg in sich alle die po-
sitiven Gewalten, welchen man die moderne Kul-
tur verdankt: also Befreiung des Gedankens, Miss-
achtung der Autorititen, Sieg der Bildung iiber den
Diinkel der Abkunft, Begeisterung fiir die Wissen-
schaft und die wissenschaftliche Vergangenheit der
Menschen, Entfesselung des Individuums, eine Glut
der Wahrhaftigkeit und Abneigung gegen Schein und
blofSen Effekt.
Friedrich Nietzsche,
Menschliches, Allzumenschliches

Man kann — wie im vorangehenden Teil dargelegt — in der Geschich-
te des Altertums bereits deutliche Tendenzen erkennen, die ein Erwa-
chen des Subjekts anzeigen. Der Ubergang vom Mythos zum Logos®
wird fur gewohnlich in dieser Weise als Selbstentfaltung des grie-
chischen Denkens gedeutet. Allerdings wurde bereits gezeigt, dass
die anthropomorphe Deutung des Mythos als blofle »Projektion von
Subjektivem auf die Natur« zu kurz greift, da schon dem mythischen
Denken ein aufklarerischer Impuls eigen ist, der »darstellen, festhal-
ten, erklaren«* will. Die Dialektik der Aufklirung zeigt sich schlief3-
lich darin, dass der anfangs noch disparate Aufkliarungsimpuls sich
zunehmend verselbstiandigt und verfestigt, um schliefflich in »blofSe
Objektivitat«> umzuschlagen, die ihre subjektiven Anteile moglichst
ignoriert. Der Zivilisationsprozess wird dementsprechend nicht ein-
dimensional als Befreiung des Menschen aus den Zwingen der Na-
tur begriffen, sondern als »radikal gewordene, mythische Angst« ge-
deutet, in dem »die natiirlichen Verhiltnisse nicht mehr unmittelbar,

1 So etwa bei Nestle 1975.

2 Vgl. dazu Horkheimer/Adorno 1972, S. 12 und S. 14. Weiter heifit es dort:
»Mit der Aufzeichnung und Sammlung der Mythen hat sich das verstarkt.
Sie wurden frith aus dem Bericht zur Lehre.« Vgl. ebda., S. 14.

3 Vgl.ebda.,S. 15. Fiir Horkheimer und Adorno liegen dem mythischen Den-
ken noch keine Einheitsvorstellungen vom Subjekt und der Natur zugrunde:
»Es war nicht der eine und identische Geist, der Magie betrieb; er wechsel-
te gleich den Kultmasken, die den vielen Geistern dhnlich sein sollten. Ma-
gie ist blutige Unwahrheit, aber in ihr wird Herrschaft noch nicht dadurch
verleugnet, dass sie sich, in die reine Wahrheit transformiert, der ihr verfal-
lenen Welt zugrundelegt.« Ebda.

188

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

sondern durch das Bewusstsein der Menschen hindurch ihre Macht
ausiiben «+.

Diese — die Fundamente des Fortschrittsdenkens erschiitternde — Kri-
tik, die am aufklirenden Denken festhilt, ohne die Option auf einen po-
sitiv zu fassenden Vernunftbegriff zu besitzens, sieht ihre Aufgabe darin,
die »Herrschaft bis ins Denken selbst hinein als unversohnte Natur zu
erkennen«¢. Auch wenn im Mythos die Herrschaftsverhaltnisse zwischen
den Gottern und Menschen direkt spiirbar sind und noch nicht im ver-
mittelnden »Denken selbst« in Erscheinung treten, stimmen Mythos und
Logos darin tiberein, dass das Erwachen des Subjekts und die Zunah-
me seiner Bedeutung erkauft wird durch »die Anerkennung der Macht
als des Prinzips aller Beziehungen«’. So, wie der homerische Held seine
gottliche Wut zum Schaden seiner Gegner noch mit ungehemmter Kraft
und ohne mifligende Reue ausleben konnte, lernten schlieflich der Po-
lisbiirger wie auch der Athlet, sich selbst zu beherrschen, um Macht tiber
sich und andere zu gewinnen. Die vitale Energie des archaischen Hel-
den wurde spatestens in Platons Staat in ein asketisches Machtverhalenis
uiberfiihrt, bei dem jeder Einzelne gefordert war, seine hoheren seelischen
Krifte gegen bedrohliche Strebungen und Begierden zu mobilisieren. Wo
der unheilbringende Zorn des Peleussohns Achilleus dem Krieger noch
Ruhm und Ansehen verschaffte, war die Anerkennung des griechischen
Stadtbewohners bereits gebunden an die erfolgreiche Meisterschaft im
Kampf mit sich selbst. An die Stelle der heroischen Schreckenstat trat die
politische Aufgabe der Erziehung zur MafSigung und der Arbeit an sich.
Nicht mehr ungeziigelter Mannesmut (andreia), sondern die Umlenkung
und Pflege der thymotischen Energien durch Vernunft (logos), Ubung
(ergon) und Konnen (techne)® war fortan bestimmend fiir die Kontroll-
arbeit, die das Individuum an sich selber vornehmen musste, um beson-
nen und maf3voll (sophron) zu werden. Unterdessen verwandelte sich un-
gebiandigter Zorn in angestrengte Gelassenheit, aus Rachsucht erwuchs
Ressentiment, iibermafSiger Stolz rief nach Tugendbildung und Lebens-
gier nach Diit beziehungsweise nach dem Gesetz.

4 Vgl.ebda., S. 22 und S. 23.

5 Der Rekurs auf die Mimesis als Vermogen, sich den Dingen ohne Verlust sei-
ner selbst anzudhneln, verbleibt in den Aporien theoretischen Denkens, das
begrifflich auszudriicken versucht, was sich dem identifizierenden Denken
gerade entzieht. Vor allem die Negative Dialektik Adornos ist dem Gedan-
ken verpflichtet, zu umschreiben, was diskursiv nicht zu fassen ist: »Nega-
tion kann Philosophie weder umgehen noch ihr sich beugen. An ihr ist die
Anstrengung, tiber den Begriff durch den Begriff hinauszugelangen.« Ador-
no 1977 a, S. 27.

6 Horkheimer/Adorno 1972, S. 47.

Ebda., S. 15.

Vgl. Platon 1993 g, Gesetze, 647 e.

o

189

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

Der rohen wie der sublimierten Gewalt ist gemein, dass Macht- und
Herrschaftsanspriiche entweder stiarker nach aufsen® oder nach innen
geleitet werden. In beiden Fillen bleibt die Logik der Herrschaft un-
vermeidlich fiir die Selbsterhaltung beziehungsweise Selbstbehauptung.
Im Sinne der Dialektik der Aufklirung werden die Siege tiber die dufSe-
re Natur mit Niederlagen der inneren erkauft, da im Zuge der Selbst-
beherrschung die Objektivierungsarbeit ins Innere ausgeweitet und als
Unterdriickungsmechanismus immer undurchsichtiger wird. Nietzsches
Feldziige gegen die christliche Moral als Herrschaftsmittel der Schwiche
geben hieriiber beredt Zeugnis. Doch bereits in der griechischen Antike
finden sich Protestformen, die Widerstand leisten gegen das feinsinnige
Spiel der philosophischen Diskurse und ihrer nicht lebbaren Abstraktio-
nen. Die Kyniker verzichten mit Absicht auf Argumente und setzen statt-
dessen auf ihre Korper, um mit schamlosen Gesten und frechen Hand-
lungen die hohen Anspriiche der idealistischen Denker zu entlarven. In
diesen verkorperten Protestformen finden sich durchaus Elemente wie-
der, die nach den Vorstellungen der griechischen Mythologie im Gefol-
ge des Dionysos in Gestalt von damonischen Satyrn, Nymphen, Faunen
und anderen Chimaren auftraten. Doch gegen den Ernst der Philosophie
konnte auch der freche und vitale Kynismus insgesamt nur wenig aus-
richten. Im unwillentlichen Lachen, bei dem sich die blinde Natur ihrer
selbst inne wird, zeigen sich bis heute Reste des Aufbegehrens gegen die
Zurichtungen der eigenen Natur.’® Das vorherrschende Gebot der Selbst-
behauptung wird dadurch freilich nicht erschiittert, wie das kontrollier-
te Lacheln buhlender Politiker oder hiibscher Mannequins als raffinierte
— weil Harmlosigkeit suggerierende — Uberlegenheitsgeste zeigt. Einem
Agamemnon oder Hektor wire eine vergleichsweise kiinstliche Mimik
kaum anzudichten gewesen. Wenn sie spotten oder triumphieren, bre-
chen die homerischen Gotter und Helden regelmifSig in lautes Geldch-
ter aus, das sich seiner Uberlegenheit absolut gewiss ist. In der plebeji-
schen Straflenphilosophie des Sokrates wie in den subtilen Ironien des
Platon sind die sprithenden Funken des animalischen Menschenkorpers
noch nicht ganz verloschen; in der Philosophie des Staates und der Ge-
setze wechselt die Meisterlehre jedoch vollends die Seite. Vom Mythos ist
dort nur noch die Rede, wenn der Logos mangels geeigneter Vorstellun-
gen und Begriffe durch Bilder und Gleichnisse veranschaulicht werden

9 Bruno Snell weist darauf hin, dass aus heutiger Sicht bestimmende Subjekt-
merkmale wie das abwiagende Selbstgesprich und eine reflektierende Inner-
lichkeit bei den epischen Helden Homers weitgehend fehlen. Vgl. dazu Snell
1975, S. 13-29.

10 Zum »Doppelsinn des Lachens« einerseits als » Ausbruch blinder, verstock-
ter Natur« sowie andererseits als gewaltbefreiendes Element, vgl. Horkhei-
mer/Adorno 1972, S. 85.

190

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

soll. Der wahre Kern des Herrschaftsdenkens bleibt hiervon freilich un-
beriihrt.

Folgt man der diesem Kapitel vorangestellten Einschitzung Nietz-
sches™, so tritt erst nahezu zweitausend Jahre spater, mit dem Aufkom-
men der italienischen Renaissance, ein Hoffnungsschimmer in die Ge-
schichte, der eine neue Phase der Aufklirung einzuleiten scheint. Zentral
fiir das Anbrechen dieser neuzeitlichen Epoche sind die Idee der Freiheit
des Menschen sowie die Hervorhebung seines Schopfertums.** Doch wie
kam es zu diesem Wechsel der Perspektive, deren Vorldufer bis weit in
die Antike zuriickreichen, ohne dass der Mensch zuvor bereits als sich
selbst individuierendes Subjekt beziehungsweise als Werk seiner selbst
begriffen werden konnte? Woran band sich das neue Freiheitsverspre-
chen und in welchem Verhiltnis stand es zu seinen antiken Vorbildern?
Welche Zwischenschritte waren néotig, um den Sprung in das Denken
und Handeln der »Neuen Zeit« ausfuhren zu konnen? Da diese zentra-
len Fragen in ihrer Allgemeinheit kaum angemessen beantwortet werden
konnen, beschrianken sich die nachfolgenden Ausfithrungen auf ausge-
suchte Aspekte der unter den Begriff des Humanismus gefassten aufkla-
rerischen Bestrebungen zur Befreiung des Individuums. Ahnlich wie be-
reits bei der Beschiftigung mit dem Ubergang vom griechischen Mythos
zum Logos das Augenmerk auf korperliche Bestimmungen und Verhalt-
nisse gelegt wurde, wird auch im Folgenden darauf zu achten sein, wel-
che Rolle dem Korper bei der Entfesselung des Individuums zukommt,
da er den Ort der »durch Zivilisation verdridngten und entstellten In-
stinkte und Leidenschaften«'> markiert und damit einen weitgehend ver-
gessenen Teil der Geschichte in Erinnerung ruft.™

Zu dieser vergessenen, oder wie Horkheimer und Adorno mit Blick auf
die Verdriangung des Korpers anmerken, »unterirdischen Geschichte«'s

11 Vgl. Nietzsche 1954, S. 591.

12 Paradigmatisch hierfiir ist die Einleitung zur geplanten Rede des Pico del-
la Mirandola anlasslich seiner vom Papst verhinderten Disputation. In dem
1496 posthum veroffentlichten Text spricht Gott zu Adam: »Ich erschuf
dich weder himmlisch noch irdisch, weder sterblich noch unsterblich, damit
du als dein eigener Baumeister dich selbst in der von dir gewihlten Form
aufbaust und gestaltest. Du kannst nach unten in den Tierwesen entarten;
du kannst nach oben, deinem eigenen Willen folgend, im Gottlichen neu ent-
stehen.« Pico 1983, S. 65-66.

13 Vgl. Horkheimer/Adorno 1972, S. 246.

14 Le Goff/Truong sprechen in diesem Zusammenhang von einer » Forschungs-
licke«, die nicht nur fur die Zeit des Mittelalters — trotz einschlagiger Arbei-
ten von Jules Michelet, Marc Bloch, Lucien Febvre, Marcel Mauss, Norbert
Elias, Michel Foucault und anderen — auffillig ist und bis heute besteht. Sie-
he dazu Le Goff/Truong 2007, S. 17-37.

15 Vgl. Horkheimer/Adorno 1972, S. 246.

191

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

menschlicher Liste und Leidenschaften zihlen freilich nicht nur die hier
in den Blick genommenen Zeitabschnitte. Auch die romische Antike ist
bekannt fiir circensische Spiele, Wettkampfe auf Leben und Tod, athleti-
sche Wettbewerbe, militirische Ertiichtigungen sowie korperliche Ubun-
gen und Spiele fiir Frauen, Kinder und Jugendliche, die in eigens dafiir
erstellten Zweckbauten und Arenen stattfanden und fester Bestandteil
des romischen Festkalenders waren. Die Massenpopularitidt der Wett-
kampfe, die Professionalisierung der Wettkampfer, die staatliche Finan-
zierung sowie das Mazenatentum, die Spektakularisierung der Auffiih-
rungen und die Schaulust des Publikums — all dies waren Griinde, die
romische Weiterentwicklung des griechischen Vorbildes als » Gotzen-
dienst«*¢ (idolatria) zu kritisieren beziehungsweise als » Verfall«*7 zu be-
werten. Ahnliches lisst sich fiir die Turniere und Hoftage des Mittel-
alters, die Exerzitien der Ritter und Wehribungen der Stadtbiirger, die
volkstiimlichen Leibesiibungen, Schiitzenfeste und Bauernspiele feststel-
len, die nach ubereinstimmender Einschitzung weit entfernt waren vom
»gottgesendeten Glanz«, der dem antiken griechischen Sieger das Leben
»in Wonne«'® blithen liefs. Dass dieser von den Griechen tiberschwing-
lich verherrlichte Glanz die bedringenden Alltagsnote und Zwinge nur
miihselig iiberdecken konnte und nur mit eigenen Entsagungen und Ge-
walttaten zu erringen war, braucht hier nicht wiederholt werden. Die
Romer, die anstelle des dichterischen Glanzes die Spiele entmystifizier-
ten und die Schaukiampfe effektvoll inszenierten, waren dem profanen
Gehalt des korperlichen Wettstreits bereits niher als die anfangs noch
verzauberten Griechen. Und auch nachdem die Ideologie des Christen-
tums zur Staatsreligion wurde und das mittelalterliche Europa bestimm-
te, kann von einem Verschwinden des Korpers nicht die Rede sein. Zwar
verringerten sich die Anlidsse, bei denen etwa die Vertreter der Stinde
Gelegenheit fanden, sich im o6ffentlichen Wettstreit zu messen oder zu
vergniigen. Dafiir traten jedoch andere Praktiken und Gewohnheiten
des Korpers in den Vordergrund, wie die nicht selten dogmatisch ge-
fithrten Debatten iiber Fragen der Sexualitit, der Kleidung, des Karne-
vals, der Arbeit, der Fastenzeit, des Krieges, der offentlichen Ordnung
und dhnliches zeigen.* Die klerikale Abwertung des Korpers ging letzt-
lich einher mit seiner thematischen Aufwertung. Daher erscheint die
Rede vom »dunklen Mittelalter« ebenso verkiirzt wie das Postulat einer

16 Vgl. zu dieser frithchristlichen Position Tertullianus 1988, S. 19.

17 Vgl. aus heutiger Sicht Backhaus 1978, S. 246.

18 Vgl. Pindar 186, S. 161 (VIIL Pythischer Gesang, 133-135). Zu den mittel-
alterlichen Leibesiibungen vgl. Niedermann 1980 sowie Renson 1980. Zum
Verstandnis mittelalterlicher Alltagspraktiken und Lebensformen vgl. insbe-
sondere Huizinga 2006, O. Borst 1983 sowie A. Borst 2010.

19 Vgl. dazu Le Goff/Truong 2007, S. 36.

192

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

»korperlosen Welt«, das vor allem das Denken der Platoniker und Aris-
toteliker jener Zeit bestimmte.

Was jedoch, bei allen historischen Unterschieden und Gegensitzen, den
hier genannten Epochen gemein ist, ist der hierarchische Aufbau der so-
zialen Schichten und die daraus sich ergebende Stellung ihrer Mitglieder.
Dies gilt bereits fiir die antike griechische Polisdemokratie, die trotz einer
allgemeinen Biirgerbeteiligung den Mitgliedern der Oberschicht privile-
gierte Zugdnge und Einflussmoglichkeiten beliefS. Wie im voranstehen-
den Kapitel am Beispiel des vielfach begabten Aristokraten Alkibiades*
dargelegt, erstrebten die Mitglieder des Adels zur Zeit der attischen De-
mokratie nicht notwendig ein Staatsamt, um ihre Interessen verfolgen
zu konnen. Einfluss und Anerkennung war ihnen auch gewiss, wenn sie
etwa bei den panhellenischen Wettkdmpfen erfolgreich waren und dort
als besonders grofSziigig in Erscheinung traten. Wie gezeigt verhalf die ge-
wonnene Aufmerksamkeit Alkibiades, die militdrische Leitung des um-
strittenen Feldzuges gegen Sizilien zu iibernehmen. Im Sinne dieses Bei-
spiels konnten die Mitglieder der Oberschicht auch unter demokratischen
Beteiligungsbedingungen ihren Einfluss geltend machen, indem sie ihre
Aktivititen auf andere soziale Handlungsfelder ausweiteten. Fiir einen
erfolgreichen Athleten war es daher nicht ungewohnlich, in politische
Gesandtschaften aufgenommen zu werden, um Friedensverhandlungen
zu fiihren oder um Kriege anzubahnen. Wahrend dies fur nichtdemokra-
tische Verhaltnisse eher moglich erscheint, iiberrascht aus heutiger Sicht
die unangetastete Fortschreibung von Privilegien und Standeshierarchien
angesichts der politisch erstrebten Gleichheit der Beteiligung aller Polis-
biirger. Ahnliches lisst sich bis in die Zeit der Frithrenaissance hinein be-
obachten, als in den miteinander konkurrierenden italienischen Stadten
die Kimpfe zwischen den Adelsparteien unter sich und mit den Biirgern
die Einsicht reifen liefSen, dass man in Republiken wie in Tyranneien »nur
den Herren wechseln wirde«>'. Unterstrichen wird damit die herausge-
hobene Stellung bedeutender Dynastien, die als Familienverbinde ihre
Herrschaft unter demokratischen wie undemokratischen Bedingungen
ausiibten und deren Sturz in der Regel zur Folge hatte, dass eine andere
Adelsfamilie an ihre Stelle trat.* Auch wenn der Adel trotz feudaler Be-
sitzstande rechtlich gesehen nicht gesichert war, fungierten die fithrenden
Adelsfamilien ungebrochen als machtvolle politische EinflussgrofSen: »Ih-
nen gab ihre Klientel alles, von ihnen erwarteten sie alles«3.

Zwei Begriffe kennzeichnen die Stellung des Adels zur Zeit der italie-
nischen Renaissance in Anlehnung an antike Vorformen: nobilitas und

20 Siehe dazu weiter oben Kap. 4, Anm. 386.
21 Vgl. dazu Burckhardt 2009, S. 51.

22 Zum Tyrannenmord vgl. ebda., S. 46-51.
23 Vgl. Esch 2016, S. 19.

193

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

dignitas. Thre Urspringe fallen in die Zeit der romischen Republik, in der
die Mitglieder der Senatsaristokratie und deren Angehorige zu den no-
biles gezahlt wurden. Gleichwohl gab es fiir diese Ehrbezeichnung keine
verbindlichen Vorgaben oder juristischen Regelungen, zumal der sozia-
le Status in der romischen Gesellschaft nicht allein durch Abstammung,
sondern vor allem durch Verdienste um das Staatswohl bestimmt war.
Eben hierauf richtet sich die Bedeutung des altromischen dignitas-Be-
griffs, der noch nicht im Sinne einer allgemeinen Wertbestimmung des
Menschen gefasst wurde, sondern sich auf eine Form der sozialen An-
erkennung bezog, die durch besondere Eigenschaften und Meriten er-
worben oder — im Falle eines Fehlverhaltens — aberkannt werden konn-
te.>* Gemaf$ dieser Auffassung zeigte sich die Vorziiglichkeit und Wiirde
eines Menschen in dessen AufSerungen (eloquentia) und Praktiken (ha-
bitus), die auf den Bithnen des offentlichen Lebens zum Ausdruck ge-
langten. Dementsprechend wurden vor allem den Angehorigen der ro-
mischen Oberschicht besondere Achtung und Respekt gezollt, da sie auf
diesen Buhnen agierten.

Zur Zeit der italienischen Renaissance kommt es zu einer Bedeutungs-
verlagerung. Fragen der Abstammung und Geburt waren zwar weiter-
hin wichtig fiir die Abgrenzung gegen die Mitglieder der unteren sozia-
len Schicht, die durch besondere Heiratsregeln (Endogamie) am Aufstieg
gehindert werden sollten; allerdings wurden diese Grenzen zunehmend
durchlissig. Dariiber hinaus verbesserte die Ausweitung des Handels die
Stellung vieler Biirger, so dass Reichtumsunterschiede als Unterschei-
dungsmerkmal zunehmend an Bedeutung verloren. GrofSe Teile des
Adels verfugten zwar iiber einen betrachtlichen landlichen Grundbesitz
aus der Feudalzeit, jedoch nutzten die Biirger der Stidte zusehends die
Verbesserung ihrer 6konomischen Lage, um ihren politischen Einfluss zu
erweitern.> All dies war ein fruchtbarer Ndhrboden fiir munizipale Frei-
heiten und das Aufkommen individueller Denkweisen, die freilich nicht
ohne Widerstinde durchgesetzt wurden. Wihrend die Unterschicht, also
die Vertreter des vor allem spiter so genannten »Dritten Standes«*, von
den neuen Errungenschaften kaum profitierte und soziale Aufstiege nur
beschrankt — im Rahmen neu entstehender Berufe — moglich waren, wa-
ren die Bewegungen und Konflikte innerhalb der Adelsschicht sehr viel

24 Dieses Verstindnis dhnelt weitgehend dem heute noch bekannten Gebrauch
des Wiirdebegriffs im Sinne der Amts- oder Rollenwiirde. Vgl. dazu Roth-
haar 2015, S. 105.

25 Zu den unterschiedlichen Reaktionen des Adels auf die wachsende Konkur-
renz in den Stddten Italiens vgl. Burckhardt 2009, S. 290.

26 Historisch erscheint es angebracht, zwischen Ober- (Klerus und Adel) und
Unterschicht (gemeines Volk) zu unterscheiden, da die hohere Geistlichkeit
in der Regel dem Adel entstammte, so dass eine scharfe Trennlinie vor al-
lem zwischen »oben« und »unten« verlief.

194

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

grofSer. Aufser dem Kriterium der Abstammung, das bereits im Mittel-
alter anldsslich politischer Nobilitierungen verdienstvoller Ministeria-
len relativiert worden war, bedurfte es weiterer Abgrenzungsmerkmale,
um die jeweilige soziale Stellung innerhalb der Oberschicht zu sichern
beziehungsweise verbessern zu konnen. Das natiirliche Abstammungs-
merkmal eignete sich in erster Linie zur Abgrenzung nach unten, indem
im Falle der Beachtung von Heiratsregeln Nichtadligen der Aufstieg in
die Oberschicht verwehrt wurde. Die daraus resultierende soziale Un-
gleichheit wirkte folglich stabilisierend fiir die bestehende gesellschaft-
liche Ordnung. Innerhalb der herrschenden sozialen Schicht bedurfte es
jedoch weiterer Differenzierungen, um die Zugehorigkeit zur privilegier-
ten Schicht auch nach innen, gegentiber den Mitaristokraten, zu bekraf-
tigen. Nachdem nicht mehr nur einflussreiche Adelsfamilien miteinander
konkurrierten, sondern ebenso die Stadtstaaten ihre Macht nach aufsen
reprasentierten, um ihre Vormachtstellung zu festigen, verfeinerten sich
auch die Unterscheidungen zur Beglaubigung der beanspruchten Exzel-
lenz innerhalb der herrschenden Schicht. Infolgedessen gewann schliefs-
lich das Moment der Tuchtigkeit und Wurde (dignitas) gegenuber der
aristokratischen Herkunft (nobilitas) an Bedeutung.

Auch die dignitas, als immer stirker in den Vordergrund gestelltes
symbolisches Unterscheidungskriterium, besafs freilich eine an die eige-
ne Herkunft ankniipfende, quasi-natiirliche Seite. Ahnlich wie bereits
in der Antike Genealogien erstellt wurden, die bis auf die Helden und
Gotter als angebliche Vorfahren zuriickreichten®?, bestimmten Herkunft
und Geschichte bedeutender Familien auch noch spater deren Selbst-
verstindnis. In Adelschroniken, die seit dem Hochmittelalter schriftlich
aufgezeichnet wurden?®, besann man sich nicht einfach seiner Vorfahren,
sondern stellte ebenso deren Verdienste heraus. Auch wenn Ubertreibun-
gen und Schonfiarbereien haufig vorkamen, verzichtete man immerhin
auf fadenscheinige Heldenbeziige. Zwar tauchten in einigen Stammbau-
men direkte Beziige zu berithmten rémischen Familiendynastien — etwa
der Julier und Claudier — auf, jedoch war die allgemeine Quellenlage so
liickenhaft, dass entsprechende Herleitungen kaum haltbar waren. Die
christliche Abstammungslehre war ebenso ungeeignet, die eigenen Uber-
legenheitsanspriiche zu begriinden, da laut Schopfungsgeschichte als ge-
meinsame Vorfahren aller Menschen Adam und Eva angesehen wurden.
Ein genealogischer Vorrat an geeigneten Helden oder Gottern war im
Unterschied zur Antike also nicht vorhanden. Da aufgrund zunehmender
Konkurrenzen und Konflikte auch innerhalb der Oberschicht die blofle

27 Zu den mitunter aufwendig rekonstruierten Geschlechterfolgen, die in der
Absicht erstellt wurden, die eigene Existenz zu adeln, siehe weiter oben Kap.
2, Anm. 188.

28 Vgl. Peters 1999, S. 84.

195

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

Herkunft fiir die Sicherung des sozialen Ranges nicht mehr ausreichend
war, besann man sich folglich immer starker der Trefflichkeiten der Vor-
fahren sowie eigener Verdienste, um die Besonderheit der Familientra-
dition herauszustellen.

Waihrend in der Antike die Helden sich dadurch auszeichneten, dass
sie frei und stiirmisch lebten sowie ihr Schicksal mithilfe der Gotter meis-
terten, bedurfte es nunmehr anderer Qualititen, um als wiirdig und vor-
trefflich zu gelten. Jacob Burckhardt betont in diesem Zusammenhang
die »Anlage zu jedem sittlichen und intellektuellen Vorrang«*. Dieses
Vermogen wurde schon nicht mehr als ein naturliches Privileg des Adels
angesehen, wenngleich die Ausbildung des Gedankens einer nicht mehr
standesgebundenen Bildsamkeit (perfectibilité) noch mehr als dreihun-
dert Jahre auf sich warten lief3.3° Sittlichkeit und Tugend, hier verstanden
als ein erworbenes und nicht ererbtes Verdienst, boten allerdings keine
Aufstiegsgarantie. Eloquentia, die sich nicht nur auf die sprachliche, son-
dern ebenso auf die korperliche Gewandtheit bezog3*, musste mithsam
ausgebildet werden, um als quasi-natiirliche Eigenschaft ihres Besitzers
zu erscheinen. Selbst wenn dies gelang und das Erlernte »in Fleisch und
Blut« tiberging, liefs sich das Bemiithen schwerlich ganz verbergen. Nicht
selten verriet sich ein ehrgeiziger Emporkommling durch eine unbedach-
te Redeweise oder eine falsche Geste und machte sich dadurch »unmog-
lich«. Bedenkt man, dass schichtiibergreifende Aufstiege im ausgehen-
den Mittelalter trotz grofSter individueller Einsitze ohnehin selten und
von vornherein mit dem Makel adelsuntypischer Anstrengungen belastet
waren, dann erklart sich, dass Tugend und Sittlichkeit vor allem deshalb
als selbstverstiandlich vorausgesetzt wurden, damit VerstofSe gegen eine
»angemessene Lebensfithrung« einfacher sanktioniert werden konnten.
Wer zu viel Aufwand betreiben musste, um sich vornehm und wiirde-
voll geben zu konnen, der gehorte nicht zur besseren Gesellschaft. Und
wer den Standards des guten und schonen Benehmens (honestas) wider-
sprach, dem wurde der Riickhalt der Familie oder sogar der Adelstitel
entzogen. Die relative Aufwertung von individuell zurechenbaren Adels-
prdadikaten gegenuiber ererbten Privilegien hatte auch zur Folge, dass

29 Burckhardt 2009, S. 289. An gleicher Stelle heifSt es unter Bezugnahme auf
eine Schrift von Poggio tiber den Adel, dass es seit dem 15. Jahrhundert »kei-
ne andere Nobilitat mehr gebe als die des personlichen Verdienstes.« Vgl.
ebda.

30 Erst bei Rousseau werden die gesellschaftlichen Rahmenbedingungen sowie
die Natur des Kindes in ihrer Unbestimmtheit anerkannt und in das Erzie-
hungskonzept der offenen Bildsamkeit aufgenommen. Perfectibilité bedeu-
tet in diesem Zusammenhang das unbestimmte »Vermogen, sich vollkom-
mener zu machen«. Vgl. dazu Rousseau 1996, S. 71.

31 Zum so genannten Eloquent Body in der humanistischen Kultur des 15.
Jahrhunderts vgl. Neville 2004.

196

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

man scheitern konnte. Hinsichtlich entsprechender Verfehlungen gegen
die »guten Sitten« war es unter Aristokraten durchaus tiblich, strengere
MafSstibe anzulegen als bei Angehorigen der Unterschicht, von denen
man ein ehrbares Verhalten ohnehin nicht erwarten konnte.3* Selbst fiir
reiche und verdienstvolle Biirger blieb es daher schwierig, ohne adligen
Geburtshintergrund und durch blofSe Anstrengungen allein die soziale
Grenze nach oben zu iiberwinden.

Spatestens mit Anbruch des Quattrocento gelang es jedoch einigen,
da die Grenze zwischen den Schichten ein wenig durchlissiger wurde.
Folgt man Jacob Burckhardt, so war hierfir neben der » Anlage zu jedem
sittlichen« vor allem die zum »intellektuellen Vorrang«33 entscheidend.
Der Autor betont damit einen fiir die Herausbildung des Humanismus
entscheidenden Gesichtspunkt. Zeitlich zu sehr vorausgreifend erscheint
jedoch die Rede von einem angenommenen »Zug der Zeit«, nach dem
»die Verschmelzung der Stinde im Sinn der neuern Welt«3+ unmittel-
bar bevorstand. Solange Armut und Reichtum ungleich verteilt waren,
konnte von einer » Angleichung der Stinde« nicht die Rede sein. Hier-
iiber tauschen auch nicht die prachtvollen Prozessionen, Feste und Tur-
niere hinweg, die auf stidtischen Plitzen wenigstens voriibergehend den
Eindruck einer allgemeinen Nobilitierung aller Bewohner hervorrufen
konnten.’s Burckhardt selbst berichtet davon, dass die Teilnahme an den
sich grofSer Beliebtheit erfreuenden Turnieren zwar nicht dem Geburts-
adel vorbehalten war, man jedoch »der Form wegen «3¢ Ritter sein muss-
te, um in diesem Rahmen auftreten zu konnen. Das daraus resultierende
»Streben nach Ritterwiirde« sowie die fast schon absurd ausgeweitete
»Rangsucht«37 verweist daher eher auf gesteigerte Aufstiegsbemithungen
als auf die Einebnung von Schicht- und Statusdifferenzen. Dies gilt
ibrigens auch, mit wenigen Abstrichen, fiir republikanische verfasste

32 Den Angehorigen unterschiedlicher Schichten wurden wie selbstverstindlich
verschiedenartige Rechte und Pflichten zuerkannt. Um dies nachzuvollzie-
hen, ist es notwendig, moderne Gleichheits- und Gerechtigkeitsvorstellun-
gen (»Wiirde des Menschen«) zumindest vortiibergehend zu suspendieren.

33 Siehe dazu weiter oben Anm. 29.

34 Vgl. Burckhardt 2009, S. 287. An anderer Stelle heifst es: »Und als die neue
Poesie und Literatur seit Dante Sache eines jeden (sic!) wurde, da vollends
die Bildung im Sinne des Altertums und das Interesse fiir den Menschen als
solchen hinzutrat, (...) da konnte man glauben, ein Zeitalter der Gleichheit
sei angebrochen, der Begriff des Adels vollig verflichtigt.« Ebda., S. 288.

35 Gegen diesen Eindruck lisst sich freilich anfiihren, dass die Prachtentfaltung
seitens des Adels anlasslich festlicher Auffihrungen in den Stadten nicht zu-
letzt dazu genutzt wurde, die Mittellosen zu diipieren und noch stirker her-
abzusetzen. Vgl. dazu Bredekamp 2006, S. 104.

36 Vgl. Burckhardt 2009, S. 292.

37 Vgl.ebda.,S. 291.

197

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

Stadte, wie Florenz oder Venedig, die ihren Bewohnern mehr politische
Freiheiten und Beteiligungen einrdumten, ohne jedoch die inneren Kamp-
fe zwischen den Adelsparteien und mit den Biirgern aufzuheben. Auch
hier gilt, dass die »Neue Welt« zwar angebrochen, eine » Verschmelzung
der Stinde« jedoch weder absehbar noch politisch erwiinscht war.

Burckhardts optimistische Einschitzung riihrt nicht zuletzt daher, dass er
der mit Dante und Petrarca schwunghaft einsetzenden humanistischen Stro-
mung einen besonderen Stellenwert zuweist. Doch auch wenn es stimmt,
dass zahlreiche Vertreter des Adels sich fiir Bildung und Kunst 6ffneten,
Universititen, Akademien und kiinstlerische Ausbildungsstitten griindeten,
romische und griechische Schriften aufspurten, gelehrte Studien (studia bhu-
manitatis) betrieben, Kunstgegenstinde in Auftrag gaben und sammelten,
die Baukunst forderten und vieles andere mehr, so erscheint es gleichwohl
vermessen, von einem »gleichmachenden Kultus von Kunst und Bildung«3#
auszugehen. Wenn beispielsweise Dante »den Begriff nobile und nobilta fast
ganzlich von jeder Bedingung der Geburt«3 abloste und allein die hohere
Bildung mit der Trefflichkeit eines Edelmannes gleichsetzte, bedeutete dies
nicht, dass jeder die Voraussetzungen mitbrachte, um in den geistigen Adels-
stand aufgenommen zu werden. Selbst wenn das personliche Verdienst im
Zuge der offentlichen Ausweitung von Kunst und Kultur an Bedeutung ge-
wann, so blieben doch die meisten hiervon ausgeschlossen, da sie nicht tiber
die Literalitiat und hinreichende Besitztiimer verfiigten, um an der »geis-
tigen Bewegung der Renaissance«# teilhaben zu konnen. Mochten auch
Picos wegweisenden Erwidgungen tiber die Wirde*' jedem Menschen die
Freiheit zuerkennen, das zu sein, was er wolle, so wurde damit eine Forde-
rung erhoben, die erst Jahrhunderte spiter als allgemeines Menschenrecht
deklariert wurde. Das Wort war hier bereits sehr viel weiter als die gesell-
schaftlichen Verhiltnisse, unter denen es verfasst wurde. Es ist nicht zu be-
streiten, dass die Entschiedenheit, die damit zum Ausdruck gebracht wurde,
ihre historischen Wirkungen entfaltete. Doch so wenig das Wort allein hier-
zu das Notwendige beitragen konnte, so grof§ wurde zugleich der Zwang,
die individuellen Krifte »in die hohere Form der Geselligkeit«#* einzupas-
sen, um nicht den Anschluss an die » bessere Gesellschaft« zu verlieren. Oder
anders gesagt: Je mehr die aristokratische Herkunft an Bedeutung verlor,
desto grofler wurden die Aufwendungen, die nétig waren, um zuvor noch
fraglose soziale Positionen zu befestigen und daran gebundene Ehrvorstel-
lungen zu beglaubigen.*

38 Vgl. ebda.

39 Vg.ebda.,S. 288-289.

40 Ebda.,S.291.

41 Siehe dazu weiter oben Anm. 12.

42 Vgl. Burckhardt 2009, S. 295.

43 Eine Folge hiervon ist die Unterscheidung von hohem und niederem
Adel sowie angesehener und verschmihter Berufe im Stadtbiirgertum

198

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

Die hier so bezeichnete Entfesselung des Individuums bezog sich also
zunidchst auf bestimmte Auf- und Abwirtsbewegungen innerhalb und
spater auch zwischen den beiden fiir den gesellschaftlichen Aufbau do-
minanten sozialen Schichten. Anfianglich verfiigten nur der Adel und
Klerus tiber ausreichende materielle Ressourcen und symbolische Mit-
tel zur Deutung der Gesellschaft im Sinne der durch sie reprasentier-
ten nobilitas und dignitas. In den oberitalienischen Stadtstaaten fiihr-
ten die Auseinandersetzungen innerhalb des Biirgertums# jedoch schon
bald zu einer Ausweitung des Einflusses einzelner Dynastien, die durch
Handel oder Kriege reich geworden waren und das 6ffentliche Leben
im Sinne ihrer Interessen bestimmten. Die wachsende Mobilitit zwi-
schen den Schichten beforderte freilich nicht den geschlossenen Auf-
stieg der Unterschicht als Ganzes, sondern beschrinkte sich auf wenige
erfolgreiche Familien und einzelne schillernde Personen. Es ware aller-
dings verkiirzt, wirde man den ausgepragten Behauptungswillen die-
ser Protagonisten allein auf hierfiir giinstige Verwandtschaftsbeziehun-
gen oder Charaktereigenschaften zuriickfithren. Vielmehr ist umgekehrt
davon auszugehen, dass besondere familiale und personale Vorausset-
zungen erst dann gesellschaftlich relevant wurden, wenn bestimmte his-
torische Konstellationen ihre Entfaltung begtinstigten. Dies war im eu-
ropdischen Ubergang vom Mittelalter zur Neuzeit in mehrerlei Hinsicht
der Fall. Vor allem in den norditalienischen Stadtstaaten wurden erfin-
dungsreiche Antworten auf bisher ungeahnte Herausforderungen und
Instabilitaten gefunden, die das Leben vieler Menschen einschneidend
verdnderten. Dabei konnte man sich auf den schon erreichten Stand der
im hohen Mittelalter hervorgebrachten kiinstlerischen Leistungen, wis-
senschaftlichen Erkenntnisse sowie einer bewusst gepflegten Streitkul-
tur# beziehen. Hinzu kam das Interesse an Philosophie, Literatur, Kunst
und Architektur des Altertums, das als nachahmenswertes Vorbild an-
gesehen wurde und zum Ankniipfungspunkt jener » Wiedergeburt« (ri-
nascimento) wurde, die im Ideal des »allseitigen Menschen«#¢ (I'uomo

beziehungsweise die jeweilige Grofle des Landbesitzes bei den Bauern nach
Aufhebung feudalrechtlicher Statusbestimmungen. Zu regionalen Unter-
schieden entsprechender Ausdifferenzierungen in Europa wihrend des aus-
gehenden Mittelalters vgl. Winkler 2015, S. 83-87.

44 Zu nennen sind hier vor allem die Auseinandersetzungen zwischen der an
den Universitdten in Bologna und Florenz ausgebildeten Beamtenschaft,
dem Patriziat sowie der Handwerkerschaft. Insbesondere die vorindustri-
ellen 6konomischen Handelsaktivititen sowie das dadurch angeregte Ban-
kenwesen begriindeten eine Entwicklung, die spater als »kapitalistisch« be-
zeichnet wurde.

45 Vgl. dazu Helmrath 20710.

46 Laut Burckhardt beginnt mit Ausgang des 13. Jahrhunderts »Italien von
Personlichkeiten zu wimmeln«. Vgl. Burckhardt 2009, S. 108. Und er fihrt

199

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

universale) ihren tibergreifenden Ausdruck fand. Doch welche aufserge-
wohnlichen Herausforderungen waren zu bewiltigen, und fiir welche
Ungewissheiten mussten neue Antworten gefunden werden? Welche In-
stabilititen beforderten den Drang nach Selbstbehauptung, der nicht im
Aufstiegswillen einzelner sich erschopfte, sondern auch als wachsendes
Vertrauen in die eigenen Moglichkeiten angesichts krisenhafter Entwick-
lungen und Verdnderungen zu verstehen ist?

(a) Zu diesen Krisen zdhlte zunichst die iiberraschende Veranderung
des Klimas. Im Anschluss an die mittelalterliche Warmzeit folgte um
1300 eine lang anhaltende Kalteperiode (Kleine Eiszeit), die teilweise
dramatische Ernteausfille und Hungersnote — etwa von 1315 bis 1318
— zur Folge hatte, die die durch zahlreiche Kriege ohnehin geplagten
einfachen Leute in besonderer Weise belasteten. Die schlimmste natuir-
liche Katastrophe jedoch, die Arm und Reich gleichermafen betraf,
war die Pest, die sich ab 1346 von der Krim im Schwarzen Meer, tiber
Konstantinopel nach Europa ausbreitete und die Gesamtbevolkerung
des Kontinents um etwa ein Drittel bis zur Hélfte dezimierte.+” Die
Reaktionen hierauf waren unterschiedlich: Auf der einen Seite domi-
nierten Hilflosigkeit und Angst. Die Pest erschien vielen als eine Stra-
fe (poena) und Geilel (flagellum) Gottes, der den Korper des sundigen
Menschen mit sichtbaren Zeichen des Todes tiberzog, um die noch Le-
benden zur Buffe und Umkehr zu bewegen. Den Wundmalen des Ge-
kreuzigten vergleichbar, erschienen die Pestflecken wie eine Mahnung,
den menschlichen Zweifel an der unergriindlichen Guite Gottes fallen
zu lassen. Da Heilung so gut wie ausgeschlossen war und der Mensch
sich nicht selbst retten konnte, blieb er der Allmacht Gottes (potentia
absoluta) ausgeliefert und aufgefordert, sich seinem Schicksal zu fiigen

fort: »Menschen von enzyklopadischem Wissen gab es durch das ganze Mit-
telalter in verschiedenen Liandern, weil dieses Wissen nahe beisammen war;
ebenso kommen noch bis ins 12. Jahrhundert allseitige Kiinstler vor, weil
die Probleme der Architektur relativ einfach und gleichartig waren und in
Skulptur und Malerei die darzustellende Sache iiber die Form vorherrsch-
te. In dem Italien der Renaissance dagegen treffen wir einzelne Kiinstler,
welche in allen Gebieten zugleich lauter Neues und in seiner Art Vollende-
tes schaffen und dabei noch als Menschen den grofSten Eindruck machen. «
Vgl. ebda., S. 111-112.

47 Da es verlassliche Bevolkerungsstatistiken zu dieser Zeit nicht gab, wurden
nach vorsichtigen Schitzungen 20-25 Millionen Menschen Opfer der t6d-
lichen Pandemie. Andere Vermutungen gehen sogar von mehr als 50 Mil-
lionen Toten zwischen 1347 und 1353 aus. Vgl. dazu Benedictow 2004, S.
380-387. Nach dem »grofsen Tod« Mitte des 14. Jahrhunderts trat die Pest
zwar in unterschiedlicher Stirke, aber immer vernichtend und grauenvoll
in regelmifSigen Abstinden in verschiedenen Gebieten Europas in Erschei-
nung.

200

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

und die Krankheit gegebenenfalls als gerechte Strafe anzunehmen. Um
der bedrohlichen Seuche dennoch handelnd entgegenzuwirken, traten
an verschiedenen Orten so genannte GeifSlergruppen (flagellarii, cruci-
feri) auf, die eine 6ffentliche Form der Bufse und Selbststigmatisierung
praktizierten. Obgleich die entschlossenen Teilnehmer der BufSprozes-
sionen dem religiosen Ideal der imitatio Christi nacheiferten und wih-
rend des Rituals die Absolution ihrer Siinden erhielten, wurden auch
sie vom Schwarzen Tod ergriffen. Zum ambivalenten Eingestandnis
menschlicher Schwiche und Unvollkommenheit gesellte sich selbst bei
strenggldubigen Christen schon bald der aufbegehrende Zweifel an der
Gnade Gottes. Da nahezu jeder von Todeserfahrungen eingeholt wur-
de, war an gottliche Gerechtigkeit und giitige Vergebung kaum noch
zu denken.

Auf der anderen Seite fithrten die religiosen Verunsicherungen iiber
den Zusammenhang zwischen gottlicher Gnade und menschlicher Be-
wihrung zu ethischen Neujustierungen, bei denen »Naturkatastrophen,
Pest und menschliche Schwichen als Instrumente der Umwendung, der
Glicksfindung, der Moralisierung«#® dienten. Eine dieser Umdeutungen
betraf den Erkenntnisdrang, der nun nicht mehr im Sinne der »eitlen
Wissbegierde« (vana curiositas), sondern der »guten Neugier « (bona cu-
riositas) gedeutet wurde. Wihrend vor allem die Kirchenvater die Auf-
fassung vertraten, dass die theoretische Neugier etwas »Siindhaftes«# sei
und die Vertreibung aus dem Paradies bewirkt habe, l6ste man sich von
dieser Last und beschiftigte sich unbefangener mit der Erforschung der
in konkreten Dingen und Werken erfahrbaren Welt. Kunst und Wissen-
schaft galten als zwei Seiten einer Medaille, sofern dem Sehen als Fun-
dament begrifflicher Leistungen eine besondere Bedeutung zuerkannt
wurde. Nicht mehr scholastische Beweisfiihrungen waren das Ziel der
Erkenntnis, sondern anschauliche Nachbildungen und schépferische Ge-
staltungen. An die Stelle des mittelalterlichen Gelehrten trat der Kiinst-
ler, Techniker und Mathematiker, der auch als Laie (idiota) berufen war,
die Naturerkenntnis voranzubringen. Wahrend der mittelalterliche Phi-
losoph immer noch in seiner gelehrten Gedankenwelt versponnen schien,
wurden statt seiner zunehmend Kiinstler, Baumeister, Techniker, Astro-
nomen, Handwerker und andere » Lebenspraktiker« zu wertvollen Ide-
engebern fiir den wissenschaftlichen Dialog. Es galt, die Natur schopfe-
risch nachzubilden — ganz im Sinne von Leonardos berithmten Diktum
aus dem Traktat iiber die Malerei, wonach die Wissenschaft eine zwei-
te Schopfung der Natur sei, die durch Vernunft geschaffen werde, wo-
gegen die Kunst als zweite Schopfung der Natur durch Einbildungskraft

48 Vgl. Leinkauf 2017, S. 62.
49 Hier in Anspielung auf den verbotenen Genuss des Apfels vom Baum der
Erkenntnis (LUT, Gen 3, 1-24). Vgl. ausfithrlicher dazu Blumenberg 1961.

201

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

hervorgebracht werde.s® Der Schwerpunkt verlagerte sich demgemafs
weg von formallogischen und methodischen Begriffsdefinitionen hin zu
schopferischen Erfindungen und Entdeckungen. Dies galt nicht nur fir
den Bereich der Forschung, sondern ebenso fiir die Entwicklung der
Technik, der Poesie, der Kriegsfithrung, der Architektur, der Politik, des
Reisens, der Mode etc. In all diesen Feldern entfernte man sich schritt-
weise von den iiberkommenen Formen und erstarrten Auffassungen der
mittelalterlichen Weltsicht. Nachdem das Irdische und das Himmlische
zuvor noch streng hierarchisch angeordnet waren und voneinander ge-
trennt blieben, versuchte man jetzt, die beiden unvergleichbaren Enden
durch individuelle Krifte und schopferische Werke einander niher zu
bringen.

Diese Zuwendung zur erfahrbaren Welt ging einher mit einer ethi-
schen Ruckbesinnung auf das Innere. Die durch Naturkatastrophen,
Kriege und Krankheiten gezeichnete dufSere Welt, die man durch Kunst
und Wissenschaft nur bedingt verbessern konnte, blieb dem Menschen
ein Ort des Leidens und Lasters. Insbesondere die menschlichen Schwi-
chen und Eitelkeiten liefSen sich nicht durch theoretische Erkenntnisse,
praktische Erfindungen oder dsthetische Gestaltungen aufheben. Und da
Gottes Wille das Unheil nicht verhindern konnte oder wollte, war der
Einzelne aufgefordert, eine eigene moralische Haltung auszubilden. So
wendeten sich etwa Petrarca und Boccaccio mit Nachdruck gegen das
eitle » Auftreten der von ihren Triagern nicht mehr zu unterscheidenden
Masken des dufSeren Pomps« sowie gegen die »Losgelassenheit purer
okonomischer Prozesse«5*. Allerdings konnte diese Kritik nicht stehen-
bleiben bei der blofSen Ablehnung offensichtlicher Missstinde. Im Sin-
ne des humanistischen Selbstverstindnisses ging es vielmehr darum, das
Individuum als ethisch-tugendhafte Instanz zu begreifen, dessen tatsich-
liche Einflussmoglichkeiten zwar begrenzt sein mochten, dessen morali-
sche Urteilskrafte jedoch nicht auszumessen waren. Berufen konnte man
sich hierbei auf romische Autoren, vor allem Cicero und Seneca, die an-
gesichts des Untergangs der griechischen Stadtstaaten bereits danach
fragten, wie das Selbst des Menschen zu retten sei, anstatt wie Philoso-
phie, Politik, Kunst und Gotterglaube des griechischen Vorbilds zu ver-
kiimmern. Schon die Antworten dieser frithen Autoren kreisten um den
Begriff der Selbstgentigsamkeit und Unabhangigkeit (autarkeia), sofern

so Vgl. Cassirer 1927, S. 170. Weiter heifst es dort: » Aber beide Schopfungen
erhalten ihren Wert eben dadurch, dass sie sich nicht von der Natur, von
der empirischen Wahrheit der Dinge entfernen, sondern dass sie eben diese
Wabhrheit erfassen und aufdecken. Ein solches eigentiimliches Wechselver-
hiltnis zwischen >Natur« und >Freiheit< war nicht moglich, solange der Ge-
gensatz zwischen beiden lediglich unter ethischen und religiosen Kategori-
en gedacht wurde.« Ebda.

st Vgl. Leinkauf 2017, S. 61.

202

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

damit gemeint war, dass die Haltung des Menschen aus dem wechsel-
vollen Prozess der Abhingigkeit von dufleren Begebenheiten zu tiberfiih-
ren sei in den Zustand eines unabhingigen und nur der eigenen Vernunft
verpflichteten Wesens.s* Eine dhnliche Abgeklartheit und Unabhingig-
keit erstrebten auch die frithen Renaissanceprotagonisten — erginzt
durch das Ziel einer hochstmoglichen » Angleichung an Gott«s3 (assimi-
latio Dei). Die Felder, in denen dieses Ziel verfolgt wurde, mochten vari-
ieren. Einig war man sich in dem humanistischen Bestreben, die »Selbst-
realisierung des Individuums«5+ voranzutreiben, um den Katastrophen
und Kontingenzen der Welt etwas entgegenzusetzen. Die moralischen
Anspriiche wuchsen damit parallel zu den Problemen, gegen die sie auf-
geboten wurden, ohne dass die dadurch wachsende Last fur den Einzel-
nen in dieser Frithphase der Entwicklung bereits als solche empfunden
wurde. Allein die Aussicht auf ein — im moralischen Sinne — selbstbe-
stimmtes und wahrhaftiges Leben war allzu verlockend.

(b) Eine weitere Krisenerscheinung war die »kopernikanische Wen-
dung«, also der Wechsel vom geo- zum heliozentrischen Weltbild, der
Mitte des 16. Jahrhunderts eingeleitet wurde. Zwar gab es schon in der
Antike — namentlich bei Vertretern der pythagoreischen Schule — begriin-
dete Zweifel an der vermeintlichen Zentralstellung der Erde im Kosmos,
jedoch dominierte die aristotelische Annahme, wonach die unbeweg-
te Erde von Sternen und Planeten umkreist werde, die astronomischen
Kenntnisse bis zur Neuzeit. Ein Gegner des Augenscheinlichen, wonach
die Sonne regelmifSig ihre Bahnen um die Erde dreht, war Nikolaus Ko-
pernikus, der beanspruchte, das Wesen der Planetenbewegungen ergriin-
det zu haben. Nicht allein die theoretische Behauptung, dass die Erde,
wie die anderen Planeten, um die Sonne kreise, sondern vor allem der
Anspruch auf Wahrheit, der damit verkniipft wurde, war zugleich neu
und irritierend. Zuvor niamlich begriff man Astronomie und Kosmolo-
gie als eine Art Kunsthandwerk, da die Gesetze des Himmels dem Men-
schen auf ewig verschlossen bleiben mussten, so dass es im Sinne des
aristotelischen Weltsystems kein Widerspruch war, das ganze Univer-
sum teleologisch auf seinen angenommenen Erdmittelpunkt hin auszu-
richten. Da der Mensch das Universum nicht begreifen konnte, wurde

52 Ernst Hoffmann bemerkt in diesem Zusammenhang: »Das Heilziel hiefs
Autarkie, das Heilmittel nach seiner negativen Seite hin betrachtet Apathie,
nach seiner positiven Seite hin Tugend.« Hoffmann 1946, S. 17. Unter Tu-
gend ist in diesem Sinne zu verstehen, dass der Wille sich einig weifd mit dem
durch die Vernunft geforderten Sollen. Demgegentiber meint Apathie, dass
etwa korperliche Leiden unempfindlicher zu bestehen sind, wenn man sie,
wie alles Irdische, als verginglich begreift. Zum Vorbild des »philosophi-
schen Alleskonners« Sokrates siehe weiter oben in Teil I, Anm. 617.

53 Leinkauf 2017, S. 63.

54 Ebda.

203

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

der Lauf der Sterne dem Lauf der erfahrbaren Dinge angeglichen. Zu-
dem erwies sich der aristotelische Empirismus als dufSerst widerstands-
fiahig gegen die Annahme einer moglichen Erdbewegung. Bis auf weni-
ge Ausnahmen blieb die aristotelische Kosmologie daher tiber mehrere
Zeitalter hinweg richtungsweisend; erst die radikale Infragestellung des
empirisch Augenscheinlichen und Alltdglichen bewirkte eine — im Wort-
sinn — neuartige Perspektive.

Es ist hier nicht der Ort, die Einzelheiten dieser Infragestellung und
damit das Aufkommen der modernen Wissenschaften aufzuzeigen. Da-
her kann nur angedeutet werden, dass hierfiir eine Trennung zwischen
Beobachtungen sowie abgeleiteten Schlussfolgerungen und Gesetzma-
Bigkeiten vonnoten war.ss Stattdessen geht es darum, die irritierenden
Auswirkungen der »kopernikanischen Wendung« in den Blick zu neh-
men. Da Kopernikus das heliozentrische Weltbild mit dem Anspruch
auf Wahrheit verband, stellte seine Kosmologie nicht nur alle bisheri-
gen Kosmologien infrage, sondern ebenso die daran geknupften Welt-
bilder und Ideologien.s¢ Auf den ersten Blick konnte man meinen, dass
die Neupositionierung der Erde auf den Planetenbahnen nicht nur die
Position des Schopfergottes und der Kirche schwichte, sondern dadurch
bedingt ebenso die Stellung des Menschen aufwertete. Fur diese Vermu-
tung traf jedoch nur der erste Teil zu. Papst und Kirche verstanden so-
fort, dass das heliozentrische System die alte ontologische und kosmo-
logische Ordnung in Frage stellen wiirde, da mit der Erde zugleich auch
sie selbst als hierarchisches Zentrum der Welt an den Rand gertickt wiir-
den. Wenn die Erde ihre Zentralstellung verlore, so die Erwidgung, wiir-
de auch die beanspruchte Stellvertreterfunktion Gottes auf Erden be-
schidigt. Eine mogliche sikulare Aufwertung des Menschen gegeniiber

55 »Im Falle der Kopernikanischen Theorie bedarf es einer neuen Meterorolo-
gie (in dem guten alten Sinne des Wortes, in dem sie sich mit den Dingen
unterhalb des Mondes beschiftigt), einer neuen physiologischen Optik, die
die subjektiven (Bewusstsein) und die objektiven (Licht, Medium, Linsen,
Struktur des Auges) Seiten des Sehens behandelt, schlielich einer neuen Dy-
namik, die angibt, wie die Bewegung der Erde die physikalischen Vorginge
an ihrer Oberfliache beeinflussen konnte. Beobachtungen gewinnen erst Be-
deutung, nachdem die von diesen neuen Wissenschaften beschriebenen Vor-
ginge zwischen die Welt und das Auge eingefiigt worden sind. « Feyerabend
1979, S. 209 (Hervorhebungen im Original).

56 Bekanntermaflen war es Galilei vorbehalten, durch den Einsatz des neu er-
fundenen Fernrohrs das kopernikanische System in seinen Annahmen und
Voraussagen zu bestitigen. Dass hierbei freilich zahlreiche ungepriifte Vo-
raussetzungen und Ad-hoc-Hypothesen zur Anwendung kamen, die den
strengen Maf3stiben einer vermeintlich vorurteilsfreien Wissenschaft kon-
sequent zuwiderliefen, wurde tiberzeugend nachgewiesen. Vgl. dazu Feyer-
abend 1979, S. 108-228.

204

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

Gott und den himmlischen Michten befiirchtete man zu dieser Zeit
noch nicht, sondern erst Jahrhunderte spiter, als Gott und Kirche als
zentrierender Sinnpol selber ins Wanken gerieten. Aus klerikaler Sicht
waren zundchst das Wort Gottes und damit auch die Autoritit der Kir-
che infrage gestellt.57

Der Ordnungsverlust beziehungsweise die » Angst vor einer moglichen
Kontamination der absoluten Ordnung«s® hatte zur Folge, dass man das
Augenmerk stirker auf die noch fremde, jedoch der Erfahrung zugangli-
che AufSenwelt konzentrierte. Ein Beispiel hierfiir ist die kartographische
Erfassung der Erdoberfliche, die die grofSen Entdeckungsreisen von Ko-
lumbus, Magellan, Vespucci und anderen begiinstigte. Die dafur notwen-
digen geographischen und statistischen Kenntnisse waren bereits Mit-
te des 15. Jahrhunderts hinreichend entwickelt.s® Allerdings bedeuteten
die Entdeckungen neuer Territorien und Kontinente nicht einfach eine
Vervollstindigung des Bildes von der Welt, sondern die damit einher-
gehenden Begegnungen mit dem Anderen und Fremden fuhrten zu tief-
greifenden Verunsicherungen, die denen der durch die astronomischen
Entdeckungen ausgelosten Irritationen kaum nachstanden. Galt die Sud-
halbkugel seit der Antike als unbewohnt und unbewohnbar, so musste
diese Auffassung mit der Entdeckung Venezuelas 1498 durch Kolumbus
sowie nur wenige Jahre spater Brasiliens durch portugiesische Seefah-
rer revidiert werden. Zudem gewihrten die Explorationen der suidlichen
Hemisphire Einblicke in bisher unbekannte Sternenkonstellationen, die
das ptolemaische Weltbild gleichermafSen als tiberholt erscheinen liefSen.
Doch der gravierendste Einschnitt war natiirlich die Konfrontation mit

57 Kopernikus zogerte die Herausgabe seines Buches De revolutionibus orbium
coelestium libri VI bis zu seinem Todestag am 24. Mai 1543 hinaus, nach-
dem er zuvor nur Ausziige aus seinem Werk hatte drucken lassen. Er wusste
nur zu gut, auf welches Abenteuer er sich eingelassen hatte. Galilei, der als
glaubiger Christ einen Bruch mit der Kirche vermeiden wollte, gleichwohl
von der Richtigkeit des kopernikanischen Systems tiberzeugt war und dies
auch gegentiber den katholischen Gelehrten bis zur Unterzeichnung der be-
rithmten Abschworungsurkunde im Jahr 1633 vertrat, wurde erst 3 50 Jahre
nach seinem Tod von Papst Johannes Paul II rehabilitiert. Dass den Richtern
der Inquisition auch noch im Jahr 1992 zugutegehalten wurde, sie hdtten
»guten Gewissens« gehandelt, lisst erahnen, wie dogmatisch die Auseinan-
dersetzungen tiber Weltbilder und Wahrheitsanspriiche gefiihrt wurden und
noch bis heute nachwirken.

58 Vgl. Leinkauf 2017, S. 69. Der Autor weist an gleicher Stelle darauf hin,
dass der eingeleitete Bedeutungsverlust herkémmlicher Uberzeugungen in
religiosen, kirchlichen und anthropologischen Fragen noch verstiarkt wur-
de durch die etwa zeitgleich einsetzende Debatte tiber die Unendlichkeit des
Universums.

59 Vgl. dazu Burckhardt 2009, S. 227.

205

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

den unvertrauten menschlichen Bewohnern der Neuen Welt®. So heifSt
es in einer fur die Zeit typischen Beschreibung eines spanischen Hofchro-
nisten aus dem Jahr r511:

»Die Indios auf dem Festland essen Menschenfleisch. Sie sind mehr als
irgendein anderes Volk unziichtig. Gerechtigkeit gibt es bei ihnen nicht.
Sie gehen ganz nackt, haben keine Achtung vor wahrer Liebe und Jung-
fraulichkeit und sind dumm und leichtfertig. Wahrheitsliebe kennen sie
nicht. (...) Gott hat kein Volk je erschaffen, das mehr mit scheufSlichen
Lastern behaftet ist als dieses, ohne irgendeine Beigabe von Gute oder
Gesinnung. «“*

Heute weif§ man, dass die Abwertung und Entmenschlichung der indi-
genen Volker seitens der spanischen und portugiesischen Eroberer ge-
zielt zur Rechtfertigung der brutalen Kolonialisierung eingesetzt wur-
den.®> Dariiber hinaus fithrte jedoch der Kontakt mit dem Fremden zu
einer grundsatzlichen Infragestellung heilsgeschichtlicher Deutungen des
Menschen als von Gott geschaffenes Wesen, da — unterstellte oder be-
obachtete — Praktiken etwa des Menschenopfers oder des Kannibalis-
mus die Vorstellung einer ursprunglich allen gemeinsamen Schopfung er-
schwerten. Als Reaktion hierauf sprach man der indigenen Bevolkerung
entweder das Menschsein von vornherein ab oder man ging von einer
quasi-natiirlichen Minderwertigkeit der Ureinwohner aus. Beide Sicht-
weisen waren geeignet, die Unterdriickung der vermeintlichen Barbaren
und die Ausbeutung des fremden Kontinents ohne Skrupel voranzutrei-
ben. Bald jedoch meldeten sich auch Stimmen, die den Indianern die glei-
che Art und Wiirde des Menschseins zuerkannten, insofern sie »edukativ
auf dem Stand der Infantilitit und sozial auf dem Stand des Bauerlichen
stehen geblieben, aber ethisch-moralisch srein<««% seien. Es liegt auf der
Hand, dass diese Haltung nicht allein durch Menschenfreundlichkeit
und christliche Nichstenliebe geprigt war, sondern erst den Grundstein
dafiir legte, die »edlen Wilden« zu missionieren und aus ihrer »missli-
chen Lage« zu erlosen. Fir den hier verfolgten Zusammenhang ist je-
doch vor allem wichtig, dass die Konfrontation mit fremden Menschen
und Kulturen eine Uberpriifung des christlichen Menschenbildes herauf-
beschwor, da von einer homogenen Schopfungsgeschichte und Gotteben-
bildlichkeit des Menschen (imago Dei) nicht mehr einfach auszugehen
war. Aus Sicht der europaischen Eroberer ergaben sich Briiche, die ei-
ner »Depotenzierung des status dignitatis des Menschen«*+ gleichkamen.

60 Mundus novus, so lautete der Titel von Vespuccis Bericht anlasslich der Ent-
deckung Brasiliens. Vgl. Verspucci 1903.

61 Martyr von Anghiera 1972, S. 199—200.

62 Vgl. beispielsweise Pagden 1987.

63 Leinkauf 2017, S. 76.

64 Ebda.,S. 83.

206

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

Ein Weg, mit den durch astronomische Entdeckungen und nautische
Expeditionen bedingten Irritationen umzugehen, bestand darin, iiber-
lieferten Wissens- und Glaubengrundsitzen nicht blindlings zu vertrau-
en, sondern den eigenen Erfahrungen eine hohere Bedeutung beizumes-
sen. Das geschriebene und verkiindete Wort sowie die daran gekniipften
sakularen Wissensbestiande, die tiber Jahrhunderte als nicht anzweifel-
bar galten, biifSten an Autoritit ein gegeniiber neuen, durch Exploratio-
nen, Experimente und Abenteuer gewonnenen Erfahrungen. Das bisher
Unbekannte — fremde Sternenwelten, Menschen und Kulturen —, verlor
seinen Schrecken umso mehr, je starker das erwachende Ich lernte, sich
selbst und seinen neu gewonnenen Einsichten zu vertrauen. Und dhn-
lich wie die Kontingenzen und Katastrophen der Welt die moralische
Selbstrealisierung vorantrieben, beforderten die neuen Wahrheiten der
Sternenkunde und Entdeckungsreisen auch die epistemische Selbstreali-
sierung des Individuums. Der Selbstbezug auf der Ebene der Ich-Erfah-
rungen entsprach freilich noch nicht dem rein theoretisch deduziertem
Ich als »ein denkendes Ding«*s. Bis zu dieser von allen Erfahrungen sich
l6senden philosophischen Selbstreflexion war noch ein gutes Stiick Sub-
jektarbeit notig, bei der die Gegenstinde der Betrachtung nicht als an-
zuverwandelndes Gegentuiber, sondern immer stirker als beherrschbare
Objekte in Erscheinung traten. Ohne das wachsende Vertrauen des Ich
auf seine eigenen Erfahrungen und Gestaltungen wire die spitere Sub-
jektphilosophie allerdings kaum moglich gewesen.

(c) Die letzte, hier nur anzudeutende Krisenentwicklung, betrifft die
Glaubensspaltung. Nachdem die réomisch-katholische Kirche durch Lu-
ther und andere protestantische Stromungen in Frage gestellt wurde,
verloren die etablierten kirchlichen Vermittlungsinstanzen im Zuge der
Reformationsbewegung seit dem 16. Jahrhundert zunehmend an Be-
deutung. Ausloser der Kritik waren der Ablasshandel, die Kauflichkeit
kirchlicher Amter sowie die verbreitete Korruption innerhalb des Kle-
rus. Die Spaltung des westlichen Christentums in verschiedene Konfessi-
onen — vor allem Katholiken, Lutheraner und Reformierte — fiithrte nicht
nur zu politischen Verwicklungen und kriegerischen Auseinandersetzun-
gen, sondern vor allem auch zu religiésen Verunsicherungen und Angs-
ten. Aus heutiger kirchenunabhingiger Sicht ist kaum nachvollziehbar,
welche Glaubensqualen viele Christen im Zuge der religiosen Erneue-
rungsbewegung durchleiden mussten. Die Kirche galt vielen, trotz al-
ler offensichtlichen Probleme, als »die grofSe Auffangstation, die allen
entgegenkommt, den Herren des Adels und den armen Schluckern«®®.
Doch diese Haltung wurde angesichts entstellter Glaubensinhalte,

65 Pragnant im 1641 veroffentlichten philosophischen Hauptwerk von Des-
cartes 1994, S. 20.
66 Vgl. Borst 1983, S. 566.

207

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

selbstherrlicher Machtanspriiche und offensichtlicher Verfehlungen
kirchlicher Wiirdentrager nachhaltig erschiittert. Wahrend jedoch die
Reformation im Norden ungleich kriftiger ausfiel und vor allem bei Lu-
ther in die Lehre der Rechtfertigung durch den Glauben und des Unwerts
der guten Werke miindete, fiihrten die Auseinandersetzungen in Italien
nicht zu einer Umgestaltung des Glaubens, sondern eher zu einem allge-
meinen Unbehagen iiber kirchliche Befugnisse und Hierarchien:

» Auferhalb der romischen Kurie geniefSen noch am ehesten die bessern
Bischofe einigen sittlichen Respekt, auch manche Pfarrer; dagegen sind
die blofSen Pfriindner, Chorherren und Moénche fast ohne Ausnahme
verddchtig und oft mit der schmachvollsten Nachrede, die den ganzen
betreffenden Stand umfasst, iibel beladen. «57

Die Zuriickweisung kirchlicher Strukturen studlich der Alpen fihrte
nicht auch zu einer Ablehnung religioser Inhalte. Eher relativierte sich
ihr Stellenwert, zumal die Kontakte zu Byzantinern und Mohammeda-
nern Glaubensalternativen unmittelbar vor Augen fihrten und welt-
liche Einfliisse sowie Neuerungen als ebenso wichtig angesehen wur-
den. Diejenigen, die an den Strukturen der romischen Kirche zweifelten,
ohne in religiose Indifferenz zu verfallen, griindeten keine neuen Glau-
bensgemeinschaften, sondern besannen sich stattdessen auf eine »indi-
viduelle Religion«%, die weniger dogmatisch, sondern eher freisinnig
und lebensnah ausfiel. Fragen nach Gut und Bose, Siinde und Erlosung,
Bufle und Reue, Schuld und Vergebung waren damit nicht einfach sus-
pendiert. Allerdings suchte man die hierauf moglichen Antworten nicht
mehr ausschlieBSlich im romischen Glauben, in BufSpredigten oder auf
Pilgerfahrten, sondern in Religionsfragen wie auch in Fragen der Sitt-
lichkeit besann man sich starker auf das »individuelle Kraftgefuhl«®.
Die Beschaftigung mit antiken Quellen machte auch glaubige Katho-
liken unvoreingenommener und freier gegentiber den von der Kirche
selbst missachteten Grundsitzen des christlichen Glaubens. So beruft
sich etwa Petrarca, uiber den noch im Folgenden gesprochen wird, in
seiner Nachfolge des Kirchenvaters Augustinus selbst in Glaubensfra-
gen vergleichsweise selten auf die Bibel, haufiger hingegen auf Platon
und Cicero. Und auch wenn der Einschitzung sicherlich zuzustimmen
ist, dass » Luther und damit die Reformation (...) ohne den Humanismus
nicht zu denken«7° seien, findet die humanistische Idee der Einheit von
Bildung und Leben in Italien eine deutlich andere Auspriagung als nord-
lich der Alpen. Waren sich die Humanisten und Luther darin einig, dass
zwischen Gott und die Menschen keine weltliche Instanz treten solle,

67 Burckhardt 2009, S. 370.

68 Diesen Begriff verwendet Burckhardt 2009, S. 400.
69 Ebda.,S. 449-450.

70 So Leinkauf 2017, S. 91.

208

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HOHENPHANTASIEN

da im Einzelnen der Kern des Glaubens aufzufinden sei, so wurde die-
ser Gedanke im Renaissance-Humanismus erginzt durch die explora-
tiven und expressiven Ausdrucksweisen individueller Gestaltungen, als
gleichsam weltzugewandtes Pendant religioser Selbst- und Riickbesin-
nung. Allein nach innen gerichtet wiirde der Glaube unvollendet blei-
ben. Wer dagegen die Bedeutung von Selbst und Welt aufzuschliefSen
versteht, indem er seine Individualitit nicht gegen die Natur behauptet,
sondern sie aus ihr heraus entwickelt, der ist nicht mehr allein von der
Gnade Gottes abhingig.”

In jedem Fall bedeutete die Reformation wie auch ihre humanistisch
gepragte Lesart einen tiefen Einschnitt fur die Glaubigen. Da sie sich
nicht mehr uneingeschrankt auf papstlich gesicherte und klerikal ver-
waltete Glaubensgewissheiten verlassen konnten, waren sie gleichsam
genotigt, religiose Uberzeugungen und Treueverhiltnisse (fides) selbst zu
handhaben und gegen Widerstinde zu durchzusetzen. Darin zumindest
war die Glaubenskrise den zuvor genannten Krisenerscheinungen dhn-
lich, insofern die beschriebenen Katastrophen und wissenschaftlichen
Neuerungen den frithneuzeitlichen Menschen ebenfalls aus Zustinden
relativer Unversehrtheit und Gewissheit herauslosten und mit den Er-
fahrungen radikaler Kontingenz und Marginalisierung konfrontierten.
Der Humanismus reagierte darauf anders als es vielleicht zu erwarten
war, mit entsprechenden Ausgleichsbemithungen, das heifit: einer »po-
sitiven Bewertung des Menschlichen«, einer »positiven Bewertung des
Neuen« und einer »positiven Bewertung des Irdischen tiberhaupt«7. Er
bot damit ein Gegenmodell zu den bedriangenden Entwicklungen, die er
zu wenden versuchte, indem er sich auf die Quellen der Antike und die
schopferischen Krifte des Individuums besann.

8. Hohenphantasien

Die Geschichte der frithneuzeitlichen Selbstermachtigung begann mit ei-
ner Bergbesteigung. Am 26. April 1336 bestieg Francesco Petrarca, der
»Vater des Humanismus«73, den Mont Ventoux, einen knapp zweitau-
send Meter hohen Berg in Sudfrankreich. Der Name géant de Provence,

71 Nach Luther vermag der Mensch nichts aus sich selbst heraus zu bewirken.
Ebenso sind seine Werke nichts beziehungsweise Siinde, und als wire dies
noch nicht genug, wird auch die menschliche Natur als »falsch, eitel, liigen-
haftig und ungewiss« charakterisiert. Vgl. dazu Leinkauf 2017, S. 94-95.

72 Vgl. ebda., S. 112. Fiir den Autor kann der Humanismus insgesamt »als
Kompensationsbewegung zu den spatmittelalterlichen Irritationen verstan-
den werden.« Ebda.

73 Voigt 1859, S. 52.

209

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

mit dem dieser mit einem kahlen, weifSen Gipfel geschmiickte Berg im
Volksmund bezeichnet wird, ist keine Anspielung auf die Hohe oder
Unbezwingbarkeit dieser markanten landschaftlichen Erscheinung. Als
Gigant erscheint der Windige Berg vor allem deshalb, weil er wie ein
kegelférmiger Monolith die Provence tiberragt und aufgrund der impo-
santen Felsformation im oberen Teil schon von weitem uniibersehbar ist.
Erreicht man den Gipfel, so kann man mit einem Rundblick bei guten
Sichtverhaltnissen das Mittelmeer sowie die hochsten Gipfel der Alpen
und der Pyreniden sehen. Schon vor Petrarcas Besteigung ging von die-
sem bizarren Kalkmassiv eine besondere Faszination aus, wie einzelne
Funde kultischer Artefakte aus keltischer Zeit zeigen, die auf eine heili-
ge Verehrung schliefSen lassen.”

Einen lebhaften Eindruck vom Aussehen und der topographischen Be-
schaffenheit des Berges vermittelt die Schilderung des bekannten Insek-
tenkundlers Jean-Henri Fabre, der im Jahr 1861 den Mont Ventoux zu
Forschungszwecken zum wiederholten Male erklomm und seine bota-
nischen und geologischen Beobachtungen detailreich schildert. Da der
Berg zu dieser Zeit noch weitgehend unerschlossen war, seien seine Aus-
fithrungen hier etwas ausfiithrlicher wiedergegeben, um einen besseren
Eindruck von seinem Aussehen und seiner Beschaffenheit zu gewinnen:

»By its isolation, which leaves it freely exposed on every side to the in-
fluence of atmospheric agencies, and from the height which makes it the
culminating point of France on this side of the frontiers of Alps or Pyre-
nees, the bare Proven¢al mountain, Mount Ventoux, lends itself remar-
kably to studies of plant species according to climate. At the base flourish
the tender olive and that crowd of small semi-woody plants whose aro-
matic sent requires the sun of southern regions. On the summit, where
snow lies at least half the year, the ground is covered with a northern flo-
ra, partly borrowed from the artic regions. Half a day’s journey in a ver-
tical line brings before one’s eyes a succession of the chief vegetable types
met with the same meridian in long travels from south to north. (...) The
best comparison for Mont Ventoux is that of a heap of stones broken up
to mend the roads. Raise this heap steeply up to two kilometres, and give
it a base in proportion, cast on the white of its limestone the blackness of
forests, and you get a clear idea of the general look of the mountain. This
heap of debris — sometimes little chips, sometimes huge masses of rock
— rises from the plain without preliminary slopes or successive terraces
to render ascent less trying by dividing it into stages. The climb begins at

74 Hierauf verweist der antike Geschichtsschreiber und Geograph Strabo. Vgl.
dazu Hamilton 1854, S. 277. Seine heutige Popularitit verdankt der Berg
dem beriihmtesten Radrennen der Welt. Seit 1951 zdhlt der Mont Ventoux
aufgrund seiner besonderen Lage und seinem Anforderungsprofil zu den be-
kanntesten Bergpriifungen bei der Tour de France. Siehe Anm. 77 weiter un-
ten.

210

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HOHENPHANTASIEN

once, by rocky paths, the best of which is not as good as a road newly
laid with stones, and rising ever rougher to the summit, a height of 1912
metres. Fresh lawns, glad rivulets, the ample shade of ancient trees — all
that gives such a charm to other mountains is here unknown, replaced by
an endless bed of calcareous rock broken into scales which yield under
one’s feet with a sharp, almost metallic sound. For cascades Mont Ven-
toux has streams of stones, the sound of which, as they roll downward,
replaces the murmur of falling water. «7

Nach einem langen, beschwerlichen Aufstieg, mit miden Beinen und
schwerem Atem aufgrund der zunehmend diinner werdenden Luft, bot

sich schlieSlich der folgende Ausblick vom Gipfel:

»To the farthest limit of the horizon Mont Ventoux projected its trian-
gular shadow, tinted violet from the effect of the different rays. South-
ward and westward stretched misty plains, where, when the sun rose
higher, one would distinguish the Rhone as a silver thread. On the north
and east an enormous cloud-bed spreads under our feet like a sea of cot-
ton wool, whence the dark tops of the lower mountains rise as if they
were islets of scorize, while others with their glaciers shine glorious on
the side where the Alps uplift their chain of mountains.«7¢

Diese Beschreibung mehr als fiinfhundert Jahre nach Petrarcas Aufstieg
zeigt deutlich: der Mont Ventoux ist aufgrund seiner Schroftheit und Un-
wirtlichkeit, die durch den Kontrast zur reizvollen Landschaft seiner Umge-
bung noch verstirkt wird, ein besonderer Berg. Nicht die Schwierigkeiten,
die zu tiberwinden sind, um ihn zu besteigen, heben ihn hervor, sondern die
mondartige Landschaft’” im oberen Drittel bietet zumindest empfindsamen
Naturen Anregungen fiir aufSerweltliche Phantasien. Doch was veranlass-
te Petrarca, den Berg zu besteigen, zu einer Zeit, in der es nicht tiblich war,
unnotige Anstrengungen und Gefahren auf sich zu nehmen? Zwar sind be-
reits aus fritheren Jahrhunderten Beispiele fur Bergbesteigungen tiberliefert,
aber diese dienten allein administrativen oder militarischen Zwecken’®, die
fur den Dichter und Geschichtsschreiber aus Arezzo auszuschliefSen waren.

75 Fabre 1901, S. 179-180.

76 Ebda.,S. 191

77 Die franzosische Sportzeitschrift L’Equipe titelte tiber die Etappe der Tour
de France tiber den Mont Ventoux anlisslich des einhundertjahrigen Jubi-
laums der Radrundfahrt: » Treffen auf dem Mond«. Die Legenden, die sich
um diese Bergetappe ranken, beziehen ihre Kraft daher, dass die Fahrer auf
einer Linge von einundzwanzig Kilometern eine Hohendifferenz von mehr
als 1600 Metern bei teilweise fiinfzehnprozentiger Steigung zuriicklegen
miissen und dabei ungeschiitzt der Sonne sowie dem haufig stark wehenden
Mistral ausgesetzt sind.

78 So ist beispielsweise tiberliefert, dass der romische Verwaltungsreformator
Hadrian den Atna bestieg, um sich einen Uberblick iiber das von ihm zu
verwaltende Gebiet zu verschaffen. Vgl. dazu Gebser 1966, S. 19. Petrarca

21T

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

In einem Brief an seinen Freund Francesco Dionigi von Borgo San-
sepolcro, einem Augustinermonch, den er 1333 in Paris kennengelernt
hatte, informiert der Autor den Leser Uiber seine Beweggriinde.” Er sei
»allein vom Drang beseelt, diesen aufSergewohnlich hohen Ort zu se-
hen«, und es ergriffe ihn »das ungestiime Verlangen, endlich einmal
auszufithren, was ich tiglich hatte ausfithren wollen«*. Zudem ver-
weist er auf das zuvor genannte Beispiel der Bergbesteigung des ma-
kedonischen Konigs Philipp, das er »zufillig«®* am Vortag beim Lesen
von Livius< Romischer Geschichte aufgeschlagen habe. Wir werden
noch sehen, dass der vermeintliche » Zufall« bei Petrarca eine beson-
dere Bedeutung besitzt. Hier geniigt zunachst der Hinweis, dass Titus
Livius«< Schilderung des historischen Ereignisses offen ldsst, ob die ro-
mische Expedition ihr Ziel — die strategische Sondierung eines weitldu-
figen Terrains — tatsachlich erreichte, worauf Petrarca mit einiger Er-
kenntniszuversicht fiir sich in Anspruch nimmt, er »wurde die Frage
nicht lange unentschieden lassen«®. Dies ist als Hinweis auf die »gute
Neugier « (bona curiositas) zu verstehen, von der zuvor die Rede war®,
die vom Autor sogleich in eine Erfahrung (experientia) ibersetzt wird,
indem er zusammen mit seinem Bruder sein eigenes Bergabenteuer un-
ternimmt.

Das Bergbesteigung selbst ldsst sich in funf Abschnitte unterteilen: (a)
das unbestimmte Verlangen und die Neugier, von dem soeben schon ge-
handelt wurde, (b) der Aufstieg als Pfad der Tugend und des Lasters vor
der eigenen Bekehrung, (c) das Gipfelerlebnis samt Einsicht in die ver-
fehlten Zielsetzungen des bisherigen Lebens sowie (d) der Abstieg als
Umkehr zu sich und (e) als Zuwendung zum neuen Leben.

selbst verweist auf das Beispiel des makedonischen Konigs Philipp, der den
Haemus bestiegen haben soll, um das Terrain fur seinen geplanten Feldzug
gegen Rom zu sondieren. Vgl. Petrarca 2015, S. 6.

79 Uber den Abfassungszeitpunkt des Briefes gibt es unterschiedliche Auffas-
sungen. Petrarca selbst datiert den Brief auf den Tag der Besteigung am 26.
April 1336 und behauptet, ihn unmittelbar nach der Riickkehr vom Berg »in
hastiger Eile und aus dem Stegreif« verfasst zu haben. Vgl. Petrarca 20135,
S. 29. Der Petrarca-Forscher Billanovich weist demgegentiber tiberzeugend
nach, dass der Text nicht spontan abgefasst wurde, sondern erst sehr viel
spater, im Jahr 1353, entstanden sei. Als Belege werden im Brief aufgestell-
te Beziige und Ereignisse genannt, die erst nach 1336 zu datieren sind, wie
etwa der Eintritt des Bruders und Bergbegleiters von Francesco, Gherardo,
ins Kloster im Jahr 1343. Vgl. dazu Billanovich 1976, S. 444-463.

8o Vgl. Petrarca 2015, S. 3.

81 Ebda.

82 Ebda., S. 7. Siehe zur entsprechenden Textstelle bei Livius 1991, Buch XL,
Kap. 22, 2—4.

83 Siehe dazu weiter oben Anm. 49.

212

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HOHENPHANTASIEN

(a) Bezuglich der unbestimmten Neugier ldsst sich ergianzen, dass Pe-
trarca den Mont Ventoux schon seit der erzwungenen Ubersiedlung der
Familie von Florenz nach Avignon im Jahr 1313 vor Augen hatte, wo-
raus sich zugleich der Wunsch ergab, ihn auch zu besteigen. Wie ange-
merkt, war das Bergbesteigen — aufler aus Griinden der Niitzlichkeit —
damals verpont, wovon im Brief iibrigens ein »uralter Hirte« Zeugnis
gibt, der die beiden Abenteurer abzuhalten versucht, indem er sie dari-
ber informiert, er habe »vor fiinfzig Jahren mit demselben Ungestiim ju-
gendlichen Feuers den hochsten Gipfel erstiegen« und »nichts von dort
zuriick gebracht aufSer Reue und Miihsal und einen von Felszacken und
Dornstrauchern zerfetzten Leib und Mantel«®+. Diese Sichtweise ent-
spricht noch dem mittelalterlichen Stabilitdtsbediirfnis, wonach die eige-
nen Grenzen einzuhalten waren, da die soziale und raumliche Ordnung
der Menschen festgelegt und von Gott legitimiert ist. Wenn der Hirte sich
dennoch in jungen Jahren auf den Weg machte, so nur deshalb, weil das
»jugendliche Feuer« ihn dazu verleitet hat. Sein zuriickliegendes Aben-
teuer bleibt ebenso singuldr wie auch seine Verirrung nur ihn selber noch
beschiftigt. Die Warnung, die der Greis in guter Absicht ausspricht, for-
dert dazu auf, das Vertraute nicht herauszufordern, indem man das Un-
bekannte aufsucht. Von purer Entdeckungslust oder einem moglichen
Erkenntniszuwachs wird nichts gesagt; dieses neuzeitliche Motiv bleibt
den beiden Bridern vorbehalten.

(b) Der Aufstieg ist durch mancherlei Strapazen, Umwege, Irrtii-
mer sowie zweifelnde Gedanken und Selbstreflexionen gekennzeichnet.
Nachdem Petrarca dem Adressaten des Briefes seine Entscheidung er-
lautert hat, weshalb er als Begleitung den jiingeren Bruder anstelle eines
Freundes ausgewihlt hat, machen sich die beiden, unterstiitzt von zwei
weiteren Helfern, auf den Weg. Der Bruder verkorpert fiir ihn den idea-
len Partner, da er enger Verwandter und vertrauter Freund zugleich ist.
Dies ist fiir das geplante Unternehmen wichtig, da Petrarca erst in der
Zuwendung zum anderen die Moglichkeit der eigenen Selbstiiberschrei-
tung erkennt. Das Abenteuer ist fiir ihn zugleich Anlass und Ausdruck
der tiberindividuellen Wesensart der Liebe, die nicht bei sich verbleibt,
sondern sich 6ffnet und mitteilt.*s Der Bruder erscheint ihm hierfir
in besonderer Weise geeignet, zumal Gherardo — wie sich bald zeigen
wird — auf dem Pfad zum Gipfel den direkteren Weg wihlt. Am Anfang
des Weges sind die Bergsteiger voll froher Erwartung, und die War-
nungen des Hirten bestarken sie sogar darin, dem Reiz des Verbotenen

84 Vgl.ebda.,S. 9.

85 Das Liebesmotiv ist fiir Petrarca zentral, sofern es passive (affectus) und ak-
tive (voluntas) Momente vereint. Zur Gottesliebe, Selbstliebe, Freundesliebe,
Laura-Liebe, Antikenliebe sowie Natur- und Landschaftsliebe bei Petrarca
siche Leinkauf 2017, S. 286-288.

213

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

nachzugehen. Also steigen sie zunachst »beschwingt«, aber »wie es fast
immer der Fall ist, folgt dem kolossalen Anlauf schnell die Ermattung
auf dem Fufs«®¢. Die korperlichen Anstrengungen fordern ihren Tribut.
Dabei zeigt sich, dass es dem Bruder besser gelingt, auf kiirzerem und
steilerem Weg »geradewegs iiber die Kimme des Berges in immer ho-
here Zonen zu gelangen«, wogegen Francesco den grofSeren Anstren-
gungen auszuweichen versucht und »einen schrigen Pfad nach unten«*
einschldgt. Die Liange des Weges schreckt ihn nicht, wenn er nur be-
quem zu gehen ist; die Steilheit hingegen bereitet ihm grofle Schwie-
rigkeiten. Er erkennt jedoch schon bald seinen Irrtum, da »die unniit-
ze Strapaze nur immer schlimmer wiirde«®, weil er sich immer weiter
vom Gipfel entfernt. Folglich lenkt er noch einmal Kraft und Wille
auf das erstrebte Ziel und holt den Bruder, der inzwischen eine kleine
Rast einlegen konnte, »miide und missgelaunt«® schliefSlich wieder ein.
Die beschriebene Situation wiederholt sich mehrfach und der Spott des
Bruders ist Francesco gewiss. Als er abermals den direkten Weg nach
oben verfehlt und wieder einmal zwangsweise in einem Tal verweilen
muss, andert sich der Erzahlmodus und der Protagonist gewinnt im Zu-
stand hochster Ermattung seine Fassung zuriick, indem er sich »auf den
Flugeln des Geistes vom Korperlichen zum Unkorperlichen hiniiber «9°
schwingt. Er rettet sich dadurch, dass er seine missliche Situation neu
bewertet und das Ungentigen seiner bisherigen korperlichen Bemuhun-
gen als schlechthin vergeblich einschitzt. Francesco geht mit sich selbst
»ins Gericht« und spricht zu sich:

»Was du heute so oft bei der Besteigung dieses Berges erfahren hast,
wisse, dass dies dir und vielen widerfahrt, die das selige Leben zu ge-
winnen suchen. Aber es wird deswegen nicht leicht von den Menschen
richtig gewogen, weil die Bewegungen des Korpers offensichtlich sind,
die der Seele jedoch unsichtbar und verborgen.««*

Sofern ein Richter immer tber den Angeklagten sich erhebt, um richten
und seine Autoritit ausiiben zu konnen, nutzt Petrarca diese rhetorische
Figur, um sich in seine neue Rolle einzufinden. Als Richter seiner selbst
ist es ihm moglich, sich von sich zu distanzieren und zugleich neu zu er-
finden. Der eigentlich zu erreichende Gipfel ist nun nicht mehr die Spit-
ze des Mont Ventoux, die der Bruder schon fast erklommen hat, son-
dern »das selige Leben«, das nicht durch korperliche Anstrengungen zu
erringen ist. Die korperliche Unzulanglichkeit — »ich dagegen, weniger

86 Vgl. Petrarca 2015, S. 11.
87 Ebda.

88 Ebda.

89 Ebda.,S. 13.

90 Ebda.

91 Ebda.

214

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HOHENPHANTASIEN

gestahlt als er«** (Gherardo) — verwandelt sich durch diese narrative
Wendung schlieflich sogar in einen Vorteil, der den meisten freilich ver-
borgen bleibt, da die Bewegungen der Seele weniger offensichtlich sind
als die des Korpers. Um dies zu erkennen, ist fiir Petrarca die korperli-
che Krise unumginglich. Erst die tiefe Erschopfung und Enttiuschung
gebiert die Einsicht, dass alle bisherigen Anstrengungen nutzlos und alle
vorausgehenden Kampfe vergeblich waren. Die Wandlung des inneren
Menschen geschieht dadurch, dass der dufSere Mensch lernt, sich von
den Notwendigkeiten des Lebens zu befreien. Daher verwundert es nicht,
dass Petrarca die Moglichkeit der eigenen Selbstiiberschreitung gerade
in dem Moment erkennt, in dem er an den korperlichen Anforderungen
des Aufstiegs verzweifelt. Doch erst indem er nahezu scheitert, vermag er
sich in neue Hohen aufzuschwingen. » Dieses Nachdenken hat mir in un-
glaublicher Weise Seele und Leib fiir den Rest des Weges aufgerichtet. «*

(c) Erschopft, jedoch innerlich gestarkt, erreichen die Bergabenteurer
schliefllich ein kleines Plateau auf dem Gipfel. Francesco beschreibt sei-
nen Zustand als »bewegt« und »einem Betaubten gleich«*4, da die din-
nere Luft ihn schneller atmen ldsst und die freie Rundsicht ihn in beson-
derer Weise anmutet. Ein Wolkenband, das zu seinen FufSen liegt, ldsst
ihn erahnen, wie der heilige Berg Athos und der Olymp auf die Griechen
gewirkt haben miissen. In dieser gehobenen Stimmung wendet er seinen
Blick zunachst nach Osten, in Richtung seiner alten Heimat Italien, »wo-
hin mein Herz sich starker hingezogen fuhlt«®s. Er sieht die schneebe-
deckten Alpengipfel und denkt dabei an die antiken Feldziige der Fein-
de des romischen Volkes, die dieses Hindernis tiberqueren mussten. Die
Aussicht wird hier zum Anlass, die Landschaft zum Erfahrungsraum. Es
ist nicht der objektivierende Blick des Landvermessers oder des militari-
schen Strategen, die das Terrain erkunden, sondern die Betrachtungswei-
se des sich nach seiner Heimat sehnenden Ichs. Indem Petrarca sich an
ein langst vergangenes historisches Ereignis erinnert, gelingt es ihm, die
Distanz wenigstens gedanklich zu verringern, die ihn von den vertrauten
Gefilden seiner Jugend trennt. Es scheint, als 6ffnete der Fern-Blick den
Raum der Seele, und Petrarca ist sich bewusst, dass die auf sich selbst ge-
richtete Sichtweise »mehr dem Geist als den Augen«*¢ darbietet. Schliefs-
lich fasst er sich wieder und tadelt sich fiir diese »unméannliche Verzirte-
lung«?7 — vergisst allerdings nicht hinzuzufiigen, dass bedeutende Zeugen
ihn sicherlich fiir seine sentimentale Gemiitsverfassung entlasten wiirden.

92 Ebda.,S. 11.

93 Ebda.,,S. 15.

94 Ebda,,S. 17.

95 Ebda.

96 Ebda.

97 Ebda.,S. 17-18.

215

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

Das allmihlich zu sich kommende und bei sich seiende Ich (secum esse)
wirkt nach aufSen bereits ein wenig fremd; dafiir eroffnet sich jedoch nach
innen ein neuer Raum, in dem die plotzliche Ergriffenheit in personliche
Erinnerungen und Reflexionen verwandelt wird. Die erblickte Landschaft
wirkt dabei wie ein Katalysator, da sie das Ich zu seiner eigenen Natur hin-
fuihrt, anstatt es von der Natur zu befreien. Fur Petrarca bahnt sie erst den
Weg zur Selbstbesinnung.

Deutlich wird dies, als der Ich-Erzahler die Gedanken weg fithrt »von
der Betrachtung des Raumes hin zu der der Zeit«*®. Auch hier 16st die
gesteigerte Empfindung auf dem Gipfel einen Gedankenfluss aus, der
sich auf die Lebenslage des Protagonisten richtet und Vergangenes eben-
so berticksichtigt wie Gegenwartiges und Zukiinftiges. Der Blick zu-
rick, das heifdt in die eigene Vergangenheit, fallt dabei eher wehmiitig
aus. Petrarca bilanziert seinen bisherigen Lebensweg; er spricht von gro-
Ben Anstrengungen, ungelosten Aufgaben und widerspriichlichen Ge-
fithlen. Der Wunsch, frei und vorbehaltlos selbst das zu lieben, was man
hasst, wird nach eigener Auskunft durchkreuzt vom lenkenden Willen,
der das Gefuhl tiberwolbt und ihm die Richtung weist. Zwischen Wil-
le und Gefiihl »wird schon lange auf dem Felde meiner Gedanken ein
dufserst mithsamer und auch jetzt noch unentschiedener Kampf um die
Herrschaft«?® ausgetragen, und es fillt Petrarca schwer, den deutlich
empfundenen Widerspruch zwischen dem »Lieben-Konnen« und »Lie-
ben-Sollen« auszuhalten. Doch plotzlich, ohne dass ein Grund hierfir
genannt wird, lasst er die Sorgen ums Vergangene fahren und uiberlegt,
wie er im nichsten Jahrzehnt auf den verschlungenen Pfaden der Tu-
gend fortschreiten kann, um dann »im vierzigsten Jahr«*°° dem Tod ge-
lassen entgegenzugehen.

Insgesamt betrachtet, wandelt sich Petrarcas Gemiitsverfassung, das
heifdt, er wirkt freier und unbekiimmerter, auch wenn er seine eigene Un-
vollkommenheit und Wankelmiitigkeit klar erkennt. Diese Eigenschaften
erscheinen ihm jedoch weniger als Makel, sondern eher als Notwendig-
keit auf seinem Weg zu Gott. Er lasst schliefSlich ab von seinen Gedan-
ken und blickt nach Westen, wo er sich ebenfalls an der schonen Aussicht
begeistert und Geschmack findet an dem, was er sieht. Plotzlich kommt

98 Ebda,, S. 19.

99 Ebda., S. 21. Ahnlich wie Augustinus ist auch Petrarca der Ansicht, dass
nicht die Verfeindung mit dem Leben und seinen Gentissen zu Gott fiihrt,
sondern die grenzenlose Liebe zum Leben, die nach einem entgrenzten Le-
ben sucht. Zu diesem entgrenzten Leben gehoren auch die — mit Augusti-
nus’ Worten — »durchlebten Niedertrachtigkeiten und die fleischliche Ver-
derbnis meiner Seele, nicht weil ich diese liebte, sondern um dich zu lieben,
mein Gott.«« Zitiert nach Petrarca 2013, S. 19; sieche dazu Augustinus 1888,
Buch II, Kap. 1, 1.

100 Petrarca 2015, S. 21.

216

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HOHENPHANTASIEN

er auf den Gedanken, vor dem nahen Abstieg das Buch der Bekenntnis-
se des Augustinus aufzuschlagen, das er zur eigenen Erbauung stindig
bei sich fihrt. Wiederum scheinbar »zufillig«* fallt sein Blick auf eine
besondere Stelle, die seine empfindsame Seele im giinstigen Augenblick
trifft und eine Art Offenbarung bewirkt. Er liest die entsprechende Pas-
sage des Augustinus laut vor:

»Und es gehen die Menschen hin, zu bewundern die Hohen der Berge
und die gewaltigen Fluten des Meeres und das Flielen der breitesten
Strome und des Ozeans Umlauf und die Kreisbahnen der Gestirne — und
verlassen dabei sich selbst.«**

Dieses Zitat 6ffnet Petrarca die Augen. Kam er beim Anstieg bereits zu
der Einsicht, dass alle korperlichen Bemiithungen vergeblich seien, so
bietet ihm Augustinus hierfir nun — zumindest nach seiner Lesart — die
allgemeine Bestatigung: Alle natiirlichen Schitze der Welt bleiben ohne
Bedeutung, wenn sie nicht von einem Ich empfangen werden, das sich
eins weif§ mit sich und damit auch mit Gott. Dieses Wissen entsteht frei-
lich erst, wenn sich das Ich zur Welt hin 6ffnet und die kleine Welt des
Ich (mundus minor) als Teil des Weltganzen (mundus maior) begreift.'

1o1 Siehe dazu weiter oben Anm. 81. Petrarca versichert nachdriicklich, dass er
die Stelle nicht mit Absicht aufgeschlagen habe, um die wundersamen Um-
stinde des Vorgangs zu betonnen.

102 Petrarca 2015, S. 25. In der Ubersetzung von Lachmann wird die Stelle fol-
gendermafSen wiedergegeben: »Es ziehen die Menschen dahin, um zu be-
wundern die Hohen der Berge und die gewaltigen Wogen des Meeres, den
breiten Fall der Fliisse, den Umfang des Ozeans, die Kreise der Gestirne,
und verlassen sie selbst, ohne sich zu wundern, dass ich das alles, wihrend
ich davon redete, nicht mit Augen sah und doch nur von Bergen, Stromen
und Flissen und Gestirnen sprach, die ich gesehen, und vom Ozean, den ich
mir nur vorstellte und schaute es in dem so ungeheuer groffen Raume mei-
nes Gedichtnisses, als schaute ich es vor mir; und doch, als ich es sah, hat
es mir beim Sehen nicht die Augen aufgezehrt; auch sind die Dinge selbst
nicht in mir, sondern nur ihre Bilder. Und ich weif$ nur, aus welchem Sin-
ne meines Korpers sich mir etwas aufgepragt hat.« Augustinus 1888, Buch
X, Kap. 8, 15 (Hervorhebung E.B.). Das ausfiihrlicher wiedergegebene Zi-
tat zeigt deutlich, dass es hierbei um die »grofse Macht des Gedachtnisses«
und der »Vorstellungskraft« geht. Zwar mag die von Petrarca vorgeschla-
gene Ubersetzung seiner eigenen Deutung dienlich sein, sie wird jedoch dem
Kontext des Gesagten nicht gerecht.

103 Leinkauf erldutert diesen Gedanken folgendermaflen: » Wie das Ich sich je-
doch aus seiner Vielheit und der Pluralitit seiner Intentionen und Expres-
sionen immer wieder als Einheit herstellen muss, so muss es auch die als zu-
nichst uniibersehbare Vielheit und Vielfalt sich darstellende Wirklichkeit,
die es im stupor verstummen lassen kann, zur Einheit einer Welt immer wie-
der gestalten.« Leinkauf 2017, S. 290.

217

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

Bleibt hingegen das Ich sich selber fremd, dann verliert es sich in der »un-
ubersehbaren Vielheit und Vielfalt« 4,

Petrarca zeigt sich tief betroffen und »betaubt«*°s. Er hilt inne und ist
zornig auf sich selber, »dass ich jetzt noch Irdisches bewunderte, ich, der
ich schon langst selbst von den Philosophen der Heiden hitte lernen miis-
sen, dass nichts bewundernswert ist aufSer der Seele. Im Vergleich zu ih-
rer GrofSe ist nichts grofs.«*°¢ Die Bedeutung der misslichen Aufstiegser-
fahrungen wird damit abermals als rein dufSerlich zuriickgestuft, so dass
Petrarca schlieSlich sogar fiir sein bisheriges torichtes Verhalten sich sel-
ber Absolution erteilen kann, da er noch rechtzeitig zur Einsicht kam. Der
Gipfel des Ich, der nur im Innern aufzufinden ist, kann zwar auf dem Gip-
fel des Mont Ventoux gesucht werden; die korperliche und die seelische
Wanderung sind fiir Petrarca jedoch nicht miteinander zu verwechseln.

(d) Der Abstieg ist ganz der Selbstreflexion gewidmet. Petrarca scheint
bei sich zu sein und charakterisiert sich selbst als »zufrieden«*7. Er versi-
chert sich noch einmal, dass das von ihm »zufillig« aufgeschlagene Au-
gustinus-Zitat direkt an ihn gerichtet sei und vergleicht seine Bekehrung
mit anderen Beispielen aus der Kirchengeschichte. Vor allem die Offen-
barung des Augustinus, seines geistigen Vaters, dient ihm als Vorbild und
er zitiert die Stelle aus dem Romerbrief, die den Kirchenvater vor fast auf
den Tag eintausend Jahren zur Umkehr bewegt hat:

»Nicht in Gelagen und Saufereien, nicht in Beischlaf und Unzucht, nicht
in Streit und Eifersucht wollen wir wandeln; vielmehr zieht den Herrn
Jesus Christus an, und kiimmert euch nicht zu sehr um euren Korper,
damit ihr nicht von seinen Liisten geknechtet werdet. «*°8

Bei Augustinus bewirkte das Lesen dieser Stelle eine augenblickliche Um-
wandlung seiner Seelenverfassung. Er war hierauf bereits vorbereitet,
etwa durch die eindringlichen Erzihlungen eines Freundes dariiber, wie
dieser zum Christ geworden war. Der Moment der Bekehrung ereignete
sich jedoch erst, als Augustinus die betreffende Stelle aus dem Apostel-
brief las, die er ebenfalls scheinbar zufallig zu Gesicht bekam. Plotzlich
hatte er gefunden, was er suchte, und er wusste im selben Augenblick,
dass es das Gesuchte war, was ihn gefunden hatte. In dhnlicher Weise
deutet auch Petrarca sein Erweckungserlebnis. Es bedurfte ebenfalls des
rechten Augenblicks und eines gottlich-schicksalhaften Zeichens, damit

104 Vgl. ebda. Getragen wird diese Annahme von der neuplatonischen Uberzeu-
gung, allem Selbstbezug und aller Selbstsorge gehe ein ungeteiltes Selbst (i7-
dividuum) voraus, so wie auch aller Vielheit eine gottliche Einheit (mundus
divinus) zugrunde liegt. Vgl. ebda., S. 263.

105 Petrarca 2015, S. 25.

106 Ebda.

107 Ebda.

108 Ebda., siche dazu Augustinus 1888, Buch X, Kap. 8, 15.

218

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HOHENPHANTASIEN

die Bekehrung auch bei ihm gelingen konnte. Der Vorgang selbst bedarf
nur weniger Worte; ihre Essenz wird dem Bekehrten jedoch unmittel-
bar einsichtig.

Petrarca beklagt schliefSlich den Mangel an Einsicht bei all jenen Men-
schen, die sich »in vielerlei Dingen verzetteln, sich durch nichtige Schau-
spiele abhanden kommen und auflerhalb suchen, was drinnen zu finden
gewesen wire.«™ Er steht damit bereits auf der »anderen Seite«, das
heif3t er ist schon nicht mehr ganz bei den Alltagsmenschen und ihren
Alltagssorgen. Wihrend er beim Aufstieg noch Angst und Leid mit ih-
nen teilte, wundert er sich jetzt iiber »so viel Schweifs und Strapazen«,
die aufgewendet werden miissen, »damit nur der Leib dem Himmel et-
was niher wire«'™°, Seine eigenen Aufstiegsnote hat er zwar nicht ver-
gessen, sie erscheinen ihm jedoch nicht mehr wichtig. Er zeigt sich be-
reits unerschrocken und unempfindlich gegen alle Schicksalsfugungen
und Kummernisse, da er seine Seele nunmehr auf dem richtigen Pfad
weifs, von dem er nicht mehr abzuweichen gedenkt: »(W)elches Kreuz,
welcher Kerker, welche Folter diirfte dann die Seele erschrecken, die sich
Gott nihert und dabei den aufgeblasenen Gipfel der Uberheblichkeit und
die Geschicke der Sterblichkeit mit Fuflen tritt?«™** Zwar ist auch der
Seelenmensch nicht aller Anstrengungen enthoben, da es weiterhin gilt,
»die von irdischen Trieben entfesselten Begierden«*™* zu bezahmen. Die
daftr zu erbringenden Aufwendungen erscheinen Petrarca jedoch ver-
gleichsweise gering, da ihm nunmehr das Ziel klar vor Augen steht, auf
das sein ganzes Streben gerichtet ist. Bei der Verfolgung des Vorhabens,
sein weiteres Leben in Gott zu fiihren, ist er sich selbst genug.

Von Augustinus ist bekannt, dass er nach seiner Bekehrung auch sein
Leben radikal dnderte. Er gab seinen Rhetorik-Lehrstuhl auf und be-
griindete eine klosterliche Lebensgemeinschaft, zunichst in Norditali-
en und spiter in Nordafrika. Petrarca erwdhnt in seinem Brief demge-
geniiber zunichst nur kleinere Zeichen, die seinen » Gesinnungswandel«
jedoch deutlich markieren. So schweigt er auf dem Riickweg, ganz in
Gedanken versunken, und hat gar nicht das Bediirfnis, sich seinem Bru-
der mitzuteilen. Er wendet sich mehrfach um, betrachtet den Gipfel des
Berges, um sich zu versichern, wie dieser mit zunehmender Entfernung
scheinbar immer kleiner und gleichzeitig immer unbedeutender wird.
Der Blick zuriick ist vollig anders als der Blick hinauf, als noch die Stra-
pazen des Aufstiegs mit jedem Meter zu wachsen schienen. Der Abstieg
fallt nicht nur deswegen leichter, weil der Weg nach unten fiithrt, sondern
weil inzwischen die korperlichen Anstrengungen selbst ihren Schrecken

109 Petrarca 2015, S. 27.
110 Ebda.

111 Ebda., S. 27-29.

112 Ebda., S. 29.

219

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

verloren haben. Hierzu passt, dass Petrarca versichert, unter »solchen
Bewegungen meines aufgewiihlten Herzens« selbst den »mit spitzen Stei-
nen bewihrten Weg«'*3 nicht mehr wahrzunehmen. Ahnlich wie ein Fa-
kir, der seinen Korper durch geistige Ubungen gegen Schmerzen unemp-
findlich macht, tritt Petrarca beim Abstieg korperlich abgehirtet, seelisch
geldutert und scheinbar in sich ruhend in Erscheinung.'*4

(e) Die Zuwendung zum Leben als letzte Station der dufSeren wie der
inneren Bergbesteigung betrifft die literarische Form des Briefbekennt-
nisses selber. Auch hier orientiert sich Petrarca an seinem Vorbild Au-
gustinus, indem er dem Adressaten seines Briefes versichert, er eroffne
ihm »nicht nur mein ganzes Leben, sondern auch jeden einzelnen Ge-
danken so gewissenhaft«''s wie moglich. Allerdings scheint Petrarca sich
nicht ganz sicher zu sein, denn er bittet und fleht darum, seine unsteten
Gedanken mogen nun endlich »zur Ruhe kommen und sich nach vielen
unniitzen Irrliufen zu dem einen Guten, Wahren, Sicheren und Bestin-
digen hinwenden«**¢. Darin unterscheidet er sich von seinem Vorbild
Augustinus, der sich nach seiner Bekehrung sicher war, dass die Zen-
trierung des eigenen Willens nur gelingen konne, wenn er Gottes Wille
unterstellt werde. Verweigert der Mensch Gott den Gehorsam, geraten
bei Augustinus Seele und Korper in ein verfeindetes Verhaltnis und der
Mensch findet keine Ruhe. Petrarca, der diese feste Glaubenshaltung be-
wundert und ihr nacheifert, zeigt sich zuletzt doch verunsichert, ob sei-
ne beim Bergabstieg gedanklich besiegelte Glaubensgewissheit auch in
Zukunft tragt. Zumindest am Ende des Briefes misstraut er seinem ei-
genen Willen und zweifelt, ob der zuvor tief empfundene Zustand des
Bei-sich-Seins (secum esse) tatsiachlich von Dauer sein wird. Wo Augus-
tinus fest im Glauben einen eigenen Monchsorden griindete, wendet sich
Petrarca fast schon hilfesuchend an den Adressaten seines Briefes, der
— metaphorisch gesprochen — das »Fenster zur Welt«''7 reprisentiert.
Im Unterschied zum gottsuchenden Ich des spitantiken Kirchenlehrers,
fallt es dem neuzeitlichen Ich-Individuum zunehmend schwer, sich der

113 Vgl. ebda.

114 Zum antiken Ideal der ataraxia siehe weiter oben in Teil I Anm. 45 und
Anm. 617.

115 Petrarca 2015, S. 31.

116 Ebda.

117 Es ist davon auszugehen, dass die gewahlte Briefform in erster Linie aus li-
terarischen Griinden und nicht zur Wahrung der Privatheit gewahlt wur-
de. Wenn es stimmt, wie weiter oben in Anm. 79 angedeutet, dass der Brief
tber die Besteigung des Mont Ventoux erst siebzehn Jahre nach dem Ereig-
nis verfasst wurde, dann liegt es nahe, dass Petrarca weniger den genann-
ten Adressaten als vielmehr einen grofferen Leserkreis im Blick hatte. Hier-
zu passt, dass Petrarcas Ruf »schon bei Lebzeiten tiber Italien hinausging«.
Vgl. Burckhardt 2009, S. 117.

220

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HOHENPHANTASIEN

Welt des Gottlichen vorbehaltlos zu tiberlassen. Der gliubige Mensch
ist aufgefordert, sein Seelenheil in Auseinandersetzung mit der inneren
wie mit der dufleren Welt zu bilden. Die angenommene Hierarchie zwi-
schen mundus divinus, mundus minor und mundus maior steht damit
zwar nicht in Frage, aber aus Petrarcas Selbstzweifel wird deutlich, dass
die angenommenen Verkniipfungen zwischen diesen Welten immer wie-
der neu zu justieren sind.

Bilder des Auf- und Abstiegs sind in der westlichen Tradition tief ver-
ankert. Dies gilt nicht zuletzt fiir das judisch-christliche Erbe, fur das
bereits im Alten Testament Jakobs Traum von der Himmelsleiter die
Verbindung zwischen der gottlichen und der menschlichen Welt symbo-
lisiert. Laut Uberlieferung ragte die Leiter von der Erde bis in die gottli-
che Sphire, von der die »Engel Gottes stiegen daran auf und nieder«**¢,
Fur Jakob war klar, dass nach der Vertreibung des Menschen aus dem
Paradies ein direkter Weg nach oben nicht existierte. Trost im Traum
fand er jedoch darin, dass die Engel durch ihre Vertikalbewegungen den
Kontakt zu den Menschen aufrechterhielten. Allerdings war damit auch
entschieden, dass alle menschlichen Tatigkeiten und Bestrebungen nicht
direkt »an den Himmel«'" heranreichen wiirden, da ohne die vermit-
telnden Tatigkeiten der gottlichen Geschopfe alles Irdische — im Wort-
sinne — unzureichend bleiben musste. Es bedurfte also der Gnade Gottes
sowie der Unterstutzung durch seine himmlischen Helfer, um tiberhaupt
den Weg nach oben finden zu konnen. Aus eigener Kraft und aus eige-
nem Willen blieben alle Anstrengungen vergeblich.

Moglicherweise bildete das Traumbild den narrativen Hintergrund fur
Petrarcas Deutung seiner eigenen Auf- und Abstiegserfahrungen. Es wiir-
de in jedem Fall den bei diesem Autor immer wieder auftretenden Zwei-
fel erklaren, den Anspriichen Gottes nicht zu geniigen und das eigene
Schicksal nicht selber in der Hand zu haben. Fiir das hier verfolgte Inte-
resse stehen jedoch nicht die Beweggriinde und Zweifel des Briefschrei-
bers im Vordergrund. Vielmehr bleibt zu fragen, was im Zuge der Ver-
tikalbewegungen mit dem Korper geschieht, da die Vorstellung vom Ich
als erstrebte Einheit des Selbst zwar erst im Modus mentaler Selbstbe-
obachtungen und Selbstbefragungen Kontur gewinnt, ohne dabei jedoch
die Beziige zur — eigenen wie umgebenden — extensio aufzugeben. Im Un-
terschied zu spiteren Ansitzen wird das Petrarca-Ich gerade nicht als
autonom und weltsetzend vorgestellt, sondern es bildet sich erst in der
Auseinandersetzung mit der sinnlich-erfahrbaren Welt. Der selbst- und
welterschlieflende Charakter dieses Ich verlangt daher geradezu danach,
aus dem geistig bestimmten Perspektivzentrum herauszutreten, um auch
die »andere Seite« der angestrebten Einheit in den Blick zu bekommen.

118 LUT, Gen 28, 12.
119 Ebda.

221

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

Die raumliche Anordnung der Bergparabel folgt zunichst einem Verti-
kalschema. Ebene, Anstieg, Umwege, Gipfel und Abstieg sind vornehm-
lich durch korperliche Bewegungen nach oben und unten gekennzeichnet.
Doch im Unterschied zu vergleichbaren hierarchischen Schematisierun-
gen, wie etwa bei der zuvor genannten Himmelsleiter oder in Platons
Hohlengleichnis**, ist der hochste Ort nicht einfach gleichzusetzen mit
dem Ziel des Weges, wie auch die darunter liegenden Wegmarken nicht
blofle Abirrungen hiervon darstellen. Die Transformation des Ich ver-
lauft nach einer anderen Logik, bei der die Unterscheidung zwischen in-
nen und auflen entscheidend ist.

Das ungestiime Verlangen am FufS des Berges, das »allein vom Drang
beseelt (ist; EB.), diesen aufSergewohnlich hohen Ort zu sehen«**!; steht
noch ganz im Zeichen der Ungewissheit und Neugier. Petrarca gibt in
diesem Zusammenhang Auskunft dariiber, nach welchen Kriterien er sei-
nen Bruder als Begleiter ausgewahlt hat beziehungsweise weshalb andere
mogliche Weggefahrten fir ihn nicht in Frage kamen. Der eine erschien
ihm zu langsam, ein anderer zu rasch, ein weiterer zu fiillig, wieder ein
anderer zu kraftlos usw. Es dominieren praktische Erwagungen, die sich
jedoch bei genauerer Betrachtung nicht ausschliefSlich als mehr oder we-
niger nutzlich fiir eine erfolgreiche Bergbesteigung erweisen. Damit das
Ich den Berg als Erfahrungsraum aufnehmen kann, benotigt Petrarca ei-
nen vertrauten Menschen an seiner Seite, der ihm nicht nur zweckdien-
lich ist, sondern der es ihm ermoglicht, die Landschaftseindriicke inner-
lich zu verarbeiten. Dass der Bruder diese Unterstiitzung auf dem Weg
tatsdchlich vermissen ldsst und Francesco sogar enteilt, andert nichts da-
ran, dass er als enger Wegbegleiter und Vorbild in Erscheinung tritt. Er
ist nicht nur behdnder und geschickter als Francesco, sondern indem er
den geraden Weg zum Gipfel wihlt, scheint er zugleich zielstrebiger und
gefestigter zu sein als der ihm nacheifernde Ich-Erzihler.™>

Der Aufstieg selber steht fiir die unvermeidlichen Anstrengungen und
Riickschldge bei dem Versuch, den Erfahrungsraum des Ich in Auseinan-
dersetzung mit der anfanglich noch widerstandigen Berglandschaft zu er-
kunden. Fiir Jacob Burckhardt bezeugt Petrarca »als einer der frithesten

120 Zur Deutung des Hohlengleichnisses als hierarchische Schematisierung kor-
perlicher Erfahrungen im philosophischen Denken Platons, vgl. Konig 1989,
S. 15-16. Zur Bedeutung der Korperlichkeit fiir Entstehung und Struktu-
rierung sprachlicher Deutungs- und Differenzierungsschemata vgl. Lakoff/
Johnson 198o0.

121 Vgl. Petrarca 2015, S. 5.

122 Uber Gherardo ist bekannt, dass er nach dem Tod seiner Geliebten im Jahr
1343 in ein Kloster eintrat, um sein bewegtes Jugendleben zu beenden. Sollte
der Brief tatsdchlich erst 1353 abgefasst worden sein, so liefSe sich das kl6-
sterliche Leben als direkter Weg zu Gott deuten, den Francesco am Mont
Ventoux erst noch zu finden hoffte.

222

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HOHENPHANTASIEN

vollig modernen Menschen die Bedeutung der Landschaft fur die erreg-
bare Seele«. Der Dichter war nicht nur »ein bedeutender Geograph und
Kartograph, (...) sondern der Anblick der Natur traf ihn unmittelbar«*,
Es wurde bereits darauf verwiesen, dass Petrarca mit seiner Bergbestei-
gung keine niitzlichen Zwecke verfolgt.'** Umso wichtiger ist daher, wie
die gesuchten Naturerfahrungen bei diesem Autor zum Ausdruck indi-
vidueller Vorstellungen, Strebungen und Sehnsiichte werden, das heifSt
wie die Welt des Phinomenalen ihre sinnlich-sittlichen Wirkungen ent-
faltet. Aus heutiger Sicht ist eine dsthetische Perspektive, die das AufSen
als Resonanzfliche des Innern begreift, nicht unmittelbar verstandlich.
Naturerscheinungen lassen sich zwar nach wie vor in ihren besonde-
ren Sinnesqualititen wahrnehmen; allerdings ist dieser Blick haufig be-
reits an die Frage nach der allgemeinen Bedeutung und Funktion des
Wahrgenommenen jenseits individueller Eindriicke und Empfindungen
geknupft.>s In jedem Fall erscheint es schwierig, nach dem historischen
Durchgang durch naturwissenschaftliche und technologische Rationa-
lisierungen noch unbefangen und direkt vom »Zauber der Natur« und
ihren »belebenden Eindruck «*>¢ zu sprechen. Bei Petrarca ist dies anders.
Der Aufsenraum der Natur wirkt bei diesem Autor unmittelbar auf die
Innenwelt des Ich und sorgt fiir entsprechende Affektionen und Reso-
nanzen. Nachdem zu Beginn der Reise noch der Verweis auf die »lieb-
kosende Luft«, die »Spannkraft der Seelen« und die »Stirke und Behan-
digkeit der Korper«**” die erwartungsfrohe Gemiitslage zum Ausdruck
brachte, dndert sich dieser Zustand rasch. Der steile Anstieg wird schon
bald als »unniitze Strapaze« beschrieben, die Petrarca nicht nur an seine
»Tragheit« gemahnt, sondern ihn »vor Widerwillen ganz elend«'*® sein
lasst. Er ldsst sich abdrangen und sucht den einfachen Weg, »aber durch

123 Vgl. Burckhardt 2009, S. 236. Allerdings verweist der Autor in diesem Zu-
sammenhang mit Recht auf das noch schwache und »wenig entwickelte Ver-
mogen des landschaftlichen Schilderns«, das jedoch nicht »auf einen Mangel
an Empfindung« bei Petrarca schlieffen lasse. Wenn dem Dichter die Worte
fehlen, dann nur, »weil der Eindruck allzu gewaltig auf ihn wirkt«. Ebda.,
S. 237-238.

124 Siehe dazu weiter oben Anm. 78.

125 Dieser Gedanke kann hier nicht weiter vertieft werden. Vgl. ausfithrlicher
dazu Bohme 2014, S. 147-260. Erwdhnenswert ist in diesem Zusammen-
hang, dass Alexander von Humboldt, der bei Petrarca »allen Ausdruck von
Naturgefithl« vermisst, im Rahmen seiner Naturforschungen Maler und
Zeichner beauftragt hat, ausgesuchte Gegenden und Gegenstinde abzubil-
den, um den sinnlichen Qualititen der Einzelerscheinungen moglichst ge-
recht zu werden. Vgl. Humboldt 1847, S. 121.

126 Vgl. Humboldt 1847, S. 59.

127 Vgl. Petrarca 2015, S. 9.

128 Ebda.

223

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

den menschlichen Geist wird die Wirklichkeit nicht aufgehoben, und un-
moglich gelangt ein Wesen von Fleisch und Blut in die Hohe durch Hi-
nabsteigen«'*, Petrarca ist offensichtlich nicht »bei sich«. Der Berg er-
teilt ihm die Lektion, dass man die Steilheit iiberwinden muss, wenn man
ihn besteigen will. Das blofSe Wollen gentigt freilich nicht, sondern der
Korper muss mitgenommen werden, um der » Wirklichkeit« gerecht zu
werden und den »ganzen Menschen« hinaufzufithren. Der Berg bleibt
dabei unveridndert und in all seinen Erscheinungsformen selbstindig; er
bietet den Anlass zur Selbsterfahrung und Selbstiiberschreitung. Die hier
noch als widerstindig und feindlich wahrgenommene Natur bleibt in ih-
rer Anordnung unveriandert. Der »Geist« kann nur versuchen, die feste
Ordnung der Dinge zu erfassen und zu verstehen.

Petrarcas Selbstdeutung seiner misslichen Situation markiert zugleich
den Umschlag. Er schwingt sich, wie er anschaulich beschreibt, »auf den
Flugeln des Geistes vom Korperlichen zum Unkorperlichen hintiber«
und begreift den Berganstieg fortan als Symbol fiir den Aufstieg zum
»seligen Leben«*3°, Dieses »Ziel, auf das hin unsere Pilgerreise ausge-
richtet ist«™*, kann ebenfalls nur durch grofste Anstrengungen erreicht
werden. Im Sinne dieser Ubertragung wird das Bergabenteuer nunmehr
zu einer Allegorie des seelischen Begehrens, auf dessen Weg man »von
Tugend zu Tugend (...) mit erhabenen Schritten wandeln«*3* muss. Ahn-
lich wie das Ausweichen vor der Last der korperlichen Strapazen Pe-
trarca auf Irrwege leitet, die vom Gipfel wegfihren, verurteilt er nun
verallgemeinernd die »irdischen und niedrigsten Gentisse«'33 als Irrtu-
mer auf dem Weg zum seligen Leben. Erst iiber diese religios bestimmte
Umdeutung, die der Augustinischen sehr dhnlich ist, sofern die person-
lichen Laster und Bequemlichkeiten einer starken Selbstkritik unterzo-
gen werden, gelingt es Petrarca, die »schwere Last der Glieder« seines
»sterblichen und hinfalligen Korpers«'34 zu tiberlisten. Er gelangt nun-
mehr auch korperlich leichter nach oben. Man wiirde gerne erfahren,
wie es Petrarca moglich ist, die moralische Revolte an seine eigene Na-
tur zuriickzubinden, indem die geistige Umkehrung (metanoia) schlief3-
lich auch seinen korperlichen Zustand belebt. Aber hieriiber findet sich
in dem Brief kein Wort. Sollte es sich bei dieser Beschreibung also nicht
nur um eine literarische Figur handeln, sondern die eigene Umlenkung
tatsachlich den »ganzen Menschen« betreffen, dann lassen sich die neu-
en korperlichen Krafte allein auf das enge Zusammenspiel zwischen

129 Ebda., S. 13.

130 Ebda. sowie weiter oben Anm. 9o.

131 Ebda., S. 13-14.

132 Ebda., S. 13. Zur Unterscheidung zwischen Wille und Begehren vgl. ebda.,
S.15.

133 Ebda., S. 15.

134 Vgl. Ebda.

224

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HOHENPHANTASIEN

unbeugsamen Glaubensgewissheiten, starken Affekten und extremen
Strebungen zuriickfihren. Diese christlich-asketische Haltung erinnert
nicht nur an Augustinus, sondern ebenso an den biblischen Taufer Jo-
hannes."3s

Das Erreichen des Gipfels und die sich dort darbietende freie Rund-
sicht verschlagt, wie angedeutet, Petrarca die Sprache. Wihrend Ja-
kob Burckhardt das Fehlen der Worte darauf zuriickfihrt, dass »der
Eindruck allzu gewaltig auf ihn wirkt«*3¢, ist nach dem bisher Gesag-
ten zu vermuten, dass die Analogie zwischen dem physischen und dem
seelischen Aufstieg nunmehr an ihre »natiirliche Grenze« stof3t. Wiir-
de man ndmlich im Sinne von Petrarca den Gipfel nicht nur als physi-
schen Bestimmungsort, sondern auch als symbolisches »Ziel der Pilger-
reise« deuten, dann stellt sich sogleich die Frage nach dem Aussehen
und der Beschaffenheit dieser heiligen Stitte. Doch hier muss die Al-
legorie versagen; der »Gipfel des seligen Lebens«*37 bleibt verborgen
und unbekannt. So nahe es liegt, den Aufstieg sinnbildlich zu fassen, so
aussichtslos ist es, den Sitz Gottes anschaulich zu beschreiben. Petrar-
ca bezieht sich daher auf antike Hohenmythen, um dem Unsagbaren
wenigstens einen vagen Ausdruck zu verleihen. Vor dem Hintergrund
kultureller Abstinde und sakraler Unterschiede erscheinen selbst die
himmlischen Gipfel des Athos und des Olymps dem modernen Berg-
wanderer »weniger sagenhaft, wenn ich schon das, was ich uber sie
gehort und gelesen, auf einem Berg von geringerem Ruf zu sehen be-
komme. «'3%

Da die dufSeren Beschreibungen angesichts der unterstellten Analogien
und selbstgespannten Erwartungen versagen, schaut Petrarca in die Fer-
ne und orientiert sich dabei zugleich nach innen. Er erinnert sich an seine
Heimat und sehnt sich »nach italienischer Luft, die mehr dem Geist als
den Augen sich darbot«'3°. Der Fernblick 6ffnet ihm den Raum der See-
le, und er spiirt ein »brennendes Verlangen (...) sowohl Freund als auch
Vaterland wiederzusehen«*+. Allerdings tadelt er sich sogleich fiir seine

135 Der asketisch lebende Johannes der Taufer gilt als frither Meister der Selbst-
stigmatisierung. Er verzichtete auf die zivilisatorischen Errungenschaften
und fiihrte ein einsames und entbehrungsreiches Leben in der Wiiste. Die-
ses abweichende Verhalten blieb freilich nicht unentdeckt und fand sogar
zahlreiche Nachahmer: »Zu den Paradoxien des Wiistenlebens gehort die
Offentlichkeitswirkung: Die Wiistenasketen zogen oft schon nach kurzer, in
der Eindde verbrachter Zeit Menschen an, die in ihnen charismatische Leh-
rer und Propheten sahen.« Keller 2010, S. 195.

136 Siehe dazu weiter oben Anm. 123.

137 Petrarca 2015, S. 15.

138 Ebda., S. 17.

139 Vgl. ebda.

140 Vgl. ebda.

225

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

tiefe Sehnsucht'#', die er zwar anerkennt, jedoch als sentimentale Regung
zuriickweist. Wichtiger erscheint ihm daher, »von der Betrachtung des
Raums hin zu der der Zeit«™* zu wechseln. Dabei heftet sich der Blick
nicht mehr an duflere Landschaften oder einzelne Phinomene, sondern
wendet sich nunmehr ganz nach innen. Petrarca erinnert sich an Verfeh-
lungen und die »vergangenen Stiirme« seines Lebens, die er mit einem
Augustinus-Zitat veranschaulicht, ohne jedoch niher darauf einzugehen:
»Ich will mir ins Gedachtnis rufen meine durchlebten Niedertrachtig-
keiten und die fleischliche Verderbnis meiner Seele, nicht weil ich diese
liebte, sondern um dich zu lieben, mein Gott««.™ Das, was er zu finden
hofft, sucht er nun nicht mehr am erblickten Horizont; dieser dient ihm
nur mehr als dufferer Anreiz beziehungsweise »Seelenoffner«. Der »wah-
re Weg« flihrt ihn stattdessen uber die erinnernde Selbstbeobachtung
nach innen, wo noch »viele ungeloste und bedriickende Aufgaben« 44
warten. Der Gipfel des »seligen Lebens«, so ldsst sich schlussfolgern, ist
somit noch nicht erreicht. Die Landschaft des Mont Ventoux wird zum
anregenden Erfahrungsraum des suchenden Ich. Petrarca plagen weitere
schwere Gedanken, bis er plotzlich seine »Sorgen ums Vergangene« fah-
ren lasst und beschliefSt, nach vorne zu schauen und sich auch zukiinftig,
so gut es eben geht, »der Tugend anzundhern«™s. Der Blick von oben hi-
nab auf die fernen Landschaften gewinnt erneut an Bedeutung und Pe-
trarca findet schon bald wieder Gefallen »an irdischem Geschmack «™4¢,
bis zu dem Zeitpunkt, als er in dieser gehobenen Stimmung auf die Idee
verfillt, das Buch der Bekenntnisse des Augustinus aufzuschlagen.
Beim Vorlesen der zuvor bereits zitierten Stelle™ verschlagt es Petrar-
ca erneut die Sprache. »Ich war betdubt, ich gestehe es«™®. Er verurteilt
sich abermals dafiir, sich dem Genuss der Landschaft leichtfertig hinge-
geben zu haben und beteuert fest, »dass nichts bewundernswert ist aufSer
der Seele«'#. Der moralisch aufgeladene Blick nach innen gelingt dem-
nach erst, wenn alles Auflere als falscher Schein zuriickgewiesen wird.
Diese Haltung erinnert in auffilliger Weise an die voranstehend so ge-
nannten »Stufen der AbstofSung«, die die Kehrseite der »Stufen der Ho-
herentwicklung« bezeichnen, wonach der Korper zu tiberwinden ist, um
zur Seele zu gelangen.*s° Auch bei Petrarca muss der Triumph tiber die

141 Zur »unminnlichen Verzirtelung« siche weiter oben Anm. 97.

142 Petrarca 2015, S. 19.

143 Ebda. (im Original hervorgehoben).

144 Ebda.

145 Ebda., S. 21.

146 Ebda., S. 23.

147 Siehe dazu weiter oben Anm. 102.

148 Vgl. Petrarca 2015, S. 25 sowie Anm. 105 weiter oben.

149 Vgl. ebda. sowie Anm. 106 weiter oben.

150 Siehe zu dieser Kritik am Beispiel von Platon weiter oben in Teil I Anm. 616.

226

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HOHENPHANTASIEN

eigene Unvollkommenheit unvollstindig bleiben, da sein Korper und die
ihn umgebenden Phinomene zwar existent sind, ihre AbstofSung zugleich
jedoch als notwendig begriffen wird. Aber im Unterschied zu Platon ver-
sucht Petrarca nicht, bereits im Leben dem Tode méglichst nahe zu sein,
sondern er beschliefst, Wesentliches und Unwesentliches voneinander zu
trennen, indem er den Blick ganz nach innen wendet. Die Befreiung des
Ich gelingt demnach nicht iiber die Bewaltigung korperlicher Strapazen
und dufSerer Abenteuer, sondern iber die kritische Beobachtung und Prii-
fung seiner Selbst. Dieser Weg fiihrt einseitig nach innen und unterschei-
det sich darin von der — nur scheinbar paradoxalen — Korperbearbeitung
im Rahmen der griechischen Polis.'s* Der eigene Korper und die dufSere
Natur sollen nicht, wie bei Platon, in den Dienst des herrschenden Lo-
gos oder politischer Zwecke gestellt werden, sondern das auf sich selbst
reflektierend Ich weist alles »Irdische« streng zurick. Doch wahrend
bei Platon aufgrund der eindeutigen Vorrangstellung des Logos kaum
etwas von der Gewalt nach auflen dringt, die notwendig ist, damit die
geforderte MifSigung (sophrosyne) und Selbstbeherrschung (enkrateia)
gelingen kann, finden sich bei Petrarca zahlreiche Hinweise darauf, dass
die eigene wie die aufsere Natur niemals ganz verstummen, sondern das
Ich bestiandig an die Welt zuriickbinden, von der es sich nicht vollstan-
dig losen kann.s*

Das Ich-Individuum, so lassen sich die voranstehenden Ausfiihrungen
zusammenfassen, richtet »die inneren Augen«'s3 auf sich selbst und er-
offnet dadurch eine »Landkarte seelischer Affektorte«'s+, die in ihrem
Ausmaf und ihrer Vielfalt zuvor noch unbekannt war. Petrarca iiber-
nimmt dabei die Position eines Grenzgingers, der einerseits stark an mit-
telalterliche Ordnungs- und Hierarchievorstellungen gebunden ist, ande-
rerseits jedoch die folgenschwere Aufwertung des Selbst einleitet, indem
er nicht mehr auflerhalb sucht, »was drinnen zu finden«*ss ist. Dieses
»Drinnen« wird noch als »fiir sich seiend « vorgestellt — um diesen hegel-
schen Begriff hier zu gebrauchen —, damit es tiberhaupt zu Gott gelangen
kann. Aber aus den Selbstzweifeln Petrarcas wird ebenso deutlich, dass
die angestrebte Identitit des Selbst (secum esse) ohne dufSere Bindungen
und Vermittlungen nicht moglich ist, da der Gottesbezug im seelischen
Riickverweis nicht aufgeht. Die Natur als Erfahrungsraum des Ich bleibt

151 Siehe dazu weiter oben in Teil I Anm. 618. Wie dort gezeigt, findet sich bei
Platon trotz seiner korperfugalen Anthropologie eine durchweg positive Be-
wertung der gymnastischen Erziehung.

152 Bezeichnend hierfiir ist Petrarcas literarisch verarbeitete Liebe zu Laura,
»die symbolisch fur die Liebe steht, von der immer wieder gesagt wird, dass
sie »»vom Himmel (herab) steigt<««. Vgl. Leinkauf 2017, S. 287.

153 Vgl. Petrarca 2015, S. 25.

154 Leinkauf 2017, S. 296.

155 Petrarca 2015, S. 27.

227

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

in all ihren Erscheinungsformen aufSerlich und damit unverandert — wo-
bei auffillig ist, dass Petrarcas Blick eine Liebe zum Sehen ohne Bezug
auf den Nutzen's¢ erkennen ldsst. Um eine » Urszene des modernen Sub-
jekts«*57 handelt es sich dabei jedoch nicht, da der ich-zentrierte Blick
bei sich verbleibt und noch keine Substantialitit besitzt oder Objektivi-
tat beansprucht. Der transzendierende Wille richtet sich auf die eigene
Seele beziehungsweise einen imaginiren Gott, die beide dem Zugriff im-
mer wieder sich entziehen. Die bestindig wiederkehrenden Selbstzweifel
und Sehnstichte Petrarcas zeugen eben hiervon und sind damit authen-
tischer Ausdruck dieser selbstgewihlten Weltlosigkeit.

9. Festivalisierung

Die Enifesselung des Ich, so lassen sich die voranstehenden Ausfiihrun-
gen hier aufnehmen, wird bei Petrarca angebahnt und innerhalb reli-
gioser Identitatsvorstellungen entwickelt. Der »Weg nach innen«, der
bei diesem Autor feinsinnig erkundet und literarisch ausgearbeitet wird,
markiert deutlich die dufseren Grenzen des erstrebten »Bei-sich-Seins«
(secum esse). Da alle diesseitigen Gliicks- und Vollkommenheitsverspre-
chen scheitern, ist der Schliissel fiir das Seelenheil nur im Riickbezug auf
das Ich auffindbar. Diese Schlussfolgerung stellt Petrarca den falschen
Verlockungen und korperlichen Qualen entgegen, die der Bergabenteu-
rer am Mont Ventoux durchleben muss. In diesem Zusammenhang un-
terscheidet der Autor in seinen Texten bereits zwischen Ich, Selbst und
Person, ohne jedoch begriffliche Explikationen vorzunehmen. Dies riihrt
daher, dass »die philosophischen Worte nicht nur miteinander, sondern
auch mit der Sache zusammenhingen«'s®, Bei Petrarca ist die »Sache«
noch nicht weiterentwickelt, das heif$t Ich, Selbst und Person verdan-
ken ihre gemeinsame Bedeutung dem erstrebten innigen Verhiltnis zu
Gott. Im Sinne mittelalterlich-religioser Vorstellungen war der Begriff
»Person« allein Gott vorbehalten und wurde auf den Menschen nur an-
gewendet, um eine besondere Beziehung zur tiberweltlichen Macht an-
zuzeigen. Daher spricht auch Luther von einer »Person« nur im Zusam-

156 So lauten die ersten Sitze der Metaphysik bei Aristoteles: » Alle Menschen
streben von Natur nach Wissen. Dies beweist die Liebe zu den Sinneswahr-
nehmungen; denn auch ohne den Nutzen werden sie an sich geliebt und vor
allen anderen die Wahrnehmungen mittels der Augen.« Aristoteles 1995 b,
Metaphysik, 1. Buch 1. Kap., 980 a. Gleiches gilt laut Joachim Ritter auch
fiir Petrarcas Drang, den Mont Ventoux zu besteigen und mit offenen Sin-
nen wahrzunehmen. Ritter 1974, S. 174 (Anm. 23).

157 Vgl. zu dieser Einschitzung neben anderen Bornchen 2017, S. 553.

158 Vgl. Adorno 1997, S. 7.

228

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FESTIVALISIERUNG

menhang mit geistigen, nicht jedoch weltlichen Wiirdentragern.™s* Anteil
an der Person Gottes gewann der Mensch gemafS dieser Vorstellung al-
lein im Glauben und in der Hoffnung auf das ewige Leben. Das Petrar-
ca-Ich erweitert diesen Gedanken dadurch, dass der Bezug zum ewigen
Leben schon im Diesseits gestaltet werden kann (ars vitae), indem der
Mensch versucht, moglichst aufgeschlossen und authentisch zu sein. Al-
lerdings iiberwiegt bei diesem Autor der Gedanke an Gott als dem letz-
ten Grund allen menschlichen Strebens und Wissens, »und dieser letzte
Grund zeigt sich im vorletzten des Wissens, dem reflektierenden Ich, als
Prasenz der transzendenten gottlichen Einheit im Ich«*6°.

War der Drang nach Wahrhaftigkeit bei Petrarca vor allem religios be-
stimmt und dabei auf sich selbst gerichtet, so dnderte sich dies im Zuge
der Entdeckung des »dufSeren Menschen«*¢* und der zunehmend einset-
zenden Verweltlichung des 6ffentlichen Lebens. Zum Ersten gehoren die
zahlreichen Personenbeschreibungen, in denen versucht wird, das Cha-
rakteristische eines Menschen oder eines bestimmten Menschentyps zu
erfassen. Jakob Burckhardt bezieht sich in diesem Zusammenhang etwa
auf Dante und Boccaccio, die in ihren genauen Beobachtungen physi-
ognomische Details kunstvoll beschreiben, »wie ein Maler sie hundert
Jahre spater wiirde gemalt haben — denn auch hier geht die Bildung der
Kunst lange voran«*$2, Und uber mehrere Seiten zitiert derselbe Autor
aus einer »hochst merkwurdigen Schrift iiber weibliche Schonheit« 3,
die das Ziel verfolgt, »von einzelnen schonen Teilen zu einer hochsten
Schonheit«*% zu gelangen. Bedenkt man, dass die Physiognomik seit je-
her versucht hat, aus korperlichen Anzeichen auf das Innere eines Men-
schen zu schlieflen, das wahlweise als Seele, als Charakter, als Gemiits-
zustand oder als geistige Konstitution gefasst wurde, so mag dies als

159 Vgl. Nass 1964, S. 13.

160 So Leinkauf 2017, S. 304.

161 Diesen Begriff verwendet Burckhardt 2009, S. 275.

162 Ebda., S. 276.

163 Vgl. ebda., S. 277-280. Burckhardt bezieht sich dort auf das »Werkchen«
von Firenzuola aus dem 16. Jahrhundert.

164 Burckhardt 2009, S. 277. Firenzuola entwickelt in diesem Zusammenhang
sehr genaue Vorstellungen dariiber, was als schon gelten kann: »Die Schla-
fen sind weifs und flach und nicht zu schmal am schonsten. Die Nase, wel-
che wesentlich den Wert des Profiles bestimmt, muss nach oben sehr sanft
und gleichmiafig abnehmen; wo der Knorpel aufhort, darf eine kleine Er-
hohung sein, doch nicht, dass daraus eine Adlernase wiirde, die an Frau-
en nicht gefillt; der untere Teil muss sanfter gefirbt sein als die Ohren, nur
nicht erfroren weif3, die mittlere Wand der Lippe leise gerotet. (...) Ebda.,
S. 278. Auch wenn Wertungen dieser Art uns heute fragwiirdig erscheinen,
sind ihre Auswirkungen vor allem auf die bildenden Kiinste nicht zu unter-
schatzen.

229

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

Indiz dafir gewertet werden, dass aufgrund der Vielzahl entsprechen-
der Abhandlungen bis weit ins 16. Jahrhundert hinein eine Verlagerung
des Interesses vom inneren zum dufSeren Menschen stattfand.’ss Wo es
Petrarca angesichts der freien Rundsicht auf dem Gipfel des Mont Ven-
toux »einem Betdubten gleich«'¢ die Sprache verschligt, versuchen be-
reits wenige Jahrzehnte spater unterschiedliche Autoren den Geheimnis-
sen der Seele durch eine spezielle Asthetik duflerer Erscheinungen auf die
Spur zu kommen. Stellvertretend fir diese Bemithungen sei hier noch-
mals auf Firenzuola verwiesen, der laut Burckhardt das Lachen »recht
hiibsch als ein Erglinzen der Seele«*s” beschreibt. Erganzt wird dieses
neu erwachte Interesse an dufSeren Gestalten sowie hierauf bezogenen
Gestaltungsgrundsatzen durch auffillige Parallelen in anderen Lebens-
bereichen, die ebenfalls in der sinnlichen Konkretisierung ihren Ausgang
nehmen, um daraus Bedeutungen zu gewinnen. Hierzu gehoren etwa die
bereits erwiahnten Verbindungen zwischen Kunst und Wissenschaft*¢%,
Auffassungen zur Regierung und zum Kriegshandwerk, neue Baukiinste
und Architekturen, aber auch alltigliche Erscheinungsformen, wie das
Interesse an Reisen, an landschaftlicher Schonheit, an Sitten und Ge-
brauchen fremder Volker, an Biographien historischer Gestalten etc. Auf
ganz unterschiedlichen Gebieten, so hat es den Anschein, gewinnen au-
Bere Formen und Gestaltungen an Bedeutung, deren Geltung zuvor noch
im seelischen und geistigen Vermogen begriindet schien. Nachdem der
»innere Mensch« mit Petrarca seine Grenzen erkundet hatte, konnte die
Entdeckung des »dufleren Menschen« voranschreiten.

Auffillig ist, dass trotz der Antikenpassion der Renaissance-Huma-
nisten die Olympischen Spiele und romischen Wettkdmpfe kein Vorbild
fiir die Entwicklung kérperlicher Ubungen boten. Zwar wurden im Rah-
men der Firstenerziehung neben den geistigen Disziplinen auch Ball-
spiele, Schwimmen, Fechten, Reiten, BogenschiefSen und anderes unter-
richtet.*® Und auch in den so genannten Lateinschulen, die zunédchst
den Klostern und spéter den Stadten angeschlossen waren, gehorten seit
dem 16. Jahrhundert regelmifige »Ubungen zur Kriftigung des Kor-
pers« zum Lehrplan.t7° Von einer » Wiedererweckung der Olympischen

165 Beispiele zur Herkunft und Wirkungsgeschichte der Physiognomik finden
sich bei Bohme 2014, S. 171-222.

166 Siehe dazu weiter oben Anm. 94.

167 Vgl. Burckhardt 2009, S. 280.

168 Siehe dazu weiter oben Anm. 50.

169 Die erste Humanistenschule wurde 1423 in Mantua eingerichtet. Sie galt als
»Idealschule der Renaissance« und war zugleich Vorbild fiir vergleichbare
Erziehungsanstalten in einigen italienischen Fiirstentiimern und Stadtrepu-
bliken. Vgl. dazu McClelland 1984, S. 85-110.

170 Dies galt auch fir reformatorisch gepriagte Schulen nordlich der Al-
pen, die hofischen Traditionen und Erziehungsformen eher ablehnend

230

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FESTIVALISIERUNG

Spiele« konnte jedoch — bis auf wenige Ausnahmen'’* — nicht die Rede
sein. Dies iberrascht, da das Wissen um die Existenz und Bedeutung
Olympias weit verbreitet war. Die Beschreibungen der olympischen Stat-
ten durch Strabon und Pausanias sowie die Olympischen Oden Pindars
lagen vor und waren bereits in verschiedene Sprachen tibersetzt worden.
Antike Schilderungen iiber die Olympischen Spiele wurden durch den
Humanisten Wilhelm Xylander aus dem Griechischen ins Lateinische
tibertragen und uiber die Druckereien in Straf$burg, Leiden und Basel ver-
breitet.””> Doch trotz dieser zahlreichen Vorarbeiten und Ubersetzungen
spielte Olympia fur die Herausbildung einer an die Antike angelehnten
Korperkultur keine nennenswerte Rolle.

Im Rahnen der piddagogisch ausgerichteten Korperiibungen orientier-
te man sich eher an den ritterlichen Exerzitien, die fur die Ausbildung der
Sohne des Adels als unabdingbar galten und eine vor allem an standesbe-
zogenen und nitzlichen Fertigkeiten orientierte Ausbildung gewihrleiste-
ten. Tanzen, Lautenspiel, Fechten, Reiten oder Ringrennen waren fiir die
jungen Adligen ebenso wichtig wie Kenntnisse im Befestigungsbau oder in
der Kriegsfuhrung. Inhalte dieser Art wurden an den Universitaten nicht
vermittelt, weshalb aus aristokratischer Sicht die Ritterakademien gegen-
uber den antiken Vorbildern als das geeignetere Modell erschienen. Allein
die Verwendung der Begriffe Gymnasium und Lyzeum fiir die auf einen
geistlichen Beruf oder ein Studium vorbereitenden Schulen erinnerten an
antike Erziehungsvorstellungen, wonach die gymnastische Ausbildung im
Zentrum stand und eine Angelegenheit »aller Burger «'73 war. Doch weder

gegeniiberstanden. Luther und Zwingli hatten gegen »kurzweilige Ubun-
gen« — wie Ritterspiele, Fechten und Ringen — nichts einzuwenden. Sie spra-
chen sich nur gegen »gefihrliche Ubungen« und das Gliickspiel aus. Vgl.
dazu Behringer 2012, S. 142-146.

171 Zu diesen Ausnahmen gehort etwa die Griindung der Academia Olimpica
im Jahr 1555 in der Stadtrepublik Vicenza. Das Wappen der Akademie zier-
te ein Stadion und die Griinder — Edelleute, Kiinstler und Biirger Vicenzas
—, zeigten sich begeistert von den antiken Olympischen Spielen. Allerdings
tberwogen die kiinstlerischen Interessen. Man beschloss, ein antikes Thea-
ter (teatro olimpico) zu errichten, in dem man die griechischen Tragodien
wiederauffiihren wollte. Die gymnischen und hippischen Wettbewerbe spiel-
ten hierbei keine Rolle. 1580 begann der grofite Architekt jener Zeit, An-
drea Palladio, mit dem Bau, der 1585 eingeweiht wurde und bis heute als
Schauspielstitte genutzt wird.

172 Weitere Beispiele finden sich bei Behringer 2012, S. 158-162.

173 Siehe dazu weiter oben Anm. 436 in Teil I. Das griechisch-aristokratische
Ideal der kalokagathia band — wie gesehen — moralische Eigenschaften an
korperliche Schonheit und Erotik. Die zuvor beschriebenen physiognomi-
schen Ansitze weisen in eine dhnliche Richtung, ohne jedoch einen ent-
sprechenden Ubungskanon mit zu beriicksichtigen. Erst in der hofischen

231

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

folgten die humanistischen Schulkonzepte den antiken Vorbildern 6ffentli-
cher Nacktheit (gymnoi) und unbeschwerter MufSe (schole) noch bewun-
derten sie das ambivalente Spiel des sexuellen Begehrens (aphrodisia).'7+
Wihrend im antiken gymmnasion der Junge lernte, »wie er seinen Korper
zu gebrauchen hatte, damit er auf ehrenvolle Weise selbst begehren und
begehrt werden konnte«'75, wurden an den humanistischen Schulen der
Renaissance Pferde geritten, Steine gestofSen, Stangen geworfen und Bille
gespielt, um die Korper »behdnde zu halten«'7¢.

Auflerhalb der Hofe, Schulen und Ritterakademien gab es ebenfalls
Vergniigungen und Feste, bei denen korperliche Ubungen und Wett-
kdampfe eine wichtige Rolle spielten. Vorldufer hierfir waren die mit-
telalterlichen Turniere, die das ritterliche Leben reprisentierten sowie
die Volksfeste mit ihren lindlich-bauerlichen Traditionen. Ahnlich wie
das Turnier nicht nur der Kriegsvorbereitung diente, sondern Edelleuten
und Rittern die Moglichkeit bot, die eigene Uberlegenheit, Geschicklich-
keit und Gesinnung einem grofleren Publikum zu prisentieren, dienten
die Feste und Feiern auf dem Land nicht nur dem sozialen Zusammen-
halt und Zeitvertreib, sondern ebenso der Verhohnung der »edlen Leu-
te« durch das »Blofistellen biuerlicher Rohheit.«'77 Kérperliche Ubun-
gen, wie das Fechten mit Rapieren oder langen Holzstangen, das Tragen
und Werfen von Gewichten, der Weitsprung sowie Schnell- und Dauer-
lauf, waren Ausdruck der Vitalitit des einfachen Volkes, die nicht selten
in Prugeleien und Obszonitaten ihren festlichen Ausgang fanden. Auch
wenn demgegeniiber bei den mittelalterlichen Turnieren auf gehobene
Formen des Umgangs Wert gelegt wurde, handelte es sich hierbei den-
noch um gewalttitige Vorfithrungen korperlicher Kraft, die dem »Hoch-
mut« und »Ehrgefiihl«'7% der gertisteten Krieger eine Bithne boten.

Am Beispiel des calcio fiorentino soll nunmehr aufgezeigt werden, auf
welchen Biithnen der Renaissancemensch soziale Aufmerksamkeit und
Bestitigung suchte, nachdem Petrarcas reflektiertes Ich-Verstindnis das

Ausbildung wurde der Korper zum ausdriicklichen Angriffspunkt einer
standesgemifen Erziehung. Dies wird in den nachfolgenden Ausfithrungen
noch naher erldutert werden.

174 Siehe dazu weiter oben Anm. 434 in Teil L.

175 Siehe dazu weiter oben Anm. 441 in Teil L.

176 So der Florentiner Chronist Vespasiano da Bisticci im Jahr 1425 iiber den
Unterricht im so genannten Haus des Spiels (casa giocasa) des ersten Gym-
nasiums in Mantua; zitiert nach Behringer 2012, S. 139.

177 Vgl. O. Borst 1983, S. 300.

178 »Wahrend in den mittleren und unteren Gesellschaftsschichten (...) der Vor-
teil die wesentliche Triebfeder bildet, ist der Hochmut die grofse Bewegkraft
der Aristokratie«. Huizinga 2006, S. 88. Ruhmsucht und Ehrgeiz sind laut
Jacob Burckhardt ebenso charakteristische Eigenschaften des » Renaissance-
menschen«. Vgl. dazu Burckhardt 2009, S. 115-123.

232

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FESTIVALISIERUNG

Fundament zur Entfesselung der Individualitit zwar legen, nicht jedoch
»welthaft«7 6ffnen konnte. Da bei dem historischen Festereignis in Flo-
renz Uber mehrere Jahrhunderte ein Spiel zur Auffihrung gebracht wurde,
das im Zuge seiner Entwicklung republikanische ebenso wie hofische For-
men hervorbrachte, die an mittelalterliche Volksfeste und Turniere zwar
erinnerten, ohne jedoch deren Bedeutung einfach fortzuschreiben, bietet es
sich an, den Florentiner FufSball als symboltrachtiges Darstellungsmedium
fiir den »dufleren Menschen« in den Blick zu nehmen. Erst nachdem die
Entfesselung des Individuums durch den ich-zentrierten Blick des Bergbe-
steigers Petrarca angeregt worden war, bot die 6ffentliche Auffithrung von
Spielen wie dem calcio die Moglichkeit, den inneren Raum der Seele nach
aufSen zu kehren und offentlich aufzufithren. Dabei wird sich zeigen, dass
die Ubersetzung von »innen« nach »auflen« — um in diesem Bild zu blei-
ben —, die reflektorische Selbsterfahrung (experientia in se) in eine prak-
tische Welterfahrung (experientia mundi) tberfiihrte, bei der das Ich als
Teil der sozialen Wirklichkeit zunehmend korperlich in Erscheinung trat.

Spiele, vor allem mit Ballen oder Kugeln, waren in der Renaissance
uberaus populir. Hierzu zihlen etwa die ab dem 16. Jahrhundert ver-
breiteten Ballhausspiele, fur die in vielen europaischen Stiadten eigene
Anlagen errichtet wurden.™° In Italien gab es neben den typischen Ball-
hausaktivitaten — Ruckschlagspiele mit und ohne Schlager — auflerdem
das an Faustball erinnernde Pallone (Ballonspiel), das vorwiegend in den
Straflen der Stadte gespielt wurde und vermutlich bereits zahlreiche Zu-
schauer anzog.™* Sehr viel aufschlussreicher ist die Quellenlage beziig-
lich des so genannten FufSballspiels (gizoco del calcio), das allerdings mit
dem heute so bezeichneten Sportspiel nicht zu verwechseln ist, da nur
»fir den Anstof$ der Stof§ mit dem Fuf$ obligatorisch war«'%2, Auffillig

179 Auch wenn bei Petrarca in den landschaftlichen Betrachtungen deutliche
Spuren seiner Weltoffenheit erkennbar sind, bleiben die Erfahrungen des
Ich bei diesem Autor bestimmt von einer »christlich inspirierten Weltver-
achtung«. Vgl. dazu Leinkauf 2017, S. 253.

180 Ballhauser zihlten zu beliebten Treffpunkten der adligen und burgerlichen
Oberschichten. »Frankreich war bei dieser Entwicklung fiihrend. Hier voll-
zog sich offenbar ein allmihlicher Ubergang von ilteren volkstiimlichen
Spielen zum typischen jeu de paume der Exerzitienepoche.« Eichberg 1978,
S. 98.

181 So berichtet Goethe anlisslich einer Reisebucheintragung vom 16. Septem-
ber 1786 von einem Ballonspiel, bei dem »vier- bis fiinftausend Zuschauer«
anwesend gewesen sein sollen. Vgl. Goethe 1983, S. 710. Ob auch in frithe-
rer Zeit dhnlich grofSe Zuschauerzahlen erreicht wurden, ist nicht bekannt.
Uberliefert sind jedoch Klagen iiber »das exzessive Ballspielen in den Stra-
fen der italienischen Stiddte«. Vgl. dazu Behringer 2012, S. 139.

182 Vgl. Eichberg 1978, S. 90. »In den ilteren Volksballspielen waren hiufig
die heute gesonderten Ubungsarten — Fuflball, Handball, Hockey, Ringen,

233

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

ist, dass trotz aller Unterschiede zwischen den einzelnen Spielpraktiken
— zu ergidnzen wiren die zahlreichen Spiele mit kleinen Billen'®s — das
Moment des korperlichen Kampfes und der direkten Gewaltaustibung
zugunsten stirker spielerisch gepragter Formen zuriickgenommen wur-
de. Das heifSt nicht, wie noch gezeigt wird, dass physische Gewalt und
Aggressionen aus dem calcio verbannt gewesen wiren; davon kann kei-
ne Rede sein. Allerdings ist zu beobachten, dass spieltypische Elemen-
te insbesondere des Kalkiils und der Geschicklichkeit an Bedeutung ge-
wannen, weshalb die einfache und rohe Kraftentfaltung im gleichen Zug
an Bedeutung verlor. Dies ist ein wichtiges Merkmal, das zugleich eine
Neuerung gegeniiber bereits geregelten Formen des Kampfes, wie dem
mittelalterlichen Turnier, darstellt. Da spielerische Elemente im Turnier-
wesen kaum ausgebildet waren und die » Vorfilhrung brutaler Kraft«$4
dominierte, markieren die Ballspiele zur Zeit der italienischen Renais-
sance einen auffalligen Einschnitt.**s

Folgt man dem Kunsthistoriker Horst Bredekamp, so bezieht sich
das erste uiberlieferte Dokument des calcio auf ein Gedicht, »das zu den
schonsten Elogen auf den Ballsport tiberhaupt gehort«™*¢. In den von ei-
nem Anonymus verfassten Zeilen wird ein Traum beschrieben, in dem
sich spielerische und erotische Momente subtil ergdnzen, wodurch —
nach Meinung des Interpreten — zugleich eine Stimmung wiedergegeben
wird, »die iber Generationen erhalten blieb«*%7. Dieses Gedicht entstand

Boxen und andere — noch nicht getrennt, so dass bereits die Bezeichnung
>FuSball« fiir diese vielseitigen Ballspielarten irrefithrend sein kann.« Ebda.,
S. 88. Gegen die Annahme, dass der moderne Fuf$ball vom italienischen cal-
cio abstamme, argumentieren auch andere Autoren, wie beispielsweise Lan-
franchi 1997, S. 41—42.

183 Vgl. dazu die Beschreibungen bei Behringer 2012, S. 142.

184 Ebda., S. 137.

185 Dies gilt nicht fiir simtliche Ballspiele, die spatestens seit dem 14. Jahr-
hundert vor allem in England, Wales und Schottland nachweisbar sind.
So verweisen Norbert Elias und Eric Dunning auf ein »Ballspiel namens
>FuSball««, das aus heutiger Sicht brutal erscheint und als Mittel der Kon-
fliktaustragung beziehungsweise als »Form institutionalisierter Gewalt« zu
verstehen ist. Elias 2003 b, S. 316 und S. 322. Noch frithere Quellenanga-
ben aus dem 12. Jahrhundert finden sich bei Magoun 1938, S. 3. Hinwei-
se darauf, dass die »Zivilisierung des Fuf$balls« nicht eindimensional ver-
lief, sondern Briiche und Diskontinuititen aufweist, finden sich bei Eicherg
1978, S. 88-98.

186 Bredekamp 2006, S. 36. Ein Vorzug der Studie besteht darin, dass der Ver-
fasser zahlreiche Originalquellen verarbeitet hat, die bisher kaum Eingang in
die Forschung gefunden haben. Hinzuweisen ist auf die sich im Anhang be-
findliche umfangreiche » Chronologie der Berichte, Reportagen, literarischen
Zeugnisse und Illustrationen des Calcio fiorentino«. Vgl. ebda., S. 186-212.

187 Ebda., S. 42.

234

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FESTIVALISIERUNG

vermutlich zwischen 1460 und 1470. Florenz konnte zu dieser Zeit be-
reits auf eine einhundertfiinfzigjahrige Tradition als eine der bedeutends-
ten Stadte des Kontinents zuriickblicken. Vor allem in den ersten Jahr-
zehnten des 14. Jahrhunderts erlebte der Stadtstaat einen politischen und
kulturellen Aufschwung, nachdem eine erste biirgerliche Verfassung so-
wie eine Regierungsgewalt ohne Adelsbeteiligung schon im 13. Jahrhun-
dert durchgesetzt werden konnte. Trotz Pest, die Florenz 1348 erreich-
te, zahlreichen Kriegen sowie wirtschaftlichen EinbufSen gelang es den
handelnden Akteuren, die vor allem reichen Kaufmanns- und Bankiers-
familien entstammten, die Vorrangstellung der Stadt gegeniiber konkur-
rierenden Feudalherren und Kommunen zu sichern. In keiner anderen
toskanischen Stadt erreichte das Biirgertum einen so groflen Einfluss wie
in Florenz. Die noch junge Patrizierfamilie der Medici, deren Mitglieder
als Wollhandler und Finanziers des Papstes Geld und Einfluss gewonnen
hatten, nutzte ihren Vorteil und bestimmte erstmals ab 1434 die Geschi-
cke der Stadt — zunachst noch im Hintergrund als graue Eminenzen im
Stadtrat, ab 1569 jedoch als Groflherzoge der gesamten Toskana. Mit
ihrem Auftreten nur wenige Jahrzehnte vor dem Entstehen des calcio-
Gedichts war nicht abzusehen, dass die Macht der Medici fiir mehr als
dreihundert Jahre weit iiber die Grenzen ihrer Heimatstadt hinaus be-
stimmend sein sollte.

Auch wenn die gesellschaftlichen Umstiande in Florenz sehr detail-
liert Giberliefert sind — aufSer den Abhandlungen von Historikern und
politischen Philosophen, wie vor allem Machiavelli, der die Geschichte
von Florenz bis 1492 beschrieben hat, sind zahlreiche Statistiken tiber-
liefert, die ein recht genaues Bild iiber die Lebensbedingungen in der
Stadt vermitteln —, wire es falsch, wiirde man die republikanische Pe-
riode als statisch auffassen und die »Sache des Volkes« (res publica)
mit heutigen Demokratie- und Rechtsstaatsauffassungen gleichsetzen.
Mit Blick auf zeitgeschichtliche Stadtchroniken weist Jacob Burckhardt
darauf hin, dass Florenz als »Stadt der bestindigen Bewegung«**® im-
mer schon durch gegenliufige Bestrebungen gekennzeichnet war, die sich
nur schwer unter einer gemeinsamen Uberschrift zusammenfassen lassen:
»Adelsherrschaft, Tyrannis, Kimpfe des Mittelstandes mit dem Proleta-
riat, volle, halbe und Scheindemokratie, Primat eines Hauses, Theokra-
tie (mit Savonarola)«™® — in der Stadtrepublik Florenz konkurrierten im-
mer schon unterschiedliche Interessenlagen und Politikverstindnisse. Fiir
den hier behandelten Zeitraum im letzten Drittel des 15. Jahrhunderts
ist davon auszugehen, dass die allgemeine Skepsis gegentiber geistlichen

188 Vgl. Burckhardt 2009, S. 52.

189 Ebda., S. 68. Die Republik existierte bis zur Griindung des Herzogtums
Toscana im Jahr 1536; mit der symbolischen Aufwertung zum GrofSherzog-
tum im Jahr 1569 wurde die Republik schliefSlich auch de jure abgeschafft.

235

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

oder weltlichen Autoritaten in Florenz stark ausgeprigt war und das Volk
(popolo) sich als politischer Souverin begriff. Allerdings wurden die po-
litische Freiheit und Rechtsgleichheit, auf denen der Stolz der Florenti-
ner beruhte, bestindig durch einzelne wohlhabende Familienverbinde
(gentes) bedroht, die das Modell der adligen Geschlechterverbande (con-
sorteria) Ubernahmen und auf ihr Klientelwesen iibertrugen. Um dieses
Klientelwesen zu festigen beziehungsweise ausweiten zu kénnen, veran-
stalteten die »Familien der Besten« (optimaten) private und offentliche
Feste. Dort konnten sich die »republikanischen Aristokraten« im Krei-
se ihrer Mitbtirger zeigen, und bei diesen Anldssen wurden hiufig neue
Biindnisse zwischen einflussreichen gentes gekniipft. Je opulenter und
spektakuldrer die 6ffentlichen Feiern ausfielen, desto grofSer war in aller
Regel der allgemeine Zuspruch durch die Festteilnehmer. Wie grof§ das
allgemeine Interesse an offentlichen Feiern war, ldsst sich auch daran ab-
lesen, dass die Hauser der wohlhabenden Familien nicht mehr, wie noch
zuvor als festungsartige palazzi mit hohen Turmen als weithin sichtbare
Symbole fiir die jeweiligen Adelsgeschlechter errichtet wurden, sondern
sich nach aufsen offneten, indem durch Loggien neue Bereiche zwischen
dem offentlichen und privaten Raum eingerichtet wurden. Straffen und
Plitze konnten auf diese Weise in die Festlichkeiten integriert werden,
und die Nachbarschaft eines Viertels wurde bereits architektonisch mit
einbezogen. Neben den Kontakten der einflussreichen Familien unterein-
ander, entstanden auf diese Weise lokale Interessenverbiinde, die bei un-
terschiedlichen Anldssen niitzlich werden konnten. Denn wer in einem
Stadtviertel Einfluss hatte, der bestimmte auch dariiber mit, wer in der
Stadt beziehungsweise in der zwanzigkopfigen Stadtregierung (signoria)
das Sagen hatte.™°

Im letzten Drittel des 15. Jahrhunderts zahlte der calcio bereits zu den
bedeutendsten Festereignissen in Florenz. Die aus dem Jahrhundert zu-
vor tiberlieferten Volksfeste — Turniere, Palio-Spiele, Prozessionen, Stra-
Bentheater —, die an religiosen oder weltlichen Festtagen ausgerichtet
wurden, waren vor allem eine Machtdemonstration der Florentiner Biir-
gerschaft. Der calcio schrieb diese Tradition fort und entwickelte sich zu
einem »die sozialen Grenzen tiberspringenden Spektakel«**. Auch wenn,
wie gesehen, von einer » Verschmelzung der Stinde«'* nicht auszuge-
hen ist, da die Unterschiede zwischen dem Adel und Biirgertum bestehen
blieben, bot das Fuflballspiel eine gute Gelegenheit, das konfliktreiche

190 Zur Bedeutung einzelner Stadtviertel (contrade) fir das kollektive Selbstver-
stindnis einer Stadt (commune), verdeutlicht am Beispiel des Pferderennens
(palio) von Siena im 17. Jahrhundert, vgl. Handelman 1984.

191 Bredekamp 2006, S. 44.

192 So die Einschitzung von Jacob Burckhardt tiber die » Ausgleichung der Stin-
de« im Festwesen der Renaissance. Siehe kritisch dazu weiter oben Anm. 3 4.

236

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FESTIVALISIERUNG

Zusammenleben in der Stadt gemeinschaftsstirkend zu beeinflussen. Die
Hauptspielorte des calcio, also die Plitze von Santa Croce und Santo
Spirito, wurden fiir kurze Zeit zu symbolischen Zentren der Stadt, die
im Alltag nicht immer als einheitlich wahrgenommen wurde. Schlieflich
setzte sich Florenz, wie andere Stadte auch, aus unterschiedlichen sozi-
alen Verbindungen und materiellen Anordnungen zusammen. Die reli-
giosen Einrichtungen, die wirtschaftliche Infrastruktur, die Parteien und
Zinfte, die Stinde und Familienclans und nicht zuletzt die Stadtteile sel-
ber standen im Wettbewerb miteinander. Diese Konkurrenzverhiltnisse
wiesen zudem uber die Stadtgrenzen hinaus, sofern Verbindungen mit
anderen Machthabern, Stadten und Handelshdausern gekniipft wurden,
um die jeweils eigene Position zu sichern und zu erweitern. Die Stadt war
somit durchzogen von einem imaginaren Beziehungsgeflecht gegensatz-
licher Abhangigkeiten und Interessen, die zumindest fur die Dauer der
Festlichkeiten in einen spielerischen Rahmen uiberfiihrt werden konnten.

Beim calcio, der seine Hauptsaison zur Zeit des Karnevals hatte, wur-
den die Spielorte gleichsam zum sinnbildlichen Zentrum der Stadt, ne-
ben den geistlichen und weltlichen Mittelpunkten des Rathauses (Pa-
lazzo della Signoria) und der Kathedrale (Santa Maria del Fiore), die
zwar dauerhaft angelegt und entsprechend baulich ausgestaltet waren,
aber weniger gegenwartige Begeisterung hervorriefen als dies eine Par-
tie FuSball (palla al pie) zwischen zwei Stadtteilmannschaften oder zwi-
schen den Mitgliedern verschiedener Ziinfte vermochte. Wihrend des
Spiels, das von zahlreichen Zuschauern begleitet wurde, wurden die be-
stehenden Gegensitze in der Stadt nicht etwa aufgelost, sondern rituell
umgedeutet und radikal vereinfacht. Dies zeigte sich etwa darin, dass
komplexe Alltagsgewohnheiten voriibergehend suspendiert wurden und
sich anschliefSend neu bewihren mussten, etwa wenn Konflikte {iber
das Spiel selbst hinausgetragen wurden. Der vergleichsweise rohe cal-
cio war nicht geeignet anzunehmen, »ein Zeitalter der Gleichheit«*3
sei angebrochen, nur weil im Spiel konventionelle Umgangsformen ig-
noriert, Standesunterschiede ausgesetzt und soziale Schranken vernach-
lassigt wurden.™+ Vielmehr ist umgekehrt davon auszugehen, dass die
sich schwunghaft entwickelnden Konkurrenzbedingungen in Florenz zur
Zeit der Republik in eine spielerische Ausdrucksform tibersetzt wurden,
die es den hieran Beteiligten ermoglichte, sich selbst gleichsam doppelt,
in Spiel und Wirklichkeit, wiederzuerkennen. Anstatt also Wirklichkeit
und Spiel voneinander zu trennen, erscheint es sinnvoller, beide in ihrer

193 Vgl. dazu Burckhardt 2009, S. 288.

194 Es ist anzunehmen, dass zur Zeit der Republik in Florenz Angehorige der
Patrizier sowie der niederen Schichten in einer Mannschaft spielten, auch
wenn hierfiir eindeutige Nachweise fehlen. Vgl. dazu Bredekamp 2006, S.

44-

237

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

Komplementaritit zu begreifen. Sowohl Spieler als auch Zuschauer ei-
ferten mit ihrer Mannschaft, wie sie auch sonst fiir ihre Zunft, ihren
Stadtteil oder ihren Clan eintraten. Das sie verbindende gemeinsame In-
teresse wurde durch den Stadtstaat reprasentiert, der die regelmafSige
Ausrichtung der Festspiele garantierte. Der republikanische calcio dien-
te damit vor allem der Stadt Florenz.

Doch wie wurde dieses Spiel tatsidchlich ausgetragen und festlich in
Szene gesetzt? Die erste umfassende Darlegung des Spielablaufs, der
Funktionen der einzelnen Spieler, der zeremoniellen Einbettung des
Spiels sowie der physischen und charakterlichen Auswirkungen des
Spielgeschehens auf die Akteure und Zuschauer stammt aus dem Jahr
1580.5 In seinem Traktat tiber den Fuf$ball hebt die »zentrale Figur
des Florentiner Calcio«™¢, Giovanni de Bardi, die enge Beziehung des
Spiels zum hofischen Leben hervor. Dies verwundert nicht, da nach Be-
endigung der Republik der Spielerkreis auf Mitglieder des Adels einge-
schrankt war. Doch auch fiir die Zeit vor dem Patriziat gab es vereinzelt
Hinweise auf Regeln und Spielorte, die geeignet sind, das Spiel besser zu
verstehen. Vervollstindigt und gleichsam zum Leben erweckt wird das
Bild des Spiels jedoch erst durch die zahlreichen Vermerke, Gedichte,
Lieder, Skulpturen, Kupferstiche, Radierungen und dhnliche Quellendo-
kumente, die es ermoglichen, den calcio als zentralen Bestandteil grofSer
Festinszenierungen zu begreifen.™7

Halt man sich zunachst an die niichternen Rahmenbedingungen, so
dauerte das Spiel etwa eine Stunde. Bei Bardi findet sich der folgen-
de Hinweis auf den Spielablauf sowie auf das von den Spielern beider
Mannschaften angestrebte Ziel:

»Der Calcio ist ein 6ffentliches Spiel zweier zu Fuf§ agierender und un-
bewaffneter Mannschaften von Jugendlichen, die auf angenehme Wei-
se um der Ehre willen wetteifern, einen aufgepumpten Ball iiber den ge-
geniiberliegenden Endpunkt hinauszubringen. «*%

Hervorgehoben wird also der friedliche Wettkampfcharakter, vermutlich
um den calcio von volkstumlichen Fuflballspielen abzugrenzen, die vor
allem in England nicht selten in wilde Raufereien ausarteten, bei denen

195 Vgl. Bredekamp 2006, S. 16-23 und S. 91-93.

196 Vgl. ebda., S. 89.

197 Eben darin liegt der besondere Wert der Arbeit des Kunsthistorikers Brede-
kamp, der diese Quellen mit feinem Gespiir zusammengetragen und sach-
kundig untersucht hat. Es ist iibrigens ebenso bezeichnend wie iiberra-
schend, dass in einer wichtigen Studie iiber die Feste der Renaissance der
calcio nur am Rande erwihnt wird. Vgl. dazu Strong 1991, S. 239. Dies
zeigt, wie wichtig die Aufarbeitung dieses Themas nicht nur fir die Renais-
sance-Forschung ist.

198 Bardi, zit. nach Bredekamp 2006, S. 17.

238

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FESTIVALISIERUNG

auch Waffen zum Einsatz kommen konnten.'?? Der Ball, der vermutlich
etwas kleiner als die heutigen FuSbille war, sollte tiber die jeweils gegen-
tiberliegende Grundlinie befordert werden. Tore gab es also noch nicht.
Zwar war es moglich, den Ball mit der Hand nach vorne zu werfen, je-
doch galt dies als ungeschickt und die auf diese Weise agierenden Spieler
wurden als schwichlich verunglimpft.>° Allein die Behandlung des Bal-
les mit den Fuiflen, die sehr viel schwieriger zu erlernen ist als der kon-
trollierte Umgang mit den Hianden, galt als ehrenhaft und verschaffte
den Spielern Respekt. Je grofer die fiir das Spiel erforderliche Geschick-
lichkeit ausfiel, desto grofler war auch die zu erringende Anerkennung.
Nimmt man hinzu, dass ein bewegter Ball, zumal auf unebenem Unter-
grund, aufgrund seiner Rundheit und Elastizitit nur schwer unter Kon-
trolle zu bringen war, dann wird verstiandlich, dass Fuf$ und Ball diesem
Spiel seinen Namen gaben.

Die beiden Mannschaften setzten sich aus jeweils 27 Spielern zusam-
men. Die geometrische Grundaufstellung der sich gegeniiberstehenden
Mannschaften war offensiv ausgerichtet. Ganz vorne, in der Nahe der Mit-
tellinie, befanden sich fiinfzehn Angreifer (antiguardia), die in drei auf einer
Linie angeordneten Gruppen zu je funf Spielern aufgereiht waren. Dahinter
befanden sich auf einer zweiten Linie finf Einzelspieler, die als so genann-
te Zerstorer (sconciatori) den gegnerischen Angriff abfangen sollten. Auf
einer dritten Linie dahinter waren vier Laufer (datori innanzi) positioniert,
die das eigene Angriffsspiel aufbauen sollten, das von den drei hinter ihnen
auf einer Linie angeordneten Verteidigern (datori addietro) im Falle einer
gelungenen Abwehraktion eingeleitet werden konnte. Diese letzte Vertei-
digungslinie war somit die letzte Bastion vor der eigenen Grundlinie (linea
di fondo), die es »auf Leben und Tod« zu schiitzen galt.>

Es ist kein Zufall, dass bereits die einfache Beschreibung der Grund-
aufstellung sich kriegerischer Assoziationen und Begriffe bedient. In ei-
ner historischen Dokumentation aus dem Jahr 1688 vergleicht der Ver-
fasser, Pietro Bini, die Spieleraufstellung beim calcio sogar ausdriicklich

199 Vgl. dazu die Beispiele bei Elias 2003 b, S. 326-327. An anderer Stelle heif3t
es: »Die ortlichen Gewohnheiten bestimmten die Spielweise, nicht das Re-
gelwerk eines nationalen Verbandes. Das Spielgeschehen folgte weit weniger
als heute bestimmten Regeln. Die wenigen durch Brauch und Sitte vorge-
gebenen Verbote schrinkten eine korperbetonte, ja gewalttitige Spielweise
kaum ein.« Ebda., S. 328 sowie die entsprechenden Spielbeschreibungen bei
Magoun 1938, S. 14-15 und Walvin 1994, S. 11-3 1.

200 So in einem Lied von Battista dell’Ottonaios aus dem Jahr 1526, zit. nach
Bredekamp 2006, S. 17. Gut funfzig Jahre spiter, in dem schon erwihnten
calcio-Traktat von Bardi, ist das Tragen des Balles mit ge6ffneter Hand be-
reits verboten und nur der Stofs mit geschlossener Faust erlaubt. Vgl. ebda.

201 Bei Bredekamp finden sich verschiedene Abbildungen und schematische
Darstellungen der hier beschriebenen Grundordnung. Vgl. ebda., S. 18-19.

239

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

mit der einer romischen Schlachtordnung.>°*> Doch auch andere, zeit-
lich naher liegende Schlachtordnungen lassen sich mit etwas Phanta-
sie wiedererkennen. Man denke etwa an die militirischen Haufen, die
durch die schweizer Soldnerheere des 14. und 15 Jahrhunderts in Eu-
ropa bekannt geworden waren und die mit Vorhut, Gewalthaufen und
Nachhut drei Formationen des kimpfenden Fuf$volks unterschieden.>°3
Die Aufteilung der Spieler beim calcio auf die vier hintereinander an-
geordneten Linien erfillte ebenfalls den Zweck einer unterschiedlichen
Aufgabenverteilung wihrend des Spiels. Auch wenn die Aufgaben in
Krieg und Spiel nicht direkt vergleichbar waren>*4, ist in beiden Fillen
durchaus eine Spezialisierung erkennbar. Wenn man zudem bedenkt,
dass seit dem 16. Jahrhundert die verstarkte militdrische Nutzung von
Feuerwaffen zur Folge hatte, dass auch die Hauptkampfgruppe des
Gewalthaufens immer flacher aufgestellt und in voneinander getrennte
Reihen aufgegliedert wurde, dann sieht man, wie »modern« — in spiel-
taktischer Hinsicht — die Grundformation des calcio bereits angelegt
war. Wahrend des Spiels geriet diese Formation freilich rasch durchei-
nander und es entwickelte sich eine hohe Dynamik, die »auch auf die
Zuschauer uberspringen konnte«>°s. Da die Zuschauer, anders als bei
den volkstumlichen Fuf$ballspielen im mittelalterlichen und frithneu-
zeitlichen England, vom Geschehen selbst ausgeschlossen waren, kam
es nicht zu vollig unkontrollierten Spielablaufen. Wie jedoch an eini-
gen bildlichen Darstellungen abzulesen ist, bestand eine Taktik darin,
die Formationen der gegnerischen Mannschaft moglichst aufzulosen,
um sie durchbrechen zu konnen. So ist etwa auf einer Radierung aus
dem Jahr 1617 deutlich erkennbar, »wie sich beide Mannschaften aus
ihren urspriinglichen Positionen gelést haben, um mit Wucht des ers-
ten Angriffs aufeinander zuzustiirzen und den Ball in die gegnerische
Hiilfte zu treiben«°.

202 Bini, zit. nach Korbs 1938, S. 69.

203 Vgl. dazu Ortenburg 2002.

204 Die militdrische Vorhut diente vor allem der Ausspihung des Feindes sowie
des Kampffeldes. Der Gewalthaufen umfasste die Mehrzahl der Soldaten.
Auflen standen die Pikeniere, die mit Langwaffen — vor allem Hellebarden
und Lanzen — bewaffnet waren, um die innen stehenden Nahkampfer mit
ihren kiirzeren Lanzen, Schwertern, Axten und Messern zu schiitzen. Die
Nachhut hatte die Aufgabe, den Riickzug zu sichern und tiberraschende An-
griffe aus dem Hinterhalt abzuwehren.

205 Bredekamp 2006, S. 23.

206 Ebda., S. 22. An gleicher Stelle befindet sich auch der hier in den Blick ge-
nommene vergrofSerte Ausschnitt der Radierung von Jacques Callot, die den
Titel Calcio auf der Piazza di Santa Croce trigt. Da bewegte Bilder oder Re-
portagen des Spiels nicht tiberliefert sind, lasst sich die Dynamik des Spiel-
geschehens leider nur indirekt erschlieflen.

240

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FESTIVALISIERUNG

Mit dem Ende der Republik dnderten sich zwar nicht die Regeln
des calcio fiorentino, doch das langst populdr gewordene Spiel wur-
de immer mehr zu einem wichtigen Bestandteil der politischen Tkono-
graphie des Staates beziehungsweise der ihn bestimmenden Dynastien.
Den Ubergang vom »Stadtteilfest zum Staats-Calcio«**” markiert jene
bekannt gewordene Partie am 17. Februar 1530, bei der trotz der Bela-
gerung der Stadt durch die kaiserlichen Truppen Karls V. der in Florenz
ubliche Brauch fortgefiihrt wurde, zur Zeit des Karnevals auf der Piaz-
za Santa Croce calcio zu spielen. Um die Feinde, die die Stadt vom Gi-
ramonte aus mit Geschiitzen attackierten, zu verhohnen und der grofSt-
moglichen Verachtung preiszugeben, platzierte man einige Trompeter
gut sichtbar und weithin horbar auf den umliegenden Hiuserddchern
des Platzes, um das Festereignis demonstrativ anzukiindigen. Die Ant-
wort der Belagerer liefs nicht lange auf sich warten; ihr wiitender Be-
schuss richtete jedoch keine groferen Schaden an und das Spiel konn-
te ohne Unterbrechungen fortgesetzt werden. In einem zeitgenossischen
Kommentar wurde hierzu spottisch angemerkt: »(...) aber der Ball flog
hoch, wahrend sie (die Kanonade; EB.) niemandem irgendeinen Scha-
den zufuigte.«*°*

Doch die Republik war damit nicht zu retten und noch im selben Jahr
wurde die Macht der Medici, die an der Seite der kaiserlichen Truppen
gegen ihre Heimatstadt Florenz ins Feld gezogen waren, wiederherge-
stellt. Der calcio erhielt dadurch einen neuen Aufschwung, wenngleich
sich die sozialen Vorzeichen verianderten und das Spiel fortan »exklu-
siv den Adligen vorbehalten«** war. Diente das Spiel bis 1530 noch der
Einiibung in die politische Ordnung der nach innen wie aufSen rivalisie-
renden Stadtgesellschaft, so wurde es unter der Herrschaft der Medici,
die erst im 18. Jahrhundert enden sollte, zu einem fiirstlichen Fest mit
entsprechend hofischem Charakter. Doch bevor diese Veranderungen ni-
her in den Blick zu nehmen sind, erscheint es notwendig, wenigstens ei-
nige Hinweise zur Stellung der Renaissancefiirsten sowie des hofischen
Zeremoniells als Ausdruck firstlicher Autoritat und Macht zu geben.

Der Hof zur Zeit der italienischen Renaissance war vor allem be-
stimmt durch politisch einflussreiche Personengruppen, die von einem
bestimmten Ort aus die Geschicke eines Stadtstaates oder einer Region
zu lenken versuchten. Auch wenn die Autoritit der jeweiligen Renais-
sanceherrscher als Machtzentrum in diesem Zusammenhang hervorzu-
heben ist, gab es am Hof ein System gegenseitiger Verpflichtungen und
Abhangigkeiten, die auch die Stellung des Fiirsten in den allgemeinen

207 So die entsprechende Uberschrift von Bredekamp 2006, S. 36.

208 So der Historiograph und Verteidiger der florentinischen Republik Benedet-
to Varchi, zit. nach Bredekamp 2006, S. 48.

209 Bredekamp 2006, S. 14.

241

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

»Konkurrenzkampf um Status- und Prestigechancen«**° einbezog. Die
wechselseitigen Interdependenzen und Rivalititen der Beteiligten lassen
sich eben nicht auf bestimmte Charaktermerkmale einzelner Protagonis-
ten reduzieren, die etwa der Kulturhistoriker Jacob Burckhardt in sei-
nen Beschreibungen der italienischen Stadtrepubliken, Tyrannenstaaten
und Herrscherhduser hervorhebt, um die »geistigen Umrisse einer Kul-
turepoche«*'* zu markieren. Denn so wichtig bestimmte Personen und
Dynastien fiir die Entwicklung politischer Gebilde sein mochten — und
das mediceische Florenz bietet hierfiir ein gutes Beispiel —, so unzweifel-
haft ist auch, dass ihre Praktiken eingebunden waren in soziale Figura-
tionen, die zwar von einzelnen Personen gebildet wurden, ohne jedoch
auf bestimmte Personen festgelegt zu sein.>*

Zur hofischen Figuration wihrend der italienischen Renaissance ge-
horte der gesamte Hofstaat, der »oft Hunderte, manchmal Tausende von
Menschen«**3 umfasste. Aufler den zahlreichen hofischen Dienstleistern
— Koche, Barbiere, Girtner, Pfortner, Arzte, Dienstboten, Singer, Falk-
ner, Kaplane etc. —, umgab sich der Herrscher mit einer mehr oder we-
niger groflen Anzahl von Edelmannern und Edelfrauen, die zum Glanz
des Hofes beitrugen und darum bemiiht waren, ihrerseits von dessen
Glanz zu profitieren. Die Gruppe der adligen Gefolgsleute, die keines-
wegs homogen ausfiel, sondern durch eine stark abgestufte Hierarchie
und Konkurrenz gekennzeichnet war, besetzte Amter mit hohem Status,
die ursprunglich in den Aufgabenbereich der Hofbediensteten fielen, je-
doch insbesondere bei feierlichen Anldssen von den adligen Amtstragern
selbst ausgefiillt wurden. Hierzu zihlten etwa die Aufgaben des Hofmar-
schalls, des Hausvorstandes (major domus) oder des Kimmerers, die
sich in einem weiten Sinne mit den Stallungen, Vorratslagern sowie den
Gemichern und Gewindern beschiftigten und den Vorteil boten, dem
Fiirsten nah zu sein, um seine Aufmerksamkeit zu erringen. Doch umge-

210 Elias 1969, S. 111. Zwar beschiftigt sich Norbert Elias in seiner bereits
1933 erschienenen Habilitationsschrift vornehmlich mit den Konigs- und
Adelshofen des 17. und 18. Jahrhunderts in Frankreich; gleichwohl lassen
sich Aspekte seiner »Figurationsanalyse« auch auf die hier in den Blick ge-
nommene Hofkultur tibertragen, sofern sie »einen strukturierten Zusam-
menhang von Individuen und deren Handlungen der wissenschaftlichen Un-
tersuchung zugianglich machen«. Vgl. ebda., S. 50.

211 Burckhardt 2009, S. 1.

212 »Figurationen haben eine relative Unabhingigkeit von bestimmten einzel-
nen Individuen, aber nicht von Individuen tiberhaupt.« Elias 1969, S. 51.
Der Vorteil dieser relationalen Betrachtungsweise liegt darin, soziale Struk-
turen und Praktiken in ihrem jeweiligen Zusammenhang und nicht etwa als
»zwei getrennte Gegenstinde mit verschiedener Substanz« zu begreifen. Vgl.
ebda., S. 51.

213 Burke 2004, S. 146-147.

242

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FESTIVALISIERUNG

kehrt galt auch, dass »die Herrscher die Gesellschaft des hoheren Adels
suchten, weil sie dessen Geschmicker und Vorlieben teilten und weil sie
diesen Kreis von Hoflingen benotigten, um ihnen hofische >Pracht« (eine
Eigenschaft, derentwegen Fiirsten hiufig gepriesen wurden) zu demons-
trieren und damit ihren Ruhm als Herrscher zu mehren. «*™4

Der Hof war also eher herrschaftlicher Ausdruck einer privilegierten
Adelskultur und keine formelle Institution mit politischen Aufgabenver-
teilungen und festgelegten Zielsetzungen. Selbst wenn vor allem seit dem
15. Jahrhundert zahlreiche neue Regierungsamter geschaffen wurden,
die auf eine Spezialisierung der Regierungsgeschifte schliefSen lassen®*s,
dienten die Stadtpalidste sowie die Villen aufSerhalb der Stadtmauern und
auf dem Land »dem Fiirsten sowohl als schmeichelhafte Spiegelung sei-
ner selbst als auch als Instrument der politischen Propaganda.«**¢ Das
hofische Zeremoniell erfiillte eben diesen Zweck und beschrinkte sich
nicht auf das Palastleben, sondern war insbesondere darauf angelegt,
eine moglichst grofse 6ffentliche Wirkung zu entfalten. »Der Hof er-
schien als Olymp, als Sitz der Gotter.«*'7 Allerdings ist zu bertuicksichti-
gen, dass manche Staatswesen — wie das Haus Savoyen — nicht einmal
einen festen Regierungssitz besafSen. » Der Hof befand sich per definitio-
nem immer dort, wo sich der Fiirst gerade aufhielt — und die Fursten der
Renaissance verweilten im Allgemeinen nicht sehr lange an ein und dem-
selben Ort.«*™® Um also ihre Prasenz und Macht einer moglichst breiten
Offentlichkeit vorfiihren zu kénnen, verbrachten viele europdische Herr-
scher des 15. und 16. Jahrhunderts ihre Zeit mit Reisen.

Dies galt in abgeschwichter Form auch fir die oberitalienischen
Stadtstaaten, fiir die schon wegen ihrer tiberschaubaren Grofse eine ver-
gleichsweise geringere Mobilitit der Herrschenden und ihrer Hofe zu
verzeichnen war. Unstrittig unter den europdischen Herrscherhdusern
war jedoch, dass Macht und Herrschaft der 6ffentlichen Inszenierung
bedurften, zumal eine geregelte Form der Berichterstattung noch nicht
existierte.>” Da der Hof des Fiirsten die politische Offentlichkeit auf sich
konzentrierte und zugleich reprisentierte, dienten die publikumswirksa-
men Feste nicht blofs dem Vergniigen der Teilnehmer, sondern vor allem

214 Burke 2004, S. 149.

215 So trugen etwa gut ausgebildete Kanzlei- und Schatzbeamte dazu bei, die
Regierungsgeschifte verlasslicher zu gestalten. Siehe dazu weiter oben Anm.
44.

216 Law 2004, S. 43.

217 Burke 2004, S. 149.

218 Ebda., S. 145.

219 Folgt man Habermas, so gibt es »eine Presse im strengen Sinne erst, seit-
dem die regelmiafige Berichterstattung offentlich, wiederum: dem Publikum
allgemein zugidnglich wird. Das aber geschieht erst Ende des 17. Jahrhun-
derts.« Habermas 1984, S. 30.

243

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

der Demonstration eigener GrofSe und Starke. Der calcio fiorentino spiel-
te in diesem Zusammenhang eine besondere Rolle, da er in der Traditi-
on der Stadtrepublik verankert war und sich aufgrund seiner Popularitit
leicht in den Dienst hofischer Interessen tiberfithren liefS. Wahrend ande-
re — iibrigens gut dokumentierte — Festformen wie Turniere, Prozessio-
nen, Reitervorfithrungen, Maskenspiele und Ballettauffiihrungen®*° immer
mehr zum gehobenen Ausdruck hofischer Gesinnung aufriickten und die
Unterschiede zum gemeinen Volk (popolo) durch aufwendige Gestaltun-
gen und kiinstliche Verhaltensformen betonten, entsprach die raue Asthe-
tik des calcio stirker dem allgemeinen Geschmack der Zuschauer. Auch
wenn das Spiel nach Auflosung der Republik in ein exklusives Fest ver-
wandelt wurde, an dem Nichtadlige nur noch als Zuschauer teilnehmen
konnten, blieb das Volk in dieser Rolle auf den Plitzen und Gassen weiter-
hin gegenwirtig und zumindest indirekt beteiligt. Die Reprisentation des
Hofes war zu dieser Zeit noch immer auf eine stidtische Umgebung an-
gewiesen, vor der sie sich entfaltete. Dagegen zogen sich Turnier, Tanz und
Theater allmihlich aus der Offentlichkeit zuriick und verschwanden spa-
testens im 17. Jahrhundert hinter den Mauern der Paliste und Schlosser.
Wihrend sich beim calcio die aristokratische »Gesellschaft« einer breiten
Offentlichkeit prisentierte, blieb die hofische Herrenschicht bei den auf
besondere Etikette abzielenden und um Distinktion bemiihten barocken
Festformen unter sich. Nicht zuletzt aufgrund seiner republikanischen Tra-
dition kann der calcio als ein frither Vorlaufer biirgerlicher Offentlichkeit
gesehen werden, deren Genese sich exemplarisch bis ins 13. Jahrhundert
zurtickzuverfolgen lisst.>*" Es wire allerdings naiv und falsch, wiirde man
eine gerade Linie der Entwicklung unterstellen, die auf heutige Demokra-
tie- und Rechtsstaatsauffassungen tibertragbar wire.>**

220 Vgl. dazu die Ubersicht iiber die wichtigsten Feste in der Zeit von 1494 bis
1641 bei Strong 1991, S. 300-303. Fir Bredekamp besaf§ der calcio eine
»nicht zu besdnftigende Vitalitit«, die sich deutlich von anderen Festformen
»wie dem Ballett, der Kavalkade, dem Turnier und der Prozession« unter-
schied. »Gegeniiber diesen so gut erforschten wie sterbenslangweiligen Er-
eignissen blieb im Calcio der Zwist zwischen der populdren Herkunft und
der hofischen Indienstnahme lebendig. « Bredekamp 2006, S. 9.

221 So bei Habermas 1984, S. 28—41. Zur Bedeutung der florentinischen Renais-
sancegesellschaft vgl. ebda., S. 28. Der Autor beschiftigt sich dort allerdings
weniger mit Festen und Spielen, sondern mit den frithkapitalistischen Vor-
aussetzungen einer sich erst spiter herausbildenden publizistisch bestimm-
ten Offentlichkeit.

222 Siehe dazu weiter oben Anm. 188. Hier kann nur angedeutet werden, dass
fiir das Verstandnis der Entwicklung des Verhiltnisses von 6ffentlicher und
privater Sphire beziehungsweise — weiter gefasst — von Staat und Gesell-
schaft, die Festkulturen der Renaissance sowie des Barock nicht zu vernach-
lassigen sind. Vgl. ausfiihrlicher dazu Verspohl 1976, S. 100-114.

244

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FESTIVALISIERUNG

Der calcio als Schauzeremoniell des Hofes wurde auf zwei Arten
ausgerichtet, die sich vor allem nach dem jeweiligen Aufwand der 6f-
fentlichen Darstellung voneinander unterschieden. Beim so genannten
»Gala-Calcio« (calcio a livera), der anlisslich besonderer Festereignis-
se wie Staatsbesuche, Hochzeiten oder Jahrestage veranstaltet wurde,
trugen die Akteure kunstvoll und farbenprichtig gestaltete Spielklei-
dungen, die nicht nur kostbar waren, sondern auch die Identifikation
der Zuschauer mit »ihrer Mannschaft« — »die Roten«, »die Giildenen«
— erhohen sollten. Die Spielorte wurden mit an den Seiten angebrach-
ten Logen versehen, von denen aus die hohergestellten Gaste einen be-
sonderen Blick Giber das Spielgeschehen gewannen und zugleich vom
gemeinen Volk getrennt waren. Beim »gewohnlichen Calcio« (calcio
diviso), der traditionell wihrend des Karnevals gespielt wurde, ver-
zichtete man auf besondere Zuschauerplitze. Am Rand des Spielfel-
des wurden einfache Holzbarrieren aufgestellt, mittels derer die Zu-
schauer vom Spielgeschehen ferngehalten wurden. Doch auch wenn
der calcio diviso mit geringerem Aufwand inszeniert wurde, blieb das
Rahmenprogramm bei dieser Variante ahnlich umfangreich wie beim
calcio a livera.*

Ein wichtiger Teil der Inszenierung war die Eingangszeremonie. Nach-
dem die Zuschauer durch Trommler und Trompeter zusammengerufen
worden waren, zogen die Mannschaften und ihr Gefolge auf das Spiel-
feld. AufSer den 54 Spielern der beiden Mannschaften gehorten zum Auf-
gebot die maestri di campo, die Musikanten, Fahnentrager, Pagen sowie
weitere Adjudanten, die in prunkvoll angeordneten Reihen den Platz
betraten. Geradezu »lehrbuchhaft« wird diese Eingangszeremonie als
eigenstindiger Bestandteil des calcio in einer Radierung von Giuseppe
Zocchi aus dem Jahr 1739 wiedergegeben:

»Hinter den Trompeten und Trommlern kommen paarweise die Stiir-
mer, wobei die jiingsten zuerst auftreten und im Schachbrettmuster je-
weils nach dem Paar der einen Mannschaft das der anderen folgt. Hin-
ter den flinfzehn Stiirmerpaaren treten weitere Trommler auf, die den
Fahnentriagern voranschreiten. Diese werden von den Zerstorern und
den Laufern gefolgt, von denen der beste Spieler den Ball trigt, und

223 Ein weiterer Unterschied bestand darin, dass beim clacio a livera »die Mann-
schaften nicht spontan auf dem Spielfeld gebildet, sondern von einigen der
besten Spieler in den Paldsten der Nobili zusammengestellt wurden.« Bre-
dekamp 2006, S. 27. Besondere Funktionen auf dem Platz iibernahmen
der » Gesamtleiter « beziehungsweise » Oberaufseher« des Spiels (provedito-
re), die »Spielfithrer« der Mannschaften (maestri di campo), die nicht sel-
ber mitspielten, jedoch bei Streitigkeiten vermitteln konnten, sowie sechs
Schiedsrichter (giudicatore), die auSerhalb des Spielfeldes von einer erhoh-
ten Tribiine aus das Spielgeschehen tiberwachten und auftretende Streitfra-
gen entscheiden mussten.

245

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

schliefSlich kommen die Verteidiger an letzter Stelle. Der Zug bewegt
sich iiber den Platz, um dann vor den Schiedsrichtern zu enden, denen
die Fahnen tibergeben werden. «**+

Beim calcio a livera kam es dartber hinaus zu Ehrbezeugungen gegen-
uber den gehobenen Gisten, indem die riesigen Banner der Mannschaf-
ten vor der Loge zu Boden gesenkt wurden. Neben den Mannschaften
und ihren zahlreichen Begleitern wurde die Zurschaustellung (mostra)
bei feierlichen Anldssen zusitzlich durch den Einzug allegorischer Figu-
ren aufgewertet, die in kleinen Gruppen auftraten, um dem Geschehen
auf dem Platz einen wiirdevollen Rahmen zu verleihen. In effektvoller In-
szenierung zeigen bildliche Darstellungen des Aufmarsches etwa die ro-
mische Gottin Juno, begleitet von einer Schar weiblicher Figuren, die mit
ausladenden Gewindern bekleidet sind. Wiedergegeben werden dariiber
hinaus Flora, die Gottin der Fruchtbarkeit sowie Minerva, begleitet von
vier lanzentragenden Amazonen. Andere Figuren stellen die Genien, Ero-
ten, Hymen und Grazien dar, die von sechs Tugenden begleitet werden.
»Im Zentrum dieser Ikonographie werden Wehrhaftigkeit und Frucht-
barkeit der Ehe auf der weiblichen sowie Voluptas und Tugenden auf der
mannlichen Seite (...) als gottlich-mythologisches Theater aufgefiihrt. «>*5

Die Einbeziehung allegorischer Figuren im Rahmen hofischer Festlich-
keiten war keineswegs ungewohnlich, ging es doch darum, die Zuschau-
er mit Macht, Pracht und kunstlerischem Geschmack zu beeindrucken.
Gelehrte im Dienste der Fiirsten entwarfen legendire Schauspiele »von
sich iberschlagender Gelehrsamkeit«**¢, wobei sich die Frage stellt, wes-
halb gerade die Auffithrung paganer Mythen geeignet erschien, um all-
gemeine Bewunderung hervorzurufen. Die Wiederbelebung mythischer
Figuren und allegorischer Gestalten ist vor allem darauf zuriickzufihren,
dass die Anhdnger des romischen und griechischen Altertums die heid-
nischen Mysterien und Philosophien jener Zeit als Vorlaufer christlicher
Wahrheit und Offenbarung ansahen. Petrarca ist hierfur ein gutes Bei-
spiel, der sich als abenteuerlicher Entdecker der dufseren — der Berge, der
Bibliotheken, der Ruinen — wie auch der inneren Welt seiner Sehnsiichte
verstand und dabei versuchte, die verlorene Vergangenheit wieder zum
Leben zu erwecken. Zwar waren die paganen Traditionen auch im Mit-
telalter bekannt; in der Renaissance wurden jedoch die alten Texte mit
neuem Eifer gelesen, da man hoffte, auf verborgene Wahrheiten zu sto-
Ben, die der christlichen Offenbarung vorausgingen.

224 Bredekamp 2006, S. 25—26. Zur Radierung Zocchis vgl. die entsprechende
Abbildung ebda., S. 29.

225 Bredekamp 2006, S. 33. Zu den entsprechen Abbildungen vgl. ebda., S. 31—
32. Zur Bedeutung der Allegorien und Mysterien bei den Festen vgl. Burck-
hardt 2009, S. 324-331.

226 Vgl. Strong 1991, S. 50.

246

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FESTIVALISIERUNG

»Durch die Akzeptanz einer heidnischen Theologie, die von Zoroaster
tiber Hermes Trismegistus an Orpheus, Pythagoras und Plato tiberlie-
fert wurde, war es dem Menschen der Renaissance moglich, das gesam-
te Erbe der klassischen Mythologie und Geschichte fur sich zu verein-
nahmen. «**7

Die Bildsymbolik, die in den Festauffithrungen und Zeremonien kunst-
voll bedient wurde, war mit dem Anspruch verbunden, die abstrakten
Ideen in ihrer ganzen Bedeutung vor allem sinnlich zu erschliefSen, wo-
gegen ihre einseitig begriffliche Erfassung ihr Wesen verfehlen wiirde.>*
Daher erschien es nur konsequent, »Lust« und »Stirke« sowie »Mut«
und »Kampfbereitschaft« im Rahmen offentlicher Feste einem breiten
Publikum asthetisch-anschaulich zu prasentieren. Die personifizierten
Gotter und verkorperten Tugenden verhiefSen den Zuschauern eine sinn-
lich-spurbare Teilhabe an der dargestellten GrofSe, so dass sich der Ein-
zelne zugleich als Teil der Inszenierung empfinden konnte. Die gottlich-
mythologische Inszenierung verfehlte ihre Wirkung nicht:

»Die auf der fiktiven Anhohe postierten Zuschauer wie auch die auf
den Tribiinen und in und auf den umliegenden Hiusern befindlichen
Schlachtenbummler umgeben das Areal des Spielfeldes mit jener In-
brunst, die von den Theaterszenen Callots her bekannt sind, und der
Calcio-Aufzug wird zum eigenen Akteur auf der Bithne des Spielfel-
des.«*»

Im Zuge der Ausweitung des festlichen Rahmenprogramms war das
Spiel ab der zweiten Halfte des 16. Jahrhunderts zu einer beliebten Re-
prasentationsform des Adels geworden, dessen Vertreter sich gerne mit
der Aura antiker Pracht und Grofle schmuckten. Zwar gibt es verein-
zelte Hinweise auf Storungen der zeremoniellen Abldufe sowie auf Zu-
schauerausschreitungen®:°, jedoch trat das Spiel zunehmend hofisch-dis-
zipliniert anstatt burgerlich-ungezahmt in Erscheinung. Selbst wenn die
Aktionen auf dem Spielfeld weiterhin kraftvoll und ungestiim ausfielen,
beschrinkten sich die vitalen Ausdrucksformen auf das Spielgeschehen
selber. Die dufSeren Rahmenbedingungen hingegen dhnelten sich immer
starker den Formen barocker Prachtentfaltung an. Das Spiel als zentra-
ler Festbestandteil wurde nicht mehr nur begleitet von aufwendig gestal-
teten Prozessionen und Eingangszeremonien, sondern auch von abendli-
chen Banketten fiir geladene Giste, die auf diese Weise in den feierlichen
Rahmen eingebunden wurden.

227 Ebda., S. 42.

228 Siehe dazu weiter oben Anm. 50.

229 Bredekamp 2006, S. 34. Zu der hier beschriebenen Szenerie vgl. ebda. die
entsprechende Abbildung auf S. 30.

230 So etwa im Jahr 1608, worauthin ein verschirftes Gesetz zur Aufrechterhal-
tung der Spielordnung erlassen wurde. Vgl. ebda., S. 55.

247

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

Den Spielern, die bereits auf dem Spielfeld von ihren Helfern unter-
stitzt und verpflegt wurden, jedoch im Unterschied zu den Zuschau-
ern im Wettkampf selbst sich bewihren mussten, wurde innerhalb des
hofischen Spektakels eine besondere Wertschitzung entgegengebracht.
SchlieBSlich galt der calcio als eine gute Ubungspraxis fiir die Heraus-
bildung herrschaftlicher Tugenden und Fahigkeiten, die neben geistigen
und kiinstlerischen Kenntnissen insbesondere auch korperliche Eigen-
schaften betrafen. So berichtet Jacob Burckhardt etwa tiber den »wahr-
haft Allseitigen« Leon Battista Alberti, der unter anderem als Schrift-
steller, Mathematiker, Kunst- und Architekturtheoretiker in Erscheinung
getreten ist und als leuchtendes Vorbild fir das Streben nach Vollendung
der Persénlichkeit angesehen wurde. Uber diesen humanistischen Haupt-
darsteller des 15. Jahrhunderts heifSt es:

»In allem, was Lob bringt, war Leon Battista von Kindheit an der Erste.
Von seinen allseitigen Leibestibungen und Turnktinsten (sic!) wird Un-
glaubliches berichtet: wie er mit geschlossenen Fiffen den Leuten tiber
die Schulter hinwegsprang, wie er im Dom ein Goldstiick emporwarf,
bis man es oben an den fernen Gewolben anklingen horte, wie die wil-
desten Pferde unter ihm schauderten und zitterten — denn in drei Din-
gen wollte er den Menschen untadelhaft erscheinen: im Gehen, im Rei-
ten und im Reden. «*3*

Es folgt eine mehrseitige Aufzahlung weiterer Interessengebiete und Ruh-
mestaten. Fur den hier verfolgten Zusammenhang ist jedoch vor allem
wichtig, dass fiir den umfassend gebildeten hofischen Edelmann (corte-
giano) die Schulung des Charakters von der Schulung des Korpers nicht
zu trennen war. »Seine Glieder sollen also wohl und ebenmifig gebildet
sein, und er soll neben Geschmeidigkeit Kraft und Gewandtheit besit-
zen, um alle korperlichen Fertigkeiten ausuiben zu konnen, die in einer
Beziehung zur Kriegskunst stehen.«*3* Der calcio erschien hierfiir in be-
sonderer Weise geeignet, da hier die grofSe Geschicklichkeit erfordernden
Bewegungen verkniipft waren mit einer natiirlichen Unerschrockenheit
sowie strategischem Geschick, die auch der militarischen Ertiichtigung
zugute kamen. Auch wenn sich anhand des vorliegenden Quellenmateri-
als nicht rekonstruieren lisst, ob einzelne Spielerpositionen fiir die Aus-
fithrung bestimmter Spieltaktiken mafSgeblich waren oder ob alle Spie-
ler gleichberechtigt auf dem Feld agierten, spricht doch einiges dafiir,
dass bestimmte Spielztige absichtsvoll angelegt waren und planvoll aus-
gefiihrt wurden, um die gegnerischen Reihen tiberwinden zu konnen. Da

231 Burckhardt 2009, S. 113.

232 So Castiglione im Idealbild des Hofmanns als dem universal gebildeten
Menschen der Renaissance, der als gentiluomo zum gesellschaftlichen Leit-
bild des honnéte homme beziehungsweise des gentleman der nachfolgenden
Jahrhunderte werden sollte. Vgl. Castiglione 1996, S. 33.

248

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FESTIVALISIERUNG

zudem einzelne Spieler, dhnlich wie heute, iiber besondere Bewegungs-
fertigkeiten und Durchsetzungskrifte verfiigt haben mochten, ist davon
auszugehen, dass diesen Zentralfiguren eine besondere Verantwortung
tibertragen wurde. Hierfiir bedurfte es keiner ausdriicklichen Vereinba-
rungen, sondern es ergab sich vermutlich aus der jeweiligen Spielpra-
xis selber. In jedem Fall war das Fufsballfeld »ein besonders sinnfilliges
Exerzierfeld« fiir die Schulung hoéfischer Tugenden, die »hier vor einer
grofSen Zeugenschaft auszuweisen waren«233,

Anders jedoch als bei den ritterlichen Ubungen und Spielen, die zum
reguldren Ausbildungskanon des Hofmanns gehorten, ging es auf dem
Fufsballfeld vergleichsweise hart zu. Wahrend beim Fechten, Reiten, Ja-
gen und Tanzen vornehme Verhaltensmaf$stibe penibel einzutiben und
einzuhalten waren, damit der Hofling als wiirdiger Reprasentant seines
Standes in Erscheinung treten konnte, waren die Spielpraktiken im cal-
cio weniger streng reglementiert. StofSe in den Riicken oder Angriffe von
der Seite, die sich kaum vermeiden liefSen, zahlten ebenso zum norma-
len Spielablauf wie die daraus resultierenden Verletzungen an Haupt und
Gliedern der hiervon betroffenen Spieler. Im Unterscheid zu volkstimli-
chen Leibesiibungen und Fuf$ballspielen4, die nahezu ohne Verhaltens-
einschrankungen und mit vollem Korpereinsatz praktiziert wurden, han-
delte es sich beim calcio gleichwohl um ein geregeltes Spiel, das von den
Spielern — trotz aller Harte — MafSigung und Selbstbeherrschung verlangte.
Der bereits zuvor erwihnte Verfasser der ersten umfassenden Darlegung
des calcio*ss, Giovanni de Bardi, der am Hofe der Medici tatig war und
als ruhmreicher Soldat zwischen seinen Feldzugen noch Zeit fand, geleh-
rige Abhandlungen, Gedichte und Theaterstiicke zu verfassen, schrieb den
Spielern ausdriicklich ins Stammbuch, dass sie ihren Zorn unter allen Um-
stinden im Zaum halten und korperliche Schmerzen ertragen miissten:

»Und von jenen (Edelleuten, EB.) soll niemandem der Zorn hochsteigen,
noch soll er sich entwiirdigen, von der Priigelei zu stark aufgewiihlt zu
sein; vielmehr sollte er sein Gemiit abkiithlen. Es geniigt, die ungebiihr-
liche Quittung des gezeigten Zorns erhalten zu haben, denn der starke
Mensch nimmt jene Schlige, die den Korper blau machen, nicht schwer,
sondern nur jene Dinge, die etwaigen Schaden im Geist besiegeln. (...)

233 Vgl. Bredekamp 2006, S. 92. Der Autor spricht in diesem Zusammenhang
sogar von einem »scheinmilitarischen Spektakel«, das »mit seinem rituellen
Zeremoniell zugleich eine Festform war, die auch eine kiinstlerische Kom-
ponente besaf§ und dem Theater Konkurrenz zu machen vermochte«. Vgl.
ebda., S. 92—-93. Am Rande sei erwihnt, dass in England das Fufsballspiel bis
ins 19. Jahrhundert hinein als antiaristokratisch galt und nicht, wie in Italien,
in das hofische Festwesen integriert wurde. Vgl. dazu Magoun 1938, S. 22.

234 Siehe dazu weiter oben Anm. 199.

235 Zu dieser im Jahr 1580 erschienenen Abhandlung siehe weiter oben Anm.
200.

249

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

Dies ist besonders beim Calcio gefragt, denn ohne diesen (inneren) Frie-
den wire es nicht ein gefilliger Wettstreit zwischen Edelleuten, sondern
eine tolle Rauferei verriickter Tiere, und wer sich so verhielte, wiirde bei
allen Adligen in der Stadt als ehrlos erachtet. «*3¢

Wautanfille aufgrund korperlicher Schlige und Verletzungen, so lasst sich
diesem Zitat entnehmen, gehorten also durchaus zum Spiel. Es galt je-
doch, Angriffe auf die eigene Unversehrtheit innerlich zu kontern, indem
sie nicht mit gleichen Mitteln, sondern moglichst mit einer zur Schau ge-
stellten Lassigkeit (sprezzatura) gekontert wurden. Im Unterschied zum
ungefilligen Betragen schlichter Gemiiter zeichnete sich der adlige cal-
ciatori dadurch aus, dass er sich »im Griff« hatte, sofern es ihm gelang,
Zornaufwallungen und Aggressionen nicht nach aufsen und gegen an-
dere zu richten. Je schwerer die Befolgung dieser Forderung war, desto
wirdiger erschien das hieran gekniipfte Verdienst. Die Harte des Spiels
war somit zweifach gegeben, ebenso in den korperlichen Aktionen wie
auch in den geforderten Reaktionsweisen der Spieler. Wahrend die dufSe-
ren Spielabliaufe durch den Oberaufseher und seine Schiedsrichter kon-
trolliert wurden, gab es keinen proveditore fiir die standesgemafSe Selbst-
beherrschung der einzelnen Akteure. Diese Aufgabe musste von jedem
Spielteilnehmer selbst bewaltigt werden, und an der Art, wie er spielte —
den Ball fihrte, Angriffe setzte und parierte, Anstrengungen und Schmer-
zen ertrug, einen kithlen Kopf bewahrte etc. — liefs sich ablesen, wie wiir-
dig und edelmiitig er tatsachlich war. Lief$ er sich dagegen hinreifsen und
zahlte er mit gleich Munze zurtck, wenn er uberhart angegriffen oder
beleidigt wurde, dann galt er bald als ehrlos und wurde nicht mehr be-
rucksichtigt. Nur der Edelmann wusste sich im friedlichen Wettstreit zu
beherrschen und als Kunstwerk seiner selbst in Szene zu setzen.

Auf der anderen Seite bot das auf diese Weise selbstgeregelte Spiel,
das sich deutlich von den wilden Raufereien des volkstimlichen Fuf3-
ballspiels auf den britischen Inseln*” unterschied, auch eine Moglich-
keit, »die Menschen >von den schwierigsten Affekten (zu; EB.) befrei-
en«® und sie von ihrer Schwermut abzulenken. Angesichts der Trauer
uber den Verlust eines verbindlichen Bezugspunktes fiir die Deutung
der Welt, die im christlichen Glauben des Mittelalters noch fest veran-
kert war, bot das Spiel die Moglichkeit einer neuen Bedeutungsstiftung

236 Bardi, zit. nach Bredekamp 2006, S. 125.

237 Vgl. anschaulich dazu die heute noch zu Beginn der Fastenzeit in Derbyshire
und auf den Orkney-Inseln praktizierte Tradition des Shrovetide-FufSballs,
der in seiner historischen Entwicklung dargestellt ist bei Marples 1954.

238 So Bredekamp unter Bezugnahme auf Giorgio Coresio, der im Jahr 1611
eine kulturtheoretische Abhandlung des antiken harpastum und des calcio
fiorentino in griechischer und lateinischer Sprache verfasst hatte. Brede-
kamp 2006, S. 126.

250

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FESTIVALISIERUNG

als gleichsam profane Kompensation des Referenzverlustes. Innerhalb
der Grenzen des Spiels konnten sich die Akteure erproben und darstel-
len, ohne durch eine hohere gottliche oder fiirstliche Macht gebunden
zu sein. War das theologische und politische Denken im Mittelalter noch
streng daran gebunden, dass die stindische Gliederung der Gesellschaft
einer von Gott gewollten Ordnung entsprach, bei der jeder einzelne sei-
nen natiirlichen Platz im Weltbau einnahm — »wie die himmlischen Thro-
ne und Michte der Engelhierarchie«* — so lockerten sich diese Grenzen
wihrend des Spiels. Zwar blieb man unter seinesgleichen, jedoch war
es moglich, sich durch besonders kraftvolle oder virtuose Spielaktionen
von seinen Mit- und Gegenspielern abzugrenzen. Ein hoher Grad von
Aufmerksamkeit war den Spielern gewiss, wenn man bedenkt, dass etwa
im 16. und 17. Jahrhundert anlasslich von Hochzeitsfesten der Familie
Medici bereits zwischen zwanzig- und vierzigtausend Zuschauer bei den
Spielen anwesend waren.>+ Ahnlich wie Dichter, Heerfiihrer, Fechtmeis-
ter und andere Zelebritdten »eine neue Art von Geltung nach aufSen«*#+
fur sich beanspruchten, waren auch die calciatori um ihren guten Ruf
bemiiht. In ihrem Ehrgeiz standen sie den anderen Beriihmtheiten ihrer
Zeit kaum nach — auch wenn fir den calcio fiorentino kein Fall iiber-
liefert ist, »der an die Vergotterung streifte«*+*. Der personlich errunge-
ne Ruhm im Spiel trug freilich dazu bei, die feinen Unterschiede auf der
Bithne der Selbstdarstellung zum eigenen Vorteil zu betonen. Gerade am
Hof, wo Neid, Verleumdung, Schmeichelei und jegliche Art von Betrug
gediehen, erschien es unerldsslich, sich gegeniiber Konkurrenten in ein
moglichst gutes Licht zu stellen.

Fiir die weniger herausstechenden Spieler und Festteilnehmer bot der
calcio immerhin die Moglichkeit der Entlastung und Zerstreuung. Auch
wenn sicherlich nicht alle Florentiner von barocker Melancholie betrof-
fen waren, trug der calcio in den meisten Fillen dennoch zur allgemeinen
»Gemiitserhellung«># bei. Die Zuschauer und Spieler nahmen bereitwil-
lig am Festgeschehen teil, das eine unterhaltsame Abwechslung gegen-
iiber den Ublichkeiten des Alltags versprach. Das Rahmenprogramm
wurde, je nach Anlass, immer aufwendiger gestaltet, wobei gerade die
Familien biirgerlicher Herkunft — wie die Medici in Florenz, die Benti-
voglio in Bologna oder die Baglioni in Perugia — ihren erworbenen Sta-
tus dadurch aufzuwerten versuchten, dass sie ihre verschwenderische

239 Vgl. dazu Huizinga 2006, S. 75.

240 Vgl. Bredekamp 2006, S. 192 und S. 207.

241 So die Charakterisierung des »modernen Ruhms« bei Burckhardt 2009, S.
115,

242 Vgl. ebda., S. 117. Laut Burckhardt ist Gibrigens Petrarca ein gutes Bei-
spiel firr »den neuen, frither nur fiir Helden und Heilige vorhandenen Weih-
rauch«. Ebda.

243 Vgl. Bredekamp 2006, S. 126.

251

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

GrofSzugigkeit bereitwillig zur Schau stellten. Anlasslich der Hochzeit
des GrofSherzogs Ferdinando mit Christine von Lothringen im Jahr 1589
berichtet Ainolfo de Bardi von einer Speisung der Spieler vor den Au-
gen der Zuschauer:

»Und nach dem Calcio wurden von Pagen des GrofSherzogs auf drei Ta-
feln Zuckerfriichte und andere hochst delikate Backwaren sowie kost-
bare Weine herbeigetragen (...). So grofl war der Uberfluss, dass man sie
auf die so zahlreichen Tribiinen warf, mit einer grofSen Fiille von ver-
schiedenen und kostbaren Weinen, alle weifs, in Silberflaschen befordert,
und die Fulle war so grofS, dass sie jedermann bewunderte.<«>#4

Diese Art der » Luxuspropaganda«*#+ trug nicht nur zur Gemeinschafts-
bildung bei, sondern war zugleich eine wirksame Demonstration der
Macht des furstlichen Souverans. Im Rahmen der Politik der Machter-
weiterung spielte die Kunst der Feste eine wichtige Rolle. Dies lisst sich
unter anderem daran ablesen, dass vor allem seit dem 16. Jahrhundert
ausfithrliche Berichte und bildliche Darstellungen hofischer Feste in Auf-
trag gegeben wurden, die das subtile Wechselspiel von Macht und Kunst
in mitunter aufwendig gestalteten Folianten veranschaulichten, um auch
Auflenstehende beeindrucken zu konnen: »Es ging um die Macht des
Fiirsten, Kunst zu schaffen, und gleichzeitig um diese Kunst als direkten
Spiegel seiner Erhabenheit, Grof$zugigkeit und seines Geschmacks — und
damit seines Rechts auf Herrschaft.«*46 Die immer aufwendigere Insze-
nierung des clacio fiorentino, zu dessen Hohepunkt die Eingangsprozes-
sion sowie das abschliefSende Festbankett gehorten, lief§ die Bevolkerung
nur noch als Zuschauer und Almosenempfinger teilhaben, wihrend die
nobili als Akteure des Spiels sowie beim abendlichen Bankett unter sich
blieben. Fiir dieses » Doppelspiel von sozialer Abschottung und Gemein-
schaftsstiftung«*+7 finden sich bereits Beispiele in der griechischen und
romischen Antike. Die Sicherung und Ausweitung der Herrschaft durch
demonstrative Wohltatigkeit erfolgte schon damals entweder freiwillig,
etwa bei Ubernahme eines 6ffentlichen Amtes, oder aufgrund festgeleg-
ter Verpflichtungen. Als euergetes**® galt derjenige, der seinen Reichtum

244 Bardi, zit. nach Bredekamp 2006, S. 109.

245 Brdekamp 2006, S. 110. Ahnlich wie in der heiligen Messe Brot und Wein
geteilt werden, dient der gemeinsame Verzehr kostlicher Speisen der offent-
lichen Beglaubigung gesellschaftlicher Zusammengehorigkeit.

246 Strong 1991, S. 244.

247 So Bredekamp 2006, S. 111.

248 Folgt man Paul Veyne, so handelte es sich beim Euergetismus um eine Form
des politischen Handelns, das mit dem Wandel von der demokratischen Ver-
fassung der klassisch-griechischen Zeit zur Honoratiorenherrschaft wih-
rend des Hellenismus und der romischen Kaiserzeit entstand. »Der Euerge-
tismus bedeutet also, dass die Entscheidungen tiber bestimmte o6ffentliche

252

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FESTIVALISIERUNG

verwendete, um offentliche BaumafSnahmen oder Vergniigungen zu fi-
nanzieren, die der Allgemeinheit zugutekamen. Die Gonner verfolgten
freilich nicht in erster Linie selbstlose Interessen und ihre Hauptabsicht
lag auch nicht darin, durch 6ffentliche Spiele die Offentlichkeit zu ent-
politisieren — wie Juvenals bertihmtes Wort von panem et circensis nahe-
legt.># Zwar festigten die Mitglieder der hoheren Stinde ihre politische
Fiihrungsrolle gegentiber dem Volk durch ihre Wohltaten, doch ging es
nicht darum, die eigene Vorrangstellung zu erkaufen. Der Euergetismus
wurde vielmehr als soziale Geste ihrer natiirlichen Uberlegenheit ver-
standen. Um die sozialen Unterschiede zu wahren und die politischen
Verhiltnisse zu starken, verpflichteten sich die Honoratioren nicht zu
ostentativem Konsum, sondern zu ostentativem Mizenatentum. Hierbei
standen die unterschiedlichen Wohltater durchaus in Konkurrenz zuein-
ander und uberboten sich in ihrer Grofsziigigkeit, die es erst ermoglichte,
soziale Anerkennung und Distanz zu wahren. Das Volk, das die kollek-
tiven Gaben bereitwillig annahm, bekraftigte damit zugleich die sozia-
le Uberlegenheit und politische Fithrungsrolle der Nobilitit, die »immer
raffiniertere, unvorstellbarere Formen von Grof§ztgigkeit«*5° ersann.
Man kann mit Paul Veyne in diesem Zusammenhang durchaus von
einer Form der »sanften Gewalt« beziehungsweise einem »versteckten
oder latenten Klassenkampf«*s* sprechen. Fiir das hier verfolgte Anlie-
gen ist vor allem wichtig, dass die Festivalisierung des offentlichen Le-
bens auf der Grundlage der Entscheidungs- und Verfigungsgewalt von
einzelnen Mitgliedern einer bevorzugten Klasse erfolgte, die aufgrund ih-
rer Wohltaten eine quasi natiirliche Superioritit fiir sich beanspruchten.
Die gewihrten Zuwendungen und Giiter dienten insbesondere der eige-
nen Privilegierung. Dieses Modell konnte solange auf Zustimmung zih-
len, wie Aufgaben der offentlichen Forderung und Fiirsorge noch nicht
von staatlichen Institutionen wahrgenommen werden konnten, da die-
se noch nicht existierten. Beim calcio und dhnlichen 6ffentlichen Fest-
lichkeiten inszenierten die Fiirsten und Maizene ihre Souveranitit, wo-
bei freilich das zuschauende Volk von diesem Spektakel noch nicht ganz
ausgeschlossen war, wie spater im ancien régime, in dem die reprisenta-
tive Offentlichkeit nahezu auf das abgeschirmte Hofleben eingeschrankt
war.>* Beim hofischen calcio fiorentino war es daher umso wichtiger,

Giiter, welche Mizene finanzieren, von diesen selbst getroffen werden und
der Souverinitit des Staates entzogen werden.« Veyne 1994, S. 25.

249 »(...) denn das Volk, welches frither Oberbefehl und Fasces verlieh, Legio-
nen, kurz alles, jetzt aber halt es sich zuriick und wiinscht nur dngstlich zwei
Dinge: Brot und Spiele«. Tuvenalis, Satiren, S. 214 (Satura X, 77-81).

250 Vgl. Veyne 1994, S. 23.

251 Vgl. ebda.

252 Als extremes Beispiel gelten die Reprisentationsformen des franzosi-
schen Konigs Ludwig XIV., der seine adlige Entourage, Minister und

253

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

dass die vom Spielgeschehen selbst ausgeschlossenen Zuschauer den fest-
lichen Reprisentationsraum des Adels nicht beeintrichtigten und ihre
passive Rolle bereitwillig annahmen. Leider gibt es kaum Zeugnisse da-
ritber, wie der Ubergang vom republikanischen zum héfischen calcio ge-
lang, durch den die Stadtbewohner von Akteuren zu Nebendarstellern
wurden. Allerdings finden sich schon bald Berichte iiber Storungen und
Zwangsmafinahmen, aus denen deutlich wird, dass Zuwiderhandlun-
gen gegen die strenge Ordnung des Zeremoniells durchaus vorkamen.
Ob diese Verstofle bewusst herbeigefithrt wurden oder aber einem tiber-
groflen Interesse auf engem Raum geschuldet waren, lasst sich nicht
eindeutig rekonstruieren. Es spricht jedoch einiges dafiir anzunehmen,
dass »in der Storung ein politischer Anspruch mitschwang«253. Ange-
sichts der getroffenen OrdnungsmafSnahmen und Strafandrohungen ist
davon auszugehen, dass der Grat des Spiels als Form der Reprasentati-
on einerseits oder als Anlass fiir Rebellion andererseits denkbar schmal
war, wie tibrigens auch frithere Beispiele aus der Antike zeigen.>s* In je-
dem Fall wurden gegen Storer und Aufrithrer harte Sanktionen ausge-
sprochen, wie etwa gegen jenen Polizeikorporal, der im Jahr 1707 wih-
rend eines Spiels einen Ruhestorer schon auf dem Platz verhaften wollte
und dadurch eine noch grofsere Unruhe ausloste, woraufhin der Ord-
nungshiiter gleich am selben Tag vor dem Brunnen von Santa Croce auf
die Streckfolter gespannt werden sollte.>ss Auch wenn der arme Ord-
nungshiiter schliefSlich begnadigt und »nur« seines Dienstes enthoben
wurde, zeigt diese Begebenheit, dass der Adel keine Beeintrachtigungen
des festlichen Rahmens duldete. Die Selbstinszenierung der nobilis war
inzwischen so wichtig und ernst geworden, dass dem Volk ein Wechsel
seiner blof$ zuschauenden Rolle verwehrt blieb. Eignete sich der calcio
fiorentino bereits zur Zeit der Republik zur »Entlastung«25¢ der politi-

Staatssekretire in seinem Schlafgemach empfing, wihrend er sich ankleide-
te oder frithstiickte. Der Schlafraum bildete nicht nur die riumliche Mitte
des Hofes in Versailles, sondern zugleich das Herrschaftszentrum des Ko-
nigreichs. Durch diese raffinierte Form der Inszenierung war die politische
Offentlichkeit vollstindig und fiir alle Beteiligten erkennbar auf die Person
des Konigs konzentriert. Vgl. ausfiihrlicher dazu Elias 1969, S. 141-146.

253 Bredekamp 2006, S. 120.

254 »Die aus politischer Entmiindigung und sozialer Unterdriickung resultieren-
de Anstauung der Aggressionen endete in der Antike nicht immer nur in tu-
multuarischen Ausbriichen der Masse. Haufig genug konnten die Klassenge-
gensitze nicht mehr >auf der Rennbahn ausgefochten< werden, sondern hatten
>blutige Nachspiele, StrafSenkampf, Aufruhr und mit massenhaften Menschen-
opfern niedergehaltene Emporung zur Folge.<« Verspohl 1976, S. 8o.

255 Vgl. zu diesem Beispiel Bredekamp 2006, S. 123.

256 Der Verfasser politischer Satiren, Traiano Boccalini, entlehnte den Begriff
»Entlastung« (sfogamento) der Seelenlehre Petrarcas und verwendete ihn

254

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FESTIVALISIERUNG

schen Verhiltnisse, so galt dies fiir die Zeit des mediceischen Prinzipats
in besonderer Weise, wie der Sammler und Interpret von Dokumenten
tiber Festveranstaltugen, Johann Christian Liinig, bereits im Jahr 1720
beobachtete:

»Nachdem das Volck zu Florentz der furstlichen Regierung und Monar-
chischen Staats allméhlich gewohnet worden, leben sie mit ihrem Hert-
zog gar friedlich und ruhsam. Man amusiret sie auch zu Vergessung aller
Meuterey mit mancherlei Zeit-Vertreib. Der Winters haben sie il Givo-
co del Calcio, und siehet man sie alle Tage von Epiphania bif§ zum Ende
des Carnevals mit ihrem Principe di Calcio.«*57

Von der Abkuhlung politischer Rivalitiaten bis zur 6ffentlichen Selbst-
darstellung sowie zum gemeinschaftsstiftenden Zeitvertreib der »guten
Gesellschaft« — so konnte man den Entwicklungsgang des calcio fioren-
tino grob charakterisieren und auf entsprechende Parallelen hinweisen,
die in dhnlicher Weise auch fiir die Herausbildung des modernen Sports
typisch waren. So gehorten schon seit der frithen Neuzeit volkstiimli-
che Spiele, Kraft- und Geschicklichkeitsibungen sowie Tierwettkampfe
(blood sports) in England zum regelmifSigen Unterhaltungsangebot an-
lasslich jahreszeitlicher Feste und Messen, die im so genannten »Book
of Sports«*® aus dem Jahr 1617 begrifflich vorausgreifend Erwidhnung
finden. Vorausgreifend deshalb, weil es sich bei den genannten Ubungen
und Wettbewerben — Tanz, Bogenschieflen, Lauf- sowie Springwettbe-
werbe, Tierhatzen u.a. — nicht um Sportdisziplinen im modernen Sinne
handelte.>s* In Anlehnung an Norbert Elias konnte man diesen Umstand

schliefSlich als Begriindung fiir die Einfithrung des calcio: »Und weil es in
der Freiheit, die voll sei mit von widerwirtigem Ekel trachtigen Geistern,
unmoglich wire, dass nicht eine gewisse Entlastung eintrete, sagten die po-
litisch Denkenden, dass die Florentiner Republik das Spiel des Calcio mit
bewundernswiirdiger Klugheit unter ihren Biirgern eingefiithrt hatte.« Boc-
calini, zit. nach Bredekamp 2006, S. 128.

257 Lunig, zit. nach Bredekamp 2006, S. 131 (Hervorhebungen im Original).

258 Hierbei handelt es sich um ein Dekret des englischen Konigs James 1., in dem
aufgelistet wird, welche Freizeitvergniigungen an Sonn- und Feiertagen aus-
getibt werden durften beziehungsweise verboten waren. Fir den hier ver-
folgten Zusammenhang ist die frithe Verwendung des Terminus »Sport« ent-
scheidend. Der vollstandige Titel der 1633 veré6ffentlichten Verlautbarung
lautet: » The King’s Majesty’s declaration to his subjects concerning lawful
sports to be used.« Vgl. dazu Tait 1917, S. 561 (Hervorhebung E.B.).

259 Im Riickblick fehlten den hier angesprochen volkstiimlichen Vergniigungen
und Ubungen entscheidende Charakteristika des modernen Sports. Wahrend
die »Weltlichkeit« bereits ausgepragt war, galt dies nicht fiir die Merkma-
le der »Gleichheit«, »Spezialisierung«, »Rationalisierung«, »Burokratisie-
rung«, »Quantifizierung« sowie des »Rekordstrebens«, die laut Guttmann
den modernen Sport seit dem 19. Jahrhundert kennzeichnen. Schon aus

255

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

dadurch bezeichnen, dass der Sport als »Begriff« bereits sehr viel frii-
her existierte als seine ausgebildete »gesellschaftliche Erscheinung«2¢°,
Da zudem der calcio fiorentino — dhnlich wie Turnier, Tanz und Theater
— aufgrund seiner 6ffentlichen Darstellungsfunktion niemals blof§ Zeit-
vertreib im modernen Sinne war, wire es falsch, ihn unter die Kategorie
des Sports zu fassen. Es bedurfte weiterer einschneidender gesellschaftli-
cher Veranderungen, bis der Sport als zunichst private Freizeitbeschafti-
gung der englischen Aristokratie und ab der zweiten Halfte des 19. Jahr-
hunderts als friedlicher Wettbewerb*¢* auch innerhalb biirgerlicher und
proletarischer Kreise offentlich in Erscheinung treten konnte. Zwar er-
moglichten die frithbiirgerlichen Verhaltnisse in den norditalienischen
Stadtstaaten seit dem 13. Jahrhundert die Integration humanistischer
Gedanken in die adlige Hofkultur; und der frihkapitalistische Tausch-
verkehr sorgte dafiir, dass neue Mirkte erschlossen, Banken und Bor-
sen gegrundet sowie tiberregionale konomische Verbindungen geknupft
wurden. Freilich blieb die politische Ordnung weitgehend unangetas-
tet und — nach kurzen republikanischen Anflugen — insgesamt hierar-
chisch strukturiert. Fur die Trennung offentlicher und privater Elemen-
te, die einen freien Zeitvertreib (desport) erst moglich machten, bedurfte
es zundchst der Herausbildung staatlicher Institutionen — wie Biirokra-
tie, Militdar und Gerichtsbarkeit —, die nicht mehr an einzelne Fiirsten
oder Monarchen gebunden waren und dadurch eine »Versachlichung
der personlichen Herrschaftsbeziehungen «2¢* bewirkten. Zu einer allge-
meinen Bedeutungsaufwertung privater Interessen kam es erst, nachdem

diesem Grund ist die frithe Begriffsverwendung nicht einfach gleichzuset-
zen mit ihrer heutigen Begriffsbedeutung. Gleichwohl ist bemerkenswert,
dass das Moment der »Entlastung« auch fiir den calcio fiorentino bereits
im 17. Jahrhundert hervorgehoben wird. Bei Guttmann bleibt dieser Ab-
schnitt der Sportentwicklung iibrigens unberiicksichtigt. Vgl. dazu Gutt-
mann 1979, S. 25-62. Zur Entwicklung der »Sports der Frithen Neuzeit«
in England sowie zum »Niedergang der agonalen Kultur« auf dem europa-
ischen Kontinent nach dem DreifSigjahrigen Krieg vgl. Eisenberg 1999, S.
25-36 sowie S. 81-95.

260 Vgl. dazu Elias 2003 a, S. 231. Uber den etymologischen Zusammenhang
zwischen dem englischen Begriff »sport« sowie dem altfranzosischen »des-
port« vgl. ebda.

261 Zur 6konomischen und politischen Maxime der friedlichen Konkurrenz
(doux commerce), die in England »nicht nur die Wirtschaft, sondern auch
das gesellschaftliche System der Statuszuweisung« betraf, vgl. Eisenberg
1999, S. 58. )

262 Vgl. Habermas 1984, S. 31. An spaterer Stelle heifst es: » Offentlich« in die-
sem engeren Sinne wird synonym mit staatlich; das Attribut bezieht sich
nicht mehr auf den reprisentativen >Hof< einer mit Autoritit ausgestatte-
ten Person, vielmehr auf den nach Kompetenzen geregelten Betrieb eines

256

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FESTIVALISIERUNG

das offentliche Wohl nicht mehr durch die staatliche Obrigkeit allein re-
prasentiert, sondern zunehmend auch durch die sich auf dem Markt be-
gegnenden Biirger beeinflusst wurde:

»Die privatisierte wirtschaftliche Tatigkeit muss sich an einem unter 6f-
fentlicher Anleitung und Aufsicht erweiterten Warenverkehr orientieren;
die 6konomischen Bedingungen, unter denen sie sich nun vollzieht, lie-
gen auflerhalb der Schranken des eigenen Haushalts; sie sind zum ers-
ten Mal von allgemeinem Interesse. «*%3

Erst die Herausbildung der 6ffentlich relevant gewordenen Privatsphire,
die in der sich rasch modernisierenden englischen Gesellschaft schon im
17. Jahrhundert an Bedeutung gewann, bildete den Nahrboden fur jene
spezifische Modernitit, die man fiir die Entwicklung des Sports tiblicher-
weise mit dem 19. Jahrhundert verbindet. Damit die »sports« nicht blof$
ein privater Zeitvertreib der Oberschicht blieben, sondern ein o6ffentli-
ches Gut werden konnten, war es notwendig, dass die Sphiren der Of-
fentlichkeit sowie des Privaten sich anniherten. In England boten hier-
fiir besondere Umstidnde wie der frith ausgebildete Parlamentarismus,
die schwungvolle Industrialisierung sowie die relative Durchlassigkeit
der sozialen Grenzen zwischen Adel und Biirgertum vergleichsweise gute
Voraussetzungen. In Florenz hingegen, das bis ins 18. Jahrhundert unter
der Herrschaft der Medici stand, blieben die Interessen des Staates an
die Interessen des Hofes gebunden. Selbst wenn dem calcio fiorentino at-
testiert werden kann, dass er zu keiner Zeit vollstindig gebdandigt wurde
und ein Quell »anarchischer Energie«*% blieb, dessen Vitalitiat und Wi-
derstandskraft niemals ganz versiegte, so bleibt doch festzuhalten, dass
die Gesamtrichtung der Entwicklung von einem populdren Spiel zu ei-
nem symbolischen Triger von Herrschaft unumkehrbar blieb.

In die Regierungszeit des letzten Medici — Gian Gastone (1723-1737)
—fallen auch die letzten Berichte uiber die Durchfiuhrung von Prachtspie-
len auf der Piazza di Santa Croce. In Kenntnis der Geschichte des Fuf3-
balls erscheint es fast schon prophetisch, dass die fiinfte Wiederauflage
von Bardis Discorso* im Jahr 1766 an die englischen Kaufleute von
Livorno gerichtet war, die kurz darauf in der norditalienischen Kiisten-
stadt einen calcio zu Ehren des Grofsherzogs Leopold II. ausrichteten,
»der nicht mehr von Einheimischen, sondern von der >vortrefflichen eng-
lischen Nation« durchgefithrt wurde.«*¢¢ In dem MafSe, wie der calcio
auch tber die Stadtgrenzen von Florenz hinaus gespielt wurde, verlor

mit dem Monopol legitimer Gewaltanwendung ausgestatteten Apparats.«
Ebda., S. 32.

263 Ebda., S. 33.

264 Bredekamp 2006, S. 146.

265 Siehe dazu weiter oben Anm. 198 und Anm. 200.

266 Vgl. Bredekamp 2006, S. 64.

257

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

er in seiner Herkunftsstadt immer mehr an Bedeutung. »Mit dem Ende
des mediceischen Staats-Calcio geriet der Calcio ins Abseits. «*¢7 Zu einer
Versportlichung des Spiels kam es jedoch erst, nachdem es im 19. Jahr-
hundert in England heimisch wurde und als rugby, football beziehungs-
weise soccer zu einer Sache der Erziehung an einigen Eliteschulen und
Universitdten avancierte.>®

10. Reheroisierung

Schon bald nach der Einnahme von Florenz durch die kaiserlichen Trup-
pen im Jahr 1530 und die dadurch ermoglichte Riickkehr der Medici in
ihre Heimatstadt wurde der Florentiner Bildhauer Baccio Bandinelli da-
mit beauftragt, eine Herkules-Statue anzufertigen, die an markanter Stelle
auf der Piazza della Signoria ihren Platz finden sollte. Bandinelli beabsich-
tigte, dem am gleichen Ort bereits befindlichen »David« seines kiinstleri-
schen Vorbildes und Konkurrenten Michelangelo, eine noch bedeutendere
Statue entgegenzustellen. 1534 wurde seine Zweifigurengruppe »Herku-
les totet Cacus« den Florentinern prisentiert, ohne jedoch tiberzeugen zu
konnen. Im Vergleich zum »David« Michelangelos blieb Bandinellis Werk
zweitklassig.>®® Die breite Ablehnung, die Bandinellis Werk hervorrief, be-
zog sich freilich nicht nur auf die kiinstlerische Ausfihrung. Anlass zur
Kritik bot insbesondere die gewdihlte Ikonographie, die »aus dem Hercu-
les florentinus einen Hercules medicus gemacht hatte«*7.

Verstandlich wird dieser Vorwurf, wenn man daran erinnert, dass Ban-
dinelli nahezu zwanzig Jahre zuvor, anldsslich des Einzugs des ersten Me-
dici-Papstes Leo X. in Florenz, bereits eine Herkules-Statue geschaffen
hatte, die schon damals den »David« Michelangelos tibertreffen sollte,
was jedoch nach allgemeiner Einschitzung ebenso misslungen war.7

267 Ebda.

268 Vgl. dazu Walvin 1994, S. 32-51.

269 So urteilte der zeitgenossische Kiinstler und Kunsthistoriker Giorgio Vasa-
ri kurz nach der Enthiillung der »Herkules-Cacus-Statue«: » Der David von
Michelangelo entzieht dem Herkules von Baccio viel Lob, dadurch dass er
neben ihm stehe und der schonste Gigant sei, der je geschaffen wurde.« Zit.
nach einer Ubersetzung von Greve 2008, S. 113, Anm. 2.

270 Ebda. (Hervorh. im Original).

271 Die bronzefarbene Herkules-Statue, die aus Stuck gefertigt war, wurde kurz
nach dem Einzug Leos X. vernichtet. Das Gemilde vom Einzug des Papstes
auf der Piazza della Signoria im ersten Geschoss des Palazzo Vecchio, das
1561 von Giorgio Vasari und Giovanni Stradano — also 46 Jahre nach dem
dargestellten Ereignis — vollendet wurde, ist das einzige bildliche Zeugnis
dieser Skulptur.

258

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REHEROISIERUNG

Fiir die Wahl des Herkules als zentrales Motiv sprachen unterschiedliche
Griinde: Zum einen galt der antike Herkules respektive Herakles zu je-
ner Zeit als unumstrittene Heldenfigur, wie die zahlreichen Darstellun-
gen in bildkunstlerischen und literarischen Werken belegen. Dies war
keineswegs selbstverstandlich, da fiir die Renaissance ein einheitliches
oder verbindliches Konzept des Helden beziehungsweise des Heldentums
nicht existierte.?”* Der griechisch-romische Heros tibernahm somit eine
Sonderrolle und war dementsprechend als Zentralmotiv zur Veranschau-
lichung klassischer Tugenden vor allem der Ehre, der Stirke sowie des
GrofSmutes dufSerst populdr. Zum anderen bezeugte die Herkules-Figur
die enge Verbindung zwischen der Stadt Florenz, die den Heros in ihrem
Siegel fuhrte (Hercules florentinus), und dem Medici-Papst, der sich ge-
schichtsbewusst Leo nannte, um damit auf den ersten der zwolf Kimpfe
des antiken Helden hinzuweisen, in dem dieser den nemeischen Lowen
besiegte (Hercules medicus). Die Bandinelli-Statue zu Ehren Leos X. er-
fullte somit den ikonographischen Zweck, nicht nur den Papst als Vertre-
ter herkulischer Tugenden zu preisen, sondern zugleich dessen enge Ver-
bindung mit seiner Heimatstadt herausstellen. Doch was im Jahr 1515
nach der erzwungenen Wiederzulassung der Medici in Florenz noch po-
sitiv aufgenommen worden war, erregte 1534 — vier Jahre nach der Ka-
pitulation und dem gleichzeitigen Ende der Republik — nachhaltigen An-
stofs. Die Neukonzeption des Hercules medicus als Zweifigurengruppe,
die den Heros als Morder des Hirten und Hohlenbewohners Cacus dar-
stellt, traf auf allgemeine Ablehnung und sorgte fiir spottische Kommen-
tare, die in Versform an den Sockel des Kunstwerks geheftet wurden.>”3
Nicht nur stellte man die dsthetische Qualitat der Bandinelli-Statue in-
frage, sondern man kritisierte auch die politische Haltung ihres Schop-
fers, der sich im Unterschied zu Michelangelo, welcher sich fiir die Ver-
teidigung der Republik eingesetzt hatte, bereits friihzeitig auf die Seite
der Medici geschlagen hatte. Vor diesem Hintergrund erscheint der »Da-
vid« des Michelangelo wie ein republikanisches, Bandinellis » Herkules-
Cacus-Gruppe« hingegen wie ein herzogliches Kunstwerk. Dies wird iko-
nographisch dadurch zum Ausdruck gebracht, dass der listige »David«
von Michelangelo nach seinem siegreichen Kampf gegen den tibermich-
tigen Goliath in entspannter Haltung gezeigt wird, wihrend der »Her-
kules« von Bandinelli als machtiger Sieger in Szene gesetzt wird, der den
Rinderdieb Cacus fiir seine Tat bestraft, indem er ihn totet.?”+ Wahrend

272 Vgl. dazu Pfister 2013, S. 16.

273 Vgl. dazu Greve 2008, S. 114-115.

274 Dass Herakles im Mythos selber als Rinderdieb auftritt und bei der Totung
des Cacus das Recht des Stiarkeren anwendet, passt ins Bild. Zu den Taten
und Kiampfen des Herakles siehe die nachfolgenden Beschreibungen in die-
sem Abschnitt.

259

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

der Sieg tiber den Riesen Goliath an einen nur scheinbar aussichtslosen
Kampf gegen einen tibermichtig auftretenden Gegner erinnert, verweist
die Ermordung des Cacus darauf, dass kein Mensch sich dem »Fiirsten
Herkules«*75 entgegenstellen soll.

Doch so eindeutig diese Entgegensetzung auf den ersten Blick er-
scheint, so verkiirzt ist sie. Die Figur des Herakles wurde, wie auch
andere antike Heroen, vielfiltig verwendet und nicht nur im Sinne ho-
fischer Machtsymbolik eingesetzt. Auch selbstbewusste und wirtschaft-
lich erfolgreiche Biirger kniipften ihre emanzipatorischen Interessen an
antike Vorbilder und schmiickten ihre stddtischen Paldste mit paganen
Bildern und Statuen, um anschaulich zu demonstrieren, dass sie eben-
falls willens waren, ein Leben ohne gottliche beziehungsweise klerika-
le Bevormundung zu fihren. Die Figur des Herakles war auch in die-
sem Zusammenhang duflerst beliebt, sofern der antike Held nicht nur
als Kraftprotz auftrat, sondern auch als symbolische Verkorperung ed-
ler Tugenden und menschlicher Moglichkeiten bewundert wurde. So
entwickelten sich beispielsweise im Umfeld stadtischer Hofe Theorien
und Praktiken der Leibesiibung, in denen adlige und burgerliche Ele-
mente individueller Vervollkommnung vereint wurden. Ausgehend von
der Vorstellung, dass Nobilitit durch Ubung erreichbar sei, unterschied
sich die neue gymmnastica aesthetica bereits von den ritterlichen Exer-
zitien sowie burgerlichen Kraft- und Geschicklichkeitsspielen. Zwar
spielte die Wehrertiichtigung nach wie vor eine wichtige Rolle, jedoch
gewannen Anmut und Gewandtheit im Rahmen korperlicher Ertiich-
tigungen zusehends an Bedeutung. Jakob Burckhardt charakterisiert
die Figur des vollkommenen Gesellschaftsmenschen, der nicht nur am
Hof, sondern auch in hoheren Biirgerkreisen als Idealbild angesehen
wurde, folgendermaflen:

»Der Cortigiano muss mit allen edlen Spielen vertraut sein, auch mit dem
Springen, Wettlaufen, Springen, Ringen; hauptsichlich muss er ein gu-
ter Tanzer sein und (wie sich von selbst versteht) ein nobler Reiter. Dazu
aber muss er mehrere Sprachen, mindestens Italienisch und Latein, besit-
zen und sich auf die schone Literatur verstehen, auch iiber die bildenden
Kiinste ein Urteil haben; in der Musik fordert man von ihm sogar einen
gewissen Grad von ausiibender Virtuositit, die er iiberdies moglichst ge-
heim halten muss. Griindlicher Ernst ist es natiirlich mit nichts von allem,
ausgenommen die Waffen; aus der gegenseitigen Neutralisierung des Vie-
len entsteht eben das absolute Individuum, in welchem keine Eigenschaft
aufdringlich vorherrscht. «*7¢

275 Zur verbreiteten Gleichsetzung » Fiirst = Herkules«« in der Frithen Neuzeit,
vgl. Rudolph 2011, S. 57. Dass die Familie der Medici selber aus nichtadli-
gen Verhiltnissen stammte, unterstreicht nur den ausgeprigten Machtsinn
und Behauptungswillen vieler ihrer Mitglieder.

276 Burckhardt 2009, S. 311.

260

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REHEROISIERUNG

Selbst wenn Herakles nicht umstandslos als Sinnbild feinsinniger Tu-
genden und Ideale angesehen werden kann, da er die ihm tibertragenen
Aufgaben eher gewaltsam und mit roher Kraft ausfiihrte, so galt er doch
als Vertreter eines »streitbaren Adels«, der sein Schicksal selber trigt
und seinen Ruhm »mit dem eigenen Herzblut erkauft«*77. Diese Eigen-
schaften priddestinierten den antiken Heros geradezu, die neue Verbin-
dung biirgerlicher und hofischer Elemente auch innerhalb der gymnasti-
schen Kérperschulung symbolisch zu veranschaulichen.>”® Ahnlich wie
der antike Held im Mythos sich durch eigene Taten seine Gottlichkeit
erstritt, wurde die Sache der individuellen Vervollkommnung zu einer
»Offentlichen Angelegenheit« (res publica): »Der Kampf in geschlosse-
ner Bahn (...) ist ein Anlass, Kraft und Mut zu zeigen, welchen sich das
entwickelte Individuum — abgesehen von aller Herkunft — nicht will ent-
gehen lassen. «>7

Die Figur des Herkules beziehungsweise Herakles, so lassen sich die
bisherigen Uberlegungen zusammenfassen, genoss hohe Wertschitzung
sowohl unter Vertretern des Adels als auch unter den aufstrebenden Biir-
gern. Bedenkt man, dass anderen Heroen demgegeniiber eine eher unein-
heitliche Verehrung entgegengebracht wurde, dann ist Herakles sogar als
die entscheidende Identifikationsfigur zur Zeit der » Wiedererweckung

277 Vgl. Wilamowitz-Moéllendorff 1959 b, S. 62 und S. 93.

278 Anschaulich wird dies etwa in Darstellungen antiker Gladiatorenkiampfe
aus dem 16. Jahrhundert, in denen weniger die Brutalitdt des Geschehens
als vielmehr Momente individueller und souveriner Kraftentfaltung hervor-
gehoben werden. Dies gilt ebenso fiir dsthetische Stichwerke antiker Ring-
und Faustkidmpfer, die nicht nur iiber herkulische Korper verfiigen, son-
dern sich selbstbewusst gegeniiberstehen, um ihre individuellen Anlagen zu
vervollkommnen. Vgl. dazu die entsprechenden Abbildungen von Pirro Li-
gorio aus dem Werk De arte gymnastica von Hieronymus Mercurialis aus
dem Jahr 1573, abgedruckt bei Verspohl 1976, S. 103. Mercurialis wirkte
wihrend der Abfassung seines Werkes als Leibarzt am Hof des Kardinals
Allesandro Farnese, der die Ausgrabungen der wohl berithmtesten Herku-
les-Statue (Farnese Hercules) aus dem zweiten nachchristlichen Jahrhundert
veranlasst hatte. Diese Statue, die heute im Museo Archelogico Nazionale
di Napoli ausgestellt ist und Herkules als machtigen und wohldefinierten
Muskelmann darstellt, befand sich zur Zeit des Aufenthaltes von Ligorio
und Mercurialis im Palast von Farnese, so dass die Stichwerke und Beschrei-
bungen antiker Wettkdmpfer in De arte gymnastica sicherlich vom taglichen
Anblick der mehr als drei Meter hohen Heldenfigur beeinflusst sein diirften.
Vgl. dazu McIntosh 1984, S. 73-74. Bedenkt man zudem, dass diese Statue
auch von anderen Kiinstlern — unter anderem Peter Paul Rubens — als dsthe-
tisches Vorbild fiir eigene Arbeiten gewihlt wurde, dann wird verstandlich,
wie das Werk des griechischen Bildhauers Glykon bis heute »stilbildend« —
im wortlichen Sinne — geworden ist.

279 Burckhardt 2009, S. 292-293.

261

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

des Altertums«** anzusehen. Dies wird hdufig tibersehen, da die » Wie-
dererweckung«, die zugleich eine » Wiederentdeckung« war, nicht nur
durch findige Archiologen sowie emsige Sucher antiker Zeugnisse und
Schriften in Gang gesetzt wurde.*** Zwar bedienten sich die studia huma-
nitatis vorzugsweise wiederentdeckter Texte verlorener Klassiker, die ko-
piert, ediert, kommentiert und eifrig ausgetauscht wurden und nebenbei
das Ansehen ihrer Bearbeiter mehrten. Allerdings profitierten nicht zuletzt
auch lebensnahe und praktische Titigkeiten wie die Kiinste, das Hand-
werk oder die exercitia corporis von der allgemeinen Geistesbildung. Hie-
riber gibt etwa die »Preisung der Hiande« als schopferisches Organ zur
»Realisierung der Freiheit«>%* beredt Auskunft, die sich direkt gegen scho-
lastische Spitzfindigkeiten und die als lebensfern verurteilte Kraftlosigkeit
mittelalterlicher Denksysteme richtete. Von der Preisung der Hinde bis
zur Hochschatzung wohlgebildeter Korper war es nur ein kleiner Schritt.
Vor diesem Hintergrund avancierte Herakles schlieflich sogar zum leib-
haftigen Vorbild mafigeblicher Philosophen, fiir die der antike Held nicht
nur die Tugenden eines aktiven und selbstbestimmten Lebens, sondern
dariiber hinaus die menschliche Vernunft verkorperte.$

Es ist daher lohnenswert, sich mit der Figur des Herakles naher zu be-
schiftigen, der in der Antike kultisch verehrt und als Stifter der Olympi-
schen Spiele sowie als Schutzgott der Gymnasien gepriesen wurde, um
herauszufinden, weshalb gerade dieser Heros eine Renaissance in der just
so benannten Epoche erlebte. Da diese Wertschatzung nicht allen grie-
chischen Gottern und Halbgottern in gleicher Weise entgegengebracht
wurde, bleibt also zu fragen, warum gerade Herakles zur Verklarung und
Reheroisierung geeignet erschien.

Der Begriff »Reherorisierung« spielt darauf an, dass dem antiken He-
ros iiber Epochen hinweg eine Wertschitzung zuteilwurde, die sich auf
seine hervorstechende Stellung in dunkler Vorzeit besann. Diese frithe
Verehrung fallt mit der Geschichte der Volkerwanderung zusammen,
das heifst genauer mit den dorischen Eroberungsziigen, die bis ins 11.
vorchristliche Jahrhundert zuriickreichen®*+, woraus erkennbar wird,
dass die griechische Real- und die antike Sagengeschichte nicht vonei-

280 So die gleichlautende Kapiteliiberschrift bei Burckhardt 2009, S. 137.

281 Der weiter oben als Besteiger des Mont Ventoux vorgestellte Francesco Pe-
trarca hatte sich damit Ruhm erworben, dass er Livius’ Monumentalwerk
zur romischen Geschichte aus Fragmenten rekonstruiert sowie vergessene
Meisterwerke von Cicero, Propertius und anderen wiederentdeckt hatte.
Vgl. dazu Mann 1996, S. 11.

282 Unter anderem bei Autoren wie Ficino, Bruno und Campanella. Vgl. dazu
Leinkauf 2017, S. 148.

283 So bei Landino und Ficino. Vgl. dazu die entsprechenden Ausfithrungen und
Zitate bei Kristeller 1964, S. 358-359 und Ettlinger 1972, S. 136-137.

284 Siehe dazu weiter oben Anm. 311 in Teil I.

262

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REHEROISIERUNG

nander zu trennen sind.*®5 Zur »dorischen Kultur«, die bis zu Ioniens
Aufklirung und Athens Demokratie in Griechenland bestimmend war,
zdhlten politische und militdrische Tugenden, die tiber Jahrhunderte das
Bild vom »edlen Menschen« bestimmte:

»Die Weise, wie man in Ernst und Spiel das Waffenhandwerk tibt, die
Begriffe von Mannesehre und angeborenem Adel, die stindische Gliede-
rung der Gesellschaft, die Zuriickdringung des Weibes und ihr notwen-
diges Korrelat (sic), die Knabenliebe, die Verachtung des Handwerks
und die adligen Passionen fiir Jagd und Pferd, das alles ist dorisches
Gewiichs. «*%

Die hier beschriebenen Eigenschaften und Praktiken bergriindeten den
Ruhm des handelnden Helden als Mensch. Zur gottlichen Figur wurde
Herakles jedoch erst, als die griechischen Geschlechter und Stimme be-
gannen, sich auf ihn als » Vorkampfer des Volkstums«**” zu berufen. Die
Errichtung zahlreicher Tempel und Kultstitten sowie die Ausrichtung
von Heraklesspielen belegen anschaulich, dass der antike Held nicht nur
als Vorbild edler Mannestugenden, sondern vor allem als Ubermensch
verehrt wurde, der sich seine Gottlichkeit selbst erstritt. Hiervon erhoffte
man, einen eigenen Anteil zu gewinnen. »Der hochste Gott im Himmel
hat einen Sohn, der allzeit bereit ist, den Menschen hilfreich beizusprin-
gen, und der die Kraft hat aus jeder Not und Gefihrde zu erretten. «*%
Freilich hatten wir gesehen, dass diese Hoffnung durchaus widerspriich-
lich blieb, da die verzauberten Helden nicht nur als tibermichtige Ahn-
herren verehrt, sondern ebenso gefiirchtet waren.*® Als Wiedergidnger,
die scheinbar jederzeit aus der Unterwelt emporkommen konnten, wa-
ren die Heroen zugleich stirker und unbarmherziger als die Lebenden,
weshalb Ehrerbietung und Angst durchaus eng beieinander lagen. Der
Begriff »repraesentatio« als rickholende Vergegenwirtigung bringt dies
bis heute zum Ausdruck.

In der Renaissance-Rezeption, die hoffnungsvoll das Gottliche mit
dem Irdischen zu verbinden trachtete, faszinierte die Figur des Hera-
kles vor allem als Griindungsheros der westlichen Zivilisation. Die von
dem antiken Helden zu verrichtenden Arbeiten und Kampfe, die auf ei-
nen realgeschichtlichen Hintergrund verweisen, betreffen die Auseinan-
dersetzungen zwischen Mensch und Natur, die der Sage nach erfolgreich

285 Diese Auffassung vertritt Wilamowitz-Mollendorff, der die Figur des He-
rakles als dorische Schopfung ansieht: »Die Hellenen, d. h. also die auto-
chthone Bevolkerung hat den Herakles nicht gekannt.« Wilamowitz-Mol-
lendorff 1959 b, S. 20.

286 Vgl. ebda., S. 18.

287 Ebda., S. 34.

288 Ebda., S. 37.

289 Siehe dazu weiter oben Anm. 202 sowie Anm. 464 in Teil 1.

263

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

gemeistert wurden. Doch von Beginn an zeigte sich, dass dieser Triumph
seinen Preis forderte, den der Heros als menschlicher Gott beziehungs-
weise gottlicher Mensch entrichten musste, da er die ihm auferlegten Stra-
pazen zwar ertrug, dabei jedoch an Leib und Seele litt. Bleibt diese Seite
ausgespart, wenn Herakles einseitig als Triumphator und Machtfigur lite-
rarisch oder bildkiinstlerisch dargestellt wird, dann stellt sich um so mehr
die Aufgabe, das Heroenwerk zu entmythologisieren beziehungsweise zu
entherrlichen. Denn selbst wenn anzuerkennen ist, dass die Strahlkraft die-
ses Helden tiber lange Jahrhunderte ungebrochen war, gilt es, einen aufge-
klarten Umgang mit dem scheinbar ungebrochenen Ruhm dieser Identifi-
kationsfigur zu finden. Das grofSe allgemeine Bediirfnis nach Identifikation
mit diesem Heros bildet daher den Ausgangspunkt der nachfolgenden
Uberlegungen, bevor auf die dunklen Aspekte des Herakles-Mythos ni-
her einzugehen ist, die zugleich die »andere Seite« der Zivilisationsarbeit
ansprechen. Ehe also der Doppelcharakter des Herakles als personifizierte
Verkorperung von »Todes- und Lebenstrieb«*° aufgezeigt werden kann,
der nicht nur schafft und aufbaut, sondern ebenso zerstorerisch wirkt, gilt
es zunachst, die sagenhaften Ziige seines Wirkens vorzustellen.

Neben den literarischen Quellen aus der Frihzeit, vor allem den Tra-
godien des Sophokles und Euripides**, ist insbesondere Hegel zu nennen,
der in Bezug auf Herakles hervorhebt, dieser habe »durch seine Tugend
(...) den Himmel errungen. Die Heroen daher sind nicht unmittelbar
Gotter; sie miissen erst durch die Arbeit sich in das Géttliche setzen. «>9*
In spitere Darstellungen, wie etwa in den bereits erwdhnten Schriften
von Preller und Kerényi*3, wird dieser Gedanke vertieft und ausgefiihrt,
indem am Beispiel der zwolf Arbeiten des Herakles (dodekathlos) gezeigt
wird, wie die »Helden und Fiihrer ihres Volkes« — gemeint sind Hero-
en wie Herakles und Theseus — »entweder das griechische Land und die
griechische Natur von allen Ungetiimen einer primitiven Wildnis befrei-
en oder die nationalen Feinde bezwingen, auf kithnen Abenteuern vo-
rangehen und neue Staaten begriinden«2*+. Die Apotheose des Herak-
les, Kerényi nennt ihn einen » Gott unter den Heroen«*s, wird hier also
ausdriicklich auf realgeschichtliche Griindungsakte bezogen, die in den

290 Vgl. Heinrich 2006, S. 8.

291 Euripides’ Herakles wird als wichtige Quelle weiter unten naher beriicksich-
tigt. Fiir einen Uberblick zur griechischen Tragodie als Kunst- und Kultur-
form vgl. Wilamowitz-Mollendorff 1959 a.

292 Hegel 1965, S. 108 (im Original teilweise hervorgehoben).

293 Vgl. dazu Preller 1861, S. 185—223 sowie Kerényi 1997 b (zuerst 1958), S.
I16-147.

294 So Preller 1860, S. 6.

295 Vgl. Kerényi 1997 b, S. 106. Als Gegenbild zu Herakles gilt Dionysos, der
andere Sohn des Zeus, dem das Attribut »Heros unter den Gottern« zuer-
kannt wird. Vgl. dazu ebda., S. 105.

264

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REHEROISIERUNG

Arbeiten und Kampfen des Heros episch verarbeitet werden. Nimmt
man die bildlichen Ausdrucksformen hinzu, in denen Herakles mitunter
auch als erschopfter Held*¢ dargestellt wird, dann vervollstandigt sich
der Eindruck, dass der géttliche Ubermensch von den iibermenschlichen
Gottern sehr wohl zu unterscheiden ist.

Beim Zwolfkampf, den Herakles vom dngstlichen Herrscher Eurys-
theus auferlegt bekommt, handelt es sich um Arbeiten, die der Heros
nicht freiwillig erfullt. Auch wenn Herakles hier als Kimpfer (athletes)
gefordert ist, tritt er doch als Protagonist in Erscheinung, der Dinge tut,
die nicht nur gefihrlich, sondern vor allem fremdbestimmt sind und da-
mit dem Bereich der Miihsal (ponos) und Notwendigkeit (ananke) an-
gehoren. Der antike Vorkdmpfer erscheint hier also nicht als Athlet, der
seine Krafte im ruhmreichen Wettkampf mit seinesgleichen misst; eben-
so wenig ist er ein Abenteurer, den verschmahter MiifSiggang oder Lust
auf Unbekanntes aufbrechen lasst. Vielmehr sieht sich Herakles mit le-
bensbedrohlichen und nahezu unlosbaren Aufgaben konfrontiert, denen
er sich aus Zwang stellen muss.>”

Beabsichtigt man eine Unterscheidung der Aufgaben, so bietet sich die
folgende Einteilung an: In den ersten fiinf Kimpfen (athloi) geht es darum,
teils unterweltliche, teils reale Ungeheuer und Tiere zu erlegen. Der sechste
athlos bezieht sich direkt auf die Verausgabung menschlicher Arbeitskraft
in Auseinandersetzung mit der Natur. Die Aufgaben sieben bis neun ver-
weisen auf die Eroberungsgeschichte und Kolonisierung Griechenlands,
die den Helden der zehnten und elften Tat bis an die Rander der bekann-
ten Welt fiihren. Zur eigentlichen Grenziiberschreitung kommt es schlief3-
lich im zwdlften athlos durch den Gang in die Unterwelt.>*®

Der dodekathlos beginnt also mit einem pentathlos. Das erste Unge-
heuer, das Herakles erlegen musste, war der »Lowe von Nemea«, der in

296 Vgl. dazu Simon 1998, S. 128.

297 Die Frage, »was bedeutet es gattungsgeschichtlich fiir einen Begriff von Zi-
vilisation, wenn in ihr Kampf und Arbeit unmittelbar verkniipft sind«, bildet
den Ausgangspunkt der fiirr den hier verfolgten Zweck sehr aufschlussrei-
chen Uberlegungen von Heinrich 2006, S. 70.

298 Wilamowitz-Mollendorff weist darauf hin, dass »ein fiir die Heraklessage
kanonisches Epos« nicht existiert habe. Beispielsweise wird die Reinigung
des Augiasstalles im wichtigsten Bildzeugnis der griechischen Antike, den
olympischen Metopen, die sich zur Zeit Pindars im Zeustempel befanden,
nicht wiedergegeben. Andere Quellen erwihnen weitere Taten, wie die Ken-
tauromachie oder die Himmelfahrt des Heros, was sich daraus ergibt, dass
»jeder Dichter und jeder Kiinstler die Freiheit hatte im einzelnen zu wech-
seln«. Doch selbst wenn ein maf§gebliches Herakleszeugnis fehlt, verweisen
die unterschiedlichen Quellen immerhin auf einen gemeinsamen Zyklus,
der »nicht ein Konglomerat einzelner Geschichten, sondern eine wirkli-
che Einheit« darstellt. Zur Entstehungs- und Verbreitungsgeschichte der

265

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

der Gegend am nordlichen Rand der Ebene von Argos sein Unwesen trieb.
Auch wenn es zahlreiche griechisch-antike Lowendarstellungen gibt, darf
bezweifelt werden, dass diese Tiere in jener Zeit tatsichlich in Griechen-
land ansissig waren. Wahrscheinlicher ist, dass die Angste und Schrecken
vor diesem Raubtier durch entsprechende Erzdhlungen und Bilder ver-
breitet worden sind. In jedem Fall galt der Lowe als ein mythisches Un-
geheuer, das den Tod und die Unterwelt verkorperte.>*® Da der Lowe von
Nemea zudem mit keiner Waffe verletzt werden konnte, war Herakles ge-
zwungen, ihn auf andere Weise zu toten. Der Sage nach erwiirgte er das
Tier, nachdem er es in seiner Hohle aufgespiirt hatte. Dem todbringenden
Griff ging jedoch ein langer Ringkampf voraus, bei dem sich die Kontra-
henten vollstandig verausgabten. Schon wihrend des Kampfes verfielen
die Gegner in einen ungewollten Schlaf, weshalb der Eindruck entstehen
konnte, dass beide in ihrer engen Umschlingung einander liebten, anstatt
sich zu toten.3*° Doch nach insgesamt dreifSig Tagen bestand kein Zweifel
mehr, dass der Schlaf als »Bruder des Todes«3°* nur ein kurzer Begleiter auf
dem Weg zum lethalen Ende des Kampfes war. Herakles schnitt mit den
Krallen des erwurgten Lowen dessen Fell auf, hautete das Tier und legte
sich das unverwundbare Gewand tber, indem er den Lowenkopf wie ei-
nen Helm Giberzog und aus dem Rachen hinausblickte wie aus einem Vi-
sier. Das Lowenfell wurde dadurch zum auffalligsten Erkennungszeichen
des Helden. Als Herakles nach vollendeter Tat mit dem Fell an den Hof des
koniglichen Auftraggebers Eurystheus zuriickkehrte, erschrak dieser und
wusste die Trophie sehr wohl zu deuten. Denn nicht nur war es Herakles
wider Erwarten gelungen, das Ungeheuer zu erlegen, sondern das Fell des
Lowen machte ihn zudem selber unverwundbar. Also verbot Eurystheus
dem Ausfiihrer seiner Auftrage, den Hof mit seiner kiinftigen Beute zu be-
treten. Es sei genug, sie vor den Toren zu zeigen. Er selbst war so erschro-
cken, dass er nur noch durch seinen Herold mit Herakles verkehren woll-
te, und zum eigenen Schutz liefs er sich ein Fass unter der Erde anlegen, in
das er sich bei Gefahr zuriickziehen konnte.

Mit dieser ersten Tat war die Grundlage fur alle weiteren Arbeiten
und Kampfe gelegt. Herakles befreite sich durch eigene Kraft aus einer
scheinbar ausweglosen Situation, indem er selber zu dem Lowen wurde,
den er zuvor erlegt hatte. Die animalische Kraft des Tieres tibertrug sich
am Ende des siegreichen Kampfes auf den Bezwinger, so dass der Konig
als Herr seinem heroischen Knecht nur mit dngstlicher Abwehr begegnen

Heraklessage vgl. Wilamowitz-Mollendorff 1959, S. 55-65. Zu den weite-
ren Taten und Leiden im Anschluss an die zwolf Arbeiten vgl. Kerényi 1997
b, S. 148-165.

299 Vgl. zu dieser Deutung Kerényi 1997 b, S. 116.

300 Vgl. dazu die Abbildung »Herakles und der Lowe«, ebda., S. 367.

3ot Ebda., S. 117.

266

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REHEROISIERUNG

konnte. Die Position des Konigs war dadurch bereits so erschiittert, dass
Eurystheus zwar noch als Befehlsgeber auftrat, dessen Befehlsgewalt je-
doch durch den Machtgewinn seines Dieners bereits betriachtlich be-
droht wurde. Im »Ringkampf der Natur mit der Natur«3°* verdnderte
sich somit nicht nur das Verhiltnis des Helden zur eigenen Natur, son-
dern die Folgen erstreckten sich auch auf die sozialen Machtverhiltnis-
se. Eurystheus spiirte dies sofort und traf die entsprechenden, fiir einen
Herrscher eher unwiirdigen Vorkehrungen. Fiir Herakles bedeutete die
unerwartete Riickkehr an den Hof jedes Mal eine Bestitigung bezie-
hungsweise Mehrung seines Ruhms. Als Wiederkehrer und Uberwinder
des Todes stellte er jedoch nicht nur die sozialen Machtbeziehungen in
Frage, sondern er trotzte zudem den Gottern — und hier insbesondere
Hera, deren Namen er trug und mit der er in einem zwiespaltigen Ver-
héltnis verbunden war.3°3 Fur die Menschen wurde Herakles dadurch zu
einer Identifikationsfigur, die zeigte, wie es gelingen konnte, sich zu wi-
dersetzen, ohne zu zerbrechen.

Die weiteren Taten des pentathlos richteten sich ebenfalls gegen natiir-
liche beziehungsweise unterweltliche Ungeheuer, die gejagt, bekampft und
getotet wurden, indem der Heros Gebiete betrat und Sphiren besetzte, die
eigentlich den Gottern vorbehalten waren. Um die »lerndische Schlage«
— ein Flussungeheuer mit zahlreichen nachwachsenden Kopfen — toten zu
konnen, musste er in ein Sumpfgebiet siidlich von Argos. Dort traf er auf
die Wasserschlange (hydra), die in einer Hohle verborgen den Eingang zum
Totenreich bewachte. Herakles lockte und totete das Tier, indem er die
Wunden der abgeschlagenen Kopfe mit lodernden Scheiten ausbrannte,
die ihm sein Neffe Iolaos reichte, nachdem dieser dafiir einen ganzen Wald
abholzen musste. Als der Heros auf diese Weise auch den letzten Kopf ab-
geschlagen und ausgebrannt hatte, tauchte er seine Pfeile in das giftige Blut
der Schlange. Dieses Gift sollte noch eine schicksalhafte Rolle spielen.>>

Bei der Jagd nach dem »erymanthischen Eber« begab sich Herak-
les in das bergige Revier der Wald- und Jagdgéttin Artemis in der nord-
westlichen Region Arkadiens. In dieser Gegend lebten die Kentauren,

302 Heinrich 2006, S. 9.

303 Es wiirde zu weit fihren, dieses komplizierte Verhiltnis hier auszubreiten.
Angedeutet sei daher nur, dass die Muttergottin einerseits als treibende Kraft
fiir die durch Eurystheus nur zu tibermittelnden Aufgaben gilt, wiahrend sie
andererseits auch als Geliebte des Heros angesehen wird, »mit der er sich
nach getaner Arbeit endlich vereinigen kann«. Zu diesem widerspriichlichen
Zusammenhang zwischen Arbeit und Begierde vgl. ebda., S. 10.

304 Vor seinem irdischen Ende wurde Herakles ein mit dem Blut der lerndischen
Schlange getranktes Hemd gegeben, dass auf seiner Haut so starke Schmer-
zen verursachte, dass der Gottheros dies als Zeichen seines nahenden En-
des deutete und sich einen Scheiterhaufen errichten liefS. Vgl. dazu Kerényi
1997 b, S. 161-165.

267

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

Mischwesen aus Pferd und Mensch, die fiir ihre Unbeherrschtheit und
Liisternheit bekannt waren. Bevor Herakles den zu erjagenden Eber in
den Schnee treiben und fangen konnte, totete er einige der Waldbewoh-
ner mit seinen vergifteten Pfeilen, nachdem er zuvor mit ihnen gezecht
hatte und die Feiernden in Streit miteinander geraten waren. Zu den Op-
fern unter den Kentauren zahlte auch der weise Chiron, der von Herak-
les unbeabsichtigt getroffen worden war. Die Erfiilllung dieses Auftrags
verursachte somit erhebliches, wenn auch unbeabsichtigtes Leiden un-
ter den Waldbewohnern. Bei der Riickkehr an den Hof erschrak Eurys-
theus, der sich in sein Fass verkrochen hatte, so sehr vor dem gefesselten
Eber, als wiirde er dem Tod direkt ins Auge blicken.3°s

Die vierte Priifung ist ebenfalls eine Jagdgeschichte. Herakles erhielt
als weiteren Auftrag, die »Hirschkuh von Keryneia« zu fangen und sie
ebenfalls lebendig an den Hof nach Mykenai zu bringen. Auch dieses
Tier war von besonderer Art. Es hatte ein goldenes Geweih, mit dem die
»Hindin« die Felder der Bauern Arkadiens verwiistet haben soll. Doch
vermutlich handelte es sich bei der Hirschkuh nicht um ein wirkliches
Tier, sondern um ein »Idol«3°¢ der Jagdgottin Artemis, die als »Herrin
der Tiere« allein das Privileg besafs, diese zu erlegen. Die Verfolgung, die
ein ganzes Jahr dauerte, fithrte Herakles in unbekannte Gegenden, und
die eigentliche Gefahr der Aufgabe bestand darin, von dort nicht wieder
zurickzukehren. Der Weg fuhrte ihn durch Arkadien, uber Olympia bis
nach Istrien im nordostlichen Winkel des Adriatischen Meeres. Auf sei-
nem Rickweg, die Beute geschultert, traf er schliefSlich auf Apollon und
Artemis, denen er versprechen musste, die Hirschkuh nicht zu téten —
also mit anderen Worten: das Kultbild der Artemis zu respektieren. He-
rakles sagte dies zu und konnte sich rithmen, von den beiden Gottern als
Gesprichspartner anerkannt worden zu sein.

Den Abschluss des pentathlos bildet die Vertreibung der »stymphali-
schen Vogel «, die in einem Sumpfgebiet in der nordostlichen Region von
Arkadien lebten. Bei diesen Vogeln handelte es sich um Flugungeheu-
er mit scharfen, todbringenden Krallen und Federn, die nicht nur Saat-
gut und Feldfriichte vernichteten, sondern auch Menschen frafSen. Da-
mit war Herakles erneut damit beauftragt, etwas Todliches abzuwehren.
Dies gelang ihm, indem er die Tiere mit Klappern aufscheuchte und ei-
nige von ihnen mit seinen Pfeilen erlegte. Die restlichen Vogel flohen aus
der Gegend und kehrten nicht mehr zuriick. Mit dieser Tat erwies sich
der Heros erneut als Gegenspieler der Jagdgottin Artemis, die hier jedoch
darauf verzichtete, sich dem Herakles entgegenzustellen.

Kennzeichnend fiir die ersten finf Arbeiten ist demnach das Moment
der Abwehr von Gefahren, die eine ubermichtige beziehungsweise

305 Vgl. Kerényi 1997 b, S. 123.
306 Vgl. zu dieser Deutung Heinrich 2006, S. 91.

268

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REHEROISIERUNG

gottlich gelenkte Natur uber die Menschen bringt. Indem Herakles
wilde Tiere und Ungeheuer totete beziehungsweise einfing oder ver-
trieb, wurden zugleich Sumpfgebiete trockengelegt, Wilder gerodet
und neue Gebiete erschlossen. Die gefiahrlichen Kampfe, die dabei zu
bestehen waren, verweisen libereinstimmend auf typische Zivilisations-
arbeiten, wie sie fiir die Anlage von Feldern und Siedlungen an bisher
unerschlossenen Orten notwendig waren. Historisch gesehen liegt es
auf der Hand, dass diese Arbeiten im Zuge der Eroberungsziige noma-
discher Volker ausgefithrt wurden — selbst wenn tiber den tatsiachlichen
Hergang dieser Vorginge das Meiste im Dunkeln liegt.>*” Doch abgese-
hen davon, dass dieses Dunkel aufgrund fehlender Zeugnisse bis heute
kaum zu lichten ist, ist es fiir den hier verfolgten Zusammenhang wich-
tig, den Zusammenhang zwischen Sagen- und Gattungsgeschichte ein-
zubeziehen, um den Mythos als Teil der Zivilisationsgeschichte begrei-
fen zu konnen. Zu dieser gemeinsamen Geschichte gehort eben auch,
dass die Zuriickdrangung boser Geister und wilder Tiere in der grie-
chischen Heldensage bereits mit einigen Auswiichsen und Zerstorun-
gen einhergeht, die den Zivilisationsprozess von Beginn an begleiteten.
Diese betreffen nicht nur den Kampfer Herakles selbst, der uibergro-
8e Verantwortung und Lasten tragen musste, sondern auch mittelbar
Beteiligte, wie die Kentauren, die er auf der Jagd vertrieb oder totete.
Man mag diese Zwitterwesen als »wiiste Horden, die in wilden Bergen
hausten«3°%, verurteilen. Doch festzuhalten bleibt, dass »ausgerechnet
derjenige, der ein wildes Tier unschadlich machen will, einer frithen
Waldzivilisation den Tod bringt«3*°. Diese Ambivalenz von Befriedung
und Vernichtung findet sich auch bei den weiteren Arbeiten und Kamp-
fen des Herakles.

Im sechsten athlos kommt es zu einer thematischen Anderung. Die
»Reinigung des Augiasstalles« beinhaltet andere Anforderungen als
die zuvor beschriebenen Kimpfe mit wilden Tieren und Ungeheuern.
Der Auftrag bestand darin, nach Elis zu ziehen, um den Stall des Ko-
nigs Augias vom Rindermist zu befreien, der bereits das ganze Land
verpestete. Da diese Arbeit an einem Tag erledigt werden musste, um

307 »Dafiir legt schon das Zeugnis ab, dass es unmdoglich erschien, das Wesen
des Herakles zu erfassen und darzustellen, ohne die Geschichte der Vol-
kerwanderung in ihren Hauptziigen darzustellen und die Volkergruppen
zu sondern. (...) Die griechische Geschichte und die griechische Religion
und Sage gehoren zusammen, weil der Inhalt teils identisch ist, teils eines
das andere bedingt: nur wer sie beide zu erfassen versucht, hat die Mog-
lichkeit, auch nur eine zu verstehen.« Wilamowitz-Moéllendorff 1959 b, S.
20.

308 So Amphitryon in Euripides’ Herakles; vgl. Euripides 1959, S. 193 (Vers

374-375)-
309 Heinrich 2006, S. 90.

269

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

vom Konig von Elis entweder mit einem Teil seines Konigreichs be-
lohnt oder andernfalls lebenslang mit der Stellung als Stallbursche be-
straft zu werden, ersann Herakles eine List. Anstatt die unmogliche
Arbeit mit einer Forke in Angriff zu nehmen, grub der Held eine Bre-
sche in das Fundament und leitete das Wasser zweier Fliisse, Alpheios
und Peneios, durch den Stall. Aller Schmutz und Unrat wurde auf diese
Weise in kurzer Zeit hinweggespiilt, so dass die Arbeit erfolgreich ab-
geschlossen werden konnte. Doch Eurystheus erkannte dies nicht an,
da Herakles nicht nur fiir ihn, sondern auch fir den Konig Augias sei-
nen Dienst verrichtet hatte. Bemerkenswert an dieser Episode ist, dass
Herakles weder wirgt noch jagt, sondern grabt. Zwar wurde auch bei
den Taten zuvor gearbeitet, indem Natur urbar und Felder fruchtbar
gemacht wurden; allerdings standen dabei die Kimpfe gegen natiirli-
che Wesen und Ungeheuer im Vordergrund. Bei der Reinigung des Au-
giasstalles kimpfte der Heros schon nicht mehr gegen von den Got-
tern eingesetzte Wesen, sondern stattdessen verbiindete er sich mit den
Flussgottern, um das Wasser als deren eigentliches Element fur seine
Absicht nutzen zu konnen. Der listige Herakles unterwarf damit die
Natur seinem Willen, indem er sie nicht mehr bekriegte, sondern fur
sich arbeiten liefs. Auf diese Weise gelang es ihm, tiber die natirlichen
Krifte zu gebieten und sie fiir seine Zwecke einzusetzen. Es scheint so-
mit, als wiirde der Begriff der Arbeit iiber den Begriff des Kampfes hier
bereits hinausgehen.3

Die folgenden athloi ereignen sich nicht mehr auf dem Peloponnes
und verweisen damit auf die Kolonisierung Griechenlands. Wie schon in
der Augias-Episode, spielen bei den nachfolgenden Aufgaben Tiere aus
dem Bereich der Viehhaltung eine besondere Rolle. In der siebten Prii-
fung wurde Herakles nach Kreta geschickt, um den »Stier des Minos«
einzufangen und nach Mykenai zu bringen. Der kretische Konig Minos
selbst war Herakles dabei behilflich, da das kultisch verehrte Tier die
Insel verwiistete. Nachdem das Wildrind von Herakles an den Hof des
Eurystheus gebracht worden war, liefs man es wieder frei. Der Stier trieb
fortan auf dem Peloponnes sein Unwesen und wurde schliefSlich von He-
rakles selbst oder von Theseus erschlagen.

Die achte Erprobung fithrte Herakles in die entgegengesetzte Rich-
tung, nach Thrakien. Dort herrschte der Konig Diomedes, ein Sohn des
Kriegsgottes Ares, der eine grofSere Anzahl ungewohnlicher Pferde be-
safs. Die Aufgabe des Herakles bestand darin, die Menschen fressenden
»Rosse des Diomedes« zu erbeuten und nach Mykenai zu schaffen. Bei

310 Scheinbar deshalb, weil in diesem Zusammenhang unbeantwortet bleibt,
»ob die austreibende Natur, die der Heros sich gefiigig macht und instru-
mentell einsetzt, mit der ausgetriebenen identisch ist«. Vgl. Heinrich 2006,

S. 97.

270

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REHEROISIERUNG

diesen »Pferden des Todes«3™ handelte es sich um widernatiirliche We-
sen, die vom barbarischen Konig Diomedes regelmafSig mit dem Fleisch
ungliickseliger Menschen gefiittert wurden. Herakles bereitete dem Kan-
nibalismus ein Ende, indem er Diomedes erschlug und seinen Rossen
zum Frafs vorwarf. Dadurch gelang es ihm, die Pferde zu zihmen und die
nun friedfertigen Tiere gefahrlos an den Hof des Eurystheus zu bringen.
Der barbarische Brauch des thrakischen Konigs konnte auf diese Weise
durch die todliche Handlung des Herakles gebrochen werden. Die Zih-
mung der Rosse erscheint hier als eine frithe Zivilisationsarbeit par ex-
cellence, sofern die unmenschliche Grausamkeit unter Anwendung ihrer
eigenen Mittel bezwungen wird.

Auch der neunte Auftrag fithrte Herakles tiber die Grenzen des Pe-
loponnes hinaus. Um den »Giirtel der Amazonenkonigin« Hippolyte
rauben zu konnen, machte sich Herakles mit einigen Begleitern auf den
Weg zum kleinasiatischen Land Pontos am Schwarzen Meer. Die dort
lebenden Amazonen waren ein stolzes Volk kriegerischer Frauen, die
sich die rechte Brust abschnitten, damit sie Bogen und Speer freier fiih-
ren konnten. Hippolyte hatte ihren Gurtel von ihrem Vater, dem Kriegs-
gott Ares, erhalten und war nicht abgeneigt, dieses Schmuckstiick He-
rakles zu schenken. Doch Hera, die in Gestalt einer Amazone erschien,
erweckte im Frauenvolk Argwohn gegen die Eindringlinge und es kam
zum Kampf zwischen den Frauen und Minnern. Dabei wurde Hippo-
lyte von Herakles getotet, der den Giirtel an sich nahm und schliefSlich
nach Mykenai brachte. In unterschiedlichen Darstellungen wird darauf
verwiesen, der Raub des Giirtels sei nur ein Vorwand gewesen, um den
Heros in den ersten Krieg um Troja hineinzuziehen.>™ Und tatsichlich
wird der Heros mythologisch verwendet, um den Sieg der Griechen tiber
die Tojaner nicht nur zu verbiirgen, sondern vor allem als endgiiltig aus-
zuweisen. Doch ladsst sich dieser Gedanke, der eine weitere Verbindung
zwischen Mythos und Geschichte aufzeigt, hier nicht weiterverfolgen.

Damit der Heros die anschliefSenden Aufgaben erfillen kann, erwei-
tert sich der Sagenkreis nunmehr sogar bis an die Rinder der damals
bekannten Welt. Fiir den Raub der »Rinder des Geryoneus« musste He-
rakles auf seinem langen Weg zahlreiche Liander durchstreifen und den
Okeanos uiberqueren, der nach griechischer Auffassung die bewohn-
te Welt umschloss. Das Ziel war die Insel der Abendrote, Erytheia, auf
der der dreikopfige — mit sechs Armen und Hianden sowie mit scharfen
Flugen bewehrte — Krieger Geryoneus mit seiner Rinderherde lebte. Um
dorthin zu gelangen, musste Herakles bereits gefiahrliche Abenteuer und

311 »Sie (die Todespferde; F.B.) waren sicher mit den Harpyien, Gorgonen, Eryn-
nien verwandt und im Lande des Boreas, des mit Stuten sich paarenden Nord-
windes, in Thrakien, wie sonst nirgends zu Hause.« Kerényi 1997 b, S. 126.

312 So etwa bei Pindar und bei Apollodor. Vgl. dazu Kerényi 1997 b, S.130-131.

271

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

Kiampfe mit zahlreichen unter- und oberirdischen Wesen bestehen, auf
die hier jedoch nicht weiter eingegangen werden soll.3*3 Fiir den hier
verfolgten Zweck gentigt es, auf die Begebenheiten am Bestimmungsort
sowie auf den Riickweg nach Argos einzugehen. Nachdem Herakles den
Sonnengott gezwungen hatte, ihn mit seinem Gefdhrt tiber den Okea-
nos zur Insel Erytheia zu bringen, erschlug er zunichst den dreikopfi-
gen Wachhund Orthos; anschliefend totete er auch Geryoneus selbst,
der sich ihm entgegenstellte, um seine Herde zu schiitzen. Der Heros
tibernahm die wertvollen Tiere und fiihrte sie an den Kiisten des Mit-
telmeeres entlang in die Richtung heimatlicher Gefilde. Doch jetzt, auf
dem Riickweg, musste er weitere Kimpfe bestehen, da zahlreiche Rau-
ber versuchten, die kostbaren Tiere zu entwenden. Herakles nahm vie-
le Unwege in Kauf, um den Neidern zu entgehen; jedoch gab es auch
freudige Anlisse, die seine Riickkehr verzogerte. »(B)ei allen Volkern
und in allen Stadten, die er beriihrte und deretwegen er immer grofSe-
re Abschweifungen machen musste, von Mauretanien bis zu den fernen
Skythen, waren die Genealogen bereit, von Hochzeiten des Herakles zu
berichten, damit die Herrscherfamilien ihre Abstammung von ihm her-
leiten konnten.«3* Der zuvor bereits erwiahnte Kampf mit Cacus?*s, ei-
nem Sohn des Volcanus respektive Hephaistos, der in einer Hohle am
Tiber hauste, ereignete sich der Sage nach dort, wo spater die Stadt Rom
gegrindet wurde. Herakles totete den flammenspeienden Rauber und
zum Dank erhielt er von den Einheimischen einen Altar, »den die Rémer
ara maxima nannten, mit langwahrendem Heroenkult. «3%¢

Hinter dieser Randnotiz verbirgt sich eine weitere, wichtige Zivilisati-
onstat, die fur die Grundung von Stadten entscheidend war. Die Errich-
tung von Opferaltiren ging namlich mit der Ablosung eines alteren Op-
ferrituals einher. Anstatt die Rinder den Géttern als Ganzes hinzugeben,
wie in fritherer Zeit, opferte man ihnen nunmehr einzelne, ungeniefs-
bare Teile, so dass es iiberhaupt moglich wurde, Rinderzucht zu betrei-
ben und Viehschlachtungen zur Sicherstellung der Versorgung der Polis-
bewohner vorzunehmen.3'7 Das Totalopfer wurde in ein Schlachtopfer
tberfiihrt, bei dem die Opfertiere zum Verzehr freigegeben wurden. Folgt
man diesem Gedanken, so hat Herakles die Rinder des Geryoneus nicht
eigentlich gestohlen, »sondern aus dem Jenseits der bewohnten Welt,
dem Totenreich, hoch- und an der Erdoberfliache in einen Kult hineinge-
fiihrt, der den Menschen nutzen soll. «3'® Die zuvor erwahnten Hochzei-

313 Vgl. dazu ausfihrlich Kerényi 1997 b, S. 133-139.
314 Ebda., S. 137.

315 Siehe dazu weiter oben Anm. 269 und Anm. 274.
316 Kerényi 1997 b, S. 138.

317 Vgl. dazu Heinrich 2006, S. 143.

318 Ebda., S. 149.

272

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REHEROISIERUNG

ten, bei denen zahlreiche Tiere geopfert wurden, dienten somit auch der
Verbreitung dieses neuen Kultes. Daher iiberrascht es nicht, dass zahl-
reiche Stadtgriindungen auf Herakles zuriickgehen und ebenso zahlrei-
che Stadte nach ihm benannt sind.3®

Die Geschichte der »Hesperiden-Apfel« als vorletztes Thema des Zyk-
lus weist zumindest auf den ersten Blick erstaunliche Parallelen zur Schil-
derung des Paradiesgartens Eden aus dem biblischen Buch Genesis3*° auf.
Auch in der griechischen Erzdhlung gibt es einen Baum mit verlockenden
Apfeln, die von einer Schlange bewacht werden. Dariiber hinaus glich
der Garten, in dem der Apfelbaum stand, einem Paradies mit seinen »un-
sterblichen Quellen, wo die Fruchtbarkeit des Bodens selbst die Gotter
begliickt«3** hitte. Doch hier enden schon die Gemeinsamkeiten und der
griechische Mythos beschreitet einen eignen Weg, der in zahlreichen bild-
lichen und schriftlichen Uberlieferungen festgehalten und ebenso man-
nigfach variiert wurde. Fiir den hier verfolgten Zusammenhang geniigt
es, die wichtigsten Merkmale herauszustellen. Nachdem Herakles von
Eurystheus beauftragt worden war, die goldenen Apfel der Hesperiden
zu holen, lief§ er sich von Prometheus, den er aus einer misslichen Lage
befreit hatte, den Rat geben, nicht selber in den Garten einzudringen.
Herakles bat deshalb Atlas, dem Nachbarn der Hesperiden, die verbo-
tenen Apfel zu entwenden. Die Verlockung war zwar grof3, die Tochter
des Zeus mit ihren hellen Stimmen selbst aufzusuchen, doch die Gefahr
bestand darin, nicht mehr von der »Insel der Seligen«3** zuriickzukeh-
ren. Atlas willigte unter der Bedingung ein, dass Herakles wenigstens bis
zu seiner Rickkehr aus dem Garten die ihm auferlegte Last des Him-
mels, der auf seinen Schultern lag, tragen miisse. Nachdem er die Apfel
gepfliickt hatte, fand der Titan Gefallen an seiner neuen Lage und woll-
te die Friichte fiir sich behalten. Da ersann Herakles eine List. Um die
Aufgabe ganz tibernehmen zu konnen, wollte er sich noch das Tragekis-
sen zurechtriicken, und er bat Atlas, die Last fur diesen kurzen Moment

319 So sind noch heute »gegen zwei Dutzend Orte nach ihm benannt«. Vgl. Miil-
ler 2016, S. 51. Zu dem neuen Opferkult passt, dass die Gottin Hera, die mit
Herakles in besonderer Verbindung stand, als »Herrin der Weiden« bezie-
hungsweise als »Schiitzerin des GrofSviehs« sowie als »Herdengottin« ange-
sehen wurde. Vgl. dazu Simon 1998, S. 41—42 sowie S. 48. Ohne den Raub
der Opfertiere, der den Wechsel vom Total- zum Schlachtopfer markiert,
wire die fiir menschliche Ansiedlungen niitzliche GrofSviehzucht nicht mog-
lich gewesen. Folglich ist Herakles nicht nur Rinderdieb, sondern vor allem
Kultbrecher, der die Schaffung von Rinderland und Viehzucht begiinstigte.

320 Vgl. LUT, Gen 2, 4 und Gen 3, 1-24.

321 Kerényi 1997 b, S. 141.

322 Vgl. ebda. Mit dieser Bezeichnung wird angedeutet, dass die im seligen Ely-
sion verliehene Unsterblichkeit zugleich die Abkehr von den Sterblichen be-
deutet.

273

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

noch einmal auf sich zu nehmen. Als dies geschah, nahm Herakles die
goldenen Apfel und brachte die Beute dem Eurystheus.

In anderen Darstellungen war es Herakles selbst, der in den Garten der
Hesperiden eindrang.3*3 Doch abgesehen davon, ist hier vor allem wich-
tig, dass der Held durch die Entwendung der goldenen Apfel dieses Eigen-
tum der Gotter fiir sich beanspruchte — ein Sakrileg, das mit dem Dieb-
stahl von Tempelschitzen vergleichbar war. Nachdem durch den Raub
der Rinder des Geryoneus bereits der Brauch des Totalopfers abgeschafft
worden war und die Gotter mit den ungeniefSbaren Resten der Schlacht-
tiere — im Wortsinn — »abgespeist« wurden, stellte Herakles nunmehr
vollends die gottlichen Privilegien und Besitzrechte in Frage.>*+ Herakles
schien damit — zumal die Gotter darauf verzichteten, einzugreifen und Ra-
che zu iiben —, den Himmlischen gleichgestellt. Freilich stand seine Him-
melfahrt noch aus, und er musste noch einiges Leid erdulden. Die Hespe-
riden-Episode unterscheidet sich jedoch von den vorhergehenden athloi
darin, dass anstelle von Kampf beziehungsweise Arbeit die List und an-
stelle des Leids bereits die Hoffnung auf ewiges Leben hervortritt.3*s

Die letzte Tat war zugleich die letzte »Probe der Gottlichkeit des Hel-
den«32¢, Die gefdhrlichste aller Aufgaben bestand darin, den »Hund des
Hades« in der Unterwelt einzufangen und nach Mykenai zu bringen. Nicht
nur galt Kerberos als ein besonders gefahrliches Ungeheuer mit Funken
sprithenden Augen, mehreren Rachen und einem nach allen Seiten hin bei-
Benden Leib, der aus zingelnden Schlangen gebildet war. Dartiber hin-
aus bedeutete der Abstieg in die Unterwelt eine Verletzung der gottlichen
Ordnung, da der Bezirk, in dem die verlorenen Seelen gefangen waren, zur
festen Aufteilung der Gotterwelt gehorte. Wahrend Zeus und die anderen
Gotter hoch oben auf dem Olymp residierten, thronte das unterirdische
Herrscherpaar, Hades und Persephone, im Schattenreich der Toten. Aus
dieser Unterwelt gab es der Sage nach kein Entrinnen und keine Riick-
kehr.3?7 Allein der Versuch, lebend in diesen Bezirk einzudringen, galt als

323 Vgl. dazu die Abbildungen »Herakles und die Hydra« sowie »Herakles bei
den Hesperiden« in Kerényi 1997 b, S. 368 und S. 381.

324 Die Vasendarstellung »Herakles vor Zeus mit dem Hesperidenapfel« zeigt
den Heros in durchaus selbstbewusster Haltung, der keine Bestrafung durch
den obersten Gott zu befiirchten scheint. Vgl. die entsprechende Abbildung
in Kerényi 1997 b, S. 382.

325 Bei den geraubten goldenen Apfeln handelt es sich vermutlich um Granat-
apfel, die in der Antike das Leben und den Tod symbolisierten. Folgt man
Heinrich, so waren die Apfel der Hesperiden fiir Herakles gleichbedeutend
mit der »Gewissheit, im Tod das Leben zu haben«. Heinrich 2006, S. 159.

326 Vgl. Kerényi 1997 b, S. 143.

327 Nur dem Sdnger und Dichter Orpheus soll es gelungen sein, den Gott der
Unterwelt durch die Macht seines Gesanges zu erweichen und ihn zur Riick-
gabe der Eurydike zu bewegen.

274

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REHEROISIERUNG

unerhorte Tat. Eurystheus hoffte daher, Herakles mit dieser letzten Aufga-
be endgiiltig zu vernichten. Was er dem Heros abverlangte, war nichts we-
niger als der nach menschlichem Ermessen aussichtlose Kampf gegen den
Tod. Doch auch diese Priifung beendete Herakles siegreich, obgleich er er-
heblichen Schaden nahm.

Die Handlung ist rasch erzihlt. Nach einer Version der Geschichte
wurde Herakles vor seinem Abstieg in die Unterwelt einer Reinigungsze-
remonie unterzogen und dabei, wie es hiefs, in die Mysterien eingeweiht.
Dies erschien geboten, da er sich in seinen Kimpfen zuvor mit dem Blut
seiner Feinde befleckt hatte und rituell geldutert werden musste, um ohne
Makel vor den Gottern und Menschen erscheinen zu kénnen. In ande-
ren Darstellungen ist allerdings von entsprechenden Akten der Einwei-
hung und Entsithnung nicht die Rede.>** Bei seinem Eintritt ins Toten-
reich verhielt sich Herakles nicht wie ein Initiierter, sondern er erhob
sogleich sein Schwert gegen Charon, den Fihrmann des Todes, der da-
ruber so erschrocken war, dass er Herakles bereitwillig tiber den sump-
figen Fluss in die Unterwelt fuhrte. Dort wartete schon der schreckliche
Hollenhund, der, als er Herakles erblickte, ebenfalls erschrak und sich
unter dem Thron des Hades versteckte. Der Heros traf derweil auf eini-
ge verlorene Seelen von Verstorbenen, die er kannte, und wollte sie mit
warmem Blut bewirten. Also schlachtete er eines der verbotenen Rinder.
AnschliefSend gelangte er zum Thron des Unterweltgottes und bedrohte
Hades und Persephone mit einem grofSen Stein. Wahrend der Totengott
aus Angst vor dem furchtlosen Heros floh, blieb Persephone standhaft
und empfing ihren Halbbruder. Herakles wurde gestattet, den Hollen-
hund, der bereits am Eingang zum Totenreich wartete, an eine Kette zu
legen und mitzunehmen. Der Heros iiberwaltigte das Tier und wiirgte
es so lange, bis es sich ergab. Danach fithrte Herakles das Ungeheuer
festgezurrt nach Mykenai. »Nach hinten geduckt, ziingelten die Schlan-
gen unter dem zottigen Bauch an beiden Seiten des Untiers. Blau funkel-
ten ihm die Augen, so springen die Funken in der Schmiede, wenn Eisen
mit dem Hammer geschlagen wird und es drohnt der geschlagene Am-
boss.«3* In Mykenai angekommen, fliichtete Eurystheus wieder in sein
unterirdisches Versteck und kam nicht wieder hervor. Der Hollenhund
jedoch wurde von Herakles wieder in den Hades zurtickgebracht be-
ziehungsweise, nach einer anderen Erzihlung, gelang es Kerberos beim
Brunnen des Heiligtums der Hera zu entfliehen, weshalb der nimliche
Ort als »das befreiende Wasser« bezeichnet wurde.33°

Die scheinbar beiliufigen Hinweise tiber das Aussehen des Hol-
lenhundes sowie die entsprechenden Hinweise auf Analogien zur

328 Vgl. dazu Kerényi 1997 b, S. 144.
329 Ebda., S. 146.
330 Ebda., S. 147.

275

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

Metallbearbeitung vervollstandigen die bisherigen Annahmen iiber die
zivilisatorische Bedeutung des dodekathlos. Nachdem verschiedene Me-
talle, wie Kupfer, Bronze und Eisen, durch Abbau und Verhiittung ent-
sprechender Erze gewonnen wurden, bildeten sich in Griechenland im
zweiten vorchristlichen Jahrtausend erste Machtzentren und Palastkul-
turen. Die Beherrschung von Ressourcen — Gruben, Hiitten, Handels-
wege — fithrte im Zuge dieser Entwicklung zur Anhdufung von Reich-
timern, die schon bald von einer kleinen Oberschicht kontrolliert und
weitervererbt wurden. Hiervon zeugen etwa die wertvollen Grabbeiga-
ben zur Zeit der Palastkulturen in Mykene, Pylos oder Theben. Der von
Kerényi anschaulich beschriebene Kerberos, der »mit metallener Stim-
me bellend«33* und mit funkensprithenden Augen die in der unterirdi-
schen Welt ankommenden Menschen empfing, symbolisiert zugleich die
Gefahren des Bergbaus sowie der Metallurgie. Es liegt nahe, dass etwa
zur Zeit der mykenischen Kultur33* der Eingriff in die unterirdische Na-
tur als Storung der gottlichen Ordnung aufgefasst wurde, die mit Bestra-
fung oder Tod bedroht war. Zudem waren todliche Unfille im antiken
Bergbau wahrscheinlich, so dass die Arbeiten unter Tage sowie mit Feuer
und Amboss im wortlichen Sinne als »ungeheuerlich« galten. Auch wenn
Kerberos von Herakles nicht wirklich gezahmt wurde, bezeugte dessen
gegen alle todlichen Gefahren erstrittene Entwendung aus dem Hades
den grofsten Triumph des Heros. Durch die Taten des Herakles wurden
nicht nur die Gefahren der Natur gebannt, sondern iiberdies wurden den
Gottern ihre Schitze entrissen.

Herakles erhielt nach seiner Riickkehr aus der Unterwelt den Beina-
men »der mit dem schonen Sieg« (kallinikos), und sein Ruhm schien
grenzenlos. Man verehrte ihn als jemand, der selbst die grofSten Heraus-
forderungen aushalten und meistern konnte — und dieses Bild des glin-
zenden Siegers wurde iber Jahrhunderte hinweg fortgeschrieben. Jedoch
finden sich bereits in der antiken Uberlieferung Zeugnisse der Beschaidi-
gung und Gebrochenheit der Heldenfigur, die den Heros in seiner gan-
zen Widerspriichlichkeit zeigen und damit zugleich den dodekathlos als
blofSe Abfolge heroischer Taten in Frage stellen.

In Euripides’ Herakles brachte der Dichter im fiinften vorchristlichen
Jahrhundert ein vielbeachtetes Stiick zur Auffithrung, das den strahlen-
den Helden in seinem ganzen Elend und seiner ganzen menschlichen
Schwiche zeigt.33? Die Handlung der Tragodie ist folgende: Nach seiner

331 Ebda., S. 145.

332 Diese Kulturepoche fillt nach heutigem Verstiandnis in die Bronzezeit. Zur
Unterscheidung der antiken Zeitalter nach dem jeweiligen Stand der Me-
tallverarbeitung bei Hesiod siehe weiter oben in Teil  Anm. 177 und Anm.
180.

333 Folgt man der Uberlieferungsgeschichte dieses Werks, so entstand die Tra-
godie im Jahr 421. Vgl. Wilamowitz-Moéllendorff 1959 b, S. 134. Der

276

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REHEROISIERUNG

Riickkehr aus dem Hades beschloss Herakles, seine Familie in Theben
aufzusuchen. Das Hausgeschlecht des Heros umfasste seine Frau Me-
gara, seine drei Kinder sowie seinen Stiefvater Amphitryon. Schon seit
geraumer Zeit wurden sie vom Tyrannen Lykos bedringt und sollten
getotet werden. Die Kinder waren von ihrer Mutter bereits fiir ihre be-
vorstehende Bestattung geschmiickt worden, da keine Hoffnung be-
stand, dem Tod entgehen zu konnen. In diesem Moment trat Herakles
auf die Bithne, der jedoch bereits etwas verwirrt war, da er seinen Stief-
vater nicht sogleich erkannte und dessen Namen vergessen hatte. Den-
noch gelang es ihm, den Konig Lykos sowie seine Schergen zu toten, al-
lerdings waren Wahnsinn und Zwietracht, verkorpert durch Lyssa und
Iris, bereits im Haus. Herakles wihnte sich irrtiimlich auf dem Weg zu
Eurystheus, an dem er Rache uiben wollte, und verwechselte seine eige-
nen Kinder mit denen des verhassten Auftraggebers. In seinem Wahn
jagte und erschlug er sie; schliefflich erschoss er auch noch seine Frau.
Er hitte wohl auch seinen Stiefvater, Amphitryon, getotet, wenn nicht
Pallas Athene eingegriffen hitte, die den Rasenden mit einem Stein nie-
derstreckte. Herakles verfiel daraufhin in einen langen Schlaf und als er
erwachte, erkannte er, was er angerichtet hatte. In dieser verzweifelten
Lage kam Theseus seinem des Lebens muide gewordenen Freund zu Hil-
fe und geleitete den gefallenen Helden »in die Stadt der Pallas«334 nach
Athen.

Es ist erstaunlich, dass Euripides mit seiner Tragodie auf die Sinnlo-
sigkeit des Heroentums und die Selbstzerstorungen zivilisatorischer Er-
rungenschaften hinweist, nachdem die strahlende Figur des Herakles
fur lange Zeit unantastbar schien. Vor dem Hintergrund jedoch, dass
das funfte vorchristliche Jahrhundert, in dem der Text entstand, nicht
nur klassisch-blithend, sondern ebenso kriegerisch-vernichtend war, wird
verstandlich, weshalb der Dichter sich daran machte, den Helden zu
entheroisieren. Da die Figur des Herakles zu keiner Zeit eindeutig oder
schlussig war, verkorpert sie bis heute geradezu prototypisch den My-
thos des Heros.?3s Umso wichtiger ist es daher, die beiden Seiten seines
Heldentums in den Blick zu nehmen.

Auf der einen Seite fungiert der Heros als Identifikationsfigur, der als
hyperanthropos den Menschen dhnlich ist, da er ihre Sorgen teilt und
durch seine Taten ihre Note mindert. Auch wenn im dodekathlos mytho-
logische Themen kunstvoll verarbeitet werden, die von unwirklichen Ge-
schopfen und sagenhaften Orten handeln, sind die beschriebenen Kon-
flikte den Betroffen immerhin so nah, dass sie ihren Erfahrungshorizont

griechische und deutsche Text des Dramas, soweit er tiberliefert ist und re-
konstruiert werden konnte, findet sich ebda., S. 168-273.

334 Euripides 1959, Herakles, S. 265 (Zeile 1326).

335 Vgl. zu dieser Deutung Heinrich 2006, S. 191.

277

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

berithren. Wenn Herakles unter Aufbietung aller Krifte natirliche
Michte bezwingt und iibernatiirliche Gotter tiberlistet, wird er zum vor-
bildlichen Kampfer in den zivilisatorischen Auseinandersetzungen des
Menschen mit der eigenen und fremden Natur. In seiner Person symbo-
lisiert Herakles gleichermaflen die kimpfende und bekampfte Natur33;
er ist ebenso lebendig wie todgeweiht337; er ist gottlich und menschlich
zugleich33%; und er zeigt sich als Sieger wie als Verlierer33°. Doch tiber al-
len diesen Konflikten triumphiert der Held als leibhaftige Verkorperung
ubermenschlicher Eigenschaften, die nicht zuletzt gegen die Gotter selbst
aufgeboten werden, ohne dass der heros theos daran zerbricht. Es wire
sicherlich verkiirzt, wiirde man diese eigenwillige Komponente des He-
roentums ausblenden und seine grofle Anziehungskraft negieren.

Auf der anderen Seite steht das von Euripides gezeichnete tragische
Bild, das die herakleische Utopie ausloscht und als verhiangnisvolle Hy-
bris ausweist. Wenn der Held im Drama nach seiner verhdngnisvollen
Verwirrung und grauenhaften Mordtat daruber klagt: » All mein Leben
lang/ Hab’ ich mich abgemuht, das Erbteil euch/ Zu schaffen, das der
Vater seinen Kindern/ Als schonste Hinterlassenschaft vermacht,/ Des
Namens Ehre — ihr genosst sie nicht«3+, dann stellt er nicht nur sich
selber als Person in Frage, sondern er verweist zugleich auf die Insta-
bilitait und Vergeblichkeit seiner heroischen Taten. Schliefslich bedurfte
es nur eines Momentes des Wahns und der Raserei, um eingestehen zu
missen: »alle sind wir elend«3+'. Spatestens an diesem schmerzlichen
Punkt erscheinen die ruhmreichen Kampfe und Arbeiten in einem an-
deren Licht. All die ausgefiihrten Gewaltakte und Zerstorungen kehren
sich nunmehr gegen Herakles selbst. Die im Zuge des Athletenwerks
begangenen Grausamkeiten, die der Heros nicht nur an anderen, son-
dern auch an sich selbst veriibte, um sich zu behaupten, zeigen sich jetzt

336 So wie in der bildlichen Darstellung des Kampfes mit dem nemeischen Lo-
wen, bei dem die beiden Kontrahenten in ihrer Umschlingung und Erschop-
fung nicht mehr voneinander zu unterscheiden sind. Siehe dazu weiter oben
Anm. 300.

337 Siehe dazu weiter oben Anm. 304.

338 Wie bei der Entwendung der Hesperiden-Apfel, durch die sich der Heros
auf eine Stufe mit den Gottern stellt. Siehe dazu weiter oben Anm. 324.

339 Herakles bleibt nicht nur die Rache an Eurystheus verwehrt, sondern auch
sein widerspriichliches Verhiltnis zu seiner gottlichen Mutter bleibt fiir ihn
ungeklart. Euripides findet hierfiir die anklagenden Worte: » Aus Missgunst
wider ihres Gatten Neigung/ Hat Hera den Wohltiter der Hellenen/ Zu-
grund gerichtet ohne seine Schuld.« Euripides 1959, Herakles, S. 263 (Zeile
1310-1313). Vor diesem Hintergrund sieht sich der Held selbst als »Sklave
des Schicksals«. Vgl. ebda., S. 267 (Zeile 1358).

340 Euripides 1959, Herakles, S. 267 (Zeile 1373-1377).

341 Ebda., S. 269 (Zeile 1396).

278

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REHEROISIERUNG

in ihrer ganzen Zwiespiltigkeit. Auch wenn im dodekathlos die natiir-
lichen und tibernatiirlichen Michte bezwungen werden, ist ihre Herr-
schaft nicht aufgehoben. Das durch die Kimpfe und Arbeiten hervorge-
brachte »Erbteil«, um mit Euripides zu sprechen, erweist sich bis zuletzt
als widerspriichlich und findet keine haltbare Form. Dies gilt selbst dort,
wo Herakles mit List die Natur fiir seine Zwecke einsetzt, wie bei der
Reinigung des Augiasstalles, bei der er die umgeleiteten Fliisse durch die
Stallungen fiihrt und dabei Teile des Gebaudes zerstort. Das Moment des
Zerstorerischen, das hier als blofSe Begleiterscheinung oder Missgeschick
erscheint, liegt den heroischen Taten selbst dort zugrunde, wo nicht nur
rohe Gewalt, sondern Uberlegung und Kalkiil zur Anwendung kommen.
Auch die instrumentelle Bezwingung der Natur folgt der Logik der Herr-
schaft, die sich — das ist die Pointe des Euripides —, zuletzt gegen den Tri-
umphator selber richtet. Fur eine verklarende Heroisierung bietet die eu-
ripidische Auslegung des Herakles-Mythos keinen Raum.

Die Figur des Herakles bleibt somit ebenso widerspriichlich, wie sei-
ne Taten. Der Heros selbst bedroht die Zivilisation, und das Athleten-
werk kann jederzeit ins Zerstorerische umschlagen. Darin gleichen sich
ubrigens die antiken Heldenmythen, fir die insgesamt bezeichnend ist,
dass Destruktionen haufig als Folge vermeintlich zufilliger oder schick-
salhafter Ereignisse eintreten. Dies hat seinen Grund darin, dass die He-
roen der Antike ausnahmslos als Mianner der Tat vorgestellt werden, de-
nen eine Reflexion auf ihr Werk nicht zuerkannt wird. »Ein Mythologem
der Selbstreflexion gibt es in der Heroenmythologie nicht.«34* Eine, wie
am Beispiel des Augiasstalles gesehen, listig vorausschauende Vorgehens-
weise wird dadurch keineswegs ausgeschlossen. Jedoch dient das Kalkiil
zuerst der trotzigen Selbstbehauptung und nicht einem allgemeinen In-
teresse, das im Mythos die Gotter fiir sich allein beanspruchen. Gegen
dieses gottliche Privileg erheben sich die Helden, indem sie streiten und
kdmpfen — aber trotz ihrer Sonderstellung unter den Sterblichen gelingt
ihnen nicht, iiberdauernde Formen zu schaffen. Herakles bleibt ein Ein-
zelkampfer, der sich aufopfert, um zu tiberleben. Vom Abarbeiten des
Einzel- und Eigenwillens*# kann bei ihm nicht die Rede sein.

Dies pradestiniert den Heros freilich fir eine Rolle als Identifikations-
figur, bei der es gerade nicht um ein »allgemeines Bilden«, sondern um
Geschicklichkeit und korperliche Kraft als solche geht. Die panhelleni-
schen Wettkimpfe wurden kaum zufillig zu offentlichen Schauplitzen,

342 Heinrich 2006, S. 317.

343 Vgl. ebda., S. 283. Hier in Anspielung auf den Arbeitsbegriff bei Hegel: »So
wenig ihm (dem Eigensinn; E.B.) die reine Form zum Wesen werden kann, so
wenig ist sie, als Ausbreitung iiber das einzelne betrachtet, allgemeines Bil-
den, absoluter Begriff, sondern eine Geschicklichkeit, welche nur iiber eini-
ges, nicht tiber die allgemeine Macht und das ganze gegenstindliche Wesen
michtig ist.« Hegel 1999, S. 116.

279

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

an denen die Taten des Herakles in gemafSigter Form regelmafSig wie-
derholt und zelebriert werden konnten, wobei die Sieger als berechtig-
te Nachfolger des Heros kultische Verehrung genossen.’# Ganz in die-
sem Sinne galten die Olympischen Spiele als »Stiftung des Herakles«,
nachdem »der dorische Adel bei diesen Spielen die erste Rolle hatte, und
Sparta mit Argos zu rivalisieren begann.«34s Und die vermutliche erste
kiinstlerische Gesamtdarstellung des Zwolfkampfes befand sich fast er-
wartungsgemafS im Zeustempel von Olympia.>#¢ Auch nachdem der He-
ros seine »Unschuld« verloren und mit Euripides einen einflussreichen
Kritiker gefunden hatte, wurde Herakles an den antiken Wettkampfstit-
ten weiterhin als »der mit dem schonen Sieg« (kallinikos) gepriesen und
als Vorbild der Athleten verehrt. Ein Grund dafur ist sicherlich, dass He-
rakles als Zivilisationsheros zugleich Begriinder zahlreicher Spiele und
Wettkampfe war, die traditionell verankert und dementsprechend fort-
gefithrt wurden. Wichtiger ist jedoch, dass die Wettkampfer und Sie-
ger sich in direkter Nachfolge des Heroen sahen, der wie sie als Einzel-
kdmpfer auftrat und dessen Ruhm den Makel irdischer Verganglichkeit
iiberdauerte. Dieser vor allem symbolische Gewinn, der durch eigene
Kraft und Geschicklichkeit erreichbar war, zielte nicht auf haltbare For-
men und allgemeine Ziele in der Vermittlung zwischen Mensch und Na-
tur, sondern auf den Sieg eines athletes und damit auch seiner ethne be-
ziehungsweise polis. Da Herakles insbesondere als Griinder zahlreicher
Geschlechter und Stidte bekannt geworden war, lag es sogar nahe, den
erzielten Ruhm auf das Herkunftsgeschlecht sowie den eigenen Staats-
verband zu erweitern. Der symbolische Mehrwert lief§ sich schlieSlich
leicht verteilen, wodurch das erreichte Ansehen noch an Bedeutung ge-
wann, da hiervon viele profitierten. Auf diese Weise entstand zumindest
der Eindruck, dass die Tat eines Einzelnen tatsachlich den Triumph einer
Gemeinschaft beforderte. Diese Art der Verallgemeinerung wurde zudem
dadurch aufgewertet, dass fiir einen Sieg im Wettkampf zuletzt die Got-
ter verantwortlich gemacht wurden, die die Macht des Allgemeinen fiir
sich beanspruchten und ihre Gunst nach eigenem Wohlwollen verteil-
ten.’#” Damit waren die Taten der Athleten von Beginn an auf ihre rein
symbolische Bedeutung festgelegt, ohne dass der im Wettkampf errunge-
ne Ruhm die gottlich-parabolische Ordnung infrage stellte.

344 Siehe dazu die entsprechenden Ausfithrungen weiter oben in Kap. 4.

345 Wilamowitz-Mollendorff 1959, S. 21.

346 Die zwolf Heraklesmetopen aus Marmor entstanden um das Jahr 460 v. Chr.
Sie waren urspriinglich oberhalb der Vor- und Hinterhalle des Heiligtums in
einer Hohe von etwa zwanzig Metern angebracht. Heute befinden sie sich
zum Teil im Louvre sowie im Museum von Olympia. Die Relieffiguren sind
ca. 160 Zentimeter hoch und entsprachen damit etwa der Korpergrofe der
Menschen zu jener Zeit.

347 Siehe dazu Anm. 260 in Kap. 2 weiter oben.

280

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REHEROISIERUNG

Vom Heros als Zivilisationsbegriinder und Rebell, der kolonisierend
in Aktion tritt, Simpfe trockenlegt, Schlachttiere herbeibringt und Stad-
te griindet, indem er die Kulte der Gotter missachtet und ihre Herr-
schaftsanspriiche unterlduft, bleibt nur mehr das Bild des Triumphators,
der im symbolischen Wettstreit der Athleten Siege erringt und allgemei-
ne Anerkennung findet. Die mythische Figur des Helden, der Spannun-
gen aushalten und Widerspriiche ertragen muss, die bis heute das Un-
behagen in der Kultur bestimmen, sofern die Unterjochung der Natur
nicht iiberwunden, sondern inzwischen sogar »zum allgemeinen ratio-
nalen Gesetz«34* geworden ist, wird auf diese Weise geradezu verharm-
lost und ihrer Sprengkraft beraubt. Da die tatsiachlichen Opfer im Bild
des Athleten als Triumphator ausgeblendet werden, entsteht zugleich der
falsche Eindruck, die Entfesselung des Individuums sei bereits gelungen
und vollendet. Das darin zum Ausdruck kommende Bediirfnis, den Hel-
den einseitig ins positive Licht zu setzen, findet sich somit von Beginn
an. Freilich ist dies nicht dem mythischen Stoff selbst anzulasten, son-
dern vielmehr dem jeweiligen Umgang mit ihm.

Nachdem die Dialektik des Herakles in seiner Stellung zwischen den
Gottern und Menschen deutlich geworden ist, kommen wir nunmehr
wieder zuriick auf den Anfang dieses Kapitels. Wie am Beispiel der Zwei-
figurengruppe »Herkules totet Cacus« des Florentiner Bildhauers Ban-
dinelli gesehen, eignete sich der Heros in besonderer Weise als Modell
des menschlichen Triumphes iiber natiirliche und iibernatiirliche Mach-
te. Auch wenn die Ausfithrung des Werks teilweise harsche Kritik her-
vorrief3#, wurde dem antiken Helden eine ungebrochene Wertschatzung
entgegengebracht. Diesem Zweispalt versuchte der bespottelte Kiinst-
ler Bandinelli dadurch zu entgehen, dass er einem seiner drgsten Kriti-
ker und Kontrahenten, Benvenuto Cellini, entgegnete, dieser habe nur
die Ausfithrung seines Werkes, nicht aber die vorbereitende Zeichnung
hierfir beriicksichtigt: »Wehe Dir du bose Zunge, und wo bleibt mein
Modell?«35° Er spielte damit auf eine grof$formatige Federzeichnung an,
die mit einem Selbstportrait des Kiinstlers versehen war. Aufschlussreich
fiir den hier verfolgten Zusammenhang ist, dass der modellhaften Zeich-
nung mehr Bedeutung zuerkannt wurde als der skulpturalen Ausfiih-
rung des Kunstwerks, bei der die Portraitziige des Kiinstlers nicht mehr
auftauchten. Man mag hierin eine Abwehr der Kritik vermuten; gleich-
wohl ist auffillig, dass der Aufnahme des Selbstbildnisses im Modell
ein so grofSes Gewicht zuerkannt wird. Zur Entfesselung des Individu-
ums im Ubergang zur Neuzeit gehort schlieflich auch, dass der Kiinst-
ler — dhnlich wie der Fiirst, Kardinal, Hofling, Gelehrte, Bankier oder

348 Vgl. Horkheimer/Adorno 1972, S. 65 (Anm. 12).
349 Siehe dazu weiter oben Anm. 269.
350 Vgl. Wiemers 2000, S. 235.

281

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

Kaufmann — sein »Licht nicht mehr unter den Scheffel« stellt, sondern
die eigenen Verdienste und Fertigkeiten rithmt, um als moglichst allsei-
tiger Mensch und vollendete Personlichkeit wahrgenommen zu werden.
Charakteristisch fiir den modernen Ruhm war namlich nicht nur die
»Glut der Wahrhaftigkeit«, von der Nietzsche schwirmt, sondern eben-
so die Beforderung von »Schein und bloflem Effekt«3st, die keineswegs
tiberwunden waren.

Dies gilt in dhnlicher Weise auch fiir den Bergbezwinger und gekron-
ten Poeten Petrarca, der bereits zu Lebzeiten zu einer der anerkanntes-
ten Autorititen Italiens avancierte. Um sein 6ffentliches Bild zu schiitzen
und zu bewahren, verfasste er seinen »Brief an die Nachwelt« — gleich-
sam eine »Rechenschaft des alten, hochberiihmten Mannes«3s52, der nach
eigenem Bekunden nur iber Umwege von der dufSeren zur inneren Na-
tur und ihrer vermeintlich wahren Bestimmung gelangt war. An Hera-
kles erinnern in diesem Zusammenhang die GrofSe der Aufgabe sowie
die Strapazen auf dem Weg nach oben, der sich fur Petrarca als eine
selbstlauternde Pilgerreise des Ich auf dem Weg zu Gott erweist. Zu ei-
ner Entfesselung des Individuums kommt es dabei nicht, da Petrarca die
zu uberwindenden Schwierigkeiten in reine Selbstbeziige verwandelt, die
weniger gegenstandlich als vielmehr reflexiv bedeutsam sind. Wo es He-
rakles an Reflexion mangelt, fehlt es Petrarca an Weltbezug.353 Beide Pro-
tagonisten treten machtvoll in Erscheinung. Allerdings richtet sich das
Herrschaftsstreben des antiken Helden noch gegen fremde Widersacher,
wihrend der Dichterfurst seine Gegenspieler vor allem bei sich selber
sucht. Daher erscheint es zumindest auf den ersten Blick sogar schlis-
sig, wenn Herakles — nicht nur von Bandinelli — als Kraftprotz dargestellt
wird, wihrend Petrarca vor allem in der bildenden Kunst als vergeistig-
ter Monch, Dichter oder Gelehrter prisentiert wird, der fern von allen
gesellschaftlichen Zwingen in sich zu ruhen scheint.35

Freilich dauerte es nicht lange, bis die bei Petrarca noch gehemm-
te Weltzugewandtheit an Bedeutung gewann und im Rahmen der Re-
naissancefeste geradezu in eine Lust des Schauens und der Verschwen-
dung gipfelte. Wie am Beispiel des calcio fiorentino gesehen, war dieses

351 Siehe dazu weiter oben das Eingangszitat von Nietzsche, zitiert in Anm. 11.

352 Vgl. Burckhardt 2009, S. 117.

353 In Anlehnung an Jacob Burckhardt ist es tiblich geworden, Petrarca »Natur-
genuss« zu unterstellen und die Besteigung des Mont Ventoux als Zeugnis
einer neuen asthetischen Erfahrung zu deuten. Vgl. dazu Burckhardt 2009
sowie die ergidnzenden Hinweise in Anm. 156 weiter oben. Hierbei wird je-
doch tibergangen, dass die anfangliche Ergriffenheit Petrarcas angesichts der
Berglandschaft bei diesem Autor sehr schnell in die Besorgnis umschlagt, die
Lust des Schauens gefihrde das Heil der Seele.

354 Vgl. dazu etwa das Frontispiz zu Petrarcas »De viris illustribus« (Miniatur
der hessischen Landesbibliothek Darmstadt, Codex Nr. 1o1).

282

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REHEROISIERUNG

korperliche Spiel in besonderer Weise geeignet, die Machtanspriche der
Medici prachtvoll in Szene zu setzen. Die hofische Indienstnahme der po-
puldren Spielpraxis, ihre Einbindung in die Festpropaganda unter Riick-
griff auf antikische Zeichen und Symbole — kurz: ihr ikonographischer
Gebrauch zur Demonstration politischer Macht und Stirke richtete sich
ausdriicklich an die Schaulust des Publikums. Durch die Spektakularisie-
rung des Spiels mittels immer aufwendigerer Formen und Motive sollte
vor allem die Herrschaft einflussreicher Adelsvertreter und Familiendy-
nastien veredelt werden, wobei die Figur des Herakles besonders geeig-
net erschien, die jeweiligen Machthaber mit den Tugenden und Fahig-
keiten des antiken Helden zu schmiicken.’ss Dass hierbei einseitig auf
das Bild des Heros als Triumphator zuriickgegriffen wurde, liegt auf der
Hand. Bezeichnend fiir die weitere Entwicklung war jedoch, dass die
Reheroisierung des antiken Helden an dessen massive dufSere Erschei-
nung ankniipfte, die zumindest auf den ersten Blick nicht zum Idealbild
des cortigiano passte. Der Hofmann sollte »wohl und ebenmifSig gebil-
det sein, und er sollte neben Geschmeidigkeit, Kraft und Gewandtheit
besitzen«, nicht jedoch zu gewaltig wirken, da »ein allzu grofS geratener
Korper meist einen stumpfen Geist«35¢ berge. Eleganz, Anmut und Zier-
de waren dem antiken Heros fremd, weshalb die Ikonographie des He-
rakles den Maf$stiben der Nobilitat zundchst zu widersprechen schien.
Allerdings wirkte die Uberzeichnung duflerer Formen wie ein Appell an
herkommliche Machtmittel, die in der Vergangenheit noch unerlisslich
waren, um zu triumphieren, zur Zeit der Medici hingegen wie ein schmii-
ckendes Beiwerk eingesetzt werden konnten, um bewundert zu werden.
Die Renaissancefiirsten sahen sich in der Traditionslinie des antiken Hel-
den und konnten ihre Macht allegorisch darstellen, ohne sie jedes Mal
gewaltsam durchsetzen zu miissen. Der Riickgriff auf antike Figuren de-
monstrierte ihre souverdne Haltung und Stirke, die freilich jederzeit ins
Zerstorerische umschlagen konnte.

Die herrschaftliche Instrumentalisierung antiker Episoden und Fi-
guren bewirkte eine fatale Fortschreibung des Mythos, bei der Viel-
schichtigkeiten vereinfacht und aufklirerische Impulse zuriickgedrangt
wurden. Im eindimensionalen Bild des Herakles kallinikos wurde die
Entfesselung des Individuums nicht etwa vollendet, sondern zur Vor-
aussetzung seiner Vereinnahmung. Auch wenn der Renaissance-Huma-
nismus gerade dies zu verhindern versuchte, indem der Mensch aus der
rohen Natur heraustreten und kraft allseitig gebildeter und vollende-
ter Individuen sich zur allgemeinen Freiheit aufrichten sollte, blieben
die zerstorerischen Moglichkeiten menschlicher Kraftentfaltung, auf die

355 Vgl. dazu Strong 1991 sowie weiter oben das Beispiel des Hercules medicus
in Anm. 270.
356 Vgl. Castiglione 1996, S. 33 sowie Anm. 276 weiter oben.

283

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

Euripides so eindringlich hingewiesen hatte, weitgehend unberticksich-
tigt. Der siegreiche Ubermensch wurde schlieflich zum mafigeblichen
Modell fiir das Verlangen, die Natur zu beherrschen, anstatt sich zu ver-
biinden. Auch hierfiir bietet der Mythos des Herakles am Scheideweg?s?
ein anschauliches Bild, das darin gipfelt, zwischen Arbeit oder Begierde
entscheiden zu miussen. Und mit Blick auf den wahnsinnig gewordenen
Herakles ist daran zu erinnern, dass die Zuriickweisung der Begierde
ebenso selbstzerstorerisch wie verhdngnisvoll enden kann.

357 Xenophon, Memorabilien, S. 43—-47 (II. Buch, 1. Kap., 21-34).

284

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil III
Elemente des Totalitarismus

Das Leben Gottes und das gottliche Erkennen mag
also wohl als ein Spielen der Liebe mit sich selbst aus-
gesprochen werden; diese Idee sinkt zur Erbaulich-
keit und selbst zur Fadheit herab, wenn der Ernst, der
Schmerz, die Geduld und Arbeit des Negativen dar-
in fehlt.
Georg Wilbelm Friedrich Hegel,
Phianomenologie des Geistes

Die Parabel des Herakles am Scheideweg, die am Ende des voranstehen-
den Kapitels erwdhnt wurde, zeigt den Helden im Zwiespalt zwischen
Tugend (arete) und Laster (kakia). Die allegorischen Frauengestalten,
die den Heros an einer Weggabelung in die Richtung eines verlockenden
und genussreichen Lebens einerseits oder eines mithevollen und ruhm-
reichen Lebens andererseits zu lenken versuchen, stehen fiir den bis heu-
te ungelosten Konflikt zwischen konkreter Begierde und allgemeiner Ar-
beit*. Herakles, der sich fiir den entbehrungsreichen und tugendhaften
Weg entscheidet, wird hierbei von Xenophon zu einem Vorbild der rich-
tigen Lebensfilhrung stilisiert. Der Verfasser der Schrift war ein Schiiler
des Sokrates, der sich auf die Figur des vorklassischen Helden beruft, um
die von ihm selbst bevorzugte »Erziehung durch die Tugend«* namhaft
zu stiitzen. Allerdings entspricht diese Sichtweise, wie gesehen, nicht der
mythischen Uberlieferung, die den Helden ebenso als wahnsinnigen To-
desbringer und rasenden Zerstorer kennt. Selbst dort, wo Herakles als
vorbildlicher Begriinder von Geschlechtern und Stidten verehrt wird,

1 Der Begriff der Arbeit ist in diesem Zusammenhang wortlich zu nehmen.
So verspricht die eine Figur: »Sollte es aber jemals das Aussehen haben, es
konnten dir die Mittel dazu ausgehen, so fiirchte nur nicht, als wiirde ich
dich nétigen, dir durch Anstrengungen und Miihseligkeiten des Leibes und
der Seele diese Mittel zu verschaffen; nein, was die Anderen erarbeiten, das
sollst du genieflen, sofern du nur nichts zuriickweist, woraus man Gewinn
ziehen kann. Denn meinen Freunden erteile ich die Erlaubnis, aus allen Din-
gen Nutzen zu ziehen.« Xenophon, Memorablien, S. 44 (IL. Buch, 1. Kap.,
25; Hervorh. EB.). » Allgemein« ist diese Form der Arbeit deshalb, weil sie
sich auf »die Anderen« bezieht und »Gewinn« beziechungsweise »Nutzen«
verspricht.

2 Xenophon, Memorabilien, S. 47 (Il. Buch, 1. Kap., 33). Der Autor beruft sich
in seiner Erzdhlung auf Prodikos von Keos, einem Zeitgenossen des Sokra-
tes, dessen vermutete Schrift iiber Herakles nicht erhalten ist.

285

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

steht er nicht fiir klassische Tugendvorstellungen im Rahmen entwickel-
ter Poliswelten, sondern fiir den sehr viel dlteren Glauben »an die Gott-
lichkeit des rechten dorischen Mannes«3.

In der Renaissance, so wurde sichtbar, wird die antike Vorstellung der
Arbeit als Kampf gegen natiirliche und tibernatiirliche Michte gewen-
det und als schopferische Auseinandersetzung der Natur mit sich selber
verstanden. Der angesichts neuzeitlicher Irritationen und Krisenerfah-
rungen* herausgeforderte Selbstbehauptungswille wird in diesem Zu-
sammenhang als Gestaltungsvermogen gefasst, das nicht gegen die Na-
tur gerichtet ist, sondern sich an dieser erprobt und zu ihrer Veredelung
beitragt. Kreative Erfinder, Wissenschaftler und Kiinstler sahen sich sel-
ber als Erfullungsgehilfen, die der Natur dazu verhalfen, sich zu vervoll-
kommnen. Augenscheinlich hierfiir waren etwa die toskanischen Girten
in und um Florenz, die aufwendig angelegt waren und eine harmonische
Verbindung zur architektonischen Gestaltung stadtischer und landlicher
Villen herzustellen versuchten. GemafS dieser Absicht wurden beispiels-
weise aufwendige Wasserspiele, kiinstliche Grotten, pompose Terrassen,
langgezogene Steintreppen sowie Originale oder Nachbildungen antiker
Skulpturen in das Landschaftsbild eingefugt. »Der Architekt muss genau
den Sinn fiir gute Proportionen und Regelhaftigkeit wahren, damit nicht
die erfreuliche Ausgewogenheit des Ganzen uber dem Reiz von einzelnen
Teilen verloren geht.«5 Die Natur sollte nicht blof§ nachgeahmt, sondern
vor allem asthetisch gestaltet werden. Im Sinne von Alberti bestand die
Aufgabe des bildenden Kinstlers und Architekten darin, »das vielerlei
Schone in der Natur aufzusammeln und zur Einheit eines Kunstwerks
zusammenzufiigen«%, Von der angestrebten Veredelung der Natur zu ih-
rer geschickten Nutzung war es freilich nur noch ein kleiner Schritt. In
seinem Essay Of Gardens aus dem Jahr 1625 fordert der englische Phi-
losoph Francis Bacon, dass Girten zu jeder Jahreszeit nicht nur schon
sein sollten, sondern er entwickelt zudem genaue Vorschldge fiir zweck-
dienliche Bepflanzungen, um Biaume und Straucher tber alle Jahreszei-
ten bestmoglich nutzen und reiche Ernten einbringen zu kénnen.” Die
Idee einer moglichst brauchbaren und ertragreichen Gartenvegetation
entsprach schon nicht mehr der Vorstellung vom paradiesischen Garten,
der zwar auch kostbare Friichte, wie die Hesperidenipfel, hervorbrach-
te, ohne jedoch systematisch geplant und angelegt zu sein. Nur kurze

3 Wilamowitz—Maollendorff 1959 b, S. 19.

4 Ausgelost etwa durch Naturkatastrophen, Welterklarungsdefizite und Glau-
benskonflikte. Siehe dazu weiter oben die einleitenden Erlduterungen zu Teil
1L

5 So der Kiinstler, Schriftsteller und Architekt Leon Battista Alberti. Zum hu-
manistischen Sinn seiner Kunsttheorie vgl. Mithlmann 1970, S. 131-132.

6 Bollmann 2001, S. 131.

7 Bacon 1625, S. 266-268.

286

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Zeit zuvor, im Jahr 1620, schmiickte das Titelblatt der Erstausgabe von
Francis Bacons Schrift iiber die » GrofSe Erneuerung der Wissenschaften«
ein Schiff, dass die »Saulen des Herakles« am westlichen Rand Europas
hinter sich lasst, um sich mit vollen Segeln auf den Weg zur Neuen Welt
zu machen.® Vor dem Hintergrund, dass der antike Garten der Hesperi-
den gerade in dieser Richtung vermutet wurde, lasst sich erahnen, dass
der aufgekldrte Forschergeist bereits darauf gerichtet war, die Natur zu
entschliisseln, um sie dem Menschen zugidnglich zu machen, anstatt sie
im Sinne der Bau- und Landschaftskunst Albertis »anmutig und artge-
mifS« zu gestalten.

Am Beispiel Petrarcas, der sich gegen eine Philosophie zur Wehr setz-
te, fur die alle Individualitat etwas Zufilliges und Unwesentliches bedeu-
tete, wurde deutlich, wie der Entdeckungsdrang sich der eigenen Natur
zuwandte, um das Ich schliefSlich doch dem gottlichen Willen zu unter-
stellen. Es wird sich jedoch zeigen, dass es schon bald gelang, dass Selbst
sehr viel praziser auszuleuchten, um es der Welt verfugbar zu machen.
Ahnliches gilt auch fiir die geschilderte Festivalisierung des 6ffentlichen
Lebens, die von Beginn an nicht der bloffen Unterhaltung diente, sondern
ebenso zur Stabilisierung sozialer Machtverhiltnisse genutzt wurde. Der
Renaissance-Humanismus brachte nicht nur Virtuosen der Individuali-
tat und Sozialitit hervor, indem er unter dem Primat des Schopferischen
und Spielerischen den Zusammenhang von Sinn und Sinnlichkeit her-
vorhob, sondern zugleich eroffnete er die Moglichkeit, durch die Ver-
bindung von Kunst, Technik und Mathematik neue Ordnungsmuster zu
entwerfen, die das Verhiltnis zur inneren und dufleren Natur nachhaltig
verdnderten. Dabei ging es bereits weniger um die Verfeinerung natiir-
licher Zustidnde und Vorginge im Sinne ihrer dsthetischen Gestaltung.
Ebenso wenig war daran gelegen, die Zumutungen innerer und aufSerer
Naturherrschaft, wie Herakles, zu ertragen und zu bekampfen. Die neu-
artige Aufgabe wurde vielmehr darin gesehen, die Natur moglichst so zu
bearbeiten und zu verindern, dass sie den Bedurfnissen der Menschen
unterstellt werden konnte.

Paradigmatisch fur dieses Verstandnis ist die Verhiltnisbestimmung
von »Herrschaft und Knechtschaft« in Hegels »Phianomenologie des
Geistes«?. Man kann, wie von Hegel selbst ausgefiihrt, die Phanomeno-
logie als Arbeits- und Bildungsgeschichte zwischen Subjekt und Objekt
verstehen, bei der beide Pole in ihrer Wechselwirkung und gegenseitigen
Durchdringung gefasst werden. Im Sinne dieser Bestimmung wird dem

8 Bacon 1999, S. 1 (Abbildung des historischen Titelblatts der Instaturatio
Magna).

9  Das entsprechende Kapitel ist tiberschrieben: »Selbststindigkeit und Un-
selbststandigkeit des Selbstbewusstseins: Herrschaft und Knechtschaft«. He-

gel 1999, S. 109.

287

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Geist die Welt zur Frage, an der er sich bildet, indem er sich durchs Ob-
jekt als Antwort vernimmt und dadurch sich selbst sowie die Welt ver-
andert. Diese hier nur formelhaft wiedergegebene Wechselwirkung be-
deutet nichts weniger als das aktive Eintauchen des Bewusstseins in den
Strom der Welt. Napoleon, den Hegel zur Zeit der Abfassung seines Wer-
kes noch als » Weltseele« beschreibt, die »auf einem Pferde sitzend tiber
die Welt tibergreift und sie beherrscht«°, verkorpert fiir den Philosophen
geradezu beispielhaft die seinsmichtig werdende Kraft des Subjekts, die
Allgemeines und Besonderes beziehungsweise Gedanke und Welt ideal-
typisch miteinander verbindet. Auch wenn diese Einschidtzung spiter re-
vidiert wird und bei Hegel in eine resignative Haltung gegeniiber dem
Weltlauf miindet, spricht aus der Phdnomenologie deutlich die Begeis-
terung iiber den Aufbruch ins biirgerliche Zeitalter durch die Uberwin-
dung des ancien régime. Der in der Phinomenolgie auf allen Entwick-
lungsstufen hervortretende Weltbezug bindet das Bewusstsein zugleich
bestindig an seinen Gegenstand und erweitert den subjektiven Idealis-
mus in Richtung eines allein objekthaft auszufullenden Realismus.

Die Erinnerung des Geistes an historische Formen und Gestalten ver-
weist in diesem Zusammenhang auf bildungs- und weltgeschichtliche
Vermittlungen, die zumindest im Rickblick auf den bisherigen Entwick-
lungsgang als sinnvoll erscheinen. Leitend fur Hegel ist dabei der Ge-
danke, dass die immanenten Vermittlungen gegensitzlicher Bestimmun-
gen auf immer hoheren Stufen stattfinden, so dass ihre vernunftgemafSe
Aufhebung zuletzt moglich erscheint. So heifit es etwa am Schluss der
Phinomenologie:

»Wenn also dieser Geist seine Bildung nur von sich auszugehen schei-
nend wieder von vorne anfingt, so ist es zugleich auf einer hoheren Stu-
fe dass er anfingt. Das Geistreich, das auf diese Weise sich in dem Da-
sein gebildet, macht eine Aufeinanderfolge aus, worin einer den anderen
abloste, und jeder das Reich der Welt von dem vorhergehenden tiber-
nahm. Thr Ziel ist die Offenbarung der Tiefe, und diese ist der absolu-
te Begriff; diese Offenbarung ist hiermit das Aufheben seiner Tiefe oder
seine Ausdebnung, die Negativitat dieses Nichtseienden Ich, welche sei-
ne EntdufSerung oder Substanz ist, — und seine Zeit, dass diese EntdufSe-
rung sich an ihr selbst entdufSert und so in ihrer Ausdehnung ebenso in
ihrer Tiefe, dem Selbst ist.«'*

Bis zu Hegels positiver Ausbuchstabierung der Geistesutopie verging
noch einige Zeit.** Der systemische Anspruch einer sich immer starker

10 So der Philosoph in einem Brief an Niethammer vom 13. Oktober 1806, in
Hegel 1952, S. 120.

11 Vgl Hegel 1999, S. 433 (Hervorhebungen im Original).

12 So vor allem in Hegels Uberlegungen zum »sittlichen Staat« aus dem Jahr
1820. Vgl. dazu Hegel 1979, S. 398—406. In der Phinomenologie wird das

288

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

konkretisierenden Rationalitdt wurde freilich schon mit der Phdnomie-
nologie nachhaltig ins Werk gesetzt. Fiir den hier verfolgten Zusam-
menhang ist nun vor allem wichtig, dass bei Hegel bereits zu Beginn des
neunzehnten Jahrhunderts die Arbeit ins Zentrum seiner Uberlegungen
geriickt wird, um das widerspriichliche Verhiltnis von Herrschaft und
Knechtschaft zu entritseln. Damit steht er in der Reihe jener Theoreti-
ker, die den Ubergang zur kapitalistischen Produktionsweise im Zuge der
industriellen Revolution seit dem letzten Drittel des achtzehnten Jahr-
hunderts als entscheidend fiir die Veranderungen der sozialen Lebensbe-
dingungen erkennen, deren Vorldufer freilich bis in die frithe Manufak-
turperiode zurtickreichen.> Hegel ist sich bewusst, dass die Arbeit die
sozialen Machtverhaltnisse innerhalb der sich herausbildenden biirger-
lichen Gesellschaften wesentlich bestimmt. Man kann Hegels Darstel-
lung des erscheinenden Wissens — von der sinnlichen Gewissheit, tiber die
Wahrnehmung, das Selbstbewusstsein, die Vernunft, den Geist bis zum
absoluten Wissen — durchaus als ein »padagogisches Fortschreiten« be-
ziehungsweise als » Geschichte der Bildung der Welt«'+ begreifen. Aller-
dings wiirde man den auf diesem Weg hervortretenden EntaufSerungen
und Erscheinungsgestalten nur unzureichend gerecht, wenn man die Ar-
beit des Geistes, »die er als wirkliche Geschichte vollbringt«™s, allein auf
reine Begriffsarbeit reduzierte. Hegel spricht dementsprechend von der
» Bewegung des Selbsts, das sich seiner selbst entdaufSert und sich in seine

mit dem denkenden Geist versohnte absolute Wissen durch die sich selbst
begreifende offenbare Religion verkorpert. Bewahrt wird damit freilich zu-
gleich das spekulative Moment des Wissens — wie in diesem Fall von Gott —,
das darauf angewiesen bleibt, dass der hochste Geist selber titig wird und
sich dem Menschen offenbart. Der Kampf zwischen Glauben und Wissen
ist hiermit also keineswegs entschieden, sondern als glaubiges Wissen bezie-
hungsweise wissender Glaube bleibt die Befriedigung des Bewusstseins un-
vollstandig beziehungsweise »mit dem Gegensatze eines Jenseits behaftet«.
Vgl. dazu Hegel 1999, S. 420.

13 Marx datiert die Manufakturperiode von der Mitte des sechzehnten bis
zum letzten Drittel des achtzehnten Jahrhunderts. »Die Geschichte der
Manufaktur zeigt, wie die ihr eigentiimliche Teilung der Arbeit zunachst
erfahrungsmafig, gleichsam hinter dem Riicken der handelnden Personen,
die sachgemiflen Formen gewinnt (...)«. Marx 1975, S. 385. Zu diesem im
frithneuzeitlichen Mitteleuropa einsetzenden Prozess einer fortschreiten-
den Versachlichung gesellschaftlichen Handelns, der mit einer von Zweck-
rationalitat gepragten Lebensfiihrung, der allmdhlichen Durchsetzung ei-
nes szientistischen Weltverstindnisses sowie der Ausdifferenzierung von
Staat, Wirtschaft und Recht einhergeht, vgl. Weber 1980. Zum Manufak-
turwesen als frithkapitalistische Produktionsweise vgl. ebda., S. 645-648.

14 Vgl. Hegel 1999, S. 25.

15 Ebda., S. 430 (im Original teilweise hervorgehoben).

289

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Substanz versenkt, und ebenso als Subjekt aus ihr in sich gegangen ist,
und sie zum Gegenstande und Inhalt macht«*6. Dem Gegenstand ist das
Subjekt dadurch verwandt, dass es sich selbst zum Gegenstand macht;
der »gemachte« Inhalt ist freilich nicht blof§ Form, sondern vielmehr Er-
fahrung, sofern ihm etwas Auflerliches beziehungsweise Zufilliges we-
sentlich bleibt. Das » Gegebene«, das nicht ganz wegzuraumen ist, lasst
sich durchaus als »Skandalon des Idealismus«'7 begreifen; fiir den hier
verfolgten Zusammenhang ist jedoch entscheidend, dass die hegelsche
»Bewegung des Selbsts« klar zum Ausdruck bringt, dass die Vermitt-
lung zwischen Subjekt und Objekt in der Erfahrung vom Gegebenen
nicht abzul6sen ist.

Marx hat dies auf seine Weise deutlich gemacht, indem er mit Blick
auf Hegel die Forderung erhebt, die Geschichtlichkeit des Wissens nicht
nur in Bezug auf die menschliche Arbeit an Gegenstinden (Subjekt — Ob-
jekt) zu untersuchen, sondern ebenso ihre gegenstandliche Bedeutung fiir
den arbeitenden Menschen (Objekt — Subjekt) zu beriicksichtigen. In den
Okonomisch-philosophischen Manuskripten heifdt es dazu:

»Das GrofSe an der Hegelschen >Phinomenologie« und ihrem Endresulta-
te — der Dialektik der Negativitit als dem bewegenden und erzeugenden
Prinzip — ist also einmal, dass Hegel die Selbsterzeugung des Menschen
als einen Prozess fasst, die Vergegenstindlichung als Entgegenstandli-
chung, als EntdufSerung und Aufhebung dieser Entduflerung; dass er also
das Wesen der Arbeit fasst und den gegenstandlichen Menschen, wahren,
weil wirklichen Menschen, als Resultat seiner eignen Arbeit begreift.«®

Nun vertritt Hegel gerade nicht die Position einer wie auch immer vor-
stellbaren materialistischen Geschichtsauffassung; und selbst dort, wo
bei ihm die menschliche Arbeit ausdriicklich zum Thema wird, wie
im entsprechenden Kapitel der Phinomenologie tiber Herrschaft und
Knechtschaft, tillt auf, dass es dem Philosophen zuerst darum geht, die
Figur des Selbstbewusstseins als »Riickkehr aus dem Anderssein«™ —
mithin als reflexive Erfahrung — zu begreifen. Gleichwohl tragt diese
Konstruktion schon den Keim ihrer Auflosung in sich, sofern das An-
derssein den reinen Selbstbezug stort und zum treibenden Widerspruch
wird, der das Ich zugleich veranlasst, seine Einheit wiederherzustellen.
Nur wenn das Anderssein im Selbstsein aufgehoben werden kann, be-
steht iiberhaupt Aussicht, dass Selbst- und Fremdbezug ineinander auf-
gehen. Es wird daher im Folgenden darauf zu achten sein, wie Hegel das
widerspruchliche Verhiltnis von Herrschaft und Knechtschaft am Bei-
spiel der Arbeit konkretisiert, um den utopischen Gehalt der in Aussicht

16 Ebda.,S. 431 (Hervorhebung im Original).
17 So Adorno 1978, S. 746.

18 Marx 1968, S. 573 (Hervorhebungen im Original).
19 Hegel 1999, S. 104 (Hervorhebung im Original).

290

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

gestellten Aufhebung realistisch einschitzen zu konnen. Denn so viel sei
bereits vorweggenommen: Die gegenseitige Abhingigkeit von Herr und
Knecht sowie das daraus gefolgerte wechselseitige Anerkennen beider
durch den jeweils anderen ist nicht schon gleichbedeutend mit der Auf-
hebung der Herrschaft und Knechtschaft selber.

In der Phanomenologie fasst Hegel das »lebendige Selbstbewusstsein «
als »gedoppeltes Tun«, das heifst als » Tun des anderen und Tun durch
sich selbst«?°, Gemeint ist damit, dass das Selbstbewusstsein »vollkom-
mene Freiheit und Selbststandigkeit«** nicht fiir sich allein erreichen
kann, sondern »nur als ein Anerkanntes«** realisierbar ist. Dies gilt fiir
das einzelne Selbstbewusstsein ebenso wie fiir alle anderen. Indem das
eine im anderen Selbstbewusstsein sich erkennt, verliert es sich zwar, so-
fern es nicht mehr bei sich ist. Zugleich gewinnt es sich jedoch, sofern
es sich im anderen wiederfindet. Die wechselseitige » Bewegung des An-
erkennens« ist somit fur Hegel Voraussetzung dafiir, dass ein Selbstbe-
wusstsein vermittels eines anderen tiber sich hinausweisen und dadurch
erst selbststindig werden kann:

»Dies doppelsinnige Aufheben seines doppelsinnigen Andersseins ist
ebenso eine doppelsinnige Riickkehr i sich selbst; denn erstlich erhilt
es durch das Aufheben sich selbst zuriick; denn es wird sich wieder
gleich durch das Aufheben seines Andersseins; zweitens aber gibt es das
andere Selbstbewusstsein ihm wieder ebenso zuriick, denn es war sich
im andern, es hebt dies sein Sein im andern auf, entlisst also das ande-
re wieder frei.«*

Auch wenn das hier beschriebene Wechselverhiltnis begrifflich—abstrakt
bestimmt wird, geht es beim »gedoppelten Tun« laut Hegel buchstib-
lich ums Ganze: »Das Verhiltnis beider Selbstbewusstsein ist also so be-
stimmt, dass sie sich selbst und einander durch den Kampf auf Leben
und Tod bewdhren.«** Hervorgehoben wird damit das widerspriichliche
Verhiltnis der »entgegengesetzten Gestalten des Bewusstseins«>s, die ihre
Wahrheit am jeweils anderen nur gewinnen kénnen, wenn sie ihr Leben
wagen und »auf den Tod des andern gehen«>¢. Erst indem das Selbstbe-
wusstsein sich ganz aufs Spiel setzt und im anderen seine starkste Grenze
sucht, gewinnt auch das Anerkennen seine hochstmégliche Bedeutung,

20 Vgl.ebda.,S. 108 und S. 111.

21 Ebda.,S. 108.

22 Diese »Einheit in seiner Verdopplung« wird folgendermaflen beschrieben:
»Das Selbstbewusstsein ist an und fiir sich, indem, und dadurch, dass es fiir
ein anderes an und fiir sich ist (...)«. Ebda., S. 109.

23 Ebda. (Hervorhebungen im Original).

24 Ebda. (Hervorhebung im Original).

25 Ebda.,S. 112.

26 Ebda.,S. 111.

291

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

da die Negation des Bewusstseins nicht nur vernichtet, sondern ebenso
aufhebt und bewahrt. Hegel findet hierfir die Formulierung, dass das
Selbstbewusstsein »sein Aufgehobenwerden tberlebt«*7, wenn es »zur
Wahrheit an dem anderen«*® kommt. Freilich vergisst er nicht hinzu-
zufiigen, dass der hierfiir geforderte Einsatz die Verachtung des eigenen
wie des anderen Lebens voraussetzt. Der Preis des Anerkennens, das aufs
Ganze geht, ist demnach hoch, da die hierbei auszutragenden Gegensit-
ze und Kdmpfe bis ins Extrem gesteigert werden, um nicht in eine »tote
Einheit«* abzusinken. Erst auf diese Weise tritt jedoch das Verhiltnis
zwischen den »entgegengesetzten Gestalten des Bewusstseins« hervor, in-
dem sie einander gewiss werden, sich verfeinden und durchdringen und
nicht langer »rein fur sich, sondern fiir ein anderes«3° sind.

Doch warum kommt es iiberhaupt zu dieser »Bewahrung (...) durch
den Tod«3'? Was treibt die Gegensitze, sich ganz zu riskieren, um dabei
uiber sich hinauszugehen? Einerseits ist es das Hinausgehen selber, bei
dem der Andere als Grenze seiner selbst erfahren wird, die iiberwunden
werden soll. Andererseits bringt diese Grenze einen Mangel zum Aus-
druck, der den reinen Selbstbezug stort und nach Aufhebung verlangt.
Diesen treibenden Widerspruch bezeichnet Hegel als »Begierde«3*. Der
Begriff beinhaltet mehr als die blofle Differenz zwischen dem Selbst, das
sich als unterschieden vom Anderen weifS. Laut Hegel verweist er zu-
dem auf das lebendige Streben, die Einheit mit dem Anderen herzustel-
len. Da die erstrebte Einheit voraussetzt, dass das Verhiltnis der betei-
ligten Gegensatze — zwischen Herr und Knecht — im Kampf ausgetragen
wird, erscheint der jeweils Andere zugleich als Anziehungs- wie Absto-
Bungspunkt des Eigenen. Eros und Thanatos liegen hier somit eng bei-
einander.3

Voraussetzung fur die Aufhebung der Gegensitze ist die »Auflo-
sung jener einfachen Einheit« des Selbstbewusstseins, das im Begehren
des Anderen die Erfahrung macht, »nicht rein fir sich, sondern fiir ein

27 Ebda.,S. 112.

28 Ebda.,S. r11.

29 Ebda.,S. 112.

30 Ebda.

31 Ebda.

32 Vgl.ebda., S. 103-116 (passim).

33 Hegels eigene Verweise auf »Leben«, » Tod« und »Begehren« legen den Ver-
weis auf Eros und Thanatos durchaus nah. Siehe dazu weiter oben Anm. 24.
An anderer Stelle spricht derselbe Autor von der »Tatigkeit des Ich«, gegen
die das zum Objekt des Begehrens gemachte Andere »keinen Widerstand lei-
sten« kann. Vgl. Hegel 1992, S. 429 (§ 427). Die darin liegende » Gewalt«
bleibt dem »Kampf des Anerkennens« inhédrent — auch wenn sie von Hegel
als »Erscheinung« und nicht als »substantielles Prinzip« gefasst wird. Vgl.
ebda., S. 431 (§ 433).

292

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

anderes«3+ zu sein. Allerdings weist Hegel in spaterer Zeit ausdriicklich
darauf hin, dass eine Aufhebung der Gegensitze nicht notwendig erfol-
gen muss und die Kimpfenden das ungleiche Verhiltnis von Herrschaft
und Knechtschaft beharrlich fortschreiben:

»Indem das Leben so wesentlich als die Freiheit ist, so endigt sich der
Kampf zunichst als einseitige Negation mit der Ungleichheit, dass das
eine der Kdmpfenden das Leben vorzieht, sich als einzelnes Selbstbe-
wusstsein erhilt, sein Anerkanntsein aber aufgibt, das Andere aber an
seiner Beziehung auf sich selber hilt und vom Ersten als dem Unterwor-
fenen anerkannt wird. «3s

Im auf Leben und Tod gefiithrten Kampf des Anerkennens gibt es dem-
nach keine Garantie fur die Authebung der Gegensatze. Wahrscheinlich
ist sogar, dass die »gegensatzlichen Gestalten des Bewusstseins« einan-
der gegensitzlich bleiben, da Herr und Knecht zwar einander bedingen,
nicht jedoch in gleichberechtigter Anerkennung sich zusammenschliefSen.
Da der Knecht laut Hegel »als einzelnes Selbstbewusstsein« sich zu er-
halten versucht und dadurch unselbstindig bleibt, gelingt es zunachst
dem Herrn, das Verhiltnis zum Knecht als Wissen seiner selbst im Sinne
der »Gemeinsamkeit des Bediirfnisses und der Sorge fur dessen Befriedi-
gung«3¢ zu bestimmen. Die hierbei herausgestellte Selbststindigkeit ah-
nelt bereits der sicheren Selbsteinschitzung des modernen Unternehmers,
wonach eher allein befihigt scheint, im Sinne der » Allgemeinheit und Ob-
jektivitit«37 zu handeln, ohne das Verhaltnis von Herrschaft und Knecht-
schaft antasten zu miissen. Doch auch wenn Hegel die geregelte »Form
der Allgemeinheit in Befriedigung des Bediirfnisses« als Fortschritt gegen-
tiber der »rohen Zerstérung des unmittelbaren Objekts«3® preist und da-
bei die Rolle des Knechts als » Mittel der Herrschaft«3® bereits recht niich-
tern beschreibt, ist er sich sehr wohl dariiber im Klaren, dass der Kampf
des Anerkennens damit keineswegs beendet ist. Denn wenn die »rohe
Negation der Unmittelbarkeit« nur nach einer Seite aufgehoben ist, ent-
steht »ein neuer Widerspruch« — obschon »der hohere als der erste«,
Die Begierde als treibende Kraft ist nunmehr genauer in den Blick zu
nehmen, da sie das Verhiltnis zwischen Herr und Knecht im Prozess der
Arbeit konkret bestimmt, anstatt im »allgemeinen Selbstbewusstsein «

34 Hegel spricht daher auch vom »seienden Bewusstsein« beziehungsweise
»Bewusstsein in Gestalt der Dingheit«, das sich selber reflektiert. Vgl. dazu
Hegel 1999, S. 112 (im Original teilweise hervorgehoben).

35 Vgl Hegel 1992, 5. 431 (§ 433).

36 Vgl.ebda.,S. 431432 (§ 434).

37 Vgl.ebda.,S. 433 (§ 437).

38 Vgl.ebda.,S. 432 (§ 434).

39 Ebda.,S. 431 (§ 434).
40 Vgl.ebda.,S. 431 (§ 432).

293

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

sowie im »Erscheinen des Substantiellen«+ begrifflich zu verschwin-
den. Das Verhaltnis zwischen Herrschaft und Knechtschaft wird in der
Phinomenologie anders gefasst als in den spiteren Schriften Hegels, in
denen ein deutlich abgeklirteres Verstindnis von Selbststandigkeit und
Unselbststandigkeit erkennbar ist. Wahrend in der Enzyklopddie, wie
angedeutet, der Knecht bereits als einfaches »Mittel der Herrschaft«#+
erscheint, wird das Verhiltnis zum Herrn in Hegels phdnomenologi-
schem Ausgangswerk weniger instrumentell gefasst. Fir den Prozess
des Anerkennens als Selbstbewusstsein bedarf es eines Verhiltnisses, in
dem die Beteiligten etwas Begehrliches verkorpern, das nicht vollstindig
in ihrer naturlichen Unmittelbarkeit beziehungsweise ihrem sinnlichen
Dasein sich erschopft, sondern die »unorganische allgemeine Natur «#3
betrifft. Damit scheint der Bezug zu den von Menschen gemachten Din-
gen gefunden zu sein, ohne dass ihre Dinglichkeit beziehungsweise Ma-
terialitidt wesentlich erscheint. Fiir Hegel geht es in erster Linie um das
Verhiltnis des Selbstbewusstseins »fiir ein anderes«, das »als Bewusst-
sein in der Gestalt der Dingheit«# zum Ausdruck kommt. Wihrend der
Herr fiir das Selbstbewusstsein steht, das »durch ein anderes Bewusst-
sein mit sich vermittelt ist«4s, ist dieses andere Bewusstsein — also das
des Knechts — mit dem selbstandigen »Sein oder der Dingheit uber-
haupt synthetisiert«#¢, Bedeutsam werden damit zwei dingvermittelte
Verhiltnisse, nimlich das zwischen dem Herrn und Knecht einerseits
sowie das zwischen dem Knecht und den von ihm bearbeiteten Dingen
andererseits.

Im Sinne von Hegel erkennt sich der Knecht durch seine Arbeit als
selbststindig, indem er etwas Anderes als etwas von sich Verschiede-
nes setzt. Der Knecht wird gekennzeichnet als derjenige, »dem die Ding-
heit das Wesentliche ist«#7. Indem der Knecht den Gegenstand bearbei-
tet, erkennt er sich im hergestellten Ding schliefSlich als selbststandiges,
hervorbringendes Subjekt.*® Jedoch bleibt seine Selbststindigkeit ein-
geschriankt, da der Knecht »sich als Selbstbewusstsein tiberhaupt auf
das Ding auch negativ« bezieht, »und er kann darum durch sein Negie-
ren nicht bis zur Vernichtung mit ihm fertig werden«#. Das bearbeitete

41 Vgl.ebda., S. 432 (§ 436; im Original hervorgehoben).

42 Siehe dazu weiter oben Anm. 38.

43 Hegel 1999, S. 169.

44 Vgl.ebda.,S. 112.

45 Ebda. (Hervorhebung im Original).

46 Ebda.,S.112-113.

47 Ebda.,S.113.

48 Bei Hegel reprisentieren »Herr« und Knecht« zuerst unterschiedliche For-
men des Selbstbewusstseins; ihm ist daher nicht daran gelegen, spezifische
Arbeits- und Herrschaftsverhiltnisse zu analysieren.

49 Hegel 1999, S. 113.

294

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Ding bleibt »zugleich selbststiandig fiir ihn«s°, das heifdt das arbeitende
Bewusstsein gewinnt sich in den hergestellten Formen und Produkten
niemals ganz. Die allgemeine Undurchdringlichkeit des selbststindigen
Seins setzt dem Streben des arbeitenden Subjekts von vornherein kla-
re Grenzen, so dass von einer positiven Arbeitsutopie hier nicht gespro-
chen werden kann. Aufgehoben wird die Negativitit im Verhiltnis zu
den Dingen allein dadurch, dass durch die Arbeit bleibende Formen her-
vorgebracht werden, die das einzelne Selbstbewusstsein iberdauern und
als Verobjektivierungen des hervorbringenden Selbstbehauptungswillens
anzusehen sind. Die entsprechende Passage bei Hegel lautet:

»Die Arbeit hingegen ist gehemmte Begierde, aufgehaltenes Verschwin-
den, oder sie bildet. Die negative Beziehung auf den Gegenstand wird
zur Form desselben und zu einem bleibenden; weil eben dem Arbeiten-
den der Gegenstand Selbststindigkeit hat. Diese negative Mitte oder das
formierende Tun, ist zugleich die Einzelbeit oder das reine Fiirsichsein
des Bewusstseins, welches nun in der Arbeit aufler es in das Element des
Bleibens tritt; das arbeitende Bewusstsein kommt also hierdurch zur An-
schauung des selbststindigen Seins, als seiner selbst.«5*

Die Arbeit als »gehemmte Begierde« verweist zudem auf die Rolle des
Herrn, durch den die Dialektik des Arbeitenden und seines Gegenstan-
des zugleich als soziales Machtverhaltnis — zwischen Herrschaft und
Knechtschaft — bestimmt wird. Die Subjekt-Objekt-Dialektik (» Knecht«
und »Gegenstand «) wird dabei nicht einfach um ein weiteres Gegensatz-
paar (»Knecht« und »Herr«) erweitert, sondern als gleichermafsen ge-
sellschaftlich ausgewiesen. Der Knecht arbeitet in Hegels Konzeption
auf Anweisung des Herrn, der selber passiv bleibt und die von ihm be-
auftragten Gegenstiande lediglich konsumiert. Hegel fasst den einverlei-
benden Trieb des Herren dementsprechend als »das reine Negieren des
Gegenstandes«, dessen Befriedigung »nur ein Verschwinden« nach sich
zieht, »denn es fehlt ihr die gegenstindliche Seite oder das Bestehen«s2,
Das »Verschwinden« ist in diesem Zusammenhang durchaus wortlich
zu nehmen, sofern es dem »Hervorbringen« direkt entgegensteht. Um
dies anschaulich vor Augen zu fihren, sei an ein bekanntes Bankett des
Herzogs von Burgund erinnert, das aufgrund seiner kulinarischen At-
traktionen als »Fasanenfest«? in die Geschichte einging und zum Vor-
bild vergleichbarer Festlichkeiten wurde. Zu jener Zeit, als verschwende-
rische Prachtentfaltung noch ohne Einschrankung als Herrschertugend
gepriesen wurde, nutzte man die hohe Kunst der Tafel, um allgemeine

so Ebda.

st Ebda.,S. 115 (Hervorhebungen im Original).

52 Vgl. ebda. (im Original teilweise hervorgehoben).

53 Zu diesem denkwiirdigen Festbankett aus dem Jahr 1454 vgl. Strong 1991,
S. 34.

295

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Bewunderung zu erzeugen und politische Anerkennung zu gewinnen.
Dargeboten wurden zu diesem Zweck unter anderem aufwendig deko-
rierte Schaubuffets, auf denen gebratene Singvogel so drapiert waren,
dass sie die Form eines riesigen Schwans bildeten, wobei »die Ahs und
Ohs kein Ende nahmen, wenn die Form sich in viele Lerchen auflos-
te«s4, Die Aufgabe der adligen Herren bestand allein darin, sich an die-
sen Kunstgebilden zu ergotzen und sie mit Genuss zu verzehren, wih-
rend die Hofknechte allein dazu bestimmt waren, die Speisen moglichst
raffiniert zuzubereiten und kunstvoll zu inszenieren.

Die behibige Begierde der Herren erschopft sich bei diesem frithen
Beispiel typischerweise darin, die »gegenstiandliche Seite« des kulinari-
schen Kunstwerks zu verzehren, wahrend der »gehemmten Begierde«
dieser unmittelbare Genuss ganz offensichtlich versagt bleibt. Folgt man
Hegel, so tritt jedoch erst durch das »formierende Tun« an die Stelle der
Einverleibung das »Element des Bleibens«ss, bei dem sich das arbeiten-
de Bewusstsein in den hergestellten Gegenstinden und Formen selbst
gewinnt. Wihrend das Bewusstsein des Herrn nur mittelbar durch das
dienende Bewusstsein sich auf die Dinge beziehen kann und dabei »die
Seite der Selbststandigkeit«5¢ dem Knecht iiberlisst, bleibt freilich auch
der Knecht »in Abhingigkeit von einem bestimmten Dasein«57, das im
Hinblick auf sein Verhaltnis zum Herrn sowie zur Unverfiigbarkeit der
Dinge ebenso unerfiillt fiir ihn bleibt. Der Herr kann nicht frei geniefSen,
da er »nur mittelbar durch den Knecht auf das Ding« wirken kann; der
Knecht wiederum »bearbeitet es nur«s® und bleibt von seinem Genuss
ganzlich ausgeschlossen. Beide Begehren, das des Herren wie auch des
Knechts, bleiben somit unerfiillt. Doch wihrend der Knecht laut Hegel
im »Kampf auf Leben und Tod« seinen Dienst verrichtet und seine Be-
gierde zuigelt, um sich zu erhalten, bezieht sich der Herr zumindest mit-
telbar auf »den Gegenstand der Begierde und auf das Bewusstsein (des
Knechts; EB.), dem die Dingheit das Wesentliche ist«°. Dies fiihrt zu ei-
ner weiterhin widerspriichlichen Situation, denn:

»(...) zum eigentlichen Anerkennen fehlt das Moment, dass was der Herr
gegen den anderen tut, er auch gegen sich selbst, und was der Knecht
gegen sich, er auch gegen den anderen tue. Es ist dadurch ein einseitiges
und ungleiches Anerkennen entstanden. «%°

54 Vgl. zu diesem Beispiel Heinrich 2006, S. 250.

55 Vgl. Hegel 1999, S. 115 (im Original teilweise hervorgehoben).
56 Ebda.,S. 113.

57 Ebda.

58 Vgl. ebda.

59 Ebda.

60 Ebda.

296

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Der Knecht erhilt sein Leben fiir den Preis unterdriickter Begierde und
verhinderter Anerkennung, wahrend der Herr zwar Anerkennung fin-
det, jedoch in Bezug auf die Dinge unselbstiandig bleibt, die schliefSlich
in der schlecht—unendlichen Aufeinanderfolge von Begehr und Verzehr
entschwinden. Hohere Freiheit hat damit auch der Herr nicht gewon-
nen; vielmehr erschopft sich seine Vorrangstellung im fliichtigen Vergnii-
gen oder im selbstsiichtigen Machtgenuss. Der direkte Weg zu den er-
sehnten Dingen bleibt dem Herrn versperrt, wihrend der Knecht durch
sein Tun die Dinge immerhin hervorbringt, ohne jedoch iiber sie verfi-
gen zu konnen.

Angesichts dieser Widerspriiche sind »rohe Zerstérungen des unmit-
telbaren Objekts«®* und physische Kimpfe auf Leben und Tod nicht
auszuschliefSen. Hegel selbst vertritt jedoch die zuversichtlichere Auf-
fassung, dass insbesondere der Knecht den notwenigen Ubergang von
der Einzelheit zur Allgemeinheit vollziehen kann, da er nicht nur fiir
sich selbst, sondern dariiber hinaus fiir den Herrn arbeitet. In der En-
zyklopddie heifit es entsprechend, der Knecht arbeite »sich im Dienste
des Herren seinen Einzel- und Eigenwillen ab«, wodurch die »Unmit-
telbarkeit der Begierde« aufgehoben und der »Ubergang zum allgemei-
nen Selbstbewusstsein «%* geschaffen werde. Dies geschieht freilich weder
von selbst noch ohne Zwang, da das »dienende Bewusstsein« sich zuerst
von seinen natirlichen Strebungen abheben und den Eigensinn tiberwin-
den muss. Hierzu bedarf es der Furcht. Diese bezieht sich einerseits auf
die vom Knecht bearbeiteten Dinge, die ihr »fremdes Wesen« mehr und
mehr verlieren, vor dem er anfangs noch »gezittert«® hatte. Im Zuge ih-
rer fortschreitenden Bearbeitung biift laut Hegel die unbegriffene und
tibermichtige Natur ihren Schrecken sowie den Charakter eines »frem-
de(n) Negativen«% immer starker ein. Die andere Seite der Furcht rich-
tet sich schliefSlich gegen den Herrn als — aus Sicht des Knechtes — per-
sonifizierter Ausdruck des ihn unterwerfenden sozialen Machtgefiiges:

»Im Herrn ist ihm (dem dienenden Bewusstsein; F.B.) das Fursichsein ein
anderes oder nur fiir es; in der Furcht ist das Fiirsichsein an ihm selbst;
in dem Bilden wird das Fiirsichsein als sein eigenes fiir es, und es kommt
zum Bewusstsein, dass es selbst an und fiir sich ist.«¢s

Erst die »absolute Furcht«®® des Knechts erweitert demnach den einge-
schrankten Eigensinn des natiirlichen Bewusstseins. Seine Negation ist
laut Hegel die Voraussetzung dafiir, im arbeitenden Gegenstandsbezug

61 Siehe dazu weiter oben Anm. 38.

62 Vgl. Hegel 1992, S. 432 (§ 435).

63 Vgl. Hegel 1999, S. 115.

64 Vgl. ebda.

65 Ebda. (im Original teilweise hervorgehoben).
66 Ebda.

297

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

sich selbst als Eigenes wie Anderes zu erkennen. Nicht also bedarf es
aufseiten des Knechts nur der Hemmung seiner Begierden, sondern da-
riber hinaus ist fiir Hegel die Aufhebung von Herrschaft und Knecht-
schaft ohne »die Furcht« vor dem Herrn sowie »die Zucht des Dienstes
und Gehorsams«¢7 unvorstellbar. Der Herr lenkt und geniefSt, wiahrend
der Knecht furchtsam und selbstgeniigsam dient — unter dieser Voraus-
setzung begreift laut Hegel zuerst der Knecht, dass die formierende Ar-
beit, die zunidchst »nur fremder Sinn zu sein schien«, ebenso »eigener
Sinn«*8 ist, so dass der Ubergang von der Einzelheit zur Allgemeinheit
durch die »Zucht des Dienstes und Gehorsams« wie die Riickkehr zu
sich selbst erscheint. Allerdings verrichtet der Knecht seine Arbeit nach
wie vor unter der Knute des Herren, so dass das widerspriichliche Ver-
haltnis beider Einzelwillen zueinander von Hegel in der Enzyklopddie
schliefSlich unter das Diktum der » Gemeinsamkeit des Bediirfnisses und
der Sorge fiir dessen Befriedigung«% gestellt wird, um wenigstens den
Schein des darin aufgehobenen Allgemeinen wahren zu konnen. Auch
wenn der Knecht im Sinne von Hegel sich seiner Bedeutsamkeit bewusst
wird und durch seine »EntiaufSerung und der Furcht des Herrn den An-
fang der Weisheit«7° markiert — das dadurch gewonnene Selbstbewusst-
sein ist ohne das Opfer der Selbstunterwerfung nicht zu haben.

Von einem Aufbegehren des Knechts ist bei Hegel folglich nicht die
Rede. Vor allem in der Enzyklopdidie formuliert der Philosoph ver-
gleichsweise deutlich: »Jene Unterwerfung der Selbstsucht des Knechtes
bildet den Beginn der wahrhaften Freiheit des Menschen.«”* Wahrend
in der Phanomenologie noch die »gehemmte Begierde« des Knechtes als
Garant fir die Schaffung bleibender Formen gilt, wird in der Enzyklo-
pddie die »Entiauflerung des Willens« sowie die »Furcht des Herren«
zum treibenden Motor des Fortschritts erklirt. Solange der eigene Wille
des Knechts, sein »Eigensinn«72, die Grenzen der Knechtschaft nicht be-
droht, ist er fiir Hegel nicht gefdhrlich. Je linger allerdings die Hemmung
der Begierde ohne Erfillung ist und der Knecht zwar tiberdauernde For-
men schafft, von diesen jedoch ausgeschlossen bleibt, desto repressiver
werden die Formulierungen, mit denen Hegel den Anspruch auf Allge-
meinheit gegeniiber den blof$ als willkiirlich gedeuteten Einzel- und Ei-
genstrebungen aufrecht zu erhalten versucht. Nachdem in der Phdno-
menologie vor allem die Uberwindung des einzelnen Willens dringlich
erscheint, der laut Hegel in den bestindigen Formen der Dinge seine

67 Vgl. ebda.

68 Vgl. ebda.

69 Hegel 1992, S. 431432 (§ 434; im Original hervorgehoben).

70 Ebda.,S. 432 (§ 435).

71 Ebda. (Zusatz zu § 435).

72 Hegel 1999, S. 115 (im Original hervorgehoben). Zur Unterscheidung zwi-
schen dem einzelnen und dem eigenen Willen vgl. ebda.

298

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Aufhebung findet, wird nunmehr auch der Eigenwille des Knechtes, der
auf Erfillung pocht und damit ein widerstindiges Moment beinhal-
tet, unter das »allgemeine Selbstbewusstsein«73 gestellt. Um das Macht-
verhaltnis sowie den »Bediirfnisausgleich« zwischen Herr und Knecht
nicht zu gefihrden, gilt es um so mehr, den Knecht als » Mittel der Herr-
schaft«7+ zu erhalten. Der »Kampf des Anerkennens«, so scheint es, hat
sich spatestens damit zu einem »Kampf der Selbsterhaltung« gewandelt,
in dem es vor allem um die Sorge der Bediirfnisbefriedigung geht. Auch
die Unterstellung der » Gemeinsamkeit des Bediirfnisses«7s kann nicht
dariiber hinwegtduschen, dass der Knecht vor allem deshalb erhalten
werden muss, weil er gesellschaftlich notwendige Arbeit verrichtet und
die Stellung des Herrn sichert. Hegel driickt dies folgendermaflen aus:

»An die Stelle der rohen Zerstorung des unmittelbaren Objekts (hier:
des Knechts; EB.) tritt die Erwerbung, Erhaltung und Formierung des-
selben als des Vermittelnden, worin die beiden Extreme der Selbstdndig-
keit und Unselbststindigkeit sich zusammenschlieSen — die Form der
Allgemeinheit in der Befriedigung des Bediirfnisses als ein dauerndes
Mittel und eine die Zukunft berticksichtigende und sichernde Vorsor-
ge,«76

Bis zur Analyse der Ware Arbeitskraft, deren Wert erhalten werden muss,
damit sie Mehrwert erzeugen kann, ist es von hier aus nicht mehr weit.
Doch anders als Marx, der ausgehend von seiner Warenanalyse die » Ver-
wandlung von Geld in Kapital«77 kritisiert, die nur moglich ist, weil die
Erhaltungskosten des Arbeiters unter der von ihm erarbeiteten Wert-
schopfung bleiben, stellt Hegel vergleichsweise niichtern fest, dass der
Knecht als »das Mittel der Herrschaft« zur Sicherung der Lebensbedin-
gungen »in seinem Leben gleichfalls erhalten werden muss«7%. Einen
kritischen Gedanken sucht man hier vergebens; vielmehr wird Knecht-
schaft rein instrumentell als Garantie der Herrschaft gedeutet. Im Unter-
schied zu den vom Knecht hergestellten bleibenden Formen sowie den

73 Hegel 1992, S. 432 (§ 436; im Original hervorgehoben). Schon in der so
genannten Geisteslebre fiir die Mittelklasse aus seiner Zeit am Niirnberger
Gymnasium spricht Hegel bereits unmittelbar nach der Veroffentlichung
der Phinomenologie ausdriicklich von der Auflosung des »Eigen- oder
Einzelwillen(s) des Knechtes« sowie der notwendigen »EntdufSerung seines
tatigen Willens«. Vgl. dazu Hegel 2006, S. 112.

74 Siehe dazu weiter oben Anm. 39.

75 Siehe dazu weiter oben Anm. 69.

76 Hegel 1992, S. 432 (§ 434; im Original teilweise hervorgehoben).

77 So die entsprechende Uberschrift im Kapital. Vgl. Marx 1975, S. 161. Dort
findet sich auch die Bestimmung des Wertes der Ware Arbeitskraft. Vgl.
ebda., S. 184.

78 Hegel 1992, 5. 431 (§ 434).

299

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

ebenfalls bleibenden Erinnerungen des Herrn am Ende der Phinomeno-
logie”, werden die ungleichen sozialen Machtverhiltnisse in der Enzy-
klopddie resignierend anerkannt und zynisch kommentiert. Wihrend der
Knecht die Sorge fiir die Befriedigung der materiellen Bediirfnisse trigt,
reprasentiert der gebildete und nur dem Staate dienende Herr im Sin-
ne Hegels die tibergeordneten Interessen des politischen Gemeinwesens,
die er als »Denkbeamter« beziehungsweise »Spezialist fiirs Allgemeine«
gegenliber eigenniitzigen Partikularinteressen vertritt und dementspre-
chend Gutes bewirkt. Von der in der Phanomenologie noch angelegten
Figur des Knechts, der durch das »formierende Tun (...) in das Element
des Bleibens tritt« und dadurch »zur Anschauung des selbststindigen
Seins als seiner selbst«®® gelangt, bleiben schliefflich nur die als notwen-
dig und befreiend unterstellten Momente der Hemmung, der Furcht und
des Kampfes ubrig.

Wichtig fiir den hier verfolgten Zusammenhang sind jedoch nicht die
offensichtlichen Veranderungen im Denken Hegels als vielmehr der Um-
stand, dass in seiner Konzeption die Arbeit eine derartig zentrale Stellung
einnimmt. Spricht der Autor bereits in der Vorrede zur Phanomenolo-
gie von der »Arbeit des Negativen«**, die davor schiitze, in erbaulichen
Vorstellungen und selbstgentigsamen Ideen zu verharren, so zeigt die
Analyse der »zwei entgegengesetzten Gestalten des Bewusstseins«*2, dass
die Arbeit fur das gegensatzliche Verhiltnis von Herr und Knecht ent-
scheidend ist. Thre herausgehobene Bedeutung sorgt zugleich dafiir, dass
die beteiligten Akteure sich ausdriicklich als gesellschaftliche Wesen ge-
genubertreten. Insofern Hegel, wie Marx spater unter Bezugnahme auf
die Phdanomenologie ausfithren wird, »den gegenstandlichen Menschen,
wahren, weil wirklichen Menschen als Resultat seiner eigenen Arbeit
begreift«®3, zeigt sich schon bei dem fritheren Denker, dass die philo-
sophisch gedeuteten Formen des Selbstbewusstseins in ihrer Funktion
nicht statisch und konservierend, also gleichsam als »Hirte des Seins«®4,

79 Die Erinnerung im Medium der Bildung markiert laut Hegel den Weg des
Geistes zum angestrebten Ziel des absoluten Wissen. Vgl. dazu Hegel 1992,
S. 433-434.

8o Vgl. Hegel 1999.,S. 115 (im Original teilweise hervorgehoben).

81 Vgl.ebda.,S. 18. Sie dazu auch das weiter oben diesem Kapitel vorangestell-
te vollstandige Zitat Hegels.

82 Siehe dazu weiter oben Anm. 25.

83 Marx 1968, S. 574. An gleicher Stelle wirft Marx Hegel freilich vor, er habe
den Arbeitsprozess insbesondere als einen geistigen Vorgang gefasst, wih-
rend das gegenstandlich-sinnliche Moment der Arbeit einseitig verkiirzt als
entfremdet interpretiert werde. Vgl. ebda.

84 Hier in Anspielung auf Heideggers Brief iiber den Humanismus, in dem der
Mensch nicht als »Herr des Seienden«, sondern als »Hirt des Seins« verklart
wird. Heidegger 2000, S. 3 4.

300

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

sondern als » Agens des Seienden« verstanden werden — und zwar sowohl
im Hinblick auf die Arbeit an Gegenstanden als auch im Hinblick auf die
Beziehung der Menschen zu sich selbst sowie untereinander. Allgemein
und repressiv wirkt die treibende Kraft der Arbeit allerdings solange,
wie — mit Marx gesprochen — die »Selbsterzeugung des Menschen « nicht
auch zur » Authebung dieser EntdufSerung«®s gelangt, das heifst solange
Herr und Knecht als solche einander gegentiberstehen. Hegels zuneh-
mend zynischen Kommentare zur »Allgemeinheit als Gegenseitigkeit«
qua »Negation der Unmittelbarkeit oder Begierde«*¢ belegen deutlich,
dass zumindest der reale »Kampf des Anerkennens« in der Enzyklopddie
fiir Hegel einseitig entschieden scheint und dass nur wenig tibrig geblie-
ben ist von der anfinglichen Einsicht in die wechselseitige »Bewegung
des Anerkennens« und der »doppelsinnigen Riickkehr in sich selbst«®7.

Liest man das Kapitel tiber »Herrschaft und Knechtschaft« inklusive
der spiteren Erganzungen Hegels als philosophischen Kommentar fiir die
zu seiner Zeit zusehends sich entwickelnde kapitalistische Gesellschaft®,
dann stellt sich sogleich die Frage nach der Bedeutung friherer Formen
der Arbeit unter anderen gesellschaftlichen Bedingungen. Auch hierfur
gibt Hegel ein Beispiel, das zumindest kurz erwidhnt werden soll, da es
zeigt, wie bei diesem Autor Begriff und Gegenstand aufeinander bezogen
und zu bestimmten »Gestalten des Bewusstseins« verdichtet werden. In
seinen Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion bezieht sich Hegel
neben anderen auch auf Herakles, »der es sich hat sauer werden lassen«
und durch seine Anstrengungen schliefSlich »den Himmel errungen«*
hat. Wahrend die Gotter in ihren vorzeitlichen Kampfen mit den Tita-
nen »sich zur Herrschaft erhoben und das Natiirliche besiegt haben«*°,
miissen die Heroen »erst durch die Arbeit sich in das Gottliche setzen«.
Freilich haftet den Gottern die iiberwundene Natiirlichkeit noch an, so
dass ihre »geistige Individualitit« gebunden bleibt. Die Heroen hingegen
miissen zwar »in der Arbeit ringen«, jedoch wird »eine Abarbeitung der
Natiirlichkeit« gerade dadurch moglich: »So steht die geistige Individua-
litat der Heroen hoher, als die der Gotter selbst (...). Die Gotter kommen
von der Naturmacht her; die Heroen aber von den Gottern. «%*

85 Laut Marx fasst Hegel die »Selbsterzeugung des Menschen« als einen Pro-
zess, »die Vergegenstindlichung als Entgegenstiandlichung, als EntaufSerung
und als Aufthebung dieser Entduflerung«. Vgl. Marx 1968, S. 574.

86 Vgl. Hegel 1992, S. 432 (§ 436).

87 Vgl. Hegel 1999, S. 109.

88 Vgl. dazu etwa Engels 1962, S. 269—270 sowie spater auch Lukdcs 1986, S.
535-

89 Hegel 1963, S. 108.

90 Vgl.ebda., S. 102.

91 Ebda.,S. 108 (im Original teilweise hervorgehoben).

92 Vgl. ebda.

30T

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Auch hier wird die Arbeit intellektuell geadelt. Es findet sich kein Wort
uber ihre zerstorerischen Krifte, die den Kampf gegen die Natur gera-
de im dodekathlos®* kennzeichnen. Wie gesehen, handelt Herakles bei
der Erfillung der ihm iibertragenen Arbeiten aus Zwang. Die zu bewail-
tigenden Aufgaben sind durchweg so angelegt, dass sie nur unter grof3-
ten Gefahren und Entbehrungen auszufiihren sind. Trotzdem tritt He-
rakles als Uberwinder aller Schwierigkeiten in Erscheinung, so dass sich
das Verhaltnis zwischen ihm und seinem Auftraggeber, dem Konig Eurys-
theus, umzukehren scheint: Der Konig furchtet sich vor seinem Knecht,
der nach Abschluss seiner jeweiligen Arbeiten zum eigentlichen Herrn
aufsteigt. Diese Umkehrung des Herr-Knecht-Verhiltnisses passt auf
den ersten Blick sehr gut zur Bestimmung von »Herrschaft und Knecht-
schaft« in Hegels Phinomenologie. Auf den zweiten Blick ergeben sich
jedoch einige Ungereimtheiten. So bleibt in den Betrachtungen Hegels
die euripidische Darstellung des Herakles ganzlich unberiicksichtigt. Der
rasende Heros als Zerrbild des Zivilisationsbegriinders findet bei Hegel
keinen Raum. Stattdessen wird das Diktum der » Abarbeitung der Na-
turlichkeit« ungebrochen auf den antiken Helden angewendet, der trotz
des durch ihn verursachten Leids als »der mit dem schonen Sieg« (kal-
linikos) gepriesen wird. Wahrend laut Hegel in den Gottern die Natur-
michte noch nachklingen, ist es Herakles durch eigener Hande Arbeit
gelungen, »sich in das Gottliche zu setzen«. Um dies zu belegen, zitiert
Hegel schlieSlich Aristophanes — und nicht etwa Euripides — mit den von
Dionysos an den Heros gerichteten Worten: »Wenn Zeus mit Tode ab-
geht, beerbst Du ihn.«** Nur durch bestidndige Arbeit und Aufopferung
wird der Kampf entschieden: Die zu verwirklichende »Einheit des Gott-
lichen und Menschlichen, die in den Heroen liegt«®s5, wird dabei zur vor-
dringlichen Aufgabe des Knechtes, der sich selbst bezwingen muss, um
sich zu gewinnen. Fiir die Bewaltigung dieser Aufgabe kann der Held
von den Gottern keine Unterstiitzung erwarten.

Es scheint somit, als reduziere sich das Verhaltnis zwischen den Got-
tern und dem Heros auf die Frage nach Macht und Herrschaft. So wie
Zeus mit den Worten Hegels durch »einen Krieg die Herrschaft der geis-
tigen Gotter gegrindet und die Naturmacht besiegt und vom Throne
gesturzt habe«%, liegt es nun an Herakles, seine Natiirlichkeit zu tiber-
winden, um »den Himmel«®7 zu erringen. Dort erwartet ihn »die Ein-
heit des Geistigen und Natiirlichen« — und zwar in der Form, »in der

93 Siehe ausfiihrlich dazu weiter oben Kap. 1o.

94 Hegel 1965, S. 109. Vgl. dazu Aristophanes, Die Vigel, S. 356 (5. Szene,
1638-1642).

95 Hegel 1965, S. 109.

96 Vgl.ebda., S. 102.

97 Vgl.ebda., S. 108.

302

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

das Geistige nicht nur das Uberwiegende, sondern auch das Herrschen-
de, Bestimmende, das Natiirliche ideell, unterworfen ist.«*8 Erst vor die-
sem Hintergrund wird verstandlich, weshalb Herakles in Olympia sowie
an den anderen panhellenischen Kultstdtten als athlos verehrt wurde:
Es sind nicht die iibermenschlichen Taten allein, die ihn zum kdmpfe-
rischen Vorbild der nacheifernden Athleten machen, sondern es ist vor
allem das in der mythischen Apotheose des Helden eingeloste Verspre-
chen, kraft harter Arbeit, Aufopferung und Selbstiiberwindung, Herr-
schaft tiber die Naturmichte zu erlangen. Galt diese Moglichkeit in der
Antike noch als Privileg des Adels, der von den Zwingen des Alltags
(pragmata) befreit, das Athletenwerk zum Ruhme seiner selbst, seiner
Polis und seines Geschlechts ausfiihrte, so ist zur Zeit Hegels die hera-
kleische Schaffenskraft bereits an die Notwendigkeiten der alltdglichen
Selbsterhaltung gebunden.

Boten die athletischen Ubungen der Antike im Unterschied zu den
Strapazen des Alltags (ponos) vor allem die Gelegenheit zur Auszeich-
nung (time), so folgt der biirgerliche Drang nach Herrschaft tiber inne-
re und dufSere Naturmichte einer anderen Logik. An die Stelle symboli-
schen Ruhmgewinns im siegreichen Wettkampf, der noch dem tapferen
Athleten im Falle seines ehrbaren Todes zugesprochen wurde, wird in
Hegels »Kampf des Anerkennens« der Tod nicht ruhmreich verklart,
sondern zu einer Konstante im Verhiltnis zwischen »Herrschaft und
Knechtschaft«. Der Philosoph hat dies pragmatisch gefasst, indem er das
»Verhaltnis beider Selbstbewusstsein« so bestimmt, »dass sie sich selbst
und einander durch den Kampf auf Leben und Tod bewdhren«*. Dem
modernen Knecht geht es dabei dhnlich wie dem antiken Heros, bevor
dieser der Sage nach »den Himmel« erringen konnte: Er bleibt als »das
Natiirliche« dem »Geistigen« unterworfen. Im Unterschied jedoch zur
Antike, wo die Gotter den entbehrungsreichen Aufstieg des Herakles
eher gleichgiiltig aufnahmen, solange sie nicht selbst betroffen waren,
bleiben Herr und Knecht in ihrem »Kampf auf Leben und Tod« nahe-
zu schicksalhaft aneinandergebunden. Beide sind nicht nur fiir sich, son-
dern auch fir den jeweils anderen. Doch anders als von Hegel erhofft,
die gemeinsamen Interessen wiirden durch das arbeitende Bewusstsein
verwirklicht beziehungsweise von den geistig Gebildeten vertreten, die
jenseits eigenniitziger Bestrebungen die Geschifte des Ganzen zu fuhren
vermochten, bestehen die Gegensitze zwischen Herr und Knecht fort.
Deutlich wird dies daran, dass das » Abarbeiten des Einzel- und Eigen-
willens« kein »allgemeines Bilden« zum »absoluten Begriff«*° bewirkt,
sondern eher die Ausbildung immer geschickterer Herrschaftspraktiken

98 Vgl. ebda., S. 102.
99 Siehe dazu weiter oben Anm. 24 (im Original hervorgehoben).
100 Siehe dazu weiter oben Anm. 343 im zehnten Kapitel.

303

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

begiinstigt, um grofle und nutzliche Werke — wie etwa Straflen, Kanale,
Hifen™ — tiberhaupt realisieren zu konnen.

Je weniger die —im Sinne Hegels — geistige Uberwindung der Natiirlich-
keit beziehungsweise Zufilligkeit des Eigen- und Einzelwillens gelingt,
umso mehr richtet sich der Fokus auf die materiellen Austausch- und
Arbeitsprozesse, die am MafSstab des Machbaren orientiert, moglichst
zweckdienlich ausgestaltet werden. In diesem Zusammenhang werden
vor allem die Begierden des Knechts dauerhaft zuriickgestellt — freilich
mit der schon in der Phidnomenologie erkennbaren Folge, dass die Pro-
dukte des Tagwerks dem Knecht ebenso fremd und fliichtig bleiben wie
dem Herrn. Da der hohere Nutzen der Arbeit laut Hegel nicht vom ar-
beitenden Knecht selber erkannt werden kann, solange das natiirliche
Bewusstsein »noch innerhalb der Knechtschaft stehen bleibt« ™ wird
die noch ausstehende Aufhebung tatsachlicher Widerspriiche schlief3-
lich in den Bereich des »Wissens der absoluten Idee« — gemeint sind
Kunst, geoffenbarte Religion und Philosophie — verlegt. Hier allein soll
die Aufhebung simtlicher Formen des naturlichen Eigensinns die Be-
freiung des Ideellen zum Geist ermdoglichen, der allein befihigt sei, das
Gedankliche begrifflich als »das Allgemeine« zu erfassen, das »fur das
Allgemeine ist«™+. Jedoch bleibt der sich uber seine Naturlichkeit erhe-
bende Geist zumindest als existierender an seine Naturlichkeit gebun-
den, weshalb Hegel ihn hiervon abhebend, als ein »Moment des Gott-
lichen fasst«, dem die Aufgabe zukommt, »das Negative«™s in die Welt
zu bringen. Diese Aufgabe des Geistes bezeichnet buchstablich die » Ar-
beit des Negativen«™¢, von der zuvor bereits die Rede war. Da »das Ne-
gative« jedoch nicht blof§ an und fiir sich existiert, sondern gerade am
Nicht-Geistigen sich bewihrt und im Widerspruch mit dem Natiirli-
chen dessen Aufhebung bewirken soll, verweist die » Arbeit des Negati-
ven« nicht nur auf sich selbst, sondern immer auch auf etwas Anderes.

1o1 Heinrich vermutet, dass fir Hegel in diesem Zusammenhang Napoleon bei-
spielgebend war, »der die Ideen der Franzosischen Revolution in der Form
weltweit exekutiert, dass er alle Einzelnen zwingt, sich zu verallgemeinern«.
Vgl. dazu Heinrich 2006, S. 275.

102 Vgl. Hegel 1999, S. 115-116.

103 Diesen ideellen Bereich fasst Hegel unter den Begriff des »absoluten Geis-
tes«, der »seine Realitdt in Geiste« hat. Vgl. Hegel 1992, S. 542 (§ 553; Her-
vorhebung im Original).

104 Vgl. ebda., S. 375 (Zusatz zu § 376).

105 Vgl. dazu Hegel 1976, S. 340. An gleicher Stelle erldutert der Autor am Bei-
spiel der Befreiung des Geistes von den sinnlichen Gestalten in der Kunst:
»Diese Befreiung kann nur insofern vor sich gehen, als das Sinnliche und
Natiirliche in sich selber als negativ, als das Aufzuhebende und Aufgehobe-
ne erfasst und angeschaut wird.« Vgl. ebda., S. 339.

106 Siehe dazu weiter oben Anm. 81.

304

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERFEKTIONSSTREBEN

Folglich ist Hegels » Arbeit des Negativen« von der »Arbeit am Negati-
ven« nicht zu trennen.

11. Perfektionsstreben

»Gymnastik ist Arbeit im Gewande jugendlicher Freude. Arbeit, weil ihr
Zweck keineswegs in unedlem Zeitvertreibe zu suchen, sondern in Ver-
edelung des Korpers zu sehen ist.«'7 Der Padagoge und spatere Mitbe-
grinder des Deutschen Turnens, Johann Christoph Friedrich Gutsmuths,
verkniipft in diesem Zitat fast schon programmatisch seinen Entwurf ei-
ner philanthropischen Korpererziehung mit einer zentralen Zielsetzung
der spaten Aufklirungspadagogik am Ende der Manufakturperiode. Be-
flugelt durch die revolutionaren Veranderungen in den Vereinigten Staa-
ten und Frankreich, wandelte sich mit den gesellschaftlichen und politi-
schen Verhaltnissen in den Landern der Alten und Neuen Welt auch das
begriffliche Verstandnis tiber grundlegende Annahmen, die bisher als giil-
tig vorausgesetzt worden waren. So war etwa die Idee der Perfektion tiber
Jahrhunderte gleichbedeutend mit der Annahme eines gefestigten Zustan-
des, der keiner Verbesserungen bedurfte. Nicht nur Gott als ens perfectis-
simum, sondern auch die durch ihn eingesetzte weltliche Ordnung galt als
stabil und weitestgehend vollendet. Dies dnderte sich insbesondere im 18.
Jahrhundert, nachdem der Mensch selber aufgrund seiner offenen Natur
als steigerbare Realitit bestimmt wurde.**® Aus heutiger Sicht ist schwer
nachvollziehbar, dass Verinderungsbestrebungen zuvor noch als Bedro-
hungen des ordo universi sowie des ordo politicus angesehen worden wa-
ren, da diese nach orthodoxer Lesart bereits als perfekt — im Sinne von
abgeschlossen und vollendet — galten. Solange dem heilsglaubigen Perfekti-
onsverstindnis ein dynamisches Moment fremd war, konnte die Rede von
der »nothigsten Verbesserung der korperlichen Erziehung«'®® durchaus

107 Gutsmuths 1804, S. 3. Die erste Auflage erschein im Jahr 1793.

108 Zu Rousseaus Begriff der perfectibilité als unbestimmte »Natur in uns« sie-
he weiter oben Anm. 30 in Teil IT sowie nachfolgend Anm. r11. Ganz im
Sinne dieser anthropologischen Neubestimmung wurde das 18. Jahrhun-
dert als »padagogisches Jahrhundert« charakterisiert, in dem die »Kind-
heit entdeckt« (Rousseau) und die »Erziehungsbediirftigkeit des Menschen«
(Kant) als gesellschaftliche Aufgabe verstanden wurde. Schon die Zunahme
der hierdurch ausgelosten padagogischen Diskurse in Zeitschriften, Gesell-
schaften und Institutionen — 1778 wurde der erste Lehrstuhl fiir Padagogik
an der Universitdt in Halle eingerichtet — belegt deutlich das steigende In-
teresse an Fragen der menschlichen Vervollkommnung.

109 So der Untertitel zur zweiten Auflage der Gymmnastik fiir die Jugend von
Gutsmuths 1804.

305

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Anstof$ erregen. Dies dnderte sich jedoch, als den natiirlichen Anlagen und
Kraften jedes einzelnen Menschen ein Entwicklungspotenzial zuerkannt
wurde, das fortan fir die Besserung der Menschheit zur » Vollkommen-
heit und allgemeinen Gliickseligkeit«'* genutzt werden sollte. Der Schritt
war somit nicht weit vom Anspruch der Vervollkommnung der »Natur
in uns«''* bis zu der rhetorisch gestellten Frage: »Wo ist der Punkt, von
welchem man sagen konnte: Weiter kann der Mensch nicht kommen!«*2

Im Eingangszitat von Gutsmuths wird nicht zufillig die » Arbeit« her-
vorgehoben, die sich zur »Veredelung des Korpers« eigne. Dies ist ein
Hinweis darauf, dass die Vervollkommnung des Einzelnen sowie des
Menschengeschlechts ausdriicklich unter Einbeziehung der gesellschaft-
lich notwendigen Aufwendungen zur Sicherung und Erweiterung der Le-
bensgrundlagen gefasst wurde.''s Markiert wird damit zugleich ein ent-
scheidender Einschnitt, der in der Geschichtsschreibung als » Triumph
der kapitalistischen Industrie«**4 bezeichnet wird, die sich anschickte, die
im 18. Jahrhundert noch iberwiegend landlich gepragte Welt nachhaltig
zu verandern. Durch die Hervorhebung der Arbeit sowie des Korpers als
dem wesentlichen Ausfithrungsorgan reflektierte die spate Aufklirungs-
pidagogik mit den ihr eigenen Mitteln den gesellschaftlichen Ubergang
zum burgerlich-liberalen Kapitalismus, der trotz aller Modifikationen
bis heute nachwirkt, indem er nach immer neuen Steigerungen verlangt.
Mit vorbiirgerlichen Ordnungs- und Perfektionsvorstellungen haben die-
se Fortschrittsbemithungen kaum noch etwas gemein, so dass es lohnt,
die Anfinge niher in den Blick zu nehmen.

Es gibt viele Griinde, die den Aufstieg des Kapitalismus mit all seinen
Begleiterscheinungen erméglichten. Man denke neben den technischen
Errungenschaften des 18. Jahrhunderts vor allem an wichtige gesell-
schaftliche Einschnitte, wie die Reformation oder die englische Revo-
lution in den Jahrhunderten zuvor. Und wie bei der Beschiftigung mit
der hier so genannten Entfesselung des Individuums™s gesehen, gab es

110 Laut Basedow bot die neue Erziehung einen Weg aus der »finsteren Periode
der christlichen Zeiten«, um das angestrebte Ziel der »6ffentlichen Gliick-
seligkeit« sowie der »Erleuchtung und Brauchbarkeit aller Einwohner des
Landes« zu erreichen. Vgl. Basedow 1768, S. 11-12 sowie S. 36.

111 Rousseau 1993, S. 11.

112 Villaume 1969, S. 7 (im Original teilweise hervorgehoben). Bezeichnend ist,
dass das Zitat mit einem Ausrufezeichen versehen ist.

113 Nur am Rande sei darauf verwiesen, dass die Grenzlinie zwischen Rous-
seau und dem Philanthropismus sich an der Frage entziindete, »ob man ei-
nen Menschen oder einen Biirger erziehen will«. Fiir Rousseau war indes
klar: »beides zugleich ist unmoglich«. Vgl. Rousseau 1993, S. 12. Siehe dazu
auch Anm. 131 weiter unten.

114 Hobsbawm 2017, S. 25 (Hervorhebung im Original).

115 Siehe dazu weiter oben Teil II.

306

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERFEKTIONSSTREBEN

durchaus ungleichzeitige soziale, wirtschaftliche, politische und geisti-
ge Voraussetzungen, die diese Entwicklung beeinflussten. Wenn also im
Folgenden auf einige dieser Rahmenbedingungen etwas genauer einge-
gangen wird, dann nicht in historiographischer Absicht, sondern nur so-
weit, dass die Entstehungsbedingungen der philanthropischen Korperer-
ziehung verstindlich werden.

Hierbei stellt sich zunichst die Frage, warum in der »utilitiren Erzie-
hung«'* Arbeit und Kérper in den Mittelpunkt der Uberlegungen riick-
ten. Wie gesehen, hatte kein Grieche sein Leben freiwillig der Miihsal (po-
nos) verschrieben. Die Veredelung des Korpers diente allein dem sichtbaren
Zeugnis der eigenen Vortrefflichkeit (kalokagathia) und galt als Tauglich-
keitsnachweis fiir hohere Aufgaben. Im Renaissance-Humanismus, in dem
der antike Herakles als Prototyp des Ubermenschen verehrt wurde, verhal-
fen nach verbreiteter Auffassung die mafSgeblichen Protagonisten — Kiinst-
ler, Erfinder, Gelehrte — der Natur zu ihrer Vollkommenbheit, indem sie
sie schopferisch bearbeiteten und veredelten. Dieses experimentum mun-
di konnte freilich scheitern, wie der wahnsinnig gewordene Herakles des
Euripides den heroischen Renaissancekiinstlern mahnend vor Augen fiithr-
te. Demgegeniiber klarte Hegel vergleichsweise nuichtern dariiber auf, dass
die Taten des Herakles zerstorerisch bleiben mussten, solange sie aus blo-
er Begierde hervorgingen. Zur Arbeit im Sinne der Herstellung bleibender
Formen sei es daher notig, die Natiirlichkeit zu tiberwinden und den Eigen-
sinn zu opfern. Erst dann, so Hegel, konnte sich das arbeitende Bewusst-
sein an den hergestellten Formen und Produkten selbst gewinnen. Die hier
noch einmal aufgerufenen Stationen reichen somit von der einfachen Ne-
gation gesellschaftlich notwendiger Arbeit, iiber das angestrebte Biindnis
des arbeitenden Menschen mit den Kriften der inneren und dufSeren Na-
tur, bis zur Selbstgewinnung durch Arbeit unter Zuriickstellung des eige-
nen Willens und Begehrens. Hieran lasst sich ablesen, dass die gesellschaft-
lich notwendige Arbeit im historischen Verlauf zunehmend ins Bewusstsein
der Menschen trat, ohne jedoch ihren Zwangscharakter einzubufSen. So-
lange Arbeit und Begierde widerspriichlich blieben, solange blieb auch —im
Sinne Hegels — das Verhiltnis von Herrschaft und Knechtschaft ungelost.

Wie aufgezeigt, sprach sich Hegel in der Bewusstseinslebre und der
Enzyklopddie dafur aus, der Knecht solle im auf Leben und Tod ge-
fuhrten Kampf um Anerkennung nicht aufbegehren, sondern vielmehr
den ubergeordneten Interessen des Allgemeinen dienen.**” Der dadurch
keineswegs geloste Konflikt wurde in dem von Joachim Heinrich Cam-
pe von 1785 bis 1792 herausgegebenen Allgemeinen Revisionswerk''

116 Hier in Abgrenzung zu Rousseaus »natiirlicher Erziehung«.

117 Siehe dazu weiter oben Anm. 62 und Anm. 71.

118 Der vollstindige Titel des von Joachim Heinrich Campe in sechszehn Ban-
den herausgegebenen Werks lautet: Allgemeine Revision des gesamten

307

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

bereits Jahre zuvor in erzieherischer Hinsicht bearbeitet, woran deut-
lich wird, dass das konfliktgeladene Verhaltnis zwischen dem Einzelwil-
len und dem Gemeinwohl den Nerv der sich herausbildenden biirgerli-
chen Gesellschaft traf. Beispielhaft kommt dies bei Peter Villaume zum
Ausdruck, der im dritten Band des Revisionswerks seine Ausfithrungen
hierzu programmatisch betitelte: »Ob und inwiefern bei der Erziechung
die Vollkommenheit des einzelnen Menschen seiner Brauchbarkeit auf-
zuopfern sei?«'*® Eine Antwort fiel dem Verfasser nicht leicht, da hier
konkret zu entscheiden war, ob die »tdtigen und geniefSenden Krafte«°
eines Menschen, die Villaume der Vollkommenheit zurechnete, der » Ge-
sellschaft« oder gar dem »Wohl des Staates«'*' unterzuordnen seien.
Fur Villaume steht allerdings aufSer Frage, dass

»der Staat Form und Grenzen des Volks- und Kinderunterrichts, insofern
solches das Wohl des Staates angeht, aufs genaueste bestimme. Ja, ich hal-
te es fur die Pflicht der Obrigkeit, den Lehren des Volks und der Jugend
vorzuschreiben, welche Kenntnisse und in welcher Form sie jeder Klasse
mitteilen und was sie fiir Gesinnungen und Triebe erwecken sollen. «***

Begriindet wird diese Position mit dem Hinweis auf die birgerlichen
Pflichten, die rechtzeitig einzutiben seien, damit die »Einrichtung des
Staates, der allgemeinen Ruhe und Sicherheit«*3 nicht gefihrdet wiir-
den. Allerdings vergisst Villaume nicht darauf hinzuweisen, dass auch
das »Recht des Staates (...) durch Billigkeit, Vernunft und das Bediirf-
nis der Gesellschaft beschrankt«™+ werde. Auch wenn nicht angegeben
wird, wie diese Beschrinkung ausfallen miisste, um wirksam zu wer-
den, wigt Villaume hier bereits ab zwischen den Gefahren einer despoti-
schen Staatsverfassung einerseits sowie den Selbstbestimmungsinteressen
der biirgerlichen Offentlichkeit andererseits. Freilich wird dem Staats-
wohl in diesem Zusammenhang ein grofSeres Gewicht zuerkannt, das

Schul- und Erziehungswesens von einer Gesellschaft praktischer Erzieher.
Auch wenn in dieser umfangreichen Enzyklopidie eine Bezugnahme auf
Hegel noch gar nicht stattfinden konnte, da dessen Schriften erst nach Ab-
schluss des Revisionswerks erschienen, beschaftigen sich die Autoren der
padagogischen Spataufklirung bereits ausdriicklich mit der Frage der theo-
retischen wie praktischen Ausgestaltung des Verhiltnisses zwischen den In-
teressen des Einzelnen sowie des Allgemeinen.

119 Vgl. Villaume 1965, S. 69. Der vollstindige Text inklusive der Kommentare
und Korrekturen anderer Mitarbeiter des Revisionswerks ist abgedruckt in
Campe 1785, Bd. 3, S. 435-616. Wihrend in der Originalversion am Ende
des Titels kein Fragezeichen steht, ist dies im Nachdruck gleichwohl der Fall.

120 Ebda., S. 82.

121 Ebda., S. 110 (im Original hervorgehoben).

122 Ebda. (im Original teilweise hervorgehoben).

123 Vgl. ebda.

124 Ebda.

308

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERFEKTIONSSTREBEN

vor allem »verntinftig« auszugestalten sei, um 6ffentlichen Verfehlungen
vorzubeugen: »Heil dem Staate, der solches Recht nicht missbraucht!«*s
Deutlich wird damit ein Grundzug philanthropischen Denkens, das
noch dem »Stiandischem« verhaftet ist, jedoch dem »Biirgerlichen« be-
reits Raum gibt. Revolutionir ist diese Denkungsart keineswegs, da die
Aufhebung widerspriichlicher Verhiltnisse zwischen Staat und Gesell-
schaft nicht im Aufbegehren der unterdriickten Stinde, sondern in der
»verniinftigen Einrichtung«*2¢ staatlicher Anstalten und Angelegenhei-
ten gesucht wird. Das ist durchaus bemerkenswert, da die aufgeklirte
Offentlichkeit in Europa Ende des 18. Jahrhunderts bereits stinde- und
konfessionsiibergreifend tiber bestehende Missstande offentlich disku-
tierte und auf notwendige Veranderungen dringte.**” In politischer Hin-
sicht war die Haltung Villaumes demgegentiber eher einer » Aufklarung
von oben« zugeneigt, die zu jener Zeit vor allem Friedrich II. als Konig
von Preuflen verkorperte.'*®

Von den Rechten des einzelnen gegentiber der Gesellschaft und des
Staates heifSt es bei Villaume:

»Der Mensch hat aber auch seine Rechte, Rechte der Menschheit, die
sich auf sein Gefiihl, seine Fihigkeiten griinden. Einiges Opfer kann man
vom ihm verlangen, nicht aber das Opfer seiner gesamten Menschheit.
Thn zum Vieh herabzuwiirdigen, um ihn als Vieh nutzen zu kénnen, ist
himmelschreiende, abscheuliche Tyrannei. «**

Der Verweis auf die »Rechte der Menschheit« bleibt hier vergleichswei-
se vage, wenn man bedenkt, dass etwa Rousseau bereits unterschiedli-
che Freiheitsrechte des Menschen eingefordert hatte, deren Geltung bei
diesem Autor im Gefiihl des Mitleids griindeten, aus dem »alle Regeln
des Naturrechts«3° sich herleiten sollten. Aufler dem bei Villaume un-
bestimmt bleibenden »Gefiithl« benennt der Autor die individuellen »Fa-
higkeiten« als Grundlage fur die »Rechte der Menschheit«, die nicht ty-
rannisch ausgebeutet beziehungsweise geopfert werden diirften. Auch

125 Ebda., S. 111 und 110 (im Original teilweise hervorgehoben).

126 Vgl. ebda., S. 111.

127 Zu dieser aufgeklirten Offentlichkeit zidhlten auch »Teile des >einfachen
Volkes¢, soweit sie des Lesens kundig und an politischen Fragen interessiert
waren«. Winkler 2015, S. 232-233.

128 Aufschlussreich ist in diesem Zusammenhang die Geddchtnisrede des Au-
tors auf Friedrich II. Vgl. Villaume 1786.

129 Villaume 1965, S. 111.

130 Vgl. Rousseau 1996, S. 56. In der Vorrede Uber den Ursprung und die
Grundlagen der der Ungleichheit unter den Menschen aus dem Jahr 1755
bezeichnet der Verfasser neben dem »Mitleid fiir andere« aufferdem die
»Sorge um unser eigenes Wohlergehen« als »Urquellen« menschlichen Emp-
findens. Vgl. ebda., S. 55.

309

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

hier besinnt sich Villaume zunichst auf Rousseau, der die menschlichen
Anlagen als offen und verschiedenartig deutete — jedoch stellt sich aus
philanthropischer Perspektive sogleich die Frage nach ihrer erzieheri-
schen Ausgestaltung zur Forderung des Gemeinwohls. Wihrend Rous-
seau die »Erziehung des Menschen« betonte, indem er sie von der Biirg-
ererzichung abhob, war den Philanthropen vor allem daran gelegen, die
unterschiedlichen menschlichen »Fahigkeiten« so zu vervollkommnen,
dass sie zum »Wohl des Ganzen«*3* genutzt werden konnten. Die Ver-
vollkommnung verschiedenartiger Krifte und Fahigkeiten jedes Einzel-
nen diente somit der Bestimmung des Menschen als biirgerliches Sub-
jekt, was nur moglich war, wenn das Wohl des Einzelnen mit dem Wohl
des Allgemeinen gleichgesetzt wurde. Im Sinne dieser Vorstellung ver-
folgte die Erziehung des Burgers zugleich die Interessen des Staates so-
wie die »Rechte der Menschheit«, sofern es gelang, Vollkommenheit und
Brauchbarkeit in ein positives Verhiltnis zueinander zu bringen.

Joachim Heinrich Campe bringt dies geradezu idealtypisch zum Aus-
druck, indem er in seinen Uberlegungen iiber die Sorge fiir die Erbaltung
des Gleichgewichts unter den menschlichen Kriften die — wie er selbst
sagt — »folgende(n) Wahrheiten« mitteilt:

»1. Je mehr die urspriinglichen Krifte eines Menschen sich dem Eben-
mafSe nihern, desto grofler und ausgebreiteter ist seine Brauchbarkeit
im burgerlichen Leben;

2. desto vielfiltiger, reiner, dauerhafter und stirker ist sein Genuss der
Freuden dieses Lebens und

3. desto fihiger und williger ist er, auch uber seine Mitmenschen Freu-
den verbreiten und Leiden von ihnen abwehren zu helfen.«3*

Aufschlussreich ist diese Stelle deshalb, weil sie neben dem indirekten
Verweis auf die » Vollkommenheit« und » Brauchbarkeit« auch eine wich-
tige Zielsetzung der hier aufgestellten Grundsitze herausstellt. Fiir Cam-
pe ist das Streben nach »dem Ebenmafle« sowie die Steigerung »gewisser
Krifte«33 vor allem durch den in Aussicht gestellten Genuss der eigenen
Perfektion beseelt — ein Gedanke, den Villaume bereits zwei Jahre spa-
ter unter das Begriffspaar der » Vollkommenheit und Gliickseligkeit«*34

131 Vgl. Villaume 1788, S. 11. Zur Beschrankung des Mitleids gegeniiber einem
einzelnen Bediirftigen aus Griinden der »allgemeinen Gerechtigkeit« vgl.
ebda., S. To-11.

132 Campe 1965, S. 47 (im Original hervorgehoben). Der vollstandige Text in-
klusive der Kommentare und Korrekturen anderer Mitarbeiter des Revisi-
onswerks ist abgedruckt in Campe 1785, Bd. 3, S. 291-434.

133 Vgl. Campe 1965, S. 42.

134 Die Schrift Von der Bildung des Korpers in Riicksicht auf die Vollkommen-
heit und Gliickseligkeit der Menschen erschien im Jahr 1787. Vgl. dazu Vil-
laume 1969.

310

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERFEKTIONSSTREBEN

fassen wird. Der Genuss der eigenen Vollkommenheit, so die Annahme,
kommt nicht nur dem Einzelnen zugute. Nimmt jeder den Platz ein, der
ihm seinen besonderen Anlagen und Kriften gemifs zukommt, dann be-
fordert dies auch das Gemeinwohl. Hieraus folgt zugleich, dass insbe-
sondere die Anlagen und Krifte eines kiinftigen Biirgers zu férdern sind,
die den grofSten Nutzen fiir das Gemeinwohl versprechen. Die Analogien
zu Platons Vorstellungen iiber die »richtige Erziehung« (paideia)®s fallen
sogleich ins Auge — allerdings verfolgten die Philanthropen eine entschie-
den pragmatische Erziehungsabsicht, bei der Niitzlichkeitserwagungen
weitaus wichtiger waren als philosophische Reflexionen tiber moralische
Tugenden und politische Gerechtigkeit. Nach diesem Verstindnis ging
es weniger darum, einem ethisch »Guten« zu folgen und sozialen Tu-
genden durch die Einrichtung einer standischen Staatsordnung Geltung
zu verschaffen, sondern das utilitire Erziehungsverstindnis orientierte
sich stattdessen zuerst am Ideal des allgemeinen Nutzens, das spiirbar
beeinflusst werden konnte, indem die Krifte des Einzelnen zum Wohle
des Ganzen ausgebildet wurden. Im moralischen Sinne »gut« war die-
ser Zugang insoweit, als dem Einzelnen ein grofStmogliches Glicks- und
Genussempfinden seiner jeweiligen Anlagen und Krifte zuerkannt wur-
de. Im auflermoralischen Sinne bestimmend blieb freilich das niichterne
Kalkiil, die Gesamtbilanz eines Staates durch die padagogische Vervoll-
kommnung aller Einzelkrifte zu verbessern.'s¢

Entscheidend fiir die konkrete Ausgestaltung der staatlichen Gesamt-
bilanz sowie des 6ffentlichen Gemeinwohls war somit die Frage, welche
Einzelkrifte als allgemein niitzlich angesehen wurden und wie sie indivi-
duell verbessert werden konnten. Bei Campe, der von »dem Ebenmafe«
der »urspriinglichen Krafte«™7 spricht, fallt auf, dass er seine Idealvor-
stellung einer ausgewogenen Ausbildung aller natiirlichen Anlagen so-
gleich wieder zuriicknimmt, indem er darauf verweist, dass im Feld des
schulischen Erziehung »nicht von einem vollkommenen Gleichgewichte
die Rede sein konne.«*3* Dies gilt hinsichtlich der von ihm so genannten

135 Siehe dazu weiter oben Anm. 15 und Anm. 48 in Teil L.

136 Es wird hiufig tibersehen, dass der Philanthropismus in Deutschland an der
Schwelle zur politischen Moderne noch unter absolutistischen Verhiltnis-
sen mit merkantilistischer Wirtschaftsform wirksam wurde. Das Schul- und
Ausbildungswesen mit seiner Aufteilung in hohere Latein- und niedere Kate-
chismusschulen erschien in jenen Tagen ebenso wenig zukunftsweisend wie
die festgefiigten Ausbildungsstrukturen im traditionellen Handwerk. Da im
deutschen Merkantilismus ein wesentliches Ziel darin bestand, den fiirstli-
chen Schatz (camera principi) durch staatliche Eingriffe und zentrale Ent-
scheidungen zu mehren, lag es nahe, die 6konomische Leistungsfahigkeit ei-
nes Landes tiber die Befahigungen der kiinftigen Berufstrager zu steigern.

137 Siehe dazu weiter oben Anm. 132.

138 Campe 1965, S. 42 (im Original teilweise hervorgehoben).

3II

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

»abgeleiteten Krifte und Fertigkeiten«™? ohnehin, die bei bestimmten
beruflichen Tiatigkeiten vonnoten und dementsprechend zweckbezogen
auszubilden seien. Doch auch fiir die »urspriinglichen Anlagen« wird he-
rausgestellt, dass »die Bewirkung des moglich grofiten Gleichgewichts«
unter ihnen nur »lauter mittelmafSige Menschen bilden«™° wiirde. Eine
ausgewogene MittelmifSigkeit sei zwar wiinschenswert fiir den Einzel-
nen, jedoch weniger niitzlich als die Ubung ausgesuchter Krifte zum
Wobhle des Ganzen. »Der Kloakenreiniger z. B. darf kein schoner Geist,
der Virtuose kein Grobschmied usw. sein.«'#* Folglich gehe es schon aus
Griinden der Zeitersparnis darum, Uberfliissiges und Verstaubtes aus
den Lehrplidnen zu verbannen und méglichst »niitzliche Ubungen«™+
einzufiihren, »welche innerhalb des kiinftigen Wirkungskreises des Zog-
lings liegen«'4, Die » Zweckmifigkeit der Ubungen« liele sich durch-
aus an beliebigen Gegenstanden erproben, so dass etwa ein »kiinftiger
Landmann« seine Korperkraft durch Landarbeit, der »kunftige Minis-
ter« hingegen selbige durch »gymnastische Spiele, Tanzen, Reiten, Fech-
ten, Voltigieren usw.«'#+ iben konne. Auf diese Weise, so Campe, sei ge-
wihrleistet, dass

»die Ubungen eines jeden Individuums allgemein und doch ausschlie-
fSend zugleich sein konnen; jenes indem alle urspriinglichen Krifte des-
selben geiibt werden, dieses indem diese Ubungen nur auf gewisse Ge-
genstinde eingeschriankt und nur zur Erwerbung gewisser Fertigkeiten
angestellt werden. « 45

Nach heutigem Verstandnis wiirde man Campes Argumentation vermut-
lich mithilfe von Begriffen wie employability und competence orienta-
tion Ubersetzen.™¢ Wihrend grundlegende Kompetenzen im Sinne der
heutigen Begriffsverwendung an verdnderlichen Inhalten ausgebildet
und somit situationstuibergreifend zur Anwendung gebracht werden
konnen, wird die Beschaftigungsfihigkeit dadurch ermoglicht, dass sie
auf bestimmte Ausbildungsfelder mit spezifischen Schwerpunkten und
Anspruchsniveaus bezogen werden. Vor diesem Hintergrund erschei-
nen Campes Uberlegungen iiberraschend modern — versuchen sie doch

139 Vgl. ebda.

140 Vgl. ebda., S. 43.

141 Ebda., S. 42.

142 Ebda., S. 43.

143 Ebda., S. 44.

144 Vgl. ebda., S. 44 und S. 45. Neben der »Korperkraft« werden als weitere
»urspriingliche Krifte« in diesem Zusammenhang benannt: »Verstand«,
»Vergleichungsvemogen«, » Witz« und »Scharfsinn«. Vgl. ebda., S. 45.

145 Ebda., S. 44—45.

146 So wie etwa in der Studie Skills Outlook der OECD 20135, in der der Phil-
anthropismus freilich keine Erwdhnung findet.

312

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERFEKTIONSSTREBEN

Allgemeines (»urspriungliche Krifte«) und Besonderes (»gewisse Fer-
tigkeiten«) in etwa so zusammenzubringen, wie man heute »allgemei-
ne Kompetenzorientierungen« und »besondere Berufsqualifikationen«
aufeinander bezieht. Damals wie heute besteht der Versuch darin, die
Brauchbarkeit und Vollkommenheit jedes Einzelnen so zu fassen, dass
zwischen der individuellen Entwicklung sowie der Forderung des Ge-
meinwohls moglichst kein bedeutsamer Unterschied entsteht. Laut Cam-
pe liefSen sich

»auf diese Weise lauter treffliche Menschen von ungewohnlicher Brauch-
barkeit fur jeden Stand und fiir jedes Gewerbe bilden, vorausgesetzt,
dass man bei der Ausbildung und Ubung einer jeden Kraft auf die indi-
viduelle Bestimmung eines jeden Zoglings zu diesem oder jenem Berufe
genaue Riicksicht nehme und also jene Ubungen an keinen anderen Ge-
genstanden als solchen anstellte, welche innerhalb des kinftigen Wir-
kungskreises des Zoglings liegen. «™7

Diese Form der Biirgererziehung, die darum bemiiht war, auch die bis-
her sich selbst tiberlassenen Stande und Massen fiir die Hebung des Ge-
meinwohls einzubeziehen, war um die »individuelle Bestimmung eines
jeden Zoglings« in eben dem MafSe besorgt, wie es fir die spatere Berufs-
tatigkeit wichtig erschien. Der »gesellschaftliche Druck zur Verbiirger-
lichung«™#® war bereits so stark, dass moglichst alle verfugbaren Krafte
und Ressourcen genutzt werden sollten. Die Frage nach der »Bestim-
mung des Menschen«*#, die nur wenige Jahre spater bei Wilhelm von
Humboldt in den Mittelpunkt seiner bildungstheoretischen Begrindun-
gen und Reformen riickte™s°, war in der philanthropischen Erziehung vor

147 Campe 1965, S. 44.

148 Euler 1989, S. 272. Zur Genese und Bedeutung des aufklarungspadagogi-
schen Subjektbegriffs vgl. ebda., S. 153-304.

149 Zum nominalistischen Ursprung dieser Frage, die »weder ihre theologische
Herkunft verleugnen noch die Anlage zu neuer Unterwerfung verbergen
kann«, vgl. ebda., S. 272.

150 In den 1792 veroffentlichten Ideen zu einem Versuch, die Grenzen der Wirk-
samkeit des Staates zu bestimmen, unterscheidet Humboldt deutlich zwi-
schen der Bestimmung des Menschen und der Bestimmung des Staates. Die
bekannte Formel hierfiir lautet: »Der wahre Zweck des Menschen — nicht
der, welchen die wechselnde Neigung, sondern welchen die ewig unverian-
derliche Vernunft ihm vorschreibt — ist die hochste und proportionierlichste
Bildung seiner Krifte zu einem Ganzen. Zu dieser Bildung ist Freiheit die er-
ste und unerlissliche Bedingung. Allein aufSer Freiheit erfordert die Entwick-
lung der menschlichen Krifte noch etwas anderes, obgleich mit der Frei-
heit eng verbundenes, Mannigfaltigkeit der Situationen. Auch der freieste
und unabhingigste Mensch, in einformige Lagen versetzt, bildet sich min-
der aus.« Humboldt 2002, S. 64. Dass diese Aussage nicht harmonistisch zu
deuten ist, sondern eine bildungstheoretische Antwort auf die sich zu jener

313

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

allem auf die Einiibung biirgerlicher Tugenden eingeschrankt: Anstatt
Genies, Enthusiasten oder Schwirmer auszubilden, ging es darum, Ord-
nung und Regelmifigkeit, Fleifs und Emsigkeit sowie Pflichtbewusstsein
und »eine gewisse Biegsamkeit des Charakters«'s* einzuiiben.

Bei Villaume werden die niitzlichen Tugenden der Biirgererziehung
sehr viel konkreter ausformuliert als dies bei Campe der Fall ist. Zudem
treten bei diesem Autor die Konturen der gesellschaftlichen Arbeitstei-
lung im Ubergang von der Giiter- zur Warenproduktion bereits deutlich
in Erscheinung. So wird etwa das Verhaltnis zwischen Vortrefflichkeit
und Brauchbarkeit folgendermaflen charakterisiert:

»Die Brauchbarkeit erfordert in den meisten Fillen Gehorsam und Un-
terwerfung, blinde Folgsamkeit. Man muss tun, was vorgeschrieben
wird, dieses mag so unvollkommen und schlecht sein als es will. Ein
Werk geht immer am besten und erreicht am sichersten seinen Zweck,
wenn der Anfiihrer ganz ausschliefSlich das Recht zu iiberlegen und an-
zuordnen hat und wenn die Untergebnen buchstiblich und blindlings
folgen. Am besten geht’s, wenn letztere nur so viel Einsicht haben, den
Teil des Plans, den sie ausfuhren sollen, recht zu fassen und den Befeh-
len piinktlich zu folgen, wenn sie den Plan nicht kennen und wenn sie
nichts anders verstehen als die Handgriffe, die man sie lehrt — mit einem
Wort, wenn sie ganz maschinenmifig handeln. «*5*

Auffillig an dieser aus heutiger Sicht durchaus freimiitigen Passage ist
zweierlei: Einerseits wird die blof§ mechanische Verrichtung notwendi-
ger Handgriffe im Vorgriff auf die warenproduzierende Industriearbeit
bereits weitsichtig als »maschinenmafSig« charakterisiert. Dies zeigt, dass
das Ende der Manufakturperiode sich bereits abzeichnete. Andererseits
wird das Verhiltnis zwischen — mit Hegel — »Herrschaft und Knecht-
schaft« hier noch unverriickbar hierarchisch gefasst, indem zwischen
» Anfiihrer« und »Untergebnen« deutlich unterschieden wird. Fiir Villau-
me dienen alle Beteiligten nur dann dem »Wohle des Ganzen«, wenn je-
der an seinem Platz die seinen Kriften gemafsen Aufgaben und Pflichten

Zeit entwickelnde gesellschaftliche Arbeitsteilung zu geben versucht, ver-
deutlicht Benner 1990, S. 48-51.

151 Vgl. zu diesem biirgerlichen Tugendkatalog Campe 1963, S. 55-56. Cam-
pes Polemik gegen Enthusiasten und Schwirmer richtete sich gegen Goe-
thes Briefroman Die Leiden des jungen Werther, der 1774 erschienen war
und schon bald zu einem der erfolgreichsten Erzahlstiicke der Literaturge-
schichte wurde. Campe spricht mit Blick auf die literarische Stromung des
Sturm und Drang gar von einer »Seelenpest«, die »zu den Geschiften des
burgerlichen Lebens unfihig macht«. Ebda., S. 55 (im Original teilweise her-
vorgehoben). Villaume driickt sich weniger dramatisch aus: »Die gemeinen,
alltaglichen Geschifte sind die brauchbarsten. Der Grobschmied ist niitzli-
cher als der kiinstlichste Maler.« Villaume 1965, S. 86.

152 Villaume 1965, S. 92 (im Original teilweise hervorgehoben).

314

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERFEKTIONSSTREBEN

erfiillt. Das heifSt mit anderen Worten: Nicht die Auflosung des Wider-
spruchs zwischen »Herrschaft und Knechtschaft«, sondern die padago-
gisch vorzubereitende nitzliche Ausgestaltung des Verhiltnisses beider
zueinander stand im Zentrum der sich immer stirker herausbildenden
biirgerlichen Gesellschaft.'ss

Fiir den hier verfolgten Zusammenhang ist wichtig, dass die Vertre-
ter der Herrschaft wie auch der Knechtschaft angesichts des tibergeord-
neten Allgemeinwohls — trotz unterschiedlicher Befugnisse und Zwin-
ge — als voneinander abhingig vorgestellt werden. Dies dufSert sich bei
Villaume etwa darin, dass »die kleinen und mittelmifSigen Menschen«
rechtzeitig lernen sollen, ihre »Leidenschaften« und »Triebkrafte« zu
ziigeln, wahrend der »auflerordentliche Mann« dem »gemeinen Hau-
fen« sehr wohl unbequem sein kann.*s+ In dhnlicher Weise werden bei
Campe die »geniefSenden Krifte« eher den herrschenden Akteuren zu-
erkannt, da die tatigen Krafte der arbeitenden Menge hieraus ihren An-
trieb gewinnen und »in Bewegung gesetzt« werden.'ss Nicht also bleiben
die »Herrschaft« und der »gemeine Haufen« fiir sich, sondern in pada-
gogischer Hinsicht wird darauf geachtet, dass beide Seiten auf ihre je-
weils besondere Art dem tibergeordneten » Wohle des Ganzen« dienen.
Fir die meisten Menschen bedeutet dies, den Drang nach Vollkommen-
heit und Genuss gar nicht erst aufkommen zu lassen. Dementsprechend
weist Villaume recht niichtern kalkulierend darauf hin, dass in den meis-
ten Fillen »die Brauchbarkeit abnimmt, je nachdem die Vollkommenheit
an Grofle zuwichst«'s¢ weshalb die »Lust an der Arbeit« schon mog-
lichst frith »durch Gewohnung«*s7 zu befordern sei.

153 Hegel bezeichnet das »System allseitiger Abhiangigkeit«, bei der »die Sub-
sistenz und das Wohl des Einzelnen und sein rechtliches Dasein in die Sub-
sistenz, das Wohl und Recht aller verflochten« ist, iibrigens als »Not- und
Verstandesstaat«. Hegel 1979, S. 129. Dieser wird unterschieden von dem
iber die 6konomische Rationalitit der biirgerlichen Verhiltnisse hinauswei-
senden »sittlichen Vernunftstaat«, den Hegel freilich nicht in der franzosi-
schen Republik, sondern in der preuflischen Monarchie Gestalt annehmen
sah.

154 Vgl. Villaume 1965, S. 93-94.

155 Vgl. Campe 1965, S. 82. Campe nennt »geniefSende Krifte solche, die — ohne
nach aufSen zu wirken — nur dazu dienen, die Eindriicke der Dinge anzuneh-
men und dadurch unser Wohlsein zu beférdern.« Vgl. ebda. (im Original teil-
weise hervorgehoben). Zwar erkennt der Autor grundsitzlich allen Menschen
zu, die geniefSenden Krifte auszubilden, jedoch macht er ebenso unmissver-
standlich klar, dass die allgemeine Forderung titiger Eigenschaften insgesamt
niitzlicher sei: »Die Vortrefflichkeit ist der Brauchbarkeit oft hinderlich, weil
die Menschen und ihre Bediirfnisse mittelmafsig sind.« Ebda., S. 85.

156 Villaume 1963, S. 85.

157 Vgl. ebda., S. 87.

315

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Modern an dieser Sichtweise ist das bereits ausgebildete Gespur fur
gegenseitige Abhdngigkeiten zwischen den herrschenden und arbeiten-
den Stidnden, die im Sinne einer moglichst optimalen Nutzung der un-
gleich verteilten Krifte und Ressourcen auszugestalten sind. Reaktionir
—im politischen wie im sozialen Sinne — ist die Bagatellisierung bestehen-
der Gegensitze durch die Voraussetzung eines iibergeordneten Gemein-
wobhls, das regelmifiig aufgerufen wird, um tatsidchliche Widerspriiche
abzuschwichen beziehungsweise zugunsten unterstellter Gemeinsam-
keiten auszublenden. Campe, Villaume sowie andere Aufkliarungspada-
gogen begriinden ihre Vorstellungen einer verniinftigen burgerlichen
Praxis regelmifSig mit dem Hinweis auf die notwendige Forderung des
Gemeinwohls, dem die Entwicklung des eigenen wie auch des einzelnen
Willens unterzuordnen sei. Am Beispiel Hegels wurde bereits deutlich,
wie die unterstellte » Gemeinsamkeit des Bediirfnisses«*s® im Verhalt-
nis von Herrschaft und Knechtschaft im Spatwerk dieses Autors in ei-
nen resignativen Realismus miindete, demzufolge die Figur des Knechts
schliefSlich nur noch als blofSes »Mittel der Herrschaft«*s in Erschei-
nung trat. Im Ringen um das richtige Verhiltnis zwischen Brauchbarkeit
und Vollkommenheit in der »Subjektwerdung jedes Einzelnen« ¢ wirkte
die zweckdienliche Setzung eines anzustrebenden Gemeinwohls der An-
nahme einer unbestimmten Bildsamkeit natiirlicher Anlagen und Kraf-
te entgegen, die zuvor von Rousseau und im Anschluss an die Aufkla-
rungspidagogik insbesondere von Kant, Fichte, Humboldt und Herbart
vertreten wurde. SchliefSlich galt es, die Entwicklung jedes Einzelnen mit
dem gesellschaftlichen Ganzen zu versohnen, indem die kiinftigen Biir-
ger bereits frithzeitig an die Anforderungen industrioser Geschiftigkeit
und fremdbestimmter Lohnarbeit gewohnt wurden. Mit der »Idee der
Menschheit« trat damit auch die Idee der Arbeit als allgemein—mensch-
licher Tatigkeit in die Geschichte, die nicht mehr nur als Aufgabe des
untersten Standes angesehen wurde. Erstmals wurden alle Birger als
zur Arbeit bestimmt und verpflichtet gefasst, so dass es moglich war, die
Entwicklung und Leistungsfihigkeit jedes Einzelnen am Maf$stab des
Gemeinwohls zu bemessen. Das Perfektionsstreben gipfelte schliefSlich
in der Forderung, standestibergreifend nur jene Krifte eines Zoglings
zu entwickeln, die gesellschaftlich niitzlich waren. SchliefSlich sei keine
Kraft »recht brauchbar, wenn sie nicht zur Fertigkeit geworden ist«¢:,
Begriindet wurde dieses Postulat, das die zu erbringenden »Opfer des

158 Siehe dazu weiter oben Anm. 36.

159 Siehe dazu Anm. 39 weiter oben.

160 Euler 1989, S. 272. Der Autor spricht in diesem Zusammenhang bezeich-
nenderweise von einem »Dilemma (...) in der Fithrung des Nachweises der
Identitit von Brauchbarkeit und Vollkommenheit«. Vgl. ebda.

161 Villaume 1965, S. 98.

316

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERFEKTIONSSTREBEN

Menschen« durchaus wiirdigte, mit dem Hinweis auf das »unverletzli-
che Recht« der Gesellschaft »auf jedes ihrer Mitglieder« 6>, Noch ganz
im Duktus des Theologen und Predigers bekennt sich Villaume dement-
sprechend zu seinem pidagogischen Glaubensgrund:

»Jeder Mensch, ehe er noch zur Kenntnis seiner selbst gelangt, hat schon
eine grofle Schuld auf sich, sein Leben und seine bisherige Erhaltung.
Diese Schuld verpflichtet ihn gegen seine Pflegerin, die Gesellschaft, und
er kann niemals von der Verpflichtung sich lossagen. «™6

Mit diesen Worten finden die praktischen Erwagungen des homio oe-
conomicus und die theoretischen Glaubenssitze des homo theologicus
scheinbar miithelos zusammen. Doch war ihre Dialektik dadurch kei-
neswegs abgeschlossen oder aufSer Kraft gesetzt. Vielmehr versetzte der
»Stindenfall«, dem der Biirger durch das Opfer seiner niitzlichen Krifte
zwar ins Auge blicken konnte, ohne jedoch seine Schuld gegentiber der
»wohltitigen Gesellschaft« abtragen zu kénnen, den Einzelnen in er-
hohte Anstrengungsbereitschaft. Ahnlich wie ein Christ nach reforma-
torischer Lesart nur von Gott gerecht gesprochen werden kann und von
dessen Gnade abhiangig ist, galt auch fiir den von frither Jugend an auf
seinen Stand und Beruf hin zu erziehenden zukiinftigen Burger, dass seine
Verpflichtungen gegeniiber der ihn »erhaltenden Gesellschaft« niemals
endeten. Ohne eigenes Zutun dem Gemeinwesen gegentiber schuldig,
blieb alles individuelle Streben vorldufig und unvollendet. Oder anders
gesagt: Weil die »Erbschuld« gegeniiber der Gesellschaft als Ganzes vom
Einzelnen niemals vollstindig abgetragen werden konnte, erschien es un-
erlasslich, das individuelle Begehren dem allgemeinen Wohlergehen zu
opfern. Wie grof$ die zu begleichende Schuld gegentiber der von Villaume
kaum zufallig so genannten »Pflegerin« tatsichlich ausfiel, blieb ebenso
ungewiss wie das AusmafS der zu erbringenden Leistungen. Wer »schul-
dig« war, hatte keinen Anspruch auf Absolution und blieb im Unklaren.
Erwartet wurde jedoch titige Reue und Besserung.

Die zuvor angesprochenen biirgerlichen Sekundirtugenden®+ kamen
diesem Ansinnen entgegen, da sie die eigenen Aufwendungen und Opfer
berechenbar machten. Mit wie viel Fleif§, Ordnungsliebe und Zuverls-
sigkeit eine Arbeit verrichtet wurde, war direkt nachvollziehbar. Dabei
erschien es unerheblich, welche Zwecke damit verfolgt wurden, solange
auch andere profitierten und das Gemeinwohl hieraus irgendeinen Nut-
zen zog."*s Wurden diese Zwecke zudem, wie im Philanthropismus, mit

162 Vgl. ebda., S. 109. Als das »grofite Opfer des Menschen« bezeichnet Villau-
me an gleicher Stelle »das Opfer eines Teils seiner Veredelung und Vollkom-
menheit«.

163 Ebda.

164 Siehe dazu weiter oben Anm. 151.

165 Vgl. zu dieser Form »subjektiver Vernunft« Horkheimer 1986, S. 15.

317

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

gesellschaftlich brauchbaren und niitzlichen Eigenschaften gleichgesetzt,
die »allgemeine Glickseligkeit« sowie den »Genuss der eigenen Perfek-
tion« versprachen, dann lag es nahe, dass sich die Aufmerksamkeit der
biirgerlichen Praxis auf die dafiir notigen Mittel verlagerte.

Dies war nicht immer so. Beispielsweise zeigt die Bedeutungsverin-
derung des Leistungsbegriffs im Ubergang von der stindischen Feudal-
herrschaft zur biirgerlichen Gesellschaft, wie scheinbar stabile Ord-
nungsmuster aufgelost wurden, indem sie ihre vormals feste Bindung
an vermeintlich »objektive Vernunftanspriiche«*¢ einbtifSten. Etwa seit
den 1780er Jahren setzte, zuerst in England und mit einiger Verzogerung
auch auf dem europdischen Kontinent, eine Entwicklung der Produktiv-
krafte ein, die eine sprunghafte Vermehrung von Menschen, Giitern und
Diensten bewirkte.'*” Die zuvor bestehende feudale Ordnung der Agrar-
gesellschaft zeichnete sich, trotz lokaler Besonderheiten und Unterschie-
de, vor allem dadurch aus, dass adlige Landeigentimer und Gutsbesit-
zer ihren Boden an — mehr oder weniger freie — Bauern und Landarbeiter
verpachteten, um Geldeinkunfte beziehungsweise Pachtzinsen zu erzie-
len. Selbst wenn die Pachter nicht mehr im Stand der Horigkeit waren
und den Status als Leibeigener iberwunden hatten, waren sie dennoch

166 »Grofle philosophische Systeme, wie die von Platon oder Aristoteles, die
Scholastik und der deutsche Idealismus, waren auf einer objektiven Theorie
der Vernunft begriindet. Sie zielte darauf ab, ein umfassendes System oder
eine Hierarchie alles Seienden einschliefSlich des Menschen und seiner Zwe-
cke zu entfalten. Der Grad der Verniinftigkeit des Lebens eines Menschen
konnte nach seiner Harmonie mit dieser Totalitdt bestimmt werden. Deren
objektive Struktur, und nicht blof§ der Mensch und seine Zwecke, sollte der
Mafstab fiir individuelle Gedanken und Handlungen sein. Dieser Begriff
von Vernunft schloss subjektive Vernunft niemals aus, sondern betrachtete
sie als partiellen, beschrankten Ausdruck einer umfassenden Verniinftigkeit,
von der Kriterien fir alle Dinge und Lebewesen abgeleitet wurden.« Ebda.,
S. 16. In diesem Sinne ist bezeichnend, dass die »allgemeine Gliickseligkeit«
vonseiten der Philanthropen gerade zu Anfang noch als Gegengewicht zu
den steigenden Aufwendungen innerhalb der biirgerlichen Erziehung mitbi-
lanziert wurde — auch wenn niherliegende Niitzlichkeitsiiberlegungen schon
bald die Oberhand gewannen.

167 Die »industrielle Revolution« existierte in England, »noch bevor sie einen
Namen hatte. Erst in den zwanziger Jahren des 19. Jahrhunderts wurde er
von englischen und franzosischen Sozialisten (die ihrerseits eine ganz neu-
artige Gruppe bildeten) vermutlich als Analogiegebilde zur politischen Re-
volution Frankreichs erfunden.« Hobsbawm 2017, S. 53. Ein Indiz fiir die
Verbreitung der industriellen Revolution auflerhalb Englands ist der An-
stieg iiberwiegend kritischer Veroffentlichungen, die sich spitestens ab 1840
mit den Auswirkungen der neuen wirtschaftlichen Dynamik befassten. Vgl.
exemplarisch hierfiir Das Kommunistische Manifest aus dem Jahr 1848 von
Marx/Engels 1980.

318

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERFEKTIONSSTREBEN

zu bestimmten Leistungen gegeniiber dem Grundherrn verpflichtet. So
mussten sie etwa ihr Getreide in der Miihle des Herrn mahlen und dafiir
einen festgelegten Preis bezahlen. AufSerdem zahlten sie Steuern an den
Landesfiirsten, verrichteten aufgetragene Zwangsarbeiten und tiberga-
ben den zehnten Teil ihrer Ernte an die Kirche. Dadurch unterschieden
sie sich von den hoheren sozialen Schichten, die von diesen Abgaben be-
freit waren und sich dabei auf ihre Geburts- beziehungsweise Standespri-
vilegien'®® beriefen. Der Bereich der Landwirtschaft, der bis weit ins 18.
Jahrhundert hinein eher statisch und gleichférmig organisiert war, veran-
derte sich durch die Einfliisse des stetig wachsenden Manufakturwesens
sowie des tiberseeischen Handels. »Diese Welt war es, die sich ausdehn-
te; die Gesellschaftsklassen, die aus diesen Tatigkeiten Nutzen zogen,
waren voll Zuversicht, Energie und Optimismus.«*% Technische Erfin-
dungen beschleunigten diese Entwicklung: Die erste Textilfabrik wurde
1771 in England errichtet, nachdem einige Jahre zuvor erste Baumwoll-
spinnmaschinen erfunden worden waren. 1769 wurde die Dampfma-
schine aufgrund vereinfachter Herstellungsbedingungen vielfiltig ein-
setzbar; 1776 entstand der erste mechanische Webstuhl; 1804 wurde in
England die erste Dampflokomotive gebaut und nur wenige Jahre spa-
ter verkehrte eine Eisenbahn regelmifSig zwischen den Eisen- und Koh-
lestandorten Liverpool und Manchester."7°

Wichtig fiir den hier verfolgten Gedankengang ist, dass mit den nur
anzudeutenden Verdnderungen auch der Begriff der Leistung einen Be-
deutungswandel durchlief. Wahrend vor dem Aufstieg der Industrie so-
wie der Entwicklung der Landwirtschaft die zu erbringenden Leistungen
an genau festgelegte Mengen und MafSe gebunden waren — den »Zehn-
ten« abgeben, seinen »Frondienst« leisten, den »Pachtzins« entrichten
etc. —, l6ste sich der Objektbezug des Leistungsverstandnisses sukzessive
auf. Nicht mehr »befolgen oder thun dessen, was einem als schuldigkeit

168 Fiir die Sportentwicklung in England ist tibrigens wichtig, dass der Adels-
titel dort nur auf den zuerst geborenen Sohn tiberging und alle weiteren
Nachkommen commoners wurden, die keinen Anspruch auf Titel und Ver-
mogenswerte besafen. Dementsprechend fiihrt Christiane Eisenberg das
Interesse am Wettkampfsport seitens der nachgeborenen Adelsschne, die
nicht selten vom sozialen Abstieg bedroht waren, auf das »Prinzip der Pri-
mogenitur« zuriick: »Da sie ihr Adelspradikat verloren und nur die An-
wartschaft auf Rang und Amt behielten, mussten sie sich durch eigene
Geschifte erndhren« — woraus sich die Vorliebe der nachgeborenen Adels-
sohne fur prestigetrachtige und mitunter auch eintrigliche Freizeitbeschaf-
tigungen wie dem Wettkampfsport erkldrt. Vgl. dazu Eisenberg 1999, S.
23 und S. 74.

169 Hobsbawm 2017, S. 42—43.

170 Vgl. dazu Winkler 2015, S. 255. Fiir die spater einsetzende Entwicklung in
Deutschland vgl. Wehler 2006, S. 66-80.

319

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

vorgeschrieben oder auferlegt ist«'7*, sondern mit der allmdhlichen Abls-
sung feudalrechtlicher Pflichten fanden vermehrt auch unspezifische For-
mulierungen wie etwa »viel«, »wenig« oder »etwas leisten« beziehungs-
weise abgeleitete Nominalisierungen, wie »eine Leistung zeigen« oder
»die Leistung steigern«, Aufnahme in den Sprachgebrauch. Dies war
kein Hinweis auf einen moglichen Bedeutungsverlust des Leistungsbe-
griffs, der immer unbestimmter und abstrakter ausfiel, sondern vielmehr
ein deutliches Zeichen dafiir, dass er inzwischen ohne Gegenstandsbezug
auskam und infolgedessen allgemeine Verbreitung fand.'7> » Leisten« be-
ziehungsweise »Leistung« in diesem Sinne bedeutete fortan mehr als nur
»seine Schuldigkeit tun«. Der Begriff brachte damit jene Dynamik zum
Ausdruck, die auch auflerhalb der Sprache an Bedeutung gewann. Der
Umstand, dass ihm eine eigene Werthaftigkeit zuerkannt wurde, reflek-
tierte auf sprachlicher Ebene die Entwicklungen der einsetzenden oko-
nomischen und gesellschaftlichen Aktivititen in der »Welt des Handels,
der Manufaktur und der mit beiden verbundenen technologischen und
intellektuellen Spharen«'73, die mit dem einsetzenden Industriezeitalter
einen nachhaltigen Schub erhielten. Der Begriff Leistung blieb seither po-
sitiv besetzt — und zwar weitgehend unabhingig von den Handlungen,
Gegenstanden und Inhalten, auf die er bezogen wurde.

Neben den angesprochenen Dynamiken der sich anbahnenden indus-
triellen Umwalzungen auch in Deutschland, gab es noch einen weiteren
Grund fur die besondere Hochschitzung des Leistungsbegriffs aus der
Sicht des aufstrebenden Burgertums. Der Adel, dessen Stellung sich nicht
nur auf Grundbesitz, sondern vor allem auf Geburts- und Standesprivile-
gien stiitzte, galt im Urteil der nach eigener Herrschaft strebenden Stinde
und Schichten als unproduktiv beziehungsweise faul. Hiergegen versuch-
te man sich abzusetzen, indem der Nicht-Leistung des Adels, sinnbildlich
verkorpert durch die Sanfte als passives Fortbewegungsmittel, die eigene
Tatkraft und Tuchtigkeit entgegengestellt wurde:

»Eine korperlich gerade Haltung sowie ein dynamischer fester Gang ga-
ben der einzuiibenden Tugend der Selbstdisziplin eine bereits dufSerlich
sichtbare Form, die der >lasziven Entspanntheit ebenso entgegengesetzt
war wie der Trigheit in Gebarden und Haltungen, wie man sie damals
gern den Unterschichten attestierte«. Demnach ist es kein Zufall, dass die
Begrifflichkeit der Haltungs- und Geherziehung auch in die Sprache des
>Fortschrittdenkens« jener Zeit einging. So signalisierte der buirgerlich

171 So das Deutsche Worterbuch aus dem Jahr 1885, vgl. Grimm/Grimm 1999,
S. 45 (Lemma: »leisten«).

172 Mit der Verbreitung des Rekordgedankens im Sport im Ubergang zum 2o0.
Jahrhundert wurde der Begriff der Leistung nicht nur in diesem Sektor end-
giiltig zu einem teminus technicus. Vgl. dazu Bockrath 2012, S. 42—43.

173 Vgl. Hobsbawm 2017, S. 42.

320

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERFEKTIONSSTREBEN

aufrechte Gang auf den eigens dafiir hergerichteten stidtischen Pro-
menaden in ostentativer Abgrenzung zum feudalen MiifSiggang nicht
nur Freiheit, Stolz und Souverinitit, sondern fand zugleich Ausdruck
in symbolischen Formulierungen und Bezeichnungen wie etwa: » Gehen
ist Freiheit< (Kant) oder sProgramm des Fortschritts< (Heine). Umschrie-
ben und eingefordert wurde damit sowohl der Anspruch intellektueller
Beweglichkeit als auch das Abwerfen iibberkommener Denk- und Hand-
lungsbeschrankungen. Der Verzicht auf den Wagen galt fortan nicht
mehr als Armutszeugnis, sondern als Ausdruck und Zurschaustellung
von Autonomie: >»Zu Fufle! Da ist man sein eigener Herr!<«74

Waren »Bruchbarkeit« und »Vollkommenheit« in den frithen Verof-
fentlichungen der Aufklirungspadagogen noch entgegengesetzt und nur
durch individuelle Opfer in ein gesellschaftlich verwertbares Verhalt-
nis uberfiihrbar, so l6ste sich das Spannungsverhiltnis zwischen beiden
im weiteren Verlauf zusehends auf. Ahnlich wie »Leistung« und »Fort-
schritt« groftenteils positiv konnotiert waren und dementsprechend
gleichgesetzt wurden, erschien nichstens auch die individuelle Vervoll-
kommnung allgemein niitzlich und im gesellschaftlichen Sinne verwert-
bar. An die Stelle der Forderung, die eigene Perfektionierung zuguns-
ten gesellschaftlicher Notwendigkeiten einzuschrianken, trat im Zuge des
sich abzeichnenden industriellen Fortschritts die Maxime einer mog-
lichst ungehinderten Entfaltung aller besonderen Anlagen und Krifte
zur Forderung des gesellschaftlichen Gemeinwohls. Zwischen dem indi-
viduellen Drang nach Vervollkommnung und dem 6konomischen Stre-
ben nach Wohlstand, der unter merkantilistischen Bedingungen noch
als Aufgabe der Staatsrdson angesehen wurde, wurde schon bald kein
grundsitzlicher Unterschied mehr gemacht. Auch wenn diese Entwick-
lung in Deutschland spiter als in England einsetzte, war das entspre-
chende Gedankengut bereits ausgeprigt beziehungsweise literarisch aus-
gearbeitet. So hatte der schottische Okonom und Philosoph Adam Smith
bereits 1776, im Jahr der amerikanischen Unabhingigkeitserklirung, da-
rauf hingewiesen, dass das Gesamtinteresse einer Volkswirtschaft insbe-
sondere durch die Verfolgung wirtschaftlicher Eigeninteressen befordert
wirde.'7s In diesem Sinne erschien es 6konomisch wie gesellschaftlich
geboten, eine positive Haltung zur Arbeit, die nicht zuletzt auch dem ei-
genen Wohl und Fortkommen diente, auszubilden und zu fordern. Ne-
ben den Philanthropinen als Schulen fiir den Nachwuchs der hoheren
Schichten sowie des aufstrebenden Biirgertums wurden daher bereits zu

174 Bockrath 2012, S. 42. Das »Lob des Gehens« stammt von Salzmann 1786,

S. 93.
175 Der englische Titel des hier angesprochenen zweibandigen Werks lautet An
Inquiry into the Nature and Causes of the Wealth of Nations.Vgl. Smith

1976.

321

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Beginn des 19. Jahrhunderts auch so genannte »Industrieschulen« ge-
grundet, die darauf abzielten, auch noch die untersten sozialen Schich-
ten unter Aufsicht zu stellen und arbeitsfihig zu machen. Diese neuen
Schulen dienten »dem Aufbau eines Arbeitsmarktes« und zielten darauf
ab, »»die aus der drmsten, gewissermaflen unterstindischen Bevolkerung
sich strukturierenden und bis zur modernen Industrialisierung sich dau-
ernd vermehrenden Lohnarbeitskrafte fiir Manufaktur- und Fabrikar-
beit zu disziplinieren.<«7¢

Es ist fiir das hier verfolgte Anliegen unwesentlich, dass der Indus-
trieschulbewegung kein langfristiger Erfolg beschieden war. Vor dem
Hintergrund der sich dandernden Arbeitsbedingungen wurde die Aufgabe
der Disziplinierung der arbeitenden Bevolkerung im schulischen Kontext
letztlich uiberflussig. Die Schulung der Arbeitsmoral wurde im neu entste-
henden Fabrikwesen schliefSlich von der Industrie selbst iibernommen,
indem die »unvergleichlich viel wirksameren Disziplinierungsmittel des
wirtschaftlichen Terrors (Lohndruck, Arbeitslosigkeit, Koalitionsverbot
usw.)«77 zur Anwendung kamen. Zusitzlich verstarkt wurde diese Ent-
wicklung in den Produktionsbetrieben durch die Rationalisierung der
Arbeitsablaufe, so dass sich die Frage gar nicht mehr stellte, ob man eine
»hervorstechende Fahigkeit vorziiglich bilden, oder alle Krifte gleich-
falls entwickeln«'7® sollte. Stattdessen war darauf zu achten, welche be-
sonderen Eigenschaften und Fihigkeiten im Arbeitsprozess nuitzlich wa-
ren beziehungsweise im automatischen »Triebwerk einer Teilarbeit«'7?
gewinnbringend eingesetzt werden konnten. Im Prozess der Arbeitstei-
lung, die bereits im einfachen Manufakturwesen angelegt war und sich
im industriellen Fabrikwesen verselbststindigte, reduzierte sich die All-
gemeinheit der individuellen Krifte (» Vollkommenheit«) scheinbar wie
von selbst auf nur noch wenige niitzliche Fertigkeiten und Funktionen
(»Brauchbarkeit«):

»Dieser Scheidungsprozess beginnt in der einfachen Kooperation, wo
der Kapitalist den einzelnen Arbeitern gegentiber die Einheit und den
Willen des gesellschaftlichen Arbeitskorpers vertritt. Er entwickelt sich
in der Manufaktur, die den Arbeiter zum Teilarbeiter verstiimmelt. Er

176 Koneffke 1973, S. 51 (unter Bezugnahme auf Blankertz 1963, S. 103). In
den Industrieschulen wurde der Unterricht mit Kinderarbeit verbunden, so
dass die offentlichen Kosten fiir die Armenfiirsorge gesenkt werden konnten.
In nahezu allen deutschen Staaten wurden seit dem letzten Drittel des 18.
Jahrhunderts Industrieschulen eingerichtet, nachdem auch Campe die Um-
wandlung von Volksschulen in Industrieschulen gefordert hatte. Vgl. dazu
Aumiiller 1974, S. 75-76.

177 Koneffke 1973, S. 57.

178 Villaume 1965, S. 140.

179 Uber den kapitalistischen Charakter der Manufakturarbeit vgl. Marx 1975,
S.381.

322

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERFEKTIONSSTREBEN

vollendet sich in der grofsen Industrie, welche die Wissenschaft als selb-
stindige Produktionspotenz von der Arbeit trennt und in den Dienst
des Kapitals presst.«#°

Das » Gemeinwohl«, von dem Campe und Villaume noch anerkennend
sprachen, erscheint hier bereits als »selbstindige Produktionspotenz«
im »Dienst des Kapitals«. Die mogliche Aufhebung des Verhaltnisses
zwischen »Herrschaft und Knechtschaft«, die der frithe Hegel noch im
Blick hatte, tritt im sich verselbstindigenden kapitalistischen Produkti-
onsprozess — bereits in ihr Gegenteil verkehrt — als disziplinierend-nor-
mierende Form der Vergesellschaftung in Erscheinung. Dem Herrn wie
dem Knecht wird gleichermafsen abverlangt, das eigene Begehren zu-
rickzustellen und auf den allenfalls in Aussicht gestellten Genuss zu ver-
zichten. Nur auf diese Weise lieflen sich die Anspriiche der »groflen In-
dustrie« erfillen. Als gesellschaftlich nitzlich galt, was sich verwerten
lies. Der einzelne Wille wurde darauf eingeschriankt, die Funktionsweise
des Ganzen zu erhalten. Von den »bleibenden Formen« sowie den »In-
teressen des Allgemeinen«, die der frithe Hegel noch im Sinn hatte, war
langst nicht mehr die Rede. Das Bestehende selbst wurde zum Allgemei-
nen, an dem der eigene sowie der einzelne Wille sich ausrichten muss-
te, um den auf Leben und Tod gefiihrten »Kampf des Anerkennens«'®*
uiberhaupt fithren zu konnen. » Vollkommenheit« in diesem Sinne erfor-
derte die bestmogliche Perfektionierung der individuellen Anlagen und
Krafte zur Steigerung ihrer gesellschaftlichen »Brauchbarkeit«. Zugleich
ermoglichte die individuelle Vervollkommnung die allgemeine Anpas-
sung an vorgegebene Bedingungen. Die von den Philanthropen noch ge-
forderte »offentliche Gluckseligkeit« sucht man hier bereits vergebens.

Es stellt sich nunmehr die Frage, wie sich das Verhiltnis zwischen
Vollkommenheit und Brauchbarkeit in der philanthropischen Kérperer-
ziehung darstellt. Denn folgt man Villaume, so ist der Korper nicht, wie
noch im christlichen Mittelalter, einfach zu vernachlassigen oder abzu-
wehren, sondern »er ist Werkzeug, einiges und universales Werkzeug,
wodurch einzig und allein die Krifte der Seele entwickelt werden und
sich duflern kénnen«™>, Um also herauszufinden, wie dieses »universale
Werkzeug« gesellschaftlich brauchbar gemacht wurde, um den »Kraf-
ten der Seele« dienlich zu sein, gilt es nunmehr, auch dieses Verhiltnis
genauer in den Blick zu nehmen. Dabei steht zu erwarten, dass das hu-
mane Perfektionsstreben aufgrund seiner korperlichen Anbindung sehr
konkrete Formen annehmen wird.

180 Marx 1975, S. 382.
181 Siehe dazu weiter oben Anm. 33.
182 Villaume 1969, S. 8.

323

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

12. Korpermobilisierung

Die philanthropischen Leibesiibungen waren nicht der erste Versuch ei-
ner planmifigen Ubung und Disziplinierung des Korpers. Wie gesehen,
wurden Gymnastik und Athletik bereits in der Antike als Garant fir die
Tradierung aristokratischer Tugenden und Lebensformen angesehen.*®3
In dhnlicher Weise gilt auch Mercurialis’ De arte gymnastica aus dem
Jahr 1573 bereits als ein frithes Zeugnis firr die Verbindung hofischer
und biirgerlicher Elemente in der Erziehung des Korpers.**+ Diese Auf-
listung liefSe sich leicht erganzen, wenn man auf die zahlreichen neuzeit-
lichen Ritterakademien verweist, die neben den geistigen Fichern vor
allem korperliche Ubungen anboten, um méglichst viele zahlungskrifti-
ge Studenten anzulocken. In diesen Einrichtungen beschiftigte man be-
reits eigens ausgebildete Fecht- und Reitlehrer sowie Tanz- und Ballspiel-
padagogen, um die Kontinuitiat der korperlichen Erziehung des Adels
nach Auflosung des mittelalterlichen Turnierwesens zu gewahrleisten.
Eingebunden in einen erzieherischen Kontext, ging es hier vor allem um
die gezielte Formung des Verhaltens, die den volkstiimlichen Spielen so-
wie dem spielerischen Zeitvertreib der hofischen Gesellschaft weitge-
hend fremd war.

Der Dreifsigjahrige Krieg bewirkte insofern einen Einschnitt in die-
se Entwicklung, als in weiten Teilen Europas korperbezogene Formen
der Verhaltensschulung selbst in akademischen Einrichtungen zuneh-
mend an Bedeutung verloren. Das Fechten, Reiten, Ringen sowie spa-
ter auch das Schwimmen fanden ihren Platz immer hiufiger aufSerhalb
der Akademien und Universititen, nachdem ihr praktischer Nutzen er-
kannt worden war und an die Stelle des Adelsprivilegs trat. Hiervon
zeugen etwa die zahlreichen Regelverzeichnisse und verstandlich gehal-
tenen Lehrbiicher, die nach Einfithrung des Buchdrucks in Europa Ver-
breitung fanden.'®s Ein organisierter Ausbildungsbetrieb fand jedoch
nur selten statt und beschrinkte sich auf einzelne Initiativen. Im Mit-
telalter etablierte Feste und Spiele, wie beispielsweise Wettlaufe, Kraft-
und Geschicklichkeitstibungen auf dem Land sowie Prozessionen, Wan-
dertheater und Turniere in der Stadt, die regelmafSig eine bunte Schar
von Mimen, Spielleuten und Akrobaten anzogen, erholten sich nur lang-
sam von der Kriegskatastrophe oder verschwanden schliefSlich ganz aus
dem offentlichen Leben. *¢ Neben den Verteidigungsiibungen wehrhafter

183 Siehe dazu die entsprechenden Ausfiithrungen in Kapitel 5.

184 Siehe dazu Anm. 278 in Kapitel 10.

185 Vgl. dazu Behringer 2012, S. 165.

186 Es sei hier nur angemerkt, dass ungefahr ein Drittel der Menschen in Zen-
traleuropa dem Krieg zum Opfer fiel, der zudem ungeheure Verwiistungen
in zahlreichen Landern und Stidten hinterliefs, die auch nach Kriegsende

324

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERMOBILISIERUNG

Stidter, die vor allem das Schiitzenwesen beforderten, erfreuten sich au-
Berdem die Ballhausspiele in weiten Teilen Europas einer grofsen Be-
liebtheit — zumeist jedoch eingeschriankt auf die hoheren Schichten.'®”
Insgesamt gesehen war die in Alltagskontexte eingebundene Spiel- und
Festkultur auf dem europaischen Festland nordlich der Alpen seit dem
17. Jahrhundert merklich zuriickgegangen, woran auch die gelegentliche
Austibung der vormals nur in den Ritterakademien unterrichteten kor-
perlichen Praktiken und Ubungen wenig dnderte.

Anders als in England, wo die sports auf eine lange Tradition zuriick-
blicken konnten und der DreifSigjihrige Krieg keinen Bruch innerhalb
der Spiel- und Festkultur bewirkte®**, konnten die Philanthropen somit
schwerlich an bereits etablierte Formen einer entwickelten Korperkultur
ankniipfen, um die von ihnen angestrebte Hinwendung zu den »niitz-
lichen Dingen« zu erreichen. Daher ist es kein Zufall, dass die allmih-
liche Herausbildung spezifischer Leibestibungen zunichst allgemein an
»alle Bewegungen und Kraftanwendungen des menschlichen Korpers«
ankniipfte, sofern »sie die Vervollkommnung desselben zum Zweck «*%
hatten. Gerhard Anton Ulrich Vieth bietet hierfiir ein gutes Beispiel.
Nachdem der Autor der Encyklopddie zuniachst den Korperbau und die
Bewegungen beschreibt, »deren die Glieder des menschlichen Korpers
fahig sind«*°, widmet er sich vorrangig bereits vertrauten Alltagsbewe-
gungen, bevor er zum Schluss seiner Ausfilhrungen auf einige komple-
xe Ubungen und Bewegungstechniken zu sprechen kommt. Das Gehen,
Laufen, Klettern, Springen sowie andere ausfuhrlich beschriebene All-
tagsbewegungen stehen auch deshalb am Anfang seiner Untersuchung,
weil die neu zu entwickelnden Ubungen des Kérpers »grundlegend« —
das heifst mathematisch-naturwissenschaftlich — begriindet werden soll-
ten, ohne durch »ablenkende Vorgaben« beeintrichtigt zu sein. Gleich-
wohl erwihnt Vieth in diesem Zusammenhang auch die vorbildlichen

soziale und wirtschaftliche Entwicklungen in den betroffenen Regionen
iber lange Zeitraume hinweg verhinderten.

187 Siehe dazu weiter oben Anm. 180 in Kapitel 9.

188 Zwar trat England 1625 offiziell in den Krieg ein, ohne jedoch in unmittel-
bare Kampfhandlungen verwickelt zu sein. Die bewaffneten Auseinander-
setzungen fanden tiberwiegend auf dem Boden des deutschen Reichsgebie-
tes statt. Erst zum Ende des DreifSigjahrigen Krieges brach auch in England
ein Biirgerkrieg aus, der jedoch in keinem direkten Zusammenhang mit den
Geschehnissen auf dem Kontinent stand. Ein weiteres Indiz fiir die milita-
rische Zuriickhaltung Englands ist darin zusehen, dass das Konigreich bei
den Friedensverhandlungen als eines der wichtigsten GrofSmaichte jener Zeit
nicht vertreten war.

189 So Gerhard Ulrich Anton Vieth in seinem 1795 erschienen Versuch einer En-
cyklopddie der Leibesiibungen. Vieth 1970, S. 9.

190 Ebda,, S. 32.

325

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

»ritterlichen Ubungen« des »Tanzens, Reitens, Voltigierens und Fech-
tens« neben dem »Ringen, Laufen, Springen, Werfen, Balancieren und
Schwimmen «, welche er als »gymnastische Ubungen « bezeichnet.™* Die
ritterlichen Exerzitien sowie die » Gymnastik der Alten«* dienten den
Philanthropen unter anderem als historische Beispiele fiir die »Kunst,
den Korper zu bilden« beziehungsweise fiir die Aufgabe »einer plan-
mifSigen anhaltenden Erziehung«93. Fiir ihre Erneuerung im Geiste der
Aufklirung bedurfte es nach Vieths Einschitzung jedoch nicht der An-
kniipfung an lingst vergangene Formen und Zeiten. Der Korper selbst
inklusive seiner Wahrnehmungen und Bewegungen bot ihm das Mate-
rial, auf die das moderne Wissen uber seine Funktionsweise anzuwen-
den war, um samtliche Perfektionspotenziale in bestmoglicher Weise aus-
schopfen zu konnen.

Auf unterschiedliche Konzepte der philanthropischen Korpererzie-
hung soll noch naher eingegangen werden. Hier gentugt zunachst der
Hinweis, dass zahlreiche gymnastische Ubungen gleichsam am »griinen
Tisch« entworfen wurden und nur wenig gemein hatten mit ihren histo-
rischen Vorlaufern. Da mathematisch-naturwissenschaftlicher Kenntnis-
se von ihrer Genese abgekoppelt werden konnten, setzte man eher auf
logische Griinde als auf historische Begriindungen.*+ Auf die griechische
Gymnastik berief man sich vor allem dann, wenn es darum ging, »den
Korper zum Dienst der Tugend zu bilden«'s. Dieser »schone, edle Teil
der Bildung«*¢ wurde freilich iberformt von der elementaren Aufgabe,
die Kinder daran zu gewohnen, »allerlei Eindriicke zu ertragen und sich
gegen die Miihseligkeit des Lebens abzuhadrten«'7.

Gerade dieser letzte Aspekt verweist auf ein Strukturproblem mo-
derner Piddagogik, das zuvor bereits Jean-Jacques Rousseau deutlich

191 Vgl. ebda., S. 9 (im Original teilweise hervorgehoben).

192 So eine entsprechende Kapiteliiberschrift bei Villaume 1969, S. 94.

193 Ebda., S. 22 und S. 23. Im Rahmen seiner Bildung des Kérpers unterschei-
det Villaume die Leibesiibungen bereits in drei Klassen: 1. die freien Spie-
le der Jugend, 2. »kiinstlich eingerichtete gymnastische Ubungen« sowie 3.
»ernsthafte und anhaltende Arbeit«. Vgl. ebda., S. 24.

194 Dies gilt vor allem fir Vieths Versuch einer Encyklopddie der Leibesiibun-
gen, obwohl der Autor als historisch Interessierter auch davon spricht, dass
eine » Wiederherstellung« der gymnastischen Bildung der Griechen und R6-
mer »in neueren Zeiten« wiinschenswert wire. Vgl. dazu Vieth 1970, S. 28.

195 Villaume 1969, S. 41.

196 Ebda., S. 40. Auch wenn im Philanthropismus hiufig von »Bildung« die
Rede ist, handelt es sich hierbei um eine standesbiurgerliche Erziehungskon-
zeption, die von der Bildungstheorie des sich hiervon abgrenzenden Neuhu-
manismus deutlich zu unterscheiden ist. Siehe dazu weiter oben Anm. 150.

197 Laut Villaume folgt der Erzieher hierbei den Vorgaben der »Natur«. Vgl.
ebda., S. 36.

326

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERMOBILISIERUNG

herausgearbeitet hatte. Gemeint ist die Frage, wie aus notwendigem
Zwang in der Erziehung Freiheit entstehen und erhalten werden kann.™*
Ebenfalls bei Rousseau finden sich zahlreiche Beispiele dafiir, wie sich
durch korperliche Anstrengungen und Abhirtungen vermeintliche Sou-
verdnitats- beziehungsweise Freiheitsgewinne beim Zogling erreichen las-
sen.” Dies war den Philanthropen natiirlich bekannt, wie die intensive
Auseinandersetzung mit Rousseau in dem von Campe herausgegebenen
Revisionswerk>* belegt. Man denke nur an die ausfiihrlichen Anmerkun-
gen und kritischen Kommentare im theoretischen Teil der Allgemeinen
Revision, in dem neben John Lockes Some Thoughts on Education auch
Rousseaus Emile in deutscher Ubersetzung vollstindig abgedruckt vor-
lag. Fiir Fragen der korperlichen Erziehung bot nicht nur Rousseaus Bei-
spiel des »Kuchenlaufs« einen moglichen Ankniipfungspunkt, mit dem
der Autor demonstriert, wie man durch geschickte Anreize »ein triges
und faules Kind«*°* dazu bringen kann, mit anderen um die Wette zu lau-
fen. Daruber hinaus werden korperliche Erfahrungen und sinnliche Ein-
driicke bei Rousseau grundsatzlicher thematisiert, indem er ihre konst-
ruktive Bedeutung fiir das Lernen uberhaupt herausstellt. So bediirfen
die Sinne nach seinem Verstandnis einer eigenen Erziehung, da bei Wahr-
nehmungen besondere Inhalte nicht blof§ rezeptiv aufgenommen, son-
dern aktiv angeeignet werden. Das entsprechende Beispiel hierfur lautet:

»Erst durch die Bewegung lernen wir, dass es Dinge gibt, die nicht wir
sind. Durch unsere eigene Bewegung gelangen wir zum Begriff der Aus-
dehnung. Weil das Kind diesen Begriff noch nicht hat, streckt er [sic] un-
terschiedslos die Hand nach nahen und fernen Gegenstinden aus. Dies
Bemiihen sieht so aus, als wolle es den Gegenstidnden befehlen, niher
zu kommen, oder uns, sie ihm zu bringen. Aber nichts dergleichen! Es
sieht die Gegenstinde, die sich zuerst im Gehirn, dann in seinen Augen
spiegelten, nun in Reichweite, da es sich keine andere Entfernung vor-
stellen kann, als was es erreichen kann.«*°*

Der Irrtum des Sehens, der beim Kind zur Enttiuschung fihrt, ermog-
licht demnach erst das Lernen, indem unterschiedliche Wahrnehmungen

198 So im Ewmiile, in dem Rousseau im Blick auf die Mittel der Erziechung die For-
mulierung »wohlgeordnete Freiheit« wihlt, um auf das piadagogische Pa-
radoxon der Freiheit durch Zwang aufmerksam zu machen. Vgl. Rousseau
1993, S. 71.

199 Zur Illustration hier nur ein Beispiel: »Weit davon entfernt, Emil vor jeder
Verletzung zu behiiten, wiirde ich es sehr bedauern, wenn er sich niemals
verletzte und aufwiichse, ohne den Schmerz zu kennen. Leiden ist das erste,
was er unbedingt lernen und kennen muss.« Ebda., S. 54.

200 Siehe dazu weiter oben Anm. 118.

201 Rousseau 1993, S. 129.

202 Ebda., S. 41.

327

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

— wie hier das Sehen und das Greifen — durch Ubung und Erfahrung im-
mer besser aufeinander abgestimmt werden. Es bedarf keiner bewussten
Reflexion, um den Irrtum als solchen zu verstehen, sondern es geniigt,
dass wir »durch unsere eigene Bewegung« die Fihigkeit ausbilden, sinn-
liche Wahrnehmungen in ein korpereigenes Wissen zu tibersetzen. Der
»Begriff der Ausdehnung«, von dem Rousseau im voranstehenden Zitat
spricht, ist fiir diese Art des korperlichen Lernens nicht konstitutiv; viel-
mehr ist umgekehrt davon auszugehen, dass begriffliche Kenntnisse zu-
erst auf der Grundlage korperlicher Wissensformen entstehen.>>3 Dem-
entsprechend empfiehlt Rousseau, das Kind herumzutragen »um ihm die
Ortsverdnderung fiihlbar zu machen und es die Beurteilung der Entfer-
nungen zu lehren«2°+,

Freilich fuhrt diese Art des Lernens und Lehrens bei Rousseau nicht
notwendig zu einem bestimmten beziehungsweise klar bestimmbaren
Ziel — und gerade an dieser Voraussetzung entziindete sich die eigentli-
che Auseinandersetzung der Philanthropen mit diesem Autor. Dem Kon-
zept der negativen Erziehung wurde unterstellt, ihm fehlten die getreu-
lichen Mittel und Techniken, um den Zogling zu erziehen, wohingegen
im Philanthropismus Fragen der Anleitung und Vermittlung im Vorder-
grund stunden. Dies trifft jedoch nicht den Kern und verfehlt Rousseaus
Begriff der Bildsamkeit (perfectibilité) als dem unbestimmten » Vermo-
gen, sich vollkommener zu machen«*°s. Blickt man genauer hin, so fin-
den sich bei diesem Autor zahlreiche Beispiele dafiir, wie die »heimli-
che Hand des Erziehers« den Zogling durchaus machtvoll und geradezu
pedantisch leitet, nur dass dieser davon nichts bemerkt.>*¢ Negative Er-
ziehung bedeutet also nicht Abwesenheit von Erziehung oder Mangel
an Erziehungsmitteln. Vielmehr orientiert sich der Begriff an der »te-
leologischen Unbestimmtheit« und »Nicht-Perfektheit«**7 der mensch-
lichen Natur, die es dem Zogling erst moglich macht, sich zu vervoll-
kommnen, ohne auf ein normativ bestimmtes Perfektionsziel festgelegt
zu sein. Dies schliefSt nicht aus, dass das unbestimmte Vermogen, be-
stimmte Fihigkeiten und Fertigkeiten zu bilden, sich bedenklich auswir-
ken oder gar gefahrlich werden kann, denn laut Rousseau wissen wir
»nicht, was uns die Natur zu sein erlaubt. «**® Dem Risiko des Scheiterns

203 Vgl. ausfihrlicher dazu Bockrath 2008, S. 110-121.

204 Rousseau 1993, S. 41.

205 Rousseau 1996, S. 71.

206 Hieraus zieht Rousseau die unmissverstindliche Konsequenz: »Geht also
mit eurem Zogling den entgegengesetzten Weg. Mag er doch glauben, er sei
der Herr, wihrend in Wirklichkeit ihr es seid. Es gibt keine vollkommenere
Unterwerfung als die, die den Schein der Freiheit wahrt: so nimmt man den
Willen selbst gefangen.« Rousseau 1993, S. 105.

207 Vgl. dazu Benner 2009, S. 3o0.

208 Rousseau 1993, S. 38.

328

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERMOBILISIERUNG

der eigenen Entwicklung sowie des Missbrauchs einzelner Krafte lasst
sich laut Rousseau nur dadurch begegnen, dass ein reflektierter Umgang
hiermit gefunden wird, der in der jeweils erreichten Bestimmung nicht
aufgeht. Das eigentlich Neue des Konzepts der offenen Bildsamkeit be-
stand somit darin, den Zogling weder fir einen bestimmten herkomm-
lichen Stand noch fiir eine bevorstehende biirgerliche Existenz brauch-
bar zu machen. Stattdessen ging es Rousseau darum aufzuzeigen, wie
ausgehend vom Nicht—Wissen-Kénnen um die Bestimmung des Einzel-
nen und vermittelt durch die Negativitidt im Lernprozess, der Zogling
zum Selbstdenken und Selbsturteilen angeleitet werden kann, so dass er
schliefSlich »seine eigenen Gesetzte«* findet. Eben darin zeigt sich der
Sinn der Aussage, man miisse wihlen, »ob man einen Menschen oder
einen Burger erziehen will«>°.

Im Revisionswerk sorgte vor allem die strikte Unterscheidung zwi-
schen der Menschen- und der Buirgererziehung fiir Widerspruch seitens
der Philanthropen, die sich anschickten, Rousseaus literarisch entwickel-
ten Erziehungsideen praktisch an die Bedingungen der sich zusehends
verandernden Gesellschaft anzupassen. Die besondere Herausforderung
bestand darin, dem sich allmihlich abzeichnenden Bedeutungsrickgang
standesspezifischer Stratifikationen mit einem verdnderten Erziehungs-
konzept zu begegnen, das im gesellschaftlichen wie im padagogischen
Sinne den Anspriichen der sich fortentwickelnden Moderne gentigte.
Dies gelang, indem Rousseau umgedeutet und dessen radikaler Grund-
gedanke der perfectibilité aufgegeben wurde.

Modern in diesem Sinne war die Uberfithrung der alten Hofmeis-
tererziehung in relativ offene, vom Herkunftsstand weitgehend geloste
schulische Einrichtungen, die sich stirker am individuellen Leistungsver-
mogen der Zoglinge und weniger an ihrer kollektiven Standeszugeho-
rigkeit ausrichteten. Die Offnung fiir breitere Schichten orientierte sich
zumindest mittelbar am Prinzip der Bildsamkeit, insofern der Bildungs-
erfolg vom unbestimmten » Vermogen, sich vollkommener zu machen«,
abhingig gemacht wurde. Dem Zufall wurde dadurch eine Tiir geoff-
net, da nicht schon vorab entschieden war, wer fiir eine schulische Lauf-
bahn geeignet war. Die Standeszugehorigkeit als entscheidendes Krite-
rium wurde auf diese Weise immer mehr zuriickgedrangt — auch wenn
das durch Spenden aufgebrachte Schulgeld immer noch zu Ungleichstel-
lungen fiihrte. Weit wichtiger war jedoch, dass die zu vermittelnden In-
halte sich nicht an den — bei Rousseau erst zu ermittelnden — besonde-
ren Fihigkeiten und Talenten der Zoglinge ausrichteten, sondern an den
Erfordernissen der sich selbst im Umbruch befindlichen Gesellschaft be-
messen wurden. Die weiter oben angesprochene Auseinandersetzung zur

209 Ebda., S. 237.
210 Ebda., S. 12; siehe dazu auch weiter oben Anm. 113.

329

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Frage nach dem Verhiltnis zwischen »Brauchbarkeit und Vollkommen-
heit«*'* bringt eben dies zum Ausdruck, sofern der grofstmogliche Nut-
zen fur die Gesellschaft wie fiir den Einzelnen angestrebt wurde, ohne
schon zu wissen, welche kiinftigen Verwendungssituationen hierfiir mafs-
geblich sein wiirden. Aus diesem Grund experimentierten die Philanthro-
pen mit unterschiedlichen Lehr- und Lernformen, indem tiberkommene
Unterrichtsgegenstinde nach und nach abgelost und durch moglichst an-
schlussfahige Inhalte ersetzt wurden. Dadurch veranderte sich jedoch zu-
gleich die pidagogische Ausgangslage, indem nicht mehr mit Rousseau
auf das »lange Wirken« der Natur gesetzt wurde, ehe sich der Erzieher
»an ihrer Stelle handelnd einmischt«*'*, sondern auf das »Staatsbeste«,
das laut Basedow durch die »biurgerliche Tugend« und »die allgemei-
ne Wohlfahrt der Einwohner«2*3 bestimmt ist. Mit Nachdruck und Be-
stimmtheit trat damit die Perfektionierung des Einzelnen im Sinne seiner
gesellschaftlichen Brauchbarkeit an die Stelle der perfectibilité als Aus-
druck der teleologischen Unbestimmtheit der menschlichen Natur. Diese
Verschiebung wurde erst durch Wilhelm von Humboldt wieder zuriick-
genommen, indem er die Unbestimmtheit des Ich sowie die Freiheit zur
Selbstbestimmung ins Zentrum der neuzeitlichen Bildungstheorie riickte.

Um die Nutzlichkeit der schulischen Erziehung fiir den Einzelnen
und die Brauchbarkeit des Erlernten fur kunftige gesellschaftliche Auf-
gaben zu gewahrleisten, setzten die Philanthropen auf allgemein ver-
bindliche und individuell angepasste Anreizbedingungen. In dem von
Johann Bernhard Basedow und Christian Heinrich Wolke 1774 gegriin-
deten ersten Philanthropinum in Dessau dominierten wettbewerbsorien-
tierte Umgangsformen, die den Erfolg der piadagogischen Vermittlungs-
arbeit gewahrleisten sollten. Da eine Entscheidung iiber das Gelingen
einer Bildungskarriere innerhalb der Schule zu treffen war, sofern ge-
sellschaftliche und berufliche Positionen nicht mehr nur standesgemafs
zugewiesen wurden, versuchte man den Ehrgeiz der Schiiler anzuregen
und zu verstetigen. Durch gegenseitiges Messen und Vergleichen, etwa
durch die Einfithrung von Frage- und Befehlsspielen, bei denen die al-
teren Schiler den Wissensstand der jingeren Zoglinge abpriifen und
bewerten durften, wurde der Wunsch verstiarkt, den Stoff zu beherr-
schen und die eigenen Mitschiiler anzuleiten. So genannte Meritenta-
feln>'+ gaben offentlich Auskunft dariiber, welchen Leistungsrang ein

211 Siehe dazu weiter oben Anm. 119 sowie Anm. 159.

212 Rousseau 1993, S. 88.

213 Basedow 1768, S. 38.

214 In einem Verzeichnis der Dessauer Anstalt (Reliquiae Philanthropini) findet
sich hierzu die folgende Beschreibung: »Es werden Billetts gegeben fiir be-
sonderen Fleifs, fiir vorziigliche Aufmerksambkeit und fiir gutes Verhalten, fiir
Ordnung eigner Ausarbeitungen, fir Wirkungen des besonderen FleifSes. 50
solcher Billette gehoren zu einem goldenen Punkt auf der Meritentafel, der

330

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERMOBILISIERUNG

Z06gling innerhalb der Schule einnahm, wobei die jeweils erzielten Punk-
te auch dariiber entschieden, ob Kommandos ausgesprochen werden
durften oder nur entgegenzunehmen waren. Das strenge Schulregiment
mit seinen vielfiltigen Formen der prizisen Eintibung in die hierarchisch
strukturierten Verhiltnisse*'s wurde mit Verweis auf die wachsende Be-
deutung des Wettbewerbs aufserhalb der Schule begriindet. Der Wett-
streit der Schiiler untereinander sollte die Zoglinge auf die allgemeine
Konkurrenz der sich zunehmend liberalisierenden Gesellschaft vorberei-
ten. Fir die Schule lernen war nach Auffassung der » Menschenfreunde«
gleichbedeutend mit dem Lernen fiir das Leben — wenngleich erste kriti-
sche Stimmen gegentiber der iiberstrapazierten »Ehrbegierde«**¢ schon
zu jener Zeit laut wurden.

Ein typisches Argument fiir die Aufnahme der Korpererziehung in den
Kontext der Unterrichtsficher, die die Schulung der Sinne miteinschloss,
bezog sich auf die Erhaltung der Gesundheit, die nach Auffassung der
Schulreformer bisher zu sehr vernachlissigt worden sei. So beklagt etwa
Johann Stuve in seiner Schrift Uber das Schulwesen aus dem Jahr 1783:

»Es ist ausgemacht, dass der ganze Zustand des Geistes von dem des
Korpers auf die mannigfachste Art bestimmt wird und abhingt, und dass
alle unsere Empfindungen, Gedanken, Begierden und Bestrebungen aus
korperlichen Ursachen geschwicht, unregelmifig und zerriittet werden
konnen. Es ist ausgemacht, dass ein grofSer Teil des jetzigen Menschen-
geschlechts, insbesondere aus der Klasse, die vor anderen ihre Kinder
den Wissenschaften widmet, sich in dem Zustande einer geschwichten
und zerstorten Gesundheit befindet, und daher Korperschwiche und
Krankheitskeime ihrer Kinder unfehlbares Erbteil sind.«*7

Auffillig an diesem Zitat und bezeichnend fur den Philanthropismus ins-
gesamt ist die Hervorhebung der Abhangigkeit des Geistes vom Zustand

nach der Gottesverehrung angeschlagen wird, wenn an einem Tag der ver-
flossenen Woche Senat oder Lehrer—Versammlung gewesen, die Billette ge-
zdhlt und das Verhalten der Zoglinge untersucht und in diesem Buch kurz
bemerkt ist. 50 Punkte geben einem Philanthropisten den Orden des Flei-
f3es, der in einem Bande und einer silbernen Medaille besteht, welches er bei
gewissen Feierlichkeiten tragen darf und welches macht, dass er bei gewis-
sen Umstdnden und Vergniigungen, daran nicht alle teilnehmen kénnen, als
Beordeter einen Vorzug hat. Ein schwarzer Punkt wird erworben, wenn je-
mand zwolf schwarze Billette oder Striche bekommen hat, fiir zwolfmaliges
Versehen. Doch ein Versehen mit sichtbar boser Absicht kann einige schwar-
ze Bill. oder einen ganzen schwarzen Punkt zur Folge haben. (...) Benner/
Kemper 2000, S. 153 (im Original teilweise hervorgehoben).

215 Vgl. dazu die anschauliche Beschreibungen Zum Dessauer Philanthropin
bei Basedow 1965, S. 215-223.

216 So vor allem von Campe 1777, S. 271-278.

217 Stuve 2002, S. 173.

331

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

des Korpers. Hieraus erklart sich zugleich das besondere Interesse an
der korperlichen Gesundheit der Jugend, die nach Meinung des Autors
bereits stark beeintrichtigt sei und auf ein Fehlverhalten vor allem der
gelehrten »Klasse« hinweise. Diesem Mangel miisse innerhalb der Re-
formschulen entschlossen begegnet und abgeholfen werden. Unklar war
allerdings, welche MafSnahmen hierfiir geeignet waren, da eine burgerli-
che Leibeserziehung, die mit den sich verdndernden politischen und wirt-
schaftlichen Bedingungen Schritt halten konnte, noch nicht vorlag.>
Im Dessauer Philanthropinum behalf man sich deshalb zunichst damit,
Elemente der Adelserziehung in den Schulplan aufzunehmen und die
traditionellen Kiinste des Reitens, Voltigierens, Fechtens, Tanzens so-
wie des Exerzierens zu unterrichten. Dies entsprach durchaus der Ab-
sicht von Basedow, der in seiner Schulkonzeption noch stark von den
»Vorstellungen der hoheren Standeserziehung«** geleitet war. Da je-
doch der Adel mit seinen verfeinerten Stil- und Umgangsformen im-
mer mehr zum Gegenbild des aufstrebenden Biirgerstandes avancierte,
dem man eigene Denk-, Wahrnehmungs- und Handlungsschemata ent-
gegenzusetzen versuchte, um sich von ihm abzugrenzen, erschienen die
alten »Ritterubungen« schon bald nicht mehr zeitgemaf3. Wahrend das
neue Philanthropinum in Dessau, von Basedow selbst als »erste gro-
8e Normalschule der Menschheit«** gefeiert, sich langst dem burgerli-
chen Leistungsethos verpflichtet sah, das uber ein genau abgestimmtes
Belohnungs- und Bestrafungssystem sich auf alle Mitglieder auswirkte,
erschienen die »ritterlichen Kiinste« als wesentlicher Teil der Korperer-
ziehung bereits weitgehend iiberholt. Nicht die kiinstlichen Formen der
Selbstdarstellung des vollendeten Edelmannes als Reprisentant eines in
sich abgeschlossenen Standes, sondern die niitzlichen Eigenschaften des
sich um das eigene wie um das gemeine Fortkommen sorgenden Staats-
biirgers galt es zu fordern. Von Basedow selbst, der zuvor mehrere Jah-
re an einer Ritterakademie unterrichtet und eine Abhandlung tiber die
Fiirstenerziehung®** verfasst hatte, war ein ausgefeiltes Konzept zur biir-
gerlichen Korpererziehung nicht zu erwarten. Dies besorgten schliefSlich
andere »Menschenfreunde«, die zum Teil selbst in Dessau unterrichtet
hatten und, nachdem sie sich mit Basedow iiberworfen hatten, ein wei-
teres Philanthropinum in Schnepfenthal begriindeten.

218 Siehe dazu weiter oben Anm. 186.

219 Vgl. dazu Bernett 1971, S. 60. Dort findet sich auch der Hinweis auf die
Dessauer Schulchronik aus dem Jahr 1777, wonach »>auch die sogenannten
Ritteriibungen bei uns nunmehr vollig eingerichtet sind««. Zum Dessauer
»Pentathlon« (Laufen, Springen, Klettern, Balancieren, Tragen) als weitere
»Leibestibung« vgl. ebda., S. 71.

220 Basedow 1777, S. 82.

221 Vgl. Basedow 1771.

332

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERMOBILISIERUNG

Die Griindung der philanthropischen Erziehungsanstalt in Schnep-
fenthal am Rande des Thiiringer Waldes im Jahr 1784 war das Werk
einer politischen und geistigen Fihrungsschicht, die sich den sozi-
al und 6konomisch orientierten Geheimbiinden der Freimaurer und
des Concordienordens verpflichtet sah. Christian Gotthilf Salzmann,
der dem Geheimbundwesen selbst nahestand und das Schnepfentha-
ler Schulprojekt eng mit der Ordensarbeit der Freimaurerloge in Go-
tha verkniipfte, bevorzugte eine Erziehung »elitirer Staatsbeamter und
nutzlicher Biirger. Damit bekam die Erziehungsanstalt Schnepfenthal
eine Doppelfunktion und entsprach sowohl den Interessen der poli-
tisch Michtigen als auch der wirtschaftlich Starken«***. Besonderen
Wert legte man auf die Forderung der Gesundheit sowie die Ausbil-
dung der Korper der kiinftigen Herren und Meister. Zu diesem Zweck
wurden zunichst einige Elemente der »ritterlichen Kiinste«, vor allem
das Exerzieren, auch in Schnepfenthal fortgefithrt. Zu den Vorziigen
der »militirischen Ubungen« bemerkte Johann Christoph Friedrich
Gutsmuths in seiner 1793 erstmals veroffentlichten programmatischen
Schrift Gymnastik fiir die Jugend, sie boten ein »Muster an Subordina-
tion, von dufserst bewundernswiirdiger, schneller, ptinktlicher Vollbrin-
gung gegebener Befehle«>*3. Thre Nutzlichkeit auch fir den Alltag ste-
he aufler Frage, da sie eine » Verbesserung des dufSeren Anstandes«**4
bewirkten. Dartuber hinaus konne man »die jungen Leute nicht frith
genug an Beschwerden gewohnen (...), um sie Geduld zu lehren, und
fir die Zukunft abzuharten«**5. Die durch strenge Kommandos ge-
steuerten, straff und exakt auszufithrenden Ordnungsiibungen dienten
vor allem der Herstellung disziplinierter Korper sowie der Vermittlung
soldatischer Tugenden zum Wohle des Staates. Von einer freien Biir-
gergesinnung, die das Gemeinwohl eher durch »individuelle Kraftent-
faltung« und »niitzliche Ubungen«**¢ als durch »Subordination« zu
befordern versuchte, waren die militarischen Exerzitien immer noch
weit entfernt.

Die »militirischen Ubungen« galten zwar als geeignete » Voriibun-
gen des wahren mannlichen Lebens«**7; sie waren jedoch den »adli-
gen Ubungen« noch zu nah, um einen eigenen Erziehungsbeitrag fiir die
angestrebte berufliche Brauchbarkeit und birgerliche Lebensnihe leis-
ten zu konnen. Aus diesem Grund besann man sich zunichst auf die so

222 Schaubs 2005, S. 13.

223 Gutsmuths 1893, S. 182.

224 Ebda. (im Original hervorgehoben).

225 Ebda. (im Original teilweise hervorgehoben).

226 Siehe dazu weiter oben Anm. 142.

227 So Villaume unter Bezugnahme auf Basedow, der »tdglich vier Stunden« fir
»Arbeiten und Ubungen « verwenden wollte, um die Knaben fiir spitere Auf-
gaben zu wappnen. Vgl. Villaume 1969, S. 94.

333

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

genannten »volkstiimlichen Ubungen «22%, die vor allem Alltagsbewegun-
gen umfassten und erginzt wurden durch erst zu erlernende Praktiken
etwa des Schwimmens, Eislaufens, Ringens oder Voltigierens, deren Aus-
tibung bereits eine gewisse Geschicklichkeit voraussetzte. Der Nutzen
dieser Ubungen wurde teilweise sehr lebenspraktisch gedeutet. Neben
der Stiarkung der Gesundheit sowie der Schulung der Sinne, dienten die
»Ubungen des kiinftigen Mannes« durchaus naheliegenden Zwecken. So
zitiert Villaume eine Passage aus Basedows Elementarwerk, in der dieser
fiir Knaben im Alter von zehn bis sechszehn Jahren vorschligt:

»Er (der Knabe; EB.) muss die Bewegungen, worin die Geschicklichkeit
uns und Andere zuweilen aus Gefahr rettet, von einem erfahrenen und
vorsichtigen Manne ordentlich lernen. Das Bergklettern, sich am Seile
herunterlassen (werden Eltern diese und einige andere Ubungen gern se-
hen?) Wiirfen und fallenden Korpern ausweichen (hierzu gibt das Bei-
spiel Gelegenheit.) Uber schwaches FEis gehen; auf schmalen Balken ge-
hen; schwimmen, rudern, steuern, segeln, die Sicherheit eines beladenen
Fahrzeugs beurteilen; Andere aus dem Wasser retten, reiten, selbst fah-
ren, die Ladung eines Wagens beurteilen, schieflen, sich wehren — auch
gegen Hunde — mit Stocken, Degen und Sibeln. Die Jagd und Fischerei
wird bei diesen Umstianden nicht vergessen. «**

Auffallig ist der utilitire Bezug der hier genannten Praktiken. Es bedurfte
einer sorgfaltigen Unterweisung schon in jungen Jahren, damit man spa-
ter, im Berufsalltag wie im burgerlichen Leben, »seinen Mann stehen«
konnte. Wer rechtzeitig gelernt hatte, einem fallenden Gegenstand aus-
zuweichen, fiir den verminderten sich die Gefahren in der Arbeitswelt;
und wer in die Grundkenntnisse des Fechtens eingeweiht worden war, der
musste sich spater nicht vor bissigen Hunden oder feindseligen Menschen
fiirchten. Die »volkstiimlichen Ubungen« boten somit den Vorteil, dass
sie dem Volke abgeschaut waren und ihre lebenspraktische Bedeutung au-
Ber Frage stand. Wurden sie ergianzt durch weitere niitzliche Praktiken,
etwa des Segelns, Schwimmens oder Jagens, so stand zu hoffen, dass der
»kiinftige Mann« sich nicht nur selbst erhalten konnte, sondern einen
Nutzen auch zum Wohle des Staates erbringen wiirde. Da nicht genau
absehbar war, welche besonderen Fertigkeiten hierfir vonnoten waren,
hielt man sich zunichst an jene Praktiken, die allgemein nutzlich erschie-
nen und durch regelmifiges Uben zu erlernen waren.

228 Vgl. dazu Geldbach 1980, S. 182. Eichberg spricht in diesem Zusammenhang
von »kiinstlichen Ubungen (...), die teils nach griechischem Vorbild, teils aus
volkstiimlichen Quellen, teils durch rationale Neukonstruktion entwickelt
und zusammengestellt wurden«. Eichberg 1990, S. 140. Siehe dazu auch die
entsprechende Unterscheidung bei Villaume in Anm. 193 weiter oben.

229 Vgl. Basedow 1785, S. 64, hier zitiert nach Villaume 1969, S. 94 (bei Villaume
teilweise hervorgehoben).

334

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERMOBILISIERUNG

Dieses Ubungsprogramm reichte jedoch schon bald nicht mehr aus.
Auch wenn die volkstiimlichen Praktiken sich als tibertragbar und viel-
faltig anwendbar erwiesen, bestand ein Anspruch der Aufklarungspa-
dagogik darin, Uberlieferungen nicht einfach zu iibernehmen, sondern
vielmehr anzuzweifeln, um sie auf eine moglichst »rationale Grundla-
ge« stellen zu konnen. Es lohnt sich in diesem Zusammenhang, an die
vier Regeln zu erinnern, die René Descartes bereits 1637 im zweiten Teil
des Discours de la méthode zur Richtschnur des klaren und vorurteils-
freien Denkens erhoben hat, um zu verstehen, wie der Philanthropismus
im Rahmen seiner Neukonzeption der Korpererziehung sich zusehends
von den ritterlichen, militirischen und volkstiimlichen Ubungen entfern-
te, um stattdessen eine moglichst rational begriindete Encyklopddie der
Leibesiibungen — so der bezeichnende Titel des dreibandigen Werks von
Vieth — vorlegen zu koénnen. Fiir die Uberpriifung und Uberwindung fal-
scher Dogmen und Gewohnheiten gibt Descartes programmatisch vor,
sich an die folgenden vier Regeln zu halten:

»Die erste besagte, niemals eine Sache als wahr anzuerkennen, von der
ich nicht evidentermaflen erkenne, dass sie wahr ist: d. h. Ubereilung
und Vorurteile sorgfiltig zu vermeiden und tiber nichts zu urteilen, was
sich meinem Denken nicht so klar und deutlich darstellte, dass ich kei-
nen Anlass hitte, daran zu zweifeln. «23°

Aufklirung als Kritik — mit dieser ersten Regel wird zugleich das Bemii-
hen der Aufkliarungsphilosophie zum Ausdruck gebracht, vermeintlich
»wahre« Erkenntnisse nicht einfach zu tibernehmen, sondern nur als be-
grindete gelten zu lassen. Grundlage hierfiir war bei Descartes — eben-
so wie einhundertfiinfzig Jahre spater bei Kant — die reine Mathematik
(mathesis universalis) seiner Zeit. Dem Aufkliarungsanspruch entspre-
chend, bezog sich das kritische beziehungsweise antidogmatische Anlie-
gen auf all jene Gegenstiande und Bereiche, die nicht vollkommen durch-
sichtig beziehungsweise logisch-evident waren.

»Die zweite, jedes Problem, das ich untersuchen wiirde, in so viele Teile
zu teilen, wie es angeht und wie es notig ist, um es leichter zu losen. «23*

Aufklirung als Elementaranalyse — mit dieser Regel folgt Descartes der
Annahme des neuzeitlichen wissenschaftlichen Denkens, wonach die
Strukturen des Seins den begrifflichen Ordnungsschemata entsprechen.
Folgt man dieser — freilich naturwissenschaftlich verengten — Sichtwei-
se, so erweist sich die Zergliederung der Erkenntnisgegenstande als lo-
gische Konsequenz des rational-analytischen Denkens.

»Die dritte, in der gehorigen Ordnung zu denken, d. h. mit den einfachs-
ten und am leichtesten zu durchschauenden Dingen zu beginnen, um so

230 Descartes 1978, S. 15.
231 Ebda.

335

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

nach und nach, gleichsam tiber Stufen, bis zur Erkenntnis der zusam-
mengesetztesten aufzusteigen, ja selbst in Dinge Ordnung zu bringen,
die natiirlicherweise nicht aufeinander folgen. «*3*

Aufklirung als Ordnungszusammenhang — hier wird unterstellt, dass
die Begriffsbildung vom Einfachen zum Komplexen fortschreite. Die Er-
kenntnis musse folglich bei den einfachen »Dingen« anfangen, um sie in
einen gedanklich erst herzustellenden Zusammenhang bringen zu kon-
nen. Erst dadurch, so der Anspruch, liefsen sich auch jene Elemente auf-
einander beziehen, die »natiirlicherweise « ohne Zusammenhang erschei-
nen.

»Die letzte, iiberall so vollstindige Aufzihlungen und so allgemeine Uber-
sichten aufzustellen, dass ich versichert wire, nichts zu vergessen. «*33

Aufklarung als vollstindige Systematik — mit der letzten Regel wird
der Gedanke des erst noch herzustellenden Ordnungszusammenhangs
gleichsam vollendet, indem moglichst alles erfasst werden soll, was auf-
gezihlt, dargestellt und in eine gedankliche Ordnung gebracht werden
kann. Hierbei sei moglichst »nichts zu vergessen«, denn bei Descartes
kennt das logisch—systematische Denken noch keine Grenzen, die erst
spater, vor allem bei Kant, darin sich zeigen, dass die zu erkennenden Ge-
genstinde in den Begriffen ihrer Erkenntnis nicht vollstandig aufgehen.
Doch nicht dieser Gedanke soll hier verfolgt werden, und ebenso wenig
geht es hier darum, die cartesianischen Regeln zu kritisieren. Vielmehr
soll der kleine Ruckgriff auf die philosophische Theoriebildung neu-
zeitlicher Wissenschaft dazu verhelfen, den im Philanthropismus ebenso
deutlich ausgepragten Anspruch einer wissenschaftlich fundierten Kor-
pererziehung nachvollziehen zu konnen. Hierbei wird sich zeigen, dass
die schon bei Descartes herausgestellten methodischen Grundsatze und
Erkenntnisregeln — Kritik, Elementaranalyse, Ordnungsdenken und Sys-
tempostulat — im Konzept einer wissenschaftlich begriindeten Korperer-
ziehung konkret zur Anwendung gebracht wurden.

An anderer Stelle wurde bereits ausgefiihrt, dass im Sinne von Des-
cartes die klassischen Regeln des logisch-mathematischen Denkens auf
alles anwendbar sein sollen, »was verglichen, verkniipft, geschieden
und gezidhlt werden kann«, da nach Ansicht des Autors »die Arithme-
tik von derselben Ordnung bestimmt wird wie etwa die Physik, Astro-
nomie oder Biologie — und selbst die Ethik«.?3+ Hier gilt es nunmehr
exemplarisch aufzuzeigen, wie der cartesianische Geist der Naturbeherr-
schung bis in die philanthropische Korpererziehung hinein sich auswirk-
te, sofern — nach philanthropischer Diktion — auch der Leib, samt seiner

232 Ebda.
233 Ebda., S. 16.
234 Vgl. Bockrath 2005, S. 35.

336

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERMOBILISIERUNG

Wahrnehmungen und Empfindungen, als nach mechanischen Geset-
zen zu bestimmender Funktionszusammenhang begriffen wurde. Selbst
wenn in der philanthropischen Lehre vom Korper und den Méglichkei-
ten seiner Erziehung direkte Bezugnahmen auf Descartes fehlen, ldsst
sich gleichwohl zeigen, dass die cartesianische Forderung der klaren und
deutlichen Erkenntnis (clara et distincta perceptio), die den »Primat des
Allgemeinen, des Geistes, tiber das Besondere, Natur, die Gesamtheit der
materiellen Dinge«>35 fiir sich in Anspruch nimmt, auch fiir das Korper-
konzept der Aufklarungspidagogik leitend war.

(a) Nimmt man also die cartesianischen Regeln zum Ausgangspunkt,
die den Geist der neuzeitlichen Wissenschaft methodisch zu bestimmen
versuchen, so bezieht sich das Moment der Kritik auf den eigentlichen
Aufklarungsanspruch, wonach tiberlieferte und dogmatische Grundsitze
durch klare und deutliche Erkenntnisse abzulosen seien. Wahrend Des-
cartes diese Forderung noch subjektiv begriindet, indem er »den festen
und unabinderlichen Entschluss«23¢ fasst, die logisch-mathematischen
Regeln des objektiven Denkens konsequent zu befolgen, beschiftigen sich
die philanthropischen Aufklarer bereits mit der Anwendung des »vorur-
teilsfreien Wissens«, indem sie »unter Leibesiibungen alle Bewegungen
und Kraftanwendungen des menschlichen Korpers verstehen, insofern
sie die Vervollkommnung desselben zum Zweck haben«*7. Nach die-
sem Verstdndnis geht es nicht nur darum, die »waren Kenntnisse« tiber
den menschlichen Korper zu erweitern, indem seine mechanische Funk-
tionsweise ergrundet wird, sondern das »gesetzmafsige Wissen« dient zu-
gleich dem tibergeordneten Ziel seiner » Verbesserung« beziehungswei-
se » Vervollkommnung«*3%. Die Anwendung mathematischer Kenntnisse

235 Konig 1989, S. 51. Uber den Zusammenhang zwischen der »Theorie der
Korpermaschine bei Descartes« und der »Disziplinierung des Korpers in
den Leibestibungen der Philanthropen« vgl. ebda., S. 47-104 (Kap. Il und
Kap. IIT). Erwidhnenswert ist, dass Vieth an einer Stelle in seinem Lehrbuch
der Physik direkt auf Descartes zu sprechen kommt, indem er ihn zwar als
verdienstvollen Mathematiker und Philosophen charakterisiert, der jedoch
»sehr freigiebig mit Hypothesen« umgehe und »zuweilen als eigene Entde-
ckung« vorgebe, »was andere gefunden haben«. Vieth 1823, S. 25. Wie die-
ses Beispiel zeigt, gibt es mitunter Gemeinsamkeiten der Denkungsart, die
den Autoren selbst jedoch so unwichtig erscheinen, dass sie unerwihnt blei-
ben. Dies gilt vor allem fiir das gemeinsame Bemiihen des Rationalismus wie
des Philanthropismus, die Ordnung der Dinge vom Geiste aus methodisch
konsequent durchzufiihren, anstatt sich von den Dingen anmuten zu lassen
und sich ihnen rezeptiv anzunihern.

236 Descartes 1978, S. 15.

237 So etwa Vieth 1970, S. 9.

238 Gemilf$ dieser Zielsetzung ist auch bei der Erziehung der Zoglinge »nichts
dem Zufall (zu; EB.) tiberlassen«. Villaume 1969, S. 95.

337

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

zur Veranderung des Korpers weist tiber die cartesianische Selbstverge-
wisserung des Geistes bereits hinaus, sofern fiir ihre Umsetzung prag-
matischer Scharfsinn ebenso vonnoten ist wie technischer Erfindungs-
geist. Wihrend der Physiker die mechanischen GesetzmifSigkeiten des
Korpers entschliisselt, um »alle Bewegungen und Kraftanwendungen «
erfassen zu konnen, sorgt der Padagoge fiir die Nutzung dieser Kennt-
nisse vermittels eigens hierfiir entwickelter Ubungen und Geritschaften.
Somit erfolgt die »Bildung des Korpers« nicht zur Bestdtigung der ihr
zugrunde gelegten mathematischen Begriffe und Gesetze, sondern »da-
mit der Mensch seinen Korper und die einzelnen GliedmafSen desselben
zu allen Geschiften seines Berufes zweckmafSig brauchen«*® kann. Der
philanthropische Korperbildner tritt hier bereits als Ingenieur in Erschei-
nung, der die »klare und deutliche Erkenntnis« vor allem praktisch und
technisch nutzt, um »die Krifte soweit (zu; F.B.) bringen, als es moglich
ist«*+, Dies gilt nicht nur firr jene Menschenfreunde, wie Gerhard Ul-
rich Anton Vieth, der seine Enzyklopddie der Leibesiibungen gleicherma-
Ben als Physiker und Korpererzieher konzipieren konnte, sondern eben-
so fur jene Fachvertreter — vor allem am Schnepfenthaler Institut —, die
ihre Uberlegungen und Ubungen zur kérperlichen Schulung in dhnlicher
Weise am »griinen Tisch« entwickelten. Zu Fachmiannern auf diesem Ge-
biet wurden sie buchstablich bereits dadurch, dass sie die Regel der Ele-
mentaranalyse befolgten und ihre praktische Anwendung sicherstellten.

(b) Wahrend Descartes noch davon spricht, »jedes Problem, das ich
untersuchen wiirde, in so viele Teile zu teilen, wie es angeht und wie es
notig ist, um es leichter zu losen«*#', beziehen die Philanthropen diese
Regel bereits auf jeden Gegenstand, den sie zu erkennen und zu verbes-
sern suchen. Schon Goethe hat in seiner Art auf die Schwierigkeiten der
Elementaranalyse hingewiesen, indem die Belehrung des Schiilers durch
den als Faust verkleideten Mephisto in dem spottischen Ratschlag gip-
felt: »Wer will was Lebendiges erkennen und beschreiben,/ Sucht erst
den Geist heraus zu treiben,/ Dann hat er die Teile in seiner Hand,/ Fehlt
leider! nur das geistige Band. «*+* Nach den Worten des Dichters ist zu be-
zweifeln, dass das Elementare und Einfache dem Gegenstand selber ge-
recht wird, da dem klar und distinkt Erkannten gerade das abgeht, wo-
rauf die Erfahrung zielt. Den isolierten Teilen fehlt der lebendige Bezug
zum Ganzen und zuriick bleiben die herausgelosten Einzelelemente, die
sich nicht wiederum gedanklich zusammenfiihren lassen, um den Ge-
genstand als Ganzen wiederherzustellen. Das fehlende »geistige Band«,
von dem der Dichter spricht, verweist gerade darauf, dass die »Teile«

239 Ebda.,S. 36.

240 Vgl. ebda., S. 102.

241 Siehe dazu weiter oben Anm. 231 (Hervorhebung EB.).
242 Goethe 1989, S. 81.

338

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERMOBILISIERUNG

in einem dynamischen Verhiltnis zueinander stehen, welches weder nur
mit Blick auf die einzelnen Elemente noch allein im Begriff des komple-
xen Ganzen angemessen erfasst werden kann. Die elementare Ordnung
der Dinge bleibt folglich schematisch und erfahrungslos, wenn sie mit
den Dingen selber gleichsetzt und verwechselt wird: »Encheiresin na-
turae nennt’s die Chemie!/ Spottet ihrer selbst, und weif$ nicht wie.«*#

Den Philanthropen blieben Einwinde dieser Art fremd. Im Rahmen
ihrer Umgestaltung der Korpererziehung verfolgten sie vielmehr das
Konzept der Entwicklung »abstrakter Elementariibungen«*+, die nach
moglichst rationalen — klaren und distinkten — Formvorgaben geplant
und ausgestaltet wurden. Grundlage hierfiir war das naturwissenschaft-
liche Wissen jener Zeit, das zunichst auf den Korper selbst angewendet
wurde, um hierauf aufbauend passende Elementariibungen entwickeln
zu konnen, die in besonderen Ubungsanordnungen praktisch ausgefiihrt
werden konnten.

Das medizinische Wissen iiber den menschlichen Korper war bis weit
in die Neuzeit hinein noch durch naturphilosophische Uberlegungen ge-
pragt. So ging man etwa noch im 16. Jahrhundert davon aus, dass die Sin-
ne nach ihrer geistigen und korperlichen Seite hin unterschieden werden
konnten, da sie entweder durch ihre Organe (Horen, Sehen) oder durch
ihre Objekte (Geschmack, Geruch, Tasten) bestimmt seien. Dies dnder-
te sich erst mit der Vorstellung vom Menschen als Maschine, wonach
auch den spirituellen Sinnesorganen eine rein korperliche beziehungswei-
se mechanische Funktion zuerkannt wurde.*#s Selbst wenn der Aufbau des
menschlichen Korpers aufgrund anatomischer Studien in seinen Grundzi-
gen bereits weitgehend bekannt war*+¢ und Sektionen an Menschen und
Tieren zum Pflichtprogramm an den medizinischen Fakultiten der Uni-
versititen gehorten, wurde dieses Wissen ausschliefSlich zu Heilungszwe-
cken eingesetzt. Einige Philanthropen bedienten sich der anatomischen

243 Ebda. Obwohl das Periodensystem der Elemente erst 1869 entwickelt wurde,
wird der abstrakte Modellcharakter kategorialer Aufteilungen hier von Goe-
the bereits ahnungsvoll kommentiert. Die natiirlichen Krifte, die den einzelnen
Bestandteilen einer chemischen Substanz ebenso wie dieser selbst zugrunde lie-
gen sollen (encheiresin naturae), bleiben trotz Elementaranalyse unerkannt.

244 Vgl. Eichberg 1990, S. 140.

245 Descartes fiihrte den lebenden Organismus des Menschen auf dessen Me-
chanik zuriick und wurde dadurch zum Begriinder der so genannten Iatro-
physik, die fir die Entwicklung korperlicher Maschinenmodelle und Men-
schenautomaten bedeutsam war. Vgl. dazu Descartes 1969.

246 Bereits im zweiten nachchristlichen Jahrhundert hatte der griechische Arzt
Galenos von Pergamon den Sehnerv und dessen Verbindung zum Sehzen-
trum im Gehirn entdeckt. Gleichwohl verlor der Sehsinn seine spirituelle Be-
deutung erst im 17. Jahrhundert, nachdem Descartes die heute noch giiltige
Theorie des Netzhautbildes entwickelt hat. Vgl. dazu Jiitte 2000, S. 14.

339

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Kenntnisse tiber den menschlichen Korper — nicht jedoch, um die Men-
schen zu heilen, sondern um auf der Grundlage »gesicherten Wissens«,
alle Moglichkeiten der menschlichen Vervollkommnung nutzen zu kén-
nen. Hierfiir war es wichtig, nichts auszulassen, was diesem Zweck die-
nen konnte. Da die neuzeitliche Medizin als Wissenschaft sich von ihren
naturphilosophischen Spekulationen immer mehr abloste, erschien sie in
besonderer Weise geeignet, als sicheres Fundament der philanthropischen
Leibeserziehung zu dienen. Ganz im Sinne der Elementaranalyse wurde
der korperliche Organismus daher zunichst in seine Bestandteile zerlegt.

Johann Christoph Friedrich Gutsmuths teilt die Wirkungen der Gym-
nastik auf den Korper zunichst in vier Kategorien ein, um sich hieran
anschliefend mit den physiologischen Voraussetzungen und Verande-
rungen zu beschiftigen. Zu den »uranfanglichen Wirkungen« der Gym-
nastik auf den Korper fiihrt der Autor aus:

»1. Sie setzt die Muskeln und den ganzen Korper in Bewegung. 2. Sie
roboriert die Haut. 3. Sie richtet die Muskeln und Glieder zu gewissen
Bewegungen ab, gibt ihnen Fertigkeit. 4. Sie tibt die Sinne.«*+

Um diese erwiinschten Wirkungen auf den Kérper in moglichst vollem
Umfang erfassen zu konnen, bedurfte es einer genauen Kenntnis seiner
anatomischen Voraussetzungen. Dieser Forderung wird Gutsmuths frei-
lich nur ansatzweise gerecht, indem er zunachst rein klassifizierend ver-
merkt, der menschliche Korper habe »249 Knochen und tiber 4 50 Mus-
keln, wovon bei weitem der grofite Teil in Bewegung versetzt werden
kann«>#%, Zwar dufSert sich der Autor auch tiber einzelne positive Aus-
wirkungen von Bewegungen auf den menschlichen Organismus — wie
die Starkung der Muskeln oder die Anregung des Blutumlaufs —, jedoch
bleiben medizinische Kenntnisse in diesem Zusammenhang eher zweit-
rangig fur das Verstandnis der analysierten Wirkmechanismen. Das me-
dizinische Wissen dient bei Gutsmuths vor allem als allgemeine Rechtfer-
tigungslehre menschlicher Lebenskraft. Dementsprechend begniigt sich
die methodische Untersuchung der korperlichen Voraussetzungen bei
diesem Autor damit, die grundsitzliche Bedeutung der Gymnastik fiir
den »lebendigen Organismus« herauszustellen:

»Es ist ein scharfsinniger Gedanke, alle Bestrebungen unserer tierischen
Maschine auf einen Punkt, einen Zweck, nimlich auf die Reproduktion
der unergriindlichen Materie hinzuleiten, die, gleich dem elektrischen
Feuer, durch die Nerven stromt, alles aus dem toten in einen lebendigen
Organismus umschafft, und die das Band ist, wodurch die Geisterwelt
mit den physischen Massen in Verbindung gesetzt wird. «*+

247 Guthsmuts 1804. S. 86 (im Original teilweise hervorgehoben).

248 Ebda., S. 97.

249 Ebda., S. 93. Vgl. dhnlich das Kapitel »Des Menschen Leib, Leben und See-
le« im Elementarwerk von Basedow 1785, S. 151-166.

340

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERMOBILISIERUNG

Fast scheint es, als hitte Goethe diese Passage zur Vorlage der zuvor zi-
tierten Passage seiner Faustdichtung genommen. Doch wo der Dichter
mithilfe der Figur des Mephisto spottet und parodiert, verklirt der Phil-
anthrop das »Band «, mit dem die lebendige » Geisterwelt« mit den »phy-
sischen Massen« sich verbinde. Der Aufkliarungspadagoge tritt bei der
Grundlegung seiner Erziehungsabsichten hier noch als Metaphysiker in
Erscheinung, wenngleich — wie noch gezeigt wird — die Systematik sei-
ner Leibesiibungen bereits durchaus dem strengen Ordnungsprinzip der
Elementaranalyse entspricht.

Sehr viel genauer und kenntnisreicher analysiert demgegeniiber Vieth
die funktionalen Mechanismen der »korperlichen Maschine«?s°. Im
zweiten Teil seiner Enzyklopddie der Leibesiibungen beschaftigt sich der
Autor ausfiihrlich mit dem Bau des Korpers und den Bewegungsmoglich-
keiten seiner Glieder. Neben anatomischen Kenntnissen kommen hier-
bei auch mechanische Gesetze zur Anwendung, da die Bewegungen er-
moglichenden Krifte diesen » Zweig der angewandten Mathematik «25*
betreffen und sich entsprechend berechnen lassen. Beurteilt wird der
»Bau der Maschine nach statischen Grundsitzen«>52, wobei die einzel-
nen Glieder des Korpers nach »dem System der Zergliederungskunst«
— wie Vieth vielsagend formuliert — »durchmustert«*s3 werden. Ganz im
Sinne dieser schematischen Zugangsweise wird der menschliche Korper
zundchst in die drei Bausteine Kopf, Rumpf und GliedmafSen aufgeteilt.
Diese wiederum werden in weitere Einzelteile zerlegt, das heifSt etwa fiir
die Gliedmaflen, in die unteren (Oberschenkel, Unterschenkel und Fuf3)
und oberen (Oberarm, Unterarm, Hand) Bestandteile. Nach dieser Un-
terscheidung folgt eine genauere Betrachtung der so unterschiedenen
Korperteile, das heifSt etwa fiir den Oberarm, die Untersuchung seiner
Bewegungsmoglichkeiten (aufwirts, niederwirts, vorwirts, rickwarts,
einwirts, auswarts). So gilt beispielsweise fiir die Vorwirtsbewegung des
Oberarms, dass diese »durch den grofsen Brustmuskel (m. pectoralis ma-
jor) und durch die vorderen Fasern des Deltoides«>5+ hervorgerufen wird.
Zudem klirt Vieth im Allgemeinen und Besondern dariiber auf, wie die
beschriebenen Korperteile (Knochen, Muskeln, Sehnen) mechanisch zu-
sammenwirken, wenn etwa eine Last gehalten oder angehoben wird:

250 »Ein Geist, insofern er mit dem Korper verbunden ist, heifst Seele. Durch
den Korper ist der Geist mit den Aufendingen in Verbindung gesetzt. Der
Mensch ist unter denen, die wir kennen, das vollkommenste aus Geist und
Korper bestehende Wesen. Der Geist oder die Seele ist das eigentliche Ich,
der Korper ist Wohnung und Maschine fiir den Geist.« Vieth 1823, S. 2—3
(im Original teilweise hervorgehoben).

251 Vieth 1970, S. 29.

252 Ebda., S. 30.

253 Ebda., S. 32.

254 Ebda., S. 41.

341

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

»An diesen Knochen, welche sich selbst nicht bewegen kénnen, sondern
nur die Hebel in der Maschine abgeben, sind viele Muskeln angebracht,
in denen die bewegende Kraft ihren Sitz hat. Die Muskeln bestehen aus
einer groflen Menge feiner, dicht zusammen liegender und durch das Zell-
gewebe in Bundel abgesonderter Fasern. Die Enden eines Muskels gehen
in eine Sehne aus, die aus dicht zusammengedrangten Fasern besteht, und
wodurch der Muskel an den Knochen befestigt ist. Diese Sehnen stel-
len also gleichsam die Strecke vor, womit die Hebel gezogen werden. «255

Auf der Grundlage dieser anatomischen Voraussetzungen lassen sich die
statischen Verhiltnisse genau berechnen, wenn eine Last bewegt wird.
Man bestimmt die Richtung, nach welcher die Muskeln ziehen und setzt
sie ins Verhiltnis zum jeweiligen Gelenk beziehungsweise Ruhepunkt des
Hebels, an dem die Knochen befestigt sind: »Die Entfernung der Kraft
vom Ruhepunkte ist aber die senkrechte Linie vom Ruhepunkte auf die
Richtung der Kraft, welche folglich bei den menschlichen GliedmafSen
wegen der schiefen Lage der Muskeln meistenteils sehr gering ist.«>5¢ Auf
diese Weise erhilt man ein mathematisch exakt zu berechnendes Modell
mechanischer Korper—Kraftverhiltnisse, das auf unterschiedliche Bei-
spiele iibertragen werden kann. In diesem Zusammenhang gilt, dass je
genauer die anatomischen Voraussetzungen geklart sind, desto besser
lassen sich auch die mechanischen GesetzmafSigkeiten anwenden. Die-
ser Gedanke ist bei Vieth leitend nicht nur fur die Frage nach den »Be-
wegungen, deren die Glieder des menschlichen Korpers fahig sind«*57,
sondern ebenso fiir die Ausarbeitung entsprechender Ubungen zur » Ver-
vollkommnung desselben «>s8,

Trotz aller Genauigkeit und Gesetzmifigkeit der — bei diesem Autor
exemplarisch durchfiihrten — Elementaranalyse, verweist Vieth selber auf
eine Schwachstelle seines mechanischen Modells. So geeignet es ist, Lage-
und Krifteverhiltnisse nach statischen Gesichtspunkten zu bestimmen,
so wenig gibt es Auskunft daruber, wodurch die Krifte, die Bewegun-
gen erst auslosen beziehungsweise ermoglichen, gekennzeichnet sind. Wo
Gutsmuths noch das »Band« zu erkennen meint, mit dem »die Geister-
welt mit den physischen Massen in Verbindung gesetzt wird «*5, bekennt
Vieth freimiitig, hiertiber zu wenig zu wissen: » Durch eine Kraft, welche
wir noch nicht hinldnglich kennen, die aber, wie es scheint, vorziiglich
den Nerven zuzuschreiben ist, und mit der Elektrizitit einen Zusammen-
hang hat, werden die Muskelfasern zusammengezogen. «*% Obgleich am

255 Ebda., S. 29 (im Original teilweise hervorgehoben).
256 Ebda., S. 30.

257 So die entsprechende Kapiteliiberschrift ebda., S. 32.
258 Vgl. ebda., S. 9.

259 Siehe dazu weiter oben Anm. 249.

260 Vieth 1970, S. 29.

342

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERMOBILISIERUNG

Ende des 18. Jahrhunderts das physikalische Gesetz zur Beschreibung
der Kraft zwischen zwei elektrischen Ladungen bereits bekannt war, zo-
gert Vieth, dieses auch auf den menschlichen Korper anzuwenden und
konzentriert sich stattdessen auf die beobachtbaren Wirkungen der me-
chanischen Kraftentfaltung: »Der ganze Muskel schwillt dadurch auf,
wird hart, und verkiirzt sich. Die beiden Enden werden einander niher-
gebracht, und die Knochen, woran sie befestigt sind, werden bewegt. «¢*
Anders als andere Aufklarungspadagogen spekuliert der Mathematiker
und Physiker Vieth nicht tiber mégliche Verbindungen zwischen der »le-
bendigen Geisterwelt« und den »physischen Massen«, sondern beschaf-
tigt sich stattdessen mit der Frage, wie das bereits Erkannte wirksam ge-
nutzt und praktisch angewendet werden kann.

Bei der Anwendung des biomechanischen Wissens tiber »unsere tie-
rische Maschine «*¢* stiitzten sich die philanthropischen Korpererzieher
ebenfalls auf die klare und distinkte Vorgehensweise der Elementarana-
lyse. Auch im Hinblick auf die »Klasse der aktiven willkiirlichen Bewe-
gungen«, die laut Vieth »fast alle eigentlich sogenannten Leibestibungen
in sich begreift«%, ging es zundchst darum, den gesamten Gegenstands-
bereich auszumessen und aufzuteilen, bevor die Einzelibungen in ihrer
jeweiligen Besonderheit niher in den Blick genommen wurden. Vieth
grenzt daher als Erstes seinen Untersuchungsgegenstand von den passi-
ven und unwillkiirlichen Bewegungen ab, indem er fur die aktiven will-
kiirlichen Bewegungen hervorhebt:

»Diese Bewegungen konnen entweder so geschehen, dass dadurch Kérper
aufler uns in Bewegung versetzt werden, wie das der Fall ist beim Werfen,
Schlagen, Schieben, Ziehen und dhnlichen Verrichtungen; oder so, dass
blof$ unser eigener Korper bewegt wird, da denn die Bewegung entweder
einzelne Teile, oder den ganzen Korper betrifft. Die Bewegung des ganzen
Korpers kann aber wiederum entweder auf festem Boden vorgehen, wie
beim Gehen, Laufen, Kriechen, Hiipfen, Springen, Steigen, Klettern, u.s.w.
oder im fliissigen Elemente beim Schwimmen und Tauchen. — In der Luft
kann sich der Mensch bis jetzt nur durch Hilfe aerostatischer Maschinen
erheben, wobei Bewegung des eigenen Korpers nicht eigentlich wesentlich
ist. Wiirde einmal ein wirkliches Fliegen, durch Fliigel, die durch Muskel-
kraft bewegt wiirden, erfunden, so wiirde dasselbe als eine neue Art von
korperlichen Ubungen, in dem System desselben einen wichtigen Platz
einnehmen, wozu es aber bis jetzt noch keinen Anschein hat. «*64

Der elementaranalytisch-systematische Anspruch erstreckte sich folglich
auf alle korperlichen Bewegungen, selbst wenn diese, wie das Fliegen mit

261 Ebda.

262 Hier in Anlehnung an Basedow. Siehe dazu weiter oben Anm. 249.
263 Vieth 1970, S. 11.

264 Ebda., S. 11-12 (im Original teilweise hervorgehoben).

343

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

eigener Muskelkraft, zur damaligen Zeit noch gar nicht ausgefithrt wer-
den konnten. Um alle vorstellbaren Bewegungen systematisch erfassen
zu konnen, war es notig, auch noch nicht realisierbare Lokomotionen
zu berticksichtigen. Dabei war es fir Vieth unerheblich, dass induktive
Schliisse von gegebenen auf imaginierte Bewegungen problematisch sind.
Wichtiger war vielmehr der Anspruch, die korperlichen Bewegungsmog-
lichkeiten vollumfinglich zu erfassen, um die »Klassifikation der Leibes-
ibungen« nach systematischen Gesichtspunkten durchfithren zu kon-
nen. Die in diesem Zusammenhang vorgestellte Gliederung — Bewegung
von dufleren Gegenstanden, Bewegung des eigenen Korpers sowie ein-
zelner Korperteile, Bewegung auf der Erde, im Wasser und in der Luft —,
erinnert in threm Aufbau zumindest auf den ersten Blick an die begriffli-
chen Einteilungs- und Unterscheidungsversuche Platons am Beispiel der
so genannten »Angelfischerei«*¢s. Ahnlich wie dort besondere Begriffe
durch Einordnung unter Oberbegriffe ihrem Wesen nach bestimmt wer-
den, versammelt Vieth einzelne Bewegungen unter zusammenfassende
Kategorien. Dabei gilt in beiden Fillen, dass begriffliche Mehrdeutig-
keiten moglichst ausgeschlossen und damit beherrschbar gemacht wer-
den sollen. Allerdings ist der entscheidende Unterschied zwischen der
philosophischen und philanthropischen Begriffseinteilung darin zu se-
hen, dass die zu klassifizierenden Tatigkeiten bei Platon als blofle An-
wendungsfille des begrifflichen Denkens angesehen werden, wihrend
Vieth die begrifflichen Klassifikationen vornimmt, um die korperlichen
Bewegungen vor allem praktisch erfassen und kontrollieren zu konnen.
Die umfangreichen Beschreibungen der »kiinstlich eingerichteten gym-
nastischen Ubungen «*¢¢ fallen ebenso systematisch wie schematisch aus.
So analysiert Vieth beispielsweise das Springen, indem er zunachst auf
die anatomische Bedeutung der » Auflenstreckmuskeln des Unterschen-
kels und auf die Wadenmuskeln«*7 fiir Sprungbewegungen eingeht. Es
folgt eine Einteilung unterschiedlicher Arten des Springens — »auf einem
Beine oder auf beiden«, Spriinge »herunter, von unten hinauf, tiber eine
horizontale Weite, iiber einen hohen Gegenstand«**® — bevor die hier-
bei zu beachtenden Ausfiihrungstechniken niher beschrieben werden.
So heifst es etwa beziiglich der » Gattung« des einbeinigen Springens:

»Die erste Art dieses Springens ist das Hupfen auf einem Beine, wobei
das andere Bein entweder frei ausgestreckt oder gebogen, oder auch mit
einer Hand, es sei nun die an derselben, oder an der entgegengesetzten

265 Zur Methode der systematischen Begriffseinteilung (dibairesis) bei Platon
siche weiter oben in Teil I, Anm. 7o.

266 Siehe zu dieser Kategorisierung der Leibesiibungen bei Villaume weiter oben
Anm. 193.

267 Vieth 1970, S. 98.

268 Vgl. ebda.

344

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERMOBILISIERUNG

Seite, angefasst wird. Das Hiipfen auf einem Beine geschieht nun in die
Hohe, in die Tiefe, oder auf horizontalem Boden, in jedem Fall entwe-
der einfach oder fortgesetzt, z. B. auf einer horizontalen oder auch ab-
hangigen Ebene durch einen Raum von hundert und mehreren Fufen,
oder einen Zeitraum von fiinf, zehn Minuten, u. s. w.; auch auf den Stu-
fen einer Treppe hinauf oder herunter. «*%

Die Liste der zergliedernden Bewegungsbeschreibungen und zusammen-
fithrenden Klassifikationen kiinstlich eingerichteter Ubungen liefe sich
nahezu beliebig verlingern. Der Duktus ist immer derselbe — gleich ob
uber »den Sprung« oder iiber das »Heben«, » Tragen«, Ziehen«, Schie-
ben« »Stoflen« und andere »Leibestibungen«*7° verhandelt wird. In al-
len aufgefithrten Fillen geht es darum, die untersuchten Ubungen in eine
ubersichtliche Ordnung zu bringen, nachdem zuvor die hierfiir mafSgeb-
lichen Bestandteile des Korpers und ihre Bewegungsmoglichkeiten ana-
lysiert wurden. Selbst wenn das Lesen der entsprechenden Texte miih-
sam ist und die Zusammenstellungen der Ubungen trivial erscheinen,
sofern es sich um reine Klassifikationen handelt, deren Neuigkeitswert
vergleichsweise gering ist, wire es jedoch verkurzt, wirde man den da-
mit verbundenen Anspruch unterschitzen. SchliefSlich dienen alle be-
grifflichen Zergliederungen und Zusammensetzungen allein dem uberge-
ordneten Zweck, den Korper als »Werkzeug der Seele«*7* zu verbessern,
indem verschiedenartige Bewegungsqualitaten in eine moglichst eindeu-
tige und messbare Ordnung uberfihrt werden. Die wichtigste Anfor-
derung an das hierfir entwickelte Ordnungssystem, das gleichermafSen
analysierend wie kombinierend verfahrt, besteht darin, moglichst ein-
fach und tbersichtlich zu sein, so dass alle Elemente und Verbindungen
direkt erfasst werden konnen. Dieser Anspruch wird in den eintonigen
Elementaranalysen von Vieth und Gutsmuths bereits weitgehend ein-
gelost. Dass es sich hierbei der Sache nach um »die Sprache des Rech-
nens« handelt, die ihren Gegenstand in ein »einziges Netz von Not-
wendigkeiten«*7* iberfiihrt, zeigt sich spatestens dort, wo durch direkte

269 Ebda., S. 99. Ganz dhnlich Gutsmuths, der etwa den »Sprung« als eine kor-
perliche Bewegung hinsichtlich moglicher Richtungen (Weite, Tiefe, Weite
und Tiefe) und Hilfsmittel (auf dem Balken, mit dem Stab) klassifiziert. Vgl.
Gutsmuths 1804, S. 203-257. Zum »Sprung in die Hohe« stellt der Autor
seinen Ausfihrungen voran: »Es sind vorziiglich die Muskeln der FufSe, Wa-
den und Schenkel, die den Sprung jeder Art bewirken. Alles, was fihig ist,
diese Teile ohne weitere Kunst zu iiben, ist Elementariibung.« Ebda., S. 203.

270 Gutsmuths spricht in diesem Zusammenhang sowohl von Leibesiibungen «
als auch von »gymnastischen Ubungen«. Vgl. dazu ebda., S. 258-267.

271 Villaume 1969, S. 37. Siehe dazu auch weiter oben Anm. 182.

272 Foucault 1974, S. 97. Folgt man dem Autor, so verdanderte sich das Den-
ken etwa am Anfang des 17. Jahrhunderts, sofern nicht mehr Ahnlichkei-
ten miteinander verglichen wurden, sondern » Termini der Identitdt und des

345

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Messungen schlieSlich auch ganze Zahlen und Dezimalbriiche in das
Ordnungssystem einfliefSen.

Gemessen wurde vor allem dort, wo individuelle Leistungen prizise
erfasst werden sollten. Anders als bei der » Gymnastik der Alten«*73 oder
den ritterlichen Exerzitien, die noch ganz ohne Messungen auskamen,
eigneten sich die kiinstlichen Ubungen der Philanthropen in besonderer
Weise, um neuartige Methoden der Leistungserfassung anzuwenden. Am
fortschrittlichsten in dieser Hinsicht war Gutsmuths, der die Einzelleis-
tungen seiner Schiiler in tibersichtlichen Tabellen penibel dokumentier-
te. Aufgelistet wurden nicht nur die Namen der Schiiler, sondern auch
die Anzahl der Umliufe in einem durch zwei Biume begrenzen »Stadi-
on«, die dabei zuriickgelegten Strecken, die Dauer der einzelnen Liufe
sowie die dabei erzielten Durchschnittsgeschwindigkeiten, angegeben im
Verhiltnis Fufs zu Sekunde.>”# Die Laufleistungen jedes einzelnen Zog-
lings liefSen sich auf diese Weise bis zu zwei Nachkommastellen errech-
nen, so dass ein rascher und genauer Uberblick iiber alle Leistungsstin-
de gegeben war. Auch wenn die Laufleistungen der Schiiler noch nicht
direkt miteinander ins Verhaltnis gesetzt wurden, da in erster Linie das
individuelle Vermogen erfasst werden sollte, gewann der Erzieher den-
noch einen schnellen Uberblick iiber den Leistungsstand seiner Zoglinge.
Gutsmuths selbst auflerst sich in diesem Sinne, wenn er die Leistungen
bei den »Schnepfenthaler Umlaufen« mit den Laufleitungen »bei dem
olympischen Dolichon« vergleicht, um herauszufinden, ob es beim anti-
ken Wettbewerb eher »auf Dauer« oder »mehr auf Geschwindigkeit«>7s
ankam. Angesichts der Leistungen seiner Zoglinge kommt er zu dem
Schluss, dass beim antiken Langstreckenlauf — die hierbei zuriickzulegen-
den zwanzig Stadien entsprachen nach heutigen Angaben ungefihr 3,8
Kilometer — die Schnelligkeit bereits entscheidend war, da »unsere Ju-
gend bei stufenweiser Ubung iiberall sehr leicht dasselbe leisten kann«*7°,
Auch wenn es nicht darum ging, Bestleistungen zu ermitteln, zeigt die-
ses Beispiel bereits, dass die mit Uhr, Maf§ und Waage gemessenen und
genauestens protokollierten Einzelleistungen nicht nur zur Motivierung
der Zoglinge, sondern auch als VergleichsmafSstab zur Bestimmung von

Unterschieds, des MafSes und der Ordnung« an Bedeutung gewannen. Vgl.
ebda., S. 85.

273 Siehe zu dieser Bezeichnung weiter oben Anm. 192.

274 Vgl. Gutsmuths 1804, S. 198-199.

275 Vgl. ebda., S. 199.

276 Ebda. Da der Sieger der antiken Laufwettbewerbe als Erster ins Ziel kom-
men musste, ist der Verweis auf die Schnelligkeit eigentlich tiberflissig. Guts-
muths ist jedoch daran gelegen, die nicht durch Messungen und Berechnun-
gen ermittelten Leistungen der Griechen mit den Leistungen seiner Zoglinge
ins Verhiltnis zu setzen, um die kiinstlichen Ubungen der philanthropischen
Gymnastik mit der Tradition der antiken Spiele verbinden zu konnen.

346

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERMOBILISIERUNG

Rangfolgen und Abstinden verwendet werden konnten, die letztlich fiir
den Wettkampfsport entscheidend wurden.

Die im Philanthropismus eingefiithrte exakte Erfassung und Dokumen-
tation individueller Leistungsmafse kann als wichtige Station auf dem
Weg zur sportlichen Leistungskonkurrenz angesehen werden. Allerdings
waren in diesem Zusammenhang nicht allein technische Hilfsmittel be-
deutsam, wie die Verwendung von Uhr, Maf$s und Waage, sondern weg-
weisend war die gesamte Elementarmethode des Zergliederns, Messens
und Ordnens. Je genauer namlich die jeweils gemessenen und errech-
neten Leistungswerte bestimmt wurden, desto aussagekraftiger erschie-
nen auch ihre schematischen Auflistungen. Ausfiihrliche Tabellen und
Tableaus galten schon bald als getreues Abbild individuellen Kénnens,
das immer weniger in seiner jeweiligen Auspragung in Augenschein ge-
nommen wurde. Die exakte Messung sowie Darstellung verobjektivierte
schliefSlich auch die Aufmerksamkeit und verfestigte den Eindruck, die
aufgelisteten Zahlen spriachen fur sich und gentigten sich selbst. Nicht
die Art der Ausfithrung einer Bewegung, ihre Ahnlichkeit mit anderen
Bewegungen oder die besonderen Umstinde ihrer Hervorbringung, son-
dern ihre numerische Festlegung bestimmte in zunehmendem MafSe auch
ihre Bedeutung.?”” Der auf diese Weise festgestellte Sinnzusammenhang
bildete zugleich die Voraussetzung dafiir, dass die exakt erfassten Leis-
tungen der Zoglinge ohne weitere Ubersetzung miteinander verglichen
werden konnten, da zwischen dem »Tableau der Zeichen« und dem
»Bild der Dinge«*7® kein grundsatzlicher Unterschied mehr gesehen wur-
de. Alles was gemessen und berechnet werden konnte, liefs sich direkt
aufeinander beziehen, ohne auf ein Unbestimmtes—Drittes angewiesen zu
sein. Auf diese Weise konnten auch unterschiedliche Elemente miteinan-
der verglichen und in eine genaue Rangfolge gebracht werden.

(c) Mit der dritten Regel des rational-analytischen Denkens setzt Des-
cartes voraus, dass die »Dinge« erst in »Ordnung zu bringen« seien,
»die naturlicherweise nicht aufeinander folgen«*7?. Um also eine wissen-
schaftlich begriindete Ordnung moglich zu machen wird unterstellt, dass
die untersuchten Gegenstiande selber in eine kontinuierliche Ordnung

277 Foucault beschreibt den selbstbeziiglichen Reprisentationszusammenhang
quantifizierender Ordnungssysteme folgendermafSen: »Es gibt keinen den
Zeichen dufSerlichen oder voraufgehenden Sinn, keine implizite Prisenz ei-
nes vorher existierenden Diskurses, den man wiederherstellen miisste, um
die autochthone Bedeutung der Dinge an den Tag zu bringen. Aber es gibt
ebenso wenig einen konstituierenden Akt der Bedeutung oder der Genese
innerhalb des Bewusstseins. Zwischen dem Zeichen und seinem Inhalt gibt
es kein vermittelndes Element, keine Undurchsichtigkeit.« Foucault 1974,
S. 101.

278 Vgl. ebda. (im Original teilweise hervorgeheben).

279 Siehe dazu weiter oben Anm. 232.

347

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

gebracht werden miissen, die »natirlicherweise« nicht bereits gegeben
sei. Das einzuhaltende rationale Ordnungsprinzip solle daher moglichst
»mit den einfachsten und am leichtesten zu durchschauenden Dingen zu
beginnen, um so nach und nach, gleichsam tiber Stufen, bis zur Erkennt-
nis der zusammengesetztesten aufzusteigen«**. Das hier vorgeschlagene
Verfahren, Schritt fiir Schritt vorzugehen, um die vermeintlich leichter
zu durchschauenden Gegenstandsmomente zusammenfiihren und in ih-
rem liickenlosen Zusammenhang erkennen zu kénnen, geht also davon
aus, dass die zu erkennenden Gegenstinde selber bruchlos stimmig und
folglich logisch widerspruchsfrei bestimmbar seien.

Im Rahmen der philanthropischen Gymnastik wurde diese cartesia-
nische Regel vor allem praktisch befolgt. Das kiinstlich hervorzubrin-
gende Ordnungsgefuige fand seinen tbergreifenden Ausdruck schlief3-
lich in den subtilen Ausgestaltungen zeitlicher Routinen und raumlicher
Anordnungen. Es wurde bereits an verschiedenen Stellen darauf hinge-
wiesen, dass die philanthropischen » Musteranstalten der Erziehung« als
Orte der Disziplin und Kontrolle aufzufassen sind, in denen jedem Zog-
ling sein Platz und seine Funktion zugewiesen wurde. Dartiber hinaus
sollte aufgrund vollstandig geregelter Tagesablaufe keine Zeit ungenutzt
bleiben.*** Gutsmuths selbst gibt in der ersten Ausgabe seiner Gymnas-
tik eine tigliche »Ubersicht der Zeitabteilung« als Beleg fiir die stren-
ge Zeitokonomie. Gemifs dieser nach Lebensjahren gestaffelten Aufstel-
lung verbleiben beispielsweise fur einen siebenjihrigen Schiiler von den
insgesamt funfzehn Wachstunden pro Tag immerhin zehn Stunden fiir
»korperliche Bildung«, eine Stunde fiir »wissenschaftliche Bildung« und
vier Stunden fiir »Ruhe, Essen etc.«*** Funfzehnjihrige Zoglinge, die mit
zwei Stunden weniger Schlaf auskommen sollen, verwenden demnach
neun Stunden fiir Studienzwecke und »nur noch« vier Stunden jeden Tag
fiir praktische Betitigungen und korperliche Ubungen.>*> Auch wenn es
sich hierbei um eine idealtypische Tageseinteilung handelt, zeigt dieses
Beispiel deutlich, wie durch eine vollstindige Ausschopfung zeitlicher
Ressourcen die Krifte der Zoglinge bestmoglich genutzt und gesteigert
werden sollten. Es galt, aus jeder Stunde einen Vorteil zu ziehen — ganz
im Gegensatz tibrigens zu der laut Rousseau »wichtigsten und niitzlichs-
ten Regel jeder Erziehung«, wonach Zeitverlust zuletzt doch Zeitgewinn
bedeute.**+ Die philanthropische Zeitokonomie orientierte sich im Un-

280 Ebda.

281 Zur laborahnlichen Anordnung der philanthropischen Anstalten als »abge-
schlossene, heile Welt, die der Erzieher so arrangiert, dass sie dem Zogling
als natiirliche erscheint«, vgl. Glantschnig 1987, S. 122.

282 Gutsmuths 1893, S. 248.

283 Ebda. Zu den praktischen Betitigungen zdhlen beispielsweise auch hand-
werkliche Tiatigkeiten. Vgl. ebda., S. 251-255.

284 Vgl. Rousseau 1993, S. 72.

348

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERMOBILISIERUNG

terschied hierzu bereits am kapitalistischen Modell der Arbeitsteilung
sowie der Knappheit produzierter Giiter, die im Sinne der biirgerlichen
Arbeitsauffassung nur durch individuelle Leistungen erreichbar waren.
Vor dem Hintergrund wachsender Konkurrenz erschien es daher sogar
konsequent, auch die Leistungen der Schiiler als niitzliche Produktiv-
kraft anzusehen und so exakt wie moglich aufeinander abzustimmen,
indem das Verhiltnis von Arbeit und Zeitaufwand von Anfang an in die
Kalkulation laufender Aufwendungen und Ertrage einbezogen wurde.>*s

Ahnlich wie die zeitlichen Abldufe im Kontext der »Musterschulen «
rational kalkuliert wurden, um den spateren Erwerbsinteressen und Leis-
tungserwartungen innerhalb der sich zusehends entwickelnden Okono-
mie frithzeitig gerecht zu werden, diente auch die Verteilung der Zoglinge
im schulischen Raum der Steigerung ihrer Brauchbarkeit und Vollkom-
menheit. Zu den »Methoden der analytischen Machtverteilung«*3¢ ge-
horte es, jeden Schiler moglichst einzeln sichtbar zu machen und da-
mit standig vergleichbar zu halten. So beklagt Ernst Christian Trapp in
seinem Versuch einer Piddagogik noch im Jahr 1780, der Erzieher mus-
se sich bestindig mit der Frage auseinandersetzen, wie er mit »einem
Haufen Kinder, deren Anlagen, Fahigkeiten, Fertigkeiten, Neigungen,
Bestimmungen verschieden sind«, umgehen konne, wenn sie »in einer
und derselben Stunde von dir erzogen werden sollen?«**” Zur Ordnung
des »Haufens« und zur besseren Ubersicht waren daher schon in Des-
sau Sitzordnungen in den Klassen vorgesehen, die zwar nach Meriten-,
Standes- und Reichtumstagen variierten, jedoch an eben diesen Tagen
eine genaue Positionierung jedes Zoglings an einem bestimmten Platz
vorsahen.>®® Die raumliche Verteilung war zugleich eine Voraussetzung

285 Foucault sieht in der Abstimmung verschiedener Zeitabliufe des Elemen-
tarunterrichts eines der wirksamsten Mittel im »Lernapparat« Schule: »Die
Zeit der einen muss sich so an die Zeit der anderen fligen, dass aus allen
ein Hochstmaf$ an Kriften herausgezogen und zu einem optimalen Resul-
tat kombiniert werden kann. (...) Es gibt keinen einzigen Augenblick des Le-
bens, aus dem nicht Krifte herauszuholen sind, sofern man ihn zu differen-
zieren und mit anderen zu kombinieren weif3.« Foucault 1994, S. 213-214.
Auch wenn Foucault sich in diesem Zusammenhang nicht direkt auf den
Philanthropismus bezieht, lesen sich die Ausfithrungen zur »Herstellung ge-
lehriger Korper« sowie zu den »Mitteln der guten Abrichtung« wie ein lu-
zider Kommentar zu den philanthropischen Musterschulen. Vgl. ebda., S.
173—-292. Ausdriicklich, wenngleich nur kursorisch, duflert sich der Autor
zur »deutschen >philanthropischen< Bewegung« in Foucault 1977, S. 41—42.

286 Foucault 1994, S. 256.

287 Trapp 1780, S. 15.

288 Vgl. dazu Basedow 1965, S. 215. In Schnepfenthal war es iiblich, die Zoglin-
ge durch bestindige Beaufsichtigungen vor »korperlichen und sittlichen Ge-
fahrdungen« zu schiitzen und wohlgefillige Verhaltensweisen zu belohnen.

349

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

dafiir, jeden Schiiler im Unterricht und bei Uberpriifungen als analysier-
baren »Fall«** zu behandeln, da die individuellen Leistungen nunmehr
fortlaufend und prazise zugeordnet werden konnten und nicht mehr im
Durcheinander der ungeordneten Menge untergingen.

Auch die Planung und Einrichtung der Ubungsplitze orientierte sich
am »Prinzip der elementaren Lokalisierung oder der Parzellierung«>>°.
Unter der Uberschrift » Einrichtung eines jetzigen Gymnasiums «** emp-
fiehlt Gutsmuths die Anlage eines freien Platzes, »er liege nun einge-
schlossen im Schulbezirk als Hof oder als Garten, oder, was ich aus
Griinden vorziehe, dem Publikum offen zum Sehen, doch eingeschlossen
in ein Gehege«*2. Einsehbar von aufSen, jedoch deutlich unterschieden
von anderen Orten — in dieser baulichen Anordnung erhielt die behiite-
te »Disziplinar—-Monotonie«*? ihre ideale raumliche Gestalt. Durch die
priifenden Blicke von auflen wurden die Ubenden bei ihrem Bestreben
angereizt, ohne jedoch gestort zu werden, da sie in ihrem »Gehege« von
der Welt der Zuschauer abgetrennt blieben.

Nachdem Gutsmuths iiber weitere Einzelheiten des Ubungsplatzes
Auskunft gibt — wie die Beschaffenheit des Bodens, die Anlage einer
Laufbahn, die Bepflanzung mit Biumen, die Beriicksichtigung eines Was-
serbehilters etc. —, kommt er auf die raumliche Anordnung der Ubungen
sowie die daraus resultierende Verteilung der Ubenden zu sprechen. In
Ubereinstimmung mit der elementaranalytischen Vorgehensweise stellt
er fest: »Jede Gattung der Ubungen kann ihren eigenen bestimmten Platz
erhalten«*+, Wihrend beim freien Spiel noch keine strenge Einteilung
des Spielraums erforderlich schien, da die Bewegungen der Spieler noch
nicht funktional eingeschriankt waren®s, galt dies fur die gymnastischen

Zu diesem Zweck wurden tigliche Protokolle angefertigt und der sams-
tiglichen Priifung durch den Schulsenat vorgelegt. Dariiber hinaus fanden
alle vierzehn Tage Examina statt, die ebenfalls in die Bewertung jedes ein-
zelnen Schiilers einflossen. Zum Meritensystem als Ausdruck einer perma-
nenten Leistungskonkurrenz in sachlicher wie sittlicher Hinsicht siehe wei-
ter oben Anm. 214.

289 Zur Priifung als Form der Machtausiibung, die »mit Hilfe ihrer Dokumen-
tationstechniken aus jedem Individuum einen >Fall<« macht, vgl. Foucault
1994, S. 246.

290 Ebda., S. 183 (im Original teilweise hervorgehoben).

291 Gutsmuths 1804, S. 166.

292 Ebda., S. 169.

293 Foucault 1994, S. 181.

294 Gutsmuths 1804, S. 172.

295 Gleichwohl werden auch die »freien Spiele« nicht einfach »um ihrer selbst
willen« ausgetibt, sondern sie dienen als »lohnende Pausen« zwischen Pha-
sen geistiger Anstrengung und sind dariiber hinaus »zur Ubung des Kérpers
sehr niitzlich«: » Alle Spiele, die Bewegung geben, sind gut; noch besser die,

350

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERMOBILISIERUNG

Ubungen nicht. Diese werden zunichst nach Haupt- und Nebeniibungen
unterteilt, was den Vorteil biete, »dass man Anfanger und schon Getibte-
re nahe beieinander beschiftigen und die Gesellschaft besser tibersehen
kann«>¢. Nichts sollte der hierarchischen Kontrolle verborgen bleiben;
alles sollte registrierbar sein. Die vorgeschlagene Einteilung bot zudem
den Vorteil, dass die Ubenden innerhalb homogener Gruppen agierten
und sich gegenseitig korrigieren konnten. Auf diese Weise wurden er-
winschte Verhaltensweisen erzeugt, die von den Zoglingen selbst einge-
ibt wurden, ohne von aufSen gelenkt zu sein. Der Gymnastiklehrer am-
tierte somit immer weniger als Repressionsinstanz; er trat stattdessen als
Integrationsmacht buchstablich in den Hintergrund.

Hinsichtlich der Abfolge der Ubungen erscheint Gutsmuths nahe-
zu direkt von dem rationalen Gedanken gleitet, die Dinge »nach und
nach« und »gleichsam iiber Stufen« in eine »Ordnung zu bringen, die
natiirlicherweise nicht aufeinander folgen«*7. Der synthetische Cha-
rakter seines Vorgehens kommt bei der empfohlenen Abfolge einzelner
Ubungselemente deutlich zum Ausdruck. Nachdem einige Ubungen laut
Gutsmuths »gar nicht an eine Stelle gebunden sind, weil sie entweder gar
keine oder keine feststehenden Werkzeuge erfordern«*%, schlagt er vor:

»Es ldsst sich aber auch ein ordentlicher Kursus anlegen, bei welchen
die Ubungen gleichsam wie Perlen an einer Schnur hintereinander auf-
gereiht sind; so dass die Ubenden von Station zu Station in ihren Ar-
beiten fortriicken, so weit die tigliche Zeit der Ubungen ausreicht. «299

Und nur weniger Zeilen spiter gibt der Autor ein anschauliches Beispiel,
welche Ubungselemente in welcher Reihenfolge zu absolvieren sind:

»Gerade dem Eingange ins Gymnasium gegeniiber, an der inneren Baum-
reihe, stehe zuvorderst alles zur Ubung des Gleichgewichts; ein langer,
runder am Boden festliegender Baumstamm, nach ihm eine Reihe Balan-
cierpfahle, dann das Balancierbrett, dann der Balken. In kleiner Entfer-
nung erhebe sich die Stange zum Erklimmen, auf sie folge ein Graben zum
Uberspringen. Jenseits finde die Jugend den Querbalken zur Ubung fiir
die Arme; nach ihm das Schwungseil zum Durchlaufen. Angrenzend wire
der abgemessene Raum zum fortgesetzten Sprunge. Dann folgten die Ver-
richtungen zum Hohensprunge ohne Stab u. s. w. Man sieht von selbst,
wohinaus dies fithre; zu einem vollstdndigen Kursus der Korperiibungen,
den man nach und nach und endlich fliichtig tiglich ganz durchliefe.«3*°

welche zugleich Geduld und Standhaftigkeit lehren:« Vgl. Villaume 1969,
S.74 und S. 81.

296 Gutsmuths 1804, S. 172.

297 Siehe zu dieser dritten cartesianischen Regel weiter oben Anm. 232.

298 Gutsmuths 1804, S. 172.

299 Ebda.

300 Ebda., S. 173 (im Original teilweise hervorgehoben).

351

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Zuriickgreifen konnte Gutsmuths in diesem Zusammenhang auf die zu-
vor erwahnten Elementaranalysen des Korpers und seiner Bewegungs-
méglichkeiten, die nun durch entsprechende Ubungsformen und spezielle
Geritschaften’®' erginzt, in einem eigens angelegten »Kursus« zusam-
mengefasst wurden. Da die Schiiler »von Station zu Station in ihren Ar-
beiten fortriicken« sollten, ging Gutsmuths davon aus, dass die zuvor
vermittels der Elementaranalysen erfassten Teile und Krifte des Korpers
nunmehr bestmoglich ausgebildet werden konnten, indem jedem beson-
deren Vermogen eine hierauf zugeschnittene Ubung zugeordnet wurde.
Die voneinander isolierten Stationen waren nacheinander zu absolvieren
und wurden dadurch in eine kiinstlich hergestellte Abfolge gebracht. Auf
diese Weise, so die Annahme, fiigte sich die Summe der aufeinander bezo-
genen Einzelelemente zu einem rational beherrschbaren Ganzen.

Die Knochen, Muskeln und Sehnen der »bewundernswiirdigen Ma-
schine«3°* wurden durch die Prozedur einer genau kalkulierten Reihe
von Lektionen so in Bewegung gesetzt, dass moglichst alle Anlagen und
Krifte des Korpers »eine seltene allgemeine Brauchbarkeit erlangen«3°.
Dies ist ein deutlicher Hinweis darauf, dass das eigentlich Verbindende
zwischen dem kiinstlich Aufgeteilten die »ernsthafte, anhaltende Arbeit«
war, auf die »der junge Mensch« rechtzeitig vorbereitet werden sollte,
um schon beizeiten »ernsthaft und brauchbar «3°4 zu sein. Der Arbeitsbe-
griff, den die Philanthropen bezeichnenderweise auf ihre eigenen Ubun-
gen anwenden’s, zielte somit nicht allein auf die »Bildung des Korpers«,
sondern es war vielmehr beabsichtigt, auch »den jungen Geist an ei-
nen einformigen, regelmifSigen Gang«3°¢ zu gewohnen. Nicht die einzel-
nen Korperteile, Bewegungselemente und Ubungssequenzen als solche,

301 Abbildungen spezieller Gerite, Hilfsmittel und Anlagen fir das Springen,
Balancieren, Klettern, BogenschiefSen und Eislaufen befinden sich im An-
hang von Gutsmuths 1804, 0.S. Bernett weist darauf hin, dass die anfanglich
noch dem Alltag entnommenen Gerite — wie Seil, Leiter oder Balken —, all-
mihlich durch kiinstliche Gerite ersetzt wurden, die auch fiir die Messung
von Leistungen verwendet werden konnten. »Fiir das Heben wahlt man zu-
nichst den Sandsack, ersetzt ihn aber bald durch das abstrakte Instrument
des >Armhebels«.« Bernett 1971, S. 79.

302 Vgl. Vieth 1970, S. 29.

303 Vgl. dazu Villaume 1969, S. 92.

304 Vgl.ebda., S. 64 und S. 65.

305 Zu Gutsmuths siehe in diesem Zusammenhang weiter oben Anm. 107 so-
wie Anm. 299. Zur »Arbeit in Riicksicht auf die Bildung des Korpers« vgl.
Villaume 1969, S. 68-69. Zur »Notwendigkeit der Bewegung in Absicht auf
eine regelmifige Vollbringung aller zum Leben und zur Gesundheit notwen-
digen Verrichtungen« vgl. Vieth 1970, S. 13.

306 Villaume 1969, S. 64 und S. 65. Der Autor beschreibt hier sogar, fiir welche
Knaben welche Formen der Gymnastik und Arbeit er vorsieht.

352

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERMOBILISIERUNG

sondern erst ihre kiinstliche Zusammenfiigung zu einem genau kalku-
lierbaren und reibungslos funktionierenden Ganzen kennzeichnete die
Strategie der philanthropischen Gymnastik insgesamt.

Hinsichtlich ihrer gesellschaftlichen Bedeutung liefSen sich die »kiinst-
lichen Ubungen « nahezu umstandslos auf das dynamische Model der ge-
sellschaftlichen Arbeitsteilung und Produktivititssteigerung tibertragen.
So ging etwa die Rede vom menschlichen Kérper als »bewundernswiir-
dige Maschine« wie selbstverstindlich davon aus, dass je vollkomme-
ner die Disziplinierung des Korpers gelang, desto produktiver und be-
herrschbarer wurde er zugleich.

»Die Disziplin steigert die Krafte des Korpers (um die 6konomische Niitz-
lichkeit zur erhohen) und schwicht diese selben Krifte (um sie politisch
fiigsam zu machen). Mit einem Wort: sie spaltet die Macht des Korpers; sie
macht daraus einerseits eine >Fihigkeit, eine sTauglichkeit, die sie zu stei-
gern sucht; und andererseits polt sie die Energie, die Michtigkeit, die dar-
aus resultieren konnte, zu einem Verhaltnis strikter Unterwerfung um. «3°7

Es ware allerdings verharmlosend, wiirde man diese Einschitzung Fou-
caults auf einzelne soziale Michte reduzieren, die die 6konomische
Brauchbarkeit und politische Fugsamkeit allein fur die Verfolgung be-
sonderer Zwecke einzusetzen versuchten. Vielmehr ist die »Fabrikation
des Disziplinarindividuums«3°* auf die Dialektik der Aufklirung selber
zurtckzufithren, die gleichermafSen »die Freiheiten entdeckt« und »die
Disziplinen erfunden«3 hat. Im Ubergang vom geregelten Merkantilis-
mus zur entfesselten Marktwirtschaft galten die hier exemplarisch auf-
gezeigten Rationalititsformen als fortschrittliches Maf§ der Vernunft.
Dabher ist es kein Zufall, dass die kiinstlichen Ubungen der philanthro-
pischen Gymnastik den Regeln des rational-analytischen Denkens ent-
sprechend angelegt waren, wonach der menschliche Korper zunichst
zergliedert und anschliefSend wieder zusammengesetzt werden musste,
um seine allgemeine Produktivkraft steigern zu konnen. Allerdings wa-
ren die dadurch erzielten Freiheitsgewinne der Zoglinge nur fiir den Preis
strikter Selbstregulierungen zu haben.

(d) Die letzte cartesianische Regel, wonach »so vollstindige Aufzih-
lungen und so allgemeine Ubersichten« aufzustellen seien, damit nichts
»vergessen«3'° werde, folgt dem Anspruch, dass gedanklich Geordne-
te in eine geschlossene Systematik zu uiberfiihren. Insbesondere die Zu-
sammenstellungen zur kiinstlichen Kérperschulung von Villaume, Guts-
muths und Vieth aus dem letzten Drittel des 18. Jahrhunderts verfolgen
ersichtlich — trotz offensichtlicher Beschrankungen ihrer Vorgehensweise

307 Foucault 1994, S. 177.

308 Ebda., S. 397.

309 Vgl. ebda., S. 285.

310 Siehe dazu weiter oben Anm. 233.

353

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

— das ubergeordnete Ziel, alle geordneten Einzelelemente moglichst li-
ckenlos in den allgemeinen Prozess der individuellen wie auch der gesell-
schaftlichen Aufklarung einzufiigen.>’* Dies konnte nur gelingen, indem
der menschliche Korper nicht nur in seiner konkreten Stofflichkeit, son-
dern ebenso allgemein, im Sinne seiner abstrakten Naturgesetzlichkeit,
gefasst wurde. Villaume spricht dies deutlich aus, wenn er fordert, man
miisse »sich befleifSigen, die Absichten der Natur und ihren Gang zu ken-
nen«32, Allerdings vergisst er nicht darauf hinzuweisen, dass auch die Na-
tur »ihre Irrungen<«« haben konnte, weshalb er empfiehlt, sich wenigstens
in Acht zu nehmen, »wenn ihr die Natur verbessern wollt«3'3, Da »die
Werke der Natur vor der Zeit der Vollendung missgestaltet sind«34, be-
stehe die vornehmste Aufgabe der philanthropischen Erziehung darin, ihre
Fehler zu korrigieren beziehungsweise an ihrer Verbesserung zu arbeiten.

Angesichts der »physikalischen Behandlung«3*s aller natiirlichen An-
lagen der Zoglinge wihnte man sich auf dem richtigen Weg. Mochten
die in diesem Zusammenhang zur Anwendung gebrachten allgemeinen
Gesetze der Natur unabinderlich sein, so galt dies fur die natiirlichen
Gegenstinde und stofflichen Korper ausdriicklich nicht, die zu veran-
dern beziehungsweise zu verbessern man sich anschickte. Eugen Konig
spricht in diesem Zusammenhang von der »anpassenden Verianderung
des Korpers«, die er folgendermaflen charakterisiert:

» Anpassung und Bildung schliefSen sich deshalb nicht aus, weil sie auf
unterschiedliche Ebenen des Naturbegriffs zielen. Indem der Mensch die
naturliche Empirie des Korpers rational-methodisch verandert, passt er
sich zugleich seiner ewigen Naturgesetzlichkeit< an.«3¢

Erst vor diesem Hintergrund erschliefSt sich die Rede vom »Geist« als »ei-
gentliche(s) Ich«3'7 beziehungsweise vom »Korper« als »universales Werk-
zeug, wodurch einzig und allein die Krifte der Seele entwickelt werden «3'8,

311 So versteht das biirgerliche Denken Ende des 18. Jahrhunderts » Aufkla-
rung« laut Ulrich Herrmann in dreifacher Hinsicht: »1. Als einen indi-
viduellen Prozess der (Selbst—) Aufklirung des Subjekts; 2. als einen ge-
sellschaftlichen, das heifst vor allem institutionell zu organisierenden und
abzusichernden Prozess der (kollektiven) >Volks—Aufklarung; 3. Als einen
gattungsgeschichtlichen Prozess der sich aufklirenden >Menschheit« als eines
>Subjekts« der Geschichte, deren Verlauf (Prozess) als Fortschritt (Progress)
entworfen wird.« Herrmann 1987, S. 35 (Hervorhebungen im Original).

312 Villaume 1969, S. 33.

313 Ebda., S. 28 und S. 29.

314 Ebda., S. 29.

315 Vgl. zu dieser Begriffsverwendung Gutsmuths 1893, S. 195.

316 Konig 1989, S. 78 und S. 83.

317 Siehe zu dieser Ausdrucksweise von Vieth weiter oben Anm. 2 50.

318 Zu dieser Aussage von Villaume siehe weiter oben Anm. 182.

354

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERMOBILISIERUNG

in ihrer ganzen Bedeutung. Die systematischen Kenntnisse iiber den Kor-
per sowie die praktischen Ubungen und Disziplinierungen dienten insge-
samt einem doppelten Zweck: Um den vermeintlich edlen — weil unver-
riickbaren — Teil des Menschen stirken zu konnen, galt es die Korper
durch die Anwendung der Naturgesetze zu verdndern beziehungsweise
zu verbessern. Das »rationale« beziehungsweise »eigentliche Ich« konn-
te sich auf diese Weise mit dem »Uneigentlichen« verbiinden, ohne seine
beherrschende Stellung einzubiifSen; es konnte sich seiner eigenen Natur
bemachtigen, indem der Korper fiir die Seele brauchbar gemacht wur-
de. Diese »Koppelung von Bemichtigen und Nachgeben, von Beherr-
schen und Sich-Unterwerfen«3%, die zugleich das neuzeitliche Verhiltnis
von Mensch und Natur zum Ausdruck bringt, wonach das Unterworfe-
ne nicht einfach negiert, sondern im Dienste der Herrschaft produktiv
gemacht wird, wird von Villaume geradezu paradigmatisch offengelegt:

»Wenn der Korper stark und fest ist, so dass er die Krifte hat, die Befeh-
le der Seele zu vollziehen; wenn er Festigkeit und Gesundheit genug be-
sitzt, um nicht durch Schwachheit und Leiden die Seele zu storen; wenn
er hinlédnglich abgehirtet ist, um nicht durch jeden widrigen Eindruck
zu leiden und die Wirkungen der Seele zu verwirren; so wird er ein taug-
liches und folgsames Werkzeug der Seele sein. «3°

Der Korper braucht die Seele, da er ohne ihre Leitung roh und unvoll-
kommen bliebe. Ebenso jedoch benétigt die Seele beziehungsweise der
Geist den Korper, denn »er ist die exekutive Gewalt des Menschen«3*'.
Die Figur des Herren sowie des Knechts fallen hier schon nicht mehr aus-
einander, wie insbesondere Gutsmuths klar erkennt, wenn er dem Kor-
per eine wechselnde Rolle zuschreibt und hierzu ausfiihrt:

»(D)er Korper ist ja nicht immer blof§ Diener. Ist er denn nicht zuerst
eine lange Zeit sogar Herr, Lehrer, damit der Geist befehlen lerne? Er
spielt also wenigstens nicht immer eine subalterne Rolle. Er ist nur Die-
ner, insofern er auf Geheif§ des Geistes die Bewegungen verrichtet, die
dieser ihm auftrigt; aber Lehrer, insofern er die Eindriicke aufnimmt
und vor die Anschauung des Geistes bringt. Beide verhalten sich wech-
selnd, bald leidend, bald titig im gegenseitigen Verhiltnisse. Der Zweck
des physischen Menschen ist mithin kein anderer, als: er soll Lehrer und
Diener des Geistes sein.«3**

»Subjekt« ist der korperlich disziplinierte und rational aufgeklarte Biir-
ger demnach nur als subiectum, als im Wortsinn Unterworfener, entwe-
der einem anderen oder auch sich selbst gegeniiber. Nahezu vollkommen
agiert er schliefSlich als Herr und Knecht in einer Person, das heifst als

319 Konig 1989, S. 83.

320 Villaume 1969, S. 123.
321 Gutsmuths 1804, S. 26.
322 Ebda., S. 26-27.

355

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Beherrscher und Beherrschter zugleich. Die Philanthropen machen sich
diese Doppelfunktion zunutze, indem sie ihre Zoglinge moglichst nicht
mehr von aufsen — durch die Lehrer sowie andere Menschenfreunde —
reglementieren, sondern stattdessen die Selbstbildungskrifte der Heran-
wachsenden gezielt in Gebrauch nehmen. Exemplarisch hierfur steht das
von Basedow eingefithrte und von Gutsmuths freimiitig kommentierte
»Kommandierspiel «323. Dieses Spiel, bei dem die Zoglinge »bald durch
Fragen, bald durch Befehle in Tatigkeit« versetzt werden und das be-
sonders geeignet sei, »schnelle Folgsamkeit leisten zu lernen«3*4; erfiillt
vor allem dann seinen Zweck, wenn es den Kindern gelingt, wihrend
der Ausiibung »ohne Leitung eines anderen« tiber sich selbst zu gebie-
ten: »Belehrung, Munterkeit, Lachen, Scherz, Bewegung sind hier ganz
in der Gewalt des Befehlenden, und das Spiel ist unerschopflich, wenn
er es selbst ist.«3*5 Spatestens hier zeigt die nur scheinbar nebensachliche
»Arbeit im Gewande jugendlicher Freude« ihre ernste Seite.

Der sich selbst kommandierende Zogling nimmt spielerisch schon die
Rolle vorweg, die er spitestens als Biirger ausfiillen muss — zumal die
Steigerung der Produktivkrifte bewirkt, dass die Erhaltung des Selbst
zunehmend fester an die Selbstherrschaft gebunden wird. Wahrend der
fruhe Hegel noch davon ausging, dass der unfreie Knecht die allgemei-
nen Interessen der Gattung vertritt und sich in seinen hergestellten For-
men und Produkten schlieflich selbst gewinnt3*¢, schreibt das Bild des
sich selbst gebietenden Zoglings das Motiv des sich verstetigenden Op-
fers fort. Sind Herr und Knecht erst in einer Person vereint, dann besteht
nur wenig Aussicht, dass sich der »Eigenwille« regt und aufbegehrt. Na-
her liegt hingegen, dass Begierde und Genuss an Bedeutung gewinnen,
wodurch die knechtische Unterdriickung bestenfalls abgemildert wird,
ohne jedoch den grundsitzlichen Konflikt zwischen Herr und Knecht
aufzuheben. Der Stachel, den Hegel mit seinem Arbeitsbegriff in die Welt
gesetzt hat, wird durch die philanthropische Aufklarungspiadagogik nur
noch tiefer ins Fleisch gebohrt. Die gegen sich selbst gerichtete Herr-
schaft kann ihre totalitiren Ziige kaum mehr verbergen.

323 Vgl. dazu Basedow 17835, S. 104-110 sowie Gutsmuths 1796, S. 326-328.
Bei diesem Spiel ging es darum, nach Aufforderung Dinge zu erraten oder
Begriffe zu benennen, die entweder gezeigt oder pantomimisch dargestellt
wurden. Vor allem der fremdsprachliche Unterricht bot hierfiir einen geeig-
neten Rahmen.

324 Vgl. Gutsmuths 1796, S. 327.

325 Ebda., S. 328.

326 Siehe dagegen zur resignativen »Unterwerfung der Selbstsucht des Knech-
tes« in Hegels Enzyklopddie Anm. 71 beziehungsweise zur Auflosung des
»Eigen- oder Einzelwillens des Knechts« in Hegels Geisteslebre Anm. 73
weiter oben.

356

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

13. Nationalerziechung

Solange der Knecht »innerhalb der Knechtschaft stehen bleibt«3*7 und
seinen Willen durch das Abarbeiten seiner Natiirlichkeit bezwingt, in-
dem er seine Einzel- und Eigenheit in den Dienst der Allgemeinheit stellt,
erweist er sich als ebenso produktiv wie niitzlich. Mag der Herr beim
spaten Hegel als »Spezialist fiirs Allgemeine« die tibergeordneten Inte-
ressen des Gemeinwesens reprisentieren, so sorgt er als »Denkbeam-
ter« fur die Beaufsichtigung der allgemeinen Bedarfe.3*® Der Gebildete
tritt dabei als Vermittlungsfigur in Erscheinung, der tiber die arbeits-
teilig hergestellten Guter und Werke verfugt, indem er sie zum »Woh-
le des Landes«3* verwaltet. Der Knecht soll seinen Eigenwillen an den
von ihm produzierten Dingen aufrichten konnen, wihrend der Herr die
von ihm in Anspruch genommene Verfiigungsgewalt im Sinne »des Gan-
zen« austibt. Wahrend also der Knecht fur die Herstellung des Allgemei-
nen zustandig ist, kimmert sich der Herr um dessen Organisation und
Verwaltung.

Am Beispiel der philanthropischen Gymnastik wurde deutlich, dass
Arbeit und Verwaltung — oder mit anderen Worten: Willensakt und Kon-
trolle — nicht auf unterschiedliche Personen aufgeteilt werden miissen,
sondern im Sinne einer padagogisch angeleiteten Selbstermachtigung
auch individuell entwickelt werden konnen. Allerdings riickte schon
bald die Frage in den Vordergrund, welche ibergeordneten Interessen
durch die Stirkung individueller Krifte iberhaupt befordert werden
sollten. Bereits 1802, also noch vor der Niederlage PreufSens, pladierte
Hegel in einer zu Lebzeiten unveroffentlichten Schrift iiber die Verfas-
sung Deutschlands fiir eine zentrale Staatsgewalt, um individuelle Frei-
heit iiberhaupt erreichen zu konnen.33° Nach dem Sieg Frankreichs im
Jahr 1806 sah er — dhnlich wie auch andere Reichspatrioten, deren Be-
mithungen fiir eine Einigung und Reform des Deutschen Reichs an der
Machtpolitik Preu8ens und Osterreichs gescheitert waren —, in Napo-
leon den Friedensstifter Deutschlands sowie den Erneuerer Europas.
Der franzosische Kaiser galt vielen als Personifikation des zukiinftigen

327 Vgl. Hegel 1999, S. 116.

328 In der Enzyklopddie hat laut Hegel »der denkende Stand (...) die allgemei-
nen Interessen zu seinem Geschifte«. Hegel 1992, S. 500 (§ 528).

329 So in Hegels Betrachtungen zur Philosophie der Geschichte, die darin gip-
feln, dass zur Zeit der Aufklarung und Revolution »die Franzosen sogleich
vom Theoretischen zum Praktischen iibergegangen« seien, wogegen in
Deutschland seit der Reformation »die Aufklarung auf Seiten der Theolo-
gie« gewesen sei, so dass diesseits des Rheins das »Prinzip des Denkens«
und »der Versohnung« sich schon sehr viel frither abzeichnete. Hegel 1837,

S. 439.
330 Vgl. dazu Hegel 1998, S. 159—202.

357

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Weltbiirgers, der die Errungenschaften der Revolution verbreitete und
die kantische Idee des »Weltbiirgerstaats« greifbar erscheinen liefs. Je-
doch wuchs schon bald die Skepsis gegeniiber Napoleons Politik. Nach
Einfithrung des Erbkaisertums in Frankreich im Jahr 1804, das der ehe-
malige Erste Konsul noch durch eine Volksabstimmung legitimieren liefs,
wurde die konservative Wende in der Politik Napoleons immer deutli-
cher. Der aus bescheidenen Verhiltnissen stammende »Korse« suchte
den Anschluss an den europdischen Adel, so dass die Hochzeit mit der
Tochter des osterreichischen Kaisers im Jahr 1809 aus seiner Sicht nur
konsequent erschien. Hielt man zunéchst, vor allem in bildungsbuirger-
lichen Kreisen, die Einfithrung des Code Napoléon in den linksrheini-
schen deutschen Gebieten sowie spater auch in den nordwestdeutschen
Verbiinden fiir geeignet, ein innenpolitisch geeintes Europa unter fran-
zosischer Vorherrschaft zu errichten, so erstarkte bereits in den ersten
Jahren nach dem Zusammenbruch des Deutschen Reiches der Wunsch
nach einem moglichst machtvollen deutschen Einheitsstaat. Die durch
den »Herkules der Revolution«33* eingeleiteten Reformen und Moderni-
sierungen, wie etwa die Schaffung von Zugingen zu politischen Amtern
oder die gesetzliche garantierten Eigentumsrechte, wurden schlieSlich
in vielen Teilen des alten Reiches von einem wachsenden Nationalismus
uberlagert, der insbesondere in PreufSen zu Feindschaft und Hass gegen
die franzosische Besatzungsmacht fiihrte.

Zwar musste das besiegte Preuflen nicht dem Rheinbund beitreten,
jedoch waren erhebliche Kontributionszahlungen an Frankreich zu ent-
richten, die erst allmdhlich abgemildert wurden. In den ersten Jahren
nach der Niederlage von Jena und Auerstedt bemiihte sich vor allem
der preufSische Staatskanzler Freiherr Karl vom Stein um eine freund-
liche Reformpolitik gegeniiber Napoleon, die nicht zuletzt der Einsicht
geschuldet war, auf diese Weise den Wiederaufbau des zerstorten Lan-
des bewerkstelligen zu konnen. Zur gleichen Zeit entwickelte der preu-
Bische Reformer unter dem Eindruck spanischer Erfolge im antinapole-
onischen Kampf bereits Pline fur einen Volksaufstand gegen Napoleon.
Nachdem diese Plane bekannt geworden waren, wurde Stein entlassen,
enteignet und zum Staatsfeind Frankreichs erklart. Als Exilant agier-
te er von Briinn und Prag aus gegen Napoleon, bis ihn der Zar Alexan-
der I. zum politischen Berater Russlands berief. Die von Stein eingelei-
teten Reformen, wie die Bauernbefreiung, die Stidteordnung oder die
— zu seiner Zeit allerdings noch nicht realisierte — Abschaffung der alten
Kabinettsregierung, die zur Modernisierung Preufsens entscheidend bei-
trugen, wurden in abgeschwichter Form schlieSlich von seinem Amts-
nachfolger, Reichsgraf Karl August von Hardenberg, fortgefithrt. Beide
Politiker sollten sich im Jahr 1813 erneut begegnen, als sie die Erhebung

331 So der Publizist, Historiker und Napoleon-Verehrer Arentin 1809, S. 8.

358

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NATIONALERZIEHUNG

gegen Napoleon vertraglich besiegelten — Hardenberg auf preufSischer,
Stein auf russischer Seite.

Dieses Beispiel verdeutlicht die Zerrissenheit sowie die Zerwiirfnisse,
denen die politisch Handelnden und Betroffenen in jener Zeit ausgesetzt
waren. Auf der einen Seite standen die Verfechter der Aufkliarungsideale,
denen die Gleichheit und Freiheit aller Menschen zur Richtschnur ihres
Denkens und Handelns wurde. Der Begriff der »Menschheit« griinde-
te nach diesem Verstindnis auf dem zum Selbstzweck erhobenen Na-
turrecht der Person, woraus nicht nur die universellen Rechtsansprii-
che jedes Einzelnen, sondern auch die »Grenzen der Wirksamkeit des
Staates«33* abgeleitet wurden. Der gesetzgebende Fiirst war demnach an
die unverduflerlichen Rechte des Menschen ebenso gebunden wie jeder
andere Biirger; ihre Ubersetzung in positive Rechtsvorschriften wurde
dementsprechend zum neuen Staatszweck biirgerlich verfasster Gesell-
schaften erhoben. Auf der anderen Seite standen jene Krifte, denen die
Fremdherrschaft nach dem Zusammenbruch des Deutschen Reichs so-
wie die Ausweitung der Machtbefugnisse des franzosischen Kaisers ein
Dorn im Auge waren. Wihrend sich Napoleon auf die Errungenschaf-
ten und Ideale der Revolution stiitzen konnte, die in der déclaration des
droits de I'lbomme et du citoyen aus dem Jahr 1789 ihren wirkmachti-
gen Ausdruck fanden, sympathisierten seine Gegner zwar mit den poli-
tisch entfesselten Freiheits- und Gleichheitsvorstellungen, jedoch suchten
sie nach eigenen Begriindungen und Ausdrucksformen, die nicht zuvor-
derst der franzosischen »Marianne« — als Symbolfigur der Republik333
— verpflichtet waren.

Vor allem in Preufsen war die Liebe zu Napoleon und der ihn tragen-
den »Gottin der Vernunft« merklich erkaltet, so dass die Kunst nun-
mehr darin bestand, die angestrebte politische Neuordnung des Staates
mit anderen Mitteln durchzusetzen als dies durch die blofSe Anpassung
an fremdherrschaftlich eingefithrte Normen und Gesetze moglich ge-
wesen wire. Der hierfiir zu wihlende Argumentationsgang konnte frei-
lich nur dann erfolgreich sein, wenn er nicht hinter die moralischen
und politischen Anspriiche der Menschenrechte zurtuckfiel und zugleich
die Moglichkeit eroffnete, innerhalb dieses Rahmens nationale Befug-
nisse und Besonderheiten geltend zu machen. Begrifflich schillernde
Konstruktionen wie etwa die »deutsche Freiheit« oder die »allgemeine

332 Hier in Anlehnung an die entsprechend betitelte Schrift von Wilhelm von
Humboldt. Siehe dazu weiter oben Anm. 150.

333 Schon im Jahr 1793 bekundete das revolutionire Frankreich vor aller Welt
seine Fortschrittlichkeit durch ein »Fest der Vernunft«, bei dem in der Ka-
thedrale von Notre Dame eine als Jakobinerin verkleidete Schauspielerin
als personifizierte »Gottin der Vernunft« auftrat. Vgl. dazu Winkler 2013,
S. 360. Zur Tkonographie der franzosischen Republik in der darstellenden
Kunst vgl. Chaudonneret 1996.

359

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Nationalfreiheit«33+ drangen in die 6ffentliche Diskussion, ohne dass
klar wurde, was darunter zu verstehen war beziehungsweise wer damit
adressiert werden sollte. Da das Heilige Romische Reich nicht mehr exis-
tierte, das zudem niemals den Charakter eines einheitlichen Staatswesens
besaf3, erschien auch der mit ihm verbundene deutsche Nationenbegriff
verbraucht. Allerdings machten die frithen Liberalen und Nationalis-
ten aus dieser Not eine Tugend, indem sie anstelle der vernunftgema-
Ben Geltung vorstaatlicher Rechte auf einen angenommenen vorhisto-
rischen Naturzustand verwiesen, in dem Freiheit und Gleichheit bereits
verwirklicht gewesen sein sollten und folglich nicht mehr theoretisch be-
grindet werden mussten.

»Das Prifix >Ur-« markierte sprachlich den vor— und aufSergeschichtli-
chen Charakter dieses Zustandes. Die naturrechtlichen Normen wurden
auch als >Urrechte« der Menschheit bezeichnet, aus denen sich die >Ur-
verhiltnisse« des Individuums zu Sachen und Personen herleiten lieflen;
auch von dem >Urvolk« ist die Rede«335.

Die Bezugnahme auf einen fiktiven Naturzustand bot fiir die Anhanger
dieser Richtung den vermeintlichen Vorteil, dass sie am vorhandenen
gesellschaftlichen Zustand Kritik iiben konnten, indem die MafSstiabe
hierfiir »weltimmanent und allgemeinverbindlich aus einem Zeitpunkt
abgeleitet wurden, der als Ausgangspunkt der Menschheitsentwicklung
galt«33¢. »Vermeintlich« deshalb, weil der Schritt vom politischen Nar-
rativ des Frithliberalismus, der die angenommene natiirliche Freiheit
des Menschengeschlechts hypothetisch herzuleiten versuchte, zum vol-
kischen Nationalismus, der anstelle der Menschheit sich auf das »Ur—
Volk« und die »Nation der Deutschen« berief, nur noch klein war.337 Die
mythische Rede vom »Ur-Volk«, mittels derer die Annahme einer homo-
genen Volksgemeinschaft und Abstammungsgeschichte gestiitzt werden
sollte, konnte nur zu leicht gegen alles vermeintlich » Volksfremde« be-
ziehungsweise »Undeutsche« gewendet werden.

334 Vgl. dazu Echternkamp 1998, S. 56.

335 Ebda., S. §8. Zwar beriefen sich auch Vertreter der Aufklarung auf die An-
nahme einer den Menschen gemeinsamen Natur, jedoch war, wie etwa bei
Rousseau, die Vernunft und nicht die Mehrheit mafigebend fiir die Beant-
wortung der Frage nach dem politisch anzustrebenden Gemeinwohl. Der
allgemeine Wille (volonté générale) war schlieSlich auch fiir diesen Autor
eine moralisch vorausgesetzte und keine empirische GrofSe.

336 Echternkamp 1998, S. 57.

337 Modern war dieser Nationalismus dem eigenen Anspruch nach, sofern re-
ligiose Vorstellungen und Bindungen nicht mehr als politisch leitend ange-
sehen wurden. Die frithliberalen und nationalistischen Spekulationen tiber
den »Ursprung der Menschheit« beziehungsweise des »deutschen Volks«
konnten ihren quasi-religiosen Charakter freilich nicht verbergen.

360

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NATIONALERZIEHUNG

Wihrend Hegel als Begriinder der preufSisch—deutschen Staatsideologie
galt, avancierte Johann Gottlieb Fichte zum Verkiinder des deutschen Na-
tionalismus. Zwar bekannte sich der Griindungsrektor der Berliner Uni-
versitit Zeit seines Lebens zu den Idealen der Republik, jedoch erwies sich
der »Ich- und Freiheitsdenker « zugleich als scharfer Gegner der franzosi-
schen Fremdherrschaft. Das war durchaus gefihrlich, da die Besatzungs-
macht jede Form des Widerstandes mit harten Sanktionen und Exekutio-
nen bestrafte. Doch hinderte dies Fichte nicht daran, in den im Winter des
Jahres 1807/08 in Berlin gehaltenen Reden an die deutsche Nation den
Selbstbehauptungswillen der Deutschen ideologisch zu stirken und ge-
gen Napoleon zu richten. Nur wenige Jahre zuvor, in den Vorlesungen des
Jahres 1804/05 Uber die Grundziige des gegenwirtigen Zeitalters, vertrat
Fichte noch eine universalistische Position, wonach »das Vaterland des
wahrhaft ausgebildeten christlichen Europders« allein »derjenige Staat«
sein konne, »der auf der Hohe der Kultur«33% stehe. Nicht an einem riick-
standigen Nationalismus, sondern am » Weltburger-Sinn «33° solle man sich
orientieren, um schliefflich auch den kulturellen Entwicklungsstand eines
Staates daran messen zu konnen. Da Staaten und Nationen vor politischen
Fehlentwicklungen nicht gefeit waren, vertrat Fichte anfanglich noch eine
kosmopolitische Haltung, die seinem Verlangen nach Freiheit und Selbst-
bestimmung einen allgemeinen Ausdruck verlieh. Im » Manifest des deut-
schen Nationalismus«3+° verengte sich die weltbiirgerliche Position des
preufSisch-patriotischen Philosophen jedoch ins genaue Gegenteil, sofern
anstelle weltbiirgerlicher Ideen und Absichten nunmehr Volk und Vater-
land als Subjekt der Freiheit angesehen wurden.

Was war geschehen? Auffallig ist, dass der Freiheitsbegriff Fichtes in
politischer Hinsicht eine Akzentverschiebung erfuhr. Wurde das als ab-
solut frei vorgestellte »Ich« in Fichtes Wissenschaftslebre aus dem Jahr
1794 noch als alleiniger Bestimmungsgrund des Denkens angesehen, das
in einem Akt der Antithesis der Vernunft eine Art Widervernunft ent-
gegenstellt,’#* so verlagert sich dieser Akt der Entgegensetzung in den

338 Vgl. Fichte 1806, S. 468 (im Original zum Teil hervorgehoben). Etwas spiter
heifSt es: »Jener Staat, der gefihrlich fehlgreift, wird mit der Zeit freilich un-
tergehen (...). Mogen dann doch die Erdgebornen, welche in der Erdscholle,
dem Flusse, dem Berge, ihr Vaterland anerkennen, Biirger des gesunkenen
Staates bleiben; sie behalten, was sie wollten und was sie begliickt: der son-
nenverwandte Geist wird unwiderstehlich angezogen werden, und hin sich
wenden, wo Licht ist, und Recht.« Ebda., S. 468—469.

339 Vgl. ebda., S. 469.

340 So die Charakterisierung von Fichtes Reden an die deutsche Nation durch
Winkler 2015, S. 398.

341 Richard Kroner kommentiert diesen Gedanken Fichtes folgendermafien:
»Das Ich ist ein praktisch strebendes: dies besagt, dass es kein in sich ru-
hendes, kein in sich vollendetes ist, dass es nicht ohne Beziehung zu etwas

361

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Reden an die deutsche Nation gleichsam von innen nach aufsen. Dem be-
jahenden deutschen »Nationalcharakter«34 tritt in der Person Napole-
ons der verneinende franzosische Herrscher mit demselben Anspruch auf
Absolutheit entgegen und stellt damit die politische Freiheit sowie das
Selbstbestimmungsrecht der Deutschen in Frage. Wihrend bei Fichte in
philosophischer Hinsicht die Entgegensetzung noch als notwendiger Akt
der Geistesfreiheit gedeutet wird, damit das endliche Ich tiberhaupt da-
nach streben kann, »wieder absolut zu werden«34, negiert die politische
Fremdherrschaft die erst noch herzustellende Souveranitit Deutschlands
als einer politisch freien und selbstindigen Nation. Es fillt auf, dass Fich-
te in diesem Zusammenhang tiber das deutsche Volk spricht, als wire es
ein grofles, zusammengeschlossenes Individuum mit besonderen Eigen-
heiten. In seiner achten Rede uiber die Frage: »Was ein Volk sei, in der
hoheren Bedeutung des Wortes, und was Vaterlandsliebe«, kommt der
politisierende Philosoph und Patriot zu dem Schluss:

»Der Glaube des edlen Menschen an die ewige Fortdauer seiner Wirk-
samkeit auch auf dieser Erde griindet sich demnach auf die Hoffnung
der ewigen Fortdauer des Volkes, aus dem er sich selber entwickelt hat,
und der Eigentiimlichkeit desselben, nach jenem verborgenen Gesetze;
ohne Einmischung und Verderbung durch irgendein Fremdes, und in das
Ganze dieser Gesetzgebung nicht Gehoriges. «344

Die aufSergewohnliche Tat des Einzelnen erfihrt Bestindigkeit und Be-
deutung erst im Kontext des Kollektivs. Das » Volk« als »das Ganze der
in Gesellschaft miteinander fortlebenden, und sich aus sich selbst immer-
fort natiirlich und geistig erzeugenden Menschen «345, erh6ht zugleich das
»Ich«, das sich in seinem Streben nach Einheit und Freiheit mit seiner
»Nation« verbunden weif§ sowie »vermittelst ihrer« mit dem »ganze(n)
Menschengeschlecht«34¢. Der aufklirerische Gedanke an »die Mensch-
heit« taucht hier zwar auf, er tritt jedoch deutlich hinter die erstrebte
»Fortdauer des Volkes« zuriick. Fichte setzt zuerst auf die »deutsche Na-
tion« beziehungsweise auf »Volk und Vaterland«, wenn es darum geht
zu bestimmen, »was hienieden ewig sein kann«3+7. Die »hohere Ansicht

ihm Entgegengesetzten, das ihm widerstrebt, gedacht werden kann. Im Stre-
ben liegt der letzte Grund fiir das Entgegensetzen und fiir den Gegenstand;
denn Streben ist nur moglich, wenn eine Schranke da ist, die das Streben
hindert, an sein Ziel zu kommen: nimmt man die Schranke fort, so hort das
Streben auf.« Kroner 1977, S. 505.

342 Fichte 1978, S. 129.

343 Kroner 1977, S. 505.

344 Fichte 1978, S. 129.

345 Ebda., S. 128.

346 Ebda., S. 129.

347 Ebda., S. 131.

362

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NATIONALERZIEHUNG

des Menschengeschlechts« sei im besten Fall eine Aufgabe fur die kunf-
tige »hohere Bildung«34%, nicht jedoch eine politische Notwendigkeit, die
danach dringe, das eigene Kollektiv gegen die Fremdherrschaft aufzu-
richten. Fir die »Nationalerziehung« reiche es demnach aus, den Ein-
zelnen zu einem guten Volksgenossen zu machen, der »titig, wirksam,
sich aufopfernd« fiir die Fortdauer der Nation eintritt und bereit ist, die
»Liebe zu seinem Volke«3+ mit ganzer Hingabe zu bezeugen: Um seine
Nation »zu retten, muss er sogar sterben wollen, damit diese lebe«35°.

Zur Nationalerziehung zihlt Fichte ausdriicklich »die Entwicklung
der korperlichen Fertigkeit«3st — dies nicht zuletzt eine Folgerung aus
der schweren militarischen Niederlage PreufSens aus dem Jahr zuvor. Der
Philosoph erwihnt in diesem Zusammenhang Johann Heinrich Pestaloz-
zi, der in seinen Schriften zwar nutzliche Ansitze fiir eine »korperlich(e)
Erziehung«, jedoch noch »kein ABC« dieser erst noch auszubildenden
»Kunst«35* entwickelt habe. Ein solches Alphabet des »korperlichen
Konnens« miisse:

»(...) erst geliefert werden, und zwar bedarf es dazu eines Mannes, der, in
der Anatomie des menschlichen Korpers, und in der wissenschaftlichen
Mechanik auf gleiche Weise zu Hause, mit diesen Kenntnissen ein ho-
hes Maf§ philosophischen Geistes verbinde, und der auf diese Weise fa-
hig wire, in allseitiger Vollendung diejenige Maschine zu finden, zu der
der menschliche Korper angelegt ist, und anzugeben, wie diese Maschine
allmahlich, also dass jeder Schritt in der einzig moglichen richtigen Folge
geschihe, durch jeden alle kiinftigen vorbereitet, und erleichtert, und da-
bei die Gesundheit, und Schonheit des Korpers, und die Kraft des Geistes
nicht nur nicht gefihrdet, sondern sogar gestarkt und erhoht wiirde (...).353

Die bereits vorliegenden Schriften von Vieth, Villaume und Gutsmuths
waren Fichte zu diesem Zeitpunkt offensichtlich nicht bekannt. Doch
nicht dieser Gedanke ist entscheidend. Wichtiger ist vielmehr, dass Fich-
te in dieser Konstitutionsphase der deutschen Nationalbewegung den

348 Ebda., S. 132.

349 Ebda., S. 130.

350 Ebda. Auch in dieser Hinsicht erwies sich Fichte als konsequenter Verfechter
seiner Ansichten. Nachdem die preufSische Landwehr einige Jahre spater, am
17. Mirz 1813, eingefiihrt worden war, meldete sich Fichte als Freiwilliger
und wurde ein mit zwei Pistolen und langem Degen bewaffneter Landsturm-
mann. Vgl. dazu die entsprechende Zeichnung von Carl Zimmermann, Jo-
hann Gottlieb Fichte als Soldat, aus dem Jahr 1813 (Bildarchiv PreufSischer
Kulturbesitz). Hier ist nur anzumerken, dass der Berliner Landsturm, dem
neben anderen auch die Professoren Schleiermacher und Savigny angehor-
ten, von blutigen Kampfen verschont blieb.

351 Fichte 1978, S. 157.

352 Vgl. ebda.

353 Ebda.

363

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Zusammenhang zwischen der politischen und korperlichen Erziehung?s+
nachdriicklich herausstellt. Und dass dieser Zusammenhang vor dem Hin-
tergrund einer militarischen Niederlage hervorgehoben wurde — die zur
Folge hatte, dass PreufSen etwa die Hilfte seiner Einwohner einbiifSte, mehr
als too Millionen Francs an Reparationsleistungen erbringen und weit
tiber 20000 franzosische Soldaten in preufSischen Festungen einziehen las-
sen musste —, unterstreicht den wehrhaften Auftrag der erst noch einzurich-
tenden »vaterlindischen Kérpererziehung«3ss, Der Ubergang vom schuli-
schen Unterrichtsfach Gymnastik zum nationalen Erziehungskonzept des
Turnens war damit — avant la lettre — schon bei Fichte vorgezeichnet.
Der dem Philosophen noch unbekannte und gesuchte »tatkriftige
Mann«, Friedrich Ludwig Jahn, der diesen Auftrag schlieflich erfillen
sollte, verfasste etwa zeitgleich mit Fichtes patriotischen Vorlesungen
eine Schrift mit dem programmatischen Titel Deutsches Volkstum, die je-
doch erst drei Jahre spater publiziert wurde.35¢ Obwohl Jahn von Fichtes
1807/08 gehaltenen und 1808 publizierten Reden an die deutsche Nati-
on nicht direkt beeinflusst wurde — er kehrte nach seiner Berliner Schul-
zeit im Grauen Kloster erst 1809 dortselbst als Lehrer zurtick — finden
sich zwischen diesen beiden Autoren erstaunliche Ubereinstimmungen.
Sofern es darum ging, eine neue und eigenstindige Nationalerziehung
zu begriinden, die den Besonderheiten »des Deutschen« gerecht zu wer-
den versprach, bestand die gemeinsame Aufgabe zunichst darin, die ver-
meintlichen » Wesensmerkmale«357 des politisch in den Vordergrund ge-
stellten Anliegens herauszustellen. Was war die »deutsche Nation«? Worin
unterschied sie sich von anderen Nationen? Wer gehorte zu ihr? Es gab be-
reits bedeutende Ansitze, auf die Fichte und Jahn sich hitten berufen kon-
nen, wie etwa Schillers Gedanken zur »deutschen Kulturnation«3s%, Jedoch

354 Zwar findet sich schon bei Gutsmuths der Hinweis, dass eine 6ffentliche
Gymnastik das »Volk« leiten und ihm »Patriotismus« einflossen konne,
weshalb er sie gar fiir »ein Haupterziehungsmittel der ganzen Nation hal-
te«. Jedoch beschrinkten sich die gymnastischen Ubungen im Jahr 1793
noch auf »unsere Gymnasien«. Mit Blick auf die »Griechen und Romer«
fragt Gutsmuths daher wehmiitig: »wo sind bei uns die herrlichen Gebaude
der alten Gymnasien, Palaster, Amphitheater? « Gutsmuths 1893, S. 61 (im
Original teilweise hervorgehoben).

355 »Zur ndheren Bestimmung der deutschen Nationalerziehung« sowie zur
Frage: »Wem die Ausfilhrung dieses Erzichungsplanes anheimfallen wer-
de«, vgl. die so uiberschriebenen Ausfithrungen der zehnten und elften Rede
bei Fichte 1978, S. 158-191.

356 Jahn 1810.

357 Fichte verwendet in diesem Zusammenhang den dhnlich unscharfen Begriff
der »deutschen Nationaleigentiimlichkeiten«, Fichte 1978, S. 27.

358 In den Vorstudien zu dem geplanten, jedoch nicht mehr vollendeten Gedicht
Deutsche GréfSe formuliert der Dichter: »Deutsches Reich und deutsche

364

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NATIONALERZIEHUNG

erschienen die Ausfuhrungen aus dem Zentrum der Deutschen Klassik
vielen Zeitgenossen zu abstrakt. Das staatsferne und grenziiberwinden-
de Kulturverstindnis namhafter Vertreter des Sturm und Drang galt nach
dem Untergang des Alten Reiches bald schon als untauglich, um das Ziel
einer politisch geeinten Nation durchsetzen zu konnen. Stattdessen berief
man sich auf naheliegende, volkstiimliche Traditionen, die von den Ro-
mantikern in Volksbiichern, Gedichten, Liedern und Marchen gesammelt
wurden und ein Gegengewicht zu der als kalt empfundenen Verstandes-
welt der Aufklarung bilden sollten.?s Jahn kniipfte unmittelbar hieran an,
wenn er im Deutschen Volkstum beispielsweise iiber Themen wie »All-
gemeine Volkstracht«, »Volksfeste«, »Ehrenbegrabnisse« sowie » Volks-
tumsdenkmaler« schreibt.3¢® Im Abschnitt tiber das so genannte »Volks-
tiimliche Biicherwesen«, in dem unter anderem volkstiimliche »Deutsche
Namen«3¢* aufgelistet werden, findet sich auch ein Kapitel tiber »Bi-
cher, die noch mussten in Deutscher Sprache geschrieben werden«3¢*, Ne-
ben dem Hinweis auf ein Volksliederbuch, Deutsche Heldengeschichten
(»Hermann der Cherusker«), Volksmarchen und Sagen (»Faust und Eu-
lenspiegel «), entwirft Jahn selber die — wie er behauptet — »Inhaltsanzei-
ge einer verlorenen und vernichteten Handschrift«, die er »Denkbuch
fur Deutsche«3% nennt. Dieses »Denkbuch« soll seiner Ansicht nach ein

Nation sind zweierlei Dinge. Die Majestit des Deutschen ruhte nie auf dem
Haupt seiner Fiirsten. Abgesondert von dem Politischen hat der Deutsche
sich einen eigenen Wert gegriindet, und wenn auch das Imperium untergin-
ge, so bliebe die deutsche Wiirde unangefochten. Sie ist eine sittliche Grofe,
sie wohnt in der Kultur und im Charakter der Nation.« Schiller 1902, S. 5.

359 »Heidelberg wurde zwischen 1806 und 1808 zum Hauptquartier dieses neu-
en, auf Mirchen, Mythen, Volkslieder und andere historische Uberlieferun-
gen gerichteten romantischen Interesses. (...) Es waren zuerst die Professo-
ren Savigny und Creuzer, die nach der Neugriindung der Universitit 1803
zielstrebig darauf hinarbeiteten, Heidelberg, nach Jena, zum Sammelpunkt
der Romantiker zu machen.« Safranski 2007, S. 180-181.

360 So in Kapitel VII, das den bezeichnenden Titel »Volksgefiihl« trigt. Jahn
1810, S. 323-396.

361 Ebda., S. 377—381.

362 Ebda., S. 388-398. Jahn vergisst in diesem Zusammenhang nicht, noch ein
weiteres Kapitel zu erginzen, das er mit »Undeutsche unvolkstiimliche Bii-
cher« betitelt. Vgl. ebda., S. 398-399.

363 Vgl. ebda., S. 393 sowie die ebenfalls wundersamen Aussagen iiber die
behauptete Existenz der literarischen Vorlage aus der einleitenden »Er-
klarung«: »Einst entstanden (...)«. Ebda. S. XV. Siehe dazu auch den ent-
sprechenden Verweis auf vermeintliche vorhistorische Zustinde im frii-
hen Nationalismus als Form der Begriindungsvermeidung in Anm. 335
weiter oben. Ahnlich verfihrt auch Fichte, wenn er etwa von der »Eigen-
timlichkeit« des Volkes »nach jenem verborgenen Gesetzte« spricht. Sie-
he dazu weiter oben Anm. 344. Wie man hieran sieht, ist der Schritt von

365

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

»vollendetes Werk iiber die Deutschheit« sein, das »vor dem Thron, und
der Volksversammlung; auf dem Altar, und dem Lehrstuhl; im hauslichen
Zimmer, und im Feldlager «3% niedergelegt werden konnte. Inhaltlich sol-
len in der Vorrede zu diesem Buch »Volkstiimer und Volker« in ihrem
geschichtlichen Auf und Ab angesprochen werden, um ihnen die »Eigen-
tiumlichkeiten der Deutschen Geschichte« gegeniiberstellen zu konnen.
Dazwischen liegen Abschnitte iiber Themen wie » Merkwiirdigkeiten der
Natur und Kunst in Deutschen Landen« oder »Vaterlandische Wande-
rungen, mit einer versinnlichenden Reichskarte«3%. Zudem ist ein ldnge-
res Kapitel zur Beantwortung der Frage vorgesehen: »Was die Deutschen
fir die Menschheit getan«3¢¢ haben, bevor das Buch mit einem Kapitel
uber »Mustermenschen aus der Deutschen Geschichte«3¢7 schliefSen soll.
Wie gesagt, handelt es sich hierbei um einen — im Sinne Jahns — rekons-
truierten idealtypischen Entwurf, dessen erwiinschte Ausfithrung geeig-
net wire, die »Hochgedanken >Volk, Deutschheit und Vaterland««3% zur
Anschauung zu bringen. Im Ubrigen scheint Jahn jedoch daran zu zwei-
feln, dass seine eigenen Ausfithrungen zum Deutschen Volkstum diesem
Anspruch gerecht werden, da er eingesteht: »Das Buch ist nur ein Aus-
zug meiner Welt«3®,

Man konnte es dabei belassen und diese eigentumliche Art einer ar-
gumentationsfreien und unreflektierten Erbauungsliteratur beiseitelegen,
die zum Begriff »Deutschheit« nichts Erhellendes beitragt. Wann immer
— mit Fichte ausgedriickt — »deutsche Nationaleigentumlichkeiten« an-
gesprochen werden, so handelt es sich hierbei ausnahmslos um Allge-
meinplatze, Klischees, Vorurteile und Meinungen, die teilweise mit his-
torischen Beziigen unterlegt werden, ohne jedoch ihre Einseitigkeit zu
verlieren, da die rhapsodischen Riickgriffe und Reminiszenzen vor allem
der volkstiimlichen Selbstvergewisserung dienen.

»Volkskraft, Biederkeit, Gradheit, Abscheu der Winkelziige, Rechtlich-
keit, und das ernste Gutmeinen, waren seit einem Paar Jahrtausenden
die Kleinode unsers Volkstums, und wir werden sie auch gewiss durch
alle Weltstiirme bis auf die spateste Nachwelt vererben. «37°

marchenhaften »Ur-Zustinden « zu fragwiirdigen » Wesenszuschreibungen «
vergleichsweise klein.

364 Ebda., S. 392.

365 Vgl. ebda., S. 393.

366 Ebda., S. 395-396. Genannt werden in diesem Zusammenhang Themen wie
»Die bessere Behandlung des weiblichen Geschlechts« oder die »Einschrin-
kung der Bourbons«. Ebda.

367 Ebda., S. 398.

368 Ebda., S. 1o.

369 Ebda., S. XXI.

370 Ebda., S. 10.

366

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NATIONALERZIEHUNG

Gegen dieses Pathos lieSe sich leicht das Wissen um den weiteren Fort-
gang der Geschichte einbringen, um zu zeigen, wie die spateren » Welt-
stiirme« durch einige der hier beschworenen »Kleinode unsers Volks-
tums« schliefSlich mitausgelost wurden. Doch auch ein unverstellter
Blick zuriick hitte Jahn zeigen konnen, dass gerade durch »ernstes Gut-
meinen« nicht nur in der deutschen Geschichte Schlechtes erst hervorge-
bracht wurde. Wer jedoch, wie der frithe Nationalismus insgesamt, dar-
an interessiert war, die »Hoffnung fiir Deutschland und Deutschheit«37!
politisch zu verankern, dem war an der Verbreitung weltanschaulicher
Uberzeugungen und Ideen ganz offensichtlich mehr gelegen als an be-
griindeten Uberlegungen und differenzierten Betrachtungen.

Es wiirde dem Autor nicht gerecht, wirde man Jahn — der »die Ge-
schichte« als seine »alteste Jugendgespielin«37* preist —, theoretisch be-
gegnen. Das Deutsche Volkstum ist vor allem eine ideologische Erbau-
ungsschrift, die darauf abzielte, gesellschaftspolitisch Einfluss zu nehmen.
Die Resonanz auf Jahns Schrift war freilich nicht besonders grofs. Nur in
einigen Zeitungsartikeln erhielt er Lob, wihrend zur gleichen Zeit sein
Gesuch um eine Anstellung an der Universitit zu Berlin von Wilhelm von
Humboldt und Friedrich Schleiermacher abgelehnt wurde. Jahn suchte
daher nach anderen Einflussmoglichkeiten und grundete im November
1810 in Berlin den Deutschen Bund, dessen Mitglieder sich verpflich-
teten, in ihrem jeweiligen Wirkungskreis fur den »nationalen Gedan-
ken«373 zu werben. Jahn verfasste ein Programm und sorgte dafur, dass
der Deutsche Bund auch in anderen preufSischen Stadten entsprechende
Zweigstellen griindete. Der eigentliche Durchbruch gelang Jahn schlief3-
lich im Frihjahr 1811, als er seine Anstellung als Erzieher am Berli-
nisch-Kollnischen Gymnasium sowie an der Plamannschen Privatschule
nutze, um mit einigen Schiilern an zwei Nachmittagen der Woche kor-
perliche Ubungen und Gelindespiele vor den Toren der Stadt zu veran-
stalten. Begonnen hatte er damit zwar schon im Jahr zuvor, doch erst
im zweiten Jahr beteiligten sich auch Schiiler anderer Gymnasien sowie
Studenten der Berliner Universitdt an den Freiluftaktivititen. Um den

371 Ebda., S. XIX.

372 Ebda., S. XVIII. An anderer Stelle weist Jahn darauf hin, dass »Wissen-
schaft« im Unterschied zur bloffen »Gelehrsamkeit« notwendig »zur An-
wendung« kommen miisse: »Wer den Versuch wagt, aus vielen zugerichte-
ten Einzelheiten, ein verbundenes Ganzes aufzustellen, wird ein Wohltiter. «
Ebda., S. 6. Es bedarf nicht viel Phantasie um zu erkennen, dass der Autor
diese Rolle nicht zuletzt fiir sich selbst beansprucht.

373 Vgl. dazu Duding 1980, S. 23 3. In seiner nationalen Zielsetzung stimmte der
Deutsche Bund mit dem bereits 1803 gegriindeten Reimerschen Kreis, dem
unter anderen auch Friedrich Schleiermacher und Ernst Moritz Arndt ange-
horten, sowie der im selben Jahr von Friedrich Friesen gegriindeten Fechi-
bodengesellschaft iiberein. Vgl. ebda.

367

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

aufSerschulischen Charakter der Veranstaltung zu unterstreichen und
um ihre Organisationsform verstetigen zu konnen, wurden bereits Mit-
gliedsmarken ausgegeben und Mitgliedsbeitrige erhoben. Wichtig fiir
die weitere Entwicklung dieses Treibens auf der damals noch aufSerhalb
von Berlin gelegenen Hasenheide war, dass die von Jahn so genannte
»Turngesellschaft«374 6ffentlich in Erscheinung trat und zahlreiche Zu-
schauer anlockte — unter ihnen wichtige Vertreter des preufSischen Staa-
tes. Um einen besseren Eindruck von Jahns Aktivititen zu gewinnen, sei
hier aus den Unterlagen der Mainzer Zentraluntersuchungskommission
zitiert, die im Jahr 1827, also sieben Jahre nach dem offiziellen Turnver-
bot, sich riickblickend mit dem politischen Wirken der Turn- und Bur-
schenschaftsbewegung beschiftigte. Uber die Anfinge des Turnens wird
dort berichtet, dass Jahn im Frithjahr 1810:

»(...) mit einigen Schiilern die korperlichen Ubungen (durchfiihrte; EB.),
die nachher unter dem Namen der Turnkunst so viel Ruf und Bedeutung
erhalten haben. Jahn’s Zweck dabei war, wie er angibt, das Turnen durch
dessen geregelte und gemeinschaftliche Betreibung (die seine Bestrebun-
gen von jenen anderer Gymnastiker unterschied) zu einem offentlichen
Vereinigungspunkte der Jugend zu machen, ihrer Verweichlichung ent-
gegen zu arbeiten, und sie zum kiinftigen Kampfe fir das Vaterland zu
stirken; daher er seine Turnschiiler auch frithzeitig auf das Gebiet der
Politik fuhrte, Liebe zum gemeinsamen Deutschen Vaterlande in ihnen
zu wecken und ihren Hass gegen die Franzosen, als dessen Unterdrii-
cker, zu entflammen suchte. «37s

In diesem Bericht werden wichtige Aspekte der frithen Turnbewegung
genannt: Die » Turnkunst« verfolgte, anders als die philanthropische
Gymnastik, ein dezidiert 6ffentliches Anliegen, das durch nationalisti-
sche Erziehungsziele und Machtinteressen bestimmt war. Vorrangig ging
es nicht darum, die Jugendlichen auf die neuen Leistungsanforderun-
gen der buirgerlichen Gesellschaft vorzubereiten, indem ihre korperli-
chen Anlagen und Krifte vervollkommnet wurden, sondern das Turnen

374 Brief an Carl Friedrich Wolf Feuerstein, vom 25. Juli 1811. In: Meyer 1913,
S.32.

375 Bartmuf$/Kunze/Ulfkotte 2008, S. 258-259. Die Mainzer Untersuchungs-
kommission war die zentrale Behorde zur Untersuchung so genannter »re-
volutiondrer Umtriebe« in PreufSen. Sie nahm 1819 ihre Arbeit auf, nachdem
kurz zuvor zwischen den zehn grofSten deutschen Staaten die so genann-
ten »Karlsbader Beschliisse« gefasst worden waren, die die Restauration in
Deutschland einleiteten und eine Verhaftungswelle vermeintlicher Demago-
gen ausloste. Der Jurist und Schriftsteller E. T. A. Hoffmann wurde mit der
Untersuchung beauftragt und pladierte im Falle von Jahn fiir dessen Frei-
lassung. Hoffmann hegte zwar keine Sympathien fiir den politischen »Stru-
delkopf«, hielt ihn aber nach Maflgabe des preufSischen Strafrechts nicht fiir
kriminell. Vgl. Hoffmann 1968, S. 263.

368

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NATIONALERZIEHUNG

diente vor allem der volkstiimlichen Erbauung und Kampfvorbereitung,
die gemafS der nationalistischen Gesinnung Jahns gegen »die Franzosen«
gerichtet war. »Patriotische Liebe« und »nationalistischer Hass« waren
somit eng verbunden, ohne dass die franzosische Besatzungsmacht hier-
von merklich Notiz genommen hitte. Dies dnderte sich erst 1813, als
Jahn und einige andere Geheimbiindler im Befreiungskampf gegen Na-
poleon sich dem koniglich-preufSischen Freikorps des Majors Ludwig
Adolf von Litzow anschlossen.37¢ Eine Voraussetzung fiir die freimiitige
Bereitschaft zum Kampf war, dass Jahn durch das Turnen auf der Ha-
senheide, dem an »Festtagen des Vaterlandes«377 mehrere tausend Zu-
schauer beiwohnten, bereits der Schritt in die Offentlichkeit gelungen
war. Hierdurch wurde zugleich eine »neue Entwicklungsphase in der Ge-
schichte des organisierten Nationalismus in Deutschland «37® eingeleitet,
in der die ihn treibenden Krifte immer stirker nach aufSen wirkten. Das
von Staat und Schule unabhingige Turnen wurde damit zu einem wich-
tigen Faktor der frithen Nationalbewegung in Deutschland und Jahn zu
einer ihrer zentralen Figuren.

Mit dem Turnen gelang es Jahn, unmittelbar auf die Jugendlichen ein-
zuwirken. Ganz im Sinne seines national-erzieherischen Anliegens wur-
den neben dem praktischen Ubungsbetrieb gemeinsame Turnfahrten or-
ganisiert, patriotische Lieder gesungen, volkstiimliche Gedichte rezitiert
oder einzelne Passagen aus dem Deutschen Volkstum vorgetragen. Jahn
selber trat in diesem Zusammenhang gerne als » Turnvater« in Erschei-
nung, der es verstand, die volkstiimlichen Phantasien seiner » Turnjiin-
ger« anzuregen und so auf sich zu richten, dass alles Fremdldndische
schlieSlich als eine Gefahr fiir das deutschsinnige Gemeinschaftsleben
erschien.’”? Dabei war die Berliner Turngesellschaft keineswegs ein Hort
praktizierter Vereinsdemokratie, wie — zumindest nach liberalem Selbst-
verstindnis — die spateren » Turngemeinden« in den Jahren vor der Re-
volution 1848/49. Wihrend der » Turnverein« im Vormarz von seinen
biirgerlichen Mitgliedern bereits als demokratisches Vorbild angesehen
wurde, das jedem mannlichen Mitglied gleiche Partizipationsmoglichkei-
ten nach dem Prinzip: »Ein Mann, eine Stimme «3% einrdumte, waren die

376 Zur militirischen Bedeutung und Zusammensetzung dieses Freiwilligenver-
bandes sowie zur Geringschitzung des » Turnvaters« seitens der ihm unter-
stellten Soldaten, vgl. Hegemann 1979, S. 126-138.

377 Maffmann 1865, S. 284.

378 Diding 1980, S. 234.

379 Vgl. dazu Richartz 1999.

380 Der patriarchalische Grundzug ist hier wortlich zu nehmen, da Frauen zu
dieser Zeit noch keine Mitbestimmungsrechte besaflen. Zudem bleibt an-
zumerken, dass auch nach der gescheiterten Revolution »die Turner keines-
falls eine >Gemeinschaft« als Vorstufe einer nivellierten Biirgergesellschaft
im Blick« hatten, sondern eher auf ein »harmonisches Zusammenwirken

369

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

frithen Turngesellschaften in und aufSerhalb Berlins — 1817 gab es bereits
mehr als Too offentliche Turnplitze allein in PreufSen — streng hierar-
chisch organisiert. Selbst als nach einigen Jahren erstmals ein sogenann-
ter » Turnrat« eingerichtet wurde, der unter anderem die Einhaltung der
von Jahn und seinem Schiiler Eiselen verfassten » Turngesetze«3%" {iber-
wachen sollte, legten die Mitglieder dieses Gremiums ihre Vorschlige
dem »Turnvater« zur letztlichen Entscheidung vor. Jahn nahm fir sich in
Anspruch, iiber wichtige Angelegenheiten ohne Einschrankungen durch
Verfahrensregeln oder Satzungsvorgaben allein zu befinden.

Der vielgelesene Historiker und Publizist Heinrich von Treitschke, der
als Angehoriger der nationalliberalen Partei 1871 Mitglied des Deut-
schen Reichstags wurde und als nationalkonservativer Geschichtsschrei-
ber schon zuvor fir die Reichseinheit eingetreten war, urteilt insgesamt
wenig freundlich Giber die sozialen und intellektuellen Fahigkeiten des
ersten Turnfuhrers. In der Deutschen Geschichte des neunzehnten Jahr-
hunderts, die sich mit den Anfingen des Deutschen Bundes 1814-1819
beschiftigt, kritisiert der Historiker in seiner Riickschau vehement die
Entscheidung der beiden Universititen Jena und Kiel, dem vormaligen
Schulabbrecher und Hilfslehrer das Doktordiplom zu verleihen:

»Wenn geistreiche Gelehrte den handfesten Prignitzer Bauer so seltsam
tiberschitzten, wie hitten die Jinglinge ihn nicht vergottern sollen? Al-
les ahmten sie ihm nach, am gelehrigsten seine Untugenden: die barba-
rische Sprache, die Grobheit und Unfliterei. Seine Lust an kriftigen,
volkstimlichen Redewendungen wurde bald zur Manier, da ihm jede
Selbstkritik fehlte (...).«3%

Und nur wenig spiter beschaftigt sich Treitschke mit den Auswirkungen
der »ars tonaria« auf die »junge Turnschar«:

aller Stande« setzte. Folgt man dieser Einschitzung von Svenja Goltermann,
so zeigte sich darin »eine tief verankerte und langfristig folgenreiche Unterta-
nenmentalitit, die einer tiefgreifenden Demokratisierung das Wasser abgrub
und den Bestand des Obrigkeitsstaates absicherte«. Vgl. Goltermann 1998, S.
77 und S. 9o. Diese Haltung, die von einem modernen Demokratieverstind-
nis noch weit entfernt war, war unter Turnen auch noch nach der Reichsgriin-
dung 1871 vorherrschend. Gegen Michael Kriigers Einschitzung, die biir-
gerlichen Turnvereine und ihr 1868 gegriindeter Dachverband, die Deutsche
Turnerschaft, seien »eine Art Vorbild, ein Muster fiir eine mogliche politische
Struktur des deutschen Nationalstaates«, bleibt einzuwenden, dass der natio-
nalistische Diskurs der Turner einem demokratischen Politikverstindnis auch
in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts mehrheitlich nicht gerecht wurde.
Vgl. dazu Kriiger 1996, S. 416. Zur Aufspaltung der Turnbewegung in einen
konstitutionell-monarchischen sowie republikanisch-demokratischen Fligel
zur Zeit der Revolution 1848/49, vgl. Neumann 1968.

381 Vgl. Jahn/Eiselen 1816, S. 233-244.

382 Treitschke 1906, S. 388.

370

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NATIONALERZIEHUNG

»Die Jugend verwilderte unter der Fithrung eines Banausen, dem die
Kunst und das Altertum, die ganze Welt des Schonen verschlossen blieb.
Mit Mut und Riistigkeit war das neue Deutschtum uberreich gesegnet;
aber andere nicht minder deutsche Tugenden, die Bescheidenheit, der
wissenschaftliche Sinn, der entsagende Fleif3, die Ehrfurcht vor dem Al-
ter und dem Gesetze gerieten in Missachtung. «3%3

Dies ist ein Beispiel fur die riickblickende Verurteilung der frithen Na-
tionalbewegung durch einen zunichst nationalliberalen und schliefSlich
— zur Zeit der Abfassung der hier wiedergegebenen Zeilen3*+ — natio-
nalkonservativen Gelehrten. Waihrend Treitschke in seinem Jugendwerk
noch vehement gegen die Restaurationspolitik der Heiligen Allianz pole-
misiert hatte und fiir ein freiheitliches Deutschland eingetreten war, war
er mit dem geeinten Deutschland nach der Reichsgrundung dufSerst un-
zufrieden. Die Zeit der Weimarer Klassik und der antinapoleonischen
Erhebungen hitte nicht zu dem gefiihrt, was der Historiograph sich er-
hofft hatte. Von innerer wie dufSerer Freiheit sei man auch im letzten
Drittel des neunzehnten Jahrhunderts weit entfernt. Umso schirfer fiel
daher das Urteil Treitschkes aus. Jahn steht dabei im Mittelpunkt seiner
Kritik, da der Befiirworter des Verfassungsstaates in dem aufstrebenden
»Prignitzer Bauern« den politischen Aufsteiger zu erkennen meint, dem
es nicht nur an Bildung und Benehmen mangele, sondern der zugleich
den Typus der MittelmafSigkeit verkorpere, durch den die Freiheit des
Einzelnen wie die der Gesellschaft im modernen Nationalstaat bedroht
werde. Hervorgehoben und gegen den » Turnvater« gerichtet werden da-
her andere, »nicht minder deutsche Tugenden«, die jedoch bei niherer
Betrachtung inhaltlich gar nicht so weit entfernt sind von dem, was Jahn
in diesem Zusammenhang vorgebracht hatte.’®s Bedeutsam fiir den hier
verfolgten Zusammenhang ist daher vor allem Treitschkes Kritik an der
nassforschen Wildheit der frithen Turnjugend sowie der grobschlachti-
gen Beschrinktheit ihres »Fithrers«. Dem enttduschten Historiographen
erscheint die turnerische Sturm- und Drangbewegung in der Riickschau
namlich wie ein falsches Versprechen, das den Keim des Scheiterns be-
reits in sich trug. Doch wahrend Treitschke die Griinde hierfir vor allem
bei den handelnden Personen sucht, die entweder zu ungebildet und las-
terhaft oder zu schwirmerisch und haltlos seien, verdeutlichen die hier-
fur in Anschlag gebrachten Tugendvorstellungen des Kritikers erst das
ganze Bild des deutschen Nationalismus. Die von Jahn beschworenen
»Kleinode unseres Volkstums« passen schliefSlich recht gut zu den nati-
onalkonservativen Tugenden der » Ehrfurcht« und »Bescheidenheit«, die

383 Ebda.
384 Die erste Auflage des zweiten Bandes von Treitschkes Deutsche Geschichte

im neunzebnten Jabrhundert erschien 1882.
385 Siehe dazu weiter oben Anm. 370.

371

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

der Geschichtsschreiber im Riuckblick auf die Zeit der politischen Auf-
stande zu vermissen meint. Die hier beklagten Defizite waren sicherlich
auch den Umstinden des politischen Widerstands geschuldet, die weni-
ger nach Gesetzestreue als nach Renitenz verlangten. Dementsprechend
lauft die Kritik Treitschkes vor allem darauf hinaus, dass er der frii-
hen Turnbewegung nicht etwa ihren Nationalismus abspricht, sondern
stattdessen den »Zynismus der Turnerei« hervorhebt, der nach seiner
Einschidtzung im »Hass gegen allen Glanz und allen Adel wurzelte«3®¢.
Der gelehrte Verfasser der Deutschen Geschichte im neunzehnten Jahr-
hundert verurteilt an keiner Stelle das deutsche Nationalbewusstsein,
sondern er erhebt ausschliefSlich Anklage gegen dessen Vertreter, denen
er — ungeachtet ihres patriarchalischen und chauvinistischen Selbstver-
standnisses — »politische(n) Gleichheitsfanatismus«3*7 vorwirft.

In einem Punkt irrte Treitschke ganz offensichtlich, wenn er davon
ausgeht: »Mit der Vertreibung der Franzosen war Jahns politischer Ge-
dankenvorrat erschopft; die 6ffentlichen Vorlesungen tiber das Deutsch-
tum, die er im Jahr 1817 hielt, brachten aufSer einzelnen guten Einfillen
nur noch hohle Schlagworte.«3*® Zum einen war ja bereits das Dewut-
sche Volkstum im politischen Sinne toricht, das heifst deutschtiimelnd,
aggressiv, fremdenfeindlich und volksverhetzend — und zwar nicht nur
in den Ausfillen gegeniiber den Franzosen, sondern etwa auch gegen
»die weltfluchtigen Zigeuner und Juden«3*. Zum anderen beinhaltete
die Einschitzung des nationalkonservativen Geschichtsschreibers eine
fatale Verkennung der politisch durchaus folgenreichen Auswirkungen
der frihen Turnbewegung auf die Nationalbewegung. Letztere erhielt ei-
nen weiteren wichtigen Anstofs durch die im Jahr 1816 auf eigene Kos-
ten von Jahn und seinem Schiiler Eiselen veroffentlichte Schrift Deut-
sche Turnkunst.>°

In dieser programmatische Schrift der beiden Turnpioniere, die bis weit
ins zwanzigste Jahrhundert hinein in zahlreichen Turnvereinen als nitzli-
ches Anleitungsbuch sowie als materieller Traditionsnachweis ihren Platz
fand, werden erstmals ausfihrlich wichtige Turnelemente — Bewegungs-
techniken, Geritschaften, Spielformen, Ubungsplitze, Turngesetze sowie

386 Treitschke 1906, S. 392.

387 Ebda. Zwar pliddierte Jahn im Deutschen Volkstum fir die Anerken-
nung eines »allgemeinen Biirgerrechts« sowie standesiibergreifender »Bil-
dungschancen«, jedoch wies er spiter, nach seiner Wahl in die Frankfurter
Nationalversammlung, demokratische Bestrebungen in der deutschen Turn-
bewegung vehement zuriick. Vgl. dazu Jahn 1810, S. 95 und S. 725 zu den
Ambivalenzen und Widerspriichen in der politischen Entwicklung Jahns vgl.
Bartmuf$/Ulfkotte 2011.

388 Treitschke 1906, S. 392.

389 Vgl. Jahn 1810, S. 18.

390 Siehe dazu weiter oben Anm. 381.

372

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NATIONALERZIEHUNG

weiterfithrende Literaturangaben — vorgestellt.>** Zwar gab es bereits zu-
vor den Versuch, die so genannte » Turnkunst« in Form eines Lehrbuchs
einer breiteren Offentlichkeit zuginglich zu machen?*, jedoch ist das
Buch von Jahn und Eiselen der erste namhafte Versuch, das » Turnwe-
sen« verbindlich aufzuzeigen und dauerhaft festzuschreiben. Die eigent-
liche Bedeutung der Deutschen Turnkunst liegt jedoch nicht allein in den
systematisierenden Klassifikationen und Beschreibungen des fortan ver-
bindlichen Turnkanons, sondern auch in den Ausfithrungen zur »Deut-
schen Sprache« die laut Jahn »hohes Alter mit jugendlicher Frische«393
verbinde. Versteht man das Buch lediglich als technische Anweisung zur
Organisation und Ausfuhrung der Deutschen Turnkunst, so tibersieht
man leicht die Bedeutung der Sprachpolitik Jahns im Kontext der frii-
hen Nationalbewegung. Wahrend namlich der Verfasser des Deutschen
Volkstums sowie der bereits 1806 erschienenen Schrift Bereicherung des
hochdeutschen Sprachschatzes’*+ noch hoffte, einen eigenen Beitrag zur
deutschen Sprachkultur leisten zu konnen, dienten die Wortschopfungen

391 Nur ein Jahr spater erschien mit Gutsmuths’ Turnbuch fiir die S6hne des Va-
terlandes ein weiterer » Turnbuchklassiker«. Der maflgebliche Mitbegriinder
der philanthropischen Gymnastik verweist in diesem Buch gleich zu Beginn
auf seine Absicht: »Der Grundgedanke dieses Buchs geht auf Vorbereitung
des Vaterlandsverteidigers, daher hier kein Wort von allgemeiner Menschen-
bildung in Hinsicht auf den Leib. Eine rein erziehliche Gymnastik, die ih-
ren Zweck ganz allein in die Entwicklung leiblicher Fahigkeiten zu setzen
hat, so dass dieser durchaus nur zuriickgeht auf den Korper dessen, der sich
iibt, eine solche wollt ich hier nicht, sondern Turnkunst, welche, bei jener
Entwicklung, in Gestalt und Gehalt der Aufgaben immer den besonderen
Zweck des kunftigen Verteidigers festhalt und dadurch zu einer Vorschu-
le der rein kriegerischen Ubungen wird.« Gutsmuths 1817, o. S. (Vorbe-
richt des Verfassers aus dem Jahr 1816; Hervorhebungen im Original). Es
wire falsch, wiirde Gutsmuths deutliches Bekenntnis fiir die »vaterldndische
Aufgabe« des Turnens dazu verleiten, die vorausgehende philanthropische
Gymnastik als unpolitisch zu begreifen. Indem die gymnastischen Ubungen,
wie gesehen, der vorbereitenden Anpassung an die Leistungsanforderungen
der sich herausbildenden biirgerlichen Gesellschaft dienten, reichte ihre Be-
deutung tuiber den schulischen Kontext weit hinaus. Das Turnbuch reagierte
demgegeniiber unmittelbar auf die veranderten politischen Umstidnde — der
Deutsche Bund war am 8. Juni 1815 auf dem Wiener Kongress gegriindet
worden — und stellte sich damit ganz in den Dienst des revolutioniren Ver-
langens nach nationaler Einheit.

392 Vgl. Bornemann 1814. Der Verfasser bezieht sich in diesem Zusammenhang
auf das »im Jahre 1812 erschienene Schriftchen: >Der Turnplatz in der Hasen-
heide««, das bereits kurz nach dem Erscheinen vergriffen war. Ebda., S. IX.

393 So Jahn in dem von ihm verfassten Vorbericht zur Deutschen Turnkunst.
Vgl. Jahn/Eiselen 1816, S. XXII.

394 Vgl. dazu Jahn 1806.

373

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

im Zusammenhang mit dem Turnwesen der Erweiterung deutschsprach-
licher Ausdrucksmoglichkeiten im Sinne einer angewandten Sprachrein-
heitspolitik. Dass der Autor hierbei von tiefen Abneigungen gegeniiber
allem »Fremdlindischen« — vor allem »welschen« Worten und Begriffen
— bestimmt war, tiberrascht nach dem bisher Gesagten nicht. Erstaun-
lich ist jedoch, dass Jahn seine frithen Gedanken zur deutschen Sprache
im so genannten Vorbericht zur Deutschen Turnkunst noch einmal auf-
nahm, nachdem er seine akademischen Ambitionen in Bezug auf dieses
Thema bereits frithzeitig hatte aufgeben miissen.>*s

Zur »Turnsprache«, die Jahn neu einzufiihren gedenkt, bemerkt der
Autor gleich zu Anfang seiner Ausfithrungen: »Es ist ein unbestritte-
nes Recht, eine Deutsche Sache in Deutscher Sprache, ein Deutsches
Werk mit Deutschem Wort zu benennen.«3*¢ In dieser Anhdufung von
Wortkombinationen wird »Deutsch« wie selbstverstiandlich als Eigen-
name verwendet, um seine vermeintlich feststehende Bedeutung hervor-
zuheben. Grammatikalisch gesehen handelt sich hierbei um die Einbet-
tung einer Adjektivphrase (»Deutsch«) in eine Nominalphrase (»Sache«,
»Sprache«, » Werk «, »Wort«), wodurch das unselbstindige Beiwort zum
Attribut des Nomens wird und damit zum Kern der Phrase aufsteigt.
Hiermit ist nicht ausgesagt, was mit »Deutsch« semantisch gesehen ge-
meint ist, sondern nur angedeutet, wie der Phrasenkern durch syntak-
tische Wortkombinationen verandert wird. Anders gesagt, erfahrt das
»Deutsche« bereits dadurch eine Aufwertung, dass es in zahlreichen Ver-
bindungen kombiniert und wiederholt wird, ohne dass schon klar wire,
was damit inhaltlich zum Ausdruck gebracht werden soll. Und da sich
Jahn in diesem Zusammenhang nach eigenen Worten auf »ein unbestrit-
tenes Recht« beruft, scheinen auch die angesprochenen Nominalphrasen
hieraus Gewinn zu ziehen, sofern sie nun nicht mehr blofs »Sache« sind,
sondern »Deutsche Sache« werden usw. Durch derartige Kombinationen
wird also der Eindruck erzeugt, die verwendeten Worter gehorten nicht
nur zusammen, sondern sie erganzten sich wechselseitig, indem ihre je-
weiligen Bedeutungen genauer aufgeschlusselt wiirden. Was jedoch eine
»Sache« zu einer »Deutschen Sache« oder ein »Werk« zu einem »Deut-
schen Werk « macht, bleibt dem Betrachter verschlossen.

Freilich geht es Jahn gar nicht um begriffliche Klarungen und seman-
tische Differenzierungen. Stattdessen verweist er auf seine durchaus

395 Ahnlich wie bereits im Deutschen Volkstum auch einzelne Passagen zu »Lei-
bestibungen« zu finden sind, die erst in der Deutschen Turnkunst ausgear-
beitet wurden, sind die Ausfithrungen zur Sprache in der zuletzt genannten
Schrift durchaus bedeutsam, auch wenn sie vergleichsweise kurz ausfallen.
Vgl. Jahn 1810, S. 241-252 sowie Jahn/Eiselen 1816, S. XIX-XLV. Bei Jahn
sind nicht die jeweiligen Ausfiihrungsumfinge entscheidend, sondern »der
Teufel« steckt auch hier zumeist im Detail.

396 Jahn/Eiselen 1816, S. XIX.

374

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NATIONALERZIEHUNG

praktischen politischen Absichten, die sich gegen die » Wortmengerei«
und »Vielspracherei« richten, »woraus aller Biichernebel dunstet«3*7. Der
Feind der deutschen Sprachgemeinschaft kommt auch hier von aufSen und
droht sich durch »Unkunde, Sprachfaulheit und Vornehmtuerei«** ein-
zuschleichen. Hiervon betroffen seien vor allem die » Deutsche(n) Sprach-
zweifler«3?, zu denen Jahn ausdriicklich die sich der » Volksvergessenheit«
schuldig machenden »neueren Schriftsteller«4 zdhlt. Threr allgemeinen
»Fremdsucht«#* kénne man nur durch eine kriftige und vitale »Kunst-
sprache« begegnen, die aus dem einfachen Leben hervorgehen miisse, da
ein »Einzelner (...) wohl die Sprache fiir seinen Teil rein halten, nur nicht
allein rein fegen«#°> konne. Mit dem Begriff » Kunstsprache« verweist Jahn
auf die von ihm initiierte » Turnsprache«4°, der er nicht in » Buchahnen«,
sondern im Rekurs auf deutsche »Musterworter und Musterweisen «4°4
nachspurt, um sie wieder lebendig werden zu lassen.

Der in diesem Zusammenhang gegebene Hinweis auf die »Sprach-
tumlichkeit«+°s der eigenen Vorgehensweise, durch die bereits lautma-
lerisch die Nihe zur » Volkstiimlichkeit« hervorgehoben wird, zeigt an,
dass mit der Einfuhrung kunstlicher Begriffe eine sprachliche Grenze

397 Ebda., S. XXI. Der Verweis auf die Unklarheit und Vieldeutigkeit der » Wort-
mengerei« erfolgt in der Absicht, die Notwendigkeit einer sprachpuristischen
Zugangsweise hervorzuheben — unabhingig davon, ob der damit verbundene
Anspruch tiberhaupt eingelost werden kann oder nicht. Der Vorwurf gegen-
iber den vermeintlichen »Sprachverunreinigern« dient vor allem der Selbst-
rechtfertigung und Immunisierung der »deutschen Sprachreinhalter«.

398 Ebda., S. XX.

399 Ebda., S. XXVIIL. An anderer Stelle spricht Jahn von »Sprachschwache(n)
und Afterdeutsche(n)«, denen er den »Sprachkenner« und »echtdeutsche(n)
Volksmann« gegeniiberstellt. Vgl. ebda., S. XIX und S. XX (im Original teil-
weise hervorgehoben).

400 Ebda., S. XXI. An gleicher Stelle findet sich der Verweis auf eine Schrift tiber
Wortmengerei von »Kolbe, ein wackerer Kampfer«, der hierfiir »die ur-
kundlichen Beweise geliefert« habe. Vgl. ebda. Kolbe verwahrt sich in seiner
Schrift gegen das Eindringen fremder Elemente in die Muttersprache, um
nicht nur die Sprech-, sondern auch die Denkweise eines Volkes moglichst
rein zu halten, in der die Erfahrungen fritherer Generationen aufbewahrt
seien. Zur Forderung des Autors, dass »zu Allgemeinbegriffen nur einhei-
mische Bezeichnungen gelten diirften«, vgl. Kolbe 1809, S. 47.

401 Jahn/Eiselen 1816, S. XXII. An anderer Stelle spricht Jahn von »Welsch-
sucht« und verweist auf die »edle Deutsche Heldensprache« als vermeintli-
ches Gegengift. Vgl. ebda., S. XX.

402 Vgl. ebda., S. XX.

403 Ebda., S. XIX.

404 Vgl. ebda., S. XXIII (im Original teilweise hervorgehoben). An anderer Stel-
le verwendet Jahn die Begriffe » Urlaut und Urwort«. Ebda., S. XXII.

405 Ebda., S. XXIII.

375

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

uberschritten wird, die einer besonderen Begrundung bedarf, um nicht
als willkiirlich zu erscheinen. Jahns Verweis auf ein »unbestrittenes
Recht«+°¢  deutschsprachliche Traditionen aufzugreifen und wiederzu-
beleben, erfiillt ganz offensichtlich diesen Zweck, zumal hierdurch die
Aussicht auf eine ebenso alte wie neue deutsche Sprachgemeinschaft —
einschlieflich wiederbelebter mentaler und sozialer Muster — eroffnet
wird. Auch wenn der Wirkungskreis dieser Kunstsprache zunichst auf
das Turnen beschrankt ist, hofft Jahn auf mehr. Es bediirfe zuerst des Zu-
spruchs seitens der Turngemeinschaft — ein einzelner kann die Sprache
»nicht allein rein fegen« —, um iiberhaupt in einen »ewigen Landfrieden
mit der Gesamtsprache«#7 eintreten zu konnen.

Wie bei allen Einsetzungsriten unterscheidet auch Jahn zwischen ei-
nem Vorher und einem Nachher. Der Kunstgriff besteht hier freilich
darin, dass das Nachher, also die Etablierung einer Kunstsprache als
Turnsprache, auf ein lang zuriickliegendes und erst wiederzubeleben-
des Vorher bezogen wird. Da die »Deutsche Sprache« als »lebendige
Sprache« sich im »siegreichen Kriege ihr Urrecht als Ursprache«+°* be-
hauptet habe, gibt es laut Jahn nicht nur ein unverbrichliches Recht,
sondern auch eine geradezu historische Verpflichtung, sich dieser ge-
meinsamen Tradition zu besinnen. Gemaf$ dieser Auffassung gribt
Jahn im Vergangenen, um nach Uberlebenden zu suchen, die gegen alles
»Undeutsche« aufgeboten werden konnen. Findig wird er in »reinge-
haltenen Kunstsprachen«, in denen »alte Worter«+*® aufbewahrt wor-
den seien. Die entsprechenden Kunstworter entstammen der Seefahrt,
dem Bergbau, der Zimmerei und dem Kriegswesen — obgleich letzteres
»noch an den Franzosenmihlern der alten Niederlagen leidet«#°. Hie-
raus zu entlehnende »Kunstworter«, wie etwa »Biithne« (»bergmin-
nisch«) oder »Holm« (»zimmermannisch«), seien sinngemaf zu ver-
wenden, dhnlich wie in »Sprichwortern«, die »buchstablich fast immer
Unsinn ergeben «#:*.

Jahn nimmt fiir sich also in Anspruch, die entlehnten Kunstworter
zeitlich iberdauernd in verdnderte Kontexte einzufiigen, um — zumindest
der Forderung gemifS — ebenso traditionsreiche wie neuartige Bedeutun-
gen hervorzubringen. Dabei spiele es keine Rolle, ob die wiedergefunde-
nen »alten Worter« noch gebrduchlich seien. Wichtig sei vielmehr, dass
die neu gebildeten »Kunstworter Hand und Fuf§ haben und Kopf und

406 Siehe dazu weiter oben Anm. 396.

407 Den »Mundarten« spricht Jahn dieses Vermogen bereits zu, sofern sie »den
alten Urstamm in sprachtiimlicher Reinheit von Geschlecht zu Geschlecht«
weitertragen. Vgl. Jahn/Eiselen 1816, S. XLIII und S. XLIL

408 Vgl. ebda., S. XXI.

409 Vgl. ebda., S. XXXIV.

410 Ebda. (im Original teilweise hervorgehoben).

411 Ebda., S. XXXIV und S. XXXV.

376

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NATIONALERZIEHUNG

Herz«#™, Jahn setzt somit nicht nur auf sprachliche Traditionen, sondern
ebenso auf ein allgemeines Verstiandnis, das erleichtert werde, wenn ein
Wort das andere aus sich heraus erklirt. »Man muss die Kunstworter ei-
ner Kunstsprache allesamt in Reih und Glied mustern, und dann Schau
tiber sie halten, ob jedes an Ort und Stelle ist, und kunstgerecht seinen
Posten einnimmt. «#'3 Worter wie:

»(...) springen, Springer, Springel; — klimmen, Klimmer, Klimmel; —
schwingen, Schwinger, Schwingel; — fechten, Fechter, Fechtel, Hieb-
fechtel, Stof3fechtel, — sind schon durch ihre Ableitung verstiandlich und
gerechtfertigt. Thnen konnen, wer weifS sie viele, noch nachgebildet wer-
den. «#4

Auch wenn nicht alle »reindeutschen« Herleitungen sich als sinnvoll er-
wiesen und nicht selten sogar in die Irre fithrten — wenn etwa von Ledig-
gang«#s oder » Durchhink«#'¢ die Rede ist, um entsprechende Geh- und
Sprungtechniken zu bezeichnen —, fanden doch zahlreiche Worter bestan-
dige Aufnahme in die neue Turnsprache. Das »Gratschen«, Spreizen«,
»Kreuzen« ist bis heute ebenso gebrauchlich wie die »Kehre«, » Wende«
oder »Schere«. Und auch der »Felgaufschwung« am »Reck« gilt nach
wie vor als Vortibung fiir die »Welle«, an dem sich ganze Generationen
von Schiilern bis zum heutigen Tag erprobt haben. Jahn und Eiselen ist
es vor allem gelungen, die Sprache der philanthropischen Gymnastik
durch eine praxisorientierte Kunstsprache zu ersetzen und hieraus pro-
pagandistischen Nutzen zu ziehen. Der Hass auf alles »Fremdartige«,
»Undeutsche« und »Nichtreine« erhielt dadurch ein zusitzliches poli-
tisches Gewicht.

Schon im Deutschen Volkstum hatte Jahn unmissverstandlich auf die
politische Bedeutung seiner Sprachreinheitsbestrebungen hingewiesen:

»Keine Sprache eines andern noch lebenden Volks darf Hof- und Staats-
sprache sein: Denn so lange noch nicht die Sprache eines fremden Volks
gebraucht wurde, konnte keinem andern Volke deswegen einfallen, dass

412 Ebda., S. XXXV.

413 Ebda., S. XXXVI.

414 Ebda., S. XXXVIL

415 Ebda,, S. 5.

416 Ebda., S. 21. Nicht selten fihrte die Sprachkiinstelei auch zu kuriosen Ne-
benwirkungen, die Jahn entweder iibersah oder stillschweigend in Kauf
nahm. Bei den Schwingiibungen auf einem Schwingel, also einer »dem
Pferde dhnlichen Vorrichtung«, spricht er ganz unbefangen tiber »Seiten-
spriinge«, die in weitere Techniken, wie etwa dem » Jungfernsprung«, »Hin-
tersprung« und »Affensprung«, unterschieden werden. Vgl. dazu ebda., S.
48-67. Die Mehrdeutigkeit derartiger Wortkonstruktionen erschlief3t sich
unmittelbar und war aufgrund ihrer Wiedererkennbarkeit entweder gewollt
oder aber das Ergebnis unausgereifter Phantasien.

377

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

es das erste von allen Vélkern, durch Sprache, Biicherwesen und Bildung
sei. Es konnte die tibrigen Volker nicht >Diebe« nennen, denn das wurden
sie erst, als sie sich zu Affen und Papageien verkiinstelten, ihre eigene
Sprache aufgaben, und volkerstumm fremde Misstone nachlallten. «47

Jahn schloss sich damit den Bestrebungen der deutschen Nationalbewe-
gung an, die nach der militdrischen Niederlage 1806 deutliche Kritik an
der franzosischen Besatzungsmacht iibte, indem unter anderem auch der
Gedanke an das Fortbestehen der deutschen Sprachnation wachgehal-
ten wurde. So umfasste etwa das von Johann Heinrich Campe zwischen
1807 und 18171 herausgegebene Worterbuch der Deutschen Sprache+'
mehr als dreitausend tiberwiegend eingedeutschte Worter, die zumindest
teilweise Eingang in den alltaglichen Sprachgebrauch fanden. Jahns Pla-
doyer fiir die Reinhaltung der deutschen Sprache und sein daraus hervor-
gegangenes Kunstsprachenvorhaben war somit nicht neu, sondern Aus-
druck des politischen Widerstandswillens im deutschen Nationalismus.
In diesem Sinne wurde auch das Wort » Turn« von Jahn und Eiselen als
»Deutscher Urlaut« gefasst, »der auch in mehren Deutschen Schwester-
sprachen vernommen wird, in ausgestorbenen und noch lebenden, und
uberall drehen, lehren, wenden, lenken, schwenken, grofses Regen und
Bewegen bedeutet. «4*

Mit dieser Vorstellung kniipft Jahn an ein Erklirungsmodell an, das
schon seit den 1770er Jahren die Spekulationen iiber den Ursprung
der Sprachen sowie ihre Ausbreitung und Aufgliederung bestimmte.
Laut Herder verfigt jede Sprache tiber einen besonderen »Geist«, der
nicht einer himmlischen Eingebung, sondern dem natiirlichen Sprach-
vermogen des Menschen entsprungen sei.+*° Er wandte sich damit ge-
gen die Annahme eines gottlichen Sprachursprungs und fiihrte die Un-
terschiede zwischen den Sprachen anstatt auf menschliche Hybris — in
Anlehnung an den biblischen Turmbau zu Babel#+:* -, auf kulturelle und

417 Jahn 1810, S. 372-373.

418 Vgl. Campe 1807-1811.

419 Jahn/Eiselen 1816, S. XXVII-XXVIII (im Original teilweise hervorgeho-
ben). An gleicher Stelle findet sich eine Auflistung von 69 weiteren Wort-
kombinationen mit dem Wortstamm »Turn«. Jahns Auffassung, wonach
dieser Wortstamm ein »Deutscher Urlaut« sei, der sich auf das Alemanni-
sche »Tyro« (Krieger) zurtickfithren lasse, wurde inzwischen widerlegt. Vgl.
Zeidler 1942, S. 43—44. Dass mit der Turnsprache zugleich die hofische Her-
kunft zentraler Ubungselemente — etwa des Balancierens (»schweben«) und
Voltigierens (»schwingen«) — sprachlich tiberdeckt wurde, sei hier nur am
Rande erwihnt.

420 Vgl. Herder 1772, S. 19.

421 Laut Altem Testament sprachen die Menschen urspriinglich mit »einerlei
Zunge und Sprache«. Um die daraus gewonnene Macht des Menschen zu
brechen, die im Turmbau zu Babel ihren ambitionierten Ausdruck fand,

378

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NATIONALERZIEHUNG

genealogische Unterschiede zwischen den Volkern zuriick. Eben hier
lag der Ansatzpunkt fiir die Sprachreinheitsvertreter, die die Vielfalt
im »babylonischen Sprachengewirr« nicht mehr im religitsen Sinne als
Folge menschlichen Hochmuts deuteten, sondern auf volkstiimliche Be-
sonderheiten und nationale Unterschiede zuriickfithrten. So wie die Be-
wohner eines Landes durch gemeinsame Vorstellungen, Sitten und Ge-
brauche sowie einheimische Sprachgestalten gepragt waren, erschien es
nunmehr moglich, hierfiir jeweils einen besonderen Nationalcharakter
geltend zu machen, der sich von anderen »Volksgeistern« und »Volks-
empfindungen« unterscheiden liefs. Dariiber hinaus findet sich ebenfalls
bei Herder die Annahme, der »Nationalhass« komme daher, dass man
mit Fremdem aufgrund ihrer Verschiedenheit »in Sprache, Denk- und
Lebensart«+* keine gemeinsame Basis finde: »Er ist Barbar, er redet eine
fremde Sprache«#:3. Die volkstiimlichen Sprachforscher nahmen auch
diesen Gedanken bereitwillig auf, sofern es nunmehr moglich schien,
den verhassten Charakter eines fremden Volkes an dessen Sprache ab-
zulesen. Um der »Deutschen Sprache« — wie Jahn martialisch formu-
liert — »im siegreichen Kriege ihr Urrecht als Ursprache«#* sichern zu
konnen, war es daher wichtig, die »Ursprunglichkeit des Deutschen«
gegentiber anderen Sprachen als Ausweis eines »ureigenen Nationalcha-
rakters« herauszustellen.

Doch dies allein gentigte nicht, schliefSlich konnten auch andere Spra-
chen dieses Recht fiir sich reklamieren. Wahrend Herder in diesem Zu-
sammenhang die nationalen Eigentiimlichkeiten und Sprachunterschiede
noch als Bereicherung ansah und sich dafiir aussprach, sie als solche an-
zuerkennen und zu bewahren+*s, verwiesen die volkstiimlichen Sprach-
reinheitsvertreter auf die Besonderheit des Deutschen als lebendiges
Werkzeug und eigentiimliche Erscheinungsform des erst wieder zu erwe-
ckenden Nationalgeistes. Ahnlich wie eine Sprache durch Besinnung auf
ihre Tradition weiterentwickelt werden konnte, wovon nicht zuletzt Her-
der, Campe, Kolbe und Jahn praktisch Zeugnis gaben, erschien es ebenso
wichtig, die Entwicklung des Deutschen soweit als moglich zuriickzuver-
folgen, um seinen besonderen Stellenwert herauszuheben. Je traditions-
reicher und urspriinglicher eine lebendige Sprache begriindet werden
konnte, desto bedeutsamer erschien zugleich der in ihr zum Ausdruck

dessen »Spitze bis an den Himmel reiche«, bewirkte Gott, »dass keiner des
andern Sprache verstehe«. Die Menschen wurden einander fremd und wa-
ren fortan gezwungen, sich tiber »die ganze Erde« zu zerstreuen. Vgl. dazu
LUT, Mose 11, 1-9.

422 Vgl. Herder 1772, S. 195.

423 Ebda., S. 199.

424 Siehe dazu weiter oben Anm. 408.

425 Zur Bereicherung, Festigung und Ordnung der Sprache vermittels fremdar-
tiger Einflisse und Erfahrungen vgl. Herder 1772, S. 156.

379

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

gelangende Nationalcharakter eines Volkes. Allerdings blieb der blofle
Verweis auf eine »Ursprache« ohne entsprechendes »Urvolk« unvollstian-
dig und vage. Diesen Mangel zu beheben, erschien umso wichtiger als es
galt, die Vorherrschaft der franzosischen Sprache, Etikette und Literatur
zu durchbrechen, die seit dem spiten 17. Jahrhundert den Mittelpunkt
der — nicht nur Deutschland — zunehmend verhassten européischen Adels-
kultur bildete. Der Kampf gegen die franzésische Vorherrschaft reichte
somit weiter zurtick als bis zur Niederlage PreufSens und dem dadurch
herbeigefiihrten Ende des Heiligen Romischen Reiches.

Bei Jahn selbst finden sich freilich keine brauchbaren Belege fur die
Rechtfertigung der Annahme einer »Deutschen Ursprache«. Je streitba-
rer der Ton (»siegreicher Krieg«) und je grofler des Autors erhobenen
Anspriche (»Urrecht als Ursprache«), desto dunner wurden die Aus-
kiinfte. Aufler Allgemeinpldtzen bot Jahn keine inhaltlichen Ankniip-
fungspunkte:

»Himmelstrich, Luft, Erde, haben Einwirkungen auf die Sprachwerkzeu-
ge. (...) Bedeutender mussen alle diese Einfliisse bei einem unvermisch-
ten, naturgemafs lebenden, von undenklicher Zeit her eingewohnten Ur-
volk, mit einer seit Jahrtausenden gesprochenen Ursprache werden, wo
frithe eigene Selbstbildung auffasste was die Natur anfing, und es durch
Sprachgebrauch gesetzmifSig machte. «4¢

Bei Fichte stellt sich derselbe Zusammenhang bereits anders dar. Eben-
falls der »Deutschen Sache« verpflichtet und vom Ressentiment ge-
geniiber allem Fremdliandischen und Franzosischen getragen, spann-
te der Philosoph in seinen Reden an die deutsche Nation einen weiten
Rahmen. Fichte spricht zwar auch grob verallgemeinernd vom »Deut-
sche(n) an und fur sich«#7, jedoch grenzt er die Bestimmung ein, in-
dem er ihn dem »Stamm der Germanier iiberhaupt« zurechnet. Die
»Germanier« wiederum bildeten »urspriinglich Einen (sic!) Grund-
stamm «#*%, der sich jedoch aufgrund der Ausbreitung in andere Regio-

426 Jahn 1810, S. 188-189. Jahn ist weniger als Sprachursprungsforscher, son-
dern vor allem als Spracherneuerer in Erscheinung getreten. In diesem Zu-
sammenhang war fiir ihn der Grundsatz leitend, dass je mehr ein Volk von
seiner »Ursprache« behalten habe, desto hoher wire auch sein kulturel-
les Niveau. Die »Lebendigkeit« der »Ursprache«, deren vermeintlichen Ab-
kommlingen er im Altdeutschen nachspiirte, war fir ihn daher wichtiger als
ihre »dunkle Herkunftsgeschichte«. Nur so ist zu erklaren, wie salopp der
Autor tber »Jahrtausende« hinweggeht, um sein Anliegen wichtig zu ma-
chen. Wer jedoch, wie Jahn in seinen Texten, so grofSziigig das Prafix »Ur-«
verwendet und mit so viel Unbedarftheit vom »Ursprung« spricht, dessen
Spekulationen bleiben ebenso geschichtslos wie sinnentleert.

427 Vgl. Fichte 1978, S. 58.

428 Vgl. ebda., S. 59.

380

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NATIONALERZIEHUNG

nen aufspaltete. Wahrend die »Deutschen« die urspringliche Sprache
des Stammvolkes beibehielten und fortbildeten, nahmen die anderen
germanischen Stimme »eine fremde Sprache« an und gestalteten sie
»allmahlich nach ihrer Weise «#** um. Auch wenn Fichte keine Jahres-
zahlen nennt - er spricht nur allgemein vom »Altertum« und gibt Bei-
spiele der lateinischen und griechischen Sprache — erschlief3t sich aus
dem Gesagten, dass er sich auf die antiken germanischen Stimme und
Siedlungsgebiete nordlich der Alpen bezieht.#° Um welche Stimme es
sich hierbei handelt beziehungsweise welcher Stamm als » Urstamm der
Deutschen« anzusehen ist, wird freilich nicht aufgelost. Fichte ist al-
lein daran gelegen, die Ursprache in der noch angenommenen unver-
falschten Form von ihren vermischten Ableitungen und Umformungen
zu unterscheiden:

»Die Verschiedenheit ist sogleich bei der ersten Trennung des gemein-
schaftlichen Stamms entstanden, und besteht darin, dass der Deutsche
eine bis zu ihrem ersten Ausstromen aus der Naturkraft lebendige Spra-
che redet, die iibrigen germanischen Stimme eine nur auf der Oberfla-
che sich regende, in der Wurzel aber tote Sprache. «#t

Wihrend also Sprachvermischungen den Verlust an Lebendigkeit und na-
titrrlicher Ausdruckskraft bewirken sollen, sofern bei Ubernahme fremder
Worte hieran gebundene Zusammenhinge und Erfahrungen fehlen#2,

429 Vgl. ebda., S. 60.

430 Die uberwiegend westlich angesiedelten keltischen Stimme bleiben in die-
sem Zusammenhang unerwahnt.

431 Fichte 1978, S. 72. Heute gilt iibrigens eine Bibeliibersetzung aus dem
vierten Jahrhundert ins Gotische als dltestes germanisches Sprachdoku-
ment grofferen Umfangs. Dass die germanischen Sprachen indoeuropi-
ischer Herkunft sind, ldsst sich zwar nicht direkt belegen, jedoch durch
sprachwissenschaftliche Syntax- und Grundwortschatzvergleiche rekon-
struieren. Die Rede vom »Deutschen an sich« sowie vom »Urstamm der
Deutschen« kann nach heutigem ethnolinguistischen und archidologischen
Kenntnisstand in jedem Fall als begriindet zuriickgewiesen werden. Vgl.
dazu Kausen 2013.

432 Fichte nennt in diesem Zusammenhang die »drei beriichtigten Worte, Hu-
manitat, Popularitit, Liberalitit. Diese Worte, von dem Deutschen, der kei-
ne andere Sprache gelernt hat, ausgesprochen, sind ihm ein vollig leerer
Schall, der an nichts ihm schon Bekanntes durch Verwandtschaft des Lau-
tes erinnert, und so aus dem Kreise seiner Anschauung, und aller méglichen
Anschauung ihn vollkommen herausreift. Reizt nun doch etwa das unbe-
kannte Wort durch seinen fremden, vornehmen, und wohlténenden Klang,
seine Aufmerksamkeit, und denkt er, was so hoch tone, miisse auch etwas
Hohes bedeuten, so muss er sich diese Bedeutung von vornherein, und als
etwas ihm ganz Neues, erklaren lassen, und kann diese Erkliarung eben nur
blind glauben (...).« Ebda., S. 68—69.

381

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

artikuliere sich die wahre Vorstellung eines Volkes vor allem in seiner ur-
eigenen Sprache. Die in dem noch unverfalschten deutschen Idiom zum
Ausdruck kommende »Naturkraft« unterscheide sie von den anderen
germanischen Sprachen, die tibereinstimmend daran krankten, in ihrer
Fortentwicklung und Verfeinerung den Bezug zum gemeinschaftlichen
Stamm und unverfilschten Leben verloren zu haben. Da die vermischten
germanischen Sprachen inhaltlich ausgehohlt und an der Wurzel bereits
gestorben seien, gelte es, dem urspriinglichen Kern des Deutschen nach-
zuspiiren — eine Aufgabe, die nicht nur in die Tiefe weise, wie die Rede
von »Oberfliche« und » Wurzel « suggeriert, sondern schlieflich auf das
»eigentliche Leben «#33 abziele.

Im Hinblick auf den angenommenen germanischen Sprachursprung
und deutschen Nationalcharakter bleibt Fichte insgemein dhnlich eng-
stirnig wie Jahn. Beide beharren auf einfachen Gegensitzen, deren Vermi-
schungen als grofites Ubel angesehen werden. Auf der einen Seite das, wie
Jahn ganzlich geschichtsfrei behauptet, »von unendlicher Zeit her einge-
wohnte Urvolk, mit einer seit Jahrtausenden gesprochenen Ursprache «#34,
Auf der anderen Seite die, wie Fichte ahnlich ahistorisch feststellt, »iibri-
gen Volker germanischer Abkunft«, die ihre »reinmenschliche Sprache «#35
eingebtifSt haben. Hier das vermeintlich Natiirliche, Lebendige und Echte;
dort das blofs Abgeleitete, Oberflachliche und Uneigentliche. Selbst wenn
man beiden Autoren zugestehen mag, dass Vereinfachungen dieser Art
nicht zuletzt der politischen Lage ihrer Zeit geschuldet waren, bleibt in
historischer Hinsicht festzuhalten, dass derartig bornierte Unterscheidun-
gen zwischen dem Eigenen und Fremden nicht nur dem »deutschen Friih-
nationalismus«, sondern ebenso dem nach Reichsgriindung und Weima-
rer Zeit hieran ankniipfenden »extremen Nationalismus«#¢ den Boden

433 Hier passt der Verweis auf die »deutsche Ideologie«, die Adorno im herr-
schenden Jargon der Weimarer Spitzeit sowie der deutschen Nachkriegszeit
entlarvt und sich bis auf Fichte und die romantische Naturphilosophie zu-
riickverfolgen ldsst. Adorno deutet den »Jargon der Eigentlichkeit« bezeich-
nenderweise als »das deutsche RessentimentPhianomen par excellence«. Ad-
orno 1977 b, S. 419.

434 Jahn 1810, S. 188-189.

435 Fichte 1978,S. 61 und S. 62. Wihrend »die Skandinavier« von Fichte »un-
bezweifelt fiir Deutsche genommen werden« konnen, gelte dies fiir »an-
dere neueuropidische Nationen« nicht. Vgl. ebda., S. 59. Allein fiir den
Stamm der Deutschen bleibe festzuhalten, dass es ihm gelungen sei, »die
im alten Europa errichtete gesellschaftliche Ordnung mit der im alten Asi-
en aufbewahrten wahren Religion zu vereinigen«. Ebda., S. 58. Weitere
Beziige zur indogermanischen Abkunft sucht man bei diesem Autor frei-
lich vergebens.

436 Hier in Anlehnung an die sozialpsychologische Einsicht, dass der »extre-
me Nationalismus« die Projektion von Hass und Feindschaft auf andere

382

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NATIONALERZIEHUNG

bereit haben. Bedenkt man zudem, dass Fichte die Deutschen zum sittlich
hochsten Volk erklirte und ihnen eine historische Sendung zuerkannte,
»die nichts Geringeres bedeutete als die geistige Weltherrschaft«#7, dann
erschliefSt sich der missionarische Eifer der frithen Nationalbewegung, der
nach Ansicht des prophetischen Philosophen bereits Jahrhunderte zuvor
»im heiligen Kampfe fiir Religion und Glaubensfreiheit«#* nachdriicklich
zum Ausdruck gekommen war.

Anders als Fichte ging es Jahn nicht darum, »das Reich des Geis-
tes und der Vernunft zu begriinden, und die rohe korperliche Gewalt
insgesamt, als Beherrschendes der Welt, zu vernichten«#. Zwar sind
auch Jahns Ausfithrungen durch einen starken Gleichheitsimpuls ge-
kennzeichnet, der gegen die Herrschaft der hoheren Stinde gerichtet
war, jedoch verlegte er nach Einfihrung der »Turnsprache« sein Au-
genmerk zunehmend auf die praktische Etablierung und Verbreitung
des Turnwesens in Deutschland. Seine volkstiimlichen Ausfuhrungen
deutete er selber als »eine Vorbereitung zum Inswerksetzen kiinftiger
Volkserziehung«, die als »ein immer fortgesetztes Indiehidndearbeiten
fuir die Staatsordnung« sowie als »heilige Bewahrerin des Volks in sei-
ner menschlichen Urspriinglichkeit«44+ gefasst wird. Rhetorisch bezieht
der Begriinder des Turnwesens die Vergangenheit und Zukunft mit die-
ser Aussage so aufeinander, dass das Dunkel-Urspriingliche mit dem
VerheifSungsvoll-Kinftigen ebenso unbestimmt wie feierlich mitein-
ander verwoben wird. Zwar stellt Jahn durchaus auch konkrete For-
derungen, wenn er sich etwa tiber stindisch zusammengesetzte Parla-
mente, Biirgerrechte sowie die Einrichtung eines Volksheeres aufSert.++*
Jedoch sieht er sich selber vor allem als »Mann der Tat«, denn die » Tat
fiihlt und schreibt sich eindringlicher auf dem Tatenfelde, als in der
Klause«+#, Zur Richtschnur eignet sich ihm dabei die »heilige Drei der

Gruppen ermoglicht, indem geteilte Frustrationen durch kollektive Uber-
legenheitsgefiihle ausgeglichen und entsprechende Wiinsche auf hierfir ge-
eignet erscheinende Gruppensymbole tibertragen werden. Vgl. dazu Wink-
ler 1979.

437 Winkler 2015, S. 398.

438 Fichte 1978, S. 243.

439 Ebda.

440 Vgl. Jahn 1810, S. 181.

447 So im VI Kapitel unter der Uberschrift » Volksverfassung«. Vgl. Jahn 1810,
S. 273-322. Die in diesem Zusammenhang erhobenen Forderungen kon-
nen als »Bausteine einer konstitutionellen Monarchie« angesehen werden,
tber die in jener Zeit 6ffentlich diskutiert wurde. Angesichts dieser Umstin-
de tiberrascht es »nicht, dass preuflische Minister wie Schuckmann, Billow
und Hardenberg auch das Turnwesen zunichst forderten.« Echternkamp
1998, 5. 355.

442 Jahn 1810, S. 218.

383

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Geschichtsschreibung«, das heifSt: »Volkstiimlich sein, Volkstum ge-
schichtlich auffassen, und in der Muttersprache verkiinden «#43,

Wie gesehen, erschopfte sich Jahns Volkstum nicht in nationalstaat-
lichen Hoffnungen und vaterldndischen Spekulationen. Diese bildeten
vielmehr die Grundlage fiir seine praktischen Unternehmungen. Ahn-
lich wie der Sprach- und Geschichtsunterricht an den preufSischen Gym-
nasien zum wichtigen Bestandteil der Nationalerziehung wurde, schien
bald auch auch das Turnen in besonderer Weise geeignet, hierfiir einen
entscheidenden Beitrag zu leisten. Anders als bei der philanthropischen
Gymnastik, die beim einzelnen Zogling ansetzte, um seine individuellen
Anlagen im Sinne ihrer gesellschaftlichen Nutzlichkeit zu fordern, stand
beim Turnen von vornherein der Gedanke an »Volk und Vaterland «+44
im Mittelpunkt. Die individuelle Sittlichkeit blieb bei Jahn an die Na-
tion gebunden, durch die das Volk erst seine Existenzberechtigung er-
hielt. Hieraus leitete er zugleich die »hochste und heiligste Pflicht« fiir
seine Turnjiinger ab, »ein Deutscher Mann zu werden« und fir »die
Deutsche Sache«#4s einzutreten. Wo Fichte in seinen Ausfuhrungen noch
zwischen der Idee eines »geeinten Menschengeschlechts«#4 und der an-
genommenen Uberlegenheit der deutschen Sprachnation hin und her
schwankt, spricht Jahn bereits unmissverstindlich vom »Elend wahn-
geschaffener Weltburgerlichkeit«+47, die durch die »Liebe zum Vaterlan-
de«#48 ersetzt werden miisse. Wer » Auslinderei liebt, lobt, treibt und be-
schonigt«, der habe in der »Turngemeinschaft«+# keinen Platz. Hierin
unterschied er sich deutlich von Fichte, der den »letzte(n) Zweck aller
Nationenbildung« darin sah, dass die »Bildung sich verbreite tiber das
(ganze menschliche; EB.) Geschlecht«#5°. Jahn setzte stattdessen auf den
»Adel des Leibes und der Seele«#5*; der dem »arbeitenden Turner «#5* eig-
ne, sofern er mit praktischem Sinn und biederminnischem Fleif$ bestrebt
sei, allein dem eigenen »Volk und Vaterland« zu dienen.

Hiufig verwendete Begriffe wie » Vaterland« oder » Muttersprache«
waren in besonderer Weise geeignet, die Zuwendung zur eigenen Nation
zu bekunden. Wer die vermeintlich selben Eltern besafs, der konnte da-
von ausgehen, dass auch die nationalen Briider und Schwerstern sich ge-
schlossen zeigten und gemeinschaftliche Bindungen eingehen wiirden. Im

443 Vgl. ebda.

444 So etwa in den Turngesetzen von Jahn/Eiselen 1816, S. 23 4.
445 Vgl. ebda.

446 Siehe dazu weiter oben Anm. 339.

447 Vgl. Jahn/Eiselen 1816, S. 234.

448 Ebda., S. III.

449 Ebda., S. 235.

450 Fichte 1993, S. 400.

451 Jahn/Eiselen 1816, S. 233.

452 Ebda., S. 232.

384

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NATIONALERZIEHUNG

Ubrigen waren entsprechende Gemeinschaftserlebnisse fiir die Jugendli-
chen bei den Turniibungen praktisch und direkt nachvollziehbar, sofern
alle Teilnehmer die gleichen Rituale befolgten und die vorgegebenen Sta-
tionen nach festen Regeln+s? durchliefen. Hierzu zihlten etwa das feier-
liche Versprechen, die Turnordnung#s+ einzuhalten, die Anerkennung ge-
meinsamer Zeichen und Symbole, wie die von allen getragene Turntracht
aus grobem Leinenstoff, das Vermeiden von Zwietracht auf dem Turn-
platz sowie die Pflicht, Zuwiderhandlungen sogleich anzuzeigen. Er-
ginzend dazu regelten die »Besonderen Turngesetze« die Ordnung und
Abfolge einzelner Ubungen, die in »Riegen« zu durchlaufen und nach
strengen Vorgaben zu absolvieren waren.*ss Verfolgt wurden damit aus-
driicklich padagogische Ziele, wie mit Blick auf die » Turnspiele« genau-
er ausgefuhrt wird: »Hier paart sich Arbeit mit Lust, und Ernst mit Jubel.
Da lernt die Jugend von klein auf, gleiches Recht und Gesetz mit ande-
ren zu halten. «#5¢ Dass nebenbei auch noch militarisch niitzliche Fertig-
keiten und Taktiken eingetibt wurden, belegen jene Spiele, die auflerhalb
des Turnplatzes stattfanden, da sie viel Platz beanspruchten. So wurden
beispielsweise beim »Ritter und Biirgerspiel« Verstecke und Hinterhal-
te ausgespaht sowie Gefangene genommen, wihrend beim »Sturmlauf«
eine Anhohe eingenommen und verteidigt werden musste.+7

Die Turnkunst galt Jahn und Eiselen mehr als ein blof$ »munteres
Treiben«. Sie war zugleich »vaterlandisches Werk und volkstumliches
Wesen«, das mit minnlicher Kraft und feierlichem Ernst »erlebt, ein-
gelebt, versucht, getibt, gepruft, erprobt, erfahren und mit durchge-
macht«#* werden musste. Dem Turnlehrer wurde in diesem Zusam-
menhang eine besondere Rolle zuerkannt. Er war nicht nur liebendes,
pflichterfiilltes und von » Volkstiimlichkeit innigst durchdrungenes« Vor-
bild, sondern ebenso »iltere(r) Freund, Ordner, Schiedsrichter, Ratgeber
und Warner«#5 fiir die ihm anvertrauten Turnjiinger. Solange niemand
»aus der Reihe tanzte«, die Turngesetze befolgte und den Anweisun-
gen des Turnlehrers nachkam, schien dieses familiar-volkstiimliche Ge-
meinschaftsmodell zu gliicken. Wer jedoch die »guten Sitten auf dem

453 Die »Turngesetze« waren fiir alle gleich. Bereits zu Beginn heifSt es: » Gute
Sitten miissen auf dem Turnplatz mehr wirken und gelten, als anderswo wei-
se Gesetze. Die hochste hier zu verhingende Strafe bleibt immer der Aus-
schluss aus der Turngemeinschaft.« Jahn/Eiselen 1816, S. 233.

454 Vgl. zu den » Allgemeinen Turngesetzen« ebda., S. 235-237.

455 So heifit es etwa, dass bei »keiner Ubung« etwas anderes gesprochen wer-
den diirfe, »als was zur Sache gehort«. Vgl. ebda., S. 239.

456 Ebda., S. 169. Etwas spiter ist in diesem Zusammenhang von der »Schule
fiir den Willen« die Rede. Vgl. ebda., S. 170.

457 Vgl. ebda., S. 177-181 sowie S. 182.

458 Vgl. ebda., S. 210.

459 Vgl. ebda., S. 215 und S. 218.

385

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Turnplatz«#%° missachtete, wurde sogleich ausgestoflen. Nicht demokra-
tische Umgangsformen, sondern hierarchische Strukturen und patriar-
chale Verhaltensweisen beherrschten das Zusammenwirken der Turn-
gemeinschaft. Nach dem Turnvater, der tiber allem stand sowie dem
Turnrat, der Jahn in wichtigen Fragen beriet, war der »Turnlehrer« be-
ziechungsweise » Turnwart«#* fiir den geordneten Ablauf des praktischen
Ubungsbetriebs auf dem Turnplatz verantwortlich. Diesem direkt unter-
stellt waren die so genannten »Vorturner«, welche »die Neuen in den
Voriibungen unterweisen, und bei den Ubungen, wo es Not tut, selbst
vormachen (vorturnen)«+%*, Auf diese Weise war gewihrleistet, dass die
Turngesetze nicht einfach nur eingehalten, sondern bis zu den »Vortur-
nen« und »Turnriegen« hinunter mit nationaler Gesinnung und vater-
landischem Pathos vollzogen wurden.

Folgt man dem Urteil einiger Zeitgenossen, so war es Jahn tatsich-
lich gelungen, die »ziemlich verwilderte Berliner Schuljugend zu ztigeln,
zu fesseln, im Walde, auf abendlichen Heimgangen und auf Turnfahrten
mit sich fortzureifSen und zu begeistern«+%, Ein ehemaliger Hauptmann
in Koniglich-PreufSischen Diensten schlug sogar vor, »Hrn. Jahn auf der
Akademie als Professor der Gymnastik « anzustellen, da es ihm in vorbild-
licher Weise gelungen sei, »die Masse beweglich« zu machen und schon
»im Frieden den Krieg«+%+ zu lehren. Der Begriinder der Turnkunst sah
sich selbst freilich nicht als ein Vertreter der » Gymnastik«. Auch wenn
die Turnubungen - trotz Hinzufiigung von Barren und Reck — denen der
philanthropischen Gymnastik durchaus dhnlich waren, verfolgte Jahn ein
direkt am Korper ansetzendes nationales Erziehungskonzept. Die Nation
war fir ihn »keine politische Grofe, fiir die sich der einzelne entschei-
den konnte oder auch nicht, sondern sie beruhte auf der Zugehorigkeit
zum deutschen >Volkstum¢, dessen Einheit in der Sprache und der Sit-
te verbiirgt sei.«#*s Die Berufung auf Sprache und Sitte war in erster Li-
nie praktisch bedingt; Volksgefiihl und Volksgemeinschaft sollten mog-
lichst anschaulich erfahrbar sein und nicht in abstrakten Formen oder
leeren Formeln erstarren. Vor allem aus diesem Grund wurden volks-
tiumliche Feste und Brauche bei diesem Autor so sehr geschitzt. Das be-
drohte »Deutsche Volkstum« liefS sich laut Jahn wiederbeleben, indem es
sich seiner eigenen Traditionen besann, wodurch zugleich das Wunsch-
bild eines deutschen Nationalstaats gestarkt wiirde, der sein Fundament

460 Siehe dazu weiter oben Anm. 453.

461 Ebda., S. 221.

462 Ebda. (im Original teilweise hervorgehoben).

463 Maflmann 1865, S. 283.

464 So der 1812 in einem Berliner Journal gedruckte Bericht des Hauptmanns a.
D. von Archenholz »Uber die von Herrn Jahn eingefithrten gymnastischen
Ubungen der Jugend«, hier zit. nach Bartmuf}/Kunze/Ulfkotte 2008, S. 204.

465 Langewiesche 2000, S. 111.

386

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NATIONALERZIEHUNG

im »Volk« besitzen sollte. Neben der Sprache — die von allen »auslandi-
schen Beimischungen« zu »reinigen«+¢ war — sowie volkstumlichen Zei-
chen und Gebriauchen, wie etwa einheimische Trachten oder nationale
Festtage, trat die Turnkunst als eine anschauliche » Arbeit am Volkskor-
per« in Erscheinung. Nicht der einzelne Zogling, wie in der philanthro-
pischen Gymnastik, stand hierbei im Mittelpunkt, sondern Jahn sah sei-
ne vordringliche Aufgabe darin, den Turner als leiblichen Ausdruck einer
ubergeordneten Volksidee gegen die » Philisterhaftigkeit der Zeit« und fiir
eine »edlere Zucht und Ordnung«#% in Stellung zu bringen.

Vor diesem Hintergrund erscheinen die verschiedenartigen Bemiithun-
gen Jahns schliefSlich wie ein grofSangelegter Versuch, seine Vorstellun-
gen vom nationalen Geist und Korper politisch durchzusetzen. Das Jahn-
sche Turnen steht damit in der langen Tradition jener Bemithungen, in
denen der Korper als Instrument der Selbstbehauptung und Machtde-
monstration gezielt eingesetzt wurde. Doch wihrend in der »unterirdi-
schen Geschichte Europas«#% korperliche Macht und herrschaftliches
Denken zu zentralen Merkmalen des allmahlich hervortretenden Indivi-
duums wurden, das schon im Mythos durch den Einsatz blinder Gewalt
und vorausschauender Entsagung von seinen schicksalhaften Fesseln
sich zu befreien versuchte+*, verdeutlicht die Geschichte des Turnens zur
Zeit der frithen Nationalbewegung, dass der Einzelne dieses Ziel nur er-
reichen konnte, wenn er sich den Gesetzen der Gemeinschaft unterwarf.

466 Siehe dazu weiter oben Anm. 426. Es wire sicherlich aufschlussreich, friith-
nationalistische Sprachreinheitsvorstellungen mit psychischen Abwehrme-
chanismen, etwa dem Sauberkeitszwang, in Verbindung zu bringen. Eine
solche Deutung steht bisher noch aus.

467 So Mafmann 1865, S. 283.

468 Hier in Anlehnung Horkheimer/Adorno 1972, S. 246. Die Autoren sprechen
in den » Aufzeichnungen und Entwiirfen« zur Dialektik der Aufklirung da-
von, dass unter »der bekannten Geschichte Europas (...) eine unterirdische
(verlauft; EB.). Sie besteht im Schicksal der durch Zivilisation verdringten
und entstellten menschlichen Instinkte und Leidenschaften.« Ebda.

469 Fiir Horkheimer/Adorno besteht die Dialektik der Aufklarung darin, dass
das »Erwachen des Subjekts« als Voraussetzung fiir seine Befreiung »durch
die Anerkennung der Macht als des Prinzips aller Beziehungen« erkauft
wurde. Ebda., S. 15. Hiervon ausgehend, sind die voranstehenden Ausfiih-
rungen als Kommentar zu dieser »unterirdischen Geschichte Europas« zu
verstehen. Von antiken Korperkulten, tiber neuzeitliche Reprasentationsfor-
men, moderne Machtmaschinerien bis hin zur direkt am Kérper ansetzen-
den Nationalerziehung — bezeichnet werden damit Entwicklungsabschnit-
te der korperlichen Begriindung und Beherrschung des Selbst, das sich nur
bilden und erhalten konnte, indem es sich unterwarf. Dass auch die moder-
ne Sportentwicklung als Ausdruck des widerspriichlichen Zweckzusammen-
hanges der Selbsterhaltung zu verstehen ist, wird im nachfolgenden Teil die-
ser Arbeit ausgefiihrt.

387

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Schon bei Jahn ist erkennbar, dass der Turnplatz als ein soziales Ubungs-
feld hierfiir angesehen wurde. Die nationale Ausweitung volkstiimlicher
Bestrebungen war fur den Autor bereits vor Ausfithrung der Turnkunst
auf der Hasenheide leitend. Erst die Turngemeinschaft galt Jahn jedoch
als lebendige Vorstufe der allein im Nationalstaat vollstindig zu verwirk-
lichenden Volksgemeinschalft.

Man kann aus historischer Sicht zugunsten dieses politischen Experi-
ments geltend machen, dass die frithe Turnbewegung angesichts der da-
mals vorherrschenden gesellschaftlichen Zustinde durchaus fortschritt-
liche Ziele vertrat. Hierzu gehort etwa die gegen die Zersplitterung
Deutschlands gerichtete Forderung eines einheitlichen Nationalstaates,
die Uberwindung stiandischer Schranken und adliger Vorrechte sowie
das Insistieren auf biirgerliche Gesetze und Freiheiten.+° Allerdings be-
forderte das wehrhafte Turnwesen ebenso die Parteinahme fur totalitdare
Identitits- und Gemeinschaftsvorstellungen, die nicht nur gegen Napo-
leon und die franzosischen Fremdherrschaft, sondern ebenso gegen al-
les vermeintlich »Undeutsche« gerichtet werden konnten.+* Je weniger
die liberalen Freiheitsvorstellungen des Frithnationalismus verwirklicht
wurden, desto stirker wuchs schliefSlich auch das Verlangen der Deut-
schen nach politischer Anerkennung ihrer als iberlegen und unverfalscht
verklarten »Volksgrofle «#72. Die Auswirkungen hiervon sollten sich erst
im zwanzigsten Jahrhundert in ihrer ganzen Tragweite erweisen. Wie je-
doch das Beispiel der frithen National- und Turnbewegung zeigt, war
das Verhiltnis von Herrschaft und Knechtschaft schon seit dem frithen
19. Jahrhundert neu zu denken, sofern sich abzeichnete, dass die wirt-
schaftliche Kraftentfaltung und liberale Biirgergesinnung im »sittlichen
Staat«#73 nicht widerspruchsfrei aufgehen wiirden — zumal wenn natio-
nalstaatliche Volksvorstellungen hinzu kamen.

Die von Jahn ebenso geschickt wie verhdngnisvoll inszenierte » Arbeit
am Volkskorper« fithrte gerade nicht, wie Hegel noch 1820 mit Blick
auf »den Staat als ein in sich Verniinftiges«#7+ hervorhob, tiber die Ver-

470 Wehler spricht in diesem Zusammenhang von einer politisch-oppositio-
nellen Emanzipationsideologie des Frithnationalismus, die freilich von An-
beginn bereits durch illiberale Merkmale gekennzeichnet war. Vgl. Wehler
1987,S. 511.

471 Zur weiteren Entwicklung der politischen Ansichten der Turnbewegung in
Deutschland sowie den Formen ihrer praktischen Verkérperung im 19. Jahr-
hundert vgl. Goltermann 1998. Zur korperlichen Inszenierung nationaler
Symbole innerhalb der deutsch-jiidischen Turnerschaft im ersten Drittel des
20. Jahrhunderts vgl. Bockrath 2011.

472 Jahn 1810, S. 15.

473 Zu Hegels Konzept des »sittlichen Staates« siche weiter oben Anm. 12.

474 Hegel begreift den Staat hier allerdings nicht als eine bestimmte historische
Formation, sondern er versucht ihn »als ein in sich Verniinftiges zu begreifen

388

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NATIONALERZIEHUNG

mittlung unterschiedlicher Einzelinteressen zu einem allgemeinen Inter-
essenausgleich. Stattdessen wurde die erstrebte »Freiheit des Willens«475
schon vor ihrer Realisierung den Anspriichen restaurativer Krifte un-
terstellt. Wihrend jedoch fur Hegel die »Freiheit des eigenen und einzel-
nen Willens« nur aus dem »Zusammenhang des Ganzen«#¢ zu gewin-
nen war, verlegte sich der Frithnationalismus stattdessen auf das Wohl
der Volksgemeinschaft, das erst im deutschen Nationalstaat seinen all-
gemeinen Ausdruck finden wiirde. Auf dem Weg dorthin galt es, partiku-
lare Bestrebungen in die nationale Bewegung einzubinden und durch die
»Zucht des Dienstes und Gehorsams«#77 allgemein verfiigbar zu machen.
An die Stelle von Hegels sittlichem Vernunftstaat trat damit, gedanklich
wie praktisch, die Idee vom »Deutschtum«#7%, dessen Unbestimmtheit
fur Jahn und andere politische Romantiker zahlreiche Ankntipfungs-
moglichkeiten bot. Mit Blick auf nationale Belange liefSen sich — zumin-
dest perspektivisch — personliche Beschrankungen einfacher durchsetzen,
ohne auf ein »Sittliches—Allgemeines« Ruicksicht nehmen zu mussen, das
Hegel in seinem Staatsverstdndnis noch als notwendig voraussetzte. Das
vom Philosophen des Rechts und der Staatswissenschaft schon im Zuge
seiner Bestimmung des Verhaltnisses von Herrschaft und Knechtschaft
eingeforderte Opfer personlicher Freiheiten zugunsten allgemeiner Er-
fordernisse+” liefs sich dadurch miihelos ausweiten und auf nahezu be-
liebige Gegenstande tibertragen. Wichtig hierfur war vor allem, dass der
Vorrang des Politisch—Allgemeinen vor dem Besonderen+*° sowohl vom

und darzustellen«. Hegel 1979, S. 14. Zu Hegels Haltung gegeniiber der
preufSischen Staatsmonarchie siehe weiter oben Anm. 153.

475 Hegel 1979, S. 24.

476 Vgl. ebda.

477 So Hegel 1999, S. 115. Siehe ausfiihrlicher dazu Anm. 67 weiter oben.

478 Den Begriff »Deutschtum« verwendet Jahn {ibrigens erst in seinen Erldute-
rungen zum Deutschen Volkstum aus dem Jahr 1833. Vgl. dazu Jahn 1887,
S. 494.

479 Siehe dazu weiter oben Anm. 73.

480 Das Besondere ist hier allerdings nicht als losgeloste Einzelheit zu verstehen.
Auch Hegels Geistbegriff, sofern er sich an ein allgemeines Subjekt richtet,
fasst — mit Marx gesprochen — »das Wesen der Arbeit (...) und den gegen-
stindlichen Menschen, wahren, weil wirklichen Menschen, als Resultat sei-
ner eigenen Arbeit«. Marx 1971, S. 269 (im Original hervorgehoben). Geist
wie Arbeit wiren demnach nur als gesellschaftlich vermittelt zu begreifen.
Wenn hier dennoch vom »Besonderen« gesprochen wird, so deshalb, um
darauf hinzuweisen, dass die » Absolutheit des Geistes« von Hegel ebenso
wenig »durchzuhalten« ist, wie bei Marx die vollstindige Reduktion der ar-
beitsteiligen Gesellschaft auf das Tauschprinzip als ihr vermeintlich »Aller-
wirklichstes«. Weder ist ein Konkret-Besonderes noch ein Abstrakt—Allge-
meines zu hypostasieren, sondern es ist bestandig auf die Vermittlung beider

389

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Knecht als auch vom Herrn gleichermafsen anerkannt wurde. Auf dem
Turnplatz, so scheint es, war dies Jahn zumindest im kleinen Rahmen+**
bereits gelungen.

481

hinzuweisen — selbst wenn an dem »Ubergewicht von Verhiltnissen iiber
die Menschen« kaum Zweifel bestehen diirften. Vgl. dazu Adorno 1972, S.
9. Das »Besondere« wire demnach vom »Politisch-Allgemeinen« nicht zu
trennen, ohne jedoch identisch zu sein. Der Reiz von Philosophie und Ge-
schichte liegt demgemaif$ gerade darin, die jeweils nichtidentischen bezie-
hungsweise »nicht dingfesten« Anteile aufzuspiiren. Vgl. Adorno 1970, S.
265.

Der Jahn-Kritiker Heinrich von Treitschke spricht im Rahmen seiner Be-
trachtungen des Turnwesens bezeichnenderweise davon, dass in PreufSen
sowie Uiber dessen Grenzen hinaus »allméhlich in aller Unschuld ein kleiner
Staat im Staate« emporgewachsenen sei. Vgl. Treitschke 1906, S. 389.

390

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literatur

Adorno, Theodor W. (1970): Drei Studien zu Hegel. In: Gesammelte Schrif-
ten. Herausgegeben von Rolf Tiedemann. 20 Bde., Bd. 5. Frankfurt am
Main: Suhrkamp, S. 247-380.

— (1972): Gesellschaft. In: Gesammelte Schriften. Herausgegeben von Rolf
Tiedemann. 20 Bde., Bd. 8. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 9-19.

— (1977 a): Negative Dialektik. In: Gesammelte Schriften. Herausgegeben
von Rolf Tiedemann. 20 Bde., Bd. 6. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S.
7-4T12.

— (1977 b): Jargon der Eigentlichkeit. Zur deutschen Ideologie. In: Ge-
sammelte Schriften. Herausgegeben von Rolf Tiedemann. 20 Bde., Bd. 6.
Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 413-526.

— (1978): Zu Subjekt und Objekt. In: Gesammelte Schriften. Herausgegeben
von Rolf Tiedemann. 20 Bde., Bd. 10.2. Frankfurt am Main: Suhrkamp,
S. 741-758.

— (1981): Das Schema der Massenkultur. Kulturindustrie (Fortsetzung). In:
Gesammelte Schriften. Herausgegeben von Rolf Tiedemann. 20 Bde., Bd.
3. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 299-335.

— (1997): Philosophische Terminologie. Zur Einleitung. 2 Bde., Bd. 1.
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Apel, Karl-Otto (1992): Diskurs und Verantwortung. Das Problem des Uber-
gangs zur postkonventionellen Moral. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Aretin, Johann Christoph (1809): Uber die Gegner der grofien Plane Napo-

leon’s besonders in Teuschland und Osterreich. Strafburg: o0.V..

Aristophanes (1846): Die Vogel. Ubersetzt und kommentiert von Ludwig
Seeger. 2 Bde., Bd. 2. Frankfurt am Main: Literarische Anstalt.

Aristoteles (1983): Nikomachische Ethik. Ubersetzt und kommentiert von
Franz Dirlmeier. Berlin: Akademie-Verlag.

— (1994): Poetik. Griechisch/Deutsch. Ubersetzt und herausgegeben von
Manfred Fuhrmann. Stuttgart: Reclam.

— (1995 a): Politik. In: Philosophische Schriften. Ubersetzt von Eugen Rol-
fes. 6 Bde., Bd. 4. Hamburg: Felix Meiner.

— (1995 b): Metaphysik. In: Philosophische Schriften. Ubersetzt von Eugen
Rolfes. 6 Bde., Bd. 5. Hamburg: Felix Meiner.

Assmann, Jan (1988): Kollektives Gedichtnis und kulturelle Identitit. In:
Jan Assmann/Tonio Holscher (Hg.): Kultur und Geddchtnis. Frankfurt
am Main: Suhrkamp, S. 9-19.

Augustinus, Aurelius (1888): Bekenntnisse. Ubersetzt von Otto F. Lachmann:
Die Bekenninisse des heiligen Augustinus. Leipzig: Reclam.

Aumiiller, Ursula (1974): Industrieschule und urspriingliche Akkumulation
in Deutschland. Die Qualifizierung der Arbeitskraft im Ubergang von der
feudalen in die kapitalistische Produktionsweise. In: Klaus Hartmann/
Friedhelm Nyssen/Hans Waldeyer (Hg.): Schule und Staat im 18. Jabr-
hundert. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 9-145.

391

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Backhaus, Wilhelm (1978): Offentliche Spiele, Sport und Gesellschaft in der
romischen Antike. In: Horst Ueberhorst (Hg.): Geschichte der Leibes-
tibungen. 6 Bde., Bd. 2. Berlin/Miinchen/Frankfurt am Main: Bartels und
Wernitz, S. 200-249.

Backe-Dahmen, Annika (2008): Die Welt der Kinder in der Antike. Mainz:
Philipp von Zabern.

Bacon, Francis (1625): Of Gardens. In: The Essays or Counsels, Civill
and Morall, of Francis Lo. Verulam, Viscount St. Alban. London: Iohn
Haviland, S. 266-279.

— (1999): Instaturatio Magna. Grofle Erneuerung der Wissenschaften. In:
Neues Organon. Herausgegeben und eingeleitet von Wolfgang Krohn. 2
Bde., Bd. 1. Hamburg: Meiner, S. 1-65.

Bakchylides (1982): Die Siegeslieder. Eingeleitet und iibersetzt von Herwig
Maehler. Leiden: Brill.

Bartmufs, Hans-Joachim/Kunze, Eberhard/Ulfkotte, Josef (Hg.) (2008):
» Turnvater« Jabn und sein patriotisches Umfeld. Koln/Weimar/Wien:
Bohlau Verlag.

BartmufS, Hans-Joachim/Ulfkotte, Josef (2011): Nach dem Turnverbot.
» Turnvater« Jabn zwischen 1819 und 1852. Koln: Bohlau.

Basedow, Johann Bernhard (1768): Vorstellung an Menschenfreunde und
vermdogende Mdnner iiber Schulen, Studien und ibren Einfluss in die of-
fentliche Wobhlfabrt. Mit einem Plane eines Elementarbuchs der mensch-
lichen Erkenntnis. Hamburg: Selbstverlag.

— (1771): Agathokrator: oder von Erziehung kiinftiger Regenten. Leipzig: Fritsch.

— (1777): Praktische Philosophie fiir alle Stinde. Ein weltbiirgerlich Buch
ohne Anstof fiir irgendeine Nation, Regierungsform und Kirche. Zweiter
Teil. Dessau/Leipzig: Crusius.

— (1785): Das Basedowische Elementarwerk. Ein Vorrat der besten Er-
kenntnisse zum Lernen, Lebren, Wiederholen und Nachdenken. Erster
Band. Leipzig: Crusius.

— (1965): Ausgewdhlte pidagogische Schriften. Besorgt von Albert Reble.
Paderborn: Ferdinand Schoningh.

Behringer, Wolfgang (2012): Kulturgeschichte des Sports. Vom antiken
Olympia bis ins 21. Jabrbundert. Miinchen: C. H. Beck.

Benedictow, Ole J. (2004): The Black Death 134613 53. The Complete His-
tory. Woodbridge: Bodydell & Brewer.

Benner, Dietrich (1990): Wilbelm von Humboldts Bildungstheorie. Eine pro-
blemgeschichtliche Studie zum Begriindungszusammenhang neuzeitlicher
Bildungsreform. Weinheim/Minchen: Juventa.

— (2009): Allgemeine Pidagogik. Eine systematisch-problemgeschichtliche
Einfiibrung in die Grundstruktur pddagogischen Denkens und Handelns.
Weinheim/Miinchen: Juventa Verlag.

Benner, Dietrich/Kemper, Herwart (2000): Quellentexte zur Theorie und Ge-
schichte der Reformpddagogik. Teil 1: Die pddagogische Bewegung von
der Aufklarung bis zum Neubumanismus. Weinheim: Deutscher Studien-
verlag.

392

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Bernett, Hajo (1971): Die pddagogische Neugestaltung der biirgerlichen Lei-
besiibungen durch die Philanthropen. Schorndorf: Karl Hofmann.

Berve, Helmut (1957): Dion. Wiesbaden: Steiner.

Billanovich, Giuseppe (1976): Petrarca und der Ventoux. In: August Buck
(Hg.): Petrarca. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, S. 444—463.

Blankertz, Herwig (1963): Berufsbildung und Utilitarismus. Problemge-
schichtliche Untersuchungen. Disseldorf: Schwann.

Blumenberg, Hans (1961): Augustins Anteil an der Geschichte des Be-
griffs der theoretischen Neugierde. In: Revue des Etudes Augustiniennes
(1961/7),S. 35—70.

— (2006): Arbeit am Mythos. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Bockrath, Franz (2000): Platons Kérperpidagogik — Uberwindung der Sinn-
lichkeit? In: Barbara Ransch-Trill (Hg.): Natiirlichkeit und Kiinstlichkeit.
Philosophische Diskussionsgrundlagen zum Problem der Korperinszenie-
rung. Hamburg: Czwalina, S. 77-87.

- (2005): »Urspriinglichkeit und ungebrochene Natiirlichkeit« — Uber re-
formierte Leiber und gelehrige Korper in der Bewegungsdidaktik. In: Jorg
Bietz/Ralf Laging/Monika Roscher (Hg.): Bildungstheoretische Grundla-
gen der Bewegungs- und Sportpidagogik. Hohengehren: Schneider Ver-
lag, S. 24-55.

— (2006): »]Je suis autre« — Rousseaus andere Geschichte der Subjektivitdt?
In: Antje Stache (Hg.): Das Harte und das Weiche. Korper — Erfabrung —
Konstruktion. Bielefeld: transcript, S. 63—76.

— (2008): Grenzen der Standardisierung: Implizites Wissen — Korperliches
Wissen — Negatives Wissen. In: Elk Franke (Hg.): Erfabrungsbasierte Bil-
dung im Spiegel der Standardisierungsdebatte. Hohengehren: Schneider
Verlag, S. 99-124.

— (2011): »Muskeljudentum« — zwischen stddtischem Individualismus und
grofSstadtischer Indifferenz. In: Andreas Hoppe (Hg.): Raum und Zeit der
Stddte. Stadtische Eigenlogik und jiidische Kultur seit der Antike. Frank-
furt am Main/New York: Campus Verlag, S. 187-213.

— (2012): »Mortal engines« — oder der imperfekte Mensch. In: Franz Bo-
ckrath (Hg.): Anthropotechniken im Sport. Lebenssteigerung durch Leis-
tungsoptimierung? Bielefeld: transcript, S. 29—60.

— (2014): Zeit, Dauer und Verinderung. Zur Kritik reiner Bewegungsvor-
stellungen. Bielefeld: transcript.

Bohme, Gernot (2014): Atmosphire. Essays zur neuen Asthetik. Frankfurt
am Main: Suhrkamp.

Bornchen, Stefan: Literatur der Moderne. In: Frauke Bernt/Eckart Goebel
(Hg.) (2017): Handbuch Literatur und Psychoanalyse. Berlin/Bosten: de
Gruyter, S. §51-569.

Bollmann, Ulrike (2001): Wandlungen neuzeitlichen Wissens. Historisch-
systematische Analysen aus pddagogischer Sicht. Wirzburg: Konigshau-
sen & Neumann.

Bornemann, Johann Wilhelm Jacob (Hg.) (1814): Lebrbuch der von
Friedrich Ludwig Jahn unter dem Namen Turnkunst wiedererweckten

393

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Gymnastik. Zur allgemeinen Verbreitung jugendlicher Leibesiibungen.
Berlin: Dieterici.

Borst, Arno (2010): Lebensformen im Mittelalter. Berlin: Ullstein.

Borst, Otto (1983): Alltagsleben im Mittelalter. Frankfurt am Main: Insel.

Bourdieu, Pierre (1976): Entwurf einer Theorie der Praxis auf der ethnolo-
gischen Grundlage der kabylischen Gesellschaft. Ubersetzt von Cordula
Pialoux und Bernd Schwibs. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

- (1994): Zur Soziologie der symbolischen Formen. Ubersetzt von Wolfgang
Fietkau. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

— (2001): Meditationen. Zur Kritik der scholastischen Vernunft. Frankfurt
am Main: Suhrkamp.

Bowra, Cecil Maurice (1960): Euripdes’ Epinician for Alcibiades. In: Histo-
ria (1960/9), S. 68—79.

Braun, Karin (2004): Piadagogisch wertvoll — der Hahnenkampf. In: Lo-
ckender Lorbeer. Sport und Spiel in der Antike. Katalog zur gleichnami-
gen Ausstellung der Staatlichen Antikensammlung Miinchen. Minchen:
Mediahaus Biering, S. 402—407.

Bredekamp, Horst (2006): Florentiner FufSball. Die Renaissance der Spiele.
Berlin: Verlag Klaus Wagenbach.

Burckhardt, Jacob (1958): Griechische Kulturgeschichte. In: Gesammelte
Werke. 10 Bde., Bd. V — VIII. Berlin: Riitten & Loening.

— (2009): Die Kultur der Renaissance in Italien. Ein Versuch. Stuttgart: Al-
fred Kroner.

Burke, Peter (2004): Der Hofling. In: Eugenio Garin (Hg.): Der Mensch der
Renaissance. Essen: Magnus Verlag, S. 143-174.

Burkert, Walter (1962): Weisheit und Wissenschaft. Studien zu Pythagoras,
Philolaos und Platon. Nurnberg: Hans Carl.

— (1979): Structure and History in Greek Mythology and History. Berkeley:
University of California Press.

- (1996): Das Opferritual in Olympia. In: Gunter Gebauer (Hg.): Olympi-
sche Spiele — die andere Utopie der Moderne. Olympia zwischen Kult und
Droge. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 27-38.

— (2009): Kulte des Altertums. Biologische Grundlagen der Religion. Mun-
chen: C. H. Beck.

Caillois, Roger (1960): Die Spiele und die Menschen. Maske und Rausch.
Ubersetzt von Sigrid v. Massenbach. Stuttgart: Curt E. Schwab.

Campe, Joachim Heinrich (Hg.) (1777): Ob es ratsam sei, die Ehrbegierde
zu einer moralischen Triebfeder bei der Erziehung zu machen. In: Pida-
gogische Unterhandlungen (1777/1), S. 271-278.

— (1785): Allgemeine Revision des gesamten Schul- und Erziehungswesens
von einer Gesellschaft praktischer Erzieber. 16 Bde., Bd. 3. Hamburg:
Carl Ernst Bohn.

— (1807-1811): Worterbuch der Deutschen Sprache. 5 Bde. Braunschweig:
In der Schulbuchhandlung.

— (1965): Von der notigen Sorge fiir die Erhaltung des Gleichgewichts un-
ter den menschlichen Kriften. In: Herwig Blankertz (Hg.): Bildung und

394

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Brauchbarkeit. Texte von J. H. Campe und P. Villaume. Braunschweig:
Westermann, S. 19—67.

Cassirer, Ernst (1927): Individuum und Kosmos in der Philosophie der Re-
naissance. Wiesbaden: Springer Fachmedien.

— (1994): Philosophie der symbolischen Formen. Zweiter Teil: Das mythi-
sche Denken. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Castiglione, Baldessare (1996): Der Hofmann. Lebensart in der Renaissance.
Aus dem Italienischen von Albert Wesselski. Berlin: Wagenbach.

Chaudonneret, Marie-Claude (1996): Das Bild der franzosischen Republik
1792-1889. In: Marianne und Germania. Frankreich und Deutschland. Zwei
Welten — Eine Revue. Ausstellungskatalog zur gleichnamigen Ausstellung vom
15. September 1996 — 5. Januar 1997 im Martin Gropius Bau Berlin. He-
rausgegeben von Marie-Louise von Plessen. Berlin: Argon Verlag, S. 23—29.

Christesen, Paul (2007): Olympic Victor Lists and Ancient Greek History.
Cambridge: Cambridge University Press.

Clemens Alexandrinus (1972): Protrepticus und Paedagogus. Herausgegeben
von Otto Stahlin. In: Die griechischen christlichen Schriftsteller der ersten
Jabrbunderte. Herausgegeben von Ursula Treu. Berlin: Akademie Verlag.

Decker, Wolfgang (2012): Sport in der griechischen Antike. Vom minoischen
Wettkampf bis zu den Olympischen Spielen. Hildesheim: Arete Verlag.

Delorme, Jean (1960): Gymnasion. Etude sur les monuments consacrés a
Péducation en Grece. Paris: Editions E. de Boccard.

Denzinger, Heinrich (2014): Kompendium der Glaubensbekenninisse und
kirchlichen Lebrentscheidungen. Lateinisch/Deutsch. Herausgegeben von
Peter Hitnermann. Freiburg: Herder.

Descartes René (1969): Uber den Menschen (1632) sowie Beschreibung des
menschlichen Korpers (1648). Eingeleitet und uibersetzt von Karl Eduard
Rothschuh. Heidelberg: Schneider.

— (1978): Von der Methode des richtigen Vernunftgebrauchs und der wis-
senschaftlichen Forschung. Ubersetzt von Liider Gibe. Hamburg: Felix
Meiner Verlag.

— (1994): Meditationen iiber die Grundlagen der Philosophie. Ubersetzt und
herausgegeben von Artur Buchenau. Hamburg: Felix Meiner Verlag.

Diels, Hermann (1906): Die Fragmente der Vorsokratiker. Griechisch und
Deutsch. Herausgegeben von Walther Kranz. 3 Bde., Bd. 1. Berlin: Weid-
mannsche Buchhandlung.

Diding, Dieter (1980): Friedrich Ludwig Jahn und die Anfinge der deut-
schen Nationalbewegung. In: Horst Ueberhorst (Hg.): Geschichie der Lei-
besiibungen. 6 Bde., Bd. 1. Leibesiibungen und Sport in Deutschland von
den Anfingen bis zum Ersten Weltkrieg. Berlin: Bartels & Wernitz, S.
229-256.

Echternkamp, Jorg (1998): Der Aufstieg des deutschen Nationalismus
(1770-1840). Frankfurt am Main/New York: Campus.

Eichberg, Henning (1978): Leistung, Spannung, Geschwindigkeit. Sport und
Tanz im gesellschaftlichen Wandel des 18./19. Jabrbunderts. Stuttgart:
Klett-Cotta.

395

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

— (1990): Die Verinderung des Sports ist gesellschaftlich. Die Historische
Verbaltensforschung in der Diskussion. Diskussionsband. Herausgegeben
von Wilhelm Hopf. Miinster: Lit.

Eisenberg, Christiane (1999): » English Sports« und Deutsche Biirger. Eine
Gesellschaftsgeschichte 1800 — 1939. Paderborn/Munchen/Wien/Ziirich:
Ferdinand Schoningh.

Elias, Norbert (1969): Die hofische Gesellschaft. Untersuchungen zur So-
ziologie des Konigtums und der hofischen Aristokratie. In: Gesammelte
Schriften. 19 Bde., Bd. 2. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

— (1997 a): Uber den Prozess der Zivilisation. Erster Band. Wandlungen des
Verhaltens in den westlichen Oberschichten des Abendlandes. In: Gesam-
melte Schriften. 19 Bde., Bd. 3.1. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

— (1997 b): Uber den Prozess der Zivilisation. Zweiter Band. Wandlungen
der Gesellschaft. Entwurf einer Theorie der Zivilisation. In: Gesammelte
Schriften. 19 Bde., Bd. 3.2. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

— (2003 a): Die Genese des Sports als soziologisches Problem. In: Gesam-
melte Schriften. 19 Bde., Bd. 7. Sport und Spannung im Prozess der Zivi-
lisation (zus. mit Eric Dunning). Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 230~
272.

— (2003 b): Volkstiimliche FufSballspiele im mittelalterlichen und frithneu-
zeitlichen England. In: Gesammelte Schriften. 19 Bde., Bd. 7. Sport und
Spannung im Prozess der Zivilisation (zus. mit Eric Dunning). Frankfurt
am Main: Suhrkamp, S.316-337.

Engels, Friedrich (1962): Ludwig Feuerbach und der Ausgang der klassi-
schen deutschen Philosophie. In: Marx-Engels-Werke. 44 Bde., Bd. 21.
Berlin: Dietz Verlag, S. 259-307.

Esch, Arnold (2016): Rom. Vom Mittelalter zur Renaissance. Miunchen: C.
H. Beck.

Ettlinger, Leopold D. (1972): Hercules Florentinus. In: Mitteilungen des
Kunsthistorischen Instituts in Florenz (1972/32), S. 119-142.

Euler, Peter (1989): Piddagogik und Universalienstreit. Zur Bedeutung von E.
I. Niethammers pddagogischer Streitschrift’. Weinheim: Deutscher Stu-
dienverlag.

Euripides (1959): Herakles. In: Ulrich von Wilamowitz-Méllendorff: Euri-
pides Herakles. 3 Bde., Bd. 2. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft, S. 168-273.

— (1996): Die Minaden (Bakchen). In: Ausgewidhlte Tragodien. Herausgege-
ben von Bernhard Zimmermann und tibersetzt von Ernst Buschor. 2 Bde.,
Bd. 2. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Fabre, Jean-Henri (1901): Insect Life. Souvenirs of a Naturalist. Translated
by Margaret Roberts. London: Mcmillan and Co.

Feyerabend, Paul (1979): Wider den Methodenzwang. Skizze einer anarchis-
tischen Erkenntnistheorie. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Fichte, Johann Gottlieb (1806): Die Grundziige des gegenwirtigen Zeital-
ters. Berlin: Verlag der Realschulbuchhandlung.

— (1978): Reden an die deutsche Nation. Hamburg: Felix Meiner.

396

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

- (1993): Der Patriotismus und sein Gegenteil. In: Johann Gottlieb Fichte
Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften. Herausge-
geben von Reinhard Lauth und Hans Gliwitzky. 42 Bde., Bd. II, 9, Stutt-
gart/Bad Cannstadt: Frommann-Holzboog, S. 393-445.

Foucault, Michel (1974): Die Ordnung der Dinge. Eine Archdologie der Hu-
manwissenschaften. Ubersetzt von Ulrich Képpen. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

- (1977): Der Wille zum Wissen. Sexualitit und Wabrbeit 1. Ubersetzt von
Ulrich Raulff und Walter Seitter. 3 Bde., Bd. 1. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp.

— (1986): Die Sorge um sich. Sexualitit und Wabrbeit 3. Ubersetzt von Ul-
rich Raulff und Walter Seitter. 3 Bde., Bd. 3. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp.

— (1990): Der Gebrauch der Liiste. Sexualitit und Wahbrbeit 2. Ubersetzt
von Ulrich Raulff und Walter Seitter. 3 Bde., Bd. 2. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

— (1994): Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefingnisses. Ubersetzt
von Walter Seitter. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Friedell, Egon (2011): Kulturgeschichte der Neuzeit. Die Krisis der Europii-
schen Seele von der Schwarzen Pest bis zum Ersten Weltkrieg. 5 Bde., Bd.
3. Hamburg: Verlag Tredition.

Gadamer, Hans-Georg (1985): Platos Staat der Erziehung (1942). In: Ge-
sammelte Werke. 10 Bde., Bd. 5. Griechische Philosophie I. Tubingen: J.
C. B. Mohr, S. 249—262.

Gebauer, Gunter/Wulf, Christoph (1998): Spiel-Ritual-Geste. Mimetisches
Handeln in der sozialen Welt. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Gebser, Jean: (1966) Ursprung und Gegenwart. Erster Teil. Das Fundament
der aperspektivischen Welt. Beitrag zur Geschichte der Bewusstwerdung.
Schaffhausen: Novalis Verlag.

Geldbach, Erich (1980): Die Philanthropen als Wegbereiter moderner Lei-
beskultur. In: Horst Ueberhorst (Hg.): Geschichte der Leibesiibungen. 6
Bde., Bd. 1. Leibesiibungen und Sport in Deutschland von den Anfingen
bis zum Ersten Weltkrieg. Berlin: Bartels & Wernitz, S. 165-196.

Glantschnig, Helga (1987): Liebe als Dressur. Kindererziehung in der Auf-
kldrung. Frankfurt am Main/New York: Campus.

Goethe, Johann Wolfgang (1983): Italienische Reise 1786-1788. In: Goe-
thes Werke. Herausgegeben von Paul Stapf. 8 Bde., Bd. 5. Wiesbaden:
Emil Vollmer Verlag.

— (1989): Die Faustdichtungen. Faust — Ein Fragment. Miinchen: Winkler
Verlag.

Goltermann, Svenja (1998): Korper der Nation. Habitusformierung und die
Politik des Turnens 1860-1890. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.
Greve, David (2008): Status und Statue. Studien zu Leben und Werk des Flo-

rentiner Bildhauers Baccio Bandinelli. Berlin: Frank & Timme.

Grimm, Jacob/Grimm, Wilhelm (1999): Deutsches Worterbuch. 33 Bde., Bd.
12. Miinchen: Deutscher Taschenbuch Verlag.

397

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Gumbrecht, Hans Ulrich (2005): Lob des Sports. Ubersetzt von Georg Deg-
gerich. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Gutsmuths, Johann Christoph Friedrich (1796): Spiele zur Ubung und Er-
holung des Korpers und Geistes. Schnepfenthal: Buchhandlung der Er-
ziehungsanstalt.

— (1804): Gymmnastik fiir die Jugend, enthaltend eine praktische Anweisung
zu Leibesiibungen. Ein Beitrag zur notigsten Verbesserung der korperli-
chen Erziehung. Zweite durchaus ausgearbeitete und stark vermebrte Aus-
gabe mit 12 vom Verfasser gezeichneten Tafeln. Schnepfenthal: Buchhand-
lung der Erziehungsanstalt.

— (1817): Turnbuch fiir die S6hne des Vaterlandes. Frankfurt am Main: Ge-
briider Wilmans.

- (1893): Gymmnastik fiir die Jugend. Unverinderte Ausgabe der ersten, im
Jabre 1793 erschienenen Auflage. Wien: A. Pichlers Witwe & Sohn.

Guttmann, Allen (1979): Vom Ritual zum Rekord. Das Wesen des moder-
nen Sports. Schorndorf: Hofmann.

Habermas, Jiirgen (1984): Strukturwandel der Offentlichkeit. Untersuchun-
gen zu einer Kategorie der biirgerlichen Gesellschaft. Darmstadt/Neuwied.

— (1988): Theorie des kommunikativen Handelns. Handlungsrationalitiit
und gesellschaftliche Rationalisierung. 2 Bde., Bd. 1. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Handelman, Don (1984): Die Madonna und die Stute. Zur symbolischen Be-
deutung des Palio von Siena. In: Arnd Kriiger/John McClelland (Hg.): Die
Anfinge des modernen Sports in der Renaissance. London: Arena Publi-
cations, S. S. §8-84.

Hamilton, Hans Claude (1854): The Geography of Strabo. 3 Bde., Bd. 1.
London: H. G. Bohn.

Harris, Harold Arthur (1972): Sport in Greece and Rome. New York: Cor-
nell University Press.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1837): Vorlesungen tiber die Philosophie
der Geschichte. In: Georg Friedrich Wilbelm Hegel’s Werke. Vollstiandi-
ge Ausgabe durch einen Verein von Freunden des Verewigten. 19 Bande,
Bd. 9. Herausgegeben von Eduard Gans. Berlin: Duncker und Humblot.

— (1952): Briefe von und an Hegel. Herausgegeben von Johannes Hoffmeis-
ter. 4 Bde., Bd. 1. Hamburg: Felix Meiner.

- (1965): Vorlesungen tiber die Philosophie der Religion. Zweiter Band. In:
Georg Wilbelm Friedrich Hegel: Samtliche Werke. Jubiliumsausgabe in
zwanzig Binden. Bd. 16. Herausgegeben von Hermann Glockner. Stutt-
gart/Bad-Cannstatt: Friedrich Frommann Verlag.

— (1976): Asthetik. 2 Bde., Bd. 1. Berlin/Weimar: Aufbau Verlag.

- (1979): Grundlinien der Philosophie des Rechts oder Naturrecht und
Staatswissenschaft im Grundrisse. In: Georg Wilbelm Friedrich Hegel:
Werke in 20 Binden. Bd. 7. Herausgegeben von Eva Moldenhauer und
Karl Markus Michel. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

— (1983): Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion. Teil 1. Der Begriff
der Religion. Hamburg: Felix Meiner.

398

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

- (1992): Enzyklopadie der philosophischen Wissenschaften im Grundris-
se. In: Hauptwerke in sechs Binden. Bd. 6. Hamburg: Felix Meiner.

— (1998): Fragmente einer Kritik der Verfassung Deutschlands (1799—
1803). In: Georg Wilbelm Friedrich Hegel: Gesammelte Werke. 31 Bde.,
Bd. 5. Schriften und Entwiirfe. Herausgegeben von Manfred Baum und
Kurt Rainer Meist. Hamburg: Felix Meiner.

- (1999): Phinomenologie des Geistes. In: Hauptwerke in sechs Binden.
Bd. 2. Hamburg: Felix Meiner.

— (2006): Mittelklasse Philosophischer Vorbereitungswissenschaften: Geistes-
lehre als Einleitung in die Philosophie aus dem Schuljahr 1808/09. In: Niirn-
berger Gymnasialkurse und Gymnasialreden (1808-1816). Herausgegeben
von Klaus Grotsch. 31 Bde., Bd. ro.1. Hamburg: Felix Meiner Verlag.

Hegemann, Werner (1979): Entlarvte Geschichte. Neudruck der Ausgabe
von 193 4. Hildesheim: Gerstenberg Verlag.

Heidegger, Martin (1994): Die Zeit des Weltbildes. In: Holzwege. Heraus-
gegeben von Friedrich-Wilhelm von Herrmann. Frankfurt am Main: Vit-
torio Klostermann, S. 75-113.

— (2000): Uber den Humanismus. Frankfurt am Main: Vittorio Kloster-
mann.

Heinrich, Klaus (1986): Anthropomorphe. Zum Problem des Anthropomor-
phismus in der Religionsphilosophie. In: Dablemer Vorlesungen. 9 Bde.,
Bd. 2. Basel/Frankfurt am Main: Stroemfeld/Roter Stern.

— (2006): Arbeiten mit Herakles. Zur Figur und zum Problem des Heros.
Antike und moderne Formen seiner Interpretation und Instrumentalisie-
rung. In: Dablemer Vorlesungen. 9 Bde., Bd. 9. Basel/Frankfurt am Main:
Stroemfeld Verlag.

Helmrath, Johannes (2010): Streitkultur. Die ,Invektive® bei den italienischen
Humanisten. In: Marc Laureys/Roswitha Simons (Hg.): Die Kunst des
Streitens. Inszenierung, Formen und Funktionen offentlichen Streits in
historischer Perspektive. Bonn: University Press, S. 259-293.

Herder, Johann Gottfried v. (1772): Abbandlung iiber den Ursprung der
Sprache, welche den von der konigl. Academie der Wissenschaften fiir das
Jabr 1770 gesetzten Preis erbalten hat. Berlin: Christian Friedrich Vof3.

Herrmann, Hans-Volkmar (1972): Olympia. Heiligtum und Wettkampfstait-
te. Miinchen: Hirmer.

— (1980): Die Ausgrabung von Olympia — Idee und Wirklichkeit. In: Stadi-
on: Internationale Zeitschrift fiir Geschichte des Sports (1980/5), S. 39—
8o.

Herrmann, Ulrich (1987): Aufklarung als padagogischer Prozess: Konzep-
tionen, Hoffnungen und Desillusionierungen im paddagogischen Denken
der Spataufklirung in Deutschland. In: Aufkldrung als Prozess. Interdis-
ziplindre Halbjahresschrift zur Erforschung des 18. Jabrbunderts und sei-
ner Wirkungsgeschichte. Herausgegeben von Rudolf Vierhaus. Hamburg;:
Felix Meiner Verlag, S. 35-55.

Hertzberg, Gustav Friedrich: (1853) Alkibiades der Staatsmann und Feld-
berr. Halle: C. E. M. Pfeffer.

399

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Hesiod (1997): Werke und Tage. Herausgegeben und iibersetzt von Ernst
Giinther Schmidt. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

— (2014): Theogonie. Ubersetzt und erliutert von Raoul Schrott. Miinchen:
Carl Hanser Verlag

Hobsbawm, Eric (2017): Das lange 19. Jabrbundert. Europdische Revoluti-
onen 1789 — 1848. 3 Bde., Bd. 1. Aus dem Englischen von Boris Golden-
berg. Stuttgart: Theiss Verlag.

Hoffmann, Ernst Theodor Amadeus (1968): Briefwechsel. 3 Bde., Bd. 2. He-
rausgegeben von Friedrich Schlapp. Miinchen: Winkler Verlag.

Hoffmann, Ernst (1946): Leben und Tod in der stoischen Philosophie. Hei-
delberg: F. H. Kerle Verlag.

— (1961): Platon. Eine Einfiibrung in sein Philosophieren. Reinbek bei
Hamburg: Rowohlt.

Homer (1962): Odyssee. Ubertragen von Rudolf Alexander Schroder. Frank-
furt am Main/Wien/Ziirich: Gutenberg.

- (1963): Ilias. Ubertragen von Rudolf Alexander Schréder. Frankfurt am
Main/Wien/Zurich: Gutenberg.

Horkheimer, Max (1985): Gesammelte Schriften. 19 Bde., Bd. 12. Nachge-
lassene Schriften 1931 — 1949. Frankfurt am Main: Fischer.

— (1986): Zur Kritik der instrumentellen Vernunft. Aus den Vortrigen und
Aufzeichnungen seit Kriegsende. Herausgegeben von Alfred Schmidt.
Frankfurt am Main: Fischer.

Horkheimer, Max/Adorno, Theodor, W. (1972): Dialektik der Aufklirung.
Philosophische Fragmente. Frankfurt am Main: Fischer.

Huizinga, Johann (2006): Herbst des Mittelalters. Studien iiber Lebens- und
Geistesformen des 14. und 15. Jabrbunderts in Frankreich und in den
Niederlanden. Herausgegeben von Kurt Koster. Stuttgart: Alfred Kroner
Verlag.

Humboldt, Alexander v. (1847): Kosmos. Entwurf einer physischen Weltbe-
schreibung. 5 Bde., Bd. 2. Stuttgart/Tiibingen: Cotta.

Humboldt, Wilhelm v. (2002): Ideen zu einem Versuch, die Grenzen der

Wirksamkeit des Staates zu bestimmen. In: Werke in fiinf Binden. Bd. 1.
Schriften zur Anthropologie und Geschichte. Herausgegeben von Andre-
as Flitner und Klaus Giel. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft,
S. §6-233.

Tuvenalis, Decimus Iunius (1993): Satiren (lateinisch — deutsch). Herausge-
geben und tibersetzt von Joachim Adamietz. Miinchen/Ziirich: Artemis
& Winkler.

Jahn, Friedrich Ludwig (1806): Bereicherung des hochdeutschen Sprach-
schatzes, versucht im Gebiethe der Sinnesverwandtschaft. Leipzig: Adam
Friedrich Bohme.

— (1810): Deutsches Volksthum. Libeck: Niemann und Comp.

— (1887): Merke zum Deutschen Volkstum. In. Friedrich Ludwig Jahns Wer-
ke. Herausgegeben von Carl Euler. Hof: Verlag von Rudolf Lion.

Jahn, Friedrich Ludwig/Eiselen, Ernst (1816): Die Deutsche Turnkunst zur
Einrichtung der Turnplitze. Berlin: Auf Kosten der Herausgeber.

400

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Juthner, Julius (1965): Die athletischen Leibesiibungen der Griechen. Wien:
Hermann Bohlaus.

Jutte, Robert (2000): Geschichte der Sinne. Von der Antike bis zum Cyber-
space.

Miinchen: C. H. Beck.

Kah, Daniel/Scholz, Peter (Hg.) (2007): Das hellenistische Gymnasion. Miin-
chen: Oldenbourg.

Kausen, Ernst (2013): Die Sprachfamilien der Welt. Europa und Asien. 2
Bde., Bd. 1. Hamburg: Buske.

Keller, Hildegard Elisabeth (2010): Wiiste. Kleiner Rundgang durch einen
Topos der Askese. In: Werner Rocke/Julia Weitbrecht (Hg.): Askese und
Identitat in der Spétantike, Mittelalter und friiber Neuzeit. Berlin: de
Gruyter, S. 191-207.

Kerényi, Karl (1995): Vom Lachen der Gotter. In: Antike Religion. Karl
Kerényi Werke in Einzelausgaben. Herausgegeben von Magda Kerényi.
Stuttgart: Klett-Cotta, S. tog4-1710.

— (1997 a): Die Mythologie der Griechen. Teil I. Die Gotter- und Mensch-
heitsgeschichten. Stuttgart: Klett-Cotta.

— (1997 b): Die Mythologie der Griechen. Teil 11. Die Heroengeschichten.
Stuttgart: Klett-Cotta.

Kipling, Rudyard (2014): Kim. Berlin: Dearbooks.

Kohlberg, Lawrence (1983): Moral Stages. A Current Formulation and a Res-
ponse to Critics. Basel: S. Karger.

Konig, Eugen (1989): Kérper — Wissen — Macht. Studien zur historischen An-
thropologie des Korpers. Berlin: Dietrich Reimer.

Korbs, Werner (1938): Vom Sinn der Leibesiibungen zur Zeit der italieni-
schen Renaissance. Berlin: Weidmann.

Kolbe, Karl Wilhelm (1809): Uber Wortmengerei. Anhang zu der Schrift
itber den Wortreichtum der deutschen und franzésischen Sprache. Leip-
zig: Carl Heinrich Reclam.

Koneffke, Gernot (1973): H. Ph. Sextros Schrift ,Uber die Bildung der Ju-
gend zur Industrie (Gottingen 1785) und die theoretische Grundlegung der
norddeutschen Industrieschulbewegung. In: Heinz-Joachim Heydorn/Ger-
not Koneffke: Studien zur Sozialgeschichte und Philosophie der Bildung.
Bd. I. Zur Pidagogik der Aufklirung. Miinchen: List Verlag, S. 51-82.

Kopernikus, Nikolaus (1543): De revolutionibus orbium coelestium, libri
VI. Nirnberg: Petreius.

Krause, Johann Heinrich (1841): Die Gymnastik und Agonistik der Helle-
nen aus den Schrift- und Bildwerken des Altertums. 2 Bde., Bd. 1. Leip-
zig: Verlag von Johann Ambrosius Barth.

— (1975): Die Pythien, Nemeen und Isthmien aus den Schrift- und Bildwer-
ken des Altertums. Hildesheim/New York: Georg Olms.

Kroner, Richard (1977): Von Kant bis Hegel. 2 Bde., Bd. 1. Tiibingen: J. C.
B. Mohr (Paul Siebeck).

Kristeller, Paul Oskar (1964): The Philosophy of Marsilio Ficino. Ins Engli-
sche tibersetzt von Virginia Conant. Gloucester: Peter Smith.

401

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Kriger, Michael (1996): Kérperkultur und Nationsbildung. Die Geschichte
des Turnens in der Reichsgriindungsdra — eine Detailstudie iiber die Deut-
schen. Schorndorf: Verlag Karl Hofmann.

Kurke, Leslie (1999): Coins, Bodies, Games, and Gold. The Politics of Mean-
ing in Archaic Greece. Princeton: Princeton University Press.

— (2013): The Traffic in Praise. Pindar and the Poetics of Social Economy.
Berkeley: University of California.

Lakoff, George/Johnson, Mark (1980): Metaphors we live by. Chicago: Chi-
cago University Press.

Lanfranchi, Pierre (1997): Frankreich und Italien. In: Christiane Eisenberg
(Hg.): FufSball, soccer, calcio. Ein englischer Sport auf seinem Weg um die
Welt. Miinchen: Deutscher Taschenbuch Verlag, S. 41-64.

Langewiesche, Dieter (2000): Nation, Nationalismus, Nationalstaat in
Deutschland und Europa. Miinchen: Beck.

Law, John (2004): Der Fiirst. In: Eugenio Garin (Hg.): Der Mensch der Re-
naissance. Essen: Magnus Verlag, S. 21—48.

Le Goff, Jacques/Truong, Nicolas (2007): Die Geschichte des Korpers im
Mittelalter. Ubersetzt von Renate Warttmann. Stuttgart: Klett-Cotta.

Leinkauf, Thomas (2017): Grundriss Philosophie des Humanismus und der
Renaissance (1350-1600). 2 Bde., Bd.1. Hamburg: Felix Meiner Verlag.

Lenk, Hans (2012): Mythos Sport: Herakleisch oder Prometheisch? My-
thische Elemente in Sport und Technik. In: Hans Lenk/Dietmar Schulte
(Hg.): Mythos Sport. Miinchen: Wilhelm Fink.

Livius, Titus (1991): Ab urbe condita. Libri XXXVI-XL. Herausgegeben
von John Briscoe. 2 Bde., Bd. 2. Stuttgart: Teubner.

Lukacs, Georg (1986): Der junge Hegel und die Probleme der kapitalisti-
schen Gesellschaft. Berlin/Weimar: Aufbau Verlag.

Lutherbibel (2017): Herausgegeben von der Evangelische Kirche in Deutsch-
land. Revidierte Fassung. Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft.

Lysias (1843): Olympische Rede. In: Die Reden des Lysias. Ubersetzt und er-
lautert von Alexander Falk. Breslau: Wilhelm Gottlieb Korn, S. 348-350.

Magoun, Francis Peabody (1938): History of Football. From the beginnings
to 1871. Bochum-Langendreer: Verlag Heinrich Poppinghaus.

Mandel, Ursula (1999): Die ungleichen Spielerinnen. Zur Bedeutung weib-
licher Ephedrismosgruppen. In: Peter C. Bol (Hg.): Hellenistische Grup-
pen. Gedenkschrift fiir Andreas Linfert. Mainz: Philipp von Zabern, S.
213—-266.

Mann, Christian (1998): Krieg, Sport und Adelskultur. Zur Entstehung des
griechischen Gymnasions. In: Klio (1998/80), S. 7—21.

— (2001): Athlet und Polis im archaischen und friibklassischen Griechen-
land. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

— (2013): Militidr und Kriegsfiibrung in der Antike. Miinchen: Oldenbourg
Verlag.

Mann, Nicholas (1996): The Origins of Humanism. In: Jill Kraye (Hg.): The
Cambridge Companion to Renaissance Humanism. Cambridge: Cam-
bridge University Press, S. 1—19.

402

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Marples, Morris (1954): A History of Football. London: Secker & Warburg.

Martyr von Anghiera, Peter (1972): Acht Dekaden iiber die Neue Welt. He-
rausgegeben und tbersetzt von Hans Klingelhofer. 2 Bde., Bd. 2. Darm-
stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Marx, Karl (1968): Okonomisch-philosophische Manuskripte aus dem Jahr
1844. In: Marx-Engels-Werke. 44 Bde., Bd. 40. Berlin: Dietz Verlag, S.
465-590. )

— (1971): Nationalokonomie und Philosophie. Uber den Zusammenhang
der Nationalokonomie mit Staat, Recht, Moral und buirgerlichem Leben.
In: Karl Marx. Die Friihschriften. Herausgegeben von Siegfried Landshut.
Stuttgart: Alfred Korner, S. 225-316.

— (1975): Das Kapital. Kritik der politischen Okonomie. Erster Band: Der
Produktionsprozess des Kapitals. In: Marx-Engels-Werke. 44 Bde., Bd.
23. Berlin: Dietz Verlag.

Marx, Karl/Engels, Friedrich (1980): Manifest der Kommunistischen Par-
tei. In: Marx-Engels-Werke. 44 Bde., Bd. 4. Berlin: Dietz Verlag, S. 459—
493.

Maflmann, Hans Ferdinand (1865): Die Turnplitze in der Hasenheide bei
Berlin (1811, 1812, 1843). In: Georg Hirth (Hg.): Das gesamte Turnwe-
sen. Ein Lesebuch fiir deutsche Turner. Leipzig: Ernst Keil, S. 279-292.

Mason, Tony (1997): Grof$britannien. In: Christiane Eisenberg (Hg.): Fufs-
ball, soccer, calcio. Ein englischer Sport auf seinem Weg um die Welt.
Miinchen: Deutscher Taschenbuch Verlag, S. 22—40.

McClelland, John (1984): Leibesiibungen in der Renaissance und die freien
Kiinste. In: Arnd Kriiger/John McClelland (Hg.): Die Anfinge des moder-
nen Sports in der Renaissance. London: Arena Publications, S. §5-110.

Mclntosh, Peter C. (1984): Hieronymus Mercurialis ,de Arte Gymnastica‘:
classification and dogma in physical education in the sixteenth century.
In: British Journal of Sports History (1984/1), S. 73—84.

Meyer, Wolfgang (Hg.) (1913): Die Briefe Friedrich Ludwig Jabns gesam-
melt und im Auftrag des Ausschusses der Deutschen Turnerschaft heraus-
gegeben. Leipzig: Verlag von Paul Eberhardt.

Michelet, Jules (1846): Das Volk. Ubersetzt von Peter Strahl. Nordhausen:
Ernst Friedrich Furst Verlag.

Miller, Stephen G. (2004): Ancient Greek Athletics. New Haven: Yale Uni-
versity Press.

Miihlmann, Heiner (1970): Uber den humanistischen Sinn einiger Kernge-
danken der Kunsttheorie seit Alberti. In: Zeitschrift fiir Kunstgeschichte
(1970/2),S. 127—-142.

Miiller, Felix (2016): Menschen und Heroen: Ahnenkult in der Friihgeschich-
te Europas. Berlin/Boston: Walter de Guyter.

Miiller, Stefan (1995): Das Volk der Athleten. Untersuchungen zur Ideolo-
gie und Kritik des Sports in der griechisch-romischen Antike. Trier: Wis-
senschaftsverlag Trier.

Muth, Susanne (2008): Gewalt im Bild. Das Phinomen der medialen Gewalt
im Athen des 6. und 5. Jahrhunderts v. Chr.. Berlin: Walter de Gruyter.

403

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Nass, Gustav (1964): Person, Personlichkeit und juristische Person. Berlin:
Duncker & Humblot.

Nestle, Wilhelm (1975): Vom Mythos zum Logos. Die Selbstentfaltung des
griechischen Denkens von Homer bis auf die Sophistik und Sokrates.
Stuttgart: Alfred Kroner Verlag.

Neumann, Hannes (1968): Die deutsche Turnbewegung in der Revoluti-
on 1848/49 und in der amerikanischen Revolution. Schorndorf: Karl
Hofmann Verlag.

Neville, Jennifer (2004): The Eloquent Body. Dance and Humanist Cul-
ture in the Fifteenth-Century Italy. Bloomington: Indiana University Press.

Niedermann, Erwin (1980): Die Leibesiibungen der Ritter und Burger. In:
Horst Ueberhorst (Hg.): Geschichte der Leibesiibungen. Leibesiibungen
und Sport in Deutschland von den Anfingen bis zum Ersten Weltkrieg. 6
Bde., Bd. 3.1. Berlin/Miinchen/Frankfurt am Main, S. 70-96.

Nietzsche, Friedrich (1954): Menschliches, Allzumenschliches. Ein Buch fiir
freie Geister. In: Karl Schlechta (Hg.): Friedrich Nietzsche. 2 Bde., Bd. 1.
Miinchen: Hanser.

- (1980): Nachgelassene Fragmente. August — September 1885. In: Gior-
gio Colli/Mazzino Montinari (Hg.): Friedrich Nietzsche. Simtliche Wer-
ke. Kritische Studienausgabe. 15 Bde., Bd. 11. Miinchen: dtv.

— (1983): Die Geburt der Tragodie aus dem Geiste der Musik. In: Friedrich
Nietzsche Werke. Herausgegeben und eingeleitet von Gerhard Stenzel. 4
Bde., Bd. 1. Salzburg: Caesar Verlag.

— (1988): Der Antichrist. Fluch auf das Christentum. In: Giorgio Colli/Maz-
zino Montinari (Hg.): Friedrich Nietzsche. Samtliche Werke. Kritische Stu-
dienausgabe. 15 Bde., Bd. 6. Munchen: dtv.

Nilsson, Martin P. (1992): Geschichte der griechischen Religion. Erster
Band. Minchen: C. H. Beck’sche Verlagsbuchhandlung.

O’Meara, Domminic J. (2005): Platonic Political Philosophy in Late Anti-
quity. Oxford: Clarendon Press.

Organisation for Economic Co-operation and Development (Hg.) (2015):
OECD Skills Outlook 2015. Youth, Skills and Employability. Paris:
OECD Publishing.

Ortenburg, Georg (2002): Waffen der Landsknechte 1500-1650. In: Georg
Ortenburg (Hg.): Heereswesen der Neuzeit. 10 Bde., Bd. 1. Augsburg:
Bechtermiinz Verlag.

Osborne, Robin Grimsey (1996): Greece in the Making, 1200—479 BC. Lon-
don: Routledge.

Ovid (1996): Metamorphosen. Herausgegeben von Erich Rosch und bearbei-
tet von Niklas Holzberg. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Otto, Rudolf (1920): Das Heilige. Breslau: Trewendt und Granier.

Otto, Walter E. (1989): Dionysos. Mythos und Kultus. Frankfurt am Main:
Klostermann.

Pagden, Anthony (1987): The Fall of Natural Man. The American Indian
and the Origins of Comparative Ethnology. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press.

404

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Peters, Ursula (1999): Dynastengeschichte und Verwandtschaftsbilder. Die
Adelsfamilie in der volkssprachlichen Literatur des Mittelalters. Tiibin-
gen: Niemeyer.

Petrarca, Francesco (2015): Die Besteigung des Mont Ventoux. Ubersetzt
und herausgegeben von Kurt Steinmann. Stuttgart: Reclam.

Pico della Mirandola, Giovanni (1983): Uber die Wiirde des Menschen.
Ubersetzt von Dora Baker. Dornach: Verlag am Goetheanum.

Pindar (1824): Achte Isthmische Siegeshymne. Dem Pankratiasten Kleandros
aus Aegina. In: Pindaros Siegeshymnen. Metrisch ubersetzt von Gottfried
Fihse. 2 Bde., Bd. 2. Leipzig: Johann Friedrich Leich, S. 121-127.

— (1860): Siegesgesinge. Ubersetzt von Johann Jakob Christian Donner.
Leipzig/Heidelberg: Winter’sche Verlagsbuchhandlung.

Pfister, Manfred (2013): Zur Einfithrung: Helden-Figurationen der Renais-
sance. In: Achim Aurnhammer/Manfred Pfister (Hg.): Heroen und He-
roisierungen in der Renaissance. Wiesbaden: Harrassowitz-Verlag, S.
13-26.

Pfisterer-Haas, Susanne (2004): Helden beim Brettspiel. In: Lockender Lor-
beer. Sport und Spiel in der Antike. Katalog zur gleichnamigen Ausstel-
lung der Staatlichen Antikensammlung Miinchen. Minchen: Mediahaus
Biering, S. 381-386.

Platon (1993 a): Phaidon. In: Otto Apelt (Hg.): Samtliche Dialoge. 7 Bde.,

Bd. 3. Hamburg: Felix Meiner.

(1993 b): Gastmahl. In: Otto Apelt (Hg.): Samtliche Dialoge. 7 Bde., Bd.

3. Hamburg: Felix Meiner.

— (1993 c): Der Staat. In: Otto Apelt (Hg.): Sdmtliche Dialoge. 7 Bde., Bd.

5. Hamburg: Felix Meiner.

(1993 d): Timaios. In: Otto Apelt (Hg.): Samtliche Dialoge. 7 Bde., Bd. 6.

Hamburg: Felix Meiner.

— (1993 e): Sophistes. In: Otto Apelt (Hg.): Samtliche Dialoge. 7 Bde., Bd.

6. Hamburg: Felix Meiner.

(1993 f): Politikos. In: Otto Apelt (Hg.): Samtliche Dialoge. 7 Bde., Bd.

6. Hamburg: Felix Meiner.

(1993 g): Gesetze. In: Otto Apelt (Hg.): Samtliche Dialoge. 7 Bde., Bd. 7.

Hamburg: Felix Meiner.

Poliakoff, Michael B. (2004): Kampfsport in der Antike. Das Spiel um Leben
und Tod. Ubersetzt von Hedda Schmidt. Diisseldorf: Patmos.

Preller, Ludwig (1860): Griechische Mythologie. Erster Band: Theogonie
und Gotter. Berlin: Weidmannsche Buchhandlung.

— (1861): Griechische Mythologie. Zweiter Band: Die Heroen. Berlin: Weid-
mannsche Buchhandlung.

Pseudo-Xenophon (1913): Athenaion politeia. In: Ernst Kalinka (Hg.): Die
peseudoxenophontische Athenaion. Einleitung, Ubersetzung, Erklirung.
Leipzig/Berlin: B. G. Teubner.

Renson, Roland (1980): Leibesiibungen der Burger und Bauern im Mittel-
alter. In: Horst Ueberhorst (Hg.): Geschichte der Leibesiibungen. Leibes-
iibungen und Sport in Deutschland von den Anfingen bis zum Ersten

405

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Weltkrieg. 6 Bde., Bd. 3.1. Berlin/Miinchen/Frankfurt am Main, S. 97—
144.

Richartz, Alfred (1999): Turnvater Jahn und seine aufsissigen Sohne. In: So-
zial- und Zeitgeschichte des Sports (1999/13), S. 7—23.

Ritter, Joachim (1974): Subjektivitit. Sechs Aufsdtze. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Rothhaar, Markus (2015): Die Menschenwiirde als Prinzip des Rechts. Eine
rechtsphilosophische Rekonstruktion. Tiibingen: Mohr Siebeck.

Rousseau, Jean-Jacques (1993): Emil oder Uber Erziehung. Ubersetzt von
Ludwig Schmidts. Paderborn/Miinchen/Wien/Zurich: Ferdinand Scho-
ningh.

— (1996): Abhandlung tiber den Ursprung und die Grundlagen der Un-
gleichheit unter den Menschen. In: Sozialphilosophische und Politische
Schriften. Ubersetzt von Eckhard Koch, Dietrich Leube, Melanie Walz
und Hanns Zischler. Diisseldorf/Ziirich: Artemis und Winkler.

Rudolph, Harriet (2011): Hercules saxonicus. Uber die Attraktivitit eines
antiken Heros fiir die symbolische Absicherung einer fragilen Rangerhe-
bung. In: Archiv fiir Kunstgeschichte (2011/93), S. 57-94.

Ryder, Timothy T. B. (1965): Koine Eirene. General Peace and Local Inde-
pendence in Ancient Greece. London: Oxford University Press for the
University of Hull.

Safranski, Rudiger (2007): Romantik. Eine deutsche Affdre. Munchen: Carl
Hanser Verlag.

Salzmann, Christian Gotthilf (1786): Reisen der Salzmannischen Ziglinge.
5 Bde., Bd. 2. Leipzig: Crusius.

Schaubs, Christine (2005): Die Erziehungsanstalt in Schnepfenthal im Um-
feld geheimer Sozietdten. Nordhausen: Traugott Bautz.

Scheer, Tanja S. (2001): Die Gétter anrufen: Die Kontaktaufnahme zwischen

Mensch und Gottheit in der griechischen Antike. In: Kai Brodersen (Hg.):
Gebet und Fluch, Zeichen und Traum: Aspekte religioser Kommunikati-
on in der Antike. Munster: Lit, S. 31-56.

Schiller, Friedrich (1788): Die Gotter Griechenlandes. In: Der Teutsche Mer-
kur. Mdrz 1788, S. 250-260.

— (1795): Die Horen. Eine Monatsschrift. Herausgegeben von Schiller. Ers-
tes Stiick. 12 Bde., Bd. 1. Tuibingen: Cottaische Buchhandlung.

— (1800): Die Gotter Griechenlandes. In: Gedichte von Friedrich Schiller.
Erster Teil. Leipzig: Siegfried Lebrecht Crusius, S. 281-287.

— (1802): Don Karlos, Infant von Spanien. Leipzig: Goschen.

— (1902): Deutsche Grofie, ein unvollendetes Gedicht Schillers 18o1. In:
Schriften der Goethe-Gesellschaft. Sonderausgabe. Herausgegeben und
erldutert von Bernhard Suphan. Weimar: Verlag der Goethe-Gesellschaft.

Seager, Robin J. (1967): Alcibiades and the Charge of Aiming at Tyranny. In:
Historia (1967/16), S. 6-18.

Sennett, Richard (1997): Fleisch und Stein. Der Korper und die Stadt in der
westlichen Zivilisation. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Simon, Erika (1998): Die Gotter der Griechen. Minchen: Hirmer.

406

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Sinn, Ulrich (1996): Olympia. Kult, Sport und Fest in der Antike. Miinchen:
C. H. Beck.

Sloterdijk, Peter (2013): Zorn und Zeit. Politisch-psychologischer Versuch.
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Smith, Adam (1976): An Inquiry into the Nature and Causes of the Wealth
of Nations. Herausgegeben von Edwin Cannan. 2 Bde. Chicago: The Uni-
versity of Chicago Press.

Snell, Bruno (1975): Die Entdeckung des Geistes — Studien zur Entstehung
des europdischen Denkens bei den Griechen. Gottingen: Vandenhoeck
& Ruprecht.

Strong, Roy (1991): Feste der Renaissance 1450-1650. Kunst als Instrument
der Macht. Ubersetzt von Susanne Hobel und Maja Ueberle-Pfaff. Frei-
burg/Wiirzburg: Ploetz.

Stuby, Anna (1992): Liebe, Tod und Wasserfrau. Mythen des Weiblichen in
der Literatur. Opladen: Westdeutscher Verlag.

Stuve, Johann (2002): Uber das Schulwesen. In: Hanno Schmitt (Hg.): Jo-
hann Stuve. Hohengehren: Schneider Verlag, S. 139-247.

Tait, James (1917): The Declaration of Sports for Lancashire. In: English
Historical Review (1917/32),S. 561-568.

Tanner, Jakob (2009): Historische Anthropologie. In: Eike Bohlen/Christian
Thies (Hg.): Handbuch Anthropologie. Der Mensch zwischen Natur, Kul-
tur und Technik. Stuttgart: Metzler, S. 147-156.

Tertullianus, Quintus Septimus Florens (1988): De spectaculis. Uber die
Spiele. Lateinisch und deutsch. Herausgegeben und tibersetzt von Karl-
Wilhelm Weeber. Stuttgart: Reclam.

Trapp, Ernst Christian (1780): Versuch einer Padagogik. Berlin: Friedrich
Nicolai.

Treitschke, Heinrich v (1906).: Deutsche Geschichte im neunzebnten Jahr-
bundert. Zweiter Teil: Bis zu den Karlsbader Beschliissen. 5 Bde., Bd. 2.
Leipzig: Verlag von S. Hirzel.

Vergil (2005): Aeneis. Ubersetzt und herausgegeben von Gerhard Fink. Diis-
seldorf/Ziirich: Artemis & Winkler.

Vespucci, Amerigo (1903): Mundus Novus. Ein Bericht Amerigo Vespuc-
cis an Lorenzo de Medici iiber seine Reise nach Brasilien in den Jahren
1501/02. Straflburg: J. H. E. Heitz.

Veyne, Paul (1994): Brot und Spiele. Gesellschaftliche Macht und politi-
sche Herrschaft in der Antike. Miinchen: Deutscher Taschenbuch Verlag.

— (1996): Was faszinierte die Griechen an den Olympischen Spielen? In:
Gunter Gebauer (Hg.): Olympische Spiele — die andere Utopie der Moder-
ne. Olympia zwischen Kult und Droge. Frankfurt am Main: Suhrkamp,
S.39-61.

Vieth, Gerhard Ulrich Anton (1823): Anfangsgriinde der Naturlehre. Mit 6
Kupfertafeln. Fiinfte verbesserte Auflage. Leipzig: Barth.

— (1970): Versuch einer Encyklopddie der Leibesiibungen. System der Lei-
besiibungen. 3 Bde., Bd. 2. Frankfurt am Main: Limpert Verlag.

Villaume, Peter (1786): Geddchtnisrede auf Friedrich den Zweyten in der

407

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Litterarischen Gesellschaft zu Halberstadt am 18ten September 1786.
Berlin/Libau: Lagarde und Friedrich.

— (1788): Uber die Erziehung zur Menschenliebe. Eine Preisschrift, welche
in Padua das erste AccefSit erhalten. Wien: o.V.

— (1965): Ob und inwiefern bei der Erziehung die Vollkommenheit des ein-
zelnen Menschen seiner Brauchbarkeit aufzuopfern sei? In: Herwig Blan-
kertz (Hg.): Bildung und Brauchbarkeit. Texte von |. H. Campe und P.
Villaume. Braunschweig: Westermann, S. 69-142.

— (1969): Von der Bildung des Korpers in Riicksicht auf die Vollkommen-
heit und Gliickseligkeit der Menschen, oder iiber die physische Erziehung
insonderbeit. Frankfurt am Main: Limpert Verlag.

Voigt, Georg (1859): Die Wiederbelebung des classischen Alterthums oder
das erste Jabrbundert des Humanismus. 2 Bde., Bd. 2. Berlin: G. Reimer.

Voss, Johann Heinrich (1806): Hesiods Werke und Orfeus der Argonaut.
Heidelberg: Mohr & Zimmer.

Walvin, James (1994): The People’s Game. The bistory of football revisited.
Edinburgh/London: Mainstream Publishing.

Weber, Max (1980): Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden
Soziologie. Besorgt von Johannes Winckelmann. Tiibingen: J. C. B. Mohr.

Wehler, Hans-Ulrich (1987): Deutsche Gesellschaftsgeschichte. 2 Bde., Bd.
1. Minchen: C. H. Beck.

— (2006): Deutsche Gesellschaftsgeschichte. Von der » Deutschen Doppel-
revolution« bis zum Beginn des Ersten Weltkrieges 1849-1914. 5 Bde.,
Bd. 3. Miinchen: C. H. Beck.

Wendorff, Rudolf (1985): Zeit und Kultur. Geschichte des ZeitbewufStseins
in Europa. Opladen: Westdeutscher Verlag.

Wieland, Christoph Martin (1840): Vermischte Schriften. In: Samtliche Wer-
ke. 36 Bde., Bd. 33. Leipzig: Georg Joachim Goschen.

Wiemers, Michael (2000): »Und wo bleibt meine Zeichnung? «. Zur Werk-
genese im bildhauerischen Oevre des Michelangelo-Rivalen Baccio Ban-
dinelli. In: Michael Rohlmann/Andreas Thielemann (Hg.): Michelangelo.
Neue Beitrdge. Berlin: Deutscher Kunstverlag, S. 23 5-264.

Wilamowitz-Mollendorff, Ulrich v. (1872): Zukunftsphilosophie! Eine Er-
widerung auf Friedrich Nietzsches Geburt der Tragddie. Berlin: Gebri-
der Borntraeger.

— (1959 a): Euripides Herakles. Einleitung in die griechische Tragodie. 3
Bde., Bd. 1. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

— (1959 b): Euripides Herakles. 3 Bde., Bd. 2. Darmstadt: Wissenschaftli-
che Buchgesellschaft.

Winckelmann, Johann Joachim (1991): Gedanken iiber die Nachahmung
der Griechischen Werke in der Malerei und Bildhauerkunst. Herausgege-
ben von Ludwig Uhlig. Stuttgart: Reclam.

Winkler, Heinrich August (1979): Wandlungen des deutschen Nationalis-
mus. In: Merkur (1979/33), S. 963—972.

— (2015): Geschichte des Westens. Von den Anfdangen in der Antike bis zum
20. Jabrbundert. Miinchen: C. H. Beck.

408

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Wundt, Wilhelm (1914): Sinnliche und iibersinnliche Welt. Leipzig: Alfred
Kroner Verlag.

Xenophon (1864): Memorablien oder Erinnerungen an Sokrates. Ubersetzt
von Adolf Zeising. Stuttgart: Krais & Hoffmann.

Zeidler, Johannes (1942): Die deutsche Turnsprache bis 1819. Halle: Max
Niemeyer.

Zimmermann, Bernhard (2011): Handbuch der griechischen Literatur der
Antike. die Literatur der archaischen und klassischen Zeit. 3 Bde., Bd. 1.
Miinchen: C. H. Beck.

Zimmermann, Martin (2009): Extreme Formen physischer Gewalt in der
antiken Uberlieferung. In: Martin Zimmermann (Hg.): Extreme Formen
von Gewalt in Bild und Text des Altertums. Miinchen: Herbert Utz Ver-
lag, S. 155-192.

409

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorien und Modelle des Mythos
bei Velbriick Wissenschaft

Anush Yeghiazaryan
Mythos und Identitit
Zur Bedeutung des Vardan-Mythos fiir das Selbstverstindnis
armenischer Gemeinschaften
320 Seiten - ISBN 978-3-95832-273-8 - EUR 39,90

Thomas Klatetzki und Glinther Ortmann (Hg.)
Organisation und Mythos
276 Seiten - ISBN 978-3-95832-345-2 - EUR 39,90

Giinter Peters
Prometheus
Modelle eines Mythos in der europaischen Literatur
580 Seiten - ISBN 978-3-95832-103-8 - EUR 49,90

Christine Magerski
Imperiale Welten
Literatur und politische Theorie am Beispiel Habsburg
128 Seiten - ISBN 978-3-93473-151-9 - EUR 29,90

Benjamin Dober
Ethik des Trostes
Hans Blumenbergs Kritik des Unbegrifflichen
320 Seiten - ISBN 978-3-95832-194-6 - EUR 39,90

www.velbrueck-wissenschaft.de

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sport und Korper

bei Velbriick Wissenschaft

Bero Rigauer
Das Spiel des Sports
Ein soziologischer Entwurf
360 Seiten - ISBN 978-3-95832-134-2 - EUR 39,90

Tobias Werron
Der Weltsport und sein Publikum
Zur Autonomie und Entstehung des modernen Sports
360 Seiten - ISBN 978-3-938808-77-1 - EUR 44,90

Sophie Merit Miiller
Korperliche Un-Fertigkeiten
Ballett als unendliche Perfektion
300 Seiten - ISBN 978-3-95832-089-5 - EUR 39,90

Thorsten Benkel
Das Flieflende des Korpers
Ein kultursoziologischer Versuch
128 Seiten - ISBN 978-3-95832-276-9 - EUR 34,90

Michael SchifSler
Die Sprachen des Leibes und die Leiblichkeit der Sprache
Aspekte der Kritischen Theorie des Korpers
364 Seiten - ISBN 978-3-95832-272-1 - EUR 49,90

www.velbrueck-wissenschaft.de

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://dol.org/10.5771/9783748841910 - am 18.01.2026, 22:48:47.



https://doi.org/10.5771/9783748941910
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Vorwort
	Einleitung
	Teil I Athletismus und Adelskultur
	1. Götterglaube
	2. Heroismus
	3. Opfermythen
	4. Athletismus
	5. Poliswelten
	6. Mysterienspiele
	7. Platonopolis

	Teil II Entfesselung des Individuums
	8. Höhenphantasien
	9. Festivalisierung
	10. Reheroisierung
	Teil III Elemente des Totalitarismus
	11. Perfektionsstreben
	12. Körpermobilisierung
	13. Nationalerziehung

	Literatur

