1 Theoretischer Hintergrund

1.1 Religion und Coping: Eine Begriffsbestimmung

Dariiber, was das Wesen von Religion ausmacht, existieren in der Religions-
soziologie verschiedene Vorstellungen — dementsprechend gibt es auch eine
Vielzahl von Religionsbegriffen und -theorien, mittels deren religiése Phino-
mene erklirt werden konnen. Die substanzielle Perspektive bietet eine Mog-
lichkeit, sich einer Begriffsbestimmung anzunihern. Laut ihr ist Religion iber
ihre inhaltlichen Merkmale, also durch die ihr zugrundeliegenden Glaubens-
vorstellungen und Handlungspraktiken, zu definieren. Insofern kann Religion
gemiss Martin Riesebrodt (2011: 326) »als ein System sinnhafter Praktiken mit
Bezug aufiibermenschliche (personliche und unpersénliche) Machte«verstan-
den werden, »wobei die Ubermenschlichkeit dieser Michte im Glauben be-
steht, dass sie Dimensionen des Lebens der Menschen beeinflussen oder kon-
trollieren konnen, die deren direkter Kontrolle in der Regel entzogen sind«.
Demnach zielen religiose Praktiken — als Methoden der Kommunikation mit
iibermenschlichen Michten — darauf ab, ausserhalb der menschlichen Macht
liegende Bereiche zu beeinflussen oder zu kontrollieren (ebd.). Obwohl Rie-
sebrodt Religion damit substanziell definiert, ist sein Religionsbegriff keines-
wegs unvereinbar mit der funktionalen Perspektive, die eine zweite Moglich-
keit bietet, das Wesen von religiésen Phinomenen zu bestimmen. Funktiona-
listische Ansitze legen den Fokus nicht auf die inhaltliche Ausgestaltung von
religiésen Glaubensvorstellungen und -praktiken, sondern vielmehr auf die
Leistungen, welche diese fiir ein Individuum oder die Gesellschaft als Ganzes
erbringen kénnen. Das Versprechen, Unheil abzuwehren, Krisen zu bewilti-
gen und Heil zu stiften, ist ein Kernbestandteil von Religionen (ebd.: 333), die
damit zugleich Mittel und Wege aufzeigen, wie Menschen mit fundamenta-
len Fragen ihrer Existenz umgehen kénnen (Pargament 1997: 27). Ebenso wie
man an substanzialistischen Religionsbegriffen kritisieren kann, dass sie zu

- am 14.02.2026, 16:57:42.


https://doi.org/10.14361/9783839467800-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216

Teil V: Religiositat von Thai-Frauen - Zwischen Bewahrung und Transformation

statischen Beschreibungen von religiésen Glaubensvorstellungen und -ritua-
len fithren, lisst sich an funktionalistischen Definitionen bemingeln, dass sie
diese auf ihre sinn-, orientierungs- und gemeinschaftsstiftenden Funktionen
reduzieren. Da diese auch von anderen sozialen Institutionen erbracht werden
konnen, so der Vorwurf, wird Religion letztlich zu einem beliebig austausch-
baren Begriff ohne einen transzendentalen Bezug (ebd.: 28-29).

Reduziert man Religion auf ihre sozialen oder psychologischen Funktio-
nen, konnte zudem leicht der Eindruck entstehen, dass Religion und Coping
gleichzusetzen sind. Gemiss Pargament (1997: 92) ist Coping nimlich als Pro-
zess zu verstehen, der auf den Umgang und die Bewiltigung von existenziel-
len Lebenssituationen und -krisen ausgerichtet ist. Obwohl sich Religion und
Coping somit sehr nahestehen und es durchaus zu Berithrungspunkten kom-
men kann, wire die Annahme falsch, dass Religion lediglich ein Mittel zur Be-
wiltigung von Unsicherheit, Stress und Angsten darstellt. Fiir viele Menschen,
so auch fiir einige der befragten Thailinderinnen, ist Religion mehr als ein
Copinginstrument, auf das sie in schwierigen oder belastenden Lebenspha-
sen zuriickgreifen, sondern ein integraler Bestandteil ihrer Lebensweise. Da-
bei beschrinken sich ihre religiésen Erfahrungen nicht auf das Erleben von
sinn-, orientierungs- und gemeinschaftsstiftenden Leistungen, sondern um-
fassen dariiber hinaus auch das Gefiihl und die Uberzeugung, mit einer tran-
szendenten Wirklichkeit in Verbindung zu stehen (ebd.: 32). Gemiss Parga-
ment (1997: 31-33 und 90) ist gerade Letzteres das zentrale Wesensmerkmal
von Religion, die sich dahingehend von Coping unterscheidet, dass sie letztlich
auf die Erfahrung von Transzendenz und nicht auf die Bewiltigung von Krisen
abzielt.

Obwohl sich der Fokus von Religion und Coping insofern unterscheidet, ha-
ben sie, so Pargaments Kernargument, eine grundlegende Gemeinsamkeit: Sie
reprisentieren Prozesse, die durch das menschliche Bediirfnis nach Sinnhaf-
tigkeit und somit durch die Suche nach dem Warum und Wozu unseres Da-
seins angetrieben werden. Das heisst, dass sowohl Religion als auch Coping
durch das Streben nach Lebensinhalten gekennzeichnet ist, denen wir Wich-
tigkeit und Bedeutung — und somit einen besonderen Wert — beimessen. Sinn-
haftigkeit ist das, was hinter unserem Denken, Handeln und Fithlen steht. Es
beinhaltet das, was wir zu schiitzen versuchen, wenn es uns abhandenzukom-
men droht — aber auch das, was wir zuriickgewinnen méchten oder neu entde-
cken wollen, wenn wir es verlieren. Insofern werden Copingprozesse gemiss
Pargament (1997: 108-110) durch zwei grundlegende, funktionale Mechanis-
men gesteuert, aus welchen sich unterschiedliche Formen von Copingstrate-

- am 14.02.2026, 16:57:42.


https://doi.org/10.14361/9783839467800-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Theoretischer Hintergrund

gien und -aktivititen ergeben: Sie zielen entweder darauf ab, gefihrdete Sinn-
haftigkeit zu bewahren, oder diese im Falle eines Verlustes in neue Sinnhaftig-
keit zu transformieren (siehe dazu Kapitel 5, S. 271).

Wahrend Coping also, wie bereits erwihnt, als Prozess der Sinnsuche in
belastenden Lebenssituationen und Krisenzeiten umschrieben werden kann
(ebd.: 92), lasst sich Religion in diesem Kontext als Suche nach Sinnhaftigkeit
im Hinblick auf die Erfahrung von Transzendenz definieren (ebd.: 32). In die-
sem Religionsbegriff lassen sich sowohl substanzialistische als auch funktio-
nalistische Elemente wiederfinden, die fir die weitere Analyse von religidsem
Coping fruchtbar sind.

1.2 Religidses Coping

Jeder Mensch verfiigt iiber ein Orientierungssystem, das sich aus seiner
Personlichkeit, seinen biografischen Erfahrungen, sozialen Beziehungen,
Gewohnheiten, Werten und Glaubensvorstellungen formiert und damit sein
Denken, Handeln und Fithlen reguliert. Damit bestimmt es nicht nur dariiber,
wie ein Mensch seine Umwelt wahrnimmt, sondern auch, wie er sich in dieser
bewegt, was ihm wichtig ist und wonach er in seinem Dasein strebt. Geld, Ge-
sundheit, aber auch Wissen, Beziehungen und Spiritualitit stellen nur einige
der Ressourcen dar, die dabei erarbeitet werden konnen. Das Vorhandensein
— aber auch das Fehlen - dieser Ressourcen ist letztlich auch entscheidend
dabei, wie herausfordernde Lebenssituationen bewiltigt werden. Insofern
ergibt sich auch aus dem Orientierungssystem eines Menschen, ob Religion
im Falle einer Krise als Ressource zuginglich ist und in einen Copingprozess
integriert wird oder nicht (Pargament 1997: 99-100)."

In der Religionspsychologie begniigte man sich lange mit quantitativen
Studien, in denen die individuelle Religiositit oder die Haufigkeit der Teil-
nahme an religiésen Zeremonien als Indikatoren dafiir gewertet wurden, in-
wieweit sich ein Individuum im Allgemeinen an religiosen Glaubensvorstel-
lungen orientiert und insofern auch in kritischen Lebenssituationen mit ho-
herer Wahrscheinlichkeit religiéses Coping betreibt. Wie Individuen jedoch in
Krisenzeiten ihre teilweise sehr abstrakten, religiosen Glaubensvorstellungen

1 Weiter unten in Kapitel 3 (S. 225) wird ndher auf die kulturellen, situativen und per-
sonlichen Faktoren eingegangen, welche die Wahl von religiésem Coping im Falle der
untersuchten Thaildnderinnen begiinstigten.

- am 14.02.2026, 16:57:42.

27


https://doi.org/10.14361/9783839467800-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218

Teil V: Religiositat von Thai-Frauen - Zwischen Bewahrung und Transformation

in konkrete Handlungsstrategien und Denkmuster transferieren — und Religi-
on somit iiberhaupt erst als Copinginstrumente erschliessen kénnen -, blieb
dabei weitgehend unbeachtet (ebd.: 166 und 196). Insofern richtet sich der Fo-
kus der vorliegenden Untersuchung auch mehr auf die praktische Anwendung
von Religion im Alltag als auf die Bestimmung der individuellen Religiositit
der befragten Thailinderinnen. Viel wichtiger als die Frage, wie religios die
Frauen tatsdchlich sind oder inwieweit sie sich selbst als religios betrachten
oder nicht, ist dabei die Feststellung, dass sie in verschiedenen Lebenssitua-
tionen in unterschiedlicher Weise auf religidses Coping zuriickgreifen.

In Anlehnung an Pargament (1997: 104) kann dann von religiésem Coping ge-
sprochen werden, wenn ein Mensch religiése Glaubensvorstellungen unmit-
telbar in konkrete Handlungspraktiken, Interaktionen, Gedanken und Gefiih-
le transferiert, um bestimmte Probleme und Herausforderungen itberwinden
zu konnen. Ein Zitat von Noi umschreibt dies folgendermassen:

Ich versuche immer den mittleren Weg zu gehen, weil Buddha gesagt hat,
dass der mittlere Weg der richtige Weg ist. Das heisst auch, dass man es ak-
zeptieren muss, wenn man etwas versucht und es nicht funktioniert. Das dn-
dert natirlich nichts daran, dass man es oft wieder versuchen muss, aberich
fithle mich einfach besser, wenn ich daran denke. (3A/213-216)

Der Erfolg von Copingbemithungen lisst sich dabei weniger aus dem Resultat
des Prozesses, sondern vielmehr durch den Prozess an sich bemessen. Gutes
Coping muss namlich nicht zwangslaufig zu guten Ergebnissen und zur Losung
von Problemen fithren (ebd.: 119-127). Ein Beispiel aus dem Untersuchungs-
material soll dies verdeutlichen. Noi erzihlte im Interview, dass sie in Vergan-
genheit oft aus Liebeskummer gebetet und sich gewiinscht habe, ihr Partner
moge zu ihr zuriickkehren. »Aber das hat nicht funktioniert« (3D/42), meinte
sie zum Ergebnis ihrer Bemithungen. »Aber, das[s es funktioniert], ist nicht so
wichtig. Ich hoffe einfach« (3D/34), sagt sie iiber die Motivation fiir ihre Gebe-
te. »Es hilft einfach, um selber wieder ruhig zu werden, dass man sich beru-
higt« (3D/34-35). Gebete konnten Noi zwar weder den Partner zuriickbringen
noch ihren Liebeskummer ginzlich aufldsen, haben ihr jedoch dazu verholfen,
einen Umgang mit ihrem Trennungsschmerz zu finden. Was ihren Copingver-
such letztlich erfolgreich macht, ist insofern, dass sie eine ihr zur Verfiigung
stehende Ressource erkannt hat und in eine konkrete Handlungsstrategie und
entsprechende Denkmuster umwandeln konnte.

Im Falle von Noi leisteten Gebete einen Beitrag dazu, dass sie ihre Emotio-
nen besser ertragen und bewiltigen konnte. An ihrer tatsichlichen Lebenssi-

- am 14.02.2026, 16:57:42.


https://doi.org/10.14361/9783839467800-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Theoretischer Hintergrund

tuation hat sich dabei jedoch kaum etwas geidndert — weshalb Psychologen re-
ligioses Coping oft negativ betrachten. Gestiitzt auf Sigmund Freud, fiir den Re-
ligion eine psychologische Illusion darstellt (Heine 2005: 162—163), argumen-
tieren sie, dass religiose Sichtweisen kein geeignetes Mittel darstellen witrden,
um sich mit der Realitit auseinanderzusetzen. Viel mehr als einen klaren Blick
auf die eigenen Probleme zu ermdglichen, wiirden sie zu einer Verzerrung der
Wahrnehmung fithren und Scheinlésungen anbieten, die zwar Erleichterung
mit sich brichten, jedoch letztlich nichts an den eigentlichen Schwierigkeiten
zu dndern vermochten. Insofern stellen religiose Glaubensvorstellungen und
-praktiken aus dieser Perspektive primir ein Mittel dar, um Probleme zuguns-
ten der Stressreduktion zu verdrangen und zu verleugnen und sie somit zu
umgehen (Pargament 1997: 167).

Die neuere Forschung zu Religion und Coping verneint zwar nicht, dass
Religion ein Mittel zur Umgehung von Problemen darstellen kann, zeigt jedoch
deutlich, dass diese vorwiegend negative Sicht auf Religion als Copinginstru-
ment empirisch nicht haltbar ist.> Noch heute reduzieren viele Psychologen
die Hauptfunktion von Religion auf die Bewiltigung von Emotionen bzw.
die Linderung von psychischem Stress durch die Erzeugung der Gefiihle von
Trost, Erleichterung und Wohlbefinden. Auch wenn es sich dabei um einen
wichtigen Aspekt religioser Erfahrungen handelt, zeigt etwa Pargament (1997:
168-171), dass der Religionspraxis selbst nach tragischen Schicksalsschligen
eine Vielzahl ineinander verwobener personlicher, spiritueller und sozialer
Ziele als Motivation zugrunde liegen. Die Suche nach Transzendenz, der
Wunsch nach Sinn- und Selbstfindung, das Bediirfnis nach Gemeinschaft,
Verbundenheit und Nihe und die damit einhergehenden Erfahrungen von
Rickhalt, Selbstvergewisserung und Identitit sind dabei ebenso wichtig wie
die mentale und korperliche Gesundheit oder die Méglichkeit, zur Gestaltung
einer besseren Welt beizutragen.

Wie bereits erwdhnt, stellen religiése Glaubensvorstellungen als Teil des
Orientierungssystems des Menschen nur einen Weg unter vielen dar, wie
Probleme oder bestimmte Lebensereignisse gedeutet werden konnen. Oft-
mals wird dabei betont, dass ein durch religiése Vorstellungen gestaltetes
Konstrukt der Realitit negative oder gar verheerende Konsequenzen fiir ein
Individuum oder ganze Gruppen nach sich ziehen kann. Ebenso gut jedoch —

2 Ein Beispiel dafiir ist: Pargament, K. I. (1990). God help me: I. Religious coping efforts
as predictors of the outcomes to significant negative life events. In: American Journal of
Community Psychology, 18, 793—824.

- am 14.02.2026, 16:57:42.

219


https://doi.org/10.14361/9783839467800-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Teil V: Religiositat von Thai-Frauen - Zwischen Bewahrung und Transformation

so wird es durch die neuere Forschung hervorgehoben - kann Religion auch
Realititen erschaffen, die positive Auswirkungen auf die Lebensgestaltung
und die Problembewiltigung von Menschen haben, ohne dass dabei von einer
Verleugnungsstrategie gesprochen werden kann. So konnen religiése Glau-
bensvorstellungen nicht nur dazu veranlassen, negative Lebensereignisse wie
etwa Krankheiten oder Krisen in Chancen umzudeuten, sondern auch dazu
motivieren, bestimmte als schidlich erachtete Verhaltensweisen wie etwa
Alkohol- und Drogenkonsum, Gewalt oder Liigen zu regulieren, um damit
das Eintreffen der befiirchteten Konsequenzen zu verhindern (ebd.: 171-177).
Darin zeigt sich auch, dass die Wahl einer religiésen Bewiltigungsstrategie
nicht zwangslaufig mit der Abgabe von Kontrolle tiber das eigene Leben ver-
bunden sein muss. Das heisst, dass religiose Copingaktivititen — sei dies ein
Gebet, das Lesen religi6ser Literatur, ein Gesprich mit einem Ménch oder eine
Meditationsiibung — nicht zwangslaufig als passive Reaktionen auf inneren
und dusseren Stress verstanden werden konnen, die lediglich dazu beitragen,
dass Menschen linger in schlechten Lebenssituationen ausharren kénnen.
Im Gegenteil: In vielen Fillen kann religidses Coping dazu beitragen, dass sie
sich ihren Problemen selbstbestimmt stellen und aktiv auf deren Losung
hinarbeiten (ebd.: 177-187).

- am 14.02.2026, 16:57:42.


https://doi.org/10.14361/9783839467800-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

