
Kommentar: Vom Interpretieren zum Um-Üben

Emanzipatorische Körperpraxis

Florian Kappeler

Die politischen Theoretiker*innen (für lange Zeit weitgehend ohne *innen) haben

den Körper nur verschieden interpretiert; es kömmt drauf an, ihn zu verändern. Diese

These in Anlehnung an die 11. und letzte von Karl Marx’Thesen über Feuerbach (1845)

mag,zumindest seitens eines Literaturwissenschaftlers, erstaunen: Ist nicht dessen

Profession gerade die immer wieder neue Interpretation von Altbekanntem? Doch

soll es einmal einematerialistischeLiteraturwissenschaft gegebenhaben,undheute

werden vermehrt Ansätze einer Erneuerung diesermaterialistischen Tradition ent-

wickelt (Kappeler/Widder 2023), etwa im Zeichen eines praxeologischen Materia-

lismus (Schaub 2019; Amlinger 2021); und auch Marx’ Materialismus in den Feuer-

bach-Thesen war ja ein praxeologischer. Lassen wir uns darum auf das Experiment

ein, Vanessa Lara Ullrichs undOliver Flügel-Martinsens (2024) Kritik des Status des

Körpers in der politischenTheorie ausgehend von solch einempraxeologischenMa-

terialismus zu diskutieren.

Der Mangel eines empiristischen Materialismus, den Marx Feuerbach unter-

stellt, besteht darin, dass er Gegenstände nur als Objekte auffasst, nicht jedoch als

Produkte einer Tätigkeit. Die idealistische Philosophie richtet ihr Interesse hinge-

gen nur auf gedankliche Tätigkeiten, nicht jedoch auf die praktische Produktion

und Transformation der materiellen Realität. Dieser Gegensatz tritt uns bei Ullrich

und Flügel-Martinsen wieder entgegen, wenn sie die Negation des Körpers in der

Geschichte der politischen Philosophie einerseits und Ansätze einer gegenwärtigen

positiven Körperpolitik andererseits skizzieren. Verbleibt diese, sofern sie den Kör-

per nicht als gesellschaftlich hergestellt wie auch selbst Gesellschaft herstellend an-

sieht, auf demStandpunkt Feuerbachs, so kanndieNegation desKörpers dem Idea-

lismus zugerechnet werden.

Das Anliegen der Autor*innen, diesen Gegensatz zu überwinden, ist zu begrü-

ßen. Ich teile die Ansicht, dass eine Lösung weder darin liegen kann, ihn »einsei-

tig zugunsten des Körpers noch zugunsten des Geistes« (Ullrich/Flügel-Martinsen

2024: 178) aufzulösen. Politische Emanzipation – und um diese geht es Ullrich und

Flügel-Martinsen in erster Linie – bedarf der körperlichen Erfahrung, aber auch

theoretischer Reflexion und nicht zuletzt der gemeinsamen politischen Organisie-

https://doi.org/10.14361/9783839468142-013 - am 13.02.2026, 20:13:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184 Körperlicher Leib – Bodies

rung. Damit stellt sich die Frage: »Wann wird eine körperliche Erfahrung zu einer

kollektiven Erfahrung und damit politisch?« (ebd.: 169, 175).

Körperliche Erfahrungen als Ausgangspunkt kollektiver politischer Organisie-

rung zu diskutieren, liegt umso näher, als mit (einem auf links gestrickten) Hegel

angenommenwerdenmuss, dass jede »sinnliche Erfahrung […] gesellschaftlich ver-

mittelt ist« (ebd.: 168). Innerhalb von Prozessen der Politisierung geht es dann nicht

darum, die Erfahrung in ihrer vorgesellschaftlichen Reinheit zu artikulieren, son-

dern als bereits gesellschaftlich strukturierte (körperliche) Erfahrung in einen po-

litischen Prozess zu überführen, oder mit Marx: Die Praxis zu verändern, welche

die Erfahrung strukturiert. In diesem Zusammenhang würde ich den Autor*innen

nicht darin zustimmen, dass »die leibliche Erfahrung wesentlich um das Partikula-

re kreist« und damit »droht […] die Veränderung des Ganzen aus dem Blick zu ver-

lieren« (ebd.: 169). Es geht weder um das Partikulare noch um das Ganze, sondern

um das Spezifische, nämlich von Subjekten geteilte (körperliche) Erfahrungen, die

immer schon gesellschaftlich strukturiert sind.Die Frage ist dann,wie diese gesell-

schaftlich strukturierteErfahrungTeil einespraktischenTransformationsprozesses

werden kann.

Einige heutige politische Kämpfe bleiben jedoch, statt spezifische Erfahrungen

in einen solchen Prozess der Veränderung zu überführen, bei einer reinen »Artiku-

lation körperlicher Erfahrungen« (ebd.: 170) stehen,wie die Autor*innen anhand ei-

ner Kritik von Tendenzen innerhalb der Trans*bewegung referieren.Wenn sie sich

danach recht schnell der Rolle des Körpers in der Geschichte der PolitischenTheorie

zuwenden, fragt man sich ein wenig, ob die heutige Körperpolitik keine Geschichte

hat; so könnte man beispielsweise an die Hungerstreiks der Suffragetten denken.

Der Beitrag von Ullrich und Flügel-Martinsen widmet sich hingegen der bemer-

kenswerten Tatsache, dass der Körper anders als in der Geschichte der politischen

Kämpfe inderpolitischenTheorie bis indieheutigeZeit allenfalls einenegativeRolle

spielt. Die These ist, dass Körper von der Antike bis in die Neuzeit als verwundba-

re Entitäten aufgefasst wurden, und als solche zum »Anlass für die Rechtfertigung

politischer Ordnung« (ebd.: 171) genommen wurden, so etwa bei Platon (als trüge-

rische Körper), Augustinus (als sündige Körper) undThomas Hobbes (als sterbliche

Körper).

Inder jüngerenpolitischenTheorie reihendieAutor*innenauchHannahArendt

and Jacques Rancière in diese Tradition ein, da beide auf die sprachlicheDimension

politischer Öffentlichkeit fokussiert blieben. Dagegen sehen sie bei Judith Butler,

Sara Ahmed und Iris Marion Young Ansätze, den Körper positiv in die Theorie ein-

zubeziehen. So ist bei Butler die Verletzbarkeit des Körpers imUnterschied zu einer

Tradition, in der sie (von Platon bis Hobbes) die politische Herrschaftsordnung le-

gitimiert, Ausgangspunkt einer öffentlichen Artikulation von Protest. Ahmed und

Young zeigen hingegen Restriktionen einer solchen Artikulation im öffentlichen

Raum auf, etwa durch Zugangsbeschränkungen zu diesem oder auch durch in-

https://doi.org/10.14361/9783839468142-013 - am 13.02.2026, 20:13:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Florian Kappeler: Vom Interpretieren zum Um-Üben 185

korporierte Herrschaftsverhältnisse. Ungeklärt bliebe dabei jedoch, so Ullrich und

Flügel-Martinsen, warum Körper als widerständig begriffen werden können und

wie körperliche Erfahrungen in eine emanzipatorische politische Organisierung

Eingang finden.

In diesem Zusammenhang stellt sich die Frage, in welcher Beziehung die kör-

perlichen Erfahrungen einerseits und der politische Emanzipationsprozess ande-

rerseits mit dem grundlegenden sozialen Reproduktionsprozess in Beziehung ste-

hen. Der Körper kann als Scharnier von Gesellschaft und Natur gelten, so etwa in

der industriellenArbeit oder auchderCare-Arbeit.Dies ist von zentraler Bedeutung

sowohl für eine mögliche Widerständigkeit, die im Zusammenhang mit Erfahrun-

gen der Verletzbarkeit des Körpers (z.B. durch Arbeitsunfälle, Krankheiten oder Er-

schöpfung) aufkommt, als auch bezüglich der Frage, wie Körper und gesellschaftli-

cheOrdnungen verschaltet sind und anwelcher Stelle emanzipatorischeOrganisie-

rungsprozesse insofern geeignet wären, diese Ordnungen praktisch zu verändern.

Ullrich und Flügel-Martinsen wenden sich an dieser Stelle jedoch mit Walter

Benjamin dem Warenfetischismus und der Entfremdung des Körpers zu, um auf

dessen Prägung durch Herrschaftsverhältnisse hinzuweisen. Nun mag der Feti-

schismus auch Effekt einer inkorporierten Praxis sein, welche den Körper an die

herrschenden Verhältnisse bindet (etwa durch den alltäglichen UmgangmitWaren

und Geld), auch wenn man darüber streiten könnte, ob diese mit Erfahrungen

der Entfremdung im Arbeitsprozess gleichzusetzen ist. Wenn die Frage nach der

Widerständigkeit von Körpern und deren politischer Rolle aufgeworfen wird, läge

es aber näher, nach körperlichen Erfahrungen der Herrschaftsverhältnisse zu for-

schen, die zum Ausgangspunkt nicht der Anpassung, sondern der Emanzipation

werden. Die Frage ist, wie solche gesellschaftlich strukturierten Erfahrungen in

einen emanzipatorischen Politisierungsprozess überführt werden können.

Ich möchte im Folgenden einen Vorschlag skizzieren, der weniger das Problem

in den Vordergrund stellt, dass körperliche Erfahrungen durch die herrschenden

gesellschaftlichen Verhältnisse geformt sind, als vielmehr Ansätze zur Diskussion

stellt, indemgesellschaftlich strukturierteKörpererfahrungenzumAusgangspunkt

von Emanzipationsprozessen werden. Dabei beziehe ich mich auf Jacques Ranciè-

re, LauraQuintana undEva vonRedecker.Entsprechend stimme ichmitUllrich und

Flügel-Martinsennicht überein,dassRancière keinenwesentlichenBeitrag zurRol-

le körperlicher Erfahrung für politische Emanzipation leistet. Ganz im Gegenteil

denke ich, dass gerade Rancières Ansatz –zumal durch die Brille Quintanas gelesen

– einen Ausgangspunkt bietet, um genauer zu fassen, wie körperliche Erfahrungen

zum Ausgangspunkt politischer Emanzipation werden können.

In der Rezeption von Rancière spielt der Körper tatsächlich keine bedeutende

Rolle, und ich teile Quintanas Verwunderung darüber, wenn sie in ihrem BuchThe

Politics ofBodies (2020) schreibt,dass dies »is rather strange,given thatRancière defi-

nes political activity as ›whatever shifts a body from the place assigned to it‹« (Quin-

https://doi.org/10.14361/9783839468142-013 - am 13.02.2026, 20:13:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186 Körperlicher Leib – Bodies

tana 2020: 13, Herv. i.O.). Demnach bestimmt Rancière (1995) in seiner hier zitier-

ten Schrift La Mésentente (Das Unvernehmen, Disagreement) als Kern politischer Akti-

vität die Erfahrung einer Bewegung des Körpers im Raum, die ihn seinen von der

herrschenden Ordnung vorgegebenen Platz im ganz wörtlichen Sinne überschrei-

ten lässt. Dies antwortet genau auf die Fragestellung von Ullrich und Flügel-Mart-

insen, insofern damit einerseits der körperliche Zugang zumöffentlichenRaumzur

Debatte steht, welche die Autor*innen mit Ahmed und Young skizzieren. Anderer-

seits beschäftigt Rancière die Frage, wie körperliche Erfahrungen aus der Sprache

herausgeschriebenwerden–das istUllrichundFlügel-Martinsen zufolgedie grund-

legende Operation in der Geschichte der politischen Philosophie – und wie sie um-

gekehrt Teil einer politischen Artikulation werden können.

Die erste Antwort von Rancière and Quintana auf diese Frage lautet: durch die

Stimme. Diese wird meiner Ansicht nach von Ullrich und Flügel-Martinsen etwas

voreilig demBereichderSprache zugeordnet,dennderWitz ist doch,dass die Stim-

me Teil des Körpers wie auch der Sprache ist und sich somit dazu eignet, die Diffe-

renz zwischen beidem zu überbrücken. So kann ein Schrei eine körperliche Verlet-

zung artikulieren, etwa die Folter einer/eines Sklavin/-en, die Vergewaltigung einer

Frau* oder die Zurichtung des Körpers einer/eines Arbeiterin/-s, und er kann, etwa

in Demonstrationen und Aufständen, Ausgangspunkt einer kollektiven politischen

Artikulation werden. Für die klassische politische Philosophie kann ein Schrei hin-

gegen niemals Ausgangspunkt eines politischen Akts sein, ist doch die Stimme seit

Aristoteles etwas, das Menschen mit Tieren gemeinsam haben und darum anders

als die Sprache eben keine genuine Qualität des zõon politikón. Nicht nur für Ran-

cière and Quintana, sondern auch für John Holloway (2002) ist aber exakt dies der

Fall. Schreien,Weinen, Brüllen – und wir sollten das Singen und das Atmen (so die

Parole I can’t breathe) nicht vergessen – sind hier ein Ausgangspunkt politischer Ar-

tikulation: nicht mehr und nicht weniger. Sie fassen die körperliche Erfahrung von

Herrschaft in all ihren Formen (Ausbeutung, Unterdrückung, Gewalt, Zwang etc.)

zwar nicht unmittelbar inWorte, doch in Schreie.

Nun mag man einwenden, dass es von hier bis zu einer politischen Rede

und/oder Aktion ein weiter Weg ist, und das ist korrekt; der Punkt bei Rancière ist

jedoch, dass die Frage,wie dieserWeg zu gehen ist undwann ein Schrei als politisch

gilt, selbst schon eine genuin politische Frage ist. Und: Der Schrei ist auf demWeg

zu einer politischen Artikulation körperlicher Erfahrungen bereits einen Schritt

weiter als die schiere Verletzbarkeit von Körpern, die Ullrich und Flügel-Martinsen

mit Butler als Ausgangspunkt politischen Protests diskutieren. Denn mit dem

Schrei kann eine Verletzung artikuliert werden, ohne dass die körperliche Dimen-

sion der Erfahrung im vorgegebenen Systemder politischen Sprache verschwindet.

Die Frage ist dann, ob und als was der Ausdruck körperlicher Erfahrungen Reso-

nanz erlangt –wie in Gayatri Spivaks bekanntemDiktum, die Subalternen könnten

https://doi.org/10.14361/9783839468142-013 - am 13.02.2026, 20:13:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Florian Kappeler: Vom Interpretieren zum Um-Üben 187

nicht sprechen, welches (hoffentlich) nicht negieren wollte, dass Unterworfene sich

artikulieren können, sondern unter welchen Bedingungen sie gehört werden.

Wie sich ein Subjekt artikulieren kann und zu einem gewissen Grad auch, in-

wieweit ein anderes befähigt ist, dessen Artikulation zu hören, hängt auch von er-

worbenen Fähigkeiten ab. Daraus ergibt sich eine zweite Antwort, die Rancière and

Quintana auf die Frage geben,wie Körpererfahrungen politischwerden können: in-

dem sie umfunktioniert oder, vielleicht präziser: umgeübt werden. Hierbei geht es

nicht so sehr um eine lautliche Artikulation körperlicher Erfahrung, sondern um

das, was Subjekte tun und wozu sie fähig sind: um körperliche Praktiken. »Eman-

cipation does not entail change in terms of knowledge but in terms of the position of

bodies«, so Rancière, denn »being a workermeans being equippedwith a certain bo-

dy, defined by capacities and incapacities […]. Emancipation is a rupture with that

corporeality, for example, a dissociation between gaze and hands« (Rancière 2009:

575–576, hier zitiert in der englischen Übersetzung von Quintana 2020: 3–4).

Emanzipation beinhaltet demnach eine Veränderung der Fähigkeiten und Tä-

tigkeitendesKörpers.Ein zentralesBeispiel bei Rancière ist die TrennungderTätig-

keit der Hände eines Arbeiters von der ästhetischen Aktivität seiner Augen, wie sie

in einer Arbeiterzeitschrift vomZimmermannGabriel Gauny (1806–1889) beschrie-

ben wurde. Dieser unterbricht seine Arbeit, nämlich Parkett zu verlegen, um den

Blick aus dem Fenster in den Garten zu genießen. Rancière zufolge impliziert dies

die Erfahrung einer Abkopplung des Körpers vom Raum und der Zeit der Arbeit,

die als Ausgangspunkt einer Reorganisierung des Arbeiterkörpers verstanden wer-

den kann. Emanzipation bedeutet dem folgend, die soziale Funktion des Körpers

zu verlernen und »shaping for oneself a new body and a new sensorium« (Rancière

2008: 10).

Es ist nicht schwer, sich andere Beispiele vorzustellen, etwa eine Hausfrau, die

ihren Körper von der monotonen Care-Arbeit abkoppelt, indem sie mit der Gattin

desNachbarnSex hat und eine feministischeKampfsportgruppe bildet, oder eine*n

prekarisierte*nWissenschaftsarbeiter*in, die/der die Fixierung der Augen auf den

Bildschirm und die Bücher unterbricht, um letztere zu Barrikaden umzufunktio-

nierenmitdemZiel vonFridays forLeisure.Dabei kannes–aucheingedenkderKritik

Michel Foucaults inDerWille zumWissen–nicht darum gehen, den Körper derMar-

ginalisierten und Unterdrückten so, wie er ist, zu befreien, sondern ihn und seine

Fähigkeiten (und Unfähigkeiten) zu verändern. Darin liegt eine Kritik an einer Po-

litik des identitären Ausdrucks. Noch nicht geklärt ist damit allerdings, auf welche

Weise die Veränderung des Körpers,wie sie Rancière andQuintana skizzieren, eine

verstetigte kollektiveFormannehmenkann.Es istweniger so,dass–wieUllrichund

Flügel-Martinsen behaupten – der Körper bei Rancière blass bleibt, als dass nicht

ganz deutlich wird,wie genau er eine kollektive politische Praxis zu begründen ver-

mag, die in der Lage ist, die herrschenden Verhältnisse zu transformieren.

https://doi.org/10.14361/9783839468142-013 - am 13.02.2026, 20:13:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188 Körperlicher Leib – Bodies

Um abschließend wenigstens eine Idee beizusteuern, wie dies aussehen könn-

te, möchte ich auf Eva von Redeckers Studie Praxis und Revolution (2018) verweisen.

Redecker zufolge ergeben sich politische Veränderungen nicht so sehr aus neuen

sprachlichen Symbolisierungen oder Deutungen, sondern aus dem praktischen

Um-Üben und Umfunktionierungen verkörperter Fähigkeiten: »Praktiken sind

konstitutiv darauf angewiesen, in implizitem Know-how verkörpert zu werden.

Das lässt sich nicht einfach umdeuten – es muss umgeübt werden« (ebd.: 78).

Neues entsteht dabei nicht durch eine voluntaristisch verstandene Autonomie der

Akteur*innen und ein voraussetzungsloses Handeln, sondern durch die »Rekom-

bination vertrauter Muster« (ebd.: 84) an der Schnittstelle von Praktiken und den

sozialen Kontexten, an denen sich diese kreuzen.

Eine Art dieses Umfunktionierens, welche die gesellschaftliche Praxis grundle-

gend verändert, ist die Neuverankerung von Praktiken, die Redecker im Anschluss

an Ann Swidler (2001) diskutiert: Diese geht davon aus, dass aus Praktiken persis-

tente (politische) Handlungsmuster entstehen, wenn sie andere Praktiken organi-

sieren und basale soziale Beziehungen koordinieren (»verankern«), weshalb sie sol-

che Praktiken Ankerpraktiken nennt. So ist etwa der Übergang von interessengelei-

teter zu diversitätsgeleiteter Geschlechterpolitik, wie Elizabeth A. Armstrong in ih-

rer Studie ForgingGay Identities (2002) ausführt, in der öffentlichen Praxis der Pride-

Paraden verankert: Diese fördern den Wunsch nach einer Anerkennung partikula-

rer Identitäten bereits durch ihre räumliche Struktur sowie dieNotwendigkeit, sich

als partikulare Gruppe zu definieren, um einen Platz auf der Parade zugestanden

zu bekommen. Die Parade wird zur Ankerpraxis, welche körperliche Praktiken ko-

ordiniert, umfunktioniert und so eine Politik der Identität undDiversität (mit allen

ihren positiven und problematischen Implikationen) organisiert.

Dies scheintmir nichtweit vonUllrichsundFlügel-Martinsens Fokus auf der öf-

fentlichen Versammlung als zentrale politische Praxis am Ende ihres Beitrags ent-

fernt zu sein (Ullrich/Flügel-Martinsen 2024: 179). Begonnen hatte dieser mit der

Kritik, es werde in der politischen Theorie der Körper ausgeblendet, »der in Fabri-

ken Stoffe zuschneidet, Maschinen bedient, Böden wischt, Lebensmittel ausliefert

oder Kund*innen an der Kasse mit einem Lächeln bedient« (ebd.: 167). Mein Ein-

druck ist, dass dieser Aspekt inkorporierter Fähigkeiten des Körpers im weiteren

Verlauf des Beitrags ein Stück weit verschwindet. Deshalb halte ich es für wichtig,

Ansätzewie die vonRancière,Quintana und vonRedecker ins Spiel zu bringen,wel-

che das Um-Üben inkorporierter Fähigkeiten des Körpers mit einer möglichen po-

litischen Veränderung sozialer Verhältnisse in Verbindung bringen.Dazu weiter zu

forschen,würde sich lohnen.Denn es geht nicht darum,denKörper zu befreienund

seine Praktiken, wie sie innerhalb von Herrschaftsverhältnissen ausgebildet wur-

den, gegen diese zu richten. Sondern Körper und ihre Erfahrungen müssen selbst

verändert werden, um neue gesellschaftliche Möglichkeiten in die Welt zu setzen.

https://doi.org/10.14361/9783839468142-013 - am 13.02.2026, 20:13:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Florian Kappeler: Vom Interpretieren zum Um-Üben 189

Und sie können es, weil wir seit Marx’Thesen über Feuerbach wissen, dass sie so sehr

durch die soziale Praxis geformt sind wie diese selbst praktisch formen.

Literaturverzeichnis

Amlinger, Carolin (2021): Schreiben. Eine Soziologie literarischer Arbeit, Berlin:

Suhrkamp.

Armstrong,Elizabeth A. (2002): ForgingGay Identities.Organizing Sexuality in San

Francisco, 1950–1994, Chicago/London: University of Chicago Press.

Holloway, John (2002): DieWelt verändern, ohne dieMacht zu übernehmen,Müns-

ter: Westfälisches Dampfboot.

Kappeler, Florian/Widder, Roman (Hg.) (2023): Umstülpen. Zur Praxis materialisti-

scher Literaturinterpretation, Paderborn: Brill Fink.

Quintana,Laura (2020):ThePolitics ofBodies: Philosophical Emancipationwith and

beyond Rancière, Lanham: Rowman & Littlefield Publishers.

Rancière, Jacques (1995): Disagreement. Politics and Philosophy, Minneapolis: Uni-

versity of Minnesota Press.

Rancière, Jacques (2008): Aesthetic Separation, Aesthetic Community, in: Art & Re-

search: A Journal of Ideas, Contexts andMethods 2, 1–15.

Rancière, Jacques (2009): Et tant pis pour les gens fatigués! Entretiens, Paris: Editi-

ons Amsterdam.

Redecker, Eva von (2018): Praxis und Revolution. Eine Sozialtheorie radikalenWan-

dels, Frankfurt a.M.: Campus.

Schaub, Christoph (2019): Proletarische Welten. Internationalistische Weltliteratur

in derWeimarer Republik, Berlin/Boston: de Gruyter.

Swidler,Ann (2001):What anchors cultural practices, in:TheodoreR.Schatzki/Karin

Knorr-Cetina/Eike von Savigny (Hg.), The Practice Turn in Contemporary The-

ory, London/New York: Routledge, 83–101.

Ullrich, Vanessa/Flügel-Martinsen, Oliver (2024): Kritik der Körperpolitik. Erfah-

rung, Sprache und politische Emanzipation, in: Vera Kallenberg/Tomke König/

Walter Erhart (Hg.): Geschlecht als Erfahrung. Theorien, Empirie, politische

Praxis, Bielefeld: transcript, 167–181.

https://doi.org/10.14361/9783839468142-013 - am 13.02.2026, 20:13:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839468142-013 - am 13.02.2026, 20:13:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

