Kommentar: Vom Interpretieren zum Um-Uben
Emanzipatorische Korperpraxis

Florian Kappeler

Die politischen Theoretiker*innen (fiir lange Zeit weitgehend ohne *innen) haben
den Korper nur verschieden inferpretiert; es kémmt drauf an, ihn zu verindern. Diese
These in Anlehnung an die 11. und letzte von Karl Marx’ Thesen iiber Feuerbach (1845)
mag, zumindest seitens eines Literaturwissenschaftlers, erstaunen: Ist nicht dessen
Profession gerade die immer wieder neue Interpretation von Altbekanntem? Doch
soll es einmal eine materialistische Literaturwissenschaft gegeben haben, und heute
werden vermehrt Ansitze einer Erneuerung dieser materialistischen Tradition ent-
wickelt (Kappeler/Widder 2023), etwa im Zeichen eines praxeologischen Materia-
lismus (Schaub 2019; Amlinger 2021); und auch Marx’ Materialismus in den Feuer-
bach-Thesen war ja ein praxeologischer. Lassen wir uns darum auf das Experiment
ein, Vanessa Lara Ullrichs und Oliver Fliigel-Martinsens (2024) Kritik des Status des
Korpers in der politischen Theorie ausgehend von solch einem praxeologischen Ma-
terialismus zu diskutieren.

Der Mangel eines empiristischen Materialismus, den Marx Feuerbach unter-
stellt, besteht darin, dass er Gegenstande nur als Objekte auffasst, nicht jedoch als
Produkte einer Tatigkeit. Die idealistische Philosophie richtet ihr Interesse hinge-
gen nur auf gedankliche Titigkeiten, nicht jedoch auf die praktische Produktion
und Transformation der materiellen Realitit. Dieser Gegensatz tritt uns bei Ullrich
und Fliigel-Martinsen wieder entgegen, wenn sie die Negation des Korpers in der
Geschichte der politischen Philosophie einerseits und Ansitze einer gegenwartigen
positiven Korperpolitik andererseits skizzieren. Verbleibt diese, sofern sie den Kor-
per nicht als gesellschaftlich hergestellt wie auch selbst Gesellschaft herstellend an-
sieht, auf dem Standpunkt Feuerbachs, so kann die Negation des Krpers dem Idea-
lismus zugerechnet werden.

Das Anliegen der Autor*innen, diesen Gegensatz zu itberwinden, ist zu begrii-
Ren. Ich teile die Ansicht, dass eine Losung weder darin liegen kann, ihn »einsei-
tig zugunsten des Korpers noch zugunsten des Geistes« (Ullrich/Fliigel-Martinsen
2024: 178) aufzuldsen. Politische Emanzipation — und um diese geht es Ullrich und
Fliigel-Martinsen in erster Linie — bedarf der kérperlichen Erfahrung, aber auch
theoretischer Reflexion und nicht zuletzt der gemeinsamen politischen Organisie-



https://doi.org/10.14361/9783839468142-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184

Korperlicher Leib - Bodies

rung. Damit stellt sich die Frage: »Wann wird eine kérperliche Erfahrung zu einer
kollektiven Erfahrung und damit politisch?« (ebd.: 169, 175).

Korperliche Erfahrungen als Ausgangspunkt kollektiver politischer Organisie-
rung zu diskutieren, liegt umso niher, als mit (einem auf links gestrickten) Hegel
angenommen werden muss, dass jede »sinnliche Erfahrung [...] gesellschaftlich ver-
mittelt ist« (ebd.: 168). Innerhalb von Prozessen der Politisierung geht es dann nicht
darum, die Erfahrung in ihrer vorgesellschaftlichen Reinheit zu artikulieren, son-
dern als bereits gesellschaftlich strukturierte (korperliche) Erfahrung in einen po-
litischen Prozess zu iiberfithren, oder mit Marx: Die Praxis zu verindern, welche
die Erfahrung strukturiert. In diesem Zusammenhang wiirde ich den Autor*innen
nicht darin zustimmen, dass »die leibliche Erfahrung wesentlich um das Partikula-
re kreist« und damit »droht [...] die Verinderung des Ganzen aus dem Blick zu ver-
lieren« (ebd.: 169). Es geht weder um das Partikulare noch um das Ganze, sondern
um das Spezifische, nimlich von Subjekten geteilte (korperliche) Erfahrungen, die
immer schon gesellschaftlich strukturiert sind. Die Frage ist dann, wie diese gesell-
schaftlich strukturierte Erfahrung Teil eines praktischen Transformationsprozesses
werden kann.

Einige heutige politische Kimpfe bleiben jedoch, statt spezifische Erfahrungen
in einen solchen Prozess der Verinderung zu iiberfithren, bei einer reinen »Artiku-
lation korperlicher Erfahrungen« (ebd.: 170) stehen, wie die Autor*innen anhand ei-
ner Kritik von Tendenzen innerhalb der Trans*bewegung referieren. Wenn sie sich
danach recht schnell der Rolle des Kérpers in der Geschichte der Politischen Theorie
zuwenden, fragt man sich ein wenig, ob die heutige Kérperpolitik keine Geschichte
hat; so konnte man beispielsweise an die Hungerstreiks der Suffragetten denken.
Der Beitrag von Ullrich und Fliigel-Martinsen widmet sich hingegen der bemer-
kenswerten Tatsache, dass der Korper anders als in der Geschichte der politischen
Kampfe in der politischen Theorie bis in die heutige Zeit allenfalls eine negative Rolle
spielt. Die These ist, dass Korper von der Antike bis in die Neuzeit als verwundba-
re Entititen aufgefasst wurden, und als solche zum »Anlass fiir die Rechtfertigung
politischer Ordnung« (ebd.: 171) genommen wurden, so etwa bei Platon (als triige-
rische Kérper), Augustinus (als siindige Kérper) und Thomas Hobbes (als sterbliche
Korper).

Inderjingeren politischen Theorie reihen die Autor*innen auch Hannah Arendt
and Jacques Ranciére in diese Tradition ein, da beide auf die sprachliche Dimension
politischer Offentlichkeit fokussiert blieben. Dagegen sehen sie bei Judith Butler,
Sara Ahmed und Iris Marion Young Ansitze, den Korper positiv in die Theorie ein-
zubeziehen. So ist bei Butler die Verletzbarkeit des Kérpers im Unterschied zu einer
Tradition, in der sie (von Platon bis Hobbes) die politische Herrschaftsordnung le-
gitimiert, Ausgangspunkt einer 6ffentlichen Artikulation von Protest. Ahmed und
Young zeigen hingegen Restriktionen einer solchen Artikulation im 6ffentlichen
Raum auf, etwa durch Zugangsbeschrinkungen zu diesem oder auch durch in-



https://doi.org/10.14361/9783839468142-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Florian Kappeler: Vom Interpretieren zum Um-Uben

korporierte Herrschaftsverhiltnisse. Ungeklirt bliebe dabei jedoch, so Ullrich und
Fliigel-Martinsen, warum Korper als widerstindig begriffen werden kénnen und
wie korperliche Erfahrungen in eine emanzipatorische politische Organisierung
Eingang finden.

In diesem Zusammenhang stellt sich die Frage, in welcher Beziehung die kor-
perlichen Erfahrungen einerseits und der politische Emanzipationsprozess ande-
rerseits mit dem grundlegenden sozialen Reproduktionsprozess in Beziehung ste-
hen. Der Korper kann als Scharnier von Gesellschaft und Natur gelten, so etwa in
derindustriellen Arbeit oder auch der Care-Arbeit. Dies ist von zentraler Bedeutung
sowohl fiir eine mogliche Widerstindigkeit, die im Zusammenhang mit Erfahrun-
gen der Verletzbarkeit des Korpers (z.B. durch Arbeitsunfille, Krankheiten oder Er-
schépfung) aufkommyt, als auch beziiglich der Frage, wie Korper und gesellschaftli-
che Ordnungen verschaltet sind und an welcher Stelle emanzipatorische Organisie-
rungsprozesse insofern geeignet wiren, diese Ordnungen praktisch zu verindern.

Ullrich und Fligel-Martinsen wenden sich an dieser Stelle jedoch mit Walter
Benjamin dem Warenfetischismus und der Entfremdung des Kérpers zu, um auf
dessen Prigung durch Herrschaftsverhiltnisse hinzuweisen. Nun mag der Feti-
schismus auch Effekt einer inkorporierten Praxis sein, welche den Kérper an die
herrschenden Verhiltnisse bindet (etwa durch den alltiglichen Umgang mit Waren
und Geld), auch wenn man dariiber streiten konnte, ob diese mit Erfahrungen
der Entfremdung im Arbeitsprozess gleichzusetzen ist. Wenn die Frage nach der
Widerstindigkeit von Koérpern und deren politischer Rolle aufgeworfen wird, lige
es aber niher, nach korperlichen Erfahrungen der Herrschaftsverhiltnisse zu for-
schen, die zum Ausgangspunkt nicht der Anpassung, sondern der Emanzipation
werden. Die Frage ist, wie solche gesellschaftlich strukturierten Erfahrungen in
einen emanzipatorischen Politisierungsprozess iiberfithrt werden kénnen.

Ich mochte im Folgenden einen Vorschlag skizzieren, der weniger das Problem
in den Vordergrund stellt, dass korperliche Erfahrungen durch die herrschenden
gesellschaftlichen Verhiltnisse geformt sind, als vielmehr Ansitze zur Diskussion
stellt, in dem gesellschaftlich strukturierte Kdrpererfahrungen zum Ausgangspunkt
von Emanzipationsprozessen werden. Dabei beziehe ich mich auf Jacques Rancieé-
re, Laura Quintana und Eva von Redecker. Entsprechend stimme ich mit Ullrich und
Fliigel-Martinsen nicht iiberein, dass Ranciére keinen wesentlichen Beitrag zur Rol-
le korperlicher Erfahrung fiir politische Emanzipation leistet. Ganz im Gegenteil
denke ich, dass gerade Ranciéres Ansatz — zumal durch die Brille Quintanas gelesen
— einen Ausgangspunkt bietet, um genauer zu fassen, wie korperliche Erfahrungen
zum Ausgangspunkt politischer Emanzipation werden kdnnen.

In der Rezeption von Ranciére spielt der Korper tatsichlich keine bedeutende
Rolle, und ich teile Quintanas Verwunderung dariiber, wenn sie in ihrem Buch The
Politics of Bodies (2020) schreibt, dass dies »is rather strange, given that Ranciére defi-
nes political activity as >whatever shifts a body from the place assigned to it« (Quin-

185


https://doi.org/10.14361/9783839468142-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186

Korperlicher Leib - Bodies

tana 2020: 13, Herv. 1.0.). Demnach bestimmt Ranciére (1995) in seiner hier zitier-
ten Schrift La Mésentente (Das Unvernehmen, Disagreement) als Kern politischer Akti-
vitt die Erfahrung einer Bewegung des Korpers im Raum, die ihn seinen von der
herrschenden Ordnung vorgegebenen Platz im ganz wortlichen Sinne tiberschrei-
ten lisst. Dies antwortet genau auf die Fragestellung von Ullrich und Fliigel-Mart-
insen, insofern damit einerseits der korperliche Zugang zum 6ffentlichen Raum zur
Debatte steht, welche die Autor*innen mit Ahmed und Young skizzieren. Anderer-
seits beschiftigt Ranciére die Frage, wie korperliche Erfahrungen aus der Sprache
herausgeschrieben werden — das ist Ullrich und Fliigel-Martinsen zufolge die grund-
legende Operation in der Geschichte der politischen Philosophie — und wie sie um-
gekehrt Teil einer politischen Artikulation werden kénnen.

Die erste Antwort von Ranciére and Quintana auf diese Frage lautet: durch die
Stimme. Diese wird meiner Ansicht nach von Ullrich und Fliigel-Martinsen etwas
voreilig dem Bereich der Sprache zugeordnet, denn der Witz ist doch, dass die Stim-
me Teil des Korpers wie auch der Sprache ist und sich somit dazu eignet, die Diffe-
renz zwischen beidem zu iiberbriicken. So kann ein Schrei eine kéorperliche Verlet-
zung artikulieren, etwa die Folter einer/eines Sklavin/-en, die Vergewaltigung einer
Frau® oder die Zurichtung des Korpers einer/eines Arbeiterin/-s, und er kann, etwa
in Demonstrationen und Aufstinden, Ausgangspunkt einer kollektiven politischen
Artikulation werden. Fiir die klassische politische Philosophie kann ein Schrei hin-
gegen niemals Ausgangspunkt eines politischen Akts sein, ist doch die Stimme seit
Aristoteles etwas, das Menschen mit Tieren gemeinsam haben und darum anders
als die Sprache eben keine genuine Qualitit des zdon politikén. Nicht nur fiir Ran-
ciére and Quintana, sondern auch fiir John Holloway (2002) ist aber exakt dies der
Fall. Schreien, Weinen, Briillen — und wir sollten das Singen und das Atmen (so die
Parole I can’t breathe) nicht vergessen — sind hier ein Ausgangspunkt politischer Ar-
tikulation: nicht mehr und nicht weniger. Sie fassen die kérperliche Erfahrung von
Herrschaft in all ihren Formen (Ausbeutung, Unterdriickung, Gewalt, Zwang etc.)
zwar nicht unmittelbar in Worte, doch in Schreie.

Nun mag man einwenden, dass es von hier bis zu einer politischen Rede
und/oder Aktion ein weiter Weg ist, und das ist korrekt; der Punkt bei Ranciére ist
jedoch, dass die Frage, wie dieser Weg zu gehen ist und wann ein Schrei als politisch
gilt, selbst schon eine genuin politische Frage ist. Und: Der Schrei ist auf dem Weg
zu einer politischen Artikulation kérperlicher Erfahrungen bereits einen Schritt
weiter als die schiere Verletzbarkeit von Kérpern, die Ullrich und Fliigel-Martinsen
mit Butler als Ausgangspunkt politischen Protests diskutieren. Denn mit dem
Schrei kann eine Verletzung artikuliert werden, ohne dass die kérperliche Dimen-
sion der Erfahrung im vorgegebenen System der politischen Sprache verschwindet.
Die Frage ist dann, ob und als was der Ausdruck kérperlicher Erfahrungen Reso-
nanz erlangt — wie in Gayatri Spivaks bekanntem Diktum, die Subalternen kénnten



https://doi.org/10.14361/9783839468142-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Florian Kappeler: Vom Interpretieren zum Um-Uben

nicht sprechen, welches (hoffentlich) nicht negieren wollte, dass Unterworfene sich
artikulieren kénnen, sondern unter welchen Bedingungen sie gehort werden.

Wie sich ein Subjekt artikulieren kann und zu einem gewissen Grad auch, in-
wieweit ein anderes befihigt ist, dessen Artikulation zu héren, hingt auch von er-
worbenen Fihigkeiten ab. Daraus ergibt sich eine zweite Antwort, die Ranciére and
Quintana auf die Frage geben, wie Kérpererfahrungen politisch werden kénnen: in-
dem sie umfunktioniert oder, vielleicht priziser: umgeiibt werden. Hierbei geht es
nicht so sehr um eine lautliche Artikulation kérperlicher Erfahrung, sondern um
das, was Subjekte tun und wozu sie fihig sind: um korperliche Praktiken. »Eman-
cipation does not entail change in terms of knowledge but in terms of the position of
bodies«, so Ranciére, denn »being a worker means being equipped with a certain bo-
dy, defined by capacities and incapacities [...]. Emancipation is a rupture with that
corporeality, for example, a dissociation between gaze and hands« (Ranciére 2009:
575-576, hier zitiert in der englischen Ubersetzung von Quintana 2020: 3—4).

Emanzipation beinhaltet demnach eine Verinderung der Fahigkeiten und Ti-
tigkeiten des Korpers. Ein zentrales Beispiel bei Ranciére ist die Trennung der Titig-
keit der Hinde eines Arbeiters von der dsthetischen Aktivitit seiner Augen, wie sie
in einer Arbeiterzeitschrift vom Zimmermann Gabriel Gauny (1806-1889) beschrie-
ben wurde. Dieser unterbricht seine Arbeit, nimlich Parkett zu verlegen, um den
Blick aus dem Fenster in den Garten zu genief3en. Ranciére zufolge impliziert dies
die Erfahrung einer Abkopplung des Korpers vom Raum und der Zeit der Arbeit,
die als Ausgangspunkt einer Reorganisierung des Arbeiterkdrpers verstanden wer-
den kann. Emanzipation bedeutet dem folgend, die soziale Funktion des Kérpers
zu verlernen und »shaping for oneself a new body and a new sensorium« (Ranciére
2008:10).

Es ist nicht schwer, sich andere Beispiele vorzustellen, etwa eine Hausfrau, die
ihren Koérper von der monotonen Care-Arbeit abkoppelt, indem sie mit der Gattin
des Nachbarn Sex hat und eine feministische Kampfsportgruppe bildet, oder eine*n
prekarisierte*n Wissenschaftsarbeiter*in, die/der die Fixierung der Augen auf den
Bildschirm und die Biicher unterbricht, um letztere zu Barrikaden umzufunktio-
nieren mit dem Zielvon Fridays for Leisure. Dabei kann es — auch eingedenk der Kritik
Michel Foucaults in Der Wille zum Wissen — nicht darum gehen, den Kérper der Mar-
ginalisierten und Unterdriickten so, wie er ist, zu befreien, sondern ihn und seine
Fihigkeiten (und Unfihigkeiten) zu verindern. Darin liegt eine Kritik an einer Po-
litik des identitiren Ausdrucks. Noch nicht geklirt ist damit allerdings, auf welche
Weise die Verinderung des Korpers, wie sie Ranciére and Quintana skizzieren, eine
verstetigte kollektive Form annehmen kann. Es ist weniger so, dass — wie Ullrich und
Fliigel-Martinsen behaupten — der Korper bei Ranciére blass bleibt, als dass nicht
ganz deutlich wird, wie genau er eine kollektive politische Praxis zu begriinden ver-
mag, die in der Lage ist, die herrschenden Verhiltnisse zu transformieren.

~am 0:13:29.


https://doi.org/10.14361/9783839468142-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188

Korperlicher Leib - Bodies

Um abschlieRend wenigstens eine Idee beizusteuern, wie dies aussehen konn-
te, mdchte ich auf Eva von Redeckers Studie Praxis und Revolution (2018) verweisen.
Redecker zufolge ergeben sich politische Verdnderungen nicht so sehr aus neuen
sprachlichen Symbolisierungen oder Deutungen, sondern aus dem praktischen
Um-Uben und Umfunktionierungen verkorperter Fihigkeiten: »Praktiken sind
konstitutiv darauf angewiesen, in implizitem Know-how verkdrpert zu werden.
Das lisst sich nicht einfach umdeuten - es muss umgeiibt werden« (ebd.: 78).
Neues entsteht dabei nicht durch eine voluntaristisch verstandene Autonomie der
Akteur*innen und ein voraussetzungsloses Handeln, sondern durch die »Rekom-
bination vertrauter Muster« (ebd.: 84) an der Schnittstelle von Praktiken und den
sozialen Kontexten, an denen sich diese kreuzen.

Eine Art dieses Umfunktionierens, welche die gesellschaftliche Praxis grundle-
gend verandert, ist die Neuverankerung von Praktiken, die Redecker im Anschluss
an Ann Swidler (2001) diskutiert: Diese geht davon aus, dass aus Praktiken persis-
tente (politische) Handlungsmuster entstehen, wenn sie andere Praktiken organi-
sieren und basale soziale Beziehungen koordinieren (»verankern«), weshalb sie sol-
che Praktiken Ankerpraktiken nennt. So ist etwa der Ubergang von interessengelei-
teter zu diversititsgeleiteter Geschlechterpolitik, wie Elizabeth A. Armstrong in ih-
rer Studie Forging Gay Identities (2002) ausfithrt, in der 6ffentlichen Praxis der Pride-
Paraden verankert: Diese fordern den Wunsch nach einer Anerkennung partikula-
rer Identititen bereits durch ihre riumliche Struktur sowie die Notwendigkeit, sich
als partikulare Gruppe zu definieren, um einen Platz auf der Parade zugestanden
zu bekommen. Die Parade wird zur Ankerpraxis, welche korperliche Praktiken ko-
ordiniert, umfunktioniert und so eine Politik der Identitit und Diversitit (mit allen
ihren positiven und problematischen Implikationen) organisiert.

Dies scheint mir nicht weit von Ullrichs und Fliigel-Martinsens Fokus auf der 6f-
fentlichen Versammlung als zentrale politische Praxis am Ende ihres Beitrags ent-
fernt zu sein (Ullrich/Fliigel-Martinsen 2024: 179). Begonnen hatte dieser mit der
Kritik, es werde in der politischen Theorie der Korper ausgeblendet, »der in Fabri-
ken Stoffe zuschneidet, Maschinen bedient, Béden wischt, Lebensmittel ausliefert
oder Kund*innen an der Kasse mit einem Licheln bedient« (ebd.: 167). Mein Ein-
druck ist, dass dieser Aspekt inkorporierter Fihigkeiten des Korpers im weiteren
Verlauf des Beitrags ein Stiick weit verschwindet. Deshalb halte ich es fiir wichtig,
Ansitze wie die von Ranciére, Quintana und von Redecker ins Spiel zu bringen, wel-
che das Um-Uben inkorporierter Fihigkeiten des Kérpers mit einer méglichen po-
litischen Verinderung sozialer Verhiltnisse in Verbindung bringen. Dazu weiter zu
forschen, wiirde sich lohnen. Denn es geht nicht darum, den Kérper zu befreien und
seine Praktiken, wie sie innerhalb von Herrschaftsverhiltnissen ausgebildet wur-
den, gegen diese zu richten. Sondern Kdrper und ihre Erfahrungen missen selbst
verindert werden, um neue gesellschaftliche Moglichkeiten in die Welt zu setzen.

~am 0:13:29.


https://doi.org/10.14361/9783839468142-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Florian Kappeler: Vom Interpretieren zum Um-Uben

Und sie kénnen es, weil wir seit Marx’ Thesen iiber Feuerbach wissen, dass sie so sehr
durch die soziale Praxis geformt sind wie diese selbst praktisch formen.

Literaturverzeichnis

Amlinger, Carolin (2021): Schreiben. Eine Soziologie literarischer Arbeit, Berlin:
Suhrkamp.

Armstrong, Elizabeth A. (2002): Forging Gay Identities. Organizing Sexuality in San
Francisco, 1950-1994, Chicago/London: University of Chicago Press.

Holloway, John (2002): Die Welt verindern, ohne die Macht zu itbernehmen, Miins-
ter: Westfilisches Dampfboot.

Kappeler, Florian/Widder, Roman (Hg.) (2023): Umstiilpen. Zur Praxis materialisti-
scher Literaturinterpretation, Paderborn: Brill Fink.

Quintana, Laura (2020): The Politics of Bodies: Philosophical Emancipation with and
beyond Ranciére, Lanham: Rowman & Littlefield Publishers.

Ranciére, Jacques (1995): Disagreement. Politics and Philosophy, Minneapolis: Uni-
versity of Minnesota Press.

Rancieére, Jacques (2008): Aesthetic Separation, Aesthetic Community, in: Art & Re-
search: A Journal of Ideas, Contexts and Methods 2, 1-15.

Ranciére, Jacques (2009): Et tant pis pour les gens fatigués! Entretiens, Paris: Editi-
ons Amsterdam.

Redecker, Eva von (2018): Praxis und Revolution. Eine Sozialtheorie radikalen Wan-
dels, Frankfurt a.M.: Campus.

Schaub, Christoph (2019): Proletarische Welten. Internationalistische Weltliteratur
in der Weimarer Republik, Berlin/Boston: de Gruyter.

Swidler, Ann (2001): What anchors cultural practices, in: Theodore R. Schatzki/Karin
Knorr-Cetina/Eike von Savigny (Hg.), The Practice Turn in Contemporary The-
ory, London/New York: Routledge, 83-101.

Ullrich, Vanessa/Fliigel-Martinsen, Oliver (2024): Kritik der Kérperpolitik. Erfah-
rung, Sprache und politische Emanzipation, in: Vera Kallenberg/Tomke Konig/
Walter Erhart (Hg.): Geschlecht als Erfahrung. Theorien, Empirie, politische
Praxis, Bielefeld: transcript, 167-181.

189


https://doi.org/10.14361/9783839468142-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

0:13:29.


https://doi.org/10.14361/9783839468142-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

