
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 5 

ANALYSEN UND BERICHTE 
 
 
 
 

Das Recht der Mongolei unter Dschingis Khan und seinen 
Nachfolgern: Die Bedeutung des Rechts in nicht-staatlich 
verfassten Gesellschaften 
 
Von Rüdiger Wolfrum, Heidelberg 
 
 
 
 
1. Einleitung 
 
Eine Darstellung und Analyse der rechtlichen Ordnungsvorstellungen des mongolischen 
Reiches von Dschingis Khan und seinen Nachfolgern muss sich, mit Rücksicht auf die 
Quellenlage, auf die Darstellung von Grundzügen beschränken. Ebenso wichtig wie die 
Frage nach dem damals geltenden Recht ist es, der Fragestellung nachzugehen, welche 
Bedeutung das Recht in einer nomadischen Bevölkerung haben kann bzw. welche Rolle 
dem Recht nach Meinung von Dschingis Khan zukommen sollte. 
 
Nach einer geläufigen Definition umfasst der Begriff „Recht“ verbindliche Ordnungsvor-
schriften, die das menschliche Verhalten regeln, und zwar in dem Sinne, dass zwischen-
menschliche Konflikte weitgehend vermieden oder in dafür vorgesehenen Verfahren 
beigelegt werden können. Es wäre allerdings verfehlt – und ein Blick auf das noch zu 
behandelnde mongolische Recht belegt dies –, wenn man glauben würde, Recht regele nur 
das Verhalten der Menschen zueinander. Recht dient auch der Sicherung abstrakter Prinzi-
pien, die je nach Einstellung zu ihnen als Werte oder Tabus bezeichnet werden können. Es 
sei dies an einem Beispiel kurz verdeutlicht. Verboten war nach dem geltenden Recht zur 
Zeit von Dschingis Khan die rituelle Schlachtung nach islamischem Recht. Erlaubt war 
allein die Schlachtung nach mongolischem Ritus, wonach dem Tier eine zum Herzen 
führende Ader abgedrückt werden durfte. Mit diesem Verbot nicht in Einklang zu bringen 
war die religiöse Toleranz, die übrigens nachweislich zurzeit von Dschingis Khan existierte 
und von ihm persönlich befürwortet worden zu sein scheint. Recht dient auch der Siche-
rung einer Gemeinschaft im Sinne einer Ordnungsgemeinschaft. In diesem Punkt unter-
scheidet sich das hier zu behandelnde Recht nicht von heutigen rechtlichen Ordnungsvor-
stellungen. Allerdings kam diesem Gesichtspunkt in der Mongolei im 13. und 14. Jahrhun-

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2006-1-5 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 01:41:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2006-1-5


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 39 (2006) 
 

6 

dert eine ganz spezifische Bedeutung zu, wie noch zu zeigen sein wird; Recht war damals 
auch – vielleicht sogar in erster Linie – Element der Sicherung von Herrschaft. 
 
Das Konzept „Recht“ wird, aus dem westeuropäischen Kulturkreis kommend, unwillkürlich 
mit dem Begriff „Staat“ verbunden, ohne zu bedenken, dass auch nicht staatlich verfasste 
Gesellschaften eine Ordnung zur Regelung des menschlichen Zusammenlebens benötigen. 
Für diese stellen sich zwei Fragen mit besonderer Schärfe: Die Legitimation des Rechts, 
d.h. wer hat die Macht, für Alle verbindliche Verhaltensregeln zu erlassen, und wie werden 
diese Ordnungsregelungen durchgesetzt? Denn bei nicht staatlich verfassten Gesellschaften 
stellt sich die Frage nach dem Gewaltmonopol mit aller Schärfe. Das gleiche gilt aber auch 
für die Legislativ-Kompetenz. 
 
Auch in diesen nicht staatlichen verfassten Gesellschaften muss das Recht den täglichen 
Bedürfnissen der Bevölkerung gerecht werden. Dieses Problem ist bei der Abfassung der 
mongolischen Gesetzesbücher ganz deutlich gesehen worden. Sie sind teilweise pronon-
ciert auf die nomadische Lebensweise zugeschnitten. Umso interessanter sind die Mecha-
nismen, die zur Entwicklung der Rechtnormen führten. 
 
Für archaische Gesellschaften war das Gesetz in der Regel göttlichen Ursprungs. Selbst das 
römische Recht, das wegen seiner einzigartigen Rationalität die europäische Rechtsordnung 
beherrscht und viele außereuropäische Rechtssysteme stark beeinflusst hat, konnte zu 
Beginn seiner Entstehung nicht auf die Verbindung von Religion und Recht verzichten. 
Man ergänzte das ursprünglich religiös begründete Recht oder schuf nach dem Willen des 
gesamten Volkes neues Recht. Es wurde aber nicht vergessen, dass es neben diesen von 
Menschen formulierten Verhaltensregeln einen Kanon von ungeschriebenen Gesetzen gab, 
die unabhängig von den jeweiligen gesellschaftlichen, politischen und wirtschaftlichen 
Verhältnissen Geltung beanspruchten. Diese Zweipoligkeit des Rechts – wobei es hier 
gleichgültig sein kann, ob man das überpositive Recht auf Gott, die Vernunft oder der 
Natur innewohnend zurückführt – ist uns auch heute noch nicht fremd. Art. 20 GG 
beispielsweise spricht von der Bindung an "Gesetz und Recht". 
 
Wie war die Situation in der Mongolei des 12. auf das 13. Jahrhundert, der Herrschaft 
Dschingis Khans: Wer war der Gesetzgeber in einem Volk bzw. in einem Verbund von 
Völkern, denen ein Gesetzgeber fehlte? Diese Frage stellt sich mit aller Schärfe für die 
mongolischen Stämme im 12. Jahrhundert. Sie waren untereinander verfeindet und stießen 
in ein Gebiet vor, das von verschiedenen Gruppen in Anspruch genommen wurde. Die 
Mongolen hatten 1139 unter Quabul-Khan das Heer des Jin-Kaisers geschlagen und 1147 
einen für sie günstigen Friedensvertrag geschlossen. Nach dem Tode von Quabul-Khan 
konnten sie sich aber gegen die Tataren nicht durchsetzen, wie die Geheime Geschichte der 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2006-1-5 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 01:41:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2006-1-5


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Wolfrum, Das Recht der Mongolei unter Dschingis Khan und seinen Nachfolgern 

 

7 

Mongolen
1
 berichtet. Bereits 1160 brach das Mongolenreich zusammen; dies führte zum 

politischen, sozialen und ökonomischen Verfall des mongolischen Volkes. Uneinigkeiten 
und Zwist herrschten unter den mongolischen Stämmen, „sie haben kein Oberhaupt oder 
Herrscher, jeder Stamm lebt allein oder zu zweit, getrennt voneinander. Sie sind sich nicht 
einig und führen ständig Krieg oder lebten in Feindschaft miteinander. Sie mussten dem 
Kaiser von China Tribut liefern und lebten in äußerster Armut; sie kleideten sich in den 
Häuten von Hunden und Mäusen und aßen deren Fleisch und auch solches von gefallenen 
Tieren. Eiserne Sporen galten als Zeichen des Großen Emirs.“ So schilderte der persische 
Geschichtsschreiber Juwaine die Lebensbedingungen der Mongolen vor dem Aufstieg 
Dschingis Khans. 
 
An diese Zeiten erinnerte der Schamane Kokocu die Söhne Dschingis Khans mit den Wor-
ten: 

„Es hatte, 
Ehe ihr geboren 
Der Himmel mit seinen Sternen 
Sich gedreht. 
Alle Leute standen in Fehde, 
Sie kamen nicht in ihre Betten, 
Sondern raubten sich gegenseitig aus. 
Die rissige Erde hatte 
Sich gedreht. 
Das ganze Volk war in Aufruhr. 
Sie lagen nicht in ihren Kissen, 
Sondern bekriegten sich gegenseitig. 
Man lebte in solcher Zeit nicht, wie 
Man es wünschte, 
Sondern es kam zum Zusammenstoß. 
Man lebte nicht im Ausweichen, 
Sondern es kam zum Kampf. 
Man lebte nicht in Liebe, 
Sondern schlug sich gegenseitig tot.“

2
 

 
In Folge der ständigen Plünderungen und Rachezüge hatte der Sippenverband seine 
Bedeutung als Ausgleichs- und Befriedungselement verloren. Die unterworfenen Stämme 
und Sippen wurden in den Siegerverband eingegliedert oder individuell unter dessen 
Angehörigen verteilt. Die Personen wurden dadurch weitgehend rechtlos. Es entstand bzw. 

 
1
 Herausgegeben von Walter Heissig, 1. Aufl., 1981. 

2
 Die Geheime Geschichte der Mongolen (Anm. 1), S. 151. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2006-1-5 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 01:41:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2006-1-5


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 39 (2006) 
 

8 

es vergrößerte sich eine soziale Unterschicht. Diese strebte naturgemäß nach Unabhängig-
keit. Ökonomische Unsicherheit und Not veranlassten junge aktive Männer, ihre Sippe zu 
verlassen und als Gefolgsleute in den Dienst eines Herrn zu treten, der ihren Lebensunter-
halt gewährleistete und dank seiner kriegerischen Tätigkeit oder seines diplomatischen 
Geschicks ihnen Aussicht auf Beute und rasche Aufstiegsmöglichkeiten bot. Daraus 
entstand konkurrierend zu dem Sippenverband eine weitere gesellschaftliche Struktur. 
 
In dieser Zeit der Not, des Elends und des Niedergangs kam Temujin, der spätere Dschingis 
Khan zur Welt. Das Geburtsjahr von Dschingis Khan scheint umstritten zu sein, er wurde 
wahrscheinlich etwa Mitte der 60er Jahre des 12. Jahrhunderts geboren. Gestorben ist er 
1227. Sein Vater, Yesugai ba’atur, gehörte dem Adel an, war aber kein Khan. Über die 
Empfängnis und die Geburt Dschingis Khans und vor allem seiner Ahnen gibt es Mythen, 
die für seine spätere Beurteilung von größter Bedeutung sind. Als sein Urahn wird ein vom 
hohen Himmel erzeugter Wolf genannt; seine Gattin war eine Hirschkuh.

3
 Außerdem findet 

sich in seiner Ahnenreihe noch eine Geburt durch einen himmlischen Lichtstrahl.
4
 Der 

jüngste von drei so gezeugten Söhnen – die Mutter war Alan, die Schöne – ist Bodon-
tschar, eine historische Gestalt; er begründete das Geschlecht der Bordschigin, aus dem der 
Klan der Kijat hervorging, zu dem Dschingis Khan gehört. Diesen beiden Mythen kommt 
legitimatorische Bedeutung zu; die zweite hat Anklänge an eine Jungfrauengeburt.

5
 Natur-

gemäß beriefen sie sich aber auf ihn, da er auf Grund seiner Erfolge als vom Himmel auser-
koren angesehen wurde. 
 
Bevor auf die Frage der mongolischen Rechtsnormen und deren Durchsetzung eingegangen 
werden soll, ist kurz festzustellen, welche Gesetze behandelt werden. 
 
Als erstes sei auf die Große Yasa Dschingis Khans eingegangen. Der ursprüngliche Text ist 
nicht erhalten, doch finden sich Bruchstücke und sonstige Inhaltsangaben daraus bei persi-
schen und arabischen Geschichtsschreibern. Verwiesen wird zudem hierauf in der Geset-
zessammlung der Yüan-Dynastie von 1320 sowie in den Yarlyks (Verordnungen) der Gol-
denen Horde, dem mongolischen Teilreich in Osteuropa und Westsibirien. Die Einordnung 
der Großen Yasa als Gesetz ist umstritten, ebenso wie das genaue Datum der Entstehung. 
Wahrscheinlich ist diese Sammlung von Rechtsnormen über einen längeren Zeitraum 
geschaffen und nach Bedarf ergänzt worden. Der Entstehungszeitraum wird in der 
einschlägigen Literatur zwischen 1206 und 1255 angegeben.

6
 

 
 
3
 Die Geheime Geschichte der Mongolen (Anm. 1), S. 9. 

4
 Die Geheime Geschichte der Mongolen (Anm. 1), S. 11. 

5
 Deswegen greift die sehr profane Deutung, die R. Neumann-Hodite, Dschingis Khan, 4. Aufl., 

2000, S. 22, von dieser Jungfrauengeburt gibt, deutlich zu kurz. 
6
 Alinge, Mongolische Gesetze, 1957, S. 28. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2006-1-5 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 01:41:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2006-1-5


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Wolfrum, Das Recht der Mongolei unter Dschingis Khan und seinen Nachfolgern 

 

9 

Weiterhin wird in der Literatur das mongolische Gesetzbuch Tsaajin-Bichik genannt, des-
sen Existenz, Entstehungszeitpunkt und Inhalt umstritten zu sein scheinen. Dagegen sind 
gut belegt die Existenz und der Entstehungszeitpunkt des oirat-mongolischen Kodexes 
Tsaajin Bichik. Bedingt durch den Druck von außen auf die völlig zersplitterten mongoli-
schen Teilstämme kam es zu einem Bündnis von 44 Fürsten der nördlichen und westlichen 
Mongolei sowie von Kuhu-Nor. Die Vereinbarung führte zu einer Fixierung einer großen 
Anzahl von gesetzlichen Normen, die in dem so genannten Tsaajin-Bichik (Buch der 
Richter) zusammengefasst wurden und in den Gebieten der verbündeten Fürsten Gültigkeit 
haben sollten. Nach der Auflösung dieser Allianz blieb der Kodex in der Dsungarei bis 
1789 gültig. In der nördlichen Mongolei wurde der Kodex durch den Großen Kodex der 
Sieben Hoshuns abgelöst. Schließlich sei noch auf das Khalkha-Jirom verwiesen, eine 
Gesetzessammlung, die nur für die Nordmongolei oder Teile hiervon bis 1785 Gültigkeit 
hatte. 
 
 
2. Die Große Yasa 
 
Die Große Yasa ist – soweit sich aus den bekannten Fragmenten entnehmen lässt – eine 
Sammlung von Vorschriften, die in der heutigen Rechtssprache das Staats- und Verwal-
tungsrecht, das Zivilrecht und das Strafrecht umfasst. Das Wort „Yasa“ wird unter Beru-
fung auf chinesische Quellen mit normativer Regelung oder gesetzlicher Ordnung über-
setzt. Vielfach wird offenbar angenommen, es handele sich um eine Sammlung von 
mongolischem Gewohnheitsrecht. Dies ist eher unwahrscheinlich. Es entspricht dies weder 
dem Inhalt – manche der Vorschriften reagieren deutlich auf neu auftretende Probleme 
(z.B. das Verbot des Schächtens) – noch dem Verständnis, das die Mongolen selbst von 
diesem Gesetzeswerk hatten. Sie legitimierten dieses Gesetzeswerk aus dem Willen des 
Reichsgründers Dschingis Khan, der vom Himmel inspiriert war. Wahrscheinlich kommt 
eine vermittelnde Aussage der Wahrheit nahe. Die Große Yasa war eine auf dem damaligen 
mongolischen Richter- bzw. Gewohnheitsrecht aufbauende Kodifikation. Die schriftliche 
Fixierung stellt bereits einen wesentlichen Eingriff in die Gewohnheitsrechtsbildung dar, 
denn sie begrenzt die für das Gewohnheitsrecht typischen Formen der gleitenden Fortent-
wicklung des Rechts. Darüber hinaus sind in diesen Kodifizierungsprozess offenbar neue 
Gedanken und Prinzipien eingeflossen, die die Bedürfnisse des 13. Jahrhunderts und vor 
allem die wirtschaftlichen und politischen neuen Gegebenheiten in der Mongolei reflek-
tierten. So ist kaum anzunehmen, dass z.B. die Regeln über den Bankrott Teil des Gewohn-
heitsrechts waren. 
 
Die Große Yasa wurde in uigurischer Schrift aufgezeichnet, deren Übernahme Dschingis 
Khan zur besseren Befehlsübermittlung forcierte. Anders als nach heutigen Vorstellungen 
war die Große Yasa nicht allgemein zugänglich, sondern nur den Herrschern. Hieraus 
ergibt sich eine ganz andere Bedeutung für diese Normen. Sie waren Handlungsdirektionen 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2006-1-5 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 01:41:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2006-1-5


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 39 (2006) 
 

10 

für die politische Führung – wobei politische Führung und richterliche Kompetenzen nicht 
in unserem Sinne getrennt waren –, nicht so sehr Verhaltensanweisung für die Bevölke-
rung. Unter der Herrschaft Ögödeis, des Nachfolgers Dschingis Khans, wurde die Große 
Yasa offenbar als Legitimationsmittel genutzt. 
 
Die Große Yasa gliederte sich nach Meinung von Autoren wahrscheinlich inhaltlich wie 
folgt: Nach einem Einleitungs- und Legitimationsabschnitt folgten Regeln zu – wir würden 
sagen – Außenbeziehungen. Hier ist eine Vorschrift bekannt. Sie sieht vor, dass zu anderen, 
noch nicht unterworfenen Völkern Botschafter gesandt werden, die ihnen nahe legen soll-
ten, sich der mongolischen Herrschaft zu unterwerfen. Aus der Sicht der Großen Yasa sind 
allerdings alle Völker, die sich nicht der Herrschaft der Yasa unterwerfen, als Rebellen 
anzusehen. Das mongolische Reich betrachtete sich nicht als einen Staat unter anderen, 
sondern als den Beginn eines Weltreiches. Die von den Nachfolgern Dschingis Khans an 
die Herrscher der westlichen Welt und an den Papst gesandten Schreiben entsprechen 
insoweit den Vorgaben der Großen Yasa. Der Westfeldzug der Mongolen von 1237 bis 
1242 hatte das damalige Abendland an seinen Grenzen berührt und aufgeschreckt, aber die 
neue Weltmacht, die dahinter stand, blieb in Westeuropa eine unbekannte Größe. Deshalb 
entsandte Papst Innozenz IV. den Franziskaner Giovanni del Piano del Carpine (auch 
Johann Plano Carpini) an den Hof des Großkhans mit dem Auftrag, diesen zum Frieden 
aufzurufen und zum Christentum zu bekehren. Der Geistliche kehrte 1247 mit der Antwort 
zurück, der Großkhan Güyük, der Nachfolger Ögedeis, sei der Herrscher der mächtigen 
Mongolennation, ja der gesamten Welt, und wenn er, der Papst, sich ihm nicht unterordne, 
werde er ihn zum Feind erklären. Insoweit kann man also aus der Sicht des mongolischen 
Reiches nicht von der Existenz eines Völkerrechts sprechen, denn dieses setzt unabhängige 
und theoretisch gleichberechtigte Staaten voraus. Diese Sicht des mongolischen Reiches 
deckt sich mit derjenigen des chinesischen Reiches und des antiken Griechenlands, wohin-
gegen das Reich der Pharaonen und das der Hethiter sich der Existenz verschiedener 
nebeneinander agierender Staaten und der Notwendigkeit von völkerrechtlichen Verträgen 
bewusst waren. Anerkannt wurde aber andererseits nach mongolischem Recht die Unver-
letzlichkeit von fremden Gesandten, ein Prinzip, auf dem auch das moderne Diplomaten-
recht aufbaut. 
 
Ein weiterer Abschnitt beschäftigt sich offenkundig mit dem Status des Herrschers. Hier ist 
nur die Aussage erhalten, dass er lediglich den Titel Khan führte; andere Titel waren in 
direkter Ablehnung des Vorbildes islamischer Herrscher verpönt. In den Briefen an andere 
Herrscher wird von Dschingis Khan als dem Obersten Herrscher der mongolischen Nation 
gesprochen. Aus der Großen Yasa sind hierzu allerdings keine Bestimmungen überliefert. 
 
Was war die Legitimationsbasis von Dschingis Khan? Diese Frage kann nicht dem Vorwurf 
ausgesetzt werden, sie meine ein modernes Konzept, das für die Mongolei des 12. und 13. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2006-1-5 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 01:41:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2006-1-5


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Wolfrum, Das Recht der Mongolei unter Dschingis Khan und seinen Nachfolgern 

 

11 

Jahrhunderts nicht passend sei. Gerade Dschingis Khan und seine Nachfolger haben viel 
dafür getan, um sich eine überzeugende Legitimationsbasis zu schaffen. 
 
Dschingis Khan selbst verschaffte sich unter den mongolischen Stämmen und den 
Turkstämmen durch seine erfolgreichen Eroberungen und sein politisches Geschick so 
hohes Ansehen, dass er auf der Allgemeinen Versammlung der Stammesfürsten in Jahr 
1206 zum Groß-Khan erhoben wurde.

7
 Er selbst schrieb seine Siege und seine Thronbestei-

gung „der Kraft und dem Schutz Gottes, des Ewigen Himmels“ zu. Widerstand gegen eine 
durch Kriegsgeschick ausgezeichnete Person, als Auflehnung gegenüber dem Himmelsgott 
verstanden, war daher ein Frevel gegen den Himmel. Offiziell wurde diese himmlische 
Gnade Dschingis Khan von einem Schamanen auf der Versammlung von 1206 mitgeteilt. 
Der Schamane eröffnete ihm, Gott habe ihn und seinen Nachfahren die Herrschaft über die 
Welt verliehen. Symbolisiert ist die göttliche Gnade, die ihm zuteil wurde, auch in der 
Legende, wonach sein Urvater ein vom hohen Himmel erzeugter Wolf war, ein mythisches 
Tier. Die Erlasse von Dschingis Khan haben daher stets mit den Worten „Kraft des Him-
mels …“ begonnen. Auch bei der Geburt Dschingis Khans selbst soll ein Wunder gesche-
hen sein. Bei seiner Geburt soll er einen Blutklumpen in der rechten Hand gehalten haben. 
Ihm soll die Weltherrschaft geweissagt worden sein. 
 
Dschingis Khan regelte seine Nachfolge, indem er noch zu Lebzeiten seine vier Söhne als 
Gebieter über sein in vier Teilreiche (ulus) aufzuteilendes Herrschaftsgebiet bestimmte. 
Unter ihren unmittelbaren Nachfolgern wurde die Macht jeweils auf mehrere Nachkommen 
aus der agnatischen Linie Dschingis Khans verteilt, doch gab es ein Oberhaupt, durch Wahl 
legitimiert. Dieser Khan hatte über sein Teilreich hinausgehende Kompetenzen. So 
bestimmte er, welche Feldzüge zu unternehmen und welche Statthalter einzusetzen seien. 
Bereits das zweite Oberhaupt wurde allerdings nicht mehr einstimmig gewählt, und so 
regierten de facto einige Khan in eigener Regie. Die Abstammung von dem von Gott einge-
setzten Ahnherrn verlieh auch seinen Nachfolgern die Aura der Gotterwähltheit. Darüber 
hinaus gewannen die Dschingisidischen Khane die Legitimität als Bewahrer der so 
genannten mongolischen Sitten und Rechtspraktiken. In dieser Hinsicht spielte die Große 
Yasa eine zentrale Rolle. 
 
In einer chinesischen Inschrift von 1338 werden die Mongolen als der Staatsclan, d.h. die 
herrschende Nation bezeichnet. Diese Qualifikation ist von einiger Bedeutung. Sie belegte 
zweierlei: Zum einen, dass das mongolische Reich, wie bekannt, sehr verschiedene Völker-
schaften umfasste und dass sich die Rechtsordnung dieses Reiches auch auf diese Völker-
schaften erstreckte. Sie zeigt aber gleichzeitig, dass der mongolischen Bevölkerung eine 
besondere Rolle zukam. Allein sie war dazu aufgerufen, den Großkhan bzw. die Khane 
unter ihm zu wählen. 
 
7
 Die Geheime Geschichte der Mongolen (Anm. 1), S. 46 ff. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2006-1-5 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 01:41:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2006-1-5


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 39 (2006) 
 

12 

Einige Vorschriften sind überliefert, die sich auf die Organisation der Armee und das Ver-
waltungsrecht des mongolischen Reiches beziehen. Dabei sind Militärorganisation und 
Staatsorganisation gleichzusetzen. Die enorme organisatorische Leistung von Dschingis 
Khan bestand hierin. Auch wenn sich die Mongolei nicht im Kriege befand, blieben die 
Strukturen, die für den Feldzug galten, erhalten. Dies erlaubte eine sofortige Mobilisierung, 
förderte aber auch – dieser Gesichtspunkt ist bislang vielleicht unterschätzt worden – das 
Zusammengehörigkeitsgefühl, die Kameradschaft, die für eine erfolgreiche Armee aus-
schlaggebend war. Die Große Yasa enthielt auch hierzu offenbar Regelungen. Jeder war zur 
Hilfeleistung in seiner Einheit verpflichtet. Verlor ein Reiter Ausrüstungsgegenstände, 
musste der nachfolgende Reiter diese aufheben, der Verstoß gegen diese Pflicht wurde mit 
dem Tode bestraft. Diese Kameradschaftspflichten hatten auch ihre negativen Seiten: Floh 
ein Reiter, wurde die gesamte Einheit bestraft. 
 
Wichtig sind die Aussagen zur Organisation der Armee und damit des Staates, Danach sind 
alle Männer von 20 Jahren aufwärts „wehrpflichtig“: Die Armee war im Dezimalsystem 
gegliedert, d.h. die unterste Einheit hatte 10 Mann, und danach gab es Gruppen von 100, 
1.000 und 10.000. Es war verboten, diese Einheit zu verlassen, auf den Wechsel einer 
solchen Einheit stand die Todesstrafe. Ebenfalls mit dem Tode bestraft wurde der Führer, 
der einen solchen Krieger aufnahm. Eine besondere Stellung innerhalb der Armee nahm die 
kaiserliche Garde ein, die – anders als die Armee – keinen Friedensdienst kannte. 
 
Diese Organisation der Armee war an sich nicht eine mongolische Erfindung, sondern sie 
findet ihr Vorbild im Armeeaufbau der Turkvölker. Neu sind allerdings die allgemeine 
Wehrpflicht und die komplette Organisation des mongolischen Reiches als Armee. Man 
kann plakativ sagen, das mongolische Reich war eine Armee und unterlag einer militäri-
schen Struktur. Dies und die daraus resultierenden Verpflichtungen galten übrigens auch 
für Frauen. 
 
Ausgenommen von der Militärorganisation waren Priester aller Religionen, Ärzte und 
Wissenschaftler. Diese leisteten keinen Heeresdienst und zahlten übrigens auch keine Steu-
ern. Deren Dienste waren von anderer Natur, nämlich spirituell oder entsprechend ihrer 
Profession. Zusätzlich konnten bestimmte Personengruppen, sozusagen als Privileg, von 
derartigen Verpflichtungen ausgenommen werden. Wer ein derartiges Privileg erhielt, 
wurde als Darkhan (ein Begriff, der auch im Türkischen und Russischen vorkommt) 
bezeichnet. 
 
Die Militärorganisation kann man nur voll würdigen, wenn man berücksichtigt, dass zur 
Zeit des Todes von Dschingis Khan die mongolische Kriegerschaft nur ca. 30% des Heeres 
darstellte. Die dahinter stehende Integrationsleistung ist beachtlich. Man darf wohl nicht 
sagen, diese Integrationsleistung könne nur auf Gewalt beruht haben. Eher zutreffen dürfte, 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2006-1-5 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 01:41:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2006-1-5


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Wolfrum, Das Recht der Mongolei unter Dschingis Khan und seinen Nachfolgern 

 

13 

dass die immerwährenden Kriege und die kriegerischen Erfolge diesen Militärstaat zusam-
mengehalten haben. 
 
Geregelt war in der Großen Yasa auch der Aufbau einer das mongolische Reich umfassen-
den Postverbindung. Diese umfasste Relaisstationen für den Botendienst und für die Unter-
kunft von Reisenden – und die Eintreibung von Gebühren und Steuern. 
 
Der größte Teil der überlieferten Vorschriften bezieht sich auf das Strafrecht. Hierbei 
könnten wir folgende Straftaten unterscheiden: Straftaten gegen die Religion oder die 
Moral oder etablierte Gebräuche, Straftaten gegen den Khan und den Staat und Straftaten 
gegen das Leben oder die privaten Interessen anderer Personen. 
 
Das Hauptanliegen des Strafrechtsystems war die physische Beseitigung des Straftäters. 
Deswegen stand an erster Stelle die Todesstrafe. Möglich war aber auch die temporäre 
Beseitigung des Straftäters durch Haft, Deportation oder Versendung in ein Asyl. Schließ-
lich gab es auch Geld- oder Sachstrafen sowie körperliche Züchtigung. Bestraft wurden für 
Delikte nicht nur der Täter selbst, sondern möglicherweise seine Frau, seine Kinder bzw. 
die ganze Familie oder, im Zusammenhang mit Straftaten während des Militärdienstes, 
auch die Kameraden der Einheit. 
 
Vorschriften sind enthalten über das Erbrecht sowie die Regelungen zum Familienrecht. 
Die Mongolen kannten die Polygamie, wobei die erste Frau – dies gilt auch für Dschingis 
Khan selbst – eine Sonderposition einnahm. Jeder konnte so viele Frauen und Konkubinen 
haben, wie er sich wirtschaftlich leisten konnte. In der Erbteilung fielen die wesentlichen 
Teile der Erbmasse an den ältesten Sohn, wohingegen der jüngste Sohn den Haushalt 
einschließlich aller Frauen, ausgenommen seiner eigenen Mutter, erhielt. 
 
Offenbar gab es eine große Anzahl von Regelungen über den wirtschaftlichen Verkehr. 
Dschingis Khan muss dem wirtschaftlichen Austausch große Bedeutung zugemessen haben. 
Aus der Großen Yasa überliefert ist eine Vorschrift hierzu; sie beschäftigt sich mit dem 
Bankrott. Nach dem dritten Bankrott wird man mit dem Tode bestraft. 
 
Man kann den Sinn der Großen Yasa wie folgt zusammenfassen: Schaffung eines einheitli-
chen Gesetzes für ein nur lose verbundenes und daher schwer zu kontrollierendes Noma-
denvolk mit dem Ziel, das Leben der Nomaden an die Bedürfnisse eines Weltreiches anzu-
passen, und zwar durch Förderung von Disziplin und Loyalität im Heer, Herstellung von 
Ruhe und Ordnung in Staat (Strafbarkeit militärischer wie ziviler Delikte) und Familie 
(Strafbarkeit des Ehebruchs) sowie Vermeidung einer Spaltung der Gesellschaft durch 
Einführung religiöser Toleranz. 
 
 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2006-1-5 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 01:41:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2006-1-5


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 39 (2006) 
 

14 

3. Der oirat-mongolische Kodex von 1640 (der neue Tsaajin-Bichik) 
 
Die Verwaltung der Mongolen beruhte in dieser Zeit auf der  mongolischen Familie, einer 
Großfamilie. Die Verwaltungseinheit umfasste ein bestimmtes Gebiet (Aul). Hierbei handelt 
es sich um ein für die Mitglieder dieses Familienverbandes bestimmtes und von diesen 
nicht zu überschreitendes Weidegebiet. Benachbarte Aule werden zu einem Aimak – diesen 
Begriff kennt der Verwaltungsaufbau der Mongolei noch heute – vereinigt, und Aimaks 
bildeten einen Otok. Die Gesamtheit der Otoks bildet den Notok oder Olos (Stamm), der in 
der Regel ein in sich geschlossenes Fürstentum darstellt. Diese Fürstentümer bestanden 
unabhängig nebeneinander. Sie hatten kein gemeinsames Gesetz. Nur aus besonderen 
Anlässen, insbesondere, wenn außenpolitische Notwendigkeiten es geboten, traten von 
irgendeiner Seite vorgeschlagene Fürsten auf Versammlungen zusammen, und es kam zu 
locker gefügten Bündnissen, die nicht nur niemanden zur Teilnahme verpflichteten, 
sondern dem, der seine Interessen durch den Bund nicht genügend gewahrt fühlte, jederzeit 
den Austritt erlaubten. Die Fürsten regierten mit einer durch das Gesetz nur nominell 
beschränkten Gewalt. Wenn davon auszugehen ist, dass die Kalmücken, die stärker 
Gegenstand der Forschung waren, als Prototyp zu sehen sind, so kann man vermuten, dass 
der Fürst seine Untertanen im wesentlichen wie sein Eigentum behandeln durfte. Die Erhe-
bung von Abgaben lag völlig bei den jeweiligen Fürsten. Befreit waren von den Abgaben 
der Klerus und bestimmte Adlige. 
 
An der Spitze eines Otoks stand der Zaisar, der vor allem als Polizeiorgan darüber zu 
wachen hatte, dass keine Abwanderungen erfolgten. Er trieb die Steuern ein, die von jedem 
Orgo, d.h. jeder Feuerstelle, erhoben wurden und war in seinem Bezirk als Friedensrichter 
tätig. In der Regel unterstanden ihm etwa 200 Orgos. Diese wiederum zerfielen in Gruppen 
von etwa 40 unter der Aufsicht eines Demchi, die Gruppe eines Demchi wiederum umfasst 
solche von 20 Orgos unter einem Sholengà. Diese Einteilung in das Mehrfache zu 10 ent-
stammt der Heeres- bzw. Staatsorganisation Dschingis Khans. In sozialer Hinsicht waren 
die Westmongolen in drei Stände unterteilt. Zum obersten Stand zählten die Fürsten, die 
sich wiederum untergliederten in große, d.h. regierende Khane, mittlere, d.h. beamtete, und 
kleine, nicht beamtete fürstliche Verwandte. Mit in die erste Gruppe gehörten Adlige ohne 
Fürstenrang und nicht fürstlichen Familien entstammende Beamte, Den mittleren Stand 
bildeten abgabenfreie Krieger bzw. Bannerträger. Den niedrigsten Stand umfasste die 
übrige Bevölkerung, wie Handwerker, Hirten und Ackerbauern. Sklaven, die sich meist aus 
Kriegsgefangenen rekrutierten, bildeten eine gesonderte, nicht zur Volksgemeinschaft 
gehörende Kategorie. 
 
Anders als die Große Yasa, die dem Privatrecht oftmals nur geringe Beachtung schenkte, 
behandelte das Gesetz von 1640 nach den damaligen Bedürfnissen dieses Rechtsgebiet 
erschöpfend. Die Regelungen zum Schuldrecht sind allerdings marginal. Außerordentlich 
detailliert sind hingegen die Regelungen zur auftragslosen Geschäftsführung. Sie betreffen 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2006-1-5 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 01:41:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2006-1-5


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Wolfrum, Das Recht der Mongolei unter Dschingis Khan und seinen Nachfolgern 

 

15 

Hilfeleistungen bei Gefahren für Menschen oder für ihr Eigentum. Der Geschäftsführer hat 
dem Geschäftsherrn gegenüber Anspruch auf einen Lohn für seine Mühewaltung. Diese 
Regelung wird diktiert von den Bedürfnissen der nomadischen Lebensweise und den 
besonderen Problemen des Klimas. Hier weicht das mongolische Recht deutlich vom römi-
schen Recht ab. Immerhin gibt es Regelungen für Schadensersatz wegen Verletzung frem-
den Eigentums. Verhältnismäßig ausführliche Regelungen finden sich hinsichtlich des 
Fundes. Dies bezieht sich vor allem auf den Verlust und das Auffinden von Vieh. Eine 
detaillierte Regelung gibt es für das Familienrecht. Es sieht weiterhin Polygamie vor. Vor-
aussetzung für die Eheschließung ist der Brautkauf. Die Essentialia dieses Kaufes, die vom 
Bräutigam zu leistende Brautgabe und die dagegen der Braut von ihrem Vater zu gewäh-
rende Aussteuer, erfahren eine gesetzliche Regelung hinsichtlich ihrer Höhe, die nach der 
Maßgabe der sozialen Stellung der Beteiligten näher bestimmt wird. Mit der Leistung der 
Brautgabe ist die Verlobung geschlossen. 
 
Ausführlich behandelt wird das Strafrecht. Es gibt Delikte gegen den Staat, Delikte gegen 
den Fürsten, Delikte gegen die Familie, Delikte gegen die Sittlichkeit, Delikte gegen das 
Leben, Körperverletzung und Eigentumsdelikte. Die Strafen dienen teilweise der Sühne, 
teilweise dem Ausgleich verletzter privater Interessen. Im Vordergrund stehen Vermögens-
strafen bis hin zur Konfiszierung des ganzen Vermögens oder eines Teils davon. Gegen-
über den Vermögensstrafen treten die anderen Strafen stark zurück; die Todesstrafe wird 
anders als in der Großen Yasa nur noch an einer Stelle erwähnt. Ebenso selten sind Leibes-
strafen wie Verstümmelung, Auspeitschung. Dagegen gibt es den Verlust des persönlichen 
Status sowie die Freiheitsentziehung. Ebenso bekannt war der Verlust des Amtes. Möglich 
war die Bestrafung auch für einen anderen, nämlich die Frau für ihren Mann oder der Mann 
für seine Familie. Im Vergleich zu der Großen Yasa erscheinen die Strafen milder. Diese 
Umgestaltung des Strafrechts geht wahrscheinlich auf den buddhistischen Einfluss zurück. 
Sonderregelungen gibt es für Geistliche, Fürsten und sonstige Standespersonen. 
 
Die Aussagen des neuen Tsaajin-Bichik zu dem, was wir Verwaltungsrecht nennen würden, 
sind relativ marginal. Sie regeln die Struktur der Verwaltung, namentlich die bereits 
erwähnte Regionalstruktur, und die Kompetenzen der jeweiligen örtlichen Verwalter. Auf-
fallend ist, dass dieser Kodex ein gewisses „Sozialrecht“ vorsah, denn hier wird die Ver-
sorgung von Armen und Bedürftigen gesondert geregelt und zur Verpflichtung der lokalen 
Verwaltungsbehörden gemacht. Ein großer Teil der Regeln zum Verwaltungsrecht 
beschäftigt sich mit dem Postwesen und dessen Sicherung. Besondere Regelungen gibt es 
für den Militärdienst, die Belohnung von Tapferen bzw. die Bestrafung wegen Desertion 
und Feigheit vor dem Feind. 
 
 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2006-1-5 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 01:41:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2006-1-5


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 39 (2006) 
 

16 

4. Zusammenfassung 
 
Die hier nur kurz skizzierten Gesetze zeigen, dass eine Rechtsordnung entwickelt worden 
ist, die auf die Bedürfnisse einer nomadischen Bevölkerung zugeschnitten war. Dschingis 
Khan und einige seiner Nachfolger anerkannten, dass die „vorzugswürdige Staatsform“ das 
Nomadentum war, obwohl man das Staatssystem Chinas vor Augen hatte.

8
 Einige Regeln 

der von Dschingis Khan  geschaffenen Rechtsordnung – und Gleiches gilt für die Rechts-
normen, die nach ihm erlassen worden sind  – stärken Elemente des Nomadentums bzw. 
sind hierauf direkt zugeschnitten. Zumindest hat dies dazu geführt, dass es keine Regelun-
gen über das Eigentum an Grund und Boden gibt. Auch in der heutigen Mongolei ist 
zumindest das Grasland bislang nicht aneignungsbefähigt, sondern weiterhin dem Gemein-
gebrauch gewidmet, ohne sehr klare Regelungen bei konkurrierenden Nutzungsformen. 
Dies ist in der Gefahr, sich zu ändern. Hinter dem Wunsch, das Grasland aufzuteilen, 
stehen internationale Bergbaufirmen; mit dem Rückgang des Nomadentums würde aber 
eine Kultur zu Ende gehen, die weit über 800 Jahre Bestand gehabt hat. Die moderne Staa-
tenwelt fühlt sich dem Schutz von Pflanzen verpflichtet, aber offenbar nicht dem Schutz 
von Kulturen, wenn sie sich nicht in Bauten, sondern in bestimmten Lebensformen äußert. 
 
Die verschiedenen Regelungen sind jeweils entstanden, um eine gewisse Integration der 
auseinander fallenden Völkerschaft zu erreichen. Sie haben also eine deutliche Integra-
tionsfunktion. Insofern unterscheiden sich diese mongolischen Kodizes nicht von den 
heutigen Versuchen einer Rechtsharmonisierung bzw. einer Schaffung eines einheitlichen 
Rechts für ein vereintes Europa. Man könnte, was die Zielrichtung angeht, die Große Yasa 
durchaus mit dem Europäischen Verfassungsvertrag vergleichen. Dies führt zu der interes-
santen Frage, inwieweit und unter welchen Voraussetzungen die Schaffung von Recht ein 
Integrationsfaktor sein kann und vor allem zur Ausbildung einer neuen nationalen Identität 
führen kann. Diese Frage stellte sich für Dschingis Khan genauso wie für uns heute. Ihm ist 
es offenbar während seiner Regierungszeit gelungen, eine derartige Identität zu erzeugen. 
Allerdings beruhte sie auf Faktoren und Mitteln, die für die heutige Zeit nicht mehr 
annehmbar sind. 
 
Schließlich diente die neu geschaffene Rechtsordnung – wie die parallel dazu entwickelte 
Mythenbildung zur Geburt Dschingis Khans bzw. zur Entstehung seines Clans – dazu, 
seine persönliche Herrschaft bzw. die Herrschaft seiner Familie zu sichern. Auch spätere 
Herrscherfamilien haben darauf zurückgegriffen. Das belegt, wie prägend dieser Ansatz 
war. Als Timur Lenk 1370 an die Macht kam, konnte er sich nicht darauf stützen, der 
Familie von Dschingis Khan anzugehören. Er führte immerhin seine Legitimation auf die 
Gnade Gottes zurück, hat aber stets seine mütterliche Abstammung von Dschingis Khan 

 
8
 Etwas anderes gilt natürlich für Kublai Khan und die Mitglieder der von ihm gegründeten Yuan-

Dynastie. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2006-1-5 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 01:41:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2006-1-5


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Wolfrum, Das Recht der Mongolei unter Dschingis Khan und seinen Nachfolgern 

 

17 

betont und gleichzeitig darauf verzichtet, den Khan-Titel zu tragen. Er nahm den Titel 
„Höchster Feldherr“ an und setzte, um seine de facto-Herrschaft zu legitimieren, einen 
Dschingisiden aus dem Hause Tschagadais als Khan ein, dessen Namen er zusammen mit 
dem seinen in der Freitagspredigt nennen ließ. Des Weiteren festigte er sein Legitimations-
band zu Dschingis Khan durch die Heirat mehrerer Frauen aus dessen Familie, wodurch er 
das Privileg erhielt, zu einem Schwiegersohn zu werden. 
 
In der Kriegsführung und auch in der Verwaltung und im Recht orientierte sich Timur Lenk 
stark an der Traditionen der Dschingisiden. Anders als Dschingis Khan war er aber Mus-
lim, und er hat auch versucht, sich islamisch zu legitimieren. Er ließ die Schari’a-Recht-
sprechung bestehen, gab in zahlreichen Gemeinden prachtvolle Bauten in Auftrag und ehrte 
die islamischen Gelehrten. Diese doppelgleisige dschingisidische und islamische Politik 
empfanden Timur Lenk und vermutlich auch viele seiner Zeitgenossen nicht als problema-
tisch. Seine Nachfolger verfolgten diese Doppelstrategie nicht mehr und haben sich dann 
stärker islamisch legitimiert. 
 
Im 15. Jahrhundert kam wieder eine durch Abkunft von Dschingis Khan legitimierte 
Dynastie zur Herrschaft. Unklar bei ihrer Herrschaft war ebenso wie bei den Dschingisiden 
und Timuriden das turko-mongolische Modell der familien- bzw. clanpartizipatorischen 
Aufteilung der Macht. Mit der Legitimation durch die dschingisidische Genealogie ging 
erneut die Pflege der mongolischen Sitten und Rechtspraktiken einher. Indes hatten sich die 
Khane – Muslime und Gebieter über eine überwiegend muslimische Bevölkerung – auch 
islamisch zu legitimieren, um ihrer Herrschaft Dauer verleihen zu können. Sie taten dies auf 
unterschiedliche Weise. Insgesamt ist festzuhalten, dass mit der Islamisierung schließlich 
die Große Yasa und Tsaajin-Bichik als Legitimationsquellen der mongolischen Herrscher 
in den Hintergrund traten und in weiten Teilen islamisches Recht galt (beispielsweise hielt 
man sich in der goldenen Horde schon im 14. Jahrhundert nur noch an die wichtigsten 
Bestimmungen der Großen Yasa, sonst galt islamisches Recht). 
 
 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2006-1-5 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 01:41:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2006-1-5

