
314 Rezensionen

examinations by a panel of healers leading to a public
“graduation” as fully-qualified healer (5); finally, being
able to steadily experience “ancestral en-trancement” (6)
with her teachers-become-co-healers. Chapter 7 explores
the relationship of outside – non-African – izangoma like
herself to the Izangoma community, meeting some initial
resistance on the part of some, but ultimately finding
widespread acceptance. Chapter 8 discusses the unique
opportunity for white izangoma in the context of chal-
lenges of HIV/AIDS affliction in South African society.
This final chapter is in some ways the most interesting
in the book because it confronts head on the common
fear in the African community that AIDS is “caused by
witchcraft,” the very issue at the basis of misunderstand-
ings of African life, society, and healing by the biomed-
ical community. Wreford’s analysis of the persistence of
this suspicion despite the common understanding of viral
infection of AIDS among South Africans suggests that
social codes surrounding sickness, suffering, mortality,
and healing involve far more than just bio-physiological
features. I return to this below.

Wreford’s portrayal of the anthropological approach
to trance healing is oriented to her ultimate recommen-
dations about anthropology’s role in dealing with the
region’s serious problem with AIDS. To set the stage
for these recommendations later in the book she reviews
some of the many programs in medically applied an-
thropology – e.g., Edward Green’s work on the educa-
tion of healers in public health campaigns in East and
Southern Africa, and more widespread collaborative ef-
forts that bring healers into health education programs,
in particular in combating sexually transmitted diseases
and dealing with HIV/AIDS. Engaging anthropology to
teach public health to healers is one thing, but the an-
thropologist becoming healer is quite another, with other
theoretical ramifications. “Going native” has been a kind
of danger zone for anthropologists for a long time, one
acutely at the front of Wreford’s mind as she embarked
on the double journey of becoming healer and anthro-
pologist. In chapter 2 she reviews some of the writing
on the epistemological engagement of subject and object
in fieldwork. Finding some value in it being “holistic”
(Michael Agar), “dialogic” (Edith Turner), or “partici-
pant experience” (Elizabeth Hsu), she however identifies
“experiential anthropology” to capture her own stance
on these issues. Wreford’s discussion on the merging of
action and ethnography are among the most thorough and
genuine I have read. It is apparent that she is grappling
with her own intense experience with life issues and
ngoma healing and call, as well as the urge to become
a professional anthropologist. There is no sense of con-
trivance here, rather an exploration of the depths of the
conjoined careers of suffering-call-healership and ethno-
graphic exploration and interpretation. As far as method
is concerned, she finally embraces “mimetic ethnogra-
phy” (following Schweder and others) as the most appro-
priate approach to being ngoma healer cum anthropolo-
gist. This stance encourages the scholar to live out, to act
out, to “mimic” the actions of others in the community
that become the ethnographic record.

Already hinted early in the book is Wreford’s strong
recommendation that izangoma-inyanga healers have a
unique contribution to make in coming to terms with the
massive AIDS epidemic in South Africa, and presum-
ably elsewhere. This involves not only the application of
herbal-based medicines to strengthen the immune system
of an infected individual, but more importantly, the ritual
purification – cleansing – of the individual who has been
polluted through the transgression of social norms and
the stigma-paralyzing isolation with which AIDS suffer-
ers are regarded in much South African society. This con-
dition of social marginalization is often referred to in the
culturally-specific shorthand of “witchcraft.” To identify
a cause, any cause, including witchcraft, the intentional
infliction of suffering upon another, is less debilitating in
the eyes of many than a totally hopeless death sentence
that an HIV positive diagnosis has typically meant. A
witchcraft diagnosis brings the misfortune back into the
arena of social relations where it can at least be fath-
omed. Wreford’s second recommendation for the role of
izangoma-inyanga is that they become the therapists of
choice for the ceremonial cleansing of AIDS sufferers
who “come out” to their families and the community,
thereby gaining acceptance within the social setting that
would otherwise disown them. Such a measure would
go far to overcome the debilitating denial and secrecy
that plagues South African AIDS treatment, and would
directly and indirectly contribute to the physical im-
provement of sufferers. With the growing availability of
ARZ medication and treatment of AIDS, there is a great
need to work out the social dimensions of the epidemic
that have hindered its effective resolution. Yet such an
approach, as recommended by Wreford, would require
public health authorities and the biomedical community
to accept the izangoma-inyanga as respected equal part-
ners. That has begun in pilot projects, but it is still un-
fortunately resisted by the mind-set that considers the
izangoma-inyanga a vestige of a primitive and largely
misguided past.

“Working with Spirits” is an insightful book not only
on izangoma healers of Southern Africa but of the unique
contribution they can make if they are engaged as a re-
source for the restoration of those suffering Africa’s most
severe epidemic. The book should be required reading
not just by anthropologists of African ritual and heal-
ing but by public health officials, medical professionals
working with AIDS sufferers and their families, as well
as social service workers and pastoral counselors.

John M. Janzen

Zougouri, Sita: Derrière la vitrine du développe-
ment. Aménagement forestier et pouvoir local au Bur-
kina Faso. Uppsala: Uppsala Universitet, 2008. 274 pp.
ISBN 978-91-554-7261-0. (Uppsala Studies in Cultural
Anthropology, 44) Price: skr 225.00

Angesichts des steigenden Energiebedarfs an Brenn-
holz seitens der städtischen Bevölkerung von Ouagadou-
gou / Burkina Faso und der Gefahr einer Umweltkata-
strophe infolge der unkontrollierten Abholzung der um

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-314 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:31:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-314


Rezensionen 315

die Hauptstadt liegenden Wälder wurden Mitte der 80er
Jahre staatliche Entwicklungsprojekte ins Leben geru-
fen, die von internationalen Organisationen (FAO und
PNUD) unterstützt wurden. Sie verfolgten zum einen
das Ziel, die Versorgung des städtischen Marktes mit
Brennenergie zu gewährleisten sowie gleichzeitig den
dörflichen Produzenten eine gesicherte Einnahmequelle
zu verschaffen. Zum anderen stand das ökologische Ziel
eines langfristigen Ressourcenschutzes im Vordergrund,
d. h. die ökonomische Nutzung sollte nach Maßgabe des
natürlichen Waldertrags erfolgen und durch Wiederauf-
forstungsmaßnahmen begleitet werden. Im Gegensatz zu
den früheren staatlichen Interventionen beruhten diese
neuen Maßnahmen auf einer stärkeren lokalen Partizipa-
tion bei der Umsetzung und Durchführung, die schließ-
lich in ein selbstverwaltetes Unternehmen münden sollte.
So lässt sich der allgemeine wirtschaftspolitische Rah-
men skizzieren, in dem die hier vorliegende ethnologi-
sche Untersuchung über das Forstprojekt in der Provinz
Ziro von Sita Zougouri – übrigens die Dissertation ei-
ner burkinischen Ethnologin an der Universität Uppsa-
la – einzuordnen ist. Der spezifische räumlich-kulturelle
Ort, auf den sich diese Studie konzentriert, ist das Dorf
Bougnounou, dessen Nuna-Bevölkerung schon seit Jahr-
zehnten Fulbe- und Moose-Migranten aufnimmt, die in-
zwischen mehr als die Hälfte der Einwohner ausmachen.
Die Nuna werden der großen kulturell-ethnischen Grup-
pe der Gurunsi zugerechnet, deren Bezeichnung z. T.
sehr umstritten ist, seitens der Administration aber aus
pragmatischen Gründen beibehalten wurde. Von Anbe-
ginn lag der Arbeit eine entwicklungspolitisch relevante
Fragestellung zugrunde, denn sie war unmittelbar an die
Folgen bzw. Erfolge der staatlichen Entwicklungskam-
pagnen der 80er und 90er Jahre des Landes Burkina Faso
gekoppelt, die z. T. auch Neudefinitionen des Staates und
seiner Legitimation beinhalteten.

Die Frage, für die sich die Autorin in diesem Kontext
besonders interessiert, sind die soziopolitischen Bezie-
hungen, die sich hinter der Fassade des wirtschaftlichen
und ökologischen Entwicklungsprojekts als Reaktion auf
den partizipativen Ansatz entwickelten. Ihre Ausgangs-
frage richtete sich auf die Art und Weise, wie sich die
Beziehung Mensch-Gesellschaft-natürliche Ressourcen
durch den Projektrahmen veränderte und wie die vorhan-
denen lokalen Machtstrukturen sich an die neuen staat-
lichen Bedingungen anpassten. Die Relevanz dieser Per-
spektive, die die Prozesse der Aneignung von staatlichen
Maßnahmen bzw. Entwicklungsprojekten seitens der be-
troffenen Bevölkerung in den Blick rückt und mit Bezug
auf die herrschenden lokalen Machtverhältnisse zu erklä-
ren versucht, gewinnt auch im Kreis der Politiker und
internationalen Entwicklungsinstitutionen zunehmend an
Bedeutung, zumal die Dynamik der lokalen Institutionen
bislang meistens unterschätzt wurde. Es hat sich in der
Zwischenzeit auch ein stärkeres Bewusstsein für die Dis-
krepanz zwischen dem Verständnis und der Interpretation
des Staates bzw. seiner Vertreter einerseits und dem der
lokalen Zielgruppen andererseits herausgebildet, die der
Grund für die offen zu Tage tretende Entfremdung war
und Entwicklungsplanungen erschwerte. Im Allgemei-

nen geht es in dieser Arbeit um die Beziehungsdynami-
ken zwischen den einzelnen sozialen Gruppen und dem
lokalen Machthaber, speziell soll jedoch der Mechanis-
mus beleuchtet werden, der die Zugangsbedingungen zu
den Ressourcen, die um das neue Forstprojekt erweitert
wurden, regelt und reglementiert, wobei sich die quasi
als sakral gedeutete lokale Machtinstanz als eine zentrale
Handlungsmacht erweist.

Dieser Ansatz, die Prozesse aus der Sicht der lokalen
Akteure zu beleuchten und die Wirkung der dort herr-
schenden Macht- und Abhängigkeitsbeziehungen auf den
Umgang mit politischen und ökonomischen Neuerungen
zu analysieren, führt die Autorin dazu, ein genaues Bild
des soziopolitischen Kontextes und der Akteure zu zeich-
nen, und zwar in einer profunden historischen Perspek-
tive. Dieser Thematik, die weit über die Funktion einer
formalen Einführung in die Geschichte und Gesellschaft
der Nuna hinausgeht, widmet sie insgesamt vier Kapitel
(Kapitel 2–5). In drei weiteren Kapiteln werden die Um-
setzung und das Funktionieren des Forstprojekts darge-
stellt, die Mechanismen des Einbindens und Ausschlie-
ßens seziert und schließlich die verschiedenen Strategien
des Widerstands aufgezeigt, die einerseits die Grenzen
der lokalen Macht- und Kontrollinstanz und andererseits
den potentiellen und realen Handlungsspielraum der ein-
zelnen Akteure deutlich machen sollen.

Die soziale Gliederung der Dorfgemeinschaft lässt ei-
ne hierarchische Teilung in drei Gruppen deutlich wer-
den, die sich durch soziale und politische Abhängigkeits-
beziehungen ausdrückt und hinsichtlich ihres Systems als
eine Mischung aus segmentärer Souveränität und zentra-
ler Machtherrschaft betrachtet werden kann. Die sozialen
Akteure, mit denen wir es in diesem konkreten Kontext
zu tun haben, sind die tiogolia oder “Leute des Dorfes”,
die tiogotian oder “Besitzer des Dorfes”, aus deren Mitte
auch der Fetischpriester des kwere aniaba als höchste
Machtinstanz stammt, und die golia oder “Buschleute”,
wie die Moose-Einwanderer bezeichnet werden, die zah-
lenmäßig die stärkste Gruppe in Bougnounou bildet. Die
HolzfällerInnen und -verkäuferInnen stammen aus der
Mitte der Gruppe der Leute des Dorfes, während die we-
nigen, begehrten Angestelltenjobs, die das Forstprojekt
geschaffen hat, von den Autochthonen besetzt werden,
wie sich die Besitzer des Dorfes auch nennen. Die Immi-
granten scheinen dagegen vollends vom Projekt ausge-
schlossen zu sein. Auch wenn die Einnahmen durch den
Verkauf des geschlagenen Holzes noch so minimal sind,
so bedeuten sie doch eine eigene finanzielle Ressource,
die die Männer und Frauen von den sozial höher ste-
henden Alten relativ unabhängig macht und deren Zur-
schaustellung in Form von Investitionen in Vieh oder Ge-
treide daher sozial sanktioniert wird und versteckt wer-
den muss.

Die Autorin beschreibt ausführlich die spannende
Entwicklung, die zu dieser Artikulation der sozialen
Machthierarchie geführt hat. Grundlegend dafür waren
die beiden in Afrika weit verbreiteten zentralen Prinzi-
pien der Machtlegitimation, nämlich die Erstankunft und
die physische Eroberung durch die Nachfolger. Die heu-
tigen Autochthonen, die historisch betrachtet die Erobe-

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-314 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:31:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-314


316 Rezensionen

rer und Nachfolger der Erstankömmlinge waren, gelang-
ten mittels Manipulation zu diesem Status. Die lignage
der Erstansiedler, die eigentlich einen Anspruch auf den
Titel der Herrschaft über das Land hatten, wurde von den
Besitzern des Dorfes assimiliert und damit entmachtet.
Das Verhältnis der Migranten zu den Nuna ist durch eine
komplementäre, aber ungleiche Beziehung zwischen Kli-
ent und Tutor geprägt. Den Moose wird ein Siedlungs-
und Landnutzungsrecht gewährt, das sie mit politischer
Loyalität und religiös-ideologischer Assimilierung “be-
zahlen” müssen. Für die beiden Nuna-lignages bedeutet
die Aufnahme der Migranten einerseits einen politischen
Gewinn, andererseits begeben sie sich dadurch aber auch
in eine gewisse Abhängigkeit zu ihnen, insbesondere in
wirtschaftlicher Hinsicht, insofern als sie ihnen – als Vor-
sichtsmaßnahme vor Sanktionen seitens des Priesters –
ihr Vieh und andere Wertobjekte anvertrauen.

Die Macht des Fetischpriesters, dessen Amtsbeset-
zung einzig und allein einer lignage der tiogolia vor-
behalten ist, beruht auf dem Kult des kwere aniaba,
der zum Wohle der gesamten Bevölkerung praktiziert
wird. Seine Aufgabe besteht in ihrem Schutz vor allem
Übel, insbesondere vor Hexerei, Armut, Krankheit und
Unfruchtbarkeit. Diejenigen, die von seinen spirituellen
Kräften profitieren wollen, schulden ihm dafür bedin-
gungslose Unterwerfung, die nicht nur rein symbolisch-
sozialer Natur ist, sondern seriöse wirtschaftliche Fol-
gen für die Untergebenen hat, die auf Anfrage Tieropfer
und regelmäßig weitere Geschenke als Danksagung für
dessen Dienste erbringen müssen. Die Mittel des Pries-
ters, um Gehorsam zu erzwingen, liegen vor allem in
der beständigen und aktiv geförderten Angst vor Hexe-
rei begründet. Ursprünglich war dieses Amt allein mit
religiösen Funktionen ausgestattet, während es sich heut-
zutage aber als eine moderne politisch-administrative In-
stanz zeigt. Es tritt in Kombination mit der Stellung des
Dorfchefs auf und wurde darüber hinaus noch durch wei-
tere staatlich-administrative und repräsentative Funktio-
nen ergänzt. Dieser Machtzuwachs erfolgte bereits in der
französischen Kolonialzeit, als der Priester in den Rang
des prestigereichen Dorf- und Kantonchefs erhoben und
mit entsprechenden Kompetenzen ausgestattet wurde.

In der zentralen These des Buches erklärt Zougouri
die dynamischen interaktiven Beziehungen zwischen den
verschiedenen sozialen Akteuren: dem Priester, den Au-
tochthonen, den Leuten des Dorfes und den Buschleuten,
in Bezug auf das Forstprojekt als das Produkt der zuvor
bestehenden Strukturen. Das Projekt gibt das Prinzip der
lokalen Partizipation vor, aber die Akteure vor Ort de-
finieren es um, indem sie ihre eigenen Teilnahmeregeln
bzw. Ausschlussbestimmungen anwenden. Die Familien,
die zu den Besitzern des Dorfes gehören, verdingen sich
nicht als Holzfäller, da sie diese Tätigkeit als ihrem so-
zialen Stand unangemessen erachten. In der Tat, es han-
delt sich dabei um eine physisch äußerst peinigende Ar-
beit, die zur Einnahme von Drogen und Alkohol führt.
Die Frauen der Leute des Dorfes waren die ersten, die
den wirtschaftlichen Nutzen, den das Projekt in Aussicht
stellte, für sich erkannten und dementsprechend handel-
ten. Heute werden sie von den jungen Nuna-Männern

verdrängt bzw. in Abhängigkeit gehalten, da sie sie privi-
legierende Beziehungen zu den Lastwagenfahrern aufge-
baut haben, die ihr Holz im Wald abholen. Die Migran-
ten, die auf dem als Buschland bezeichneten Terrain le-
ben und arbeiten und sich auf relativ engem Raum drän-
gen, werden als die Verursacher der Umweltzerstörung
gebrandmarkt und daher als nicht zugangsberechtigt er-
klärt. Dem Priester-Dorfchef ist es gelungen, auch diese
neue Situation wieder für die Stärkung seiner Machtpo-
sition nutzbar zu machen. Er kontrolliert auf informel-
ler Ebene – außerhalb der Vereinigung der Forstnutzer
(Union des Groupements de Gestion Forestière = UGGF)
– die aktiven Nutznießer des Projekts, d. h. die Holzfäller.
Allerdings haben auch diese – trotz ihrer fortbestehen-
den Abhängigkeit vom Priester – eine gewisse soziopo-
litische Ermächtigung erfahren, insofern als sie über ih-
re Arbeit eine dorfeigene Kapitaleinlage erwirtschaften,
über deren Nutzung sie heftig diskutieren und die sie für
ihre eigenen Bedürfnisse reklamieren.

Die Waldflächen, die vom Dorf für das Projekt zur
Verfügung gestellt wurden, werden in der offiziellen
Sprache als Allgemeineigentum bezeichnet, während die
Dorfbewohner sie weiterhin im Hinblick auf ihre ehema-
ligen Grenzziehungen betrachten. Sie setzen sich näm-
lich aus verschiedenen territorialen Einheiten zusammen,
die bis dahin den einzelnen lignages zugerechnet wur-
den. Aus dem Verständnis des Staates heraus stellen die
Flächen ein Allgemeingut dar, das durch den Vollzug
entsprechender ritueller Prozeduren allen zugänglich ge-
macht wurde. In der Realität gilt aber immer noch das
alte Gewohnheitsrecht, das z. B. den Fulbe den Durch-
gang mit ihren Rindern verbietet, denn die rituelle Öff-
nung bezog sich aus der Sicht der sozial herrschenden
Schicht nur auf den Holzschlag. Auch an diesen unter-
schiedlichen Interpretationen werden also die fürderhin
wirksamen lokalen Dimensionen deutlich, die auch den
Grund für die nur bedingt gelungene Umsetzung von
Projektzielen darstellen.

Aktionen von Widerstand identifiziert die Autorin so-
wohl im Rahmen des Projekts als auch in Bezug auf die
zentrale religiös-politische Gewalt des Priesters. Zwei
Dörfer, die eher am Rande seines Einflussbereiches lie-
gen, entzogen sich bewusst den offiziellen Regeln der
Waldnutzung. Deren Holzfäller schlugen keine Bäume
nach den vorgeschriebenen Bestimmungen ab, sondern
spezialisierten sich auf das Sammeln von trockenen
Brennholzstücken, die sie auch außerhalb der vorgesehe-
nen Vermarktungsstrukturen verkauften. Auf diese Weise
entzogen sie sich auch der Pflicht zur Zahlung kommu-
naler Abgaben. Da das Projekt aber auf ihre Partizipation
angewiesen ist, wurden sie unter Gewährung eines Teils
ihrer Konditionen erneut integriert.

Zum Schluss stellt die Autorin auch noch mal die
Frage nach dem Erfolg des Projekts im Hinblick auf sei-
ne ökologischen sowie ökonomischen Zielsetzungen und
als Maßnahme der Dezentralisierung. Dabei kommt sie
zu eher enttäuschenden Resultaten. Die Abholzung als
einkommensschaffende Maßnahme für die lokalen Be-
wohner erfüllt nur z. T. ihren Zweck, denn erstens neh-
men viele Nichteinheimische dieses Angebot wahr, und

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-314 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:31:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-314


Rezensionen 317

zweitens ist der wirtschaftliche Gewinn für die Akti-
ven äußerst mager, vor allem wenn man ihn in Relation
setzt zu der Gewinnspanne der Transporteure und der
Wiederverkäufer. Des Weiteren muss festgehalten wer-
den, dass die ökologische Nachhaltigkeit bei der Umset-
zung des Projekts wenig Beachtung gefunden zu haben
scheint und langfristig schwerwiegende Umweltschäden
zu erwarten sind. Der Beitrag des Projekts zur Stärkung
der kommunalen Kompetenzen und Verantwortung fällt
auch eher bescheiden aus, denn in der Praxis gebärdet
sich die Vereinigung UGGF als Befehlsempfängerin des
Staates, dem sie auch noch einen Teil ihrer finanziel-
len Ressourcen zur Verfügung stellt. Schließlich erfüll-
te sich auch der Anspruch eines partizipativen Ansatzes
nicht, denn den lokalen Nutznießern wurden eher Land-
nutzungsrechte zugestanden als dass ihnen wirklich das
Recht auf Selbstverwaltung gewährt wurde.

Die Arbeit von Zougouri hat ein höchst spannendes,
hochaktuelles und entwicklungspolitisch relevantes The-
ma zum Gegenstand. Der Aufbau sowie die graduelle
Zuspitzung des Themas lassen den Argumentationsgang
klar hervortreten und unterstützen so dessen Überzeu-
gungskraft. Allerdings meine ich nicht, dass hier vor-
rangig die Anpassungsprozesse der Nunu im Zusam-
menhang mit dem kommunalen Forstprojekt behandelt
werden. Vielmehr schreibt die Autorin eine Geschich-
te der politischen Entwicklung, die von der Zeit sakral-
religiöser Machtinstanzen der Nunu bis hin zu der heuti-
gen zentralen Kontroll- und Verwaltungsmacht reicht, in
der sich das traditionelle religiöse Machtverständnis mit
Funktionen des modernen Staates vereint. So präsentiert
sie u. a. neue Untersuchungsergebnisse zur Entstehung
von Macht in einem kulturell, räumlich und historisch
spezifischen Kontext, die bisherige theoretische Erklä-
rungsansätze, die vom Primat der rituellen Aneignung
des Landes und der darauf folgenden Herrschaft über
Menschen ausgehen, in Frage stellen. Auch die Dekon-
struktion der Herrschaftsideologie der Gruppe der Be-
sitzer des Dorfes, die Entschlüsselung ihrer manipulati-
ven Strategien im Wettlauf um die Macht im regionalen
Kontext sind vornehmlich dieser geschichtstheoretischen
Ausrichtung geschuldet. In diesem Sinne schließt die
Autorin auch mit einem Urteil über die Kapazitäten der
lokalen chefferie, die sich als äußerst anpassungsfähig
erwies und sehr wohl die Anforderungen und Einflüsse
moderner Staatsstrukturen zu ihren Gunsten aufzuneh-
men verstand. Ilsemargret Luttmann

Zougouri, Sita : Derrière la vitrine du développe-
ment. Aménagement forestier et pouvoir local au Bur-
kina Faso. Uppsala : Uppsala Universitet, 2008. 274 pp.
ISBN 978-91-554-7261-0. (Uppsala Studies in Cultural
Anthropology, 44) Prix : skr 225.00

La collection dans laquelle est publiée ce livre nous a
proposé par le passé des ouvrages en anglais d’auteurs
confirmés (Anita Jacobson-Widding, Michael Jackson,
Sten Hagberg . . . ). Valait-il la peine de rompre avec cette
tradition pour nous proposer un ouvrage en français, issu
d’une thèse en anthropologie présentée par Sita Zougouri

à l’université d’Uppsala et consacrée à une monographie
du village nuna de Bougnounou (Burkina Faso) ? Je ne
le pense pas et le lecteur attentif, plutôt favorable au
départ à un ouvrage émanant d’une chercheuse africaine
– après tout, elles ne sont pas si nombreuses ! – voit son
embarras croître au fur et à mesure qu’il progresse dans
sa découverte.

Tout d’abord, le texte présente de nombreux pro-
blèmes de forme. Son écriture est incertaine et le parti
pris de boucler chacun des sept chapitres qui le consti-
tuent par une conclusion-résumé de ce qui vient d’être
dit me semble particulièrement maladroit. Bien entendu,
dans ce cas comme dans d’autres, la difficulté à résoudre
les questions de forme nuit aux analyses, qui paraissent
souvent en retrait par rapport aux descriptions. L’exemple
du processus d’installation des migrants et des systèmes
de tutorat entre donneurs et preneurs de terres exposé
pages 208–219 nous en fournit un témoignage. Ce court
chapitre souffre de trois problèmes complémentaires :
l’absence d’effort de systématisation a priori de l’en-
semble des phénomènes sociaux qui sont étudiés (le lec-
teur découvre de manière incidente qu’en plus des sys-
tèmes de tutorat “officiels”, on assiste à l’émergence ac-
tuelle de tuteurs autochtones ou migrants qui ne sont pas
propriétaires fonciers) ; l’absence de distinction claire
dans l’exposé entre les deux grands types de tutorat re-
tenus (on comprend qu’il existe un tutorat collectif et
délégué au travers d’un “chef” des migrants [209] et un
tutorat direct interpersonnel entre un migrant et un au-
tochtone [211] mais ils sont décrits dans la continuité et
peuvent apparaître au lecteur profane comme une seule
et même forme vue de deux points de vue différents) ; la
contextualisation trop tardive de ces deux formes de tuto-
rats et notamment du tutorat collectif délégué [217] dont
on comprend qu’en fin de compte, il est une exception
historique, réservée à un groupe de migrants qui entre-
tient des relations relativement anciennes avec le lignage
dominant.

En outre, cet ouvrage souffre d’incohérences évi-
dentes dans les informations livrées. Prenons l’exemple
de la présentation des élections municipales à Bougnou-
nou en 2006 développé dans les pages 242–244. Deux
situations assez différentes sont imaginables à partir de
ce que dit l’auteure pour ce qui concerne cet événement,
le premier de ce genre pour une commune rurale comme
Bougnounou. Si l’on en croit ce qu’elle avance p. 244,
le village, chef-lieu de département et chef-lieu de la
future commune n’avait pas été au préalable découpé
en secteurs, ce qui signifie, selon le code électoral, qu’il
n’avait le droit de présenter que deux candidats. Pas un
autochtone et un migrant comme S. Zougouri le dit, mais
un homme et une femme (qui peut évidemment être une
migrante), puisqu’à Bougnounou, tous les candidats se
présentent sous la bannière du parti au pouvoir – le CDP
(242s.) – qui a imposé la parité des candidatures. Par
contre, si l’on se fonde sur ce qu’elle dit p. 242 (mais
également p. 44), le village avait bel et bien été découpé
en secteurs, ce qui donnait le droit à chaque secteur de
présenter deux candidats par parti (et non pas un seul
comme elle l’avance). Il est impossible de trancher entre

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-314 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:31:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-314

