Mehrsprachigkeit, Fremddarstellung
und Interkulturalitat im luxemburgischen Theater

lan De Toffoli

Abstract

This article first gives an overview of the sociolinguistic situation in Luxemburg and its im-
pact on Luxemburgish multilingual literature, then analyses how the multilingual drama
has had, since the beginning of Luxemburgish theatre, the function of a reflection of said
situation, and has thus, through inter- and multicultural plays, been focusing on the prob-
lematics and themes of language ideology and politics, the representation of the other, the
stranger, and identity crisis of a multicultural society. After a brief historical overview, the
articlewill mainly concentrate on the multilingual works of two well-known Luxemburgish
authors, Josy Braun and Nico Helminger.

Title: Multilingualism, representation of the other and interculturality in Luxem-
bourgish Theatre

Keywords: multilingual theatre; intercultural theatre; multicultural theatre; lan-
guage consolidation; cultural identity

1. Einleitung

Wenn man iiber Literatur aus dem kleinen GrofSherzogtum Luxemburg schreibt,
ist es zwar meistens nicht ratsam, sofort und ohne Kontextualisierung zum Kern
des Problems vorzustofRen. Andererseits will man auch nicht zu viel Zeit damit
verlieren, den Lesern die eigentiimliche linguistische und vor allem soziolingu-
istische Situation zu erklaren. Sie ist von grofier Bedeutung fiir das Schreiben in
Luxemburg.

Diese Einsicht scheint auf den ersten Blick relativ verstindlich — man stellt
das kleine Land gerne als eine Art gelungenes Europaprojekt im Reagenzglas
dar. Zu nennen wiren die alltidglichen interkulturellen Kontaktsituationen, mit

https://dol.org/10:14361/9783839450413-009 - am 13.02.2026, 09:06:04, https://wwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839450413-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

lan De Toffoli

ihren drei offiziellen Sprachen, Luxemburgisch, Deutsch und Franzosisch und
der nicht-luxemburgische Anteil der Bevolkerung, der nach letzten Statistiken
46,7 % ausmacht.! Dariiber hinaus kommen tiglich noch tiber 200 0oo Pendler
aus den drei Nachbarlindern zum Arbeiten nach Luxemburg und wer einen lu-
xemburgischen Pass besitzt, sucht oft seine Identitit zumindest teilweise jen-
seits der Grenzen: Wer von der Zusammensetzung der Bevolkerung Luxemburgs
spricht, darf die Migrationswellen der 1920er Jahre, der Nachkriegszeit oder den
Jugoslawienkrieg nicht vergessen. Eine gewisse Normalitit interkultureller Be-
gegnungen und eine faktische, nicht nur riumliche Hybriditit ist also durchaus
feststellbar. Natiirlich ist dieses Bild ein romantisiert verfilschtes; es gehort auch
in Luxemburg zu den Alltagserfahrungen, dass die Gegenwart Fremder Angst er-
zeugt und es in manchen Teilen der Bevolkerung eine wachsende Sehnsucht nach
kollektiver Identitit innerhalb klar abgesteckter territorialer Grenzen gibt. Diese
macht sich vor allem auch in Bezug auf die Sprache bemerkbar.

Fakt ist, dass die Mehrsprachigkeit, die so oft als Stirke Luxemburgs hervor-
gehoben wird, vielen Biirgern zur Last fillt — und nicht nur denen, die nicht un-
bedingt das Privileg hatten, in klassischen Gymnasien ihre Sprachkenntnisse zu
festigen. Natiirlich geht es auch um Machtverhiltnisse: Der Franzose, der in Lu-
xemburg lebt und arbeitet, braucht die luxemburgische Sprache auch nach jahre-
langem Aufenthalt nicht zu konnen und hat dennoch sprachlich weniger Schwie-
rigkeiten im Alltag als der Luxemburger, dessen Franzosischkenntnisse im Laufe
der Jahre seit seinem Schulabschluss vielleicht abgenommen haben. Man begeg-
net vielerorts einer regelrechten Angst vor der >Eroberung« der luxemburgischen
Sprache durch die franzésische.

Doch Luxemburg ist nicht erst seit seiner Griitndung 1815 mehrsprachig. Es
gehorte bis 1806 zum Heiligen Rémischen Reich Deutscher Nationen, dann zum
Deutschen Bund, dazwischen fiel das Land auch unter Napoleons Herrschaft. Es
gab aufgrund der wechselnden Zugehorigkeiten immer wieder Anniherungsver-
suche an das eine oder das andere der drei groRen Nachbarlinder. Nach den zwei
Weltkriegen war es eher Frankreich:

Situiert auf der germanisch-romanischen Sprachgrenze, ist das Territorium >Lu-
xemburg«seitjeher von vielfltigen Sprachkontaktprozessen gepriagt worden, die
schlieflich auch zur Etablierung einer mehrsprachigen Sprachgemeinschaft ge-
fihrt haben, die durch das gleichzeitige Vorhandensein von germanischen und
romanischen Varietdten gepragt ist. Dieser germanischromanische Bilinguismus
hat sich bedingt durch dynastische, national-staatliche und externe Ereignisse

1 Vgl. Le Portail des Statistiques, unter: www.statistiques.public.lu/fr/index.html, unter»Etatde la
population«[Stand: 23.5.2019].

https://dol.org/10:14361/9783839450413-009 - am 13.02.2026, 09:06:04, https://wwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839450413-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mehrsprachigkeit, Fremddarstellung und Interkulturalitat im luxemburgischen Theater

permanent verdndert, ist jedoch bis heute prinzipiell erhalten geblieben. (Gilles
2009:185)

Auch wenn das Luxemburgische 1984 per Gesetz zur offiziellen Sprache erhoben
wurde und auch wenn die Luxemburger ihre Sprache noch bis vor 100 Jahren
>unser Deutsch« nannten, bleibt auch die franzdsische Sprache, die seit Mitte des
19. Jahrhunderts ausschlieflich die Sprache der gehobenen Bourgeoisie war, sehr
prasent im Luxemburger Alltag oder in der Schule, bis sie schliefilich offiziell zur
landesweiten Amtssprache wird:

Zum ersten Mal in der Geschichte wurde hier offiziell die Dreisprachigkeit legisla-
tiv festgehalten und die drei Sprachen Franzgsisch, Deutsch und Luxemburgisch
(man beachte die Reihenfolge!) als Amts- und Gerichtssprachen deklariert. Wah-
rend das Franzosische noch die Sonderfunktion als allein giiltige Gesetzessprache
libernimmt, fallt dem Luxemburgischen die Rolle der Nationalsprache zu (Artikel
1:>Langue nationale: La langue nationale des Luxembourgeois est le luxembour-
geois.J. [..] Dennoch hat das Sprachengesetz seither eine nicht zu unterschitzen-
de Dynamik entfaltet, die iiberwiegend zu einer weiteren Festigung der Position
der Nationalsprache Luxemburgisch gefiihrt hat. (Gilles 2009: 187)

Hieraus ergibt sich fiir Luxemburg die Mehrsprachigkeit als Spezifikum der Lu-
xemburger Literatur, die sich gerne als eine »littérature en plusieurs langues«
(Glesener, 2013: 108) prisentiert. Die aktuelle Literaturwissenschaft in Luxem-
burg sieht diese Situation als Ausdruck einer schriftstellerischen Titigkeit in-
nerhalb eines interkulturell geprigten Raums (vgl. Honnef-Becker/Kithn, 2004;
Conter, 2010). Herausfordernd fiir eine internationale Germanistik ist hierbei die

komplexe Orientierungs-, Differenzierungs- und Selbstfindungsarbeit vor einem
multilingualen und multikulturellen Horizont. Denn die literarische Kommuni-
kation im polyglotten Mikrokosmos am Rand des deutschen Sprachgebiets mit
einem starken Spannungsverhdltnis von Identitit und Differenz hat in gewisser
Weise Modellcharakter fur Literatur in einer zunehmend sich 6ffnenden und no-
madisierenden Welt. (Goetzinger, 2004: 23)

Die Mehrsprachigkeit pragt die Arbeit der Luxemburger Autoren auf verschiede-
ne Art und Weise, und dies nicht nur in der Formel einer Nationalliteratur in drei
Sprachen, in der jeder Schriftsteller eine Sprache wihlt, die er dann zu seiner aus-
erkorenen Literatursprache macht: Autoren wie Anise Koltz (*1928) und Lambert
Schlechter (*1941) schrieben zum Beispiel zunichst auf Deutsch, wechselten dann
aber im Laufe ihrer Karrieren aus unterschiedlichen Griinden ins Franzésische.
Andere Schriftsteller, wie Roger Manderscheid (1933-2010), Guy Rewenig (*1947)

https://dol.org/10:14361/9783839450413-009 - am 13.02.2026, 09:06:04, https://wwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839450413-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124

lan De Toffoli

und Nico Helminger (*1953), zeugen von einer gewissen linguistischen Flexibilitit,
schreiben abwechselnd in zwei (Manderscheid und Helminger auf Deutsch und
Luxemburgisch) oder drei Sprachen und kénnen daher mit Georg Kremnitz »text-
iibergreifend mehrsprachig« (Kremnitz 2004: 14) genannt werden. Der belgische
Literatur- und Sprachwissenschaftler Rainier Grutman spricht in diesem Fall von
einem bi- (ou tri-)linguisme littéraire (vgl. Grutmann 2003), bezieht sich somit also
auf die aufeinanderfolgende oder gleichzeitige Verwendung von zwei (oder mehr)
Schreibsprachen eines Autors.

Die gleichzeitige Verwendung verschiedener Sprachen, die Georg Kremnitz
»textinterne Mehrsprachigkeit« (Kremnitz 2004: 14) nennt, also die Prisenz meh-
rerer Sprachen in einem einzigen Text, pragt das luxemburgische Theater seit
seiner Griindung. Auffillig ist der Gebrauch verschiedener Soziolekte und ein
Aufeinanderprallen verschiedenster Sprachen, manchmal sogar, ohne dass sich
dabei eine Sprache als dominanter als andere erweist. Das Theater in Luxemburg
setzt sich — im zeitgendssischen Theater, aber auch dartiber hinaus -, als Spiegel
einer soziolinguistischen Realitit mit der Sprachen- und Identititsproblematik
auf eine sehr bestimmte Art und Weise auseinander, und zwar im mehrsprachi-
gen inter- und multikulturellen Theater.

Interkulturelles Theater ist in diesem Fall als ein Theater zu verstehen,

in dem Elemente aus beliebigen, unterscheidbaren Kulturen auf irgendeine Weise
verbunden werden und dies ein zentrales Merkmal ist. Dabei sind viele Méglich-
keiten denkbar: etwa dass verschiedene Sprachen Techniken, Stilmittel, Stoffe,
oder bestimmte Themen miteinander verkniipft oder die Gruppen personell
interkulturell zusammengesetzt werden. (Regus 2008: 42)

Es geht natiirlich in diesem Artikel vorrangig um die verschiedenen Sprachen
des Theatertextes, nicht unbedingt um die der Auffithrung, die in Luxemburg, je
nach Publikum oder nach Auffithrungsort, zwischen Deutsch, Franzdsisch, Lu-
xemburgisch und Englisch wechseln kann - ohne dabei auf Ubertitel oder Uber-
setzungen angewiesen zu sein.

Unter multikulturellem Theater versteht man mit Christine Regus - die sich
hier auf Patrice Pavis bezieht —, ein Theater, »das von den Einfliissen verschiede-
ner ethnischer und sprachlicher Gemeinschaften innerhalb einer multikulturel-
len Gesellschaft geprigt und hiufig fiir ein multikulturelles Publikum konzipiert
ist« (Regus 2008: 42).

Bei genauem Hinsehen erweisen sich diese beiden Definitionen jedoch als
nicht ganz unproblematisch bzw. unzureichend, um das mehrsprachige Luxem-
burger Theater als Phinomen zu beschreiben. Auf diese Problematik wird spiter,
nach einer kurzen Dramenanalyse einiger zeitgendssischer Stiicke von Josy Braun
und Nico Helminger, noch einmal nidher eingegangen.

https://dol.org/10:14361/9783839450413-009 - am 13.02.2026, 09:06:04, https://wwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839450413-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mehrsprachigkeit, Fremddarstellung und Interkulturalitat im luxemburgischen Theater

2. Die Anfange des Theaters in Luxemburg: Sprachkonsolidierung
und Fremdherrschaftstopos

Am Ende der Urauffithrung des Theaterstiicks De Scholdschiin von Edmond de la
Fontaine, auch bekannt unter dem Namen Dicks, vom 25. Februar 1855, die heute
als Geburtsstunde des Luxemburger Theaters bezeichnet wird, entschuldigen sich
die Schauspieler beim Publikum auch in der gedruckten Fassung fiir die Sprache
des Stiicks:

Huolt ons alt nét ze streng erduréch.

Ze scharef kritizéert nét

Dat éscht Stéck, wat zu Letzeburéch

Op onnst Deitsch opgeféert gét. (Dicks 2014: 46)

Dieses erste Theaterstiick auf Luxemburgisch, in einem Land, das erst seit 1841
iiber eine eigene Verfassung verfiigt, ist nicht nur ein Versuch, Luxemburgs kul-
turelle Miindigkeit unter Beweis zu stellen, sondern auch als eine reaktionire
Antwort auf die (kulturelle) Fremdherrschaft zu verstehen, von der sich der Autor
abgrenzen mochte. Dem Stiick wird eine befreiende Wirkung zugeschrieben, die
vom damaligen Publikum als Zasur verstanden wurde. Auch wenn es sich um ein
eher konventionelles Lustspiel handelt, gilt das Stiick noch heute als Ursprungs-
moment der Luxemburger Literatur:

Dabei wird die Wahl der Literatursprache Luxemburgisch als ein literaturkritisch
zentrales Erfolgskriterium bewertet. De Scholtschdin auf Deutsch oder Franzé-
sisch hatte dem Besucher einen dhnlich amisanten, aber auch unaufgeregten
Theaterbesuch beschert wie eine Lustspielauffithrung eines Kotzebue oder Iff-
land in Deutschland [..]. Dass das Lustspiel auf Luxemburgisch verfasst war, war
bemerkenswert, und die Ungekiinsteltheit der Sprache und gleichzeitige kiinstle-
rische Sprachvirtuositat von Edmond de la Fontaine offenbarten, dass das Luxem-
burgische nichtallein die Sprache des Gelegenheitsgedichtes und der moralischen
Fabel war. (Conter 2016: 10)

Dicks positionierte sich somit als Erneuerer der luxemburgischen Mundart. Seine
Stiicke hatten dabei auch eine spracherhaltende Funktion, da Edmond de la Fon-
taine 1855 neben seiner Dramenarbeit auch eine Abhandlung mit dem Titel Ver-
such iiber die Orthographie der luxemburger deutschen Mundart schrieb, in der er als
Anwendung seines Rechtschreibsystems einen Auszug aus der ersten Szene des

https://dol.org/10:14361/9783839450413-009 - am 13.02.2026, 09:06:04, https://wwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839450413-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

lan De Toffoli

Scholdschdin abdrucken liefs. Wir haben es also hier, mit den Worten von Marvin
Carlson?, mit einer Sprachkonsolidierung durch das Mundarttheater zu tun.

Relativ schnell entwickelt sich in den Luxemburger Dramen dieser Griin-
dungszeit, und bis ins frithe 20. Jahrhundert hinein, eine Tradition des Fremd-
herrschaftstopos, des Opferdiskurses und der Konstruktion einer nationalen
Identitit durch mehrsprachige Dramen, in denen die luxemburgische und die
anderen Sprachen jeweils antagonistische Positionen einnehmen. Ein wichtiges
konstituierendes Merkmal dieser Stiicke ist nimlich die Erschaffung des kultu-
rell Fremden mit dem Ziel, das Eigene umso klarer hervorzuheben und so identi-
tatsstiftend zu wirken.

In diesen Stiicken ist der verlorene Sohn, der nach einem Auslandsstudium
in einer Grof3stadt nur noch ein mit franzésischen Fremdwortern gespicktes Lu-
xemburgisch spricht, eine wiederkehrende Figur. Durch seinen Umgang mit der
Sprache signalisiert er anderen seine Zugehorigkeit zum Bildungsbiirgertum.
Eine Variante der Figur besteht in der Tochter, die als Au-Pair-Midchen mehre-
re Jahre in Paris verbracht hat und sich bei ihrer Riickkehr aufgrund ihres modi-
schen, mit Fremdwortern durchsetzten Sozio- oder Idiolekts nicht mehr mit der
Luxemburger Dorfgemeinschaft verstindigen kann.’ Ein Beispiel findet sich in
Dicks’ Lustpiel D’Kiermesgdischt, wenn die Figur Koseng Ficelle, von der Schéhnheit
der Nannéi ganz angetan, sagt: »Merci, mille fois merci, fir Are Kuch an Are Wiin.
Bréngt mer léiwer e wéineg vinaigre de Bully, dass ech mech net éwanuéieren an
der contemplation vun déser merveille de la nature! das ist so.« (Dicks 2014: 170)
Diese Mischsprache hat eine Mehrsprachigkeitskomik zur Funktion, die im lu-
xemburgischen Theater keine Seltenheit ist (vgl. hierzu Conter 2014), gerade weil
die Zuschauer den Wortwitz, die Klangspiele, wenn z.B. ein Wort phonetisch in
eine andere Sprache iibertragen wird oder die >falschen Freundes, die ulkigen
syntaktischen Verdrehungen vom Franzdsischen ins Deutsche oder Luxembur-
gische usw. verstehen.

Auch die Figur des Fremden - des Franzosen, des Wallonen oder des hessi-
schen Soldaten -, der sich in Luxemburg aufhilt, um dort Geschifte zu erledigen,
oder der unschuldige luxemburgische Midchen verfiihrt, ist keine Seltenheit.*
Diese Stiicke, die dem Genre der Heimat- oder Volksstiicke zuzurechnen sind, en-
den immer gleich: mit dem Wiederfinden des Weges zur >reinenc< Luxemburger
Kultur. Einzig das historische Drama De Schéfer vun Aasselburn von Batty Weber,
das dazu beitrug, den sogenannten Kloppelkrieg — eine Bauernrebellion einiger

2 »The theatre has often, consciously or less consciously, been seen and employed as an instru-
ment of cultural and linguistic solidification.« (Carlson 2006: 3)

3 Vgl. Edmond de la Fontaine D’Kiermesgdscht (1856); Batty Weber, De Schéfer vun Aasselburn (1897);
Josy Imdahl, D’Joffer Marie-Madeleine (1916).

4 Vgl. Batty Weber, A Mondorf (1890) und Gottlieb Hurra (1915).

https://dol.org/10:14361/9783839450413-009 - am 13.02.2026, 09:06:04, https://wwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839450413-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mehrsprachigkeit, Fremddarstellung und Interkulturalitat im luxemburgischen Theater

Dorfer der luxemburgischen und belgischen Ardennen gegen Napoleons Truppen,
die im Herbst 1798 gewaltsam niedergeschlagen wurde (vgl. Kmec 2017: 141-146) —
als literarischen Stoff zu etablieren, bildet eine Ausnahme. Es stellt die Figur des
Michel Pintz, des Luxemburger Anfiithrers der Rebellion, der sich voll und ganz
fir den Glauben und das Heimatland einsetzt, als eine gespaltene Personlichkeit
dar. Die Figur stiirzt sich aus egoistischen Griinden - einerseits aus Rachegefiih-
len am Freier seiner Geliebten und andererseits aus Eitelkeit — in den Kampf und
macht sich damit schuldig am Tod seiner Gefolgsleute. Das Stiick entzieht sich
auf diese Weise den Codes eines typischen Heimatstiicks und ist eher als ein ro-
mantisch-historisches Drama zu verstehen, in der Folge eines Ruy Blas (1838) von
Victor Hugo, in dem das einfache Volk, anstatt nur die Michtigen, seinen Weg auf
die Bithne findet.

Fur gewohnlich aber wird in diesen Stiicken ein Vorgang einer zentristisch-es-
sentialistischen Arroganz inszeniert: Abweichungen von den Luxemburger Maf3-
stiben werden als Symptome eines gefihrlichen Irrationalismus gewertet. Die
Autoren arbeiten mit den iiblichen Dichotomien Fremd/Eigen oder Stadt/Land.
Es kommt zu einer besonderen Wertschitzung des Dialekt- oder Regionalthea-
ters, so dass man von einer Reterritorialisierung mit politischen Ziigen durch eine
»vernakulire Sprache« (Deleuze/Guattari 1975: 44) sprechen kann, wie es Deleuze
und Guattari in Pour une littérature mineure beschreiben, obwohl man die Luxem-
burger Literatur mittlerweile nicht mehr als eine littérature mineure, sondern als
eine >kleine Literatur< auffassen muss, da sie nicht mehr von einer sprachlichen
Minoritat geschrieben wird® und mit Blick auf die Luxemburger Schriftsteller, die
in einem Nachbarland wohnen, auch nicht in einer Diasporasituation geschrieben
werden.

3. Thematisierung der Mehrsprachigkeit und der Multikulturalitat

Der beschriebene Opferdiskurs hat sich mit den Jahren und in Folge der Globali-
sierung und der in Luxemburg ankommenden und zu dessen Reichtum beitra-
genden Migrationswellen in einen Diskurs des erweiterten Weltverstindnisses
und des luxemburgischen Modellcharakters fiir eine globalisierte Welt gewandelt,
was sich wiederum im neueren interkulturellen Theater widerspiegelt.

Im zeitgendssischen interkulturellen Theater — zum Beispiel dem eines Nico
Helminger, Guy Rewenig oder Josy Braun — einem Theater also, das auch Beob-
achter der gesellschaftlichen Realititen der Luxemburger Wirklichkeit sein will,
wird die Vorstellung von monolithischen, vielleicht sogar territorial gebundenen

5 Literatur auf Luxemburgisch ilberwiegt sogar — vgl. dazu Gilles 2009: 200; De Toffoli 2014: 140-
151.

https://dol.org/10:14361/9783839450413-009 - am 13.02.2026, 09:06:04, https://wwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -

127


https://doi.org/10.14361/9783839450413-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

lan De Toffoli

Kulturen unterminiert. Die kulturellen Identititen werden als grundsitzlich hy-
brid dargestellt, obwohl es nicht darum geht, Fremdheitseffekte zu vertuschen.
Die Mehrsprachigkeit, der Gebrauch der Soziolekte sowie kulturelle Differenzen
sind immer noch sichtbar, was als eine Gemeinsamkeit mit dem interkulturellen
Theater des frithen 20. und des 19. Jahrhunderts angesehen werden kann.

War die Inszenierung eines gewissen Exotismus seit Mitte des 19. Jahrhun-
derts auf der Theaterbiithne ein wichtiges Element zur Konstruktion kollektiver
nationaler Identititen, so sind mit den Globalisierungsprozessen der letzten Jahr-
zehnte Bedingungen entstanden, die stirker denn je die Grenzen zwischen dem
Eigenen und dem Fremden fragwiirdig erscheinen lassen. Man kann die Worte
von Christine Regus ohne Weiteres auf das luxemburgische Theater iibertragen:

Je stéarker alle gesellschaftlichen Prozesse inter- oder transkulturellen Charakter
gewinnen, desto mehr auch das Theater. Interkulturalismus ist Bestandteil des
Bithnengeschehens, zunehmend selbstreflexiv in mehrfachkodierten Inszenie-
rungen, in denen verschiedene Sprachen und Formen nicht um des sensationellen
Aufeinanderpralls willen zusammengefithrt werden, sondern ganz natiirlicher-
weise, um ein dialogisches Geschehen auszulésen und zu erproben. (Regus 2008:
92)

Josy Brauns Arbeiterstiick D’Kromm an der Heck handelt von einer Bauunterneh-
merfamilie, deren Tochter sich in einen italienischen Arbeiter verliebt und da-
durch das Missfallen der Mutter erregt, die sich sonst betont offen und tolerant
gegeniiber den vielen von ihrer Firma eingestellten italienischen Arbeitern gibt.
Das Stiick setzt in italienischer Sprache an, mit einem Gesprach zwischen zwei
italienischen Arbeitern in einer Gastwirtschaft. Es thematisiert die mehr oder
weniger problematische Integration der italienischen Migranten, die anfangs
des 20. Jahrhunderts und in der Nachkriegszeit nach Luxemburg zogen, um in
der Stahlindustrie oder auf dem Bau zu arbeiten. In der Regieanweisung steht
in der Hauptsprache des Stiicks, auf Luxemburgisch: »Deenen zwéin hiirt Ge-
spréich geet op italienéinesch; dat as weider nét schlémm, well et huet némmen
den Zweck fir I’Stéck un d’'Rullen ze kréien, an et as e wéineg als akusteschen
Dekor opzefaassen.« (Braun 1983: 1)° Kurze Zeit nach dem Beginn des Gesprichs
kommen ein paar junge Luxemburger in die Gastwirtschaft und bestellen bei der
Kellnerin auf Franzosisch etwas zu trinken, da Franzosisch die Verstindigungs-
sprache zwischen eingewanderten Italienern oder Portugiesen und Luxembur-
gern ist. In solchen Stiicken steht also nicht das Andere im Mittelpunkt und auch

6 Ubersetzungvon I.D.T.:»Das Gesprich der beiden Mianner geht auf Italienisch; dies ist weiterhin
nichtschlimm, weil es nurden Zweck hat das Stiick ins Rollen zu kriegen. Es ist somit ein wenig als
akustische Bithnendekoration aufzufassen.«

https://dol.org/10:14361/9783839450413-009 - am 13.02.2026, 09:06:04, https://wwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839450413-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mehrsprachigkeit, Fremddarstellung und Interkulturalitat im luxemburgischen Theater

nicht unbedingt der Kontrast zwischen Eigenem und Fremdem, sondern die Dar-
stellung und das Theatralisieren des Problems kultureller Identitit und irredu-
zibler Differenz. Es geht um die Beobachtung der territorialen und faktischen
luxemburgischen Hybriditit.

Dramen wie D’Kromm an der Heck oder einige Jahre spiter Josy Brauns Eng Md-
rel piift, ein Stiick iber einen alternden Stahlindustriearbeiter und seine Freund-
schaft zu einer portugiesischen Putzkraft, reflektieren kritisch die Konstitution
kultureller Identititen im kleinen multikulturellen Luxemburg, durch die Thea-
tralisierung der Fremdsprachigkeit und das Thematisieren verschiedener kultu-
reller Codes. Hier liegt ein entscheidender Unterschied zum fritheren interkultu-
rellen Theater, das hiufig auf den problematischen Konstruktionen des Anderen,
von dem es sich zu differenzieren galt, basierte. Das neue mehrsprachige Theater
definiert sich iiber einen anti-essentialistischen Grundzug, wobei die fritheren
mehrsprachigen Dramen ein manichdisches Weltbild beschworten.

Kulturelle Codes werden in diesen Stiicken hinterfragt oder sogar dekonstru-
iert, etwa in dem Arbeiterdrama und Zweimannstiick Schwarzloch (2006) von Nico
Helminger. Es geht um ein Arbeiterpaar: Er, Ronny, ist ein durch einen Arbeits-
unfall zur Ruhe gesetzter Stahlarbeiter, seine Frau ist arbeitslos. Beide sind Lu-
xemburger, doch in der Stahlfabrik, wo Ronny gearbeitet hat, war er von por-
tugiesischen, italienischen und jugoslawischen Arbeitern umgeben. Das Stiick
arbeitet mit kurzen analeptischen Momenten, in denen das Bithnengeschehen
nicht vorgefithrt, sondern erzihlt wird. Wahrend die Hauptsprache des Dramas
Deutsch ist, sprechen die auslindischen Arbeiter, die nur in Ronnys Zitaten zu
Wort kommen, Luxemburgisch. Nico Helminger dreht also die Sprachverhiltnis-
se in diesem Stiick bewusst um, so dass die luxemburgischen Interferenzen im
Text befremdlich wirken und eher die Funktion einer Verfremdung einnehmen
und zu einer metasprachlichen Reflexion anregen. Das Stiick ist in einem dig-
lossischen Luxemburg angesiedelt: Die deutsche Sprache fungiert als Standard-
sprache und das Luxemburgische, dessen Ronny auch michtig ist, charakterisiert
die Figuren mit Migrationshintergrund und damit die Vielfalt. Diese Pointierung
des Stiicks wirft die Frage nach dem jeweiligen Sprachstatus und -verhiltnis auf,
da die Sprache in diesen Stiicken — und vielleicht in der Luxemburger Literatur
iberhaupt — nie nur ein Kommunikationsmittel ist, sondern auch als ein Identi-
tdtsmarker fungiert.

In einem weiteren Stiick von Nico Helminger, dem kurzen Be our guests (2015)
lisst der Dramatiker zwei in Luxemburg lebende und ein franzosisch-luxem-
burgisches Soziolekt sprechende portugiesische Gastarbeiter auftreten, die sich
vergeblich in gebrochenem Luxemburgisch darum bemithen, sich bei der Arbeits-
behérde anzumelden. Sie werden abgewiesen, da sie kein Franzdsisch sprechen:

https://dol.org/10:14361/9783839450413-009 - am 13.02.2026, 09:06:04, https://wwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839450413-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130

lan De Toffoli

Ciwou e Kolleg mer gesot huet, agence pour travail, sou, gutt, propre, rase de pres,
setzt do eng Madame, eng pas mal Madame, jeune, assez belle, tres belle meme,
an ech, bon, soen, komme fir Aarbecht, also, je I'avais bien prepare, en luxembour-
geois, Madame, main Numm ass sou an sou an ech sinn hei, well ech Aarbecht si-
chen... a si kuckt mech, mais kuckt mech, also wei wann ech un der falsch Adress
wier... oder wei wann ech eng Frechheet gesot hatt... les yeux grands ouverts, la
bouche encore plus... also sinn ech mol glaich e besse geneiert, kucken, ob ech
wierklech un der richteg Adress sinn, ob et net vlaicht e Guichet vun de Post ass,
oder ob ech an Opreegung an d’Ambassade gaang sinn, do wou se emmer sou
Crimasse maachen, nee, ass Agence pour I'Emploi, also huet dei Madame vlaicht
hiren appareil auditif net un, odersou, an ech nach eng Mol: Madame, main Numm
ass sou an sou an ech sinn hei, well ech Aarbecht sichen... a si, emmer nach grousst
Cesiicht, a seet: En francais, s'il-vous-plait ! En francais, s'il-vous-plait ! Hat alles
virbereet... an du keng Wierder mei fonnt... (Helminger 2015: 70)

Beide Arbeiter kommen am Ende zur rassistisch verdrehten Schlussfolgerung,
dass franzosische Grenzginger doch unfairerweise immer bevorzugt wiirden
und beschimpfen dann die Auslinder. So thematisieren Autoren wie Nico Hel-
minger jenseits einer liberalen Offenheit fiir das Andere die harten Konflikte
einer globalisierten Gesellschaft im Kampf um Ressourcen, strukturelle Gewalt
und Entscheidungsmacht.

Ein drittes Stiick, das 2007 veréffentlichte und aufgefithrte Now here and now-
here von Nico Helminger iiber das europidische Kulturjahr 2007 in der Stadt Lu-
xemburg zielt auf Verwirrungseffekte durch Multilingualitit ab und erreicht so
eine Auseinandersetzung mit der Frage, ob und inwieweit Fremdverstehen mog-
lich ist. Es handelt sich hier um ein in neununddreifig Fragmente eingeteiltes
Stiick mit weit iiber zwanzig Figuren, die mit dem Kulturjahr in Verbindung ste-
hen und die in unterschiedlichen Schicksalsstringen miteinander verkniipft sind.
Der Autor arbeitet mit Kurzportraits, mit Stereo- und Archetypen, mit Klischees,
mit einer Art>Figurenverwisserung, bei der es weniger darauf ankommt, wer die
Figuren sind, als zu bestimmen, welche Sprache sie sprechen. Es geht hier darum,
die Figuren anonym und austauschbar zu gestalten, um so einen Einblick in die
vielschichtige Gesellschaft Luxemburgs zu vermitteln. Dieser »passage au neu-
tre« (Sarrazac 2012:195) der Figur — verschiedene Szenen verzichten ganz aufeine
klar definierte Sprecherinstanz — kommt einer dramatischen Gestaltung eines
Figurentypus’ gleich, der fir ein bestimmtes kulturelles Umfeld steht. So wird
die Polyphonie in Now here and nowhere von einer wilden Polyglossie begleitet. Die
eigentliche Thematik ist mithin das Aufeinanderprallen verschiedenster Kulturen,
Sprachen und Soziolekte im Luxemburger Mikrokosmos sowie die Wahrnehmung
des Fremden und des Anderen. Es ergibt sich ein linguistisches »Puzzle, das aus
verschiedensten Soziolekten und Sprachschichten zusammengefugt ist. Die Fi-

https://dol.org/10:14361/9783839450413-009 - am 13.02.2026, 09:06:04, https://wwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839450413-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mehrsprachigkeit, Fremddarstellung und Interkulturalitat im luxemburgischen Theater

gur des Attachés des Kulturministers spricht zum Beispiel ein gebildetes, biiro-
kratisches Franzosisch, wihrend der Polizist ein mit Luxemburgismen versehe-
nes Franzosisch spricht; der eingeladene Gast, der Assistent des Stararchitekten
Ming Pei, spricht Englisch; zwei Obdachlose, die in dieses Kulturgetitmmel eher
zufillig hineinstiirzen, benutzen ein wallonisch angehauchtes Idiom; verschie-
dene Immigrantenfiguren sprechen Deutsch, Luxemburgisch und Franzésisch.
In Now here and nowhere existieren mehrere Sprachgemeinschaften: Das Stiick ist
nicht nur in der sprachlichen Situation Luxemburgs angesiedelt, sondern an den
wechselnden Schnittpunkten zwischen Sprachen und zwischen Sprechern, die
sich in der einen Sprache fremd und in der anderen vertraut sind, oder zwischen
zwei Immigrantinnen, von denen die eine Deutsch und die andere Franzdsisch
spricht (vgl. Helminger 2007: 47-49). Beide konnen sich nur miteinander verstin-
digen, wenn beide in ihrer Muttersprache sprechen, ohne dass sie einander dabei
wirklich genau verstehen wiirden. Jede Figur hat somit eigentlich ihre ureigene
Sprache. Die »Identitit [der Charaktere] geht dort verloren, wo ihre Privatspra-
chen in der Kommunikation der Sprachgemeinschaften versagen« (Wagner 2008:
86), meint Andreas Wagner im Nachwort des im Phi Verlag veré6ffentlichten Dra-
mentextes. Solche

Stiicke verweisen darauf, dass es eine Hierarchie unter den Sprachen gibt und
sprachliche Unterschiede immer auch soziale Unterschiede markieren. Bereits im
Alltag ist erfahrbar: Sprache ist nicht nur ein Mittel der Verstindigung, sondern
auch eines der Distinktion. Da Sprache und kulturelle Identitit eng zusammen-
hdngen, hat die Frage, welche Sprache von wem wie gesprochen oder gelernt wer-
den sollte, immer auch politische, 6konomische und ideologische Implikationen.
(Regus 2008: 244)

Die Dramen eines Nico Helminger spielen also absichtlich mit Sprachverwirrun-
gen und dekonstruierenden Sprachinversionen, um den Leser oder Zuschauer auf
diese soziolinguistische Situation aufmerksam zu machen, vor allem in Zeiten, in
denen nationalistische Tendenzen in der Gesellschaft Aufwind bekommen und
manche die Riickkehr zu einer vermeintlichen westlichen Tradition wiinschen,
die, wie sie befiirchten, bedroht sei.

Es gibt in Luxemburg einen dhnlichen Kampf, wie ihn die Geschichte post-ko-
lonialer Gesellschaften mit ihren erbitterten Kimpfen um National- und Amts-
sprachen schon zu Tage gefordert hat. Das Land stellt einen Grenzraum dar.
Vielfiltige Austauschprozesse durch Arbeitsmigration und wirtschaftliche Ko-
operation haben an dieser Grenze einen kulturellen Ubergangsraum entstehen
lassen, ein third space (vgl. Bhabha 2004: 55), in dem sich das Eigene und das Frem-
de nicht voneinander trennen lassen. Diese interkulturelle Kontaktsituation, die-

https://dol.org/10:14361/9783839450413-009 - am 13.02.2026, 09:06:04, https://wwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839450413-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132

lan De Toffoli

se Ambivalenzen, werden durch bestimmte Tendenzen und Ausformungen im
Luxemburger mitgedacht:

Gerade vor dem Hintergrund, dass Traditionen vielfach erfunden sind und natio-
nalistisch funktionalisiert werden, spielen die Kiinstler mit der kritischen Dekons-
truktion von fixierten Kulturbildern und Grenzen, und stellen auch klar, dass die
interkulturelle Kommunikation nicht in einem herrschaftsfreien Raum geschieht,
sondern innerhalb politischer und 6konomischer Machtbeziehungen, die mitge-
dacht gehéren. (Regus 2008: 92)

Das neuere interkulturelle Luxemburger Drama (ab den 1980ern bis heute) stellt
sich somit gegen die essentialistischen Tendenzen der fritheren mehrsprachigen
Theatertexte, die seit 1855 entstanden sind. Deren eindimensionales patriotisches
Engagement erscheint heute aus kulturpolitischen Griinden als ethisch unzulis-
sig. Doch muss man auch einsehen, dass die hier genannten Dramen sich nicht
als soziologische Studien verstehen und auch nicht nur als komplexe Globalisie-
rungskritik. Sie thematisieren vielmehr Migrationsbewegungen, hinterfragen
Traditionen und wirtschaftliche oder politische Zugehérigkeiten: Sie haben im-
mer auch eine politische Dimension, sei es in Stiicken wie Eng Mrel pdift ein inti-
mes théatre du quotidien (Theater des Alltags — Ubersetzung von 1.D.T.; vgl hierzu
Sarrazac 1980), angelehnt an Kroetz, das scheiternde Menschen in ihrem sozialen
Elend beschreibt, oder sei es die textimmanente Mehrsprachigkeit, die durch ihre
Asthetizitit (Frei-)Riume fiir Reflexion und Auseinandersetzung schafft.

4. Was denn nun?

Abschlieflend kann man festhalten, dass sich interkulturelles Theater in Luxem-
burg weg von einer »conception of culture as supporter or bastion of cultural iden-
tity hin zu einer conception of a culture of heterogeneity and collage« bewegt hat
(Pavis 1996: 13). Nach wie vor stellt sich jedoch die Frage der Zuldssigkeit dieser
Bezeichnung der Inter- bzw. der Multikulturalitit des Luxemburger Theaters. Im
modernen Luxemburg ist die Interkulturalitit — das Aufeinanderprallen oder
Gegeniiberstellen von Eigen und Fremd, von unterschiedlichen Kulturen - fast
die Norm, so dass man angesichts dieser Normalitit der interkulturellen Begeg-
nungen und der faktischen Hybriditit Luxemburgs interkulturelles Theater nicht
mehr als Spezialfall oder als spezielles »Genre« ansehen kann.

Patrice Pavis definiert das multikulturelle Theater als »cross-influences be-
tween various ethnic and linguistic groups in multicultural societies [that] have
been the source of performances utilizing several languages and performing for
a bi- or multicultural public« (Pavis 1996: 8). Diese Beschreibung wird einer Be-

https://dol.org/10:14361/9783839450413-009 - am 13.02.2026, 09:06:04, https://wwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839450413-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mehrsprachigkeit, Fremddarstellung und Interkulturalitat im luxemburgischen Theater

stimmung dessen gerecht, was das Luxemburger Theater ausmacht, weil die Re-
zeptionsseite des mehrsprachigen Publikums bedacht wird. In seinem jiingsten
Dictionnaire de la performance et du thédtre contemporain schreibt Pavis jedoch, dass
interkulturelles Theater eine Variante oder Spezialisierung verschiedener Genres
sei, mitunter des » théitre multiculturel«’ und des »théatre multilingue«® — eine
Definition, die sich leider als vereinfacht erweist: So als wiirde die Mehrsprachig-
keit im mehrsprachigen Theater eines Landes nur zu einer Art Unterhaltungs-
komik oder Effekthascherei dienen und unfihig sein, tiefgreifende Fragen iiber
kulturelle Identitit zu stellen oder eine dsthetische Komponente zu haben. Auch
verweigert eine solche Definition dem Luxemburger mehrsprachigen Theater jede
hybride Eigenart und stellt es als ein Patchwork aus verschiedenen getrennten
Kulturen dar.

Das interkulturelle Theater Luxemburgs hat demgegeniiber bewiesen, dass es
als anschauliches Beispiel fiir die komplexen und verschachtelten Zusammenhin-
ge zwischen Kultur- und Sprachpolitiken und kollektiven Identititen betrachtet
werden kann. Es problematisiert seit seiner Griindung eine identititspolitische
Thematik, die eng mit Fragen von Nationalkultur, Migration und Integration ver-
bunden ist.

Literatur

Bhabha, Homi K. (2004). The Location of Culture. Abingdon.

Braun, Josy (1983): D’Kromm an der Heck. Luxemburg.

Braun, Josy (1992) Eng Mirel pdift. Luxemburg.

Carlson, Marvin (2006): Speaking in Tongues, Language at Play in Theatre. Mi-
chigan.

Conter, Claude D. (2010): Aspekte der Interkulturalitit des literarischen Feldes in
Luxemburg. In: Zeitschrift fir interkulturelle Germanistik Jg. 1, H. 2, S. 119-
133.

7 Womitwirdann wieder beim»othering«wiren: »[U]ne ceuvre constituée d’éléments empruntés
a diverses cultures.« (Pavis 2016 : 159), Ubersetzung von 1.D.T.: »Ein Werk, das Elemente aus ver-
schiedensten Kulturen benutzt.« Oder: »[L]e thédtre multiculturel, qui confronte plusieurs cultu-
res dans la thématique ou le style de jeu.« (Pavis 2016: 269), Ubersetzung von 1.D.T.: »Multikultu-
relles Theater, das verschiedene Kulturen in seiner Thematik oder seinem Stil gegeniiberstellt.«

foc}

»Le théatre multilingue, dans des régions multilingues comme la Catalogne ou le Luxembourg,
qui tablent sur le bi- ou multilinguisme du public pour changer constamment de langue en fai-
sant une allusion et un clin d'ceil 2 une partie du public.« (Pavis 2016: 133), Ubersetzung von I.D.T.:
»Multilinguales Theater, in multilingualen Regionen, wie Katalonien oder Luxemburg, setzt auf
die Bi- oder Multilingualiltit des Publikums, um immer wieder die Sprache zu wechseln, um so-
mit Allusionen oder Anspielungen an einen Teil des Publikums zukommen zu lassen .«

https://dol.org/10:14361/9783839450413-009 - am 13.02.2026, 09:06:04, https://wwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839450413-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

lan De Toffoli

Ders. (2014): Fremdsprachen in der Komddie. Komiktheoretische Aspekte der
Multilingualitit am Beispiel von Lessings Minna von Barnhelm oder das Sol-
datengliick (1767) und Dicks’ D’Kirmesgescht (1856). In: Till Dembeck/Georg
Mein (Hg.): Philologie und Mehrsprachigkeit. Heidelberg, S. 253-274.

Ders. (2016): 1855 — Dicks’ Selbstinthronisierung. Daten der Luxemburger Litera-
tur (2). In: Tageblatt. Supplément Livres von Marz-April 2016, S. 10.

De la Fontaine, Edmond (2014): De Scholdschiin. Dudelange.

Ders. (2014): D’Kiermesgascht. Dudelange.

Deleuze, Gilles/Guattari, Felix (1975): Pour une littérature mineure. Paris.

De Toffoli, Ian (2014): Des chiffres et des lettres. In: Fundstiicke. Archiv. For-
schung. Literatur. Hg. v. Centre national de littérature. Mersch, S. 140-151.
Gilles, Peter (2009): Luxemburgisch in der Mehrsprachigkeit — Soziolinguistik
und Sprachkontakt. In: Michael Elmentaler (Hg): Deutsch und seine Nach-

barn. Frankfurta.M., S. 185-200.

Goetzinger, Germaine (2004): Die Referenz auf das Fremde. In: Irmgard Hon-
nef-Becker/Peter Kithn (Hg.): Uber Grenzen. Literaturen in Luxemburg. Esch-
sur-Alzette.

Glesener, Jeanne E. (2013): Le multilinguisme comme caractéristique et défi de la
littérature luxembourgeoise. In: Heinz Sieburg (Hg.): Vielfalt der Sprachen —
Varianz der Perspektiven. Zur Geschichte und Gegenwart der Luxemburger
Mehrsprachigkeit. Bielefeld, S. 107-142.

Grutman, Rainier (2003): Bilinguisme et diglossie: comment penser la différen-
ce linguistique dans les littératures francophones; online unter: https://www.
academia. edu/704363 [Stand: 12.03.2019].

Helminger, Nico (2007): Now here & nowhere oder den hir io ming pei ésst moies
gire crevetten. Esch-sur-Alzette.

Helminger, Nico (2006): Schwarzloch. Esch-sur-Alzette.

Ders. (2015): Be our Guests. In: Migrant. Hg. v. Hydre Editions. Bridel, S. 65-78.

Honnef-Becker, Irmgard/Kithn, Peter (2004): Interkulturalitit und Hybriditit in
der Literatur in Luxemburg. In: Dies. (Hg.): Uber Grenzen. Literaturen in Lu-
xemburg. Esch-sur-Alzette.

Kmec, Sonja (2007): De Kléppelkrich. In: Sonja Kmec/Benoit Majerus/Michel
Margue/Pit Peporté (Hg.): Lieux de mémoire au Luxembourg I: usages du pas-
sé et construction nationale. Luxembourg, S. 141-146.

Kremnitz, Georg (2004): Mehrsprachigkeit in der Literatur. Wie Autoren ihre
Sprache wihlen. Wien.

Pavis, Patrice (1996): Introduction: Towards a Theory of Interculturalism in Thea-
tre? In: Patrice Pavis (Hg.): The Intercultural Performance Reader. London/
New York.

Dies. (2014): Dictionnaire de la performance et du théitre contemporain. Paris.

Regus, Christine (2008): Interkulturelles Theater. Bielefeld.

https://dol.org/10:14361/9783839450413-009 - am 13.02.2026, 09:06:04, https://wwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839450413-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mehrsprachigkeit, Fremddarstellung und Interkulturalitat im luxemburgischen Theater

Sarrazac, Jean-Pierre (1980): Le retour au théatre de I'écrivain en France: le Théitre
du quotidien. In: Jeu. Revue de théitre 17, H. 4 S. 47-55.
Sarrazac, Jean-Pierre (2012): Poétique du drame moderne. Paris.

https://dol.org/10:14361/9783839450413-009 - am 13.02.2026, 09:06:04, https://wwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839450413-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839450413-008 - am 13.02.2026, 09:

:04, hitps://www.Inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839450413-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

