
 

5  Nussbaums religionspolitisches Modell 

und die Säkularismusdebatte  

 
 
 
Es ist umstritten, welche Bedeutung Religion bei der Formulierung und Begrün-
dung politischer Normen zukommen sollte. In der so genannten Säkularismus-
debatte wird kontrovers diskutiert, welche Rolle Religionen überhaupt (noch o-
der wieder) in Gesellschaft und Politik spielen, und insbesondere auch, ob und 
inwieweit es in Bezug auf ethische Erwägungen legitim ist, sie in politischen 
Überlegungen auszuklammern (z.B. Bader 1999, Casanova 2010, Jakobsen/Pel-
legrini 2008, Maclure/Taylor 2011, Mendieta/VanAntwerpen 2011). Einige der 
dabei aufgeworfenen Fragen sind im vorangegangenen Kapitel bereits zur Spra-
che gekommen. Im Folgenden soll nun die Plausibilität von Nussbaums religi-
onspolitischen Thesen mit Blick auf diese Debatte genauer erörtert werden. 

 
Das Verhältnis von Religion und Politik wird im liberalen Diskurs im Allgemei-
nen negativ bestimmt: Religion soll aus der Politik und mehr oder weniger aus 
dem gesamten öffentlichen Bereich ausgeschlossen und als reine Privatsache be-
trachtet werden. Dies ist bei einigen Ansätzen mit der Annahme verbunden, dass 
Religionen immer problematisch seien und tendenziell liberale Werte bedrohten 
(Rorty 1994, vgl. Weithman 1997a zur antagonistischen Darstellung von Religi-
on und Liberalismus in der amerikanischen Debatte). Die meisten säkular-
liberalen Theorien zeichnen jedoch kein solches Bedrohungsszenario, sondern 
lehnen dieses sogar ausdrücklich ab. Ihre These beschränkt sich im Wesentlichen 
darauf, dass eine Sphäre, die frei von religiösen Bezügen ist, eine bessere Basis 
angesichts der Pluralität von religiösen und nicht-religiösen Überzeugungen dar-
stelle, da sie für alle zugänglich sei (Audi 1997, Habermas 2006, Rawls 2005).1 

                                                             
1  Anzumerken ist jedoch, dass sowohl bei Jürgen Habermas als auch bei John Rawls ei-

ne frühere und eine spätere Position zu unterscheiden sind. Vgl. zur Entwicklung bei 

Habermas etwa Maeve Cooke (Cooke 2006) sowie die Einleitung in dem Sammel-

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005 - am 14.02.2026, 11:43:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


220 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

Religiöse Überzeugungen werden grundsätzlich respektiert, sie sollen aber in ih-
rem Einfluss auf die Politik begrenzt werden. Die Vertreter und Vertreterinnen 
dieser Theorien kommen allerdings zu unterschiedlichen Ansichten über die 
Reichweite des Säkularen und der Reglementierung von Religiösem. So vertre-
ten zwar alle die These, dass politische Institutionen und ihre normative Grund-
lage frei von religiösen Bezügen sein sollten, viele fordern aber darüber hinaus 
mehr oder weniger stark auch den Ausschluss von Religion aus der öffentlichen 
Sphäre, was eine Reihe von Anforderungen an das Auftreten und Agieren der 
einzelnen Bürger und Bürgerinnen in derselben nach sich zieht (etwa die Forde-
rung, im öffentlichen Diskurs religiöse Überzeugungen in säkular-vernünftige 
Argumente zu übersetzen, siehe dazu Kap. 5.2). 

Säkular-liberale politische Modelle werden in verschiedenen Hinsichten kri-
tisiert. Eine wesentliche Kritik setzt an dem vorausgesetzten Religionskonzept 
und seiner Gegenüberstellung zu Säkularität an. Dabei werden nun gerade nicht 
nur die pauschalen Annahmen zur Bedrohung von liberalen Werten durch Reli-
gion als unplausibel zurückgewiesen (was wie angesprochen viele säkulare Libe-
rale teilen), sondern auch die Gegenüberstellung von Säkularität und Religion 
selbst wird kritisiert. Denn da und insofern diese politischen Modelle zugleich 
das Säkulare zur grundlegenden (universalen) Norm erheben, führe schon eine 
solche Gegenüberstellung dazu, dass das Religiöse (nämlich als das ‚Andere‘, 
dieser Norm Gegenübergestellte) als problematisch betrachtet wird (Jakob-
sen/Pellegrini 2008a). Daraus, so kann man schließen, folgt letztlich eine Dis-
kriminierung religiöser Lebensmodelle gegenüber nicht-religiösen. Damit ver-
knüpft sind weiterhin grundsätzliche Zweifel an der Idee von säkular-‚neutralen‘ 
Normen. In Frage gestellt wird, ähnlich wie in der bereits erörterten Diskussion 
mit Blick auf Geschlecht und Kultur (Kap. 3), dass Normen unabhängig von be-
stimmten umfassenden Vorstellungen vom Guten begründet werden können 
(ebd., außerdem Bader 1999, Taylor 2010). 

Die Säkularismusdebatte hat zudem eine interkulturelle Dimension. So 
scheint erstens Säkularität oft nicht nur dem Religiösen an sich, sondern insbe-
sondere nicht-‚westlichen‘ Religionen gegenübergestellt zu werden, was sich da-
ran zeigt, dass man vor allem in ihnen eine Bedrohung der säkularen Gesell-
schaft sieht (Casanova 2010). Zweitens werden säkulare Normen meist an solche 

                                                                                                                                  
band von Eduardo Mendieta und Jonathan VanAntwerpen, in der die Herausgeber auf 

antireligiöse Annahmen seiner früheren Position hinweisen (Mendieta/VanAntwerpen 

2011a); zur Entwicklung bei Rawls siehe etwa Veit Bader 1999, 599, der konstatiert, 

dass Religion beim späteren Rawls eine positivere Rolle zukommt (wenngleich er 

auch die spätere Position kritisiert). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005 - am 14.02.2026, 11:43:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SÄKULARISMUSDEBATTE | 221 

 

 

Werte gekoppelt, die in der interkulturellen Debatte selbst problematisiert wer-
den, wie etwa individuelle Freiheit und Rationalität (Jakobsen/Pellegrini 2008a, 
vgl. Kap. 3.1). Man muss daher überlegen, ob hier nicht bestimmte, eben nicht-
‚westliche‘ religiöse Lebensmodelle diskriminiert werden und inwieweit An-
nahmen des säkular-liberalen Modells auf andere Kontexte übertragen werden 
können bzw. ob Säkularität und Säkularismus auch anders verstanden werden 
können (siehe z.B. die Überlegungen in Bhargava 2011 zum spezifischen Säku-
larismus in Indien, von dem der ‚Westen‘ in manchen Hinsichten lernen könne 
und solle). 

Insgesamt kann man die Säkularismusdebatte als einen Spezialfall der Dis-
kussion um Universalität betrachten. Auch hier geht es nämlich, Charles Taylor 
folgend, vor allem darum, eine überzeugende „Antwort des demokratischen 
Staats auf Vielfalt“ zu finden (Taylor 2010, 8), das heißt letztlich um die Frage, 
wie politische Normen angesichts von Vielfalt begründet werden können. 

Überlegt werden soll nun, wie Nussbaums Modell vor dem Hintergrund die-
ser Debatte zu bewerten ist. In der Erörterung ihrer religionspolitischen Annah-
men habe ich bereits deutlich gemacht, dass sie die Auseinandersetzung mit Re-
ligion für  wichtig erachtet und eine Reihe der von Säkularismuskritikern und

 -kritikerinnen aufgeworfenen Schwierigkeiten selbst aufgreift. So betont sie ge-
gen säkularistische Positionen, dass Religionen positive Bedeutung für das gute 
Leben vieler Menschen haben und lehnt ein politisches Modell der starken Tren-
nung von Religion und Staat ab. Weiterhin nimmt sie die Tendenz solcher Posi-
tionen kritisch in den Blick, voreingenommen gegenüber fremden (religiösen) 
Vorstellungen zu sein (vor allem Kap. 4.1, 4.2 und 4.3.2). Zugleich teilt Nuss-
baum aber mit säkular-liberalen Modellen die Idee einer neutralen politischen 
Grundlage. Auch geht sie davon aus, dass universale Grundnormen in Bezug auf 
Religion formuliert werden können, und sie beansprucht zudem kontextübergrei-
fende Geltung für einige konkretere religionspolitische Prinzipien, obwohl sie 
diese aus ihrer Auseinandersetzung mit den USA ableitet. Ein Teil der skizzier-
ten Problematik betrifft sie daher ebenfalls und es ist zu diskutieren, ob diese 
Schwierigkeiten entkräftet werden können oder ob sie ihren Ansatz ernsthaft in 
Frage stellen. 

Im Folgenden werde ich ausgehend von dieser allgemeinen Skizze zuerst er-
örtern, wie überzeugend der universale Anspruch der Grundnorm des gleichen 
Respekts der individuellen Gewissensfreiheit ist und ob es ihr damit tatsächlich 
gelingt, verschiedene religiöse und nicht-religiöse Vorstellungen vom Guten 
gleichermaßen zu respektieren (5.1). In einem zweiten Schritt sollen dann die 
Prinzipien von Neutralität und Trennung genauer diskutiert werden, insbesonde-
re in ihrem Verhältnis zu der begründungstheoretischen Annahme der freistehen-

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005 - am 14.02.2026, 11:43:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


222 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

den Konzeption. Dabei werde ich die in der Säkularismusdebatte umstrittene 
Frage nach Kriterien für den öffentlichen Diskurs aufgreifen, da in ihr eine we-
sentliche Problematik dieser Prinzipien deutlich wird (5.2). Schließlich ist drit-
tens noch einmal genauer zu überlegen, in welchen Hinsichten Nussbaum Uni-
versalität für ihr religionspolitisches Modell beansprucht und als wie plausibel 
dies im Einzelnen einzuschätzen ist. Kritisch bedacht werden muss vor allem der 
USA-Bezug in der Entwicklung und Begründung der religionspolitischen Prin-
zipien (5.3).  

Die Diskussion orientiert sich folglich vorrangig an Argumenten der Säkula-
rismusdebatte. Sie ist aufgrund der angesprochenen Verquickung mit der Uni-
versalismusdebatte aber zugleich in diese eingebettet und schließt an wesentliche 
Diskussionen aus Kapitel 3 an. 

 
 

5.1  INDIVIDUELLE GEWISSENSFREIHEIT ALS  
UNIVERSALE GRUNDNORM? 

 
Nussbaum stellt an den Anfang ihrer Überlegungen zu Religion die in der uni-
versalen Fähigkeitenliste verankerte Grundnorm vom gleichen Respekt der indi-
viduellen Gewissensfreiheit. Ziel dieser Norm ist es, zu gewähren, dass Men-
schen gemäß verschiedener religiöser ebenso wie nicht-religiöser Vorstellungen 
vom Guten leben können. Im Folgenden werde ich erörtern, ob dieses Ziel er-
reicht werden kann, wenn der Fokus auf individueller Gewissensfreiheit liegt, 
insbesondere, ob man darin einen plausiblen universalen Ausgangspunkt sehen 
kann.  

Dafür werde ich als erstes auf zentrale Schwierigkeiten, die das Konzept von 
Religion birgt, eingehen und Nussbaums Fokus auf Gewissensfreiheit dazu zu-
nächst allgemein ins Verhältnis setzen (5.1.1). Genauer widme ich mich dann 
zum einen der Frage, ob Nussbaum sich konsequent weitergehender Bestim-
mungen über das Wesen von Religion enthält oder doch implizite Annahmen da-
zu macht. Dies werde ich exemplarisch anhand einer Kritik von Charles Taylor 
diskutieren, der ihre Aussagen zu Transzendenz als abwertend gegenüber Reli-
gion einschätzt (5.1.2). Zum anderen werde ich den Einwand aufgreifen, dass der 
Fokus auf das Individuum und seine freie Entscheidung gerade in Bezug auf re-
ligiöse Lebensmodelle nicht plausibel ist. Er führt nämlich zu der zentralen Fra-
ge, ob Nussbaums Konzept der individuellen Gewissensfreiheit inklusiv ist und 
letztlich als universal betrachtet werden kann (5.1.3). 

 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005 - am 14.02.2026, 11:43:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SÄKULARISMUSDEBATTE | 223 

 

 

5.1.1  Die Konstruktion von ‚Religion‘ und Nussbaums Fokus 
auf individuelle Gewissensfreiheit 

 
In der Universalismus- und Säkularismusdebatte ist auf verschiedene Schwierig-
keiten säkular-liberaler Religionskonzepte aufmerksam gemacht worden. Eine 
wesentliche Kritik richtet sich darauf, dass Religion oft undifferenziert als irrati-
onales und Gewalt provozierendes Gegenüber der modernen säkularen Welt dar-
gestellt wird (Jakobsen/Pellegrini 2008a). Solche essenzialisierenden Gegen-
überstellungen von säkular und religiös sind José Casanova zufolge problema-
tisch, da sie vor allem dazu dienen, „die modernen, säkularen Europäer von den 
‚religiösen Anderen‘ zu unterscheiden, sei es von den religiösen Europäern vor 
der Moderne, sei es von nichteuropäischen religiösen Menschen unserer Zeit, 
vor allem den Muslimen.“ (Casanova 2010, 39) Die Polarisierung hat demnach 
auch eine interkulturelle Dimension, da das Konzept des ‚Säkularen‘ häufig 
nicht nur in Gegenüberstellung zu ‚Religion‘, sondern insbesondere zu nicht-
‚westlicher‘ Religion konstruiert wird. Eine in diesem Sinn ‚säkulare‘ – verstan-
den als nicht-religiöse und ‚westliche‘ – Grundlage politischen Handelns muss 
als diskriminierend kritisiert werden. Die Fixierung auf Religion als Sonderfall 
in politischen Überlegungen ist mehr noch, so Taylor, schon an sich unangemes-
sen, da die eigentliche politische Aufgabe im gerechten Umgang mit der Diversi-
tät religiöser und nicht-religiöser Anschauungen liege (Taylor 2010). Folglich 
sollte man, wie etwa Kathleen Sands betont, nicht nur die negativen Zuschrei-
bungen, sondern grundsätzlicher „sowohl die Einzigartigkeit der Privilegien als 
auch die Einzigartigkeit der Ausschlüsse“ von Religion, wie sie sich in vielen 
säkular-liberalen Ansätzen finden, in Frage stellen (Sands 2008, 325).2 

Darüber hinaus wird ähnlich wie in der interkulturellen Diskussion auf eine 
unreflektierte partikulare Rückbindung der – säkularen – Normen aufmerksam 
gemacht. Talal Asad beispielsweise will zeigen, dass das im liberalen Diskurs 
vorausgesetzte Konzept von Religion keineswegs als universal gelten kann, son-
dern dass jede Religionsdefinition das „historische Ergebnis diskursiver Prozes-
se“ darstellt (Asad 1993, 29). Notwendig erscheint folglich ein „kritischeres, his-
torisiertes Konzept von Religion“ (Sands 2008, 326), was bedeutet, dass eine 
kritische Auseinandersetzung mit der partikularen Rückbindung der damit ver-
bundenen Annahmen geführt werden muss. Judith Butler plädiert ebenfalls da-
für, dass jeder Rekurs auf Religion die Genealogie seiner Annahmen kritisch 
einbeziehen sollte (Butler 2011, 72). Daraus folgt schließlich weiter, dass Aus-

                                                             
2  Wie in der Einleitung angesprochen übersetze ich englischsprachige Zitate immer 

dann, wenn ich sie in eigene Sätze integriere. Vgl. Kap. 1. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005 - am 14.02.2026, 11:43:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


224 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

sagen über die säkulare Grundlage eines Staates nicht ohne Weiteres verallge-
meinert werden dürfen, da sie wie das Religionskonzept, auf welches sie sich 
beziehen, in ihrer Entstehung an partikulare Kontexte rückgebunden sind (nahe-
liegend ist es dann, über kontextuell je verschiedene „Säkularismen“ nachzuden-
ken, siehe z.B. die unterschiedlichen Annäherungen in Jakobsen/Pellegrini 
2008). 

Eine Reihe feministischer Ansätze fordert in ähnlicher Weise eine kritische 
Reflexion von ‚Religion‘. Dabei ist interessant, dass sie, wie es scheint, Überle-
gungen zur Kritik an Konstruktionen von Geschlecht auf die Konstruktion von 
Religion übertragen. Formuliert wird solche Kritik sowohl von Philosophinnen 
(z.B. Reilly 2011) als auch von Theologinnen (z.B. Beattie 2005), die eine De-
konstruktion beider Konzepte anstreben und damit mehr oder weniger ausdrück-
lich auf eine Parallele der Diskurse zu Geschlecht und Religion bzw. Säkularis-
mus und deren Problematik hinweisen. 

 
Nussbaums Überlegungen zu Religion und Gewissen erscheinen angesichts die-
ser Debatten zunächst sinnvoll. So kritisiert sie homogenisierende Annahmen zu 
vermeintlich gewalttätiger Religion, plädiert für die Anerkennung intra- und in-
terreligiöser Vielfalt und enthält sich nicht zuletzt selbst einer Definition von Re-
ligion, weil Definitionen in der Regel exklusiv in Bezug auf bestimmte religiöse 
Traditionen seien (Kap. 4.1). Zudem geht es ihr gerade nicht um einen Sonder-
fall ‚Religion‘, sondern um den gleichen Respekt von religiösen und nicht-
religiösen Vorstellungen vom Guten (und ebenso um die gleiche Kritik, wo diese 
notwendig ist). Eben deswegen legt sie den Fokus nicht ausschließlich auf Reli-
gion, sondern auf ‚Gewissen‘, da ihr dies inklusiv mit Blick auf verschiedene re-
ligiöse und nicht-religiöse umfassende Lehren zu sein scheint (Kap. 4.1). (Dass 
Religion in ihren religionspolitischen Prinzipien dennoch eine gewisse Sonder-
rolle zukommt – was vor allem im Kontext der Ausgleichsregelungen zum Tra-
gen kommt –, ist als pragmatisches Zugeständnis sowohl im Sinne des Anknüp-
fens an bestehende Traditionen als auch mit Blick auf die praktische Umsetzung 
zu verstehen: vgl. Kap. 4.4.) 

Allerdings fällt auf, dass sich Nussbaum nicht explizit auf die skizzierte De-
batte bezieht und keine tiefergehende kritische Auseinandersetzung mit dem 
Konzept von Religion als solchem führt. Es scheint daher notwendig, noch stär-
ker im Detail zu prüfen, ob ihr Vorschlag den angesprochenen Schwierigkeiten 
gerecht wird. Angesichts der kritischen Diskussion zu Geschlecht und interkultu-
reller Plausibilität drängt sich insbesondere die Frage auf, ob sie die auch hier 
angesprochene Problematik der partikularen Rückbindung ernst nimmt (vgl. 
Kap. 3). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005 - am 14.02.2026, 11:43:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SÄKULARISMUSDEBATTE | 225 

 

 

5.1.2 Transzendenz und Religion bei Nussbaum 
 
Genauer betrachtet werden soll als erstes Nussbaums Behauptung, ihr Konzept 
enthalte keine weitergehenden Annahmen über Religion, insbesondere keine 
diskriminierenden. Zweifel daran weckt beispielsweise eine Kritik von Taylor an 
ihrer Auseinandersetzung mit Transzendenz. Damit verfolge sie, so sein Urteil, 
eine säkularistische Argumentation und nehme eben doch eine – negative – Be-
stimmung von Religion vor. Diese Kritik möchte ich im Folgenden exemplarisch 
ausführlicher diskutieren, nicht zuletzt, weil gerade Transzendenz von vielen als 
ein Charakteristikum von Religion betrachtet wird und es daher besonders nahe 
liegt, auch zu überlegen, wie Nussbaum sich dazu verhält. 

Transzendenz kommt in Nussbaums genuin religionspolitischen Überlegun-
gen nur am Rande vor und hat daher in der bisherigen Darstellung keine bedeu-
tende Rolle gespielt. Erwähnung findet sie dort lediglich im Zusammenhang der 
Auseinandersetzung mit Religionsspezifika. So spricht Nussbaum etwa in WHD 
an, dass „Loyalität gegenüber einer transzendenten Quelle von Autorität“ gerade 
nicht als Spezifikum von Religion betrachtet werden könne, da dies nicht auf alle 
Religionen zutreffe (WHD, 207, vgl. Kap. 4.1). 

Ausführlicher widmet sie sich der Bedeutung von Transzendenz allerdings in 
anderen Texten – zu nennen ist vor allem das Kapitel „Transcending Humanity“ 
in Love’s Knowledge (LK) sowie der Artikel Transcendence and Human Values 
(THV), in JLR kommt dies zudem zumindest am Rand vor. Dabei nimmt Nuss-
baum zum einen an, dass Menschen grundsätzlich eine Neigung zum Streben 
nach Transzendenz hätten (LK, 365), unterscheidet zum anderen aber verschie-
dene Arten dessen, die unterschiedlich zu bewerten seien. Moralisch wün-
schenswert ist ihrer Ansicht nach eine solche Form des Transzendenzstrebens, 
die darauf zielt, die menschlichen Neigungen zu Faulheit u.ä. zu überwinden und 
Tugenden wie Mitgefühl und ein Engagement für Gerechtigkeit so gut wie mög-
lich auszubauen. Diese Form bezeichnet sie als intern, weil sie sich am inner-
menschlich Möglichen orientiert und unter Anerkennung der Grenzen des 
menschlichen Seins das menschliche Leben so gut wie möglich zu verbessern 
anstrebt (LK, 378f., THV, 447). Dagegen orientiere sich eine andere Form des 
Transzendenzstrebens am Übermenschlichen, das heißt beispielsweise an Gott 
bzw. Göttern oder an Engeln. Solches Streben nach externer Transzendenz wird 
von ihr tendenziell als problematisch beurteilt, da damit meist einhergehe, dass 
die menschlichen Bedürfnisse als weniger wichtig erachtet werden und folglich 
zu überwinden seien, anstatt dass man sich ihrer annehme. In diesem Sinn führe 
die externe Transzendenz oft weg von der wichtigen internen Transzendenz (LK, 
379f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005 - am 14.02.2026, 11:43:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


226 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

Mit Blick auf diese Argumentation wirft Taylor Nussbaum vor, dass sie so-
wohl inhaltlich als auch in der Art und Weise ihrer Auseinandersetzung mit 
Transzendenz in eine polarisierende Polemik verfalle. Problematisch sei vor al-
lem, dass sie externe Transzendenz zu pauschal ablehne und deren positive As-
pekte nicht anerkenne (Taylor 2007, 625-634). Da externe Transzendenz aber für 
viele Religionen wichtig sei, müsse man eine solche Argumentation als diskri-
minierend gegenüber Religion kritisieren. Taylor ordnet Nussbaum daher insge-
samt dem säkularen (bzw. säkularistischen) Humanismus zu.3 Tatsächlich legen 
einige von Nussbaums Ausführungen die Ablehnung jeder Bezugnahme auf ex-
tern Transzendentes nahe, etwa wenn sie schreibt, dass das Sich-Ausrichten auf 
eine andere Welt oftmals „Schaden mit Blick auf die innerweltliche Moralität 
angerichtet“ habe (JLR, 33, vgl. LK, 379f). Dies kann zwar für JLR damit relati-
viert und wohl gerechtfertigt werden, dass es sich dort dezidiert um eine persön-
liche Überzeugung, das heißt um ihre eigene umfassende Vorstellung vom Guten 
und nicht um ein politisches Plädoyer handelt. In LK und THV jedoch formuliert 
sie stärker allgemeine, nicht auf ihre umfassende Vorstellung begrenzte Aussa-
gen. Würden diese Texte eine pauschale Abwertung externer Transzendenz ent-
halten und diese zudem an Religion koppeln, wäre dies in der Tat problematisch. 

Dazu ist nun zunächst einmal darauf hinzuweisen, dass Nussbaum ihre Kritik 
im Hinblick auf eine spezifische christliche Tradition formuliert und weder Reli-
gion allgemein noch die jüdisch-christliche Tradition per se meint. Das zeigt sich 
vor allem in dem jüngeren Text THV, in dem sie einleitend erneut auf ihre eige-
ne Religion (ein liberales Judentum) als eine nicht an externer Transzendenz ori-
entierte religiöse Lehre verweist (THV, 445). Auch in LK spricht sie bereits an, 
dass sich ihre Kritik immer nur auf bestimmte religiöse Vorstellungen bezieht – 
allerdings macht sie das in der Tat nur an einzelnen Stellen. Blickt man auf den 
Gesamttext von LK, kann man, wenn man möchte, durchaus wie Taylor eine 
(gewisse) Tendenz in der Argumentationsweise sehen. Dennoch erscheint es un-
plausibel und vereinfachend, dies zum Vorwurf eines säkularistischen Huma-
nismus zuzuspitzen. Und zwar sowohl wegen ihrer eingestreuten Anmerkungen 
zur Differenzierung als auch insbesondere deswegen, weil ihre Gesamtposition 
mit Blick auf Religion durch eine starke Kritik an säkularistischen Positionen 
und das Bemühen um die Berücksichtigung von Diversität und der positiven Be-
deutung von Religion in ihren religionspolitischen Texten gekennzeichnet ist.  

                                                             
3  Taylors Auseinandersetzung mit Nussbaum ist komplexer und auch weitergehend als 

hier dargestellt (u.a. stellt er auch die Unterscheidung von interner und externer 

Transzendenz in Frage). Ich beschränke mich im Sinne meiner Fragestellung aber auf 

den skizzierten Punkt. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005 - am 14.02.2026, 11:43:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SÄKULARISMUSDEBATTE | 227 

 

 

Was man Nussbaum in jedem Fall sicher nicht unterstellen kann, ist, dass sie 
externe Transzendenz als Charakteristikum von Religion festlegt, eben weil sie 
ausdrücklich darauf verweist, dass es Religionen gibt, für die das nicht zutrifft. 
In THV wird weiterhin deutlich, dass es ihr nicht um eine prinzipielle Problema-
tisierung externer Transzendenz geht und auch nicht darum, zu leugnen, dass sie 
für manche Menschen eine hilfreiche Orientierung bietet. Nussbaums Anliegen 
ist vielmehr umgekehrt zu zeigen, dass für Moral kein extern-transzendenter Be-
zug notwendig ist, mithin, dass Moral nicht exklusiv an (eine) bestimmte religiö-
se umfassende Lehre(n) gebunden ist. Damit wendet sie sich gegen entsprechen-
de Behauptungen und Suggestionen, die die Bedeutung externer Transzendenz 
herausstellen und damit das Streben nach externer Transzendenz zur Vorausset-
zung von Moral machen (THV, 445). Dass sie externe Transzendenz nicht gene-
rell als problematisch erachtet, zeigt sich klarer noch in einem anderen Text: In 
RE betont sie nämlich, dass sie keinesfalls nahelegen will, „dass es für religiöse 
Gläubige besser wäre, ihren Glauben an transzendente Wertquellen aufzugeben” 
(RE, 177). Mehr noch erkennt sie ausdrücklich an, dass die Vorstellung eines 
Lebens nach dem Tod manche Menschen zu interner Transzendenz motivieren 
könne (ebd.). Ihre Kritik am Streben nach externer Transzendenz ist demnach 
daran gebunden, ob dadurch internes Transzendenzstreben vernachlässigt wird 
(was, so ihre Forderung, nicht sein darf), und sie richtet sich nur auf jene extern-
transzendenten Bestrebungen, die zu einer solchen Vernachlässigung führen. 
Diese differenziertere Einschätzung kann man, zumindest in einer wohlwollen-
den Lesart, für ihre Gesamtposition generalisieren, auch wenn es wie angespro-
chen Anhaltspunkte für eine kritische Lesart gibt, vor allem, wenn wie bei Tay-
lor THV und RE nicht einbezogen werden.4 

 
Es kann abschließend festgehalten werden, dass Transzendenz von Nussbaum 
nicht, weder explizit noch implizit, als negatives Charakteristikum von Religion 
behandelt wird. Erstens ist die von ihr als moralisch wichtig erachtete interne 
Transzendenz nicht an Religion gebunden (sowohl, weil sie bei einigen Religio-
nen nachgeordnet wird, als auch weil sie in nicht-religiösen Lehren eine Rolle 
spielt). Zweitens betrachtet sie auch externe Transzendenz nicht als charakteris-
tisch für Religion. Zwar komme sie nur in Religionen vor, aber sie sei nicht für 
alle Religionen typisch. Schließlich und vor allem lehnt Nussbaum externe 
Transzendenz nicht per se ab oder negiert ihren Wert für Menschen. Sie auf-
grund ihrer Annahmen zu Transzendenz als säkularistisch zu kritisieren, er-
scheint daher alles in allem verkürzt und letztlich unplausibel. 

                                                             
4  Taylor bezieht sich auf LK und FG sowie über eine Sekundärquelle auf UT. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005 - am 14.02.2026, 11:43:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


228 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

5.1.3  Sinnsuche und individuelle Gewissensfreiheit als 
legitimer politischer Bezugspunkt 

 
Der zentrale Bezugspunkt von Nussbaums religionspolitischen Überlegungen ist 
das Gewissen, genauer die individuelle Gewissensfreiheit. Da von verschiedenen 
Seiten Zweifel geäußert werden, ob mit dieser Fokussierung die unterschiedli-
chen Vorstellungen vom Guten gleichermaßen berücksichtigt werden können, 
soll nun im zweiten Diskussionsschritt überlegt werden, ob das Konzept der 
Gewissensfreiheit tatsächlich eine plausible Grundlage religionspolitischen Han-
delns ist. Dagegen spricht Kritikerinnen und Kritikern zufolge, dass mit der Fo-
kussierung auf individuelle Sinnsuche und Wahlfreiheit einem Aspekt Wichtig-
keit verliehen wird, der für Religion gerade keine zentrale Rolle spielt bzw. nur 
einer ganz bestimmten, kulturell, das heißt im Wesentlichen ‚westlich‘ geprägten 
Vorstellung von Religion entspricht.  

So sehen einige im säkular-liberalen Modell der Gewissensfreiheit die für 
Religion wichtigen Aspekte von Erfahrung und Gemeinschaft durch den Fokus 
auf die individuelle Suche nach Sinn (bzw. den individuellen Glauben) zurück-
gedrängt (vgl. Mahmood 20105). Kritisiert wird zudem, dass Wahlfreiheit der 
falsche Bezugspunkt sei, weil „Glaube nicht durch den Willen bestimmt wird“ 
(Sandel 1998, 86).6 Herman De Dijn bezieht eine solche Kritik dezidiert auf 
Nussbaum und wendet gegen ihren Ansatz ein, dass es in Religionen nicht vor 
allem um Sinnsuche gehe, wie sie es nahelege, sondern um Sinnerfahrung (De 
Dijn 2008, 473).  

 
„It is doubtful whether religion can or should be accurately described as a search for 

meaning. Is religion not rather a specific way of life, in which people simply do things [...] 

in which meaning is lived via certain texts, stories, symbols, ceremonies and forms of 

communal living and practices involving these elements.“ (Ebd., 474) 

 

                                                             
5  Saba Mahmood bezieht sich wiederum auf Talal Asads Kritik an einer Privilegierung 

von individuellem Glauben gegenüber religiösen Praktiken (Mahmood 2010, 283). 

6  Hingewiesen sei an dieser Stelle auf die Ähnlichkeit zu der Debatte um Kommunita-

rismus und Liberalismus – es ist ein klassischer kommunitarischer Vorwurf gegen li-

berale Ansätze, dass sie zu stark auf individuelle Freiheit und Autonomie fixiert seien 

und die Bedeutung der Einbettung in Gemeinschaften und Traditionen vernachlässig-

ten (vgl. Kap. 2 FN 88). Tatsächlich ist Michael Sandel ein Vertreter des Kommunita-

rismus. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005 - am 14.02.2026, 11:43:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SÄKULARISMUSDEBATTE | 229 

 

 

Entscheidender als die individuelle Suche, so also der Vorwurf, sei das gemein-
same religiöse Handeln und Leben, welches in sich Sinn gebe – die Dimension 
der Zugehörigkeit zu einer Gruppe und die Anerkennung durch dieselbe spiele 
somit eine wichtigere Rolle als von ihr angenommen (ebd., 475f.). Nussbaum 
setze mit der Sinnsuche ein zu enges Verständnis von Glauben (ebd., 474) und 
mit ihrer Gewissenskonzeption ein zu stark an Autonomie und Rationalität ori-
entiertes Menschenbild voraus (ebd., 483f.). 

Diese Kritik kann zunächst einmal relativiert werden. Sinnsuche darf bei 
Nussbaum nicht als das Spezifikum von Religion missverstanden werden, wie 
De Dijn anzunehmen scheint (Kap. 4.1.1).7 Sofern der Vorwurf darauf zielt, Re-
ligion würde falsch definiert, geht er also ins Leere. Zudem behauptet Nussbaum 
auch nicht, dass Sinnsuche bei Religionen oder für die einzelnen Religiösen im 
Zentrum stehe. In WHD werden explizit weitere Aspekte benannt, die für viele 
Menschen im Zusammenhang mit Religion wichtig sind, unter anderem die Fä-
higkeiten zum Gebrauch der Sinne, von Vorstellungskraft (und Denkvermögen) 
sowie die Verbundenheit mit anderen Menschen (Kap. 4.1.1). Dies erweitert die 
Spannbreite relevanter Zuschreibungen zu Religion genau um die von De Dijn 
u.a. eingeforderten Aspekte Gemeinschaft und Erfahrung. Dennoch, der Schwer-
punkt für das politische Handeln liegt auf individueller Gewissensfreiheit. Be-
sonders deutlich wird das in De Dijns Referenztext LC, wo die anderen Aspekte 
zwar erahnt werden können (beispielsweise wenn Nussbaum anspricht, dass für 
indigene Religionen Gemeinschaft, Natur und Land von wesentlicher Bedeutung 
seien: LC, 148), sie spielen jedoch insgesamt kaum eine Rolle. Es ist daher 
durchaus naheliegend, zu fragen, wie berechtigt eine solche Gewichtung zu 
Gunsten individueller Wahlfreiheit ist und ob sie nicht vor allem einem be-
stimmten liberalen Lebensmodell entspricht, das von vielen anderen umfassen-
den Lehren so nicht geteilt wird. 

Hierzu sollte man Nussbaums allgemeines Verständnis von Freiheit wieder 
in den Blick nehmen: Danach geht es darum, jedem und jeder nicht nur negative 
Freiheit zu gewähren, sondern tatsächlich zu ermöglichen, ein Leben zu führen, 
welches er oder sie für gut erachtet (Kap. 2.4). In Bezug auf Religion gehört da-
zu nun ausdrücklich, nicht nur formal die freie Entscheidung zu gewähren, son-
dern tatsächlich zu ermöglichen, ein Leben gemäß dieser Entscheidung führen zu 
können. Das aber bedeutet wiederum, eine religiöse Lebensführung (conduct) 
bzw. religiöse Praktiken zu ermöglichen (LC, 124). Deutlich wird dies an der 

                                                             
7  Umgekehrt ließe sich gegen De Dijn einwenden, dass er die Problematik der Bestim-

mung von Religion nicht bedenkt, wenn er selbst substanzielle Annahmen zu Religion 

macht. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005 - am 14.02.2026, 11:43:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


230 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

Forderung, bei Personen religiöse Symbole im öffentlichen Raum zu respektie-
ren (sozusagen als Ausdruck ihrer religiösen Praxis, Kap. 4.4.1) sowie an der 
zentralen Rolle von Ausgleichsregelungen, die über den Orientierungspunkt der 
Gewissensfreiheit religiöse Praktiken schützen (Kap. 4.4.2). Zu erinnern ist wei-
ter daran, dass es Nussbaum nicht um Entscheidungsfreiheit in einem umfassen-
den Verständnis von Autonomie geht. Gefordert sei gerade auch der Respekt für 
Lebensentwürfe, bei denen Menschen sich unter Einschränkung ihrer Autonomie 
einer religiösen Autorität unterordnen (zumindest sofern dies der Grundbefähi-
gung nicht widerspricht: Kap. 2.5.2). Darin kommt ebenfalls ihre Anerkennung 
der Bedeutung religiöser Gemeinschaft und Tradition – für die Einzelnen! – zum 
Ausdruck. Ausschlaggebend scheint weniger die argumentativ elaborierte, frei 
begründete Entscheidung zu sein, sondern dass jeder und jede erkennbar in der 
Lage (das heißt: dazu grundlegend befähigt) wäre, das Lebensmodell zu ändern, 
wenn er oder sie das möchte. (Diese Idee und auch die Schwierigkeit solche Ent-
scheidungsfreiheit zu beurteilen, wird im Kontext der Frauenrechtsfrage an-
schaulich werden, wo Nussbaum für die Möglichkeit des Burkatragens plädiert, 
ohne dafür eine argumentative Verteidigung jeder Einzelnen zu fordern: Kap. 6).  

Die Orientierung an individueller Gewissensfreiheit stellt also vor allem ein 
politisches Instrument dar, welches zum Ziel hat, dass Religion in ihrem vielfäl-
tigen Wert für Menschen respektiert wird. Der Vorwurf eines verengten Ver-
ständnisses von Religion und vom Menschen kann vor dem Hintergrund dieser 
Überlegungen dahingehend abgeschwächt werden, dass der Fokus auf Individu-
en legitim erscheint, sofern Gemeinschaftsaspekte dabei so weit wie möglich 
einbezogen werden (vgl. Kap. 3.2) – was im Zusammenhang von Religion zu-
mindest teilweise geschieht (etwa wenn Nussbaum in LC betont, dass Individuen 
auch Vorstellungen vom Guten ermöglicht werden sollen, die gruppenorientiert 
sind: LC, 169). Es wäre sicher hilfreich, wenn (gerade in LC) noch deutlicher 
würde, dass und wie über Gewissensfreiheit gemeinschaftsorientierte Vorstel-
lungen nicht abgewertet, sondern ermöglicht werden sollen. Alles in allem er-
scheint ihr Vorgehen, individuelle Gewissensfreiheit ins Zentrum zu stellen, für 
politisches Handeln jedoch durchaus gerechtfertigt.  

 
Nicht zuletzt mit Blick auf die bisherige Diskussion zum Individuum (Kap. 3) 
muss man allerdings fragen, ob eine auf individueller Gewissensfreiheit basie-
rende Norm als freistehend und universal gelten kann oder ob damit doch eine 
stärkere konzeptionelle Vorentscheidung und Verwurzelung in partikularen 
Denktraditionen verbunden ist. Christian Polke etwa sieht Nussbaums Konzept 
des Gewissens stark in der stoischen und der christlichen Tradition verwurzelt 
(Polke 2010, 275), ihre ganze Theorie der Gewissensfreiheit sei „spezifisch pro-

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005 - am 14.02.2026, 11:43:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SÄKULARISMUSDEBATTE | 231 

 

 

testantisch“ (ebd., 277, vgl. De Dijn, 2008, 474). Zwar hält er dies nicht für 
grundsätzlich problematisch für den universalistischen Standpunkt, er kritisiert 
aber, dass sie die kulturellen Wurzeln nicht genug analysiere. Notwendig sei (ge-
rade im Sinne interkultureller Vermittlung) eine stärkere Reflexion der „weltan-
schauliche[n] Positionalität ihrer eigenen Hintergrundtheorie“ (Polke 2010, 275). 

Auch hier ist zunächst zu Gunsten von Nussbaum darauf hinzuweisen, dass 
sie die kulturelle Verwurzelung der Idee vom Gewissen und der Gewissensfrei-
heit nicht völlig ignoriert. So führt sie selbst an, dass historisch eine besondere 
Verbindung zum Protestantismus besteht, plädiert aber dafür, die weiter reichen-
de Idee hinter der partikular rückgebundenen Konzeption zu erkennen, die sich 
in verschiedenen Kontexten unterschiedlich ausgedeutet wiederfinde: „[This] 
conception of conscience taps into intuitive ideas of the person that are very wi-
despread, that are defensible independently of Protestantism, and that turn up, in 
different forms, in many religions and traditions.“ (LC, 58) In der Tat wird die 
These, dass die Idee des Gewissens auch interkulturell in verschiedenen umfas-
senden Lehren zu finden ist, durch eine Reihe von interkulturellen und interreli-
giösen Untersuchungen gestützt. So erörtert beispielsweise Tarek Badawia, dass 
und wie Gewissen (und auch eine Art Gewissensfreiheit) im Islam vorkommt 
(Badawia 2016) und Franz Wimmer findet das Konzept des Gewissens auch im 
Konfuzianismus wieder (Wimmer 2004). Ohne darauf im Detail eingehen zu 
wollen, kann man sicher festhalten, dass die Unterstellung einer ausschließlichen 
Rückbindung an eine protestantische Lehre eine Engführung in der Kritik wäre. 
Trotzdem drängt sich angesichts der kontroversen Diskussion mit Blick auf indi-
viduelle Gewissensfreiheit die Annahme auf, dass man, wenn nicht von einer 
Rückbindung ausschließlich an eine einzelne kulturelle oder religiöse Vorstel-
lung, so doch von einer an bestimmte Denktraditionen ausgehen muss – aus der 
Sicht vieler Weltanschauungen ist es eben nicht evident, individuelle Gewissens-
freiheit als maßgeblichen Bezugspunkt für politisches Handeln zu betrachten 
(vgl. auch die verschiedenen Perspektiven in Hoose 1999). Dass Nussbaum dies 
nicht genügend berücksichtigt, zeigt, dass sie den eingangs umrissenen Schwie-
rigkeiten des Konzepts von Religion nur teilweise gerecht wird (Kap. 5.1.1). Das 
Problem der partikularen Rückbindung, das sich in den Vorwürfen gegenüber 
einer liberal-säkularen Konzeption von Religion ausdrückt, wird in gewisser 
Weise lediglich verlagert und im Konzept von Gewissensfreiheit reproduziert. 

Mit Blick auf die Diskussion zu Universalität drängt sich hier erneut die Fra-
ge auf, ob man wie Nussbaum von freistehend-universalen Normen ausgehen 
kann, ob man also konkret den gleichen Respekt der individuellen Gewissens-
freiheit als eine freistehend-universale Norm voraussetzen darf – oder ob dies 
aufgrund der Schwierigkeiten, die sich aus manchen umfassenden Vorstellungen 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005 - am 14.02.2026, 11:43:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

für die Anerkennung von Gewissensfreiheit ergeben, nicht vielmehr unplausibel 
erscheint. In diesem Sinn verweisen auch die Überlegungen zu Gewissensfrei-
heit darauf, dass Nussbaums Annahmen zu Neutralität und Universalität proble-
matisch sind. Auch hier, so könnte man weiter überlegen, wäre es sinnvoller, den 
Anspruch von Neutralität im Sinne der freistehenden Konzeption aufzugeben, 
sich stattdessen an Neutralität als einem Ideal zu orientieren und Universalität 
offener zu konzipieren. Der gleiche Respekt der individuellen Gewissensfreiheit 
wäre dann zu verstehen als eine Norm, die zwar mit guten Gründen zur universa-
len Grundlage politischen Handelns gemacht werden kann und sollte, die aber in 
ihren Voraussetzungen nicht frei von einer partikularen Rückbindung ist (und 
dies auch nicht beansprucht) und die nicht zuletzt deswegen nur einen Vorschlag 
darstellt, der ständig zur Diskussion steht und (in einem stärkeren Maß als bei 
Nussbaum) hinterfragbar bleibt (vgl. Kap. 3.3). So verstanden würde der gleiche 
Respekt der Gewissensfreiheit als universale Grundnorm und als Ausgangspunkt 
für weitere religionspolitische Überlegungen erheblich an Plausibilität gewinnen. 

 
Fazit 
Nussbaums Bemühen, eine Bestimmung des typisch Religiösen zu vermeiden, 
ist angesichts der häufig exklusivistischen Bestimmungen von Religion plausi-
bel. Die exemplarische Diskussion ihrer Annahmen zu Transzendenz (als einem 
Aspekt, der von vielen als Charakteristikum von Religion betrachtet wird) hat 
gezeigt, dass ihr das zumindest diesbezüglich gelingt. Transzendenz wird von ihr 
in der Tat nicht zum Spezifikum von Religion erhoben. Und auch der Vorwurf, 
in ihren Überlegungen zu (vor allem ‚externer‘) Transzendenz zeige sich eine 
säkularistische Grundhaltung, kann im Wesentlichen als unplausibel zurückge-
wiesen werden. 

Ihr alternativer Vorschlag, individuelle Gewissensfreiheit zum zentralen Be-
zugspunkt politischer Überlegungen zu machen, erweist sich alles in allem als 
überzeugend, er scheint politisches Handeln in Bezug auf Religion (sowie Vor-
stellungen vom Guten im Allgemeinen) sinnvoll zu ermöglichen. Allerdings ha-
be ich kritisiert, dass es, ähnlich wie bei anderen Annahmen in Nussbaums An-
satz (vgl. Kap. 3), nicht plausibel ist, den gleichen Respekt individueller Gewis-
sensfreiheit wie von ihr beansprucht als freistehend-universale Norm zu verste-
hen, da auch hier eine partikulare Rückbindung an bestimmte umfassende Leh-
ren naheliegt. Im Folgenden werde ich die Annahme des Freistehens bzw. der 
weltanschaulichen Neutralität im Zusammenhang der religionspolitischen An-
nahmen zu Trennung und Neutralität noch einmal aufgreifen. 

 
 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005 - am 14.02.2026, 11:43:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SÄKULARISMUSDEBATTE | 233 

 

 

5.2  SCHWIERIGKEITEN DER PRINZIPIEN VON TRENNUNG  
UND NEUTRALITÄT 

 
Ein zentraler Gegenstand der Säkularismusdebatte sind die von säkularen und 
säkularistischen Theorien eingeforderten Prinzipien der Neutralität und der 
Trennung von Religion und Staat bzw. der weitergehenden Trennung von Reli-
gion und dem gesamten öffentlichen Leben. Auch Nussbaum setzt sich intensiv 
mit der Bedeutung dieser Prinzipien auseinander. Dabei bezieht sie einerseits ei-
ne sehr kritische Position zu bestimmten Verständnissen von Neutralität und 
Trennung (Kap. 4.4), andererseits spielen beide auf der begründungstheoreti-
schen Ebene bei ihr selbst eine wesentliche Rolle. Im Folgenden werde ich nun 
erörtern, wie überzeugend diese gewissermaßen ‚doppelte‘ Positionierung ist. 

Am Beginn der Diskussion soll auch hier zunächst eine etwas ausführlichere 
Skizze der Kritik stehen, die an diesen Prinzipien vorgebracht wird (5.2.1). Aus-
gehend davon werde ich anhand der in der Säkularismusdebatte prominent ver-
handelten Kontroverse um Kriterien für den öffentlichen Diskurs genauer darauf 
eingehen, welche religionspolitischen Schwierigkeiten vor allem das Prinzip der 
Trennung beinhaltet und inwiefern diese Nussbaums Konzeption betreffen 
(5.2.2). Im Anschluss daran werde ich die Idee der freistehenden, weltanschau-
lich neutralen politischen Konzeption in den Blick nehmen, die im Zusammen-
hang der Säkularismusdebatte – ähnlich wie in Bezug auf Geschlecht und Kultur 
(vgl. Kap. 3.2) – ein zentraler Aspekt der Diskussion ist (5.2.3). 

 

5.2.1  Kritik der Prinzipien von Trennung und Neutralität und 
ihre ambivalente Rolle bei Nussbaum 

 
Ein zentraler Gegenstand der Säkularismusdebatte ist die Frage nach Möglich-
keit und Sinn eines politischen Prinzips der Trennung von umfassenden Vorstel-
lungen des Guten einerseits und davon unabhängig begründbaren, säkularen 
bzw. ‚neutralen‘ politischen Grundnormen andererseits. Kritisiert werden dabei 
zuallererst säkularistische Verständnisse von strikter Trennung und absoluter 
Neutralität, die eine religionsfreie öffentliche Sphäre fordern. Diese erheben, so 
argumentieren etwa Jocelyn Maclure und Charles Taylor, mit den Prinzipien von 
Neutralität und Trennung Mittel zu Zielen, was problematisch sei, da so mitunter 
eine Einschränkung der eigentlichen Ziele, das heißt des gleichen Respekts der 
Bürger und Bürgerinnen und der freien Religionsausübung, gerechtfertigt werde 
(Maclure/Taylor 2011, 28f., vgl. ähnlich Bader 1999, 607f.). Auch säkular-
liberale Ansätze grenzen sich zunehmend von solchen Positionen ab (exempla-
risch häufig gegen den französischen Laizismus) und betonen demgegenüber den 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005 - am 14.02.2026, 11:43:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


234 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

positiven Wert von Religion (Habermas 2005, sowie in spezifischer Kritik an 
Frankreich: Habermas 2006, 6). 

Viele Säkularismuskritiker und -kritikerinnen problematisieren darüber hin-
aus aber ebenso säkular-liberale Ansätze. Ins Blickfeld geraten insbesondere die 
Rawlssche Annahme einer freistehenden Konzeption, der alle vernünftigen Per-
sonen zustimmen können, sowie das Habermassche Diskursmodell und dessen 
Idee einer öffentlichen Sphäre, die am Maßstab einer säkularen Vernunft orien-
tiert ist. Unabhängig von den vielen Unterschieden in der Konkretion ihrer Theo-
rien setzten beide eine nicht-religiöse säkulare Vernunft voraus, der sie eine Vor-
rangstellung gegenüber religiösen Vorstellungen zuschreiben (Taylor 2010). 8 
Dadurch würden, so der Vorwurf, nicht-religiöse Lehren gegenüber religiösen 
konzeptionell bevorzugt, was sich etwa darin manifestiere, dass nur von Religiö-
sen (oder zumindest in größerem Maß von ihnen) verlangt wird, für die Beteili-
gung am öffentlichen Diskurs ihre umfassenden Vorstellungen zu übersetzen 
bzw. mit zusätzlichen – öffentlichen – Gründen zu ergänzen (siehe dazu ausführ-
lich den folgenden Abschnitt). Weiterhin könnten solche und ähnliche Benach-
teiligungen letztlich dazu führen, dass sich religiöser Fundamentalismus in einer 
Gegenreaktion verstärkt: Eben weil und wenn sich Religiöse von liberalen Mo-
dellen benachteiligt sehen, wenden sie sich umso mehr gegen sie (Bader 2003, 
268, Bhargava 2011, 100). 

Diese Überlegungen wecken schließlich auch Zweifel an der weltanschauli-
chen Neutralität säkular-liberaler Normen und führen zu der grundsätzlichen 
Frage, ob es überhaupt eine von umfassenden Vorstellungen losgelöste (bzw. 
‚getrennte‘) vernünftige moralische Begründung politischer Normen geben kann. 
Dagegen argumentiert beispielsweise Chantal Mouffe aus einer postmodernen 
Perspektive, dass umfassende Lehren wie Religionen nicht aus dem politischen 
Bereich ausgeschlossen werden können (Mouffe 2006); aus einer pragmatisti-
schen Perspektive macht Hans Joas darauf aufmerksam, dass man sich hier auf 
Werte stützen muss, die an partikulare Erfahrungen gebunden sind (Joas 1997, 
2011); und von Seiten des Kommunitarismus wird grundsätzlich eingewandt, 
dass „es sich auch beim liberalen Ideal politischer Legitimität um eine bloß par-

                                                             
8  Es ist zu bedenken, dass Rawls die Rede von der säkularen Vernunft vermeidet, da er 

diese selbst als mit der Konnotation von ‚nicht-religiös‘ verbunden einstuft (Rawls 

2005, 452). Die öffentliche Vernunft solle aber nicht nur als von religiösen, sondern 

von allen umfassenden Lehren unterschieden verstanden werden. Dennoch trifft ihn 

ebenso die Kritik, da er für das Vernünftigsein (reasonableness) zumindest auch be-

stimmte theoretische Kriterien anlegt, die viele religiöse Lehren ausschließen (siehe 

Nussbaums diesbezügliche Kritik in Kap. 2.5.1). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005 - am 14.02.2026, 11:43:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SÄKULARISMUSDEBATTE | 235 

 

 

tikulare normative Vorstellung handele“ (Schmidt 2008, 88). Davon ausgehend 
und darüber hinaus wird weiterhin der Vorwurf formuliert, dass jede Behauptung 
von Neutralität für eine politische Konzeption ihre tatsächlichen partikularen 
Wurzeln verschleiert und damit einhergeht, implizite Diskriminierungen gegen-
über anderen Vorstellungen vom Guten nicht kritisch zu reflektieren (vgl. z.B. 
Bader 1999).  

Die Skizze macht deutlich, dass eine Reihe von ernstzunehmenden Schwie-
rigkeiten in Bezug auf die Prinzipien von Neutralität und Trennung bestehen und 
sie zeigt zugleich, dass religionspolitische und begründungstheoretische Aspekte 
eng miteinander verwoben sind. Nicht zuletzt erinnert sie an die Diskussion zur 
Universalität (v.a. Kap. 3.2), denn die Behauptung neutraler, freistehender Nor-
men erscheint sowohl mit Blick auf Religion als auch in Bezug auf Geschlecht 
und Kultur äußerst diskussionswürdig – aus allen drei Perspektiven wird bezwei-
felt, dass Normen ohne die partikulare Rückbindung an Vorstellungen vom Gu-
ten möglich sind. 

 
Nussbaum muss diesbezüglich differenziert eingeschätzt werden. Zum einen 
problematisiert sie selbst einige der angesprochenen Schwierigkeiten: So kriti-
siert sie ebenfalls säkularistische Formen von Trennung und Neutralität als Ver-
fehlung der eigentlichen Ziele und plädiert dafür, dass Bürger und Bürgerinnen 
religiöse Symbole in der Öffentlichkeit tragen können (Kap. 4.4.1, siehe Kap. 
4.3.2 für ihre damit verknüpfte Kritik am französischen Laizismus, der dies ver-
bietet). Positiv hervorzuheben ist weiterhin, dass sie Ausgleichsregelungen einen 
wichtigen Stellenwert zuschreibt: Diese sollen helfen, ein formalistisches Neut-
ralitätsverständnis zu vermeiden, welches Neutralität um ihrer selbst willen ver-
folgt. Bei ihr wird stattdessen die Idee des gleichen Respekts im Sinn substanzi-
eller Gleichheit und umfangreicher Freiheit als Ziel gesehen (Kap. 4.4.2). Zu er-
innern ist zudem daran, dass es ihr weitergehend um eine Kritik an Positionen 
geht, die fremde (religiöse) Vorstellungen zur Bedrohung stilisieren (Kap. 4.3.2). 

Zum anderen ist Nussbaums Ansatz insgesamt als säkular-liberal einzuschät-
zen und orientiert sich stark am Rawlsschen politischen Liberalismus, was nicht 
zuletzt impliziert, dass sie die Idee einer von umfassenden Vorstellungen vom 
Guten ‚getrennten‘ und daher ‚neutralen‘ politischen Konzeption verteidigt. Sie 
teilt daher eine Reihe weitergehender Einwände der Säkularismusdebatte nicht. 
Das wirft nun die im Folgenden genauer zu verfolgende Frage auf, inwiefern sie 
die darin angesprochenen Schwierigkeiten umgehen kann oder ob diese (bzw. 
welche) im Gegenteil ihren Ansatz betreffen und ihn unplausibel machen. 

 
 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005 - am 14.02.2026, 11:43:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


236 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

5.2.2 Die Diskussion um Kriterien für den öffentlichen Diskurs 
 
Die Kritik säkular-liberaler Ansätze wird in der Diskussion über Kriterien für 
den öffentlichen Diskurs besonders deutlich. Die zentrale Frage lautet, ob es 
notwendig ist, umfassende (vornehmlich religiöse) Überzeugungen für den öf-
fentlichen Diskurs zu übersetzen bzw. ob eine öffentliche oder säkulare Sprache 
eine geeignete Norm darstellt und bei wem die Übersetzungslast zu sehen ist 
(vgl. z.B. Schmidt 2010). Angesichts der Prominenz dieser Diskussion in der 
Säkularismusdebatte und da hier wesentliche Diskussionspunkte greifbar wer-
den, scheint es sinnvoll, sich von dieser Seite der Frage zu nähern, wie überzeu-
gend Nussbaums säkular-liberale Annahmen sind. Und wenngleich sie sich 
selbst nicht ausführlich damit auseinandersetzt (vgl. die kritische Anmerkung in 
Kap. 3.1.3, dass sie Überlegungen zum Diskurs vernachlässigt), gibt es doch ei-
ne Reihe von Anhaltspunkten, die eine Einschätzung ermöglichen. 

 
Den Ausgangspunkt der Diskussion um Kriterien für den öffentlichen Diskurs 
bildet die von säkular-liberalen Theorien vertretene Idee, Beiträge zum öffentli-
chen Diskurs müssten sich an einer säkularen (z.B. Robert Audi) oder öffentli-
chen (z.B. John Rawls) Vernunft orientieren.9 Einige, etwa Audi, meinen, dass 
im öffentlichen Diskurs nur säkulare Gründe vorgetragen werden dürfen, die un-
abhängig von den religiösen Motiven gelten, und dass religiöse Bürgerinnen und 
Bürger mehr noch dafür auch säkulare Motivationen angeben müssen (Audi 
1997). Weniger anspruchsvoll als Audi ist Rawls, der durchaus zugesteht, dass 
weltanschauliche Ansichten in den öffentlichen Diskurs eingeführt werden dür-
fen. Dennoch fordert auch er zusätzliche Gründe zu nennen, die der öffentlichen 
Vernunft entsprechen (Rawls 2005, 462).10 

Gegen diese Forderung, im öffentlichen Diskurs umfassende Überzeugungen 
in säkulare bzw. öffentliche Gründe zu übersetzen oder zumindest zusätzliche 
öffentliche Gründe anzuführen, wurde eingewandt, dass sie Religiöse einseitig 
belaste und daher diskriminierend sei, weil sie ausschließlich (oder zumindest 
vorrangig) Anforderungen an Religiöse stelle (Bader 1999, Taylor 2010, Wol-
terstorff 1997). Jürgen Habermas, der als säkular-liberaler Theoretiker selbst die 
Idee einer säkularen Sprache verficht, hat dies (vor allem in späteren Texten) 
ebenfalls kritisiert. Er fordert demgegenüber, dass sich Säkulare am Überset-
zungsprozess der religiösen Annahmen in die öffentliche Sprache beteiligen 

                                                             
9  Rawls spricht ausdrücklich nicht von säkularer Vernunft, siehe Kap. 5 FN 8. 

10  In der Literatur wird dies unter dem Stichwort des Proviso (Bedingung bzw. Vorbe-

halt) diskutiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005 - am 14.02.2026, 11:43:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SÄKULARISMUSDEBATTE | 237 

 

 

müssten, wodurch sich diese Asymmetrie der Anforderungen vermeiden lasse 
(Habermas 2005, 146). Allerdings reproduziert er die Problematik von Polarisie-
rung und Asymmetrie, wenn er annimmt, dass nur religiöse Argumente übersetzt 
werden müssten, da dies nahelegt, dass die säkulare Sphäre und deren Sprache 
‚nicht-religiös‘ sind. (Tatsächlich fängt Rawls diese Problematik der Bipolarität 
auf der Ebene der Konstruktion des Konflikts sogar besser auf, insofern er aus-
gehend von seiner Idee der freistehenden Konzeption religiöse und nicht-
religiöse Vorstellungen gleichermaßen als umfassend und als für die öffentliche 
Sphäre übersetzungswürdig betrachtet. Vgl. zu dieser Einschätzung Bader 1999, 
618 sowie Wolterstorff 1997, 171.) 

Letztlich besteht bei Rawls und Habermas dasselbe Problem, nämlich dass 
sie als Norm für den öffentlichen Diskurs eine Idee von Vernunft voraussetzen, 
die, sei sie öffentlich (Rawls) oder säkular (Habermas) konzipiert, dezidiert 
nicht-religiös ist (vgl. Taylor 2010, 24). Eine solche Norm – selbst wenn sie wie 
bei Rawls prinzipiell auch auf Nicht-Religiöse bezogen wird und wenn wie bei 
Habermas alle in die Übersetzung eingebunden werden – ist vor allem für Reli-
giöse (genauer: für nicht-liberale Religiöse) eine Herausforderung und belastet 
sie deutlich stärker als andere. Rajeev Bhargava kritisiert in diesem Sinn: „[L]i-
beral secularism relies excessively on a rationalist conception of reason that im-
poses unfair limits on the manner in which issues are to be brought into the pub-
lic domain.“ (Bhargava 2011, 101). Überlegt werden muss dann, welche Krite-
rien stattdessen angelegt werden können und müssen. Nicht sinnvoll scheint es 
aber, eine bestimmte nicht-religiöse Sprache zur Norm zu machen und zu for-
dern, dass alle öffentlich vorgetragenen Gründe von jeder Referenz auf (religiö-
se) umfassende Lehren bereinigt werden. Eine säkular-liberale Form des Prin-
zips der Trennung, die das verlangt, ist nicht plausibel. 

 
Zu überlegen ist nun, wie Nussbaum – als Säkular-Liberale – in diese Debatte 
einzuordnen ist. Es ist zunächst daran zu erinnern, dass sie sich in jeder Hinsicht 
gegen eine starke Trennung als religionspolitisches Prinzip abgrenzt. Das heißt 
nicht nur, dass es Personen im öffentlichen Raum möglich sein sollte, religiöse 
Symbole zu tragen (Kap. 4.4). Es bedeutet zudem, dass sie die politische Kon-
zeption nicht ‚getrennt‘ von ihren umfassenden Vorstellungen verstehen und be-
gründen müssen, sondern sie (im Sinne des überlappenden Konsenses) als Teil 
dessen wahrnehmen (LC, 65). (Dezidiert grenzt sie sich diesbezüglich von einem 
starken Trennungsprinzip ab: „I have argued that this idea of overlap is ultimate-
ly more fruitful than the idea of separation, which suggests to religious people 
that they must give up some ways in which their comprehensive doctrine links 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005 - am 14.02.2026, 11:43:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


238 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

the political with the religious.“ [LC, 68] Man könnte dies beispielsweise auf 
Audis Forderung nach säkularen Motivationen münzen.) 

Zugleich fordert Nussbaum selbst von den Bürgern und Bürgerinnen eine 
Distanzierung und damit eine gewisse Trennung von den eigenen umfassenden 
Vorstellungen, wenn sie betont, dass man im öffentlichen Leben die eigenen 
Wahrheitsansprüche und religiösen Orthodoxien zurückstellen müsse (LC, 65). 
So solle man im Sinne des gegenseitigen Respekts von ‚privaten‘ Vorstellungen 
abstrahieren: „[W]hen we debate basic political matters and try to reach agree-
ment on principles we are engaging in genuine reflection, not simply voicing our 
private views or trying to influence others.“ (PO, 895) In besonderem Maße be-
trifft das öffentliche Personen, da Äußerungen zu Gunsten bestimmter umfas-
sender Vorstellungen bei ihnen aufgrund ihrer Position auf eine politische Etab-
lierung dieser Vorstellungen schließen ließen – was per se eine Verletzung des 
gleichen Respekts darstellen würde (Kap. 4.4.1). (Dies wird an ihren Ausführun-
gen dazu, wie die Rede eines US-Präsidenten sein sollte, anschaulich: PO, 
902f).11 Eine solche Trennung scheint tatsächlich für den gegenseitigen Respekt 
notwendig. Und es muss keineswegs so sein, dass Religiöse dabei benachteiligt 
werden, da nicht-religiöse Lehren (etwa die von Nussbaum oft kritisch zitierten 
umfassend-liberalen Lehren) ebenfalls hohe Wahrheitsansprüche vertreten. Be-
schränkt sich die Trennungsforderung darauf, ist sie daher als durchaus sinnvoll 
und legitim einzuschätzen. 

Es ist jedoch zu fragen, ob Nussbaum sich darauf beschränkt oder ob sie wie 
andere säkular-liberale Ansätze doch mehr, nämlich eine an bestimmte (säkula-
re) Rationalitätskriterien gebundene Norm für den öffentlichen Diskurs voraus-
setzt. Dagegen, so könnte man überlegen, spricht ihr dezidiert von Rawls unter-
schiedenes Verständnis von ‚Vernünftigsein‘ (reasonableness). So bindet sie die 
Anerkennung einer umfassenden Überzeugung als ‚vernünftig‘ (im Sinne der 
Idee, dass nur ‚vernünftige‘ Vorstellungen im überlappenden Konsens zu be-
rücksichtigen sind) ausschließlich an ethische Kriterien, das heißt an den glei-

                                                             
11  Das ist nicht zuletzt interessant mit Blick auf die Rolle von Staatsbediensteten: Wie 

erörtert unterscheidet Nussbaum zwischen dem, was als expliziter Ausdruck des Staa-

tes zu verstehen ist (wie die Gestaltung öffentlicher Räume, Gesetze, der Lehrinhalt 

an Schulen u.ä.) und den Gewissensüberzeugungen von Personen. Dementsprechend 

dürfen auch Staatsbedienstete in der Öffentlichkeit durchaus religiös erkennbar sein, 

dies wird noch nicht als Etablierung gedeutet (Kap. 4.4.1). Problematisch ist aber, 

wenn sie ihre Position benutzen, um bestimmte umfassende Lehren als staatlich be-

vorzugt zu vermitteln. Der Maßstab ist nicht ihr Äußeres, sondern ob sie die politische 

Konzeption anerkennen.  

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005 - am 14.02.2026, 11:43:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SÄKULARISMUSDEBATTE | 239 

 

 

chen Respekt. Die bei Rawls teilweise angelegte Idee rationalitätsbezogener Kri-
terien lehnt sie dagegen ab, weil diese einige (gerade auch religiöse) Lehren aus-
schließe, die berücksichtigt werden sollten (Kap. 2.5.1). Relevant für den Kon-
text des öffentlichen Diskurses ist vor allem das damit einhergehende Plädoyer, 
man dürfe nicht behaupten, dass Argumente allgemein bessere Gründe für Über-
zeugungen seien als Glaubensannahmen: „We will also not say that it is better to 
offer arguments for your view than to hold it out of faith.“ (PLP, 36) Man könnte 
daraus schließen, dass Nussbaum rationale Kriterien für eine öffentliche Sprache 
umgeht. Allerdings geht es bei diesem Plädoyer nur um die Kritik einer Genera-
lisierung – man solle nicht behaupten, dass Argumente generell und für alle Le-
benssituationen besser seien, um Probleme zu lösen. Durchaus meint sie aber, 
dass dort, wo „Bürgerinnen und Bürger mit vielen verschiedenen Ansichten über 
grundsätzliche Angelegenheiten diskutieren“, eine rationale Argumentation ent-
scheidend sei (PLP, 39). Das legt nahe, dass sie mit Blick auf den öffentlichen 
Diskurs doch sehr ähnlich wie Rawls voraussetzt, dass, zumindest wenn es um 
grundlegende Fragen geht, ein Maßstab von (säkularer) Vernunft und rationalen 
Kriterien notwendig ist. (Dafür, dass Nussbaum eine solche Position vertritt, 
sprechen auch einige ihrer weitergehenden US-spezifischen Überlegungen zu 
Anforderungen an ‚kultivierte‘ Bürger und Bürgerinnen, die in Bezug auf Ratio-
nalität recht hoch zu sein scheinen: z.B. CH, 35f.) Das kann einerseits inkonse-
quent wirken angesichts ihrer Kritik an rationalen Kriterien für das ‚Vernünf-
tigsein‘ und ihrer damit zum Ausdruck gebrachten großen Sensibilität gegenüber 
der Diskriminierung von Religiösen (die größer ist als bei Rawls). Andererseits 
scheint es wiederum konsequent im Sinne ihres grundsätzlich säkular-liberalen 
Programms (vgl. die ambivalente Beurteilung von Rationalität in Kap. 3.2). 

Als Ergebnis ist festzuhalten, dass Nussbaum ebenso wie andere säkular-
liberale Theorien eine rational-säkulare Sprache vorauszusetzen scheint. Das be-
deutet, dass sie diesbezüglich implizit selbst eine unplausible Trennung fordert 
(was bemerkenswert ist, da ihre religionspolitischen Überlegungen suggerieren, 
dass sie das Prinzip der Trennung nahezu gänzlich abgelehnt). Folglich treffen 
sie auch die skizzierten Probleme, die in der Debatte zum öffentlichen Diskurs 
angesprochen werden. Überzeugender wäre es demgegenüber, das Kriterium der 
Verletzung des gleichen Respekts stärker in einer anderen Weise weiterzuden-
ken. Das wäre angesichts des angesprochenen Verständnisses vom ‚Vernünftigs-
ein‘ bei ihr keineswegs abwegig, und es würde – wie ich meine besser – ihrem 
starken Bemühen um Integration in religionspolitischen Fragen entsprechen. 
Dass sich aber auch damit nicht alle Einwände gegen ihren säkular-liberalen An-
satz entkräften ließen, wird im Folgenden deutlich werden. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005 - am 14.02.2026, 11:43:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


240 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

5.2.3  Die Problematik der freistehenden, weltanschaulich 
neutralen Konzeption 

 
Offenkundig diskussionsbedürftig ist im Rahmen der Säkularismusdebatte die 
Idee der freistehenden politischen Konzeption, da diese Formen von Neutralität 
und Trennung impliziert, die aus säkularismuskritischer Perspektive problemati-
siert werden. Wie erörtert ist Nussbaum selbst sehr kritisch gegenüber einem 
Verständnis von Neutralität, welches auf einen minimalen Staat zielt, der in Re-
ligionsangelegenheiten nicht eingreift, sowie gegenüber einem säkularistisch 
konzipierten Prinzip der Trennung, wonach Religion aus dem gesamten öffentli-
chen Bereich verbannt werden soll. Beides lehnt sie nachdrücklich ab (Kap. 
4.4.1). Zugleich verteidigt sie aber andere Formen von Neutralität und Trennung, 
insofern sie an Rawls’ Idee einer freistehenden politischen Konzeption anknüpft, 
die beinhaltet, dass es sich bei der politischen Konzeption um weltanschaulich 
neutrale und von den umfassenden Lehren getrennte (das heißt, unabhängig von 
ihnen begründete) Normen handelt (Kap. 2.5). Somit wird sie zwar in der ersten 
Hinsicht, der Kritik von absoluter Neutralität und starker Trennung, überzeugend 
den in der Säkularismusdebatte vorgebrachten Einwänden gerecht. Mit Blick auf 
tiefergehende Einwände, die sich auch gegen die Idee der weltanschaulich neut-
ralen Konzeption richten, bleibt ihr Ansatz jedoch problematisch. Hier muss man 
nun erneut fragen, wie legitim dieses Festhalten an Neutralität ist und welche Al-
ternativen dazu denkbar wären. 

Dafür soll zunächst einmal an die entsprechende Diskussion von Nussbaums 
freistehender, neutraler Konzeption im Rahmen der Universalismusdebatte erin-
nert werden: Die Auseinandersetzung mit der Kritik aus feministischer und in-
terkultureller Perspektive hat gezeigt, dass die Behauptung von Neutralität un-
plausibel ist, da Nussbaums Konzeption auf umfassende Annahmen zurückgreift 
und an bestimmte Vorstellungen vom Guten rückgebunden ist. Das zeigt sich 
nicht zuletzt daran, dass sie manchen Menschen sehr hohe Zugeständnisse und 
Kompromisse in Bezug auf deren Vorstellungen vom Guten abverlangt, anderen 
hingegen keine oder nur sehr geringe. Angesichts dessen dennoch Neutralität zu 
behaupten, so habe ich argumentiert, ist nicht nur unplausibel, sondern auch für 
den gleichen Respekt problematisch: Es bedeutet nämlich, (bestimmte) andere 
Vorstellungen und damit letztlich die Menschen selbst in ihren – tiefen – Über-
zeugungen nicht ernst zu nehmen. Anstatt mit ihnen in einen intensiven Diskurs 
zu treten, werden ihre Einwände dort, wo sie sich auf grundlegende Aspekte 
richten, oftmals abgewiesen oder nicht eingehend geprüft. Der gleiche Respekt 
aber würde verlangen, sie ernst zu nehmen. Darüber hinaus kann ein solcher 
Mangel an Respekt zu einer verstärkten Abgrenzung gegenüber der politischen 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005 - am 14.02.2026, 11:43:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SÄKULARISMUSDEBATTE | 241 

 

 

Konzeption führen und sich somit negativ auf die Stabilität des Ansatzes auswir-
ken (vgl. Kap. 3.2.2). 

Die Diskussion um Religion und säkulare Normen bestärkt diese Überlegun-
gen. Viele Säkularismuskritiker und -kritikerinnen weisen in ähnlicher Weise da-
rauf hin, dass es nicht möglich ist, moralische Normen ohne Rückbezug auf um-
fassende Lehren zu begründen und dass es eine in diesem Sinn ‚säkulare‘ oder 
‚neutrale‘ Begründung, die nicht in partikularen Traditionen verhaftet ist, nicht 
geben kann. Mehr noch wird auch in der Säkularismusdebatte kritisiert, dass li-
berale Modelle, die sich auf solche Konzeptionen gründen, zu Benachteiligungen 
führen und dadurch letztlich problematisch für den gleichen Respekt und die 
Stabilität sind (vgl. Kap. 5.2.1).  

Die vorangegangenen Erörterungen unterstreichen und bestätigen diese Kri-
tik anhand konkreter Aspekte: So bestehen zum einen in Bezug auf die religi-
onspolitische Grundnorm berechtigte Zweifel, ob diese weltanschaulich neutral 
sein kann, da ihr zentraler Bezugspunkt, individuelle Gewissensfreiheit, an be-
stimmte Vorstellungen rückgebunden zu sein scheint. Nussbaum selbst kommt 
zwar darauf zu sprechen, dass Gewissensfreiheit eine besondere Verbindung zu 
einzelnen Denktraditionen aufweist, sie charakterisiert diese aber als historisch 
und scheint darin keine Herausforderung für die These der freistehenden politi-
schen Konzeption zu sehen – was alles in allem unbefriedigend und wenig plau-
sibel ist (Kap. 5.1.3).  

Zum anderen veranschaulicht die Auseinandersetzung mit dem öffentlichen 
Diskurs, dass und inwiefern die vermeintlich neutrale Konzeption von manchen 
Menschen weitaus größere Kompromisse abverlangt als von anderen, und zwar 
abhängig von ihrer Vorstellung vom Guten. Dabei sollte man zunächst den Vor-
wurf gegen säkular-liberale Ansätze, wonach die Kriterien, die für die Beteili-
gung am öffentlichen Diskurs aufgestellt werden, für religiöse Menschen eine 
weitaus höhere Herausforderung sind (Kap. 5.2.2), etwas genauer fassen. Tat-
sächlich, so kann man mit Nussbaum präzisieren, verläuft die Linie der Asym-
metrie nicht einfach zwischen religiösen und nicht-religiösen Menschen an sich 
– dies zu behaupten, würde eine Vorstellung von Religion voraussetzen, wonach 
die geforderten Diskurskriterien nie mit Religion, aber immer mit nicht-
religiösen Lehren vereinbar sind. Dagegen weist Nussbaum überzeugend auf die 
Diversität zwischen und innerhalb von Religionen hin, die auch impliziert, dass 
es für einige Religiöse – etwa für sie selbst! – unproblematisch ist, Überzeugun-
gen in dem geforderten Sinn in argumentativer Weise darzulegen. Die Kritik ist 
daher dahingehend zu relativieren, dass nicht alle Religiösen bzw. Religion per 
se benachteiligt werden bzw. wird. Dennoch trifft sie insofern zu, als es für viele 
religiöse Menschen (und wohl vor allem für religiöse) mit größeren Anstrengun-

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005 - am 14.02.2026, 11:43:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


242 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

gen verbunden ist, ihre Überzeugungen gemäß der geforderten Kriterien auszu-
drücken. Es findet damit eine Benachteiligung von (bestimmten) Religiösen 
statt. 

Man könnte nun überlegen, ob das Problem der unterschiedlich hohen An-
forderungen umgangen werden kann, wenn keine solchen Rationalitätsstandards 
vorausgesetzt werden und man sich vorrangig am gleichen Respekt orientiert 
(wie ich es am Ende der Diskussion zum öffentlichen Diskurs als sinnvoll nahe-
gelegt habe). Dies erscheint plausibler, da anzunehmen ist, dass mehr Religiöse 
einbezogen werden können. Die Unterscheidung von religiös versus nicht-
religiös wäre dann noch weniger relevant und es fände diesbezüglich keine ein-
seitige Benachteiligung statt (im Gegenteil wäre es für einige – liberale – Religi-
öse sogar leichter diesem Maßstab zu folgen als für Nicht-Religiöse, die einen 
hohen Wahrheitsanspruch mit den eigenen Vorstellungen vom Guten verbinden). 
Trotzdem wird auch ein solcher Maßstab an manche Menschen höhere Anforde-
rungen stellen als an andere und zwar abhängig davon, wie nahe eine umfassen-
de Lehre den vorausgesetzten liberalen Ideen über individuelle Freiheit u.ä. 
steht. Obwohl er also überzeugender wäre, bliebe er asymmetrisch. Dies führt 
zurück zu der grundlegenden Schwierigkeit der freistehenden Konzeption: Es 
scheint, dass man nie den Anspruch einlösen kann, niemanden aufgrund seiner 
Vorstellung vom Guten zu benachteiligen, eben weil alle aufgestellten Normen 
an bestimmte Vorstellungen vom Guten rückgebunden sind. Insgesamt unter-
streicht die religionspolitische Diskussion damit die im Zusammenhang mit Kul-
tur und Geschlecht aufgestellte These, dass die Behauptung ‚neutraler‘ Normen, 
deren Begründung ‚getrennt‘ von umfassenden Lehren erfolgt, unplausibel ist. 

 
An dieser Stelle drängt sich nun erneut die Frage nach einer Alternative zu einer 
auf freistehenden Annahmen beruhenden politischen Konzeption auf. Im Zu-
sammenhang der Universalismusdebatte habe ich bereits dafür plädiert, dass die 
Kritik an dieser Konzeption nicht bedeuten sollte, das Streben nach einem Maß-
stab, der Benachteiligungen so weit wie möglich minimiert, aufzugeben. So kann 
und sollte man durchaus eine Grundnorm im Sinne der Fähigkeitenliste formu-
lieren (und, so wäre hier zu ergänzen, auch Kriterien für den öffentlichen Dis-
kurs aufstellen), die eine solche Minimierung von Benachteiligungen anstrebt – 
Neutralität sollte dabei als Orientierung dienen, aber immer nur als Ideal verfolgt 
werden, da keine politische Konzeption beanspruchen kann, tatsächlich weltan-
schaulich neutral zu sein (vgl. Kap. 3.2.3).  

Darüber hinaus muss man jedoch weiter überlegen, wie eine so verstandene 
Norm dann begründet werden kann bzw. worauf sie sich stützen soll, wenn nicht 
auf die kritisierten säkular-neutralen Annahmen. Ich werde hier keinen elaborier-

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005 - am 14.02.2026, 11:43:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SÄKULARISMUSDEBATTE | 243 

 

 

ten Vorschlag vorlegen können, wie eine solche Begründung aussehen soll, 
möchte aber zumindest einige Eckpunkte nennen, an denen man sich ausgehend 
von der Säkularismusdebatte orientieren kann und sollte. Vielversprechend er-
scheint der Vorschlag von Taylor, den überlappenden Konsens selbst zur zentra-
len Begründungsfigur zu machen. Anstatt wie Rawls (und, so ist zu ergänzen, 
Nussbaum) den Inhalt der politischen Grundlage mittels einer von den umfas-
senden Lehren unabhängigen ‚richtigen‘ politischen Konzeption zu bestimmen, 
schlägt Taylor vor, den Inhalt aus den verschieden religiösen und nicht-
religiösen umfassenden Lehren selbst heraus zu gewinnen (z.B. Taylor 2010, 
2011, vgl. Spohn 2016, 161f.). Etwas anderes (wie die bei säkular-liberalen An-
sätzen versprochene freistehende Norm) ist ihm zufolge schlichtweg nicht mög-
lich: „Wir sind zu einem überlappenden Konsens verurteilt.“ (Taylor 2010, 19) 
Hier wird die Rückbindung der in der politischen Grundlage festgehaltenen 
Normen an umfassende Lehren nicht geleugnet, sondern als unumgängliche Be-
dingung anerkannt.12  Nun ließe sich einwenden, dass dies eine zu schwache 
Grundlage für politisches Handeln ist, weil ohne entsprechende säkular-neutrale 
Kriterien keine gelingende Verständigung hin zu einem überlappenden Konsens 
erwartet werden kann und man eben darum solche Kriterien benötige. Jedoch 
kann man angesichts der skizzierten Schwierigkeiten säkular-neutraler Ansätze 
wiederum auch nicht davon ausgehen, dass man mit Hilfe solcher Kriterien bes-
ser zu einer auf Konsens beruhenden politischen Grundlage gelangt – sie schei-
nen diesbezüglich insofern keinen klaren Vorteil zu haben, was den Einwand er-
heblich schwächt. Die entscheidende Frage muss daher meines Erachtens sein, 
welcher Ansatz dem gleichen Respekt besser gerecht wird (und dann vermutlich 
auch eher Stabilität gewährt). Und hier ist mit Blick auf die vorangegangene 
Diskussion ein weniger festgelegtes, nicht an den Anspruch des Freistehens ge-
knüpftes Modell plausibler, weswegen es sinnvoll erscheint, an dem Vorschlag 
von Taylor anzuknüpfen und ihn weiterzudenken. 

Allerdings sollte man auch jene weitergehenden kritischen Überlegungen 
bedenken, die die Konsensorientierung selbst problematisieren. Chantal Mouffe 
etwa kritisiert eine solche Orientierung am Konsens, weil sie suggeriere, man 
könne Lösungen finden, die allen gerecht werden, während man tatsächlich exis-
tierende Spannungen ausblende. Mouffe fordert dagegen, diese Spannungen und 
die damit unvermeidbar verbundenen Ausschlüsse und Diskriminierungen als 

                                                             
12  Bedenkenswert sind auch Joas’ Überlegungen zum Modell einer Wertegeneralisierung 

mit Blick auf die Menschenrechte. Hier besteht ebenfalls eine starke Parallele zum 

überlappenden Konsens, der aber, so Joas’ Forderung, für die „Tiefenschichten von 

Wertsystemen und Religionen“ geöffnet werden muss (Joas 2011, 264). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005 - am 14.02.2026, 11:43:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


244 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

zentrales Moment pluralistischer Gesellschaften anzuerkennen und ernst zu 
nehmen (und sie plädiert daher für ein Modell des agonalen Pluralismus, in dem 
dem ‚Gegner‘ [wohlgemerkt: nicht dem ‚Feind‘] eine konstitutive Bedeutung 
zukommt: Mouffe 2005).13 Diese Problematik zu berücksichtigen, soll nicht be-
deuten, die Orientierung am Konsens ganz aufzugeben und damit die Möglich-
keit zu eröffnen, politische Normen zur Grundlage zu machen, die nur den Inte-
ressen und Vorstellungen bestimmter Personen entsprechen. Aber man darf, dies 
macht die Kritik deutlich, nicht davon ausgehen, dass ein Vorschlag politischer 
Normen tatsächlich Konsens erreichen und jegliche Spannungen auflösen kann. 
Ähnlich wie ‚Neutralität‘ sollte daher auch ‚Konsens‘ ausdrücklich nur als ein 
Ideal bzw. ein Orientierungspunkt begriffen werden. Das heißt mit Blick auf 
Nussbaum insbesondere noch einmal, dass Gegenstimmen und Einwände stärker 
ernst genommen werden müssen – und zwar in dem Sinn, dass sie mitunter we-
der überzeugend zurückgewiesen noch befriedigend integriert werden können. 
Vielmehr verweisen sie zum einen darauf, dass die politische Konzeption der 
ständigen Herausforderung unterliegt, sich kritisch zu hinterfragen (vgl. Kap. 
3.3, siehe zudem Butler 2011 und Mahmood 2005, die diese Forderung auf die 
Säkularismusdebatte anwenden) und zum anderen darauf, dass man nicht davon 
ausgehen kann, durch sie allseits befriedigende Lösungen finden zu können (sie-
he dazu weiter mit Blick auf die Kontroverse um Frauenrechte und Religions-
freiheit: Kap. 6.1.3). 

 
Fazit 
Die Diskussion zeigt, dass Nussbaums religionspolitische Prinzipien differen-
ziert beurteilt werden müssen. Positiv hervorzuheben ist, dass Nussbaum über-
zeugende Argumente gegen zentrale Probleme säkularistischer Ansätze formu-
liert. So kann ihre Kritik an starker Neutralität und Trennung ebenso wie ihr Be-
streben, (öffentliches) religiöses Leben zu ermöglichen, als äußerst plausibel 
eingeschätzt werden. 

Allerdings nimmt sie nicht alle der in der Säkularismusdebatte aufgeworfe-
nen Fragen ernst genug. Wie ich anhand der Debatte zum öffentlichen Diskurs 
erörtert habe, gelingt es ihr nicht, die im Prinzip der Trennung angelegte Prob-
lematik der Diskriminierung von Religiösen zu umgehen, da sie an einer säkular-
liberalen Idee von Vernunft als Maßstab festhält. Eine Schwierigkeit stellt zu-
dem ihre Annahme einer freistehenden, von den umfassenden Vorstellungen 
vom Guten getrennten Konzeption dar: Es ist zu bezweifeln, dass eine solche 

                                                             
13  Eine ähnliche Idee verfolgt der assoziative Pluralismus von Bader, wobei er sich im 

Unterschied zu Mouffe von postmodernen Entwürfen abgrenzt (Bader, 1999). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005 - am 14.02.2026, 11:43:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SÄKULARISMUSDEBATTE | 245 

 

 

Trennung von Moral und umfassenden Lehren möglich ist und es ist daher un-
plausibel, an einer solchen Konzeption festzuhalten. Damit unterstreichen die 
Überlegungen zu Religion und Säkularismus das Ergebnis der Diskussion um 
Geschlecht und Kultur – weltanschauliche Neutralität ist als Orientierungspunkt 
wichtig, politische Normen sollten aber nicht beanspruchen, diese Neutralität 
einlösen zu können. Davon ausgehend muss nun weiter überlegt werden, wie so 
verstandene politische Normen begründet werden können. Diese Überlegungen, 
so habe ich schließlich nahegelegt, sollten sich neben Neutralität auch am Kon-
sensgedanken orientieren, den man jedoch ebenfalls nur als einen Orientierungs-
punkt verstehen darf. 

 
 

5.3  DER GELTUNGSANSPRUCH  
DER RELIGIONSPOLITISCHEN THESEN  
UND SEINE GRENZEN 

 
Nussbaums Auseinandersetzung mit religionspolitischen Normen ist als Konkre-
tisierung ihrer Überlegungen zum Fähigkeitenansatz auf einen Aspekt hin zu 
verstehen, nämlich Religion bzw. Gewissensfreiheit und Sinnsuche. Hier über-
schneiden sich die Ebene universaler Grundprinzipien und jene kontextspezifi-
scher Anwendung und das wirft vor dem Hintergrund der Debatte um Universa-
lität die Frage auf, welcher Geltungsanspruch mit den jeweiligen Thesen ver-
bunden ist (vgl. v.a. Kap. 4.3.1 und 4.4). Dem werde ich im Folgenden genauer 
nachgehen. Geklärt werden muss dabei nicht zuletzt, welche Bedeutung dem 
Bezug auf die USA für die Begründung der religionspolitischen Prinzipien und 
auch für die Beurteilung anderer religionspolitischer Modelle zukommt. Ich 
werde daher zuerst in einem kurzen Überblick resümieren, welche Geltungsan-
sprüche in den verschiedenen Annahmen enthalten sind, und dann den Geltungs-
anspruch der religionspolitischen Prinzipien näher in den Blick nehmen, da v.a. 
hier eine Divergenz zwischen einer Rückbindung an die USA und dem darüber 
hinausgehenden Geltungsanspruch zu bestehen scheint. 

 
Die Grundnorm, das heißt der Respekt für die individuelle Gewissensfreiheit, 
markiert den normativen Ausgangspunkt der religionspolitischen Überlegungen 
Nussbaums und legt die Basis für alle weiteren religionspolitischen Überlegun-
gen (Kap. 4.1). Sie ist in der Liste von grundlegenden Fähigkeiten verankert und 
stellt die Ausformulierung und Konkretisierung einer Fähigkeit bzw. eines As-
pekts einer Fähigkeit (der praktischen Vernunft) dar – die Forderung, Gewis-
sensfreiheit als Teil der grundlegenden Befähigung jedes Menschen zu respektie-

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005 - am 14.02.2026, 11:43:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


246 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

ren. Als Teil der als universal zu verstehenden Fähigkeitenliste ist sie dement-
sprechend selbst mit einem universalen Geltungsanspruch verbunden. Dieser 
Anspruch auf Universalität ist zwar umstritten, insofern die Bedeutung von indi-
vidueller Gewissensfreiheit für Religion von manchen in Zweifel gezogen wird, 
er kann aber (ebenso wie die Fähigkeitenliste insgesamt) durchaus als universale 
Grundlage politischen Handelns gerechtfertigt werden, wenn man ein bestimm-
tes, offenes Universalitätsverständnis voraussetzt (vgl. Kap. 5.1). 

Etwas anders verhält es sich bei den drei Säulen zur Ermöglichung von Ge-
wissensfreiheit (Kap. 4.3), die formal und inhaltlich starke Parallelen zu Nuss-
baums allgemeinen Annahmen zur politischen Umsetzung der Grundbefähigung 
und zur Erziehung der Bürgerinnen und Bürger aufweisen (Kap. 2.9). Sowohl 
für die allgemeinen als auch für die spezifisch religionspolitischen Überlegungen 
gilt, dass sie nicht direkt Teil der universalen minimalen Normen sind, sondern 
darüber hinausgehende Annahmen dazu machen, was notwendig erscheint, um 
die Verwirklichung dieser Normen zu ermöglichen. Dennoch kann man wohl sa-
gen, dass sie in ihren grundlegenden und abstrakt formulierten Ideen und Forde-
rungen ebenfalls einen Anspruch auf Universalität beinhalten, wenngleich es 
dann wesentlich darum geht, dass diese Ideen und Forderungen jeweils kontext-
spezifisch konkretisiert werden können und müssen, etwa dahingehend, welche 
Narrationen und Literatur verwendet oder welche bildungspolitischen Maßnah-
men genau ergriffen werden sollen. Auch hier kann der universale Geltungsan-
spruch (sofern man ihn wiederum unter dem Vorzeichen eines offenen und dy-
namischen Universalitätsverständnisses liest) als weitgehend plausibel einge-
schätzt werden, nicht zuletzt weil er auf wenige Annahmen begrenzt ist, die in 
verschiedenen Kontexten unterschiedlich ausgestaltet werden sollen. Die Grund-
komponenten selbst (politische Prinzipien, kritische Selbstreflexion und eine 
‚Kultivierung der inneren Augen‘) erscheinen als universale Orientierung durch-
aus rechtfertigbar, insbesondere wenn man Nussbaums Konzept vom Menschen 
(als vernünftigem und emotionalem Wesen, das rationalen Argumenten zugäng-
lich ist, aber auch in seinen Gefühlen und der Vorstellungskraft erzogen werden 
sollte) zustimmt – und dafür spricht, wie an anderer Stelle diskutiert, einiges 
(Kap. 3.1, 3.2). 

 
Wesentlich schwieriger einzuschätzen ist, inwiefern es sich bei den religionspo-
litischen Prinzipien Neutralität, Nicht-Etablierung, Trennung und Ausgleichsre-
gelungen um eine kontextbezogene Spezifikation handelt oder doch um Prinzi-
pien, die einen weitergehenden kontextübergreifenden Geltungsanspruch bein-
halten. Denn einerseits begründet Nussbaum diese Prinzipien in enger Anbin-
dung an die US-Verfassungsdebatte, andererseits scheint sie sie aber in einigen 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005 - am 14.02.2026, 11:43:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SÄKULARISMUSDEBATTE | 247 

 

 

Hinsichten auch darüber hinaus für normativ relevant zu halten, was vor allem in 
ihrer Kritik an Europa deutlich wird. Um die Frage nach dem Geltungsanspruch 
hier beantworten zu können, muss man das Verhältnis dieser beiden Gesichts-
punkte genauer in den Blick nehmen. 

Nussbaums Überlegungen zu religionspolitischen Prinzipien sind eng an die 
USA geknüpft. Dies ist grundsätzlich mit ihrer Überzeugung zu erklären, dass es 
für die konkretere Ausbuchstabierung politischer Maßnahmen notwendig ist, ei-
nen spezifischen Kontext herauszugreifen (Kap. 2.6.1). Interessant ist, dass sie 
als weiteren Grund dafür, gerade die USA auszuwählen, nennt, dass sie mit ihrer 
Kritik bei jener Tradition beginnen wolle, die sie am besten kennt (LCA, 342). 
Damit greift sie die Idee der kritischen Selbstprüfung auf (Kap. 4.3.2), denn sie 
möchte sich von solchen Positionen distanzieren, die sich auf Probleme von an-
deren konzentrieren, Schwierigkeiten in ihren eigenen Traditionen jedoch über-
gehen:  

 
„I think that there is an arrogance abroad in the nations of Europe and North America, as 

we impugn the religious fanaticism of others while neglecting the very large planks in our 

own eyes, in the form of a complacent love of homogeneity that is scared of real differ-

ence.“ (LCA, 342) 

 
Die Beschränkung auf die USA erfolgt also nicht nur pragmatisch, sondern aus 
tiefergehenden systematischen Gründen. Sie erscheint als solche (auch hinsicht-
lich der interkulturellen Dimension) überzeugend und gewinnend, da sie die 
Verschiedenheit unterschiedlicher Kontexte ernst zu nehmen scheint. Es ist je-
doch kritisch zu überlegen, ob Nussbaum tatsächlich zugesteht, dass es für ande-
re Kontexte andere religionspolitische Modelle geben kann, die der Grundnorm 
ebenso gerecht werden. Fraglich ist dies u.a. angesichts ihrer starken Kritik an 
europäischen Modellen in NRI. 

In dem verhältnismäßig frühen Text WHD scheint es zunächst so, als wende 
Nussbaum hier die Idee von der kontextspezifisch unterschiedlichen Interpretati-
on der minimalen universalen Grundlage an. Das US-amerikanische Modell wird 
hier – nur – als eine gute Idee eingeführt: „This proposal is conceived of as a 
good idea, not necessarily as the best reading of any particular constitutional tra-
dition.“ (WHD, 198) Dementsprechend geht sie zwar beispielsweise davon aus, 
dass Nicht-Etablierung „in der Regel der beste Weg“ zur Verwirklichung des 
gleichen Respekts der Gewissensfreiheit sei (WHD, 211), sie schließt die Mög-
lichkeit eines davon abweichenden Modells, das ebenfalls dem Respekt gerecht 
wird, aber nicht aus und betont diesbezüglich die Kontextualität:  

 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005 - am 14.02.2026, 11:43:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


248 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

„[I]t should be a contingent contextual question whether that protection is best accom-

plished through a regime of nonestablishment or through a regime of limited establish-

ment with sufficient safeguards for citizen equality and free exercise.“ (WHD, 210) 

 
Als kontextuell sinnvolle Modelle erwägt sie hier das skandinavische Modell ei-
ner gewissen Etablierung lutherischer Kirchen sowie das Modell pluraler Etab-
lierung in Indien (WHD, 210f.). Allerdings deutet sich in ihren weiteren Ausfüh-
rungen zu Indien an, dass sie diese doch als Ausnahmen versteht, die nicht opti-
mal sind, da sie eine Reihe von Schwierigkeiten (etwa die Verletzung der 
Gleichheit) mit sich brächten. Ihr Gesamturteil besteht letztlich darin, dass eine 
säkulare Grundlage, verstanden als eine der Nicht-Etablierung, an sich die 
Grundnorm besser erfüllt, dass es aber angesichts von kontextuellen Gegeben-
heiten (wie bestimmten historischen Hintergründen) sinnvoller sein kann, ein be-
stehendes Modell der Etablierung beizubehalten und die Schwierigkeiten inner-

halb dessen so gut wie möglich zu lösen (WHD, 217). In Indien etwa sei es auf-
grund der gesellschaftlich bestehenden Diskriminierung von Muslimen und 
Muslimas besser, die plurale Etablierung beizubehalten (WHD, 211). 

In späteren Texten steht die Problematik der Etablierung dann wesentlich 
stärker im Vordergrund. Etwa geht Nussbaum in ihrer ausführlichen Auseinan-
dersetzung mit Indien in CW vor allem auf die verschiedenen Schwierigkeiten 
dessen ein (CW, 141-151, vgl. LC, 95f. u.a.), und in ihrer späteren Darstellung 
des Fähigkeitenansatzes in CC nennt sie das Prinzip der Nicht-Etablierung als 
einen wesentlichen Aspekt für die Gewährung gleicher Gewissensfreiheit (CC, 
109). Die Idee, dass in bestimmten Kontexten ein Modell der Etablierung alles in 
allem besser sein könnte, ist kaum noch erkennbar. Besonders deutlich zeigt sich 
dies in ihrer Auseinandersetzung mit Europa, vor allem in NRI. Hier stellt Nuss-
baum unmissverständlich klar, dass keines der religionspolitischen Prinzipien 
zur Disposition stehe und das US-Modell als Vorbild für europäische Staaten 
gelten solle, da es besser der Grundnorm gerecht werde als alle europäischen 
Modelle: „[T]he premises about human dignity and equality that Americans and 
Europeans share entail something like the American solution.“ (NRI, 61, vgl. 
Kap. 4.3.1) Ausdrücklich bezieht sie das zudem auf das skandinavische Modell 
(konkret das finnische), welches aufgrund seiner Etablierung zu kritisieren sei 
(NRI, 92). Etablierung wird hier, anders als in WHD, ausschließlich als Problem 
betrachtet, besonders mit Blick auf die Gleichheit: „[E]stablishment is in its way 
a denial of equal liberty.“ (NRI, 93, Herv. i.O.) 

Nussbaums Kritik an den religionspolitischen Modellen Europas ist in zwei 
Hinsichten zu hinterfragen: Problematisch ist erstens, dass sie pauschalisierend 
alle europäischen Systeme verurteilt: „[T]he European solution is no longer ade-

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005 - am 14.02.2026, 11:43:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SÄKULARISMUSDEBATTE | 249 

 

 

quate.“ (NRI, 61) Zwar weist sie darauf hin, dass gewisse Differenzen bestehen, 
in den wesentlichen Hinsichten seien europäische Staaten im Vergleich zu den 
USA aber alle problematisch (NRI, 136). Dies ist angesichts der Differenzen 
zwischen den europäischen Modellen unangemessen vereinfachend.14 Zudem er-
scheint umgekehrt die Darstellung der USA verhältnismäßig unkritisch, was 
ebenfalls nicht angemessen ist (vgl. die in der Säkularismusdebatte sehr überzeu-
gend aufgezeigten Schwierigkeiten des US-Modells, etwa bei Bader 1999) – 
aufgrund der in der starken Polarisierung zu Europa hervorgehobenen Vorbild-
funktion treten nämlich die von Nussbaum durchaus angesprochenen Probleme 
des US-Modells im Gesamteindruck in den Hintergrund. Mit diesem Vergleich 
scheint Nussbaum ihrer Forderung, der Kritik der eigenen Tradition mindestens 
ebenso viel Aufmerksamkeit zu widmen wie der Kritik an anderen Traditionen, 
nicht gerecht zu werden. (Man könnte erwägen, ob sie Europa und die USA in 
diesem Zusammenhang als einen Kontext begreift [wie es ihre oben zitierte Aus-
sage zu den geteilten Prämissen suggeriert], und ob sie die Kritik an Europa in 
diesem Sinn als Kritik der eigenen, nämlich euro-amerikanischen, Tradition, be-
trachtet, innerhalb derer sie dann eine Version, die US-amerikanische, als beste 
herausstellt. Dies wäre jedoch ebenfalls problematisch, da es notwendig er-
scheint, angesichts der historisch gewachsenen Differenzen, die sie selbst als 
Hintergrund der unterschiedlichen Systeme benennt [NRI, 69], von verschiede-
nen Kontexten auszugehen.) Es scheint also, dass allein die Art der Darstellung – 
in ihrer Vereinfachung und Polarisierung – Nussbaums Argument gegen Model-
le der Etablierung in Europa erheblich schwächt und dass sie damit nicht zuletzt 
ihren eigenen Forderungen nach der Anerkennung von Diversität sowie nach ei-
ner selbstkritischen Haltung nicht gerecht wird. Die oben getroffene positive 
Einschätzung ihrer bewussten Beschränkung auf den Kontext der USA muss da-
her relativiert werden. 

Zweitens muss überlegt werden, wie die Kritik inhaltlich zu beurteilen ist. 
Ein wesentlicher Fokus von Nussbaums Auseinandersetzung liegt (ausgehend 
von der Debatte um muslimische Verschleierungen) auf der Kritik an Frankreich 
(Kap. 4.3.2). Diese ist als solche äußerst überzeugend (siehe dazu auch die Dis-
kussion zum Burkatragen: Kap. 6.2) und es ist auch plausibel, ihre Problematik 
auf eine grundlegende Schwierigkeit in der staatlichen Etablierung einer säkula-

                                                             
14  Mit Blick auf die Geschlechterfrage kann diesbezüglich beispielsweise auf die Unter-

suchung von Gily Coene und Chia Longman hingewiesen werden, in der die unter-

schiedlichen Regelungen mit Blick auf das muslimische Kopftuch in Belgien, den 

Niederlanden und Frankreich verglichen werden und die Verschiedenheit der religi-

onspolitischen Modelle in Europa anschaulich wird (Coene/Longman 2008). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005 - am 14.02.2026, 11:43:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


250 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

ristischen Lehre zurückzuführen (vgl. 5.1). Die entscheidende Frage ist dann al-
lerdings, ob diese auf Frankreich bezogene Kritik auf jede Form der Etablierung 
verallgemeinert werden kann. Hierfür wäre es notwendig, die Situation in ande-
ren Staaten genau zu analysieren und abzuwägen, sowohl ob überhaupt dieselben 
Schwierigkeiten bestehen als auch, inwiefern diese schon in der Verfassungs-
grundlage angelegt sind. Diskutiert werden müsste je im Einzelnen, ob die von 
Nussbaum geforderte, auf die USA bezogene Nicht-Etablierung in jedem Fall 
(eben auch unter Berücksichtigung der historischen Hintergründe) besser ist. 
Dabei muss man zum einen fragen, ob jede der kritisierten ‚Etablierungen‘ eine 
Verletzung des gleichen Respekts darstellt – schließlich könnte man z.B. erwä-
gen, ob man in einigen Fällen von einer Form des von ihr selbst als legitim er-
achteten Ceremonial Deism ausgehen kann (vgl. Kap. 4.4.1). Die Bezüge auf 
Religion wären dann als historisch bedingte Relikte zu beurteilen, die keine 
schwerwiegende Verletzung des gleichen Respekts darstellen und – wenigstens 
aus pragmatischen Gründen – beibehalten werden können (siehe etwa Taylor 
2009, 1150, der die Etablierung in Großbritannien und Skandinavien als so ru-
dimentär und symbolisch einschätzt, dass er sie für unproblematisch zu halten 
scheint). Zum anderen muss dann das US-Modell im Gesamtzusammenhang der 
US-Gesellschaft stärker zur Diskussion stehen. Das bedeutet, dass der sehr star-
ke Einfluss von Religion im weiteren politischen und öffentlichen Bereich mehr 
einzubeziehen und nach Zusammenhängen mit den Verfassungsprinzipien zu 
fragen wäre (siehe etwa Tariq Modood, der die Schwierigkeit der Etablierung in 
Großbritannien gegen jene der Bedeutung von Religion in der politischen Kultur 
der USA aufwiegt: Modood 2009; Mahmood unterstellt dem formalen [das heißt 
auf institutionelle Aspekte fokussierten] Säkularismus daher eine Verschleie-
rungsfunktion, vgl. Calhoun 2010, 86f.). Nussbaum selbst weist darauf hin, dass 
es einen mitunter problematischen Einfluss von Religion auf Wahlentscheidun-
gen in den USA gibt (EQR, 5). Überlegungen dieser Art bleiben bei ihr jedoch 
eher randständig und sie geht auch nicht auf die Frage solcher Zusammenhänge 
ein. 

 
Abschließend kann man festhalten: Nussbaums religionspolitische Prinzipien be-
inhalten – ebenso wie die Grundnorm und die Säulen zur politischen Umsetzung 
– einen kontextübergreifenden Geltungsanspruch, zumindest in gewissem Maß. 
So erachtet Nussbaum alle anderen religionspolitischen Modelle im Grunde als 
problematisch (wenngleich sie ihre vorübergehende Existenz in einigen Fällen, 
wie Indien, aus pragmatischen Gründen für legitim hält). Die Auseinanderset-
zung mit den USA ist somit letztlich als eine exemplarische Veranschaulichung 
zu verstehen, wie diese – als richtig beanspruchten – Prinzipien mit Blick auf ei-

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005 - am 14.02.2026, 11:43:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SÄKULARISMUSDEBATTE | 251 

 

 

nen Kontext konkret verstanden werden und sich in Urteilen und Gesetzen aus-
drücken können. Dieser Geltungsanspruch ist für die religionspolitischen Prinzi-
pien jedoch problematisch, da die Möglichkeiten kontextuell anderer Ausgestal-
tungen hier nicht genügend abgewogen werden, wodurch Nussbaum zu unplau-
sibel vereinfachten Urteilen vor allem zu Europa kommt.  

Dies festzustellen und zu kritisieren zielt nicht darauf, europäische Modelle 
per se verteidigen oder aufwerten zu wollen und ebenso wenig darauf, die Idee 
von Säkularität an sich zu verwerfen. Es geht mir vielmehr darum exemplarisch 
zu verdeutlichen, was sich in der kritischen Diskussion zur freistehenden politi-
schen Konzeption andeutet (Kap. 3.2. und 5.2) und in Bezug auf Geschlecht und 
interkulturelle Plausibilität schon ausführlich erörtert wurde (Kap. 3.3), nämlich, 
dass Nussbaum ihre Annahmen und deren Rückbindung an bestimmte Überzeu-
gungen und Kontexte oft zu wenig selbstkritisch reflektiert. Sie ist daher nicht 
offen dafür, (bestimmte) alternative Sichtweisen zu berücksichtigen, die mitunter 
gar nicht so falsch sein müssen wie sie nahelegt und die es wert wären, ernst ge-
nommen zu werden. 

 
 

5.4  FAZIT 
 
Die Auseinandersetzung mit der Säkularismusdebatte zeigt, dass Nussbaums re-
ligionspolitische Annahmen differenziert beurteilt werden müssen. In vielen As-
pekten erweisen sie sich als plausibel, da sie sich durch eine hohe Sensibilität für 
die Problematik im Verhältnis von Politik und Religion auszeichnen und mit ei-
ner kritischen Reflexion auf eine Reihe der in der Säkularismusdebatte diskutier-
ten Schwierigkeiten verbunden sind. Zugleich muss man jedoch feststellen, dass 
einige weitergehende und als berechtigt einzuschätzende Einwände gegen säku-
lar-liberale Ansätze nicht genügend Berücksichtigung finden, was die Gesamt-
plausibilität ihrer Annahmen in einer wesentlichen Hinsicht einschränkt. 

 
In diesem Kapitel habe ich zunächst die individuelle Gewissensfreiheit in den 
Blick genommen, die der im Fähigkeitenansatz verankerte universale Bezugs-
punkt der religionspolitischen Überlegungen ist (5.1). Die Diskussion hat ge-
zeigt, dass es Nussbaum durch den Fokus auf das individuelle Gewissen weitge-
hend gelingt, exklusivistische Annahmen zu religiös und nicht-religiös zu ver-
meiden und dass auch entsprechende Einwände gegen ihre Überlegungen zu 
Transzendenz zumindest relativiert werden können. Zudem kann ihr Verständnis 
von individueller Gewissensfreiheit (im Sinne von umfassender Freiheit und un-
ter Berücksichtigung von Gemeinschaft und Zugehörigkeit) gegen Vorwürfe in 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005 - am 14.02.2026, 11:43:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


252 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

Bezug auf die besondere Rolle individueller Freiheit verteidigt werden und er-
scheint alles in allem plausibel als universaler Bezugspunkt für religionspoliti-
sches Handeln. Da man allerdings auch hier davon ausgehen muss, dass eine 
partikulare Rückbindung an bestimmte umfassende Lehren besteht, kann man 
schwerlich von einem ‚freistehenden‘ Ausgangspunkt sprechen und sollte den 
Universalitätsanspruch dementsprechend nicht an diese Annahme binden, son-
dern wie in der Diskussion zu Kultur und Geschlecht vorgeschlagen stattdessen 
ein offenes und dynamisches Universalitätsverständnis voraussetzen (vgl. Kap. 
3.3). 

Im Zentrum des zweiten Diskussionsschritts stand die kritische Auseinander-
setzung mit den religionspolitischen Prinzipien von Neutralität und Trennung 
(5.2). Dabei habe ich als erstes die in der Säkularismusdebatte prominent geführ-
te Diskussion zu Kriterien für den öffentlichen Diskurs aufgegriffen. Hier dis-
tanziert sich Nussbaum zwar auf den ersten Blick überzeugend von den rationa-
listischen Kriterien bei Rawls, jedoch ist sie darin jedoch nicht konsequent, inso-
fern auch sie eine rational-argumentative Ausdrucksweise für bestimmte Kon-
texte fordert und dadurch letztlich selbst ein problematisches Verständnis von 
Trennung voraussetzt. Ausgehend davon bin ich unter Rückgriff auf die Überle-
gungen zu Kultur und Geschlecht (Kap. 3.2) noch einmal auf die Bedeutung von 
Neutralität und Trennung auf der begründungstheoretischen Ebene eingegangen 
– die sich in der Idee der freistehenden politischen Konzeption ausdrückt. Auch 
vor dem Hintergrund der Säkularismusdebatte zeigt sich, dass Nussbaums Kon-
zeption die beanspruchte weltanschauliche Neutralität nicht einlösen kann und 
dass das Beharren auf diesem Anspruch problematisch ist. Neutralität sollte da-
her – nur – als Orientierungspunkt für politische Normen dienen. Darüber hinaus 
habe ich nahegelegt, dass sich weiterführende Überlegungen zur Begründung 
politischer Normen in stärkerem Maß am Gedanken des überlappenden Konsen-
ses orientieren sollten, der jedoch ebenfalls nur als Orientierungspunkt dienen 
und von keinem Vorschlag eingelöst werden kann. 

Im dritten Schritt wurde schließlich die Frage aufgegriffen, mit welchen Gel-
tungsansprüchen Nussbaums religionspolitische Annahmen verbunden sind, das 
heißt in welchem Maß es hier um Universalität geht (5.3). Besonders diskussi-
onsbedürftig sind dabei die religionspolitischen Prinzipien. Diese implizieren 
nämlich, so das Ergebnis der Diskussion, trotz des starken USA-Bezugs in ihrer 
Begründung einen weitergehenden Geltungsanspruch. Das ist insofern proble-
matisch, als es damit einhergeht, dass Nussbaum nicht genügend erwägt, inwie-
fern andere Modelle als das der USA in anderen Kontexten die Grundnorm ähn-
lich gut erfüllen können, auch wenn sie stärker von den Prinzipien abweichen. 
Auffällig ist vor allem die starke Polarisierung zwischen europäischen Modellen 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005 - am 14.02.2026, 11:43:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SÄKULARISMUSDEBATTE | 253 

 

 

einerseits, die zu undifferenziert verurteilt werden, und dem US-Modell anderer-
seits, dem eine Vorbildfunktion zufällt, die zu unkritisch ist. Insgesamt verweist 
dies auf die grundsätzlichere Problematik, dass Nussbaum ihre Annahmen oft 
nicht kritisch genug hinterfragt (vgl. Kap. 3.3). 

 
Die Diskussion unterstreicht damit zum einen das bereits im vorangegangenen 
Kapitel gefällte Urteil, dass Nussbaum nicht als säkularistisch kritisiert werden 
kann, da sie keine Polarisierung von religiös und nicht-religiös oder gar eine 
Abwertung von Religion vertritt, sondern dies selbst kritisiert. Dies spiegelt sich 
etwa in ihrem Fokus auf individuelle Gewissensfreiheit, mit dem sie darauf ab-
zielt, religiöse und nicht-religiöse Lehren in ihrer Pluralität möglichst gut zu be-
rücksichtigen. Deutlich wird es auch daran, dass sie bemüht ist, dabei kein ver-
engtes Verständnis individueller Freiheit vorauszusetzen, sondern den besonders 
für Religion oft wichtigen (und von Säkularismuskritikern und -kritikerinnen 
eingeforderten) Gemeinschaftsaspekt zu integrieren, nicht zuletzt mit dem Prin-
zip der Ausgleichsregelungen. Zudem ist diesbezüglich positiv an ihre ethische 
(statt rationalistische) Bestimmung des Kriteriums vom ‚Vernünftigsein‘ zu er-
innern, die sie wesentlich damit begründet, dass religiöse Lehren nicht diskrimi-
niert werden sollen. 

Zum anderen wird noch einmal deutlich, dass und inwiefern Nussbaum mit 
ihren Annahmen eine säkular-liberale Position befürwortet. Charakteristisch da-
für ist vor allem die grundlegende These einer freistehenden politischen Konzep-
tion, mit der sie sowohl das Prinzip weltanschaulicher Neutralität als auch jenes 
der Trennung auf einer tieferen Ebene verteidigt. Diese These, die bereits im Zu-
sammenhang der Universalismusdebatte kritisiert wurde, erweist sich auch vor 
dem Hintergrund der Säkularismusdebatte als problematisch. So muss man Sä-
kularismuskritikerinnen und -kritikern Recht geben, dass die Prinzipien von 
Neutralität und Trennung – auch wenn man ihnen ‚nur‘ auf dieser Ebene Bedeu-
tung zuschreibt – eine Reihe von Schwierigkeiten bergen und man sie daher in 
dem hier vorausgesetzten Sinn aufgeben bzw. modifizieren sollte. Nicht zuletzt 
wird Nussbaum so auch ihrem eigenen Maßstab einer selbstkritischen Haltung 
nicht gerecht, da dieser verlangen würde, die Problematik der unvermeidbaren 
Gebundenheit an partikulare Vorstellungen kritisch zu reflektieren – was mit der 
freistehend-neutralen Konzeption gerade ausgeblendet wird. Deutlich zeigt sich 
dies auch in den Überlegungen zu religionspolitischen Prinzipien, wo die Span-
nung zwischen einer partikularen Herleitung (in Anlehnung an die USA) einer-
seits und davon ausgehenden kontextübergreifenden Urteilen andererseits greif-
bar wird. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005 - am 14.02.2026, 11:43:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


254 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

Abschließend kann noch einmal darauf hingewiesen werden, dass die Auseinan-
dersetzung mit Religion und der Säkularismusdebatte eine Reihe von Parallelen 
zu der Diskussion zu Universalität, Kultur und Geschlecht aufweist: So lässt sich 
individuelle Gewissensfreiheit durchaus als universaler Ausgangspunkt religi-
onspolitischen Handelns rechtfertigen – mit ähnlichen Gründen (und gegen ähn-
liche Einwände) wie man die allgemeine Orientierung an individueller Freiheit 
im Kontext der interkulturellen und feministischen Debatte verteidigen kann. In 
beiden Fällen habe ich jedoch zugleich dafür plädiert, dass es unplausibel ist, da-
bei Universalität im Sinne von Nussbaums Konzept freistehend-universaler Nor-
men zu beanspruchen (vgl. Kap. 3.2.2). Überhaupt ist die These des Freistehens 
bzw. der weltanschaulichen Neutralität der politischen Grundlage aus allen drei 
Perspektiven (Kultur, Geschlecht und Religion) zu kritisieren und letztlich zu-
rückzuweisen, da sie nicht eingelöst werden kann (vgl. Kap. 3.2.3). Schließlich 
hat sich zudem in beiden Diskussionen gezeigt, dass die Zuschreibung von Neut-
ralität auch Schwierigkeiten für den Umgang mit Kritik mit sich bringt, sowohl 
was die Reflexion auf eigene (Vor-)Annahmen betrifft als auch die Kritik an an-
deren Überzeugungen und politischen Modellen (vgl. Kap. 3.3). 

Insgesamt führt die Diskussion zu dem Ergebnis, dass Nussbaums Entwurf 
viele überzeugende Überlegungen und Vorschläge in Bezug auf die normative 
Grundlegung politischen Handelns beinhaltet. Problematisch ist jedoch, sowohl 
mit Blick auf das Konzept von Universalität als auch für die religionspolitischen 
Annahmen, dass sie die Verwurzelung politischer Normen in partikularen Vor-
stellungen vernachlässigt und an der Idee von weltanschaulicher Neutralität fest-
hält. Überzeugender ist es demgegenüber, die Unvermeidbarkeit der Rückbin-
dung anzuerkennen und Neutralität nur als Ideal zu verstehen, nicht als Zu-
schreibung. Damit wird offengelegt, dass die vorgeschlagenen Normen nur eine 
Annäherung darstellen und weiter diskutiert werden können und müssen. Das 
entspricht dem gleichen Respekt besser, da dieses Zur-Diskussion-Stellen der 
Normen signalisiert, dass andere Positionen ernst genommen werden. Darüber 
hinaus trägt es letztlich zur Stabilität bei (vgl. Kap. 3). Damit verbunden sein 
muss nicht zuletzt eine stärkere Prüfung und Hinterfragung der Normen, die bei 
konkreten politischen Urteilen und der Kritik an kulturellen und religiösen Prak-
tiken zu Grunde gelegt werden – ohne dass dies zu einer völligen Relativierung 
und zur Enthaltung von Kritik führen darf. In der folgenden Diskussion zu Frau-
enrechten und Religionsfreiheit werde ich nun anhand von konkreten Beispielen 
noch genauer darauf eingehen, welche (auf universalen Normen basierende) Kri-
tik als sinnvoll und legitim eingeschätzt werden kann (Kap. 6). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005 - am 14.02.2026, 11:43:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

