5 Nussbaums religionspolitisches Modell
und die Sakularismusdebatte

Es ist umstritten, welche Bedeutung Religion bei der Formulierung und Begriin-
dung politischer Normen zukommen sollte. In der so genannten Sikularismus-
debatte wird kontrovers diskutiert, welche Rolle Religionen iiberhaupt (noch o-
der wieder) in Gesellschaft und Politik spielen, und insbesondere auch, ob und
inwieweit es in Bezug auf ethische Erwigungen legitim ist, sie in politischen
Uberlegungen auszuklammern (z.B. Bader 1999, Casanova 2010, Jakobsen/Pel-
legrini 2008, Maclure/Taylor 2011, Mendieta/VanAntwerpen 2011). Einige der
dabei aufgeworfenen Fragen sind im vorangegangenen Kapitel bereits zur Spra-
che gekommen. Im Folgenden soll nun die Plausibilitdt von Nussbaums religi-
onspolitischen Thesen mit Blick auf diese Debatte genauer erortert werden.

Das Verhiltnis von Religion und Politik wird im liberalen Diskurs im Allgemei-
nen negativ bestimmt: Religion soll aus der Politik und mehr oder weniger aus
dem gesamten Offentlichen Bereich ausgeschlossen und als reine Privatsache be-
trachtet werden. Dies ist bei einigen Ansitzen mit der Annahme verbunden, dass
Religionen immer problematisch seien und tendenziell liberale Werte bedrohten
(Rorty 1994, vgl. Weithman 1997a zur antagonistischen Darstellung von Religi-
on und Liberalismus in der amerikanischen Debatte). Die meisten sikular-
liberalen Theorien zeichnen jedoch kein solches Bedrohungsszenario, sondern
lehnen dieses sogar ausdriicklich ab. Thre These beschrinkt sich im Wesentlichen
darauf, dass eine Sphire, die frei von religiosen Beziigen ist, eine bessere Basis
angesichts der Pluralitit von religidsen und nicht-religiosen Uberzeugungen dar-
stelle, da sie fiir alle zugéinglich sei (Audi 1997, Habermas 2006, Rawls 2005).1

1 Anzumerken ist jedoch, dass sowohl bei Jiirgen Habermas als auch bei John Rawls ei-
ne frithere und eine spitere Position zu unterscheiden sind. Vgl. zur Entwicklung bei

Habermas etwa Maeve Cooke (Cooke 2006) sowie die Einleitung in dem Sammel-

1402.2026, 1:43:14.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

Religiose Uberzeugungen werden grundsitzlich respektiert, sie sollen aber in ih-
rem Einfluss auf die Politik begrenzt werden. Die Vertreter und Vertreterinnen
dieser Theorien kommen allerdings zu unterschiedlichen Ansichten iiber die
Reichweite des Sikularen und der Reglementierung von Religiosem. So vertre-
ten zwar alle die These, dass politische Institutionen und ihre normative Grund-
lage frei von religiosen Beziigen sein sollten, viele fordern aber dariiber hinaus
mehr oder weniger stark auch den Ausschluss von Religion aus der 6ffentlichen
Sphire, was eine Reihe von Anforderungen an das Auftreten und Agieren der
einzelnen Biirger und Biirgerinnen in derselben nach sich zieht (etwa die Forde-
rung, im offentlichen Diskurs religiose Uberzeugungen in sikular-verniinftige
Argumente zu iibersetzen, siehe dazu Kap. 5.2).

Sikular-liberale politische Modelle werden in verschiedenen Hinsichten kri-
tisiert. Eine wesentliche Kritik setzt an dem vorausgesetzten Religionskonzept
und seiner Gegeniiberstellung zu Sakularitit an. Dabei werden nun gerade nicht
nur die pauschalen Annahmen zur Bedrohung von liberalen Werten durch Reli-
gion als unplausibel zuriickgewiesen (was wie angesprochen viele sikulare Libe-
rale teilen), sondern auch die Gegeniiberstellung von Sékularitdt und Religion
selbst wird kritisiert. Denn da und insofern diese politischen Modelle zugleich
das Sékulare zur grundlegenden (universalen) Norm erheben, fiithre schon eine
solche Gegeniiberstellung dazu, dass das Religiose (ndmlich als das ,Andere’,
dieser Norm Gegeniibergestellte) als problematisch betrachtet wird (Jakob-
sen/Pellegrini 2008a). Daraus, so kann man schlieBen, folgt letztlich eine Dis-
kriminierung religioser Lebensmodelle gegeniiber nicht-religiosen. Damit ver-
kniipft sind weiterhin grundsitzliche Zweifel an der Idee von sikular-,neutralen*
Normen. In Frage gestellt wird, dhnlich wie in der bereits erorterten Diskussion
mit Blick auf Geschlecht und Kultur (Kap. 3), dass Normen unabhiéngig von be-
stimmten umfassenden Vorstellungen vom Guten begriindet werden konnen
(ebd., auBerdem Bader 1999, Taylor 2010).

Die Sikularismusdebatte hat zudem eine interkulturelle Dimension. So
scheint erstens Sakularitit oft nicht nur dem Religitsen an sich, sondern insbe-
sondere nicht-,westlichen* Religionen gegeniibergestellt zu werden, was sich da-
ran zeigt, dass man vor allem in ihnen eine Bedrohung der sikularen Gesell-
schaft sieht (Casanova 2010). Zweitens werden sikulare Normen meist an solche

band von Eduardo Mendieta und Jonathan VanAntwerpen, in der die Herausgeber auf
antireligiose Annahmen seiner fritheren Position hinweisen (Mendieta/VanAntwerpen
2011a); zur Entwicklung bei Rawls siehe etwa Veit Bader 1999, 599, der konstatiert,
dass Religion beim spiteren Rawls eine positivere Rolle zukommt (wenngleich er

auch die spitere Position kritisiert).

1402.2026, 1:43:14.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SAKULARISMUSDEBATTE | 221

Werte gekoppelt, die in der interkulturellen Debatte selbst problematisiert wer-
den, wie etwa individuelle Freiheit und Rationalitét (Jakobsen/Pellegrini 2008a,
vgl. Kap. 3.1). Man muss daher iiberlegen, ob hier nicht bestimmte, eben nicht-
,westliche* religiose Lebensmodelle diskriminiert werden und inwieweit An-
nahmen des sikular-liberalen Modells auf andere Kontexte iibertragen werden
konnen bzw. ob Sikularitit und Sikularismus auch anders verstanden werden
konnen (siche z.B. die Uberlegungen in Bhargava 2011 zum spezifischen Siku-
larismus in Indien, von dem der ,Westen‘ in manchen Hinsichten lernen kdnne
und solle).

Insgesamt kann man die Sikularismusdebatte als einen Spezialfall der Dis-
kussion um Universalitit betrachten. Auch hier geht es niamlich, Charles Taylor
folgend, vor allem darum, eine iiberzeugende ,,Antwort des demokratischen
Staats auf Vielfalt” zu finden (Taylor 2010, 8), das heifit letztlich um die Frage,
wie politische Normen angesichts von Vielfalt begriindet werden konnen.

Uberlegt werden soll nun, wie Nussbaums Modell vor dem Hintergrund die-
ser Debatte zu bewerten ist. In der Erorterung ihrer religionspolitischen Annah-
men habe ich bereits deutlich gemacht, dass sie die Auseinandersetzung mit Re-
ligion fiir wichtig erachtet und eine Reihe der von Sikularismuskritikern und
-kritikerinnen aufgeworfenen Schwierigkeiten selbst aufgreift. So betont sie ge-
gen sékularistische Positionen, dass Religionen positive Bedeutung fiir das gute
Leben vieler Menschen haben und lehnt ein politisches Modell der starken Tren-
nung von Religion und Staat ab. Weiterhin nimmt sie die Tendenz solcher Posi-
tionen kritisch in den Blick, voreingenommen gegeniiber fremden (religiosen)
Vorstellungen zu sein (vor allem Kap. 4.1, 4.2 und 4.3.2). Zugleich teilt Nuss-
baum aber mit sékular-liberalen Modellen die Idee einer neutralen politischen
Grundlage. Auch geht sie davon aus, dass universale Grundnormen in Bezug auf
Religion formuliert werden kdnnen, und sie beansprucht zudem kontextiibergrei-
fende Geltung fiir einige konkretere religionspolitische Prinzipien, obwohl sie
diese aus ihrer Auseinandersetzung mit den USA ableitet. Ein Teil der skizzier-
ten Problematik betrifft sie daher ebenfalls und es ist zu diskutieren, ob diese
Schwierigkeiten entkriftet werden konnen oder ob sie ihren Ansatz ernsthaft in
Frage stellen.

Im Folgenden werde ich ausgehend von dieser allgemeinen Skizze zuerst er-
ortern, wie iiberzeugend der universale Anspruch der Grundnorm des gleichen
Respekts der individuellen Gewissensfreiheit ist und ob es ihr damit tatsdchlich
gelingt, verschiedene religiose und nicht-religiose Vorstellungen vom Guten
gleichermaBen zu respektieren (5.1). In einem zweiten Schritt sollen dann die
Prinzipien von Neutralitit und Trennung genauer diskutiert werden, insbesonde-
re in ihrem Verhiéltnis zu der begriindungstheoretischen Annahme der freistehen-

1402.2026, 1:43:14.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

den Konzeption. Dabei werde ich die in der Sdkularismusdebatte umstrittene
Frage nach Kriterien fiir den offentlichen Diskurs aufgreifen, da in ihr eine we-
sentliche Problematik dieser Prinzipien deutlich wird (5.2). SchlieBlich ist drit-
tens noch einmal genauer zu iiberlegen, in welchen Hinsichten Nussbaum Uni-
versalitit fiir ihr religionspolitisches Modell beansprucht und als wie plausibel
dies im Einzelnen einzuschitzen ist. Kritisch bedacht werden muss vor allem der
USA-Bezug in der Entwicklung und Begriindung der religionspolitischen Prin-
zipien (5.3).

Die Diskussion orientiert sich folglich vorrangig an Argumenten der Sékula-
rismusdebatte. Sie ist aufgrund der angesprochenen Verquickung mit der Uni-
versalismusdebatte aber zugleich in diese eingebettet und schlie3t an wesentliche
Diskussionen aus Kapitel 3 an.

5.1 INDIVIDUELLE GEWISSENSFREIHEIT ALS
UNIVERSALE GRUNDNORM?

Nussbaum stellt an den Anfang ihrer Uberlegungen zu Religion die in der uni-
versalen Fahigkeitenliste verankerte Grundnorm vom gleichen Respekt der indi-
viduellen Gewissensfreiheit. Ziel dieser Norm ist es, zu gewéhren, dass Men-
schen gemil verschiedener religioser ebenso wie nicht-religioser Vorstellungen
vom Guten leben konnen. Im Folgenden werde ich erdrtern, ob dieses Ziel er-
reicht werden kann, wenn der Fokus auf individueller Gewissensfreiheit liegt,
insbesondere, ob man darin einen plausiblen universalen Ausgangspunkt sehen
kann.

Dafiir werde ich als erstes auf zentrale Schwierigkeiten, die das Konzept von
Religion birgt, eingehen und Nussbaums Fokus auf Gewissensfreiheit dazu zu-
néchst allgemein ins Verhéltnis setzen (5.1.1). Genauer widme ich mich dann
zum einen der Frage, ob Nussbaum sich konsequent weitergehender Bestim-
mungen iiber das Wesen von Religion enthélt oder doch implizite Annahmen da-
zu macht. Dies werde ich exemplarisch anhand einer Kritik von Charles Taylor
diskutieren, der ihre Aussagen zu Transzendenz als abwertend gegeniiber Reli-
gion einschitzt (5.1.2). Zum anderen werde ich den Einwand aufgreifen, dass der
Fokus auf das Individuum und seine freie Entscheidung gerade in Bezug auf re-
ligiose Lebensmodelle nicht plausibel ist. Er fithrt ndmlich zu der zentralen Fra-
ge, ob Nussbaums Konzept der individuellen Gewissensfreiheit inklusiv ist und
letztlich als universal betrachtet werden kann (5.1.3).

1402.2026, 1:43:14.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SAKULARISMUSDEBATTE | 223

5.1.1 Die Konstruktion von ,Religion‘ und Nussbaums Fokus
auf individuelle Gewissensfreiheit

In der Universalismus- und Sékularismusdebatte ist auf verschiedene Schwierig-
keiten sikular-liberaler Religionskonzepte aufmerksam gemacht worden. Eine
wesentliche Kritik richtet sich darauf, dass Religion oft undifferenziert als irrati-
onales und Gewalt provozierendes Gegeniiber der modernen sidkularen Welt dar-
gestellt wird (Jakobsen/Pellegrini 2008a). Solche essenzialisierenden Gegen-
tiberstellungen von sédkular und religios sind José Casanova zufolge problema-
tisch, da sie vor allem dazu dienen, ,,die modernen, sidkularen Europder von den
,religiosen Anderen‘ zu unterscheiden, sei es von den religiosen Europdern vor
der Moderne, sei es von nichteuropdischen religiosen Menschen unserer Zeit,
vor allem den Muslimen.” (Casanova 2010, 39) Die Polarisierung hat demnach
auch eine interkulturelle Dimension, da das Konzept des ,Sékularen® hiufig
nicht nur in Gegeniiberstellung zu ,Religion‘, sondern insbesondere zu nicht-
,westlicher‘ Religion konstruiert wird. Eine in diesem Sinn ,sékulare‘ — verstan-
den als nicht-religiose und ,westliche’ — Grundlage politischen Handelns muss
als diskriminierend kritisiert werden. Die Fixierung auf Religion als Sonderfall
in politischen Uberlegungen ist mehr noch, so Taylor, schon an sich unangemes-
sen, da die eigentliche politische Aufgabe im gerechten Umgang mit der Diversi-
tit religioser und nicht-religioser Anschauungen liege (Taylor 2010). Folglich
sollte man, wie etwa Kathleen Sands betont, nicht nur die negativen Zuschrei-
bungen, sondern grundsitzlicher ,,sowohl die Einzigartigkeit der Privilegien als
auch die Einzigartigkeit der Ausschliisse* von Religion, wie sie sich in vielen
sdkular-liberalen Ansétzen finden, in Frage stellen (Sands 2008, 325).2

Dariiber hinaus wird dhnlich wie in der interkulturellen Diskussion auf eine
unreflektierte partikulare Riickbindung der — sékularen — Normen aufmerksam
gemacht. Talal Asad beispielsweise will zeigen, dass das im liberalen Diskurs
vorausgesetzte Konzept von Religion keineswegs als universal gelten kann, son-
dern dass jede Religionsdefinition das ,historische Ergebnis diskursiver Prozes-
se* darstellt (Asad 1993, 29). Notwendig erscheint folglich ein , kritischeres, his-
torisiertes Konzept von Religion* (Sands 2008, 326), was bedeutet, dass eine
kritische Auseinandersetzung mit der partikularen Riickbindung der damit ver-
bundenen Annahmen gefiihrt werden muss. Judith Butler pliddiert ebenfalls da-
fiir, dass jeder Rekurs auf Religion die Genealogie seiner Annahmen kritisch
einbeziehen sollte (Butler 2011, 72). Daraus folgt schlielich weiter, dass Aus-

2 Wie in der Einleitung angesprochen tibersetze ich englischsprachige Zitate immer

dann, wenn ich sie in eigene Sétze integriere. Vgl. Kap. 1.

1402.2026, 1:43:14.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

sagen iiber die sikulare Grundlage eines Staates nicht ohne Weiteres verallge-
meinert werden diirfen, da sie wie das Religionskonzept, auf welches sie sich
beziehen, in ihrer Entstehung an partikulare Kontexte riickgebunden sind (nahe-
liegend ist es dann, iiber kontextuell je verschiedene ,,Sdkularismen‘ nachzuden-
ken, siehe z.B. die unterschiedlichen Anndherungen in Jakobsen/Pellegrini
2008).

Eine Reihe feministischer Ansitze fordert in dhnlicher Weise eine kritische
Reflexion von ,Religion‘. Dabei ist interessant, dass sie, wie es scheint, Uberle-
gungen zur Kritik an Konstruktionen von Geschlecht auf die Konstruktion von
Religion tibertragen. Formuliert wird solche Kritik sowohl von Philosophinnen
(z.B. Reilly 2011) als auch von Theologinnen (z.B. Beattie 2005), die eine De-
konstruktion beider Konzepte anstreben und damit mehr oder weniger ausdriick-
lich auf eine Parallele der Diskurse zu Geschlecht und Religion bzw. Sékularis-
mus und deren Problematik hinweisen.

Nussbaums Uberlegungen zu Religion und Gewissen erscheinen angesichts die-
ser Debatten zunichst sinnvoll. So kritisiert sie homogenisierende Annahmen zu
vermeintlich gewalttitiger Religion, plidiert fiir die Anerkennung intra- und in-
terreligioser Vielfalt und enthilt sich nicht zuletzt selbst einer Definition von Re-
ligion, weil Definitionen in der Regel exklusiv in Bezug auf bestimmte religiose
Traditionen seien (Kap. 4.1). Zudem geht es ihr gerade nicht um einen Sonder-
fall ,Religion‘, sondern um den gleichen Respekt von religiosen und nicht-
religiosen Vorstellungen vom Guten (und ebenso um die gleiche Kritik, wo diese
notwendig ist). Eben deswegen legt sie den Fokus nicht ausschlieBlich auf Reli-
gion, sondern auf ,Gewissen‘, da ihr dies inklusiv mit Blick auf verschiedene re-
ligiose und nicht-religiose umfassende Lehren zu sein scheint (Kap. 4.1). (Dass
Religion in ihren religionspolitischen Prinzipien dennoch eine gewisse Sonder-
rolle zukommt — was vor allem im Kontext der Ausgleichsregelungen zum Tra-
gen kommt —, ist als pragmatisches Zugestidndnis sowohl im Sinne des Ankniip-
fens an bestehende Traditionen als auch mit Blick auf die praktische Umsetzung
zu verstehen: vgl. Kap. 4.4.)

Allerdings fillt auf, dass sich Nussbaum nicht explizit auf die skizzierte De-
batte bezieht und keine tiefergehende kritische Auseinandersetzung mit dem
Konzept von Religion als solchem fiihrt. Es scheint daher notwendig, noch stér-
ker im Detail zu priifen, ob ihr Vorschlag den angesprochenen Schwierigkeiten
gerecht wird. Angesichts der kritischen Diskussion zu Geschlecht und interkultu-
reller Plausibilitit dridngt sich insbesondere die Frage auf, ob sie die auch hier
angesprochene Problematik der partikularen Riickbindung ernst nimmt (vgl.
Kap. 3).

1402.2026, 1:43:14.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SAKULARISMUSDEBATTE | 225

5.1.2 Transzendenz und Religion bei Nussbaum

Genauer betrachtet werden soll als erstes Nussbaums Behauptung, ihr Konzept
enthalte keine weitergehenden Annahmen iiber Religion, insbesondere keine
diskriminierenden. Zweifel daran weckt beispielsweise eine Kritik von Taylor an
ihrer Auseinandersetzung mit Transzendenz. Damit verfolge sie, so sein Urteil,
eine sékularistische Argumentation und nehme eben doch eine — negative — Be-
stimmung von Religion vor. Diese Kritik mochte ich im Folgenden exemplarisch
ausfiihrlicher diskutieren, nicht zuletzt, weil gerade Transzendenz von vielen als
ein Charakteristikum von Religion betrachtet wird und es daher besonders nahe
liegt, auch zu tiberlegen, wie Nussbaum sich dazu verhilt.

Transzendenz kommt in Nussbaums genuin religionspolitischen Uberlegun-
gen nur am Rande vor und hat daher in der bisherigen Darstellung keine bedeu-
tende Rolle gespielt. Erwdhnung findet sie dort lediglich im Zusammenhang der
Auseinandersetzung mit Religionsspezifika. So spricht Nussbaum etwa in WHD
an, dass ,,Loyalitéit gegeniiber einer transzendenten Quelle von Autoritit™ gerade
nicht als Spezifikum von Religion betrachtet werden konne, da dies nicht auf alle
Religionen zutreffe (WHD, 207, vgl. Kap. 4.1).

Ausfiihrlicher widmet sie sich der Bedeutung von Transzendenz allerdings in
anderen Texten — zu nennen ist vor allem das Kapitel ,,Transcending Humanity*
in Love’s Knowledge (LK) sowie der Artikel Transcendence and Human Values
(THV), in JLR kommt dies zudem zumindest am Rand vor. Dabei nimmt Nuss-
baum zum einen an, dass Menschen grundsitzlich eine Neigung zum Streben
nach Transzendenz hitten (LK, 365), unterscheidet zum anderen aber verschie-
dene Arten dessen, die unterschiedlich zu bewerten seien. Moralisch wiin-
schenswert ist ithrer Ansicht nach eine solche Form des Transzendenzstrebens,
die darauf zielt, die menschlichen Neigungen zu Faulheit u.4. zu tiberwinden und
Tugenden wie Mitgefiihl und ein Engagement fiir Gerechtigkeit so gut wie mog-
lich auszubauen. Diese Form bezeichnet sie als intern, weil sie sich am inner-
menschlich Moglichen orientiert und unter Anerkennung der Grenzen des
menschlichen Seins das menschliche Leben so gut wie moglich zu verbessern
anstrebt (LK, 378f., THV, 447). Dagegen orientiere sich eine andere Form des
Transzendenzstrebens am Ubermenschlichen, das heift beispielsweise an Gott
bzw. Gottern oder an Engeln. Solches Streben nach externer Transzendenz wird
von ihr tendenziell als problematisch beurteilt, da damit meist einhergehe, dass
die menschlichen Bediirfnisse als weniger wichtig erachtet werden und folglich
zu iiberwinden seien, anstatt dass man sich ihrer annehme. In diesem Sinn fiihre
die externe Transzendenz oft weg von der wichtigen internen Transzendenz (LK,
379f1.).

1402.2026, 1:43:14.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

Mit Blick auf diese Argumentation wirft Taylor Nussbaum vor, dass sie so-
wohl inhaltlich als auch in der Art und Weise ihrer Auseinandersetzung mit
Transzendenz in eine polarisierende Polemik verfalle. Problematisch sei vor al-
lem, dass sie externe Transzendenz zu pauschal ablehne und deren positive As-
pekte nicht anerkenne (Taylor 2007, 625-634). Da externe Transzendenz aber fiir
viele Religionen wichtig sei, miisse man eine solche Argumentation als diskri-
minierend gegeniiber Religion kritisieren. Taylor ordnet Nussbaum daher insge-
samt dem sdkularen (bzw. sikularistischen) Humanismus zu.’ Tats#chlich legen
einige von Nussbaums Ausfiithrungen die Ablehnung jeder Bezugnahme auf ex-
tern Transzendentes nahe, etwa wenn sie schreibt, dass das Sich-Ausrichten auf
eine andere Welt oftmals ,,Schaden mit Blick auf die innerweltliche Moralitit
angerichtet” habe (JLR, 33, vgl. LK, 379f). Dies kann zwar fiir JLR damit relati-
viert und wohl gerechtfertigt werden, dass es sich dort dezidiert um eine person-
liche Uberzeugung, das heiBt um ihre eigene umfassende Vorstellung vom Guten
und nicht um ein politisches Plidoyer handelt. In LK und THV jedoch formuliert
sie stiarker allgemeine, nicht auf ihre umfassende Vorstellung begrenzte Aussa-
gen. Wiirden diese Texte eine pauschale Abwertung externer Transzendenz ent-
halten und diese zudem an Religion koppeln, wére dies in der Tat problematisch.

Dazu ist nun zunichst einmal darauf hinzuweisen, dass Nussbaum ihre Kritik
im Hinblick auf eine spezifische christliche Tradition formuliert und weder Reli-
gion allgemein noch die jiidisch-christliche Tradition per se meint. Das zeigt sich
vor allem in dem jiingeren Text THV, in dem sie einleitend erneut auf ihre eige-
ne Religion (ein liberales Judentum) als eine nicht an externer Transzendenz ori-
entierte religiose Lehre verweist (THV, 445). Auch in LK spricht sie bereits an,
dass sich ihre Kritik immer nur auf bestimmte religiose Vorstellungen bezieht —
allerdings macht sie das in der Tat nur an einzelnen Stellen. Blickt man auf den
Gesamttext von LK, kann man, wenn man mochte, durchaus wie Taylor eine
(gewisse) Tendenz in der Argumentationsweise sehen. Dennoch erscheint es un-
plausibel und vereinfachend, dies zum Vorwurf eines sikularistischen Huma-
nismus zuzuspitzen. Und zwar sowohl wegen ihrer eingestreuten Anmerkungen
zur Differenzierung als auch insbesondere deswegen, weil ihre Gesamtposition
mit Blick auf Religion durch eine starke Kritik an sékularistischen Positionen
und das Bemiihen um die Beriicksichtigung von Diversitét und der positiven Be-
deutung von Religion in ihren religionspolitischen Texten gekennzeichnet ist.

3 Taylors Auseinandersetzung mit Nussbaum ist komplexer und auch weitergehend als
hier dargestellt (u.a. stellt er auch die Unterscheidung von interner und externer
Transzendenz in Frage). Ich beschrinke mich im Sinne meiner Fragestellung aber auf

den skizzierten Punkt.

1402.2026, 1:43:14.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SAKULARISMUSDEBATTE | 227

Was man Nussbaum in jedem Fall sicher nicht unterstellen kann, ist, dass sie
externe Transzendenz als Charakteristikum von Religion festlegt, eben weil sie
ausdriicklich darauf verweist, dass es Religionen gibt, fiir die das nicht zutrifft.
In THV wird weiterhin deutlich, dass es ihr nicht um eine prinzipielle Problema-
tisierung externer Transzendenz geht und auch nicht darum, zu leugnen, dass sie
fiir manche Menschen eine hilfreiche Orientierung bietet. Nussbaums Anliegen
ist vielmehr umgekehrt zu zeigen, dass fiir Moral kein extern-transzendenter Be-
zug notwendig ist, mithin, dass Moral nicht exklusiv an (eine) bestimmte religio-
se umfassende Lehre(n) gebunden ist. Damit wendet sie sich gegen entsprechen-
de Behauptungen und Suggestionen, die die Bedeutung externer Transzendenz
herausstellen und damit das Streben nach externer Transzendenz zur Vorausset-
zung von Moral machen (THV, 445). Dass sie externe Transzendenz nicht gene-
rell als problematisch erachtet, zeigt sich klarer noch in einem anderen Text: In
RE betont sie ndamlich, dass sie keinesfalls nahelegen will, ,,dass es fiir religiose
Glaubige besser wire, ihren Glauben an transzendente Wertquellen aufzugeben”
(RE, 177). Mehr noch erkennt sie ausdriicklich an, dass die Vorstellung eines
Lebens nach dem Tod manche Menschen zu interner Transzendenz motivieren
konne (ebd.). Thre Kritik am Streben nach externer Transzendenz ist demnach
daran gebunden, ob dadurch internes Transzendenzstreben vernachlissigt wird
(was, so ihre Forderung, nicht sein darf), und sie richtet sich nur auf jene extern-
transzendenten Bestrebungen, die zu einer solchen Vernachlissigung fiihren.
Diese differenziertere Einschdtzung kann man, zumindest in einer wohlwollen-
den Lesart, fiir ihre Gesamtposition generalisieren, auch wenn es wie angespro-
chen Anhaltspunkte fiir eine kritische Lesart gibt, vor allem, wenn wie bei Tay-
lor THV und RE nicht einbezogen werden.*

Es kann abschlieend festgehalten werden, dass Transzendenz von Nussbaum
nicht, weder explizit noch implizit, als negatives Charakteristikum von Religion
behandelt wird. Erstens ist die von ihr als moralisch wichtig erachtete interne
Transzendenz nicht an Religion gebunden (sowohl, weil sie bei einigen Religio-
nen nachgeordnet wird, als auch weil sie in nicht-religiosen Lehren eine Rolle
spielt). Zweitens betrachtet sie auch externe Transzendenz nicht als charakteris-
tisch fiir Religion. Zwar komme sie nur in Religionen vor, aber sie sei nicht fiir
alle Religionen typisch. SchlieBlich und vor allem lehnt Nussbaum externe
Transzendenz nicht per se ab oder negiert ihren Wert fiir Menschen. Sie auf-
grund ihrer Annahmen zu Transzendenz als sdkularistisch zu kritisieren, er-
scheint daher alles in allem verkiirzt und letztlich unplausibel.

4 Taylor bezieht sich auf LK und FG sowie iiber eine Sekundirquelle auf UT.

1402.2026, 1:43:14.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

5.1.3 Sinnsuche und individuelle Gewissensfreiheit als
legitimer politischer Bezugspunkt

Der zentrale Bezugspunkt von Nussbaums religionspolitischen Uberlegungen ist
das Gewissen, genauer die individuelle Gewissensfreiheit. Da von verschiedenen
Seiten Zweifel geduBert werden, ob mit dieser Fokussierung die unterschiedli-
chen Vorstellungen vom Guten gleichermalien beriicksichtigt werden konnen,
soll nun im zweiten Diskussionsschritt {iberlegt werden, ob das Konzept der
Gewissensfreiheit tatsichlich eine plausible Grundlage religionspolitischen Han-
delns ist. Dagegen spricht Kritikerinnen und Kritikern zufolge, dass mit der Fo-
kussierung auf individuelle Sinnsuche und Wahlfreiheit einem Aspekt Wichtig-
keit verliehen wird, der fiir Religion gerade keine zentrale Rolle spielt bzw. nur
einer ganz bestimmten, kulturell, das heifit im Wesentlichen ,westlich® gepriagten
Vorstellung von Religion entspricht.

So sehen einige im sékular-liberalen Modell der Gewissensfreiheit die fiir
Religion wichtigen Aspekte von Erfahrung und Gemeinschaft durch den Fokus
auf die individuelle Suche nach Sinn (bzw. den individuellen Glauben) zuriick-
gedriingt (vgl. Mahmood 2010%). Kritisiert wird zudem, dass Wahlfreiheit der
falsche Bezugspunkt sei, weil ,,Glaube nicht durch den Willen bestimmt wird*
(Sandel 1998, 86).6 Herman De Dijn bezieht eine solche Kritik dezidiert auf
Nussbaum und wendet gegen ihren Ansatz ein, dass es in Religionen nicht vor
allem um Sinnsuche gehe, wie sie es nahelege, sondern um Sinnerfahrung (De
Dijn 2008, 473).

It is doubtful whether religion can or should be accurately described as a search for
meaning. Is religion not rather a specific way of life, in which people simply do things [...]
in which meaning is lived via certain texts, stories, symbols, ceremonies and forms of

communal living and practices involving these elements.* (Ebd., 474)

5 Saba Mahmood bezieht sich wiederum auf Talal Asads Kritik an einer Privilegierung
von individuellem Glauben gegeniiber religiosen Praktiken (Mahmood 2010, 283).

6 Hingewiesen sei an dieser Stelle auf die Ahnlichkeit zu der Debatte um Kommunita-
rismus und Liberalismus — es ist ein klassischer kommunitarischer Vorwurf gegen li-
berale Ansitze, dass sie zu stark auf individuelle Freiheit und Autonomie fixiert seien
und die Bedeutung der Einbettung in Gemeinschaften und Traditionen vernachléssig-
ten (vgl. Kap. 2 FN 88). Tatséchlich ist Michael Sandel ein Vertreter des Kommunita-

rismus.

1402.2026, 1:43:14.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SAKULARISMUSDEBATTE | 229

Entscheidender als die individuelle Suche, so also der Vorwurf, sei das gemein-
same religiose Handeln und Leben, welches in sich Sinn gebe — die Dimension
der Zugehorigkeit zu einer Gruppe und die Anerkennung durch dieselbe spiele
somit eine wichtigere Rolle als von ihr angenommen (ebd., 475f.). Nussbaum
setze mit der Sinnsuche ein zu enges Verstidndnis von Glauben (ebd., 474) und
mit ihrer Gewissenskonzeption ein zu stark an Autonomie und Rationalitit ori-
entiertes Menschenbild voraus (ebd., 483f.).

Diese Kritik kann zunidchst einmal relativiert werden. Sinnsuche darf bei
Nussbaum nicht als das Spezifikum von Religion missverstanden werden, wie
De Dijn anzunehmen scheint (Kap. 4.1.1)." Sofern der Vorwurf darauf zielt, Re-
ligion wiirde falsch definiert, geht er also ins Leere. Zudem behauptet Nussbaum
auch nicht, dass Sinnsuche bei Religionen oder fiir die einzelnen Religidsen im
Zentrum stehe. In WHD werden explizit weitere Aspekte benannt, die fiir viele
Menschen im Zusammenhang mit Religion wichtig sind, unter anderem die Fa-
higkeiten zum Gebrauch der Sinne, von Vorstellungskraft (und Denkvermogen)
sowie die Verbundenheit mit anderen Menschen (Kap. 4.1.1). Dies erweitert die
Spannbreite relevanter Zuschreibungen zu Religion genau um die von De Dijn
u.a. eingeforderten Aspekte Gemeinschaft und Erfahrung. Dennoch, der Schwer-
punkt fiir das politische Handeln liegt auf individueller Gewissensfreiheit. Be-
sonders deutlich wird das in De Dijns Referenztext LC, wo die anderen Aspekte
zwar erahnt werden konnen (beispielsweise wenn Nussbaum anspricht, dass fiir
indigene Religionen Gemeinschaft, Natur und Land von wesentlicher Bedeutung
seien: LC, 148), sie spielen jedoch insgesamt kaum eine Rolle. Es ist daher
durchaus naheliegend, zu fragen, wie berechtigt eine solche Gewichtung zu
Gunsten individueller Wahlfreiheit ist und ob sie nicht vor allem einem be-
stimmten liberalen Lebensmodell entspricht, das von vielen anderen umfassen-
den Lehren so nicht geteilt wird.

Hierzu sollte man Nussbaums allgemeines Verstindnis von Freiheit wieder
in den Blick nehmen: Danach geht es darum, jedem und jeder nicht nur negative
Freiheit zu gewihren, sondern tatséchlich zu ermdglichen, ein Leben zu fiihren,
welches er oder sie fiir gut erachtet (Kap. 2.4). In Bezug auf Religion gehort da-
zu nun ausdriicklich, nicht nur formal die freie Entscheidung zu gewihren, son-
dern tatsdchlich zu ermdoglichen, ein Leben gemél dieser Entscheidung fithren zu
konnen. Das aber bedeutet wiederum, eine religiose Lebensfiithrung (conduct)
bzw. religiose Praktiken zu ermoglichen (LC, 124). Deutlich wird dies an der

7 Umgekehrt liefe sich gegen De Dijn einwenden, dass er die Problematik der Bestim-
mung von Religion nicht bedenkt, wenn er selbst substanzielle Annahmen zu Religion

macht.

1402.2026, 1:43:14.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

Forderung, bei Personen religiose Symbole im 6ffentlichen Raum zu respektie-
ren (sozusagen als Ausdruck ihrer religiosen Praxis, Kap. 4.4.1) sowie an der
zentralen Rolle von Ausgleichsregelungen, die iiber den Orientierungspunkt der
Gewissensfreiheit religiose Praktiken schiitzen (Kap. 4.4.2). Zu erinnern ist wei-
ter daran, dass es Nussbaum nicht um Entscheidungsfreiheit in einem umfassen-
den Verstdndnis von Autonomie geht. Gefordert sei gerade auch der Respekt fiir
Lebensentwiirfe, bei denen Menschen sich unter Einschrinkung ihrer Autonomie
einer religiosen Autoritét unterordnen (zumindest sofern dies der Grundbefihi-
gung nicht widerspricht: Kap. 2.5.2). Darin kommt ebenfalls ihre Anerkennung
der Bedeutung religioser Gemeinschaft und Tradition — fiir die Einzelnen! — zum
Ausdruck. Ausschlaggebend scheint weniger die argumentativ elaborierte, frei
begriindete Entscheidung zu sein, sondern dass jeder und jede erkennbar in der
Lage (das heifit: dazu grundlegend befihigt) wire, das Lebensmodell zu éndern,
wenn er oder sie das mochte. (Diese Idee und auch die Schwierigkeit solche Ent-
scheidungsfreiheit zu beurteilen, wird im Kontext der Frauenrechtsfrage an-
schaulich werden, wo Nussbaum fiir die Moglichkeit des Burkatragens plédiert,
ohne dafiir eine argumentative Verteidigung jeder Einzelnen zu fordern: Kap. 6).

Die Orientierung an individueller Gewissensfreiheit stellt also vor allem ein
politisches Instrument dar, welches zum Ziel hat, dass Religion in ihrem vielfil-
tigen Wert fiir Menschen respektiert wird. Der Vorwurf eines verengten Ver-
standnisses von Religion und vom Menschen kann vor dem Hintergrund dieser
Uberlegungen dahingehend abgeschwicht werden, dass der Fokus auf Individu-
en legitim erscheint, sofern Gemeinschaftsaspekte dabei so weit wie moglich
einbezogen werden (vgl. Kap. 3.2) — was im Zusammenhang von Religion zu-
mindest teilweise geschieht (etwa wenn Nussbaum in LC betont, dass Individuen
auch Vorstellungen vom Guten ermoglicht werden sollen, die gruppenorientiert
sind: LC, 169). Es wire sicher hilfreich, wenn (gerade in LC) noch deutlicher
wiirde, dass und wie iiber Gewissensfreiheit gemeinschaftsorientierte Vorstel-
lungen nicht abgewertet, sondern ermoglicht werden sollen. Alles in allem er-
scheint ihr Vorgehen, individuelle Gewissensfreiheit ins Zentrum zu stellen, fiir
politisches Handeln jedoch durchaus gerechtfertigt.

Nicht zuletzt mit Blick auf die bisherige Diskussion zum Individuum (Kap. 3)
muss man allerdings fragen, ob eine auf individueller Gewissensfreiheit basie-
rende Norm als freistehend und universal gelten kann oder ob damit doch eine
stirkere konzeptionelle Vorentscheidung und Verwurzelung in partikularen
Denktraditionen verbunden ist. Christian Polke etwa sieht Nussbaums Konzept
des Gewissens stark in der stoischen und der christlichen Tradition verwurzelt
(Polke 2010, 275), ihre ganze Theorie der Gewissensfreiheit sei ,,spezifisch pro-

1402.2026, 1:43:14.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SAKULARISMUSDEBATTE | 231

testantisch* (ebd., 277, vgl. De Dijn, 2008, 474). Zwar hilt er dies nicht fiir
grundsitzlich problematisch fiir den universalistischen Standpunkt, er kritisiert
aber, dass sie die kulturellen Wurzeln nicht genug analysiere. Notwendig sei (ge-
rade im Sinne interkultureller Vermittlung) eine stirkere Reflexion der ,,weltan-
schauliche[n] Positionalitét ihrer eigenen Hintergrundtheorie* (Polke 2010, 275).
Auch hier ist zunidchst zu Gunsten von Nussbaum darauf hinzuweisen, dass
sie die kulturelle Verwurzelung der Idee vom Gewissen und der Gewissensfrei-
heit nicht vollig ignoriert. So fiihrt sie selbst an, dass historisch eine besondere
Verbindung zum Protestantismus besteht, plddiert aber dafiir, die weiter reichen-
de Idee hinter der partikular riickgebundenen Konzeption zu erkennen, die sich
in verschiedenen Kontexten unterschiedlich ausgedeutet wiederfinde: ,,[This]
conception of conscience taps into intuitive ideas of the person that are very wi-
despread, that are defensible independently of Protestantism, and that turn up, in
different forms, in many religions and traditions.” (LC, 58) In der Tat wird die
These, dass die Idee des Gewissens auch interkulturell in verschiedenen umfas-
senden Lehren zu finden ist, durch eine Reihe von interkulturellen und interreli-
giosen Untersuchungen gestiitzt. So erortert beispielsweise Tarek Badawia, dass
und wie Gewissen (und auch eine Art Gewissensfreiheit) im Islam vorkommt
(Badawia 2016) und Franz Wimmer findet das Konzept des Gewissens auch im
Konfuzianismus wieder (Wimmer 2004). Ohne darauf im Detail eingehen zu
wollen, kann man sicher festhalten, dass die Unterstellung einer ausschlieBlichen
Riickbindung an eine protestantische Lehre eine Engfithrung in der Kritik wére.
Trotzdem dréngt sich angesichts der kontroversen Diskussion mit Blick auf indi-
viduelle Gewissensfreiheit die Annahme auf, dass man, wenn nicht von einer
Riickbindung ausschlieflich an eine einzelne kulturelle oder religiose Vorstel-
lung, so doch von einer an bestimmte Denktraditionen ausgehen muss — aus der
Sicht vieler Weltanschauungen ist es eben nicht evident, individuelle Gewissens-
freiheit als maBgeblichen Bezugspunkt fiir politisches Handeln zu betrachten
(vgl. auch die verschiedenen Perspektiven in Hoose 1999). Dass Nussbaum dies
nicht geniigend beriicksichtigt, zeigt, dass sie den eingangs umrissenen Schwie-
rigkeiten des Konzepts von Religion nur teilweise gerecht wird (Kap. 5.1.1). Das
Problem der partikularen Riickbindung, das sich in den Vorwiirfen gegeniiber
einer liberal-sikularen Konzeption von Religion ausdriickt, wird in gewisser
Weise lediglich verlagert und im Konzept von Gewissensfreiheit reproduziert.
Mit Blick auf die Diskussion zu Universalitét driangt sich hier erneut die Fra-
ge auf, ob man wie Nussbaum von freistehend-universalen Normen ausgehen
kann, ob man also konkret den gleichen Respekt der individuellen Gewissens-
freiheit als eine freistehend-universale Norm voraussetzen darf — oder ob dies
aufgrund der Schwierigkeiten, die sich aus manchen umfassenden Vorstellungen

1402.2026, 1:43:14.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

fiir die Anerkennung von Gewissensfreiheit ergeben, nicht vielmehr unplausibel
erscheint. In diesem Sinn verweisen auch die Uberlegungen zu Gewissensfrei-
heit darauf, dass Nussbaums Annahmen zu Neutralitdt und Universalitét proble-
matisch sind. Auch hier, so konnte man weiter iiberlegen, wire es sinnvoller, den
Anspruch von Neutralitit im Sinne der freistehenden Konzeption aufzugeben,
sich stattdessen an Neutralitdt als einem Ideal zu orientieren und Universalitét
offener zu konzipieren. Der gleiche Respekt der individuellen Gewissensfreiheit
wire dann zu verstehen als eine Norm, die zwar mit guten Griinden zur universa-
len Grundlage politischen Handelns gemacht werden kann und sollte, die aber in
ihren Voraussetzungen nicht frei von einer partikularen Riickbindung ist (und
dies auch nicht beansprucht) und die nicht zuletzt deswegen nur einen Vorschlag
darstellt, der stindig zur Diskussion steht und (in einem stirkeren Maf3} als bei
Nussbaum) hinterfragbar bleibt (vgl. Kap. 3.3). So verstanden wiirde der gleiche
Respekt der Gewissensfreiheit als universale Grundnorm und als Ausgangspunkt
fiir weitere religionspolitische Uberlegungen erheblich an Plausibilitit gewinnen.

Fazit

Nussbaums Bemiihen, eine Bestimmung des typisch Religiosen zu vermeiden,
ist angesichts der hdufig exklusivistischen Bestimmungen von Religion plausi-
bel. Die exemplarische Diskussion ihrer Annahmen zu Transzendenz (als einem
Aspekt, der von vielen als Charakteristikum von Religion betrachtet wird) hat
gezeigt, dass ihr das zumindest diesbeziiglich gelingt. Transzendenz wird von ihr
in der Tat nicht zum Spezifikum von Religion erhoben. Und auch der Vorwurf,
in ihren Uberlegungen zu (vor allem ,externer‘) Transzendenz zeige sich eine
sdkularistische Grundhaltung, kann im Wesentlichen als unplausibel zuriickge-
wiesen werden.

Ihr alternativer Vorschlag, individuelle Gewissensfreiheit zum zentralen Be-
zugspunkt politischer Uberlegungen zu machen, erweist sich alles in allem als
iiberzeugend, er scheint politisches Handeln in Bezug auf Religion (sowie Vor-
stellungen vom Guten im Allgemeinen) sinnvoll zu ermdglichen. Allerdings ha-
be ich kritisiert, dass es, dhnlich wie bei anderen Annahmen in Nussbaums An-
satz (vgl. Kap. 3), nicht plausibel ist, den gleichen Respekt individueller Gewis-
sensfreiheit wie von ihr beansprucht als freistehend-universale Norm zu verste-
hen, da auch hier eine partikulare Riickbindung an bestimmte umfassende Leh-
ren naheliegt. Im Folgenden werde ich die Annahme des Freistehens bzw. der
weltanschaulichen Neutralitit im Zusammenhang der religionspolitischen An-
nahmen zu Trennung und Neutralitit noch einmal aufgreifen.

1402.2026, 1:43:14.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SAKULARISMUSDEBATTE | 233

5.2 SCHWIERIGKEITEN DER PRINZIPIEN VON TRENNUNG
UND NEUTRALITAT

Ein zentraler Gegenstand der Sdkularismusdebatte sind die von sidkularen und
sakularistischen Theorien eingeforderten Prinzipien der Neutralitdt und der
Trennung von Religion und Staat bzw. der weitergehenden Trennung von Reli-
gion und dem gesamten offentlichen Leben. Auch Nussbaum setzt sich intensiv
mit der Bedeutung dieser Prinzipien auseinander. Dabei bezieht sie einerseits ei-
ne sehr kritische Position zu bestimmten Verstdndnissen von Neutralitit und
Trennung (Kap. 4.4), andererseits spielen beide auf der begriindungstheoreti-
schen Ebene bei ihr selbst eine wesentliche Rolle. Im Folgenden werde ich nun
erortern, wie iiberzeugend diese gewissermaf3en ,doppelte‘ Positionierung ist.

Am Beginn der Diskussion soll auch hier zuniéchst eine etwas ausfiihrlichere
Skizze der Kritik stehen, die an diesen Prinzipien vorgebracht wird (5.2.1). Aus-
gehend davon werde ich anhand der in der Sidkularismusdebatte prominent ver-
handelten Kontroverse um Kriterien fiir den 6ffentlichen Diskurs genauer darauf
eingehen, welche religionspolitischen Schwierigkeiten vor allem das Prinzip der
Trennung beinhaltet und inwiefern diese Nussbaums Konzeption betreffen
(5.2.2). Im Anschluss daran werde ich die Idee der freistehenden, weltanschau-
lich neutralen politischen Konzeption in den Blick nehmen, die im Zusammen-
hang der Sidkularismusdebatte — dhnlich wie in Bezug auf Geschlecht und Kultur
(vgl. Kap. 3.2) — ein zentraler Aspekt der Diskussion ist (5.2.3).

5.2.1 Kritik der Prinzipien von Trennung und Neutralitat und
ihre ambivalente Rolle bei Nussbaum

Ein zentraler Gegenstand der Sikularismusdebatte ist die Frage nach Moglich-
keit und Sinn eines politischen Prinzips der Trennung von umfassenden Vorstel-
lungen des Guten einerseits und davon unabhingig begriindbaren, sidkularen
bzw. ,neutralen‘ politischen Grundnormen andererseits. Kritisiert werden dabei
zuallererst sidkularistische Verstindnisse von strikter Trennung und absoluter
Neutralitét, die eine religionsfreie 6ffentliche Sphire fordern. Diese erheben, so
argumentieren etwa Jocelyn Maclure und Charles Taylor, mit den Prinzipien von
Neutralitdt und Trennung Mittel zu Zielen, was problematisch sei, da so mitunter
eine Einschriankung der eigentlichen Ziele, das heifit des gleichen Respekts der
Biirger und Biirgerinnen und der freien Religionsausiibung, gerechtfertigt werde
(Maclure/Taylor 2011, 28f., vgl. dhnlich Bader 1999, 607f.). Auch sikular-
liberale Ansitze grenzen sich zunehmend von solchen Positionen ab (exempla-
risch hédufig gegen den franzosischen Laizismus) und betonen demgegeniiber den

1402.2026, 1:43:14.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

positiven Wert von Religion (Habermas 2005, sowie in spezifischer Kritik an
Frankreich: Habermas 2006, 6).

Viele Sékularismuskritiker und -kritikerinnen problematisieren dariiber hin-
aus aber ebenso sikular-liberale Ansitze. Ins Blickfeld geraten insbesondere die
Rawlssche Annahme einer freistehenden Konzeption, der alle verniinftigen Per-
sonen zustimmen konnen, sowie das Habermassche Diskursmodell und dessen
Idee einer offentlichen Sphire, die am Maf3stab einer sdkularen Vernunft orien-
tiert ist. Unabhéngig von den vielen Unterschieden in der Konkretion ihrer Theo-
rien setzten beide eine nicht-religiose sikulare Vernunft voraus, der sie eine Vor-
rangstellung gegeniiber religiosen Vorstellungen zuschreiben (Taylor 2010)."
Dadurch wiirden, so der Vorwurf, nicht-religiose Lehren gegeniiber religisen
konzeptionell bevorzugt, was sich etwa darin manifestiere, dass nur von Religio-
sen (oder zumindest in groBerem Mall von ihnen) verlangt wird, fiir die Beteili-
gung am oOffentlichen Diskurs ihre umfassenden Vorstellungen zu iibersetzen
bzw. mit zusitzlichen — 6ffentlichen — Griinden zu ergénzen (siehe dazu ausfiihr-
lich den folgenden Abschnitt). Weiterhin konnten solche und &hnliche Benach-
teiligungen letztlich dazu fiihren, dass sich religioser Fundamentalismus in einer
Gegenreaktion verstirkt: Eben weil und wenn sich Religiose von liberalen Mo-
dellen benachteiligt sehen, wenden sie sich umso mehr gegen sie (Bader 2003,
268, Bhargava 2011, 100).

Diese Uberlegungen wecken schlieBlich auch Zweifel an der weltanschauli-
chen Neutralitit sdkular-liberaler Normen und fithren zu der grundsitzlichen
Frage, ob es iiberhaupt eine von umfassenden Vorstellungen losgeloste (bzw.
,getrennte ‘) verniinftige moralische Begriindung politischer Normen geben kann.
Dagegen argumentiert beispielsweise Chantal Mouffe aus einer postmodernen
Perspektive, dass umfassende Lehren wie Religionen nicht aus dem politischen
Bereich ausgeschlossen werden konnen (Mouffe 2006); aus einer pragmatisti-
schen Perspektive macht Hans Joas darauf aufmerksam, dass man sich hier auf
Werte stiitzen muss, die an partikulare Erfahrungen gebunden sind (Joas 1997,
2011); und von Seiten des Kommunitarismus wird grundsitzlich eingewandt,
dass ,.es sich auch beim liberalen Ideal politischer Legitimitit um eine blof} par-

8 Es ist zu bedenken, dass Rawls die Rede von der sikularen Vernunft vermeidet, da er
diese selbst als mit der Konnotation von ,nicht-religids® verbunden einstuft (Rawls
2005, 452). Die offentliche Vernunft solle aber nicht nur als von religidsen, sondern
von allen umfassenden Lehren unterschieden verstanden werden. Dennoch trifft ihn
ebenso die Kritik, da er fiir das Verniinftigsein (reasonableness) zumindest auch be-
stimmte theoretische Kriterien anlegt, die viele religiose Lehren ausschliefen (siche
Nussbaums diesbeziigliche Kritik in Kap. 2.5.1).

1402.2026, 1:43:14.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SAKULARISMUSDEBATTE | 235

tikulare normative Vorstellung handele* (Schmidt 2008, 88). Davon ausgehend
und dariiber hinaus wird weiterhin der Vorwurf formuliert, dass jede Behauptung
von Neutralitdt fiir eine politische Konzeption ihre tatsdchlichen partikularen
Wurzeln verschleiert und damit einhergeht, implizite Diskriminierungen gegen-
tiber anderen Vorstellungen vom Guten nicht kritisch zu reflektieren (vgl. z.B.
Bader 1999).

Die Skizze macht deutlich, dass eine Reihe von ernstzunehmenden Schwie-
rigkeiten in Bezug auf die Prinzipien von Neutralitit und Trennung bestehen und
sie zeigt zugleich, dass religionspolitische und begriindungstheoretische Aspekte
eng miteinander verwoben sind. Nicht zuletzt erinnert sie an die Diskussion zur
Universalitit (v.a. Kap. 3.2), denn die Behauptung neutraler, freistehender Nor-
men erscheint sowohl mit Blick auf Religion als auch in Bezug auf Geschlecht
und Kultur duBerst diskussionswiirdig — aus allen drei Perspektiven wird bezwei-
felt, dass Normen ohne die partikulare Riickbindung an Vorstellungen vom Gu-
ten moglich sind.

Nussbaum muss diesbeziiglich differenziert eingeschitzt werden. Zum einen
problematisiert sie selbst einige der angesprochenen Schwierigkeiten: So kriti-
siert sie ebenfalls sdkularistische Formen von Trennung und Neutralitit als Ver-
fehlung der eigentlichen Ziele und plédiert dafiir, dass Biirger und Biirgerinnen
religivse Symbole in der Offentlichkeit tragen konnen (Kap. 4.4.1, siche Kap.
4.3.2 fiir ihre damit verkniipfte Kritik am franzosischen Laizismus, der dies ver-
bietet). Positiv hervorzuheben ist weiterhin, dass sie Ausgleichsregelungen einen
wichtigen Stellenwert zuschreibt: Diese sollen helfen, ein formalistisches Neut-
ralitdtsverstandnis zu vermeiden, welches Neutralitidt um ihrer selbst willen ver-
folgt. Bei ihr wird stattdessen die Idee des gleichen Respekts im Sinn substanzi-
eller Gleichheit und umfangreicher Freiheit als Ziel gesehen (Kap. 4.4.2). Zu er-
innern ist zudem daran, dass es ihr weitergehend um eine Kritik an Positionen
geht, die fremde (religiose) Vorstellungen zur Bedrohung stilisieren (Kap. 4.3.2).
Zum anderen ist Nussbaums Ansatz insgesamt als sdkular-liberal einzuschit-
zen und orientiert sich stark am Rawlsschen politischen Liberalismus, was nicht
zuletzt impliziert, dass sie die Idee einer von umfassenden Vorstellungen vom
Guten ,getrennten‘ und daher ,neutralen‘ politischen Konzeption verteidigt. Sie
teilt daher eine Reihe weitergehender Einwinde der Sikularismusdebatte nicht.
Das wirft nun die im Folgenden genauer zu verfolgende Frage auf, inwiefern sie
die darin angesprochenen Schwierigkeiten umgehen kann oder ob diese (bzw.
welche) im Gegenteil ihren Ansatz betreffen und ihn unplausibel machen.

1402.2026, 1:43:14.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

5.2.2 Die Diskussion um Kriterien fiir den 6ffentlichen Diskurs

Die Kritik sédkular-liberaler Ansitze wird in der Diskussion iiber Kriterien fiir
den offentlichen Diskurs besonders deutlich. Die zentrale Frage lautet, ob es
notwendig ist, umfassende (vornehmlich religitse) Uberzeugungen fiir den of-
fentlichen Diskurs zu iibersetzen bzw. ob eine 6ffentliche oder sikulare Sprache
eine geeignete Norm darstellt und bei wem die Ubersetzungslast zu sehen ist
(vgl. z.B. Schmidt 2010). Angesichts der Prominenz dieser Diskussion in der
Sékularismusdebatte und da hier wesentliche Diskussionspunkte greifbar wer-
den, scheint es sinnvoll, sich von dieser Seite der Frage zu néhern, wie iiberzeu-
gend Nussbaums sikular-liberale Annahmen sind. Und wenngleich sie sich
selbst nicht ausfiihrlich damit auseinandersetzt (vgl. die kritische Anmerkung in
Kap. 3.1.3, dass sie Uberlegungen zum Diskurs vernachlissigt), gibt es doch ei-
ne Reihe von Anhaltspunkten, die eine Einschitzung ermdglichen.

Den Ausgangspunkt der Diskussion um Kriterien fiir den 6ffentlichen Diskurs
bildet die von sikular-liberalen Theorien vertretene Idee, Beitrige zum offentli-
chen Diskurs miissten sich an einer sikularen (z.B. Robert Audi) oder 6ffentli-
chen (z.B. John Rawls) Vernunft orientieren.’ Einige, etwa Audi, meinen, dass
im offentlichen Diskurs nur sikulare Griinde vorgetragen werden diirfen, die un-
abhingig von den religiosen Motiven gelten, und dass religiose Biirgerinnen und
Biirger mehr noch dafiir auch sdkulare Motivationen angeben miissen (Audi
1997). Weniger anspruchsvoll als Audi ist Rawls, der durchaus zugesteht, dass
weltanschauliche Ansichten in den offentlichen Diskurs eingefiihrt werden diir-
fen. Dennoch fordert auch er zusitzliche Griinde zu nennen, die der 6ffentlichen
Vernunft entsprechen (Rawls 2005, 462).10

Gegen diese Forderung, im &ffentlichen Diskurs umfassende Uberzeugungen
in sdkulare bzw. offentliche Griinde zu iibersetzen oder zumindest zusétzliche
offentliche Griinde anzufiihren, wurde eingewandt, dass sie Religidse einseitig
belaste und daher diskriminierend sei, weil sie ausschlieflich (oder zumindest
vorrangig) Anforderungen an Religiose stelle (Bader 1999, Taylor 2010, Wol-
terstorff 1997). Jiirgen Habermas, der als sikular-liberaler Theoretiker selbst die
Idee einer sdkularen Sprache verficht, hat dies (vor allem in spiteren Texten)
ebenfalls kritisiert. Er fordert demgegeniiber, dass sich Sdkulare am Uberset-
zungsprozess der religiosen Annahmen in die offentliche Sprache beteiligen

9  Rawls spricht ausdriicklich nicht von sékularer Vernunft, siche Kap. 5 FN 8.
10 In der Literatur wird dies unter dem Stichwort des Proviso (Bedingung bzw. Vorbe-
halt) diskutiert.

1402.2026, 1:43:14.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SAKULARISMUSDEBATTE | 237

miissten, wodurch sich diese Asymmetrie der Anforderungen vermeiden lasse
(Habermas 2005, 146). Allerdings reproduziert er die Problematik von Polarisie-
rung und Asymmetrie, wenn er annimmt, dass nur religiose Argumente iibersetzt
werden miissten, da dies nahelegt, dass die sikulare Sphire und deren Sprache
,nicht-religios* sind. (Tatséchlich fingt Rawls diese Problematik der Bipolaritit
auf der Ebene der Konstruktion des Konflikts sogar besser auf, insofern er aus-
gehend von seiner Idee der freistehenden Konzeption religiose und nicht-
religiose Vorstellungen gleichermaflen als umfassend und als fiir die 6ffentliche
Sphire iibersetzungswiirdig betrachtet. Vgl. zu dieser Einschidtzung Bader 1999,
618 sowie Wolterstorff 1997, 171.)

Letztlich besteht bei Rawls und Habermas dasselbe Problem, ndmlich dass
sie als Norm fiir den offentlichen Diskurs eine Idee von Vernunft voraussetzen,
die, sei sie offentlich (Rawls) oder sdkular (Habermas) konzipiert, dezidiert
nicht-religios ist (vgl. Taylor 2010, 24). Eine solche Norm — selbst wenn sie wie
bei Rawls prinzipiell auch auf Nicht-Religiose bezogen wird und wenn wie bei
Habermas alle in die Ubersetzung eingebunden werden — ist vor allem fiir Reli-
giose (genauer: fiir nicht-liberale Religiose) eine Herausforderung und belastet
sie deutlich stéirker als andere. Rajeev Bhargava kritisiert in diesem Sinn: ,,[L]i-
beral secularism relies excessively on a rationalist conception of reason that im-
poses unfair limits on the manner in which issues are to be brought into the pub-
lic domain.* (Bhargava 2011, 101). Uberlegt werden muss dann, welche Krite-
rien stattdessen angelegt werden kénnen und miissen. Nicht sinnvoll scheint es
aber, eine bestimmte nicht-religiose Sprache zur Norm zu machen und zu for-
dern, dass alle offentlich vorgetragenen Griinde von jeder Referenz auf (religio-
se) umfassende Lehren bereinigt werden. Eine sidkular-liberale Form des Prin-
zips der Trennung, die das verlangt, ist nicht plausibel.

Zu tiberlegen ist nun, wie Nussbaum — als Sidkular-Liberale — in diese Debatte
einzuordnen ist. Es ist zundchst daran zu erinnern, dass sie sich in jeder Hinsicht
gegen eine starke Trennung als religionspolitisches Prinzip abgrenzt. Das heif3it
nicht nur, dass es Personen im offentlichen Raum moglich sein sollte, religiose
Symbole zu tragen (Kap. 4.4). Es bedeutet zudem, dass sie die politische Kon-
zeption nicht ,getrennt* von ihren umfassenden Vorstellungen verstehen und be-
griinden miissen, sondern sie (im Sinne des iiberlappenden Konsenses) als Teil
dessen wahrnehmen (LC, 65). (Dezidiert grenzt sie sich diesbeziiglich von einem
starken Trennungsprinzip ab: ,,I have argued that this idea of overlap is ultimate-
ly more fruitful than the idea of separation, which suggests to religious people
that they must give up some ways in which their comprehensive doctrine links

1402.2026, 1:43:14.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

the political with the religious.” [LC, 68] Man konnte dies beispielsweise auf
Audis Forderung nach sékularen Motivationen miinzen.)

Zugleich fordert Nussbaum selbst von den Biirgern und Biirgerinnen eine
Distanzierung und damit eine gewisse Trennung von den eigenen umfassenden
Vorstellungen, wenn sie betont, dass man im Offentlichen Leben die eigenen
Wahrheitsanspriiche und religiosen Orthodoxien zuriickstellen miisse (LC, 65).
So solle man im Sinne des gegenseitigen Respekts von ,privaten‘ Vorstellungen
abstrahieren: ,,[W]hen we debate basic political matters and try to reach agree-
ment on principles we are engaging in genuine reflection, not simply voicing our
private views or trying to influence others.” (PO, 895) In besonderem Malle be-
trifft das Offentliche Personen, da AuBerungen zu Gunsten bestimmter umfas-
sender Vorstellungen bei ihnen aufgrund ihrer Position auf eine politische Etab-
lierung dieser Vorstellungen schlielen lieBen — was per se eine Verletzung des
gleichen Respekts darstellen wiirde (Kap. 4.4.1). (Dies wird an ihren Ausfiithrun-
gen dazu, wie die Rede eines US-Prisidenten sein sollte, anschaulich: PO,
902f)." Eine solche Trennung scheint tatsdchlich fiir den gegenseitigen Respekt
notwendig. Und es muss keineswegs so sein, dass Religiose dabei benachteiligt
werden, da nicht-religiose Lehren (etwa die von Nussbaum oft kritisch zitierten
umfassend-liberalen Lehren) ebenfalls hohe Wahrheitsanspriiche vertreten. Be-
schrinkt sich die Trennungsforderung darauf, ist sie daher als durchaus sinnvoll
und legitim einzuschitzen.

Es ist jedoch zu fragen, ob Nussbaum sich darauf beschrinkt oder ob sie wie
andere sidkular-liberale Ansétze doch mehr, nidmlich eine an bestimmte (sdkula-
re) Rationalititskriterien gebundene Norm fiir den offentlichen Diskurs voraus-
setzt. Dagegen, so konnte man iiberlegen, spricht ihr dezidiert von Rawls unter-
schiedenes Verstindnis von , Verniinftigsein‘ (reasonableness). So bindet sie die
Anerkennung einer umfassenden Uberzeugung als ,verniinftig® (im Sinne der
Idee, dass nur ,verniinftige‘ Vorstellungen im iiberlappenden Konsens zu be-
riicksichtigen sind) ausschlielich an ethische Kriterien, das heifit an den glei-

11 Das ist nicht zuletzt interessant mit Blick auf die Rolle von Staatsbediensteten: Wie
erortert unterscheidet Nussbaum zwischen dem, was als expliziter Ausdruck des Staa-
tes zu verstehen ist (wie die Gestaltung offentlicher Rdume, Gesetze, der Lehrinhalt
an Schulen u.d.) und den Gewissensiiberzeugungen von Personen. Dementsprechend
diirfen auch Staatsbedienstete in der Offentlichkeit durchaus religios erkennbar sein,
dies wird noch nicht als Etablierung gedeutet (Kap. 4.4.1). Problematisch ist aber,
wenn sie ihre Position benutzen, um bestimmte umfassende Lehren als staatlich be-
vorzugt zu vermitteln. Der MaBstab ist nicht ihr AuBeres, sondern ob sie die politische

Konzeption anerkennen.

1402.2026, 1:43:14.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SAKULARISMUSDEBATTE | 239

chen Respekt. Die bei Rawls teilweise angelegte Idee rationalitédtsbezogener Kri-
terien lehnt sie dagegen ab, weil diese einige (gerade auch religiose) Lehren aus-
schlieBe, die beriicksichtigt werden sollten (Kap. 2.5.1). Relevant fiir den Kon-
text des offentlichen Diskurses ist vor allem das damit einhergehende Pliddoyer,
man diirfe nicht behaupten, dass Argumente allgemein bessere Griinde fiir Uber-
zeugungen seien als Glaubensannahmen: ,,We will also not say that it is better to
offer arguments for your view than to hold it out of faith.” (PLP, 36) Man konnte
daraus schlieen, dass Nussbaum rationale Kriterien fiir eine 6ffentliche Sprache
umgeht. Allerdings geht es bei diesem Plddoyer nur um die Kritik einer Genera-
lisierung — man solle nicht behaupten, dass Argumente generell und fiir alle Le-
benssituationen besser seien, um Probleme zu 16sen. Durchaus meint sie aber,
dass dort, wo ,,Biirgerinnen und Biirger mit vielen verschiedenen Ansichten tiber
grundsitzliche Angelegenheiten diskutieren®, eine rationale Argumentation ent-
scheidend sei (PLP, 39). Das legt nahe, dass sie mit Blick auf den offentlichen
Diskurs doch sehr dhnlich wie Rawls voraussetzt, dass, zumindest wenn es um
grundlegende Fragen geht, ein Maf3stab von (sidkularer) Vernunft und rationalen
Kriterien notwendig ist. (Dafiir, dass Nussbaum eine solche Position vertritt,
sprechen auch einige ihrer weitergehenden US-spezifischen Uberlegungen zu
Anforderungen an ,kultivierte® Biirger und Biirgerinnen, die in Bezug auf Ratio-
nalitédt recht hoch zu sein scheinen: z.B. CH, 35f.) Das kann einerseits inkonse-
quent wirken angesichts ihrer Kritik an rationalen Kriterien fiir das ,Verniinf-
tigsein‘ und ihrer damit zum Ausdruck gebrachten grof3en Sensibilitéit gegeniiber
der Diskriminierung von Religiosen (die groBer ist als bei Rawls). Andererseits
scheint es wiederum konsequent im Sinne ihres grundsitzlich sdkular-liberalen
Programms (vgl. die ambivalente Beurteilung von Rationalitét in Kap. 3.2).

Als Ergebnis ist festzuhalten, dass Nussbaum ebenso wie andere sikular-
liberale Theorien eine rational-sidkulare Sprache vorauszusetzen scheint. Das be-
deutet, dass sie diesbeziiglich implizit selbst eine unplausible Trennung fordert
(was bemerkenswert ist, da ihre religionspolitischen Uberlegungen suggerieren,
dass sie das Prinzip der Trennung nahezu génzlich abgelehnt). Folglich treffen
sie auch die skizzierten Probleme, die in der Debatte zum offentlichen Diskurs
angesprochen werden. Uberzeugender wire es demgegeniiber, das Kriterium der
Verletzung des gleichen Respekts stirker in einer anderen Weise weiterzuden-
ken. Das wire angesichts des angesprochenen Verstandnisses vom , Verniinftigs-
ein‘ bei ihr keineswegs abwegig, und es wiirde — wie ich meine besser — ihrem
starken Bemiithen um Integration in religionspolitischen Fragen entsprechen.
Dass sich aber auch damit nicht alle Einwénde gegen ihren sdkular-liberalen An-
satz entkréften lieen, wird im Folgenden deutlich werden.

1402.2026, 1:43:14.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

5.2.3 Die Problematik der freistehenden, weltanschaulich
neutralen Konzeption

Offenkundig diskussionsbediirftig ist im Rahmen der Sikularismusdebatte die
Idee der freistehenden politischen Konzeption, da diese Formen von Neutralitéit
und Trennung impliziert, die aus sidkularismuskritischer Perspektive problemati-
siert werden. Wie erortert ist Nussbaum selbst sehr kritisch gegeniiber einem
Verstiandnis von Neutralitit, welches auf einen minimalen Staat zielt, der in Re-
ligionsangelegenheiten nicht eingreift, sowie gegeniiber einem sikularistisch
konzipierten Prinzip der Trennung, wonach Religion aus dem gesamten 6ffentli-
chen Bereich verbannt werden soll. Beides lehnt sie nachdriicklich ab (Kap.
4.4.1). Zugleich verteidigt sie aber andere Formen von Neutralitit und Trennung,
insofern sie an Rawls’ Idee einer freistehenden politischen Konzeption ankniipft,
die beinhaltet, dass es sich bei der politischen Konzeption um weltanschaulich
neutrale und von den umfassenden Lehren getrennte (das heiflt, unabhéngig von
ihnen begriindete) Normen handelt (Kap. 2.5). Somit wird sie zwar in der ersten
Hinsicht, der Kritik von absoluter Neutralitidt und starker Trennung, iiberzeugend
den in der Sdkularismusdebatte vorgebrachten Einwénden gerecht. Mit Blick auf
tiefergehende Einwinde, die sich auch gegen die Idee der weltanschaulich neut-
ralen Konzeption richten, bleibt ihr Ansatz jedoch problematisch. Hier muss man
nun erneut fragen, wie legitim dieses Festhalten an Neutralitét ist und welche Al-
ternativen dazu denkbar wéren.

Dafiir soll zunichst einmal an die entsprechende Diskussion von Nussbaums
freistehender, neutraler Konzeption im Rahmen der Universalismusdebatte erin-
nert werden: Die Auseinandersetzung mit der Kritik aus feministischer und in-
terkultureller Perspektive hat gezeigt, dass die Behauptung von Neutralitit un-
plausibel ist, da Nussbaums Konzeption auf umfassende Annahmen zuriickgreift
und an bestimmte Vorstellungen vom Guten riickgebunden ist. Das zeigt sich
nicht zuletzt daran, dass sie manchen Menschen sehr hohe Zugestindnisse und
Kompromisse in Bezug auf deren Vorstellungen vom Guten abverlangt, anderen
hingegen keine oder nur sehr geringe. Angesichts dessen dennoch Neutralitiit zu
behaupten, so habe ich argumentiert, ist nicht nur unplausibel, sondern auch fiir
den gleichen Respekt problematisch: Es bedeutet ndmlich, (bestimmte) andere
Vorstellungen und damit letztlich die Menschen selbst in ihren — tiefen — Uber-
zeugungen nicht ernst zu nehmen. Anstatt mit ihnen in einen intensiven Diskurs
zu treten, werden ihre Einwinde dort, wo sie sich auf grundlegende Aspekte
richten, oftmals abgewiesen oder nicht eingehend gepriift. Der gleiche Respekt
aber wiirde verlangen, sie ernst zu nehmen. Dariiber hinaus kann ein solcher
Mangel an Respekt zu einer verstirkten Abgrenzung gegeniiber der politischen

1402.2026, 1:43:14.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SAKULARISMUSDEBATTE | 241

Konzeption fithren und sich somit negativ auf die Stabilitéit des Ansatzes auswir-
ken (vgl. Kap. 3.2.2).

Die Diskussion um Religion und sikulare Normen bestirkt diese Uberlegun-
gen. Viele Sikularismuskritiker und -kritikerinnen weisen in dhnlicher Weise da-
rauf hin, dass es nicht moglich ist, moralische Normen ohne Riickbezug auf um-
fassende Lehren zu begriinden und dass es eine in diesem Sinn ,sédkulare‘ oder
,neutrale* Begriindung, die nicht in partikularen Traditionen verhaftet ist, nicht
geben kann. Mehr noch wird auch in der Sékularismusdebatte kritisiert, dass li-
berale Modelle, die sich auf solche Konzeptionen griinden, zu Benachteiligungen
filhren und dadurch letztlich problematisch fiir den gleichen Respekt und die
Stabilitit sind (vgl. Kap. 5.2.1).

Die vorangegangenen Erorterungen unterstreichen und bestitigen diese Kri-
tik anhand konkreter Aspekte: So bestehen zum einen in Bezug auf die religi-
onspolitische Grundnorm berechtigte Zweifel, ob diese weltanschaulich neutral
sein kann, da ihr zentraler Bezugspunkt, individuelle Gewissensfreiheit, an be-
stimmte Vorstellungen riickgebunden zu sein scheint. Nussbaum selbst kommt
zwar darauf zu sprechen, dass Gewissensfreiheit eine besondere Verbindung zu
einzelnen Denktraditionen aufweist, sie charakterisiert diese aber als historisch
und scheint darin keine Herausforderung fiir die These der freistehenden politi-
schen Konzeption zu sehen — was alles in allem unbefriedigend und wenig plau-
sibel ist (Kap. 5.1.3).

Zum anderen veranschaulicht die Auseinandersetzung mit dem offentlichen
Diskurs, dass und inwiefern die vermeintlich neutrale Konzeption von manchen
Menschen weitaus grofere Kompromisse abverlangt als von anderen, und zwar
abhingig von ihrer Vorstellung vom Guten. Dabei sollte man zunéchst den Vor-
wurf gegen sikular-liberale Ansitze, wonach die Kriterien, die fiir die Beteili-
gung am Offentlichen Diskurs aufgestellt werden, fiir religiose Menschen eine
weitaus hohere Herausforderung sind (Kap. 5.2.2), etwas genauer fassen. Tat-
sdchlich, so kann man mit Nussbaum prizisieren, verlduft die Linie der Asym-
metrie nicht einfach zwischen religiosen und nicht-religiosen Menschen an sich
— dies zu behaupten, wiirde eine Vorstellung von Religion voraussetzen, wonach
die geforderten Diskurskriterien nie mit Religion, aber immer mit nicht-
religiosen Lehren vereinbar sind. Dagegen weist Nussbaum iiberzeugend auf die
Diversitit zwischen und innerhalb von Religionen hin, die auch impliziert, dass
es fiir einige Religidse — etwa fiir sie selbst! — unproblematisch ist, Uberzeugun-
gen in dem geforderten Sinn in argumentativer Weise darzulegen. Die Kritik ist
daher dahingehend zu relativieren, dass nicht alle Religiosen bzw. Religion per
se benachteiligt werden bzw. wird. Dennoch trifft sie insofern zu, als es fiir viele
religiose Menschen (und wohl vor allem fiir religiose) mit groBeren Anstrengun-

1402.2026, 1:43:14.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

gen verbunden ist, ihre Uberzeugungen gemiB der geforderten Kriterien auszu-
driicken. Es findet damit eine Benachteiligung von (bestimmten) Religiosen
statt.

Man konnte nun iiberlegen, ob das Problem der unterschiedlich hohen An-
forderungen umgangen werden kann, wenn keine solchen Rationalititsstandards
vorausgesetzt werden und man sich vorrangig am gleichen Respekt orientiert
(wie ich es am Ende der Diskussion zum offentlichen Diskurs als sinnvoll nahe-
gelegt habe). Dies erscheint plausibler, da anzunehmen ist, dass mehr Religiose
einbezogen werden konnen. Die Unterscheidung von religids versus nicht-
religios wire dann noch weniger relevant und es finde diesbeziiglich keine ein-
seitige Benachteiligung statt (im Gegenteil wire es fiir einige — liberale — Religi-
Ose sogar leichter diesem MaBstab zu folgen als fiir Nicht-Religitse, die einen
hohen Wahrheitsanspruch mit den eigenen Vorstellungen vom Guten verbinden).
Trotzdem wird auch ein solcher Mafstab an manche Menschen hohere Anforde-
rungen stellen als an andere und zwar abhiingig davon, wie nahe eine umfassen-
de Lehre den vorausgesetzten liberalen Ideen {iiber individuelle Freiheit u.d.
steht. Obwohl er also iiberzeugender wire, bliebe er asymmetrisch. Dies fiihrt
zuriick zu der grundlegenden Schwierigkeit der freistehenden Konzeption: Es
scheint, dass man nie den Anspruch einlosen kann, niemanden aufgrund seiner
Vorstellung vom Guten zu benachteiligen, eben weil alle aufgestellten Normen
an bestimmte Vorstellungen vom Guten riickgebunden sind. Insgesamt unter-
streicht die religionspolitische Diskussion damit die im Zusammenhang mit Kul-
tur und Geschlecht aufgestellte These, dass die Behauptung ,neutraler’ Normen,
deren Begriindung ,getrennt‘ von umfassenden Lehren erfolgt, unplausibel ist.

An dieser Stelle dringt sich nun erneut die Frage nach einer Alternative zu einer
auf freistehenden Annahmen beruhenden politischen Konzeption auf. Im Zu-
sammenhang der Universalismusdebatte habe ich bereits dafiir pladiert, dass die
Kritik an dieser Konzeption nicht bedeuten sollte, das Streben nach einem MaB-
stab, der Benachteiligungen so weit wie moglich minimiert, aufzugeben. So kann
und sollte man durchaus eine Grundnorm im Sinne der Féhigkeitenliste formu-
lieren (und, so wire hier zu erginzen, auch Kriterien fiir den 6ffentlichen Dis-
kurs aufstellen), die eine solche Minimierung von Benachteiligungen anstrebt —
Neutralitit sollte dabei als Orientierung dienen, aber immer nur als Ideal verfolgt
werden, da keine politische Konzeption beanspruchen kann, tatsdchlich weltan-
schaulich neutral zu sein (vgl. Kap. 3.2.3).

Dariiber hinaus muss man jedoch weiter iiberlegen, wie eine so verstandene
Norm dann begriindet werden kann bzw. worauf sie sich stiitzen soll, wenn nicht
auf die kritisierten sékular-neutralen Annahmen. Ich werde hier keinen elaborier-

1402.2026, 1:43:14.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SAKULARISMUSDEBATTE | 243

ten Vorschlag vorlegen konnen, wie eine solche Begriindung aussehen soll,
mochte aber zumindest einige Eckpunkte nennen, an denen man sich ausgehend
von der Sikularismusdebatte orientieren kann und sollte. Vielversprechend er-
scheint der Vorschlag von Taylor, den iiberlappenden Konsens selbst zur zentra-
len Begriindungsfigur zu machen. Anstatt wie Rawls (und, so ist zu ergénzen,
Nussbaum) den Inhalt der politischen Grundlage mittels einer von den umfas-
senden Lehren unabhéngigen ,richtigen® politischen Konzeption zu bestimmen,
schldgt Taylor vor, den Inhalt aus den verschieden religiosen und nicht-
religiosen umfassenden Lehren selbst heraus zu gewinnen (z.B. Taylor 2010,
2011, vgl. Spohn 2016, 161f.). Etwas anderes (wie die bei sdkular-liberalen An-
sdtzen versprochene freistehende Norm) ist ihm zufolge schlichtweg nicht mog-
lich: ,,Wir sind zu einem iiberlappenden Konsens verurteilt.” (Taylor 2010, 19)
Hier wird die Riickbindung der in der politischen Grundlage festgehaltenen
Normen an umfassende Lehren nicht geleugnet, sondern als unumgéngliche Be-
dingung anerkannt. "> Nun lieBe sich einwenden, dass dies eine zu schwache
Grundlage fiir politisches Handeln ist, weil ohne entsprechende sidkular-neutrale
Kriterien keine gelingende Verstindigung hin zu einem iiberlappenden Konsens
erwartet werden kann und man eben darum solche Kriterien benétige. Jedoch
kann man angesichts der skizzierten Schwierigkeiten sikular-neutraler Ansitze
wiederum auch nicht davon ausgehen, dass man mit Hilfe solcher Kriterien bes-
ser zu einer auf Konsens beruhenden politischen Grundlage gelangt — sie schei-
nen diesbeziiglich insofern keinen klaren Vorteil zu haben, was den Einwand er-
heblich schwicht. Die entscheidende Frage muss daher meines Erachtens sein,
welcher Ansatz dem gleichen Respekt besser gerecht wird (und dann vermutlich
auch eher Stabilitidt gewéhrt). Und hier ist mit Blick auf die vorangegangene
Diskussion ein weniger festgelegtes, nicht an den Anspruch des Freistehens ge-
kniipftes Modell plausibler, weswegen es sinnvoll erscheint, an dem Vorschlag
von Taylor anzukniipfen und ihn weiterzudenken.

Allerdings sollte man auch jene weitergehenden kritischen Uberlegungen
bedenken, die die Konsensorientierung selbst problematisieren. Chantal Mouffe
etwa kritisiert eine solche Orientierung am Konsens, weil sie suggeriere, man
konne Losungen finden, die allen gerecht werden, wihrend man tatsdchlich exis-
tierende Spannungen ausblende. Mouffe fordert dagegen, diese Spannungen und
die damit unvermeidbar verbundenen Ausschliisse und Diskriminierungen als

12 Bedenkenswert sind auch Joas’ Uberlegungen zum Modell einer Wertegeneralisierung
mit Blick auf die Menschenrechte. Hier besteht ebenfalls eine starke Parallele zum
iiberlappenden Konsens, der aber, so Joas’ Forderung, fiir die ,,Tiefenschichten von

Wertsystemen und Religionen* gedffnet werden muss (Joas 2011, 264).

1402.2026, 1:43:14.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

244 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

zentrales Moment pluralistischer Gesellschaften anzuerkennen und ernst zu
nehmen (und sie pliddiert daher fiir ein Modell des agonalen Pluralismus, in dem
dem ,Gegner‘ [wohlgemerkt: nicht dem ,Feind‘] eine konstitutive Bedeutung
zukommt: Mouffe 2005).13 Diese Problematik zu beriicksichtigen, soll nicht be-
deuten, die Orientierung am Konsens ganz aufzugeben und damit die Moglich-
keit zu eroffnen, politische Normen zur Grundlage zu machen, die nur den Inte-
ressen und Vorstellungen bestimmter Personen entsprechen. Aber man darf, dies
macht die Kritik deutlich, nicht davon ausgehen, dass ein Vorschlag politischer
Normen tatsdchlich Konsens erreichen und jegliche Spannungen aufldsen kann.
Ahnlich wie ,Neutralitit* sollte daher auch ,Konsens® ausdriicklich nur als ein
Ideal bzw. ein Orientierungspunkt begriffen werden. Das heifit mit Blick auf
Nussbaum insbesondere noch einmal, dass Gegenstimmen und Einwinde stirker
ernst genommen werden miissen — und zwar in dem Sinn, dass sie mitunter we-
der iiberzeugend zuriickgewiesen noch befriedigend integriert werden konnen.
Vielmehr verweisen sie zum einen darauf, dass die politische Konzeption der
standigen Herausforderung unterliegt, sich kritisch zu hinterfragen (vgl. Kap.
3.3, siehe zudem Butler 2011 und Mahmood 2005, die diese Forderung auf die
Sédkularismusdebatte anwenden) und zum anderen darauf, dass man nicht davon
ausgehen kann, durch sie allseits befriedigende Losungen finden zu konnen (sie-
he dazu weiter mit Blick auf die Kontroverse um Frauenrechte und Religions-
freiheit: Kap. 6.1.3).

Fazit

Die Diskussion zeigt, dass Nussbaums religionspolitische Prinzipien differen-
ziert beurteilt werden miissen. Positiv hervorzuheben ist, dass Nussbaum iiber-
zeugende Argumente gegen zentrale Probleme sékularistischer Ansitze formu-
liert. So kann ihre Kritik an starker Neutralitit und Trennung ebenso wie ihr Be-
streben, (Gffentliches) religioses Leben zu ermoglichen, als duflerst plausibel
eingeschitzt werden.

Allerdings nimmt sie nicht alle der in der Sikularismusdebatte aufgeworfe-
nen Fragen ernst genug. Wie ich anhand der Debatte zum offentlichen Diskurs
erortert habe, gelingt es ihr nicht, die im Prinzip der Trennung angelegte Prob-
lematik der Diskriminierung von Religidsen zu umgehen, da sie an einer sékular-
liberalen Idee von Vernunft als Maflstab festhilt. Eine Schwierigkeit stellt zu-
dem ihre Annahme einer freistehenden, von den umfassenden Vorstellungen
vom Guten getrennten Konzeption dar: Es ist zu bezweifeln, dass eine solche

13 Eine #dhnliche Idee verfolgt der assoziative Pluralismus von Bader, wobei er sich im

Unterschied zu Mouffe von postmodernen Entwiirfen abgrenzt (Bader, 1999).

1402.2026, 1:43:14.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SAKULARISMUSDEBATTE | 245

Trennung von Moral und umfassenden Lehren méglich ist und es ist daher un-
plausibel, an einer solchen Konzeption festzuhalten. Damit unterstreichen die
Uberlegungen zu Religion und Sikularismus das Ergebnis der Diskussion um
Geschlecht und Kultur — weltanschauliche Neutralitit ist als Orientierungspunkt
wichtig, politische Normen sollten aber nicht beanspruchen, diese Neutralitit
einlosen zu konnen. Davon ausgehend muss nun weiter iiberlegt werden, wie so
verstandene politische Normen begriindet werden konnen. Diese Uberlegungen,
so habe ich schliellich nahegelegt, sollten sich neben Neutralitit auch am Kon-
sensgedanken orientieren, den man jedoch ebenfalls nur als einen Orientierungs-
punkt verstehen darf.

5.3 DER GELTUNGSANSPRUCH
DER RELIGIONSPOLITISCHEN THESEN
UND SEINE GRENZEN

Nussbaums Auseinandersetzung mit religionspolitischen Normen ist als Konkre-
tisierung ihrer Uberlegungen zum Fihigkeitenansatz auf einen Aspekt hin zu
verstehen, ndmlich Religion bzw. Gewissensfreiheit und Sinnsuche. Hier iiber-
schneiden sich die Ebene universaler Grundprinzipien und jene kontextspezifi-
scher Anwendung und das wirft vor dem Hintergrund der Debatte um Universa-
litdat die Frage auf, welcher Geltungsanspruch mit den jeweiligen Thesen ver-
bunden ist (vgl. v.a. Kap. 4.3.1 und 4.4). Dem werde ich im Folgenden genauer
nachgehen. Gekldart werden muss dabei nicht zuletzt, welche Bedeutung dem
Bezug auf die USA fiir die Begriindung der religionspolitischen Prinzipien und
auch fiir die Beurteilung anderer religionspolitischer Modelle zukommt. Ich
werde daher zuerst in einem kurzen Uberblick resiimieren, welche Geltungsan-
spriiche in den verschiedenen Annahmen enthalten sind, und dann den Geltungs-
anspruch der religionspolitischen Prinzipien néher in den Blick nehmen, da v.a.
hier eine Divergenz zwischen einer Riickbindung an die USA und dem dariiber
hinausgehenden Geltungsanspruch zu bestehen scheint.

Die Grundnorm, das heifit der Respekt fiir die individuelle Gewissensfreiheit,
markiert den normativen Ausgangspunkt der religionspolitischen Uberlegungen
Nussbaums und legt die Basis fiir alle weiteren religionspolitischen Uberlegun-
gen (Kap. 4.1). Sie ist in der Liste von grundlegenden Fiahigkeiten verankert und
stellt die Ausformulierung und Konkretisierung einer Fihigkeit bzw. eines As-
pekts einer Fihigkeit (der praktischen Vernunft) dar — die Forderung, Gewis-
sensfreiheit als Teil der grundlegenden Befiahigung jedes Menschen zu respektie-

1402.2026, 1:43:14.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

ren. Als Teil der als universal zu verstehenden Fahigkeitenliste ist sie dement-
sprechend selbst mit einem universalen Geltungsanspruch verbunden. Dieser
Anspruch auf Universalitét ist zwar umstritten, insofern die Bedeutung von indi-
vidueller Gewissensfreiheit fiir Religion von manchen in Zweifel gezogen wird,
er kann aber (ebenso wie die Fahigkeitenliste insgesamt) durchaus als universale
Grundlage politischen Handelns gerechtfertigt werden, wenn man ein bestimm-
tes, offenes Universalititsverstindnis voraussetzt (vgl. Kap. 5.1).

Etwas anders verhilt es sich bei den drei Sdulen zur Ermoglichung von Ge-
wissensfreiheit (Kap. 4.3), die formal und inhaltlich starke Parallelen zu Nuss-
baums allgemeinen Annahmen zur politischen Umsetzung der Grundbefihigung
und zur Erziehung der Biirgerinnen und Biirger aufweisen (Kap. 2.9). Sowohl
fiir die allgemeinen als auch fiir die spezifisch religionspolitischen Uberlegungen
gilt, dass sie nicht direkt Teil der universalen minimalen Normen sind, sondern
dariiber hinausgehende Annahmen dazu machen, was notwendig erscheint, um
die Verwirklichung dieser Normen zu ermdglichen. Dennoch kann man wohl sa-
gen, dass sie in ihren grundlegenden und abstrakt formulierten Ideen und Forde-
rungen ebenfalls einen Anspruch auf Universalitit beinhalten, wenngleich es
dann wesentlich darum geht, dass diese Ideen und Forderungen jeweils kontext-
spezifisch konkretisiert werden konnen und miissen, etwa dahingehend, welche
Narrationen und Literatur verwendet oder welche bildungspolitischen Mafinah-
men genau ergriffen werden sollen. Auch hier kann der universale Geltungsan-
spruch (sofern man ihn wiederum unter dem Vorzeichen eines offenen und dy-
namischen Universalitdtsverstindnisses liest) als weitgehend plausibel einge-
schitzt werden, nicht zuletzt weil er auf wenige Annahmen begrenzt ist, die in
verschiedenen Kontexten unterschiedlich ausgestaltet werden sollen. Die Grund-
komponenten selbst (politische Prinzipien, kritische Selbstreflexion und eine
,Kultivierung der inneren Augen‘) erscheinen als universale Orientierung durch-
aus rechtfertigbar, insbesondere wenn man Nussbaums Konzept vom Menschen
(als verniinftigem und emotionalem Wesen, das rationalen Argumenten zuging-
lich ist, aber auch in seinen Gefiihlen und der Vorstellungskraft erzogen werden
sollte) zustimmt — und dafiir spricht, wie an anderer Stelle diskutiert, einiges
(Kap. 3.1, 3.2).

Wesentlich schwieriger einzuschitzen ist, inwiefern es sich bei den religionspo-
litischen Prinzipien Neutralitdt, Nicht-Etablierung, Trennung und Ausgleichsre-
gelungen um eine kontextbezogene Spezifikation handelt oder doch um Prinzi-
pien, die einen weitergehenden kontextiibergreifenden Geltungsanspruch bein-
halten. Denn einerseits begriindet Nussbaum diese Prinzipien in enger Anbin-
dung an die US-Verfassungsdebatte, andererseits scheint sie sie aber in einigen

1402.2026, 1:43:14.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SAKULARISMUSDEBATTE | 247

Hinsichten auch dariiber hinaus fiir normativ relevant zu halten, was vor allem in
ihrer Kritik an Europa deutlich wird. Um die Frage nach dem Geltungsanspruch
hier beantworten zu konnen, muss man das Verhiltnis dieser beiden Gesichts-
punkte genauer in den Blick nehmen.

Nussbaums Uberlegungen zu religionspolitischen Prinzipien sind eng an die
USA gekniipft. Dies ist grundsitzlich mit ihrer Uberzeugung zu erkliren, dass es
fur die konkretere Ausbuchstabierung politischer Manahmen notwendig ist, ei-
nen spezifischen Kontext herauszugreifen (Kap. 2.6.1). Interessant ist, dass sie
als weiteren Grund dafiir, gerade die USA auszuwihlen, nennt, dass sie mit ihrer
Kritik bei jener Tradition beginnen wolle, die sie am besten kennt (LCA, 342).
Damit greift sie die Idee der kritischen Selbstpriifung auf (Kap. 4.3.2), denn sie
mochte sich von solchen Positionen distanzieren, die sich auf Probleme von an-
deren konzentrieren, Schwierigkeiten in ihren eigenen Traditionen jedoch iiber-
gehen:

,,] think that there is an arrogance abroad in the nations of Europe and North America, as
we impugn the religious fanaticism of others while neglecting the very large planks in our
own eyes, in the form of a complacent love of homogeneity that is scared of real differ-
ence.” (LCA, 342)

Die Beschriankung auf die USA erfolgt also nicht nur pragmatisch, sondern aus
tiefergehenden systematischen Griinden. Sie erscheint als solche (auch hinsicht-
lich der interkulturellen Dimension) iiberzeugend und gewinnend, da sie die
Verschiedenheit unterschiedlicher Kontexte ernst zu nehmen scheint. Es ist je-
doch kritisch zu iiberlegen, ob Nussbaum tatsidchlich zugesteht, dass es fiir ande-
re Kontexte andere religionspolitische Modelle geben kann, die der Grundnorm
ebenso gerecht werden. Fraglich ist dies u.a. angesichts ihrer starken Kritik an
europdischen Modellen in NRI.

In dem verhéltnismaBig frithen Text WHD scheint es zunéchst so, als wende
Nussbaum hier die Idee von der kontextspezifisch unterschiedlichen Interpretati-
on der minimalen universalen Grundlage an. Das US-amerikanische Modell wird
hier — nur — als eine gute Idee eingefiihrt: ,,This proposal is conceived of as a
good idea, not necessarily as the best reading of any particular constitutional tra-
dition.“ (WHD, 198) Dementsprechend geht sie zwar beispielsweise davon aus,
dass Nicht-Etablierung ,,in der Regel der beste Weg* zur Verwirklichung des
gleichen Respekts der Gewissensfreiheit sei (WHD, 211), sie schliet die Mog-
lichkeit eines davon abweichenden Modells, das ebenfalls dem Respekt gerecht
wird, aber nicht aus und betont diesbeziiglich die Kontextualitét:

1402.2026, 1:43:14.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

,[1]t should be a contingent contextual question whether that protection is best accom-
plished through a regime of nonestablishment or through a regime of limited establish-

ment with sufficient safeguards for citizen equality and free exercise.” (WHD, 210)

Als kontextuell sinnvolle Modelle erwigt sie hier das skandinavische Modell ei-
ner gewissen Etablierung lutherischer Kirchen sowie das Modell pluraler Etab-
lierung in Indien (WHD, 210f.). Allerdings deutet sich in ihren weiteren Ausfiih-
rungen zu Indien an, dass sie diese doch als Ausnahmen versteht, die nicht opti-
mal sind, da sie eine Reihe von Schwierigkeiten (etwa die Verletzung der
Gleichheit) mit sich briachten. Ihr Gesamturteil besteht letztlich darin, dass eine
siakulare Grundlage, verstanden als eine der Nicht-Etablierung, an sich die
Grundnorm besser erfiillt, dass es aber angesichts von kontextuellen Gegeben-
heiten (wie bestimmten historischen Hintergriinden) sinnvoller sein kann, ein be-
stehendes Modell der Etablierung beizubehalten und die Schwierigkeiten inner-
halb dessen so gut wie moglich zu 16sen (WHD, 217). In Indien etwa sei es auf-
grund der gesellschaftlich bestehenden Diskriminierung von Muslimen und
Muslimas besser, die plurale Etablierung beizubehalten (WHD, 211).

In spéteren Texten steht die Problematik der Etablierung dann wesentlich
stirker im Vordergrund. Etwa geht Nussbaum in ihrer ausfiihrlichen Auseinan-
dersetzung mit Indien in CW vor allem auf die verschiedenen Schwierigkeiten
dessen ein (CW, 141-151, vgl. LC, 95f. u.a.), und in ihrer spéteren Darstellung
des Fahigkeitenansatzes in CC nennt sie das Prinzip der Nicht-Etablierung als
einen wesentlichen Aspekt fiir die Gewihrung gleicher Gewissensfreiheit (CC,
109). Die Idee, dass in bestimmten Kontexten ein Modell der Etablierung alles in
allem besser sein konnte, ist kaum noch erkennbar. Besonders deutlich zeigt sich
dies in ihrer Auseinandersetzung mit Europa, vor allem in NRI. Hier stellt Nuss-
baum unmissverstindlich klar, dass keines der religionspolitischen Prinzipien
zur Disposition stehe und das US-Modell als Vorbild fiir europdische Staaten
gelten solle, da es besser der Grundnorm gerecht werde als alle européischen
Modelle: ,,[TThe premises about human dignity and equality that Americans and
Europeans share entail something like the American solution.“ (NRI, 61, vgl.
Kap. 4.3.1) Ausdriicklich bezieht sie das zudem auf das skandinavische Modell
(konkret das finnische), welches aufgrund seiner Etablierung zu kritisieren sei
(NRI, 92). Etablierung wird hier, anders als in WHD, ausschlieBlich als Problem
betrachtet, besonders mit Blick auf die Gleichheit: ,,[E]stablishment is in its way
a denial of equal liberty.“ (NRI, 93, Herv. i.0.)

Nussbaums Kritik an den religionspolitischen Modellen Europas ist in zwei
Hinsichten zu hinterfragen: Problematisch ist erstens, dass sie pauschalisierend
alle europédischen Systeme verurteilt: ,,[T]he European solution is no longer ade-

1402.2026, 1:43:14.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SAKULARISMUSDEBATTE | 249

quate.” (NRI, 61) Zwar weist sie darauf hin, dass gewisse Differenzen bestehen,
in den wesentlichen Hinsichten seien européische Staaten im Vergleich zu den
USA aber alle problematisch (NRI, 136). Dies ist angesichts der Differenzen
zwischen den europidischen Modellen unangemessen vereinfachend."* Zudem er-
scheint umgekehrt die Darstellung der USA verhiltnisméBig unkritisch, was
ebenfalls nicht angemessen ist (vgl. die in der Sdkularismusdebatte sehr iiberzeu-
gend aufgezeigten Schwierigkeiten des US-Modells, etwa bei Bader 1999) —
aufgrund der in der starken Polarisierung zu Europa hervorgehobenen Vorbild-
funktion treten nédmlich die von Nussbaum durchaus angesprochenen Probleme
des US-Modells im Gesamteindruck in den Hintergrund. Mit diesem Vergleich
scheint Nussbaum ihrer Forderung, der Kritik der eigenen Tradition mindestens
ebenso viel Aufmerksamkeit zu widmen wie der Kritik an anderen Traditionen,
nicht gerecht zu werden. (Man konnte erwégen, ob sie Europa und die USA in
diesem Zusammenhang als einen Kontext begreift [wie es ihre oben zitierte Aus-
sage zu den geteilten Primissen suggeriert], und ob sie die Kritik an Europa in
diesem Sinn als Kritik der eigenen, ndmlich euro-amerikanischen, Tradition, be-
trachtet, innerhalb derer sie dann eine Version, die US-amerikanische, als beste
herausstellt. Dies wire jedoch ebenfalls problematisch, da es notwendig er-
scheint, angesichts der historisch gewachsenen Differenzen, die sie selbst als
Hintergrund der unterschiedlichen Systeme benennt [NRI, 69], von verschiede-
nen Kontexten auszugehen.) Es scheint also, dass allein die Art der Darstellung —
in ihrer Vereinfachung und Polarisierung — Nussbaums Argument gegen Model-
le der Etablierung in Europa erheblich schwécht und dass sie damit nicht zuletzt
ihren eigenen Forderungen nach der Anerkennung von Diversitit sowie nach ei-
ner selbstkritischen Haltung nicht gerecht wird. Die oben getroffene positive
Einschitzung ihrer bewussten Beschriankung auf den Kontext der USA muss da-
her relativiert werden.

Zweitens muss iiberlegt werden, wie die Kritik inhaltlich zu beurteilen ist.
Ein wesentlicher Fokus von Nussbaums Auseinandersetzung liegt (ausgehend
von der Debatte um muslimische Verschleierungen) auf der Kritik an Frankreich
(Kap. 4.3.2). Diese ist als solche duferst iiberzeugend (sieche dazu auch die Dis-
kussion zum Burkatragen: Kap. 6.2) und es ist auch plausibel, ihre Problematik
auf eine grundlegende Schwierigkeit in der staatlichen Etablierung einer sikula-

14 Mit Blick auf die Geschlechterfrage kann diesbeziiglich beispielsweise auf die Unter-
suchung von Gily Coene und Chia Longman hingewiesen werden, in der die unter-
schiedlichen Regelungen mit Blick auf das muslimische Kopftuch in Belgien, den
Niederlanden und Frankreich verglichen werden und die Verschiedenheit der religi-

onspolitischen Modelle in Europa anschaulich wird (Coene/Longman 2008).

1402.2026, 1:43:14.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

ristischen Lehre zuriickzufiihren (vgl. 5.1). Die entscheidende Frage ist dann al-
lerdings, ob diese auf Frankreich bezogene Kritik auf jede Form der Etablierung
verallgemeinert werden kann. Hierfiir wére es notwendig, die Situation in ande-
ren Staaten genau zu analysieren und abzuwigen, sowohl ob iiberhaupt dieselben
Schwierigkeiten bestehen als auch, inwiefern diese schon in der Verfassungs-
grundlage angelegt sind. Diskutiert werden miisste je im Einzelnen, ob die von
Nussbaum geforderte, auf die USA bezogene Nicht-Etablierung in jedem Fall
(eben auch unter Beriicksichtigung der historischen Hintergriinde) besser ist.
Dabei muss man zum einen fragen, ob jede der kritisierten ,Etablierungen® eine
Verletzung des gleichen Respekts darstellt — schlieBlich konnte man z.B. erwi-
gen, ob man in einigen Fillen von einer Form des von ihr selbst als legitim er-
achteten Ceremonial Deism ausgehen kann (vgl. Kap. 4.4.1). Die Beziige auf
Religion wiren dann als historisch bedingte Relikte zu beurteilen, die keine
schwerwiegende Verletzung des gleichen Respekts darstellen und — wenigstens
aus pragmatischen Griinden — beibehalten werden konnen (siehe etwa Taylor
2009, 1150, der die Etablierung in GroBbritannien und Skandinavien als so ru-
dimentidr und symbolisch einschitzt, dass er sie fiir unproblematisch zu halten
scheint). Zum anderen muss dann das US-Modell im Gesamtzusammenhang der
US-Gesellschaft stiarker zur Diskussion stehen. Das bedeutet, dass der sehr star-
ke Einfluss von Religion im weiteren politischen und 6ffentlichen Bereich mehr
einzubeziehen und nach Zusammenhingen mit den Verfassungsprinzipien zu
fragen wire (siehe etwa Tariq Modood, der die Schwierigkeit der Etablierung in
Grofbritannien gegen jene der Bedeutung von Religion in der politischen Kultur
der USA aufwiegt: Modood 2009; Mahmood unterstellt dem formalen [das heif3t
auf institutionelle Aspekte fokussierten] Sikularismus daher eine Verschleie-
rungsfunktion, vgl. Calhoun 2010, 86f.). Nussbaum selbst weist darauf hin, dass
es einen mitunter problematischen Einfluss von Religion auf Wahlentscheidun-
gen in den USA gibt (EQR, 5). Uberlegungen dieser Art bleiben bei ihr jedoch
eher randstindig und sie geht auch nicht auf die Frage solcher Zusammenhinge
ein.

Abschlielend kann man festhalten: Nussbaums religionspolitische Prinzipien be-
inhalten — ebenso wie die Grundnorm und die Sdulen zur politischen Umsetzung
— einen kontextiibergreifenden Geltungsanspruch, zumindest in gewissem Maf.
So erachtet Nussbaum alle anderen religionspolitischen Modelle im Grunde als
problematisch (wenngleich sie ihre voriibergehende Existenz in einigen Fillen,
wie Indien, aus pragmatischen Griinden fiir legitim hélt). Die Auseinanderset-
zung mit den USA ist somit letztlich als eine exemplarische Veranschaulichung
zu verstehen, wie diese — als richtig beanspruchten — Prinzipien mit Blick auf ei-

1402.2026, 1:43:14.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SAKULARISMUSDEBATTE | 251

nen Kontext konkret verstanden werden und sich in Urteilen und Gesetzen aus-
driicken konnen. Dieser Geltungsanspruch ist fiir die religionspolitischen Prinzi-
pien jedoch problematisch, da die Moglichkeiten kontextuell anderer Ausgestal-
tungen hier nicht geniigend abgewogen werden, wodurch Nussbaum zu unplau-
sibel vereinfachten Urteilen vor allem zu Europa kommt.

Dies festzustellen und zu kritisieren zielt nicht darauf, europdische Modelle
per se verteidigen oder aufwerten zu wollen und ebenso wenig darauf, die Idee
von Sékularitit an sich zu verwerfen. Es geht mir vielmehr darum exemplarisch
zu verdeutlichen, was sich in der kritischen Diskussion zur freistehenden politi-
schen Konzeption andeutet (Kap. 3.2. und 5.2) und in Bezug auf Geschlecht und
interkulturelle Plausibilitit schon ausfiihrlich erértert wurde (Kap. 3.3), nimlich,
dass Nussbaum ihre Annahmen und deren Riickbindung an bestimmte Uberzeu-
gungen und Kontexte oft zu wenig selbstkritisch reflektiert. Sie ist daher nicht
offen dafiir, (bestimmte) alternative Sichtweisen zu beriicksichtigen, die mitunter
gar nicht so falsch sein miissen wie sie nahelegt und die es wert wéren, ernst ge-
nommen zu werden.

5.4 FaziT

Die Auseinandersetzung mit der Sékularismusdebatte zeigt, dass Nussbaums re-
ligionspolitische Annahmen differenziert beurteilt werden miissen. In vielen As-
pekten erweisen sie sich als plausibel, da sie sich durch eine hohe Sensibilitét fiir
die Problematik im Verhiltnis von Politik und Religion auszeichnen und mit ei-
ner kritischen Reflexion auf eine Reihe der in der Sdkularismusdebatte diskutier-
ten Schwierigkeiten verbunden sind. Zugleich muss man jedoch feststellen, dass
einige weitergehende und als berechtigt einzuschitzende Einwénde gegen siku-
lar-liberale Ansitze nicht geniigend Beriicksichtigung finden, was die Gesamt-
plausibilitit ihrer Annahmen in einer wesentlichen Hinsicht einschrénkt.

In diesem Kapitel habe ich zunichst die individuelle Gewissensfreiheit in den
Blick genommen, die der im Fihigkeitenansatz verankerte universale Bezugs-
punkt der religionspolitischen Uberlegungen ist (5.1). Die Diskussion hat ge-
zeigt, dass es Nussbaum durch den Fokus auf das individuelle Gewissen weitge-
hend gelingt, exklusivistische Annahmen zu religios und nicht-religios zu ver-
meiden und dass auch entsprechende Einwinde gegen ihre Uberlegungen zu
Transzendenz zumindest relativiert werden konnen. Zudem kann ihr Versténdnis
von individueller Gewissensfreiheit (im Sinne von umfassender Freiheit und un-
ter Beriicksichtigung von Gemeinschaft und Zugehorigkeit) gegen Vorwiirfe in

1402.2026, 1:43:14.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

Bezug auf die besondere Rolle individueller Freiheit verteidigt werden und er-
scheint alles in allem plausibel als universaler Bezugspunkt fiir religionspoliti-
sches Handeln. Da man allerdings auch hier davon ausgehen muss, dass eine
partikulare Riickbindung an bestimmte umfassende Lehren besteht, kann man
schwerlich von einem ,freistehenden® Ausgangspunkt sprechen und sollte den
Universalitdtsanspruch dementsprechend nicht an diese Annahme binden, son-
dern wie in der Diskussion zu Kultur und Geschlecht vorgeschlagen stattdessen
ein offenes und dynamisches Universalititsverstindnis voraussetzen (vgl. Kap.
3.3).

Im Zentrum des zweiten Diskussionsschritts stand die kritische Auseinander-
setzung mit den religionspolitischen Prinzipien von Neutralitit und Trennung
(5.2). Dabei habe ich als erstes die in der Sikularismusdebatte prominent gefiihr-
te Diskussion zu Kriterien fiir den 6ffentlichen Diskurs aufgegriffen. Hier dis-
tanziert sich Nussbaum zwar auf den ersten Blick iiberzeugend von den rationa-
listischen Kriterien bei Rawls, jedoch ist sie darin jedoch nicht konsequent, inso-
fern auch sie eine rational-argumentative Ausdrucksweise fiir bestimmte Kon-
texte fordert und dadurch letztlich selbst ein problematisches Verstindnis von
Trennung voraussetzt. Ausgehend davon bin ich unter Riickgriff auf die Uberle-
gungen zu Kultur und Geschlecht (Kap. 3.2) noch einmal auf die Bedeutung von
Neutralitidt und Trennung auf der begriindungstheoretischen Ebene eingegangen
— die sich in der Idee der freistehenden politischen Konzeption ausdriickt. Auch
vor dem Hintergrund der Sikularismusdebatte zeigt sich, dass Nussbaums Kon-
zeption die beanspruchte weltanschauliche Neutralitét nicht einlésen kann und
dass das Beharren auf diesem Anspruch problematisch ist. Neutralitét sollte da-
her — nur — als Orientierungspunkt fiir politische Normen dienen. Dariiber hinaus
habe ich nahegelegt, dass sich weiterfithrende Uberlegungen zur Begriindung
politischer Normen in stirkerem Maf3 am Gedanken des iiberlappenden Konsen-
ses orientieren sollten, der jedoch ebenfalls nur als Orientierungspunkt dienen
und von keinem Vorschlag eingelost werden kann.

Im dritten Schritt wurde schlieBlich die Frage aufgegriffen, mit welchen Gel-
tungsanspriichen Nussbaums religionspolitische Annahmen verbunden sind, das
heiflit in welchem MaB es hier um Universalitit geht (5.3). Besonders diskussi-
onsbediirftig sind dabei die religionspolitischen Prinzipien. Diese implizieren
niamlich, so das Ergebnis der Diskussion, trotz des starken USA-Bezugs in ihrer
Begriindung einen weitergehenden Geltungsanspruch. Das ist insofern proble-
matisch, als es damit einhergeht, dass Nussbaum nicht geniigend erwégt, inwie-
fern andere Modelle als das der USA in anderen Kontexten die Grundnorm &hn-
lich gut erfiillen konnen, auch wenn sie stirker von den Prinzipien abweichen.
Auffillig ist vor allem die starke Polarisierung zwischen europdischen Modellen

1402.2026, 1:43:14.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NUSSBAUMS POLITISCHE KONZEPTION UND DIE SAKULARISMUSDEBATTE | 253

einerseits, die zu undifferenziert verurteilt werden, und dem US-Modell anderer-
seits, dem eine Vorbildfunktion zufillt, die zu unkritisch ist. Insgesamt verweist
dies auf die grundsitzlichere Problematik, dass Nussbaum ihre Annahmen oft
nicht kritisch genug hinterfragt (vgl. Kap. 3.3).

Die Diskussion unterstreicht damit zum einen das bereits im vorangegangenen
Kapitel gefillte Urteil, dass Nussbaum nicht als sikularistisch kritisiert werden
kann, da sie keine Polarisierung von religios und nicht-religios oder gar eine
Abwertung von Religion vertritt, sondern dies selbst kritisiert. Dies spiegelt sich
etwa in ihrem Fokus auf individuelle Gewissensfreiheit, mit dem sie darauf ab-
zielt, religiose und nicht-religiose Lehren in ihrer Pluralitdt moglichst gut zu be-
riicksichtigen. Deutlich wird es auch daran, dass sie bemiiht ist, dabei kein ver-
engtes Verstindnis individueller Freiheit vorauszusetzen, sondern den besonders
fur Religion oft wichtigen (und von Sékularismuskritikern und -kritikerinnen
eingeforderten) Gemeinschaftsaspekt zu integrieren, nicht zuletzt mit dem Prin-
zip der Ausgleichsregelungen. Zudem ist diesbeziiglich positiv an ihre ethische
(statt rationalistische) Bestimmung des Kriteriums vom , Verniinftigsein‘ zu er-
innern, die sie wesentlich damit begriindet, dass religiose Lehren nicht diskrimi-
niert werden sollen.

Zum anderen wird noch einmal deutlich, dass und inwiefern Nussbaum mit
ihren Annahmen eine sédkular-liberale Position befiirwortet. Charakteristisch da-
fiir ist vor allem die grundlegende These einer freistehenden politischen Konzep-
tion, mit der sie sowohl das Prinzip weltanschaulicher Neutralitit als auch jenes
der Trennung auf einer tieferen Ebene verteidigt. Diese These, die bereits im Zu-
sammenhang der Universalismusdebatte kritisiert wurde, erweist sich auch vor
dem Hintergrund der Séikularismusdebatte als problematisch. So muss man Sa-
kularismuskritikerinnen und -kritikern Recht geben, dass die Prinzipien von
Neutralitdt und Trennung — auch wenn man ihnen ,nur‘ auf dieser Ebene Bedeu-
tung zuschreibt — eine Reihe von Schwierigkeiten bergen und man sie daher in
dem hier vorausgesetzten Sinn aufgeben bzw. modifizieren sollte. Nicht zuletzt
wird Nussbaum so auch ihrem eigenen Mafistab einer selbstkritischen Haltung
nicht gerecht, da dieser verlangen wiirde, die Problematik der unvermeidbaren
Gebundenheit an partikulare Vorstellungen kritisch zu reflektieren — was mit der
freistehend-neutralen Konzeption gerade ausgeblendet wird. Deutlich zeigt sich
dies auch in den Uberlegungen zu religionspolitischen Prinzipien, wo die Span-
nung zwischen einer partikularen Herleitung (in Anlehnung an die USA) einer-
seits und davon ausgehenden kontextiibergreifenden Urteilen andererseits greif-
bar wird.

1402.2026, 1:43:14.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

Abschlielend kann noch einmal darauf hingewiesen werden, dass die Auseinan-
dersetzung mit Religion und der Sdkularismusdebatte eine Reihe von Parallelen
zu der Diskussion zu Universalitit, Kultur und Geschlecht aufweist: So ldsst sich
individuelle Gewissensfreiheit durchaus als universaler Ausgangspunkt religi-
onspolitischen Handelns rechtfertigen — mit dhnlichen Griinden (und gegen dhn-
liche Einwinde) wie man die allgemeine Orientierung an individueller Freiheit
im Kontext der interkulturellen und feministischen Debatte verteidigen kann. In
beiden Fillen habe ich jedoch zugleich dafiir pladiert, dass es unplausibel ist, da-
bei Universalitidt im Sinne von Nussbaums Konzept freistehend-universaler Nor-
men zu beanspruchen (vgl. Kap. 3.2.2). Uberhaupt ist die These des Freistehens
bzw. der weltanschaulichen Neutralitéit der politischen Grundlage aus allen drei
Perspektiven (Kultur, Geschlecht und Religion) zu kritisieren und letztlich zu-
riickzuweisen, da sie nicht eingelost werden kann (vgl. Kap. 3.2.3). SchlieBlich
hat sich zudem in beiden Diskussionen gezeigt, dass die Zuschreibung von Neut-
ralitdt auch Schwierigkeiten fiir den Umgang mit Kritik mit sich bringt, sowohl
was die Reflexion auf eigene (Vor-)Annahmen betrifft als auch die Kritik an an-
deren Uberzeugungen und politischen Modellen (vgl. Kap. 3.3).

Insgesamt fiihrt die Diskussion zu dem Ergebnis, dass Nussbaums Entwurf
viele iiberzeugende Uberlegungen und Vorschlige in Bezug auf die normative
Grundlegung politischen Handelns beinhaltet. Problematisch ist jedoch, sowohl
mit Blick auf das Konzept von Universalitét als auch fiir die religionspolitischen
Annahmen, dass sie die Verwurzelung politischer Normen in partikularen Vor-
stellungen vernachléssigt und an der Idee von weltanschaulicher Neutralitit fest-
hilt. Uberzeugender ist es demgegeniiber, die Unvermeidbarkeit der Riickbin-
dung anzuerkennen und Neutralitdt nur als Ideal zu verstehen, nicht als Zu-
schreibung. Damit wird offengelegt, dass die vorgeschlagenen Normen nur eine
Anndherung darstellen und weiter diskutiert werden konnen und miissen. Das
entspricht dem gleichen Respekt besser, da dieses Zur-Diskussion-Stellen der
Normen signalisiert, dass andere Positionen ernst genommen werden. Dariiber
hinaus trigt es letztlich zur Stabilitdt bei (vgl. Kap. 3). Damit verbunden sein
muss nicht zuletzt eine stirkere Priifung und Hinterfragung der Normen, die bei
konkreten politischen Urteilen und der Kritik an kulturellen und religiosen Prak-
tiken zu Grunde gelegt werden — ohne dass dies zu einer volligen Relativierung
und zur Enthaltung von Kiritik fithren darf. In der folgenden Diskussion zu Frau-
enrechten und Religionsfreiheit werde ich nun anhand von konkreten Beispielen
noch genauer darauf eingehen, welche (auf universalen Normen basierende) Kri-
tik als sinnvoll und legitim eingeschétzt werden kann (Kap. 6).

1402.2026, 1:43:14.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

