Zweiter Teil:
Geschichte der BewuBtseins- und
SelbstbewuBtseinstheorien

21012026, 00:46:03. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Kapitel:
Platons Theorie der
gmotun €ovtiic im Charmides

1. SelbstbewuBtsein erst ein Thema der Neuzeit?

Nachdem im ersten Teil des Buches systematisch und abstrakt die
Fiille moglicher Aspekte des Bewufitseins und Selbstbewuf3tseins
entwickelt worden ist, deren verschiedene Akzentuierungen zu
ganz heterogenen Theoriebildungen fithren, sollen im zweiten Teil
reprasentative Beispiele von Bewuf3tseins- und SelbstbewuBtseins-
theorien aus der Geschichte der Philosophie exponiert werden. Die
Auswabhl betrifft solche Theorien, die den Gang der Geschichte ir-
reversibel bestimmt haben, die mit grundlegenden Innovationen
verbunden sind und die wichtige Wendepunkte markieren.

Begonnen werden soll mit der ersten voll ausgearbeiteten Theo-
rie des SelbstbewuBtseins in der Geschichte des abendldndischen
Denkens, einer Theorie, die richtungweisend fiir die gesamte spite-
re Entwicklung geworden ist, die eine Fiille von Ansitzen enthélt,
die die nachfolgenden Theorien, sei es im bewuf3ten Riickgang oder
auch unbewuft, aufgegriffen, aus- und umgebildet haben, so daf
man nicht unrecht daran tut zu sagen, daf} alle spéteren Theorien
thren Ausgang von dieser genommen haben. Gemeint ist Platons
Theorie im Charmides, in einem seiner Frithdialoge. Auf diese
Theorie bezieht sich nachweislich Aristoteles in der Metaphysik
und in De anima. Das aristotelische Gedankengut hinwiederum ist
von den Aristotelikern des Mittelalters, insbesondere von Thomas
von Aquin in seiner Sumima theologiae, rezipiert und fortgebildet
und in dieser Weise an die Neuzeit, an Descartes und die an ihn
anschlieBenden Philosophen weitergegeben worden.

Heute herrscht weitgehend die Ansicht vor, daf3 das Selbstbe-
wuBtsein erst mit dem Beginn der Neuzeit in den Kreis der beach-
teten Themen geriickt sei und erst innerhalb ihrer eine zureichende
Artikulation erfahren habe. Begriindet wird diese Ansicht damit,
daf3 erst mit Descartes’ revolutiondrem Denkansatz, der Statuie-
rung des SelbstbewuBtseins als fundamentum inconcussum und

106

21.01.2026, 00:46:03. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

letztbegriindendes, systemfundierendes Prinzip, das Interesse an
demselben sowohl in seinem reinen Fiir-sich-sein wie in seiner Be-
ziehung zur Objekterkenntnis aufgekommen sei. Nicht wenig zu
dieser Meinung, in der sich das Selbstverstindnis der Neuzeit spie-
gelt, hat Hegel beigetragen, indem er in seinen Vorlesungen tiber die
Geschichte der Philosophie die Neuzeit mit Descartes beginnen
146t.

,»Mit ihm [Descartes] treten wir eigentlich in eine selbstdndige Philosophie
ein, welche weil, daB sie selbsténdig aus der Vernunft kommt und daf} das
SelbstbewuBtsein wesentliches Moment des Wahren ist. Hier, konnen wir
sagen, sind wir zu Hause und konnen wie der Schiffer nach langer Umher-
fahrt auf der ungestiimen See ,Land‘ rufen*?;

und an einer anderen Stelle heif3t es:

»René Descartes ist in der Tat der wahrhafte Anfidnger der modernen Philo-
sophie, insofern sie das Denken zum Prinzip macht. Das Denken fiir sich ist
hier von der philosophierenden Theologie verschieden, die es auf die ande-
re Seite stellt; es ist ein neuer Boden.“?

Dieses Diktum hat sich bis heute bewahrt, nicht allein bei Hegel-
Anhingern, sondern auch bei Hegel-Kritikern und Nicht-Hegelia-
nern. So attestiert z. B. Radermacher der antiken Philosophie eine
».BewuBtlosigkeit® gegeniiber der Thematik von Subjektivitdt*?,
und Marcuse, Adorno und Bloch sprechen sogar von einem laten-
ten Materialismus, Objektivismus und Relativismus der Antike im
Gegensatz zum Idealismus und zur Subjektivitdtstheorie der
Neuzeit.* Selbst dort, wo man der klassisch griechischen Philoso-
phie eine Beschiftigung mit dem Selbstbewuf3tsein nicht abstrei-
tet>, sicht man dieses doch nur als die letzte Aufgipfelung einer
von den Dingen ausgehenden Entwicklung, in der diese aus dem
Zustand unbewuften, unreflektierten An-sich-Seins in den Modus

1 G. W.F. Hegel: Werke (Theorie-Werkausgabe), auf der Grundlage der Werke von
1832-1845 neu edierte Ausgabe, Redaktion E.Moldenhauer und K. M. Michel,
20 Bde. und 1 Reg.-Bd., Frankfurt a. M. 1971, Bd. 20, S. 120.

2 A.a.0,8.123.

* H. Radermacher: Dialektik, in: Handbuch philosophischer Grundbegriffe, hrsg. von
H. Krings, H. M. Baumgartner, Ch. Wild, Miinchen 1973, Bd. 1, S. 293.

* Vgl. E. Bloch: Das Materialismusproblem, seine Geschichte und Substanz, in: Ge-
samtausgabe in 16 Bde., Frankfurt a. M. 1977, Bd. 7, S. 132 1f.

* Vgl. H.-G. Gadamer: Hegel und die antike Dialektik, in: Hegel-Studien, Bd. 1 (1961),
S.173-199, bes. S. 193ff. (wieder abgedruckt in: ders.: Hegels Dialektik, sechs herme-
neutische Studien, Tiibingen 1971, 2. vermehrte Aufl. 1980, S. 7-30, bes. S. 25f{f.). Vgl.
auch E. Bloch: Das Materialismusproblem, a.a. 0., S. 1401f., bes. S. 143 {f.

107

21.01.2026, 00:46:03. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verstehenden Fiir-sich-Seins in Gestalt einer sich selber denkenden
Form gelangen, wihrend umgekehrt fiir die Neuzeit charakteri-
stisch sein soll, daf3 sie ihren Ausgang von einem sich selber denken-
den Denken nimmt und aus ihm heraus die Welt konzipiert, sei es in
der Weise, daf3 sie letztere als fiir sich existenzfihig lediglich in ein
Dependenzverhiltnis zum Selbstbewuf3tsein bringt, sei es in der,
dal sie dieselbe als formales oder sogar materiales Produkt des
Selbstbewubtseins auffaf3t.

Gegeniiber dieser weit verbreiteten und dominierenden Meinung
bedeutet es einen Fortschritt, wenn ein so bedeutender Kenner der
antiken Philosophie wie Klaus Oehler auf der Basis von Untersu-
chungen Gerhard Kriigers in seiner Habilitationsschrift Die Lehre
vom noetischen und dianoetischen Denken bei Platon und Aristo-
teles® zu dem Urteil gelangt, dal aufgrund des Umfangs und der
Intensitidt der Beschiftigung mit dem Selbstbewuftsein der klas-
sisch griechischen Philosophie eine Phinomenologie und Theorie
des BewuBtseins und Selbstbewuftseins nicht abgesprochen wer-
den konne, und wenn er dieses durch eine Analyse der in der
Selbstreflexion auffindbaren Strukturen noetischer und dianoe-
tisch-diskursiver Erkenntnis erhirtet. Gleichwohl hilt auch er an
der Meinung fest, daB trotz aller Ubereinstimmung in der Fragestel-
lung zwischen Antike und Neuzeit, trotz aller Vertrautheit mit den
Problemen der Subjektivitit in der Antike die letztere aufgrund an-
derer ontologischer Voraussetzungen vom An-sich-Sein der Objek-
te und ihrer Formen beherrscht blieb und daher die Moglichkeit
einer Konstitution des absoluten Bewultseins im Geltungshorizont
ihrer philosophischen Pramissen verwerfen mufite. Mag auch bei
Platon, mehr noch bei Aristoteles, die Moglichkeit eines absoluten
Bewubtseins schlagartig aufleuchten, welches den Sinn und die Ein-

5 K. Oehler: Die Lehre vom noetischen und dianoetischen Denken bei Platon und Ari-
stoteles, Minchen 1962, S. 11f. (Einleitung), 103 ff. (bes. S. 110ff.), 186 ff. Vgl. ders.: Der
hochste Punkt der antiken Philosophie, in: Einheit und Vielheit, Festschrift fir C. F. von
Weizsidcker, Gottingen 1973, S. 45-59. Zur neueren Forschung und zur These, daf die
Entdeckung des SelbstbewuBtseins oder zumindest eine gewisse Thematisierung des-
selben, wenn auch nicht im modernen Sinne, bereits in der Antike stattgefunden habe,
vgl. G. Kriiger: Die Herkunft des philosophischen Selbstbewuftseins, in: Logos, Bd. 22
(1933), S.225-272 (wieder abgedruckt in: Fretheit und Weltverwaltung, Aufsétze zur
Philosophie der Geschichte, Freiburg, Miinchen 1958, S. 11-69); H. Schmitz: System
der Philosophie, Bd. 1, Bonn 1965, S. 37-62; H.-J. Krdmer: Der Ursprung der Geistime-
taphysik, Amsterdam 1964; ders.: Zur geschichtlichen Stellung der aristotelischen Me-
taphysik, in: Kant-Studien, Bd. 58 (1967), S. 313-354.

108

21.01.2026, 00:46:03. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

heit der Objekte aus der Freiheit und Autonomie des Selbst stiftet —
diese den Nominalismus, Konzeptualismus und die Transzenden-
talphilosophie antizipierende Moglichkeit versinkt jedoch nach
Ochler ebenso schnell wieder im Dunkel.

Entgegen dieser Ansicht soll hier die These vertreten werden,
daB nicht allein jene aus den modernen Bewufltseinstheorien be-
kannten Fragestellungen hinsichtlich des Status und der Struktur
des Selbstbewulitseins in der Antike, vorziiglich bei Platon, begeg-
nen, sondern daf} sie dort auch Antworten erfahren haben, deren
konsequente Entwicklung sich iiber Aristoteles’ Theorie der
vonolg vonoews und der aloOnoig »owvy in der Metaphysik und in
De anima, iber Thomas von Aquins Aristoteles-Rezeption in der
Summa theologiae bis hin zur Neuzeit verfolgen 146t, so daf3 diese
als Fortfilhrung antiken Gedankenguts, nicht als radikale Um-
wilzung zu verstehen ist. Was sich gedndert hat, ist allenfalls die
zunehmende Loslosung epistemologischer Fragen von ontologi-
schen, kosmologischen und theologischen, mit denen sie urspriing-
lich verkniipft waren. Diese zunehmende Reduktion auf rein er-
kenntnistheoretische Probleme, die bei Thomas von Aquin bereits
abgeschlossen ist, erlaubt Descartes direkt den Anschluf3 an die
Tradition mit seiner Lehre vom cogito.

Ohne die Kontinuitit der Tradition, die, wenngleich nur unter-
schwellig, fortbesteht, wire zudem nicht verstdndlich, wieso der
Deutsche Idealismus eine seiner Wurzeln neben der Kantischen
Subjektivitidtstheorie in der antiken Metaphysik haben konnte.
Nicht nur Hegels Theorem des absoluten Geistes versteht sich als
direkte Fortsetzung und Radikalisierung des platonisch-aristoteli-
schen Gedankens von der sich selber denkenden Form und ihrer
universalen Begriindungsfunktion, auch Fichtes Theorie des Selbst-
bewulltseins oder, wie der Name seit 1800/1801 lautet, des wissen-
den Wissens geht, wiewohl ihm selber unbewuf3t, bis in die Sprache
hinein auf Platons émiotiun éavtiic im Charmides zuriick; und ge-
wif3 ist es kein Zufall, daB die Wegbereiter der modernen Psycho-
logie und Phinomenologie, allen voran Brentano mit der in seinem
Hauptwerk Psychologie vom empirischen Standpunkt aufgestellten
Theorie des inneren Bewulitseins, die von Husserl in der ersten
Auflage der Logischen Untersuchungen als Theorie der inneren
Wahrnehmung fortgesetzt wurde und die auch in Sartres Theorie
des prireflexiven Wissens wiederkehrt, direkt auf Aristoteles und
seine Theorie des sogenannten Begleitwissens in der Metaphysik
zuriickgehen, die ihrerseits thren Ursprung in einer von Platon auf-

109

21.01.2026, 00:46:03. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gezeigten Moglichkeit des Selbstbewuftseins, der reinen Daf-,
nicht der Was-Erkenntnis, hat.

Wegen der Vielzahl von AuBerungen zum SelbstbewuBtsein in
der Antike erscheint es geboten, sich auf das erste Werk, das eine
vollstdndige Theorie vorfithrt, zu konzentrieren, auf Platons Char-
mides.

2. Die Explikation der Momente des Selbstbewuf3tseins

Platon behandelt die Theorie des sich selber wissenden Wissens im
Kontext einer Wesensbestimmung der Besonnenheit (cm@oocivn).
Auf die auch aus anderen Platonischen Dialogen insbesondere der
Frithzeit bekannte ti £oti-Frage, die auf das durch einen Allgemein-
begriff erfalBbare Wesen einer Sache zielt, werden verschiedene De-
finitionsversuche unternommen, die methodisch einem Gang von
aufBen nach innen im Sinne einer zunehmenden Sublimierung und
Verinnerlichung gleichen. Auf die Bestimmung der Besonnenheit
als fiouylotg’, welche im duBerlichen bzw. verduBerlichten Sinne
von Bedichtigkeit, Langsamkeit, Geruhsamkeit ausgelegt wird (I),
folgt die tiefere Bestimmung als aidm¢®, die den inneren Habitus
von Scham, Ehrfurcht, Zuriickhaltung bezeichnet (IT).

Da beide Definitionen, gemessen am Wert, den jede Tugend ein-
schliefilich der Besonnenheit darstellt, indifferent sind, insofern
Langsamkeit wie auch Zuriickhaltung gleicherweise gut wie
schlecht sein konnen — Langsamkeit wird gewohnlich, z.B. beim
Sprechen, fiir negativ angesehen, beim Buchstabieren hingegen fiir
positiv, und ebenso ist die Selbstbescheidung in einigen Fillen ge-
ziemend, in anderen, z. B. im Fall des Bettlers, nicht —, werden sie im
folgenden substituiert durch die Redewendung ,.das Seinige tun“
(16 & £autod medrrewv)® (IM1), deren Entritselung Aufgabe des
gesamten {ibrigen Dialogs ist und deren héheres Reflexionsniveau
bereits durch das kiinstlerische Mittel des Wechsels der Dialogpart-
ner von Charmides zu Kritias angezeigt wird. Die Aufklarung gilt
vor allem den beiden fiir die Formel konstitutiven Momenten: dem
Seinigen und dem Tun. Da ,,das Seinige” im Kontext einer Erorte-
rung der Besonnenheit unmoglich einen dufBerlichen Sinn haben

7 Platon: Charmides 159b.
8 A.a.0.,160e.
° A.a.0.,161b.

110

21.01.2026, 00:46:03. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kann, derart daf3 es ,,das zu einem Gehorige®, ,,das einem Zukom-
mende” oder ,,Zugeeignete”, ,,das von einem Besessene* bedeutete
und das bezeichnete, was jeder idiopragmatisch fiir sich selbst her-
stellt oder sich aneignet oder besitzt, seine eigenen Kleider und
Schuhe, sein eigenes Haus, sein Handwerkszeug oder, noch duf3er-
licher, seinen eigenen Namen' (IV), da vielmehr ,,das Seinige* in
Richtung auf das innere Selbst des Menschen, die Seele, zu lesen ist,
womit notwendig eine Anderung der Bedeutung von ,,tun* einher-
geht, und zwar von der eines bloBen Herstellens und Produzierens
(motelv) zu der eines moralischen Handelns (modttewv), wird in
einer vertieften Auslegung ,,das Seinige tun“ als ,,Gutes tun (gut
handeln)“ (1) T®v dyabdv medakie)™ (V) interpretiert.

Da ,,Gutes tun“ nach der intellektualistischen Ethik Platons nicht
ohne Einsicht in das Gute méglich ist, da insbesondere Besonnen-
heit niemals ohne Einsicht vorkommt, beriicksichtigt die weitere
Auslegung diese intellektuelle Komponente dadurch, dal sie Be-
sonnenheit als Erkenntnis seiner selbst (Emiotun éavtot)? (V)1
im Sinne des delphischen Spruchs yv®0L cavtdv bestimmt. Zwei-
fellos haben die beiden Formeln ,,Gutes tun“ und ,,Erkenntnis sei-
ner selbst“ miteinander zu tun, insofern als die dem sittlichen Han-
deln zugrundeliegende Einsicht in das Gute aus der Kenntnis der
natiirlichen Verfassung der Seele des Menschen, ihrer naturhaften
Ordnung, resultiert. Die Bestimmung der Selbsterkenntnis bzw. die
Bestimmung des innersten Kerns und Wesens des Selbst als Er-
kenntnis ihrer selbst (Emotun avtijc)™, (VII) die den an sich am-

© Vgl a.a.0., 161 dff.

T Aa.0,163e.

2 A.a.0,165¢.

2 In seinem Buch Meinung und Wissen in der Philosophie Platons, Berlin, New York
1974, S. 42, unterscheidet Th. Ebert zwischen ,,Erkennen‘ als aktuellem Vollzug und
,JKennen* als Disposition und weist darauf hin, daf es in der hier gemeinten ,,Selbst-
erkenntnis“ nicht um das Erforschen (Erkennen) des eigenen Herzens, um die Eruie-
rung der Motive des Handelns gehe, sondern um die Sicht {(Kennen) des eigenen Han-
delns aus der Perspektive des Anderen (S. 58).

 Platon: Charmides 166 ¢. Der Ubergang von 2motiun £avtod zu dmotiun Eautig
wird in der Literatur unterschiedlich bewertet, wobei das Urteil zwischen den Extre-
men der Illegitimitét und der Legitimitdt schwankt. Fiir eine logische Subreption und
einen schweren Fehler halten ihn M. Pohlenz: Aus Platos Werdezeit, Berlin 1913, S. 53,
H.von Armim: Platos Jugenddialoge und die Entstehungszeit des Phaidros, Leipzig,
Berlin 1914, S. 111, 117, fiir eine sprachliche Assoziation H. Bonitz: Bemerkungen zu
dem Abschnitt des Dialogs Charmides p. 165-172, in: Platonische Studien, 3. Aufl. Ber-
lin 1886, S. 243-253, bes. S. 253, und K. Oehler: Die Lehre vom noetischen und dianoe-
tischen Denken, a.a.O., S.106f., und fiir eine sachlich gerechtfertigte Identifikation

111

21.01.2026, 00:46:03. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bivalenten Begriff der Selbsterkenntnis nicht im Sinne einer Er-
kenntnis des Selbst, d. h. einer Erkenntnis seiner selbst, sondern im
reflexiven Sinne der Selbstbeziiglichkeit, d. h. der Erkenntnis ihrer
selbst, auslegt, bildet daher die Grundlage fiir die Untersuchungen
des zentralen Teils des Dialogs, der von 165b (166 b) bis 176 a reicht
und in einer Strukturanalyse der Sich-Erkenntnis sowohl in ihrem
Fiir-sich-Sein wie in ihrer Bezichung zur Objekterkenntnis besteht.

Hierbei wird die Erkenntnis ihrer selbst unter diversen Aspekten
bestimmt: im Blick auf ihre Funktionsweise als rezeptives und nicht
als spontanes Vermégen im Sinne einer Selbstproduktion® (VIII),
im Blick auf ihr immanentes Objekt als Erkenntnis von etwas'®, das
in diesem signifikanten Fall sie selber ist' (IX), wobei auf der Basis
der erkannten Erkenntnis noch differenziert wird nach der Er-
kenntnis ihrer selbst und der Erkenntnis der anderen Erkennt-
nisse®® (X). Des weiteren wird die Erkenntnis im Blick auf ihren
Erkenntnisstatus fixiert als Erkenntnis der Erkenntnis wie der
Nicht-Erkenntnis bzw. Scheinerkenntnis® (XI) sowie im Blick auf
ihre Rolle als Priifungskriterium als Erkenntnis der vorgenannten
Erkenntnisweisen (Erkenntnis und Nicht-Erkenntnis) bei sich und

P. Friedldnder: Platon, Bd. 2, 3. verbesserte Aufl. Berlin 1964, S. 290f. Anm. 8. Als un-
bewuBt und ungewollt diirfte der Ubergang nur prima vista erscheinen, wenngleich fiir
einen assoziativen, logisch allerdings fehlerhaften Ubergang der #hnliche, wiewohl
umgekehrte Wechsel von yvmolg attfig zu yiyvooxwv €aqutdy in 169 e spricht. Plausi-
bler erscheint es von der Gesamtkonzeption zunehmender Einschrankung und Ver-
innerlichung (Verwesentlichung) her, daB der Ubergang im Zuge einer Restriktion
erfolgt und daher wohlmotiviert ist. Die obige Interpretation gibt Friedldnder insofern
recht, als die Selbsterkenntnis die Sich-Erkenntnis einschlieBt, differiert aber von ihm,
als sie die Sich-Erkenntnis nicht eo ipso mit der Selbsterkenntnis identifiziert, sondern
nur mit deren innerstem, wesentlichstem Teil. Im Deutschen unterscheiden wir zwi-
schen Selbsterkenntnis bzw. SelbstbewuBtsein als BewuBtsein des Selbst und Bewuft-
sein von sich, welches letztere als rein reflexives auch SelbstbewuBtsein genannt wird.
Das Indefinitpronomen ,,selbst” bezeichnet generell das Wesentliche im Unterschied
zum Unwesentlichen. Wie wir in bezug auf Sachen von der Sache selbst im Unter-
schied zu anderen, ins Umfeld gehorigen sprechen, so unterscheiden wir auch an der
Sache selbst zwischen Notwendigem und Kontingentem, indem wir vom ,eigenen
Selbst“, vom ,lieben Selbst” usw. reden. ,,Selbst* meint also einmal die herausgeho-
bene Sache im Unterschied zu anderen, sodann in bezug auf diese Sache ihr Wesen im
Unterschied zu ihren kontingenten Merkmalen. Dieser Ubergang vom Ganzen zum
Teil liegt auch hier vor. Vgl. S. 86f. dieser Arbeit.

15 Vgl. Platon: Charmides 165 bff.

% A.a.0,165¢.

7 A.a.0.,166b.

¥ A.a.0,166¢.

¥ A.a.0,166e.

112

21.01.2026, 00:46:03. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bei anderen? (XII). Die betreffenden Erkenntnisweisen werden
noch niher prizisiert als Erkenntnis, was man weif3 und was man
nicht wei3? (XIIT), und als Erkenntnis, daB man weifs und daB man
nicht weif? (XIV). Zusammengenommen ergeben sie die Formel
von der Erkenntnis, was man weif3, daf3 man es weil3, und was man
nicht wei, daB man es nicht weif* (XV). Von einem zunichst be-
grenzt gedachten, ndmlich momentanen Fachwissen aus* erfolgt
die Ausweitung auf ein zeitiibergreifendes, Vergangenheit, Gegen-
wart und Zukunft inkludierendes Universalwissen® (XVI), das
schliellich in seiner Funktion als theoretische Totalerkenntnis in
Beziehung gesetzt wird zum praktischen Handeln, ndmlich zum
Tun des Guten, indem der Frage nach der Identitit oder Differenz
von theoretischer Erkenntnis und praktischem Handeln, von
gmomuovog und ev modttewv® (XVII), nachgegangen wird.

Die Einfithrung und Behandlung der Theorie der Selbst- bzw.
spezieller der Sich-Erkenntnis im Rahmen einer Wesensbestim-
mung der Besonnenheit, und zwar genau an der bezeichneten Stel-
le, erscheint wohlmotiviert. Dafiir sprechen mehrere Griinde, ein-
mal solche, die mit der Etymologie des griechischen Begriffs
owgpeoovvn zusammenhingen, zum anderen solche, die in Platons
Anthropologie, Epistemologie und Ethik liegen.

Was den ersten Grund betrifft, so haben das griechische Wort
owepeoovvy, ebenso wie die in dieses Wortfeld gehorenden
Begriffe: cogowv, cmpoovely, cmgoovilewy usw., die sich aus dem
Prifix o®- mit der Bedeutung ,,gesund“ und dem Stamm @7V,
¢ov mit der Bedeutung ,,Geist®, , Verstand®, , Sinn*“ zusammenset-
zen und folglich soviel bedeuten wie ,,gesunder Verstand®, ,,richti-
ges, ordentliches Denken, Sinnen und Trachten, wie es sich fiir den
Menschen gebiihrt, sich selbst, anderen und Gott gegeniiber®, letzt-
lich einen reflexiven Grundcharakter mit der Bedeutung der Selbst-
kontrolle. Die Beachtung der dem Menschen gesetzten Grenzen
hat T. G. Tuckey” als die tiefste religiose Konnotation dieses Wor-
tes herausgearbeitet. Diese Grundstruktur 148t sich in allen Bedeu-

% A.a.0,167a.

2 A.a.O.

2 A.a.0.,167b.

z A.a.0.

# Vgl.a.a.0, 171 dff.

% Vgl.a.a.0,174a.

% A.a.0,1734d.

7 T. G. Tuckey: Plato’s Charmides, Amsterdam 1951, 2. Aufl. 1968, S.7.

113

21.01.2026, 00:46:03. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997024-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tungsvarianten nachweisen, ob owgoouvy nun den Sinn von Mi-
Bigung, Selbstbeherrschung und -bescheidung, Ansichhalten, insbe-
sondere in bezug auf Begierden und Triebe, hat oder den von An-
stand, Scham, Ehrfurcht, Demut. In beiden Varianten spiegeln sich
Einsicht, Weisheit, Klugheit, kurzum, spiegelt sich das Wissen des
Menschen um seine Moglichkeiten und Grenzen.

Den engen Zusammenhang von Besonnenheit und Wissen von
sich, der fiir das griechische Denken und Empfinden besteht, be-
zeugen nicht zuletzt die Heraklit-Fragmente 112 und 116, in denen
es heif3t:

SW@QOVEIV GQETT) UeYloTT), nai copin AANOEa AEyELV nal TOLELY kT PUOLY
énaioviag. AvBoMIOLoL TACL UETECTL YIVAMOREWY EMUVTOUEC AL COPQOVELV.
(,,Gesund Denken ist groBte Vollkommenheit, und die Weisheit besteht
darin, die Wahrheit zu sagen und zu handeln nach der Natur, auf sie hin-
horend. Den Menschen ist allen zuteil geworden, sich selbst zu erkennen
und gesund zu denken.“)*

Auch bei Platon im Charmides ist dieser Zusammenhang belegt,
wenn die Definition der Besonnenheit als bloies Tun und Bewirken
des Guten ohne jegliche Einsicht von Kritias, der hier den Stand-
punkt des common sense vertritt, zuriickgewiesen und die Unver-
zichtbarkeit eines damit zusammenhingenden Wissens von sich
herausgestellt wird.? Fiir besonnen kann nur derjenige gelten, der
ein Wissen von seinen Vermogen, Ambitionen und Schranken hat,
gemiB dieser Einsicht lebt und handelt, Ubersicht und Ruhe in
jeder Lage bewahrt, wihrend der Unbesonnene, unwissend um sei-
nen Zustand, sich unbeherrscht und haltlos gibt. Jeder Deutungs-
versuch von owgoootvn muf3 daher diesem Reflexionscharakter
Rechnung tragen, so daB die Auslegung von owgpoootvn schlieBlich
auf die Thematisierung der émiothiun £autod bzw. EmoThun EQUTHS
hinauslduft. Im wissenden Selbstbezug ist die generelle Selbstzu-
wendung und Selbstkontrolle, die in der Besonnenheit impliziert
ist, auf ihren Begriff gebracht.

Was den zweiten, genuin Platonischen Grund betrifft, so 1463t Pla-
tons Begriffsbestimmung im Charmides den Weg von aufien nach
innen erkennen. Nicht allein der Ubergang von Bedichtigkeit —
pointierter: Geméichlichkeit — zu habitueller innerer Zuriickhaltung
bestitigt die Tendenz zur Verinnerlichung. Entsprechendes gilt

2 H. Diels: Die Fragmente der Vorsokratiker, griechisch-deutsch, hrsg. von W. Kranz,
Bd. 1, 18. Aufl. Ziirich, Hildesheim 1989, S. 176.
» Vgl. Platon: Charmides 164 aff.

114

21.01.2026, 00:46:03. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auch von der Auslegung der dnigmatischen Wendung ,,das Seinige
tun®, die ,,das Seinige* zunichst im dufBlerlichen Sinne als ,,das zu
einem Gehorende“ von der Art der Kleider, Schuhe und Gerit-
schaften interpretiert und sodann im eigentlichen Sinne als das
Selbst des Menschen, sein Wesen, seine natiirliche seclische Ver-
fassung, der gemifl zu leben das Gute und Niitzliche bedeutet.
Auch dieses seelische Selbst ist noch gegliedert in Eigentliches und
Uneigentliches. Obwohl die aus der Politeia bekannte triadische
Einteilung in einen verniinftigen, mutigen und begehrenden Teil
bzw. in entsprechende Funktionen (Aoyiotindv, Ovuoeldéc,
gmBuunTnov)® mit der Dominanz der Vernunft und der stufenwei-
sen Subordination der iibrigen Vermégen hier noch nicht expressis
verbis auftritt, diirfte ein solches hierarchisches Einteilungs- und
Gliederungsschema bereits im Charmides den sachlichen Hinter-
grund bilden. Denn chnedem bliebe der Fortgang der Ausdeutung
der Selbsterkenntnis unverstindlich. Umfalit die Selbsterkenntnis
zunichst als émotiun éavtod das ganze seelische Selbst des Men-
schen, so findet sie im Zuge einer Konzentration auf das Wesentli-
che ihren Abschluf3 und ihre Vollendung in der sich selbst zuge-
wandten Erkenntnis als héchster Stufe der Selbsterkenntnis.

Die Methode zunehmender Introvertiertheit und Introspektion
ist auch aus anderen Dialogen Platons bekannt, vorab aus dem
Alkibiades-Dialog, der das Verfahren noch weiter differenziert. Ob-
wohl die Echtheit des Dialogs gelegentlich bestritten wird, diirfte
an seiner Authentizitit angesichts der inhaltlichen und methodi-
schen Ubereinstimmung mit dem Charmides kein Zweifel be-
stehen. In ihm geht es um die Sorge um sich (10 €avtod
émpeheiofol )®!, um das Sich-um-sich-selber-Kiimmern sowie des-
sen Voraussetzung, die Selbsterkenntnis. Die Frage, ob die Sorge
um das Seinige (t®v avtol) identisch sei mit der Sorge um sich
(atoD)®, evoziert eine Bewegung, in deren Verlauf Platon vier Be-
deutungen von Selbst, Seinigem und hiermit verwandten Begriffen
angibt, die durch das Modell konzentrischer Kreise dargestellt wer-
den konnen. Es sind dies von der Peripherie zum Zentrum erstens

3 Platon: Politeia 439d, 441 a.
3 Platon: Alkibiades 127 d.

2 A.a.0.,182a.

3 A.a.0,133e.

115

21.01.2026, 00:46:03. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

A TOV EqutoD®, Zweitens T avtod™, drittens avtOV®S und viertens
avTo TOVTO. Mit der ersten, weitesten Bedeutung ist ,,das einem
Zugehorige™ gemeint, das in einer duBerlichen Relation zum Men-
schen steht, zu seinem Besitz geh6rt oder sich in seiner Verfiigungs-
gewalt befindet. Beispiele hierfiir sind die Schuhe am Fuf3 und der
Ring am Finger, die, obwohl sie nicht das Selbst des Menschen aus-
machen, doch in seinen Umkreis gehéren. Mit dem zweiten ist ,,das
Seinige* gemeint, der Kérper des Menschen mitsamt seinen Teilen.
Freilich konstituiert auch die Leiblichkeit noch nicht das Selbst,
sondern steht ihrerseits in einer Externbeziehung zu diesem. Be-
griindet wird diese These mit der Differenz von Gebrauchendem
(Subjekt) und Werkzeug (Instrument). Da der Leib im Unterschied
zur Seele nicht das Gebrauchende, das Subjekt als das aktive, herr-
schende Prinzip ist, das plant und ausfiithrt, das bestimmt, anordnet
und handelt, kommt ihm nur die Funktion eines Instruments zu.
Das Selbst hingegen wird in die Seele des Menschen verlagert und
mit dieser identifiziert. Auch beziiglich ihrer ist noch zu differenz-
ieren zwischen dem Wesentlichen, dem Selbst selbst als innerstem
Kern, und den kontingenten Funktionen und Verhaltensweisen des
Selbst. Nur ersteres ist ewig, unentstanden, unverginglich, unwan-
delbar und damit goéttlich. Da alle durchlaufenen Bestandteile der
Erkenntnis unterliegen, bildet diese, und zwar in ihrer Selbstzuwen-
dung, das letzte und hochste Prinzip, genau wie im Charmides. So
bestitigt auch dieser Dialog, dal die intimste Sorge und ureigenste
Erkenntnis der Erkenntnis selber gilt.

3. Der Status der Aporien

Fiir den Charmides ist ebenso wie fiir die anderen Platonischen
Dialoge der Frithzeit charakteristisch, daf alle zur Bestimmung
der owgpoovvn herangezogenen Definitionen, nicht nur die der
Bedichtigkeit und Selbstziigelung, sondern auch die des Tuns des
Seinigen mit ihren diversen Auslegungen und damit letztlich auch
die der Selbst- und Sich-Erkenntnis aufgrund des Nachweises von
Widerspriichen, Paradoxien und Absurdititen zum Scheitern verur-
teilt sind, so dal3 der Dialog insgesamt aporetisch ausfillt. Die Be-

3 Ala.0.
3 Ala.0.
% A.a.0.,129b.

116

21.01.2026, 00:46:03. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wertung der Aporetik in genere und die des SelbstbewufBtseins in
specie fillt in der Forschung unterschiedlich aus und reicht von
einem rein negativen Urteil bis zu einem positiven, vom Diktum
des Scheiterns des Dialogs bis zum Diktum der Unvergleichlichkeit
seines thematischen Gegenstands, des selbstbeziiglichen Wissens.
Innerhalb der Vielfalt der Meinungen zeichnet sich eine Kontrover-
se zwischen denen ab, die vom Standpunkt der axiomatischen Logik
und des in ihr dominierenden Prinzips des auszuschlieBenden Wi-
derspruchs in jeder Paradoxie einen logischen Fehler erblicken, und
jenen, die vom Standpunkt der dialektischen Logik in der Parado-
xie entweder ein Mittel zum Zweck oder einen Selbstzweck sehen.
Was die letztere Alternative betrifft, so wird die Paradoxie entwe-
der als ein propideutisches Mittel zur Erreichung eines im Dialog
selbst unartikuliert bleibenden Ziels aufgefaf3t, mithin als eine Me-
thode der Katharsis, der Liuterung unreflektierter Meinungen und
Vorurteile sowie ungerechtfertigter Anspriiche, oder sie wird als
definitiv betrachtet und gilt als Indiz fiir einen letztbegriindenden
Sachverhalt, an dessen Fundamentalitidt und Singularitit die iibli-
chen weltbezogenen Auslegungsformen scheitern, weil derselbe
bei diesen immer schon vorausgesetzt wird und folglich durch sie
niemals anders als zirkulidr oder widerspriichlich eingeholt werden
kann.

Gegen die sich prima vista aufdringende und daher héufig in der
Sekundirliteratur, z. B. von Bonitz¥, Oehler®, Adamietz* vertrete-
ne These, dal die durchgidngige Aporetik in der Entfaltung der Im-
plikate des selbstbeziiglichen Wissens die Unméglichkeit desselben
dokumentiere, sprechen eine Anzahl expliziter wie impliziter Hin-
weise: So sagt Platon beziiglich der Méglichkeit der Selbstwahr-
nehmung® — des sich selber horenden Horens und des sich selber
sehenden Sehens —, daf3 einige Leute dergleichen annihmen, ande-
re hingegen nicht und daf3 die definitive Entscheidung hieriiber
einen ,,groBen Mann“ verlange — moglicherweise eine Anspielung
auf ihn selbst gegeniiber Sokrates. Und am Ende des Dialogs* 146t
er Sokrates in der fiir diesen typischen Ironie das Scheitern der Un-

¥ H. Bonitz: Bemerkungen zu dem Abschnitt des Dialogs Charmides p. 165-172,
a.a.0., bes. S. 245 ff.

3 K. Oehler: Die Lehre vom noetischen und dianoetischen Denken ..., a.a.0., S. 104.
* 1. Adamietz: Zur Erklirung des Hauptteils von Platons Charmides (164a-175d), in:
Hermes, Bd. 97 (1969), S. 37-57, bes. S. 45ff.

# Vegl. Platon: Charmides 168¢f.

% A.a.0,175af.

117

21.01.2026, 00:46:03. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tersuchung auf die Unzulidnglichkeit der sokratischen Gesprichs-
fithrung zuriickfithren, was sicher nicht im Sinne einer prinzipiellen
und damit existentiellen Unméglichkeit des Sich-Wissens, sondern
allenfalls im Sinne einer theoretischen Uneinholbarkeit desselben
zu deuten ist. Denn sowenig die spiter ,,deduzierte” Unniitzlichkeit
der Besonnenheit Indiz fiir deren tatsichlichen Unwert ist, sowenig
ist die erwiesene Unzuldnglichkeit der Beschreibung des selbstbe-
ziiglichen Wissens Indiz fiir dessen Nichtexistenz.

OD aus dem Scheitern des Dialogs auf Platons grundsitzliche Un-
entschiedenheit gegeniiber der Moglichkeit eines selbstreferentiel-
len Wissens geschlossen werden diirfe, wie Schirlitz** und Tuckey®
meinen, mul bezweifelt werden angesichts der Relevanz des Pro-
blems in der griechischen Philosophie, zumal in der Platonischen. In
der Politeia wird immerhin eine selbstbeziigliche, ansonsten leere
Erkenntnis als moglicher Kandidat fiir das hochste Platonische
Prinzip, die id¢a to0 dyafov, durchgespielt*, und im Spitwerk
fungiert ein inhaltlich gefiilltes sich selber wissendes Wissen als
hochstes Prinzip, z.B. im Parmenides und Timaios in Gestalt der
als Lebendiges bzw. Geist konzipierten Welt.

Fruchtbarer diirfte der Versuch sein herauszufinden, ob die
Aporetik ein bloBes Mittel zur Reinigung von unreflektierten Pri-
missen und einseitig verabsolutierten, zum Ganzen hypostasierten
Teilaspekten des reflexiven Wissens darstellt oder ob sie Ausdruck
des signifikanten Status des reflexiven Wissens als letztbegriinden-
des Prinzip ist. So iiberzeugend die gelegentlich* vertretene These
sein mag, wonach die Absicht des Dialogs in der Decouvrierung
und Suspendierung eines bestimmten, unreflektiert iibernomme-
nen Wissensverstindnisses bestehe, ndmlich jenes am Modell der
sinnlichen Anschauung und Wahrnehmung orientierten, dessen
Form das ,,etwas erkennen” ist im Gegensatz zum propositionalen,
das die Form hat ,erkennen, daf3 etwas der Fall ist“ und auf der
Synthese und Analyse von Begriffen basiert, so ist dem entgegen-

4 C. Schirlitz: Der Begriff des Wissens vom Wissen in Platons Charmides und seine
Bedeutung fiir das Ergebnis des Dialogs, in: Neue Jahrbiicher fiir Philosophie und
Pidagogik, N. F.,, Bd. 155 (1897), S. 451-476, 513-537, bes. S. 475.

 T. G. Tuckey: Plato’s Charmides, a.a.O., S. 1101, 115.

#“ Hypothetisch wird dort (505b) die Idee des Guten als Erkenntnis bestimmt. Da die
Frage, was die Erkenntnis erkennt, dort mit dem Guten beantwortet wird, das selbst
aber als Erkenntnis bestimmt ist, ergibt sich eine Erkenntnis der Erkenntnis, die in
den infiniten RegreB fiihrt.

4 Vgl. Th. Ebert: Meinung und Wissen, a.a.O., S. 55-82, bes. 8. 69,73,79, 82.

118

21.01.2026, 00:46:03. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zuhalten, daB nicht nur die erste Konzeption, sondern auch die
zweite ad absurdum gefiithrt wird, desgleichen alle anderen erdenk-
baren Interpretationsmoglichkeiten des reflexiven Wissens. Diese
Tatsache weist in die Richtung eines prinzipiellen Scheiterns der
theoretischen Erfassung des Faktums émiotiun éavutiic, das da-
durch bedingt ist, daBl jede Auslegung dieses letztbegriindenden
Prinzips durch den dianoetisch-diskursiven Verstand einseitig und
ausschnitthaft ausfillt, folglich in Antithesen zerfillt, deren jede an-
gesichts ihrer Inaddquatheit auf die ihr opponierte verweist. Besti-
tigt wird diese Interpretation durch die durchgingig antithetische
Auslegung der selbstbeziiglichen Erkenntnis: als Erkenntnis von
etwas und von sich, als Erkenntnis ihrer selbst und der anderen Er-
kenntnisse, als Erkenntnis der Erkenntnis und der Nicht-Erkennt-
nis, als Erkenntnis, was man weif3 und dafl man weif3, und schlief3-
lich als Gegeniiberstellung von theoretischer und praktischer
Auslegung in Form einer Universalerkenntnis und Erkenntnis des
Guten. Sowenig jedes einzelne Interpretament fiir sich der Aporie
entgeht, sowenig entgeht die Gesamtheit derselben der Aporie. Die
paradoxale Verfassung der émiotiun avtiig ist daher der notwen-
dige Ausdruck ihrer theoretischen Uneinholbarkeit. Es ist die un-
vermeidliche Einseitigkeit in der Auslegung und die Verabsolutie-
rung einzelner Interpretamente, die zum Scheitern verurteilt ist.

4. Die é¢motun éovtijg als Selbstproduktion oder Selbstrelation?

Der zentrale Teil des Charmides unterzieht das sich selbst zuge-
wandte Wissen in zwei groBangelegten, kunstvoll miteinander ver-
schlungenen Schritten einer Diagnose, zum einen im Hinblick auf
seine Moglichkeit (165b) 166b-171 ¢ (174 a), zum anderen unter der
hypothetischen Annahme der Moglichkeit* im Hinblick auf seinen
Nutzen (171d-175a). Die Untersuchung der Méglichkeit gliedert
sich ihrerseits in eine Betrachtung des selbstbeziiglichen Wissens
nach seinem reinen Fiir-sich-Sein (166 b—169¢) und seinem Objekt-
bezug (169¢c—171c¢ [174a]). Was die iibergeordnete Einteilung be-
trifft, so resultiert ihre Strategie aus der Ausgangsfrage, ob das be-
treffende Wissen sich zum definiens der Besonnenheit qualifiziere
oder nicht, die als Tugend etwas Niitzliches ist. Die Beantwortung
dieser Frage verlangt zweierlei: erstens den Nachweis der Realmog-

* Vgl. Platon: Charmides 169d.

119

21.01.2026, 00:46:03. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lichkeit eines solchen Wissens als Voraussetzung fiir eine eventuelle
Identifikation mit der Besonnenheit und zweitens den Nachweis der
tatsichlichen Identitit dieses theoretischen Prinzips mit dem prak-
tischen. So dokumentieren sich in der Zweiteilung zugleich unter-
schiedliche Funktionsweisen des selbstbeziiglichen Wissens, zum
einen die als theoretisches Prinzip, zum anderen die als praktisches
Prinzip und als definiens der Besonnenheit.

Das Thema ,,Theorie und Praxis* wird in einer spezifischen Va-
riante sogleich im ersten Deutungsversuch des Wissens des Wissens
virulent. Es stellt sich hier in Gestalt des Problems, ob das selbst-
beziigliche Wissen als Selbstproduktion oder lediglich als schlichte
epistemische Selbstrelation zu deuten sei.

Zur Beantwortung der Frage legt es sich wie bei jedem zu eror-
ternden Sachverhalt nahe, zundchst Gemeinsamkeiten mit schon
bekannten Sachverhalten wie auch Differenzen von ihnen heraus-
zufinden. Als Methode bietet sich das von Platon eruierte Defini-
tionsschema von genus proximum per differentiam specificam an. So
ist es nicht verwunderlich, daf3 dasselbe bei der anfinglichen Be-
stimmung des Wissens von sich, das hier noch im weitesten Sinne
als Selbsterkenntnis (¢émothun €avtod einschlieBlich autiic) ge-
nommen wird, Anwendung findet.

Anhand einer Reihe apagogischer Beispiele fiir Wissensarten de-
monstriert Platon, daf3 das die Wissenschaften ausmachende Wissen
nicht allein erkennend, sondern auch produzierend ist. Die Wissen-
schaften zeigen gleicherweise einen theoretisch-rezeptiven wie
einen praktisch-produktiven Aspekt. So besteht z. B. die Architek-
tur nicht nur in der Einsicht in die allgemeinen Konstruktionsgeset-
ze von Bauten, sondern zugleich in der Herstellung von Gebéduden
gemil diesen Einsichten, und die Medizin ist nicht nur die Kenntnis
von Gesundheit und Krankheit und deren Verlaufsform, sondern
auch die Heilung, die Herstellung der Gesundheit bei Patienten. In
Anbetracht dessen stellt sich auch beziiglich der Selbsterkenntnis
die Frage, was an dieser rezipierend und was produzierend sei.

Die naheliegende Parallelisierung der Selbsterkenntnis mit den
genannten Erkenntnisarten wird jedoch zuriickgewiesen aufgrund
der Differenz der Wissenschaften, welche sowohl theoretisch-prak-
tischer Art sein kénnen wie auch rein theoretischer. Sowenig die
mathematischen Wissenschaften: Arithmetik (Proportionslehre),
Geometrie und Statik im genannten Sinne produktive Wissen-
schaften sind, da sie Zahlen, MaBle und Gewichte als gegeben
hinnehmen, nicht produzieren, sowenig ist die Selbsterkenntnis

120

21.01.2026, 00:46:03. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

produktiv. Eine detaillierte Begriindung der Differenz der Wissen-
schaften bleibt Platon jedoch schuldig. Da zudem der Einwand auf
der Hand liegt, dall die mathematischen Erkenntnisse ebenso wie
die medizinischen und architektonischen als angewandte, d.h. auf
die Empirie applikable auftreten kénnen, indem sie nach allgemei-
nen Wesenseinsichten konkrete Zahlen und Verhiltnisse bestim-
men, mufl3 das Interesse vorrangig dahin gehen, die unartikuliert
bleibenden Griinde fiir die Differenz aufzufinden.

Mathematik ist im Gegensatz zu den anderen genannten Er-
kenntnisarten primér eine Strukturwissenschaft, sekundir eine an-
gewandte Disziplin. Wihrend die iibrigen Wissenschaftsarten: Me-
dizin und Architektur Erfahrungswissenschaften sind, sogenannte
téyval, Kunstfertigkeiten, die aus dem alltiglichen praktischen Um-
gang mit den Dingen gewonnen und insofern aus der Erfahrung ab-
strahiert werden, stellt die Mathematik eine reine Wesensschau dar,
deren Praxisbezug lediglich sekundir ist. Wie Platon im Linien-
gleichnis der Politeia® zeigt, benutzen die mathematischen Wissen-
schaften zwar sinnlich wahrnehmbare Gegenstinde — konkrete
Zahlen und geometrische Figuren — als Demonstrationsmittel, ihr
Wissen ist jedoch von diesen independent, da es nicht induktiv aus
Einzelfillen durch Generalisation gewonnen wird, sondern in lo-
gisch vorgingiger Allgemeinerkenntnis besteht. Der Unterschied
der Wissenschaften lduft auf den von Apriorismus und Aposterio-
rismus hinaus (¢wiotrun und éunepic). Entsprechend gilt auch von
der Selbsterkenntnis, daf3 sie in ihrem wesentlichen Teil, der Er-
kenntnis der Erkenntnis (miotiuy £autiic), zur ersteren Kategorie
gehort; denn da Erkenntnis iiberhaupt die Bedingung der Moglich-
keit aller speziellen Erkenntnisse und Wissenschaften ist, kann ihre
Erkenntnis nur in einer generellen Wesenserkenntnis bestehen,
nicht in einer aus dem Umgang mit den konkreten Erkenntnissen
abstrahierten. Mit der selbstreferentiellen Erkenntnis ist keine em-
pirische Einzelerkenntnis gemeint, vielmehr die logische Vorausset-
zung von Finzelerkenntnissen tiberhaupt.

Mogen Strukturwissenschaften von der Art der Mathematik auch
als angewandte Wissenschaften in der Umsetzung von Wesens-
erkenntnis in die Realitét bestehen und damit in bezug auf empiri-
sche Gegenstinde ,,produktiv® sein, so ist damit noch nichts liber
thren Produktionscharakter in bezug auf reine Gegenstinde, die
mathematischen Ideen, ausgesagt. Unangeschen ihrer praktischen

¥ Platon: Politeia 510b.

121

21.01.2026, 00:46:03. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anwendung verhalten sie sich in bezug auf diese rezeptiv. Hier
bricht sich das Theorem vom An-sich-Sein der Wesenheiten
(Ideen), ihrem Vorgegeben-, nicht Produziertsein Bahn, das fiir
das griechische Denken und das Platonische zumal konstitutiv ist.
Gleichwohl taucht hier erstmals in der Geschichte der Gedanke
eines Produktionscharakters der Ideen auf, der fiir die Neuzeit so
bedeutsam geworden ist, sofern in dieser geméf3 der christlichen
Vorstellung vom Menschen als alter deus die Wesenheiten als freie
Denksetzungen gelten. Daf3 diese Konzeption auch Platon nicht
ginzlich unbekannt ist, beweisen iiber die angegebene Ertrterung
hinaus die Ausfithrungen in der Einleitung des Parmenides, in der
verschiedene Konzeptionen der Ideen erwogen werden, neben der
als Dinge oder dinganaloge Sachverhalte die als Noemata von Noe-
sen, d.h. als Gedanken, die nur im Denken existieren. Zuriickge-
wiesen wird diese Moglichkeit dort mittels des Einwandes, dall im
Fall der Auffassung der Ideen als Noemata von Noesen alle an sol-
chen Ideen teilhabenden Dinge dichten. In der Konsequenz dieses
Ansatzes ldge ein universaler Animismus, demzufolge das Denken
nicht nur einer Klasse von Dingen, den menschlichen Subjekten,
und vielleicht einigen hoherorganisierten Lebewesen, etwa den ver-
nunftbegabten, weil verniinftigen Gesetzen gehorchenden Planeten
inhdrierte, sondern ausnahmslos allen Dingen.

Im Charmides steht dariiber hinaus das Problem des Produziert-
seins des Wissens im Vollzug des sich selber wissenden Wissens zur
Disposition. Unabhéngig von der praktischen Umsetzung der Ein-
sicht in die Wesensstruktur des Selbst, bei der es um ein Leben ge-
maf dieser Einsicht, um eine Ausrichtung der Beziehungen des
Menschen zu sich und zu anderen geméf solcher Erkenntnis geht,
stellt sich hier das Problem des Vorgegeben- oder des Erzeugtseins
des Wissens als des Wesenskerns des Selbst. Die hier auftauchende
Problematik antizipiert die neuzeitliche Kontroverse zwischen Re-
flexions- und Produktionstheorem, wie sie in der Auseinanderset-
zung zwischen Kant und Fichte stattgefunden hat, von denen der
erste, dem Reflexionsmodell folgend, vom Vorgegebensein des Be-
wulltseins ausgeht und dieses in der Selbstzuwendung lediglich auf
sich zuriickkommen I46t, und von denen der zweite, dem Produk-
tionstheorem folgend, das Selbstgesetztsein des Bewufitseins nach
dem Vorbild der causa sui erklart.

Die Moglichkeit einer Produktion des allgemeinen, wesentlichen
Wissens muf3 von Platon negiert werden, weil, wie die fritheren Bei-
spiele zeigten, Produktion stets nur im Blick auf Vorgegebenes,

122

21.01.2026, 00:46:03. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rezeptiv Empfangenes erfolgen kann, nach dessen Vorbild sie ge-
schieht. Das Festhalten am Produktionstheorem wiirde zu einer
Selbstdiremption und Selbstdifferenzierung des Wissens in ein vor-
gegebenes und in ein produziertes fithren, was sich widerspréche.
Obwohl Platon diese Schwierigkeit nicht ausdriicklich nennt, liegt
sie in der Konsequenz seines Ansatzes. Damit ist auf ein prinzipiel-
les Problem aufmerksam gemacht, das sich auf alle Theoriebildun-
gen dieser Art, auch auf die spitere Fichtesche, applizieren 143t und
auf einen Mangel derselben hinweist: Auch das Produktionstheo-
rem mit seiner Differenz von Produktion und Produkt ist genotigt,
etwas vorauszusetzen, nach dem sich die Produktion vollzieht. Dies
aber ist die Produktion selbst, so daf3 die Wirkung, die stets eine
Ursache voraussetzt, hier mit derselben zusammenfillt. Auch das
Setzen des Setzens, das ein Sich-Setzen ist, ein allererst Ins-Leben-
Rufen des Setzens, setzt ein Setzen als Gegebenes zeitlich, zumin-
dest logisch, voraus. Der Selbstspaltung und -differenzierung im
Objekt des Wissens — dem GewuBten — in ein Gegebenes und in
ein durch die Produktion Produziertes entspricht eine Selbstspal-
tung und -differenzierung im Subjekt — im Wissenden — in ein rezep-
tiv-passives und in ein spontan-aktives Vermogen, was ebenfalls wi-
derspruchsvoll ist, da die Vermogen bei der Selbsterkenntnis nicht
wie im Fall der iibrigen praxisbezogenen émiotiuol oder téyvar auf
diverse Vorgangsweisen des menschlichen Subjekts, z.B. auf Er-
kenntnis- und Handlungsvermogen, verteilt werden kénnen, son-
dern in einem einzigen lokalisiert sind, das dann Rezeption und
Produktion zugleich wire.

Das Scheitern des Produktionstheorems legt das Relationstheo-
rem zur Ausdeutung des sich selber wissenden Wissens nahe, dem-
zufolge dieses als Bezichung auf sich zu interpretieren ist. Ob die
Abstraktion von der produktiven Komponente und die Restriktion
auf die rezeptive alle Schwierigkeiten beseitigt oder ob solche ange-
sichts der Subjekt-Objekt-Spaltung weiterbestehen, ist zu untersu-
chen.

5. Die émotun éovtiig in ihrem Fiir-sich-Sein als

Selbst- und Fremdbezug
Das Fiir-sich-Sein des selbstreferentiellen Wissens mit seiner imma-
nenten Subjekt-Objekt-Relation bildet die Grundlage der folgen-

den Untersuchungsginge. Um die Weichen fiir diese zu stellen, gilt

123

21.01.2026, 00:46:03. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

es zunichst, Gemeinsamkeiten wie Unterschiede des Sich-selber-
Wissens zu den iibrigen objektbezogenen Wissensarten zu ermit-
teln, ist doch die Sich-Erkenntnis einerseits qua Erkenntnis mit
den iibrigen Erkenntnissen konform, andererseits qua Erkenntnis
ihrer selbst von ihnen in spezifischer Weise verschieden. Da das
Wesen von Erkenntnis prinzipiell aufgrund ihrer Intentionalitéits-
struktur, d.h. ihres Bezogen- und Gerichtetseins auf ein Intentum,
welches ein anderes ist als sie selbst, im Objektbezug besteht, muf3
dies auch von der Sich-Erkenntnis gelten. Nur ist hier der signifi-
kante Fall gegeben, dal die Erkenntnis von etwas zugleich die Er-
kenntnis ihrer selbst ist. Die Beziehung auf anderes erweist sich als
Bezichung auf sich, so dafl in diesem Fall Objekterkenntnis und
Selbsterkenntnis koinzidieren. Die Synthese zweier divergierender
Relationen — der intentio recta und der intentio obliqua — ist nur
unter der Bedingung moglich, daf3 beide trotz numerischer Zwei-
heit und qualitativer Differenz eine Einheit und Identitit bilden
und daf3 in aller Einheit und Identitit eine interne Dualitdt und
Differenz gewahrt bleibt. Diese Bedingung wird genau dann erfiillt
sein, wenn das Objekt der Erkenntnis die Erkenntnis selber ist und
auf diese Weise Selbstreferenz und Identitdtsbezug zustande kom-
men und wenn gleichzeitig die Erkenntnis in der Funktion des Ob-
jekts einer Differenzierung und Spezifizierung zuginglich ist, die
sie als das Andere gegeniiber der Erkenntnis in der Funktion des
Subjekts ausweist. Dieser Fremdbezug wird dadurch garantiert, daf3
es sich bei der Erkenntnis in der Objektstellung um die anderen
Objekterkenntnisse handelt, die durch ihr jeweiliges Objekt bzw.
den dazugehorigen Objektbereich spezifiziert sind, z. B. um die me-
dizinische Erkenntnis, die auf das Gebiet von Gesundheit und
Krankheit festgelegt ist, die architektonische, die auf das von Bau-
konstruktionen, die mathematische, die auf das von Zahlen festge-
legt ist, und die dennoch darin iibereinstimmen, daB3 sie Erkenntnis-
se sind. Die Bezichung auf differente Objekte trigt ein potentielles
Differenzkriterium in den reinen Selbstbezug, so daf3 dieser Fremd-
referenz impliziert. Der Unterschied von Beziechendem und Bezo-
genem im Selbst, die interne Zweiheit in der Einheit, erméglicht im
Rahmen der Sich-Erkenntnis allererst intentionale Erkenntnis, die,
wenngleich Erkenntnis von etwas, Erkenntnis von sich bleibt. Wenn
sich die selbstbeziigliche Erkenntnis in ihrer internen Objekter-
kenntnis unmittelbar auf sich selbst bezieht, so bezieht sie sich iiber
diese, welche ja stets zugleich Erkenntnis der Erkenntnis externer
Objekte ist, mittelbar auch auf diese Objekte. Diesen komplizierten

124

21.01.2026, 00:46:03. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sachverhalt hat Platon dadurch zum Ausdruck gebracht, dal er die
gmoTnun auTi als Erkenntnis von sich und von anderen Erkennt-
nissen bestimmt. Schematisieren 146t sich der Sachverhalt folgen-
dermafien:

Selbstbeziigliche Erkenntnis:

1. Erkenntnis von sich;

2. Erkenntnis von etwas (immanentes Objekt)

= Erkenntnis von etwas (externes Objekt).*

Beiden im Phinomen vereinigten Aspekten, dem reinen Selbst-

bezug wie dem Objektbezug, ist genauer nachzugehen.

a) Die émotiun éavtiic als reiner Selbstbezug

Das Theorem einer reinen Selbstreferenz, einer Subjekt-Subjekt-
Beziehung ohne jegliche Fremdbeziehung, das auf der Hypostasie-
rung der selbstreferentiellen Komponente basiert, fithrt in die Apo-
rie der Zirkularitit oder des unendlichen Regresses. Platon hat die-
se anhand einer Reihe von Vermogen, die er als selbstbeziiglich
supponiert und der selbstbeziiglichen Erkenntnis strukturgleich
denkt, demonstriert, am selbstbeziiglichen Fiirchten, Lieben, Wol-
len, Meinen usw.*, allen voran an den selbstbeziiglichen Wahrneh-
mungen des Horens und Sehens. Das selbstbeziigliche Horen ist als
ein solches vorzustellen, das nicht wie das gewdhnliche ein Ge-
rdusch hort, sondern sich selbst hort, das Horen. Da laut Hypothese
auch das hérende Héren gehort werden muf3 durch ein Horen und
fiir dieses dasselbe gilt, verfillt die Argumentation einem Kreisgang
oder einem regressus ad infinitum, je nachdem, ob das hérende und
gehorte Horen derselben Stufe oder unterschiedlichen zugeordnet

# Im Kontext einer Betrachtung der selbstbeziiglichen Erkenntnis in ihrem reinen
Selbstsein bleibt der externe Objektbezug unartikuliert und lediglich latent vorhan-
den.

* Mit dem hier thematisierten selbstbeziiglichen Fiirchten ist nicht das aus der Psy-
chologie bekannte Phianomen der Phobophobie gemeint, da dies ein zeitdifferentes,
nicht ein simultanes Phdnomen ist, das aus der Erinnerung an frithere Furcht resultiert
und sich auf zukiinftige bezieht. Auch der Wille, der sich selbst will, und die Liebe, die
in sich selbst verliebt ist, decken, wenn es sich um mehr als bloBe Metaphorik handeln
soll, nicht die sonst als selbstbeziiglich bekannten Phdnomene ab, da es sich bei diesen
um mittelbare Reflexionsvorginge, z. B. affirmative Bestdtigungen, handelt, nicht um
unmittelbare Selbstbeziehungen. Ebenso unterscheidet sich die selbstbeziigliche Mei-
nung als Momentan- oder Simultanphénomen von der Meinung, die sich stellungneh-
mend auf andere Meinungen bezieht, indem sie beispielsweise sich fiir richtig, andere
fiir falsch hélt und damit eine nachtrégliche Reflexion ist.

125

21.01.2026, 00:46:03. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

werden. Entsprechendes gilt aufgrund der Strukturgleichheit fiir die
selbstreferentielle Erkenntnis, die qua Subjekt auf sich nicht qua
Objekt, sondern qua Subjekt und Erkennendes bezogen sein soll.>

Zwei Merkmale dieses Theorems sind hervorzuheben.

() Im Unterschied zur Beschrankung der Selbstbeziehung auf
das SelbstbewuBtsein in der Neuzeit fillt auf, dafl Platon das Pro-
blem in seiner ganzen Breite aufrollt, nicht nur speziell als episte-
misches Selbstverhiltnis, sondern als psychisches iiberhaupt, wie
die Beispiele fiir emotionale und voluntative Selbstverhéltnisse zei-
gen, und auch nicht allein als psychisches, sondern dariiber hinaus
als naturales, wie aus den Paradigmen der Autokinesis und Selbst-
erwirmung hervorgeht. Selbstbeziehung tritt im Bereich sowohl
des Psychischen wie des Physischen auf, als bewulite, reflektierte
wie als unbewulite, unreflektierte. Da sich die Beispiele bei Aristo-
teles grosso modo wiederholen™, diirfte das Spektrum fiir die Anti-
ke charakteristisch sein und diesbeziiglich eine wesentliche Diffe-
renz gegeniiber der Neuzeit bestehen, die die Moglichkeit der
Selbstbezichung ausschliefllich dem Intellekt zutraut: Descartes
dem cogito, Leibniz der Apperzeption, Kant dem transzendentalen
Selbstbewubtsein, Fichte, Schelling und Hegel dem absoluten Wis-
sen, Geist (Vernunft) oder Begriff. Die Wandlung setzt bereits bei
Aristoteles ein, indem er neben der Selbstbeziiglichkeit aller Ver-
mogen ein eigenstindiges Vermogen zur Gewahrung der spezifisch
sinnlichen Vermogen unterstellt, eine sogenannte oloOnolg oder
duvaulg nwown®?, die spiter sensus communis genannt wird, wih-
rend er an der Selbstbeziiglichkeit des Denkens festhilt. Bei dem
Aristoteliker Thomas von Aquin findet sich in der Summa theo-

% Die RegrefBstruktur hat Platon auch an anderen Stellen seines Opus aufgezeigt, z. B.
in der Politeia bei der Definition des Guten mittels des kognitiven Prinzips der Er-
kenntnis (s. Anm. 44) oder im Theaitet 200bf bei der Erkldrung von Erkenntnis und
Nicht-Erkenntnis. Im letzten Dialog wird eine Erkenntnis von der Erkenntnis und
Nicht-Erkenntnis unterstellt, die selbst wieder erkannt sein muf3 und so ,,tausendmal
denselben Kreis* durchliuft.

5t In De anima 111, 2 (4252 121f.) begegnet das Sehen und Horen, in Metaphysik X1I, 9
(1074b 351.) das Wissen, Wahrnehmen, Meinen und Denken, von denen gesagt wird,
daB sie sich primir auf Objekte, sekundér (év mapégyw) auf sich selbst beziehen, au-
Berdem in De anima III, 4 (429b 26ff.) und in Metaphysik XII, 7 und 9 die vonoig
VO OEWE.

2 Aristoteles: De anima I11, 1, 425a 27 (dort begegnet nur der Terminus, noch nicht
das eigenstindige Vermogen); De memoria et reminiscentia 450a 10f.; De somno et
vigilia 2, 455a 15f1.

126

21.01.2026, 00:46:03. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

logiae® eine Erklarung hierfiir dahingehend, daf3 die Materialitit
der duBeren Sinnesorgane eine Selbstbezichung verhindere, die
Selbsterfassung der duBleren Wahrnehmungsorgane daher einen in-
neren Sinn verlange, wihrend der Intellekt aufgrund seiner Imma-
terialitidt einer unendlichen Selbstbeziehung fihig sei.

Es ist genau diese Restriktion der Selbstbezichung, die in der
Neuzeit den Punkt eines Einwandes Gassendis gegen Descartes bil-
det. Warum sollte die Selbstevidenz nur aus dem cogito (dem sich
selber denkenden Denken) folgen und nicht auch aus jedem ande-
ren Vermogen?* Zwar hat Descartes entgegnet, dafl nur das Den-
ken (Bewuftsein), nicht aber eine andere Tatigkeit SelbstgewiSheit
verschalffe, es sei denn, dal es von ihr ein Bewuf3tsein gebe, z. B. ein
Bewuftsein vom Gehen, so daf3 auch hier letztlich das Bewuf3tsein
des Bewulitseins die Selbstevidenz evoziert.” Die Begriindung die-
ser Behauptung ist er jedoch schuldig geblieben; denn die Moglich-
keit der Tauschung, die er fiir korperliche Titigkeiten unterstellt,
trifft auch auf Bewultseinsmodi zu, indem man beispielsweise mei-
nen kann zu wachen, wihrend man in Wahrheit traumt.

Spatestens seit Kants Konzeption des Selbstbewuf3tseins 146t sich
jedoch eine Legitimation geben. Was den Unterschied des Denkens
(BewuBtseins) zu den anderen Erkenntnisvermogen wie der An-
schauung begriindet, ist die Aktivitit und Spontaneitit, die sich in
der Freiheit von Determinanten und in der Offenheit fiir diese oder
jene Entscheidung dokumentiert. Nur ihr wird Reflexivitit, die Fi-
higkeit des Ausgangs von sich und der Riickkehr zu sich, zugestan-
den. Fiir die Moderne ist die Interpretation des Denkens als Akt
gegenilber den rezeptiven Vermogen der Anschauung, der nicht-
kognitiven Wahrnehmung, der Vorstellung usw. unwegdenkbar.*

% Pars I, Quaestio 78, 4 ad 2; ebenfalls 87, 3, obj. 3 und ad 3.

** Vgl. Renati Des Cartes: Meditationes de prima philosophia cum responsionibus auc-
toris, Amsterdam 1685, V, 359.

*® Vgl.a.a.0.,V, 500.

% Auch H.-G. Gadamer: Vorgestalten der Reflexion, in: Subjektivitit und Metaphysik,
Festschrift fiir W. Cramer, Frankfurt a.M. 1966, S. 128-143, bes. S. 134ff., fiihrt die
Féhigkeit der Selbstbeziehung auf das Konnen zuriick, d.h. auf die Freiheit zu dieser
oder jener Bestimmung innerhalb einer gewissen Bandbreite, was nicht nur die Rela-
tionalitdt zwischen Verméogen und Intentum, sondern auch die der Intenta selbst vor-
aussetzt. Diese Struktur sieht Gadamer in der Antike im dUvog-Begriff angelegt. So
ist es im Grunde auch hier die Logos-, d.h. die Urteilsstruktur mit ihrer Moglichkeit zu
unterscheiden und zu wihlen, welche die Selbstbeziehung gestattet und fiir Wahrneh-
mungen nur gilt, wenn diese als kognitive interpretiert werden. Vgl. ebenso Th. Ebert:
Meinung und Wissen, a.a. O., S. 70ff.

127

21.01.2026, 00:46:03. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Argument iiberzeugt allerdings wenig, wenn man beriick-
sichtigt, daB3 Selbstbeziehung nicht nur als aktives Selbstverhiltnis,
als Sich-auf-sich-Beziehen, aufgefalit werden kann, sondern auch
als statisches Auf-sich-Bezogensein im Sinne entweder einer immer
schon bestehenden Selbsthabe oder eines instantan eintretenden
Selbstverhiltnisses. Wo immer bei Erkenntnisfahigkeiten oder son-
stigen naturalen Vermégen Intentionalitit und damit Relationalitét
vorliegt — und das ist bei Anschauung, Wahrnehmung, Vorstellung
usw. der Fall —, kénnen diese prinzipiell nicht nur auf anderes, son-
dern auch auf sich bezogen sein, sei es in dynamischer oder stati-
scher Weise, d.h. als Zu-sich-Kommen wie als Bei-sich-Sein. Aus
diesem Grunde diirfte es letztlich gleichgiiltig sein, ob die von Pla-
ton als duvapelg charakterisierten Erkenntnisfahigkeiten® als akti-
ve oder passive zu interpretieren sind. AUvapulg ist nach Platon ein
Relationsbegriff*® und bezeichnet sowohl das Vermoégen zu handeln
wie das zu leiden, d.h. die Féahigkeit, anderes zu affizieren wie von
anderem affiziert zu werden.” ® Gleich, wie man die Erkenntnis-
vermégen auffaBt, Selbstbeziiglichkeit ist grundsitzlich in beiden
Konstellationen und damit in allen Erkenntnisarten denkbar.

(2) Weiter ist bemerkenswert, daf Platon das Problem der Selbst-
beziehung anhand ichloser, subjektloser, mithin anonymer Fihig-
keiten wie Sehen, Horen, Erkennen usw. behandelt. Auch dies
bezeichnet einen Gegensatz zur Neuzeit, die das Problem der
Selbstbezichung im Kontext des Ich-BewufBtseins erdrtert. Wah-
rend fiir die Neuzeit charakteristisch ist — Descartes’ cogito, Kants
»~ich denke®, Fichtes und Schellings ,,Ich“ belegen dies —, daf3 die
Selbstreferenz anhand ichhafter Akte diskutiert wird, denen entwe-
der das reale Substanz-Akzidens- oder zumindest das logische Sub-
jekt-Pradikat-Schema zugrunde liegt, entfillt dieser Ich-Bezug bei
Platon. Historisch ist dies verstidndlich, da das Substanz-Akzidens-
Modell erst von Aristoteles erfunden wurde, wihrend Platon im

5 Vgl. Platon: Charmides 168 b.

8 Vgl. Platon: Politeia 477 cf., wo &Uvayug als Terminus fiir eine Gattung des Seienden
gebraucht wird, die ihr Spezificum in der Beziehung auf anderes hat.

% Vgl. Sophistes 247 df., Politeia 507 c.

% In der Tatsache, daB Platon nicht nur Instanzen, die wir heute als Vermogen an-
sehen, sondern auch solche, die wir als Eigenschaften und Merkmale von Substanzen
zu betrachten pflegen, als duvauelg beschreibt, kann man das Relikt einer archaisch-
mythischen Weltanschauung sehen, die nicht von Gegenstanden, Stoffen und Wesen
bestimmt ist, sondern von ,,Seinsarten, Aktionskriften und Qualititen®, von aktiven
Prinzipien also. Vgl. H. Frankel: Dichtung und Philosophie des frithen Griechentums,
2. Aufl. Miinchen 1962, S. 408.

128

21.01.2026, 00:46:03. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phaidon 7. B. noch mit der Aggregation von Ideen zur Bezeichnung
von Gegenstinden und Sachverhalten operiert.

Das Problem der Selbstbeziehung 146t sich unabhingig vom Ich-
Bezug behandeln. In dieser Hinsicht differieren antike und neuzeit-
liche Fassung in Gestalt nicht-egologischer und egologischer Mo-
delle. Erst die aus der Kritik am cartesianischen Rationalismus
und Deutschen Idealismus hervorgegangenen Theorien der Phéno-
menologie und revidierten Phinomenologie greifen auf die Mog-
lichkeit eines Selbstverhiltnisses ichloser Akte zuriick, so Brentano
mit seiner Theorie des inneren Bewuftseins, die auf der Annahme
ichloser atomarer Akte basiert, so Husserl mit seiner Theorie der
inneren Wahrnehmung, die ebenfalls anonyme Akte supponiert,
und schlieBlich Sartre mit seiner Theorie des prireflexiven Bewuft-
seins. Die Vermutung liegt nahe, daf3 der Aristoteles-Kenner Bren-
tano, der etliche Schriften iiber den Stagiriten verfafite, diese Mog-
lichkeit von Aristoteles iibernahm, welcher seinerseits an Platons
Theorie im Charmides ankniipft, so daf3 sich ein durchgehender
Traditionsstrang nicht-egologischer Theorien von der Antike bis in
die Neuzeit verfolgen 146t. Zu Recht darf Platons Theorie als frithe-
ste historische Gestalt einer nicht-egologischen Konzeption gelten.

b) Die émotiun éavtijc als Objektbezug

Das zweite Implikat des sich selber wissenden Wissens ist die der
reinen Selbstbezichung entgegengesetzte Fremdbeziechung, die sich
in der Beziehung auf das immanente Objekt manifestiert. Sie fithrt,
isoliert betrachtet, nicht wie jene zur Redundanz bzw. zum infiniten
RegreB3, sondern zum Selbstwiderspruch. Platon hat diesen anhand
der schon zitierten Wahrnehmungsbeispiele erldutert, die in ihrer
normalen Funktion auf ein externes Objekt bezogen sind. Soll im
speziellen Fall des selbstbeziiglichen Sehens und Hérens die Inten-
tionalititsstruktur und mit ihr der Objektbezug erhalten bleiben,
was zu postulieren ist, da jede Wahrnehmung von sich zugleich
Wahrnehmung von etwas ist, so hat dies zur Konsequenz, daf3 das
sich selber sehende Sehen zum Sehen einer Farbe und das sich
selber horende Héren zum Hoéren einer Stimme wird. Mit der Ein-
heit von Selbstreferenz und Referenz auf etwas wird der Wider-
spruch zwischen dem Sich-Sehen, der Subjekt-Subjekt-Beziehung,
und dem Anderes-Sehen, der Subjekt-Objekt-Beziehung, manifest.
Auch die Iteration des Arguments, wie sie bei Applikation der in-
tentionalen Struktur auf das sechende Sechen und das hérende Héren

129

21.01.2026, 00:46:03. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

geschieht, fithrt zu nichts anderem als zur Potenzierung des Gedan-
kens, demzufolge auch das Sehen dieses Sehens das Sehen einer
Farbe ist.®! Die Selbstspaltung und -differenzierung in ein Subjekt
und Objekt ist unvermeidlich. Dies gilt natiirlich auch fiir die selbst-
beziigliche Erkenntnis, die numerisch und qualitativ in ein Erken-
nendes und Erkanntes zerféllt und damit den Widerspruch der Be-
ziehungen statuiert.

Die aus den modernen Reflexionstheorien so geldufige und von
uns fraglos akzeptierte Subjekt-Objekt-Spaltung in ein Ich qua Sub-
jekt und in ein Ich qua Objekt bzw. in ein ichloses Wissendes und in
ein Gewulfltes in ihrer Befremdlichkeit und Problematizitit aufge-
zeigt zu haben, ist das Verdienst Platons. Dies gelingt ihm mit Hilfe
der Wahrnehmung des Sehens und Hoérens. Wihrend fiir uns der
Zerfall der Selbst(Sich)erkenntnis in ein Erkennendes und Erkann-
tes unproblematisch ist, erscheint die Zerlegung des selbstbeziig-
lichen Hoérens in ein Héren und in eine Stimme befremdlich, ja ab-
surd. Mag auch ein Unterschied zwischen dufleren und inneren
Vermégen bestehen, dergestalt, daf3 sich Sehen und Héren stets
auf Objekte, niemals auf fremdes Sechen und Héren, geschweige
denn auf das eigene beziehen, wohingegen Vorstellungen, Meinun-
gen, Gedanken sehr wohl auf fremde Vorstellungen, Meinungen,
Gedanken bezogen sein konnen, allerdings solche, die durch Spra-
che und Schrift vermittelt sind und so keine rein immanenten, dem
jeweiligen Subjekt exklusiv zukommenden mehr darstellen, so ist
doch strukturell die Selbstbeziiglichkeit dieser inneren Vermdogen
nicht weniger befremdlich.

Nicht nur an epistemischen Vermogen hat Platon die Paradoxie
der Subjekt-Objekt-Spaltung demonstriert, sondern auch an na-
turalen, an der Selbstbewegung, der Selbsterwdrmung und nicht zu-
letzt an den quantitativen Selbstverhiltnissen, die wir als Mengen-
begriffe klassifizieren wiirden: am selbstbeziiglichen Gréf3er- und

%t Aristoteles hat in De anima 111, 2, 425 b 121f. eine physiologische Erkldrung dafiir zu
geben versucht, daB das sich selber sehende Sehen eine Farbe sieht und das sich selber
horende Horen eine Stimme hort, indem er auf das Phanomen der Farbwahrnehmung
im Auge beim Schlag auf dasselbe oder auf das Nachbild der Sonne im Auge weist, bei
dem das Sehvermdgen im Auge, also in sich selbst, eine Farbe — rot oder gelb — sieht,
desgleichen auf das Ohrensausen, bei dem das Horen im eigenen Gehor (Ohr) und
somit in sich selbst ein Gerdusch hort. Moglicherweise hat Aristoteles aber auch an
die Differenz von Moglichkeit und Wirklichkeit der Farb- bzw. Gehorswahrnehmung
gedacht, d.h. an die Disposition des Auges zur Farbwahrnehmung und des Ohres zur
Gehorswahrnehmung, bei der die reale Einwirkung noch fehlt.

130

21.01.2026, 00:46:03. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kleinersein, Schwerer- und Leichtersein, Alter- und Jiingersein. In
Analogie zur Selbsterkenntnis zerfillt auch die Selbstbewegung in
ein Bewegendes und in ein Bewegtes, desgleichen unterliegt das
selbstbeziigliche GroBersein der Spaltung in eines, das grofer ist
als es selbst, und eines, das kleiner ist als es selbst. Platon hat damit
zu zeigen versucht, daf3 das Problem der internen Subjekt-Objekt-
Spaltung nicht auf die Bewuftseinsrelation beschrinkt ist, sondern
iiberall dort vorkommt, wo sich bei Vorliegen einer Intentionalitét
Selbstbezichung herstellen 143t. Dies ist bei allen Relationsbegrif-
fen im Status von Totalitdtsbegriffen der Fall, weil sich hier die Re-
lation nicht mehr auf anderes bezieht, sondern nur noch auf sich
selbst. Damit wird die, isoliert genommen, asymmetrische Relation
zwischen konversen Paaren (groBer—kleiner) zu einer innerhalb
einer einzigen Instanz (groBer und kleiner als es selbst). GroBer
sein als ... bezeichnet normalerweise eine zweistellige Relation.
Mit dem Terminus ist ein einfacher Relationsbegriff gemeint, der
von einem Etwas in Bezichung auf ein anderes Etwas ausgesagt
wird, das kleiner ist als das erste; zudem handelt es sich um einen
Relativbegriff, da jedes GrofBere in bezug auf noch GroBeres klei-
ner ist. Im Status der Absolutheit aber, in dem ein dueres Korrelat
fehlt, mufl das GroBersein in bezug auf sich selbst ausgesagt wer-
den, so daf3 es zugleich grofier wie auch kleiner als es selbst ist.

Die Konstruktion des Grofierseins von etwas, das grofler ist als
alles andere Grof3e — und zwar nicht als alles relativ Grofie, welches
in anderer Hinsicht auch wieder klein genannt werden muf3, son-
dern als das absolut GroB3e, anders gesagt, das grofier ist als aus-
nahmslos alles Grofie und damit als es selbst —, erscheint geradezu
als Antizipation der Mengenparadoxie, derzufolge die Menge aller
Mengen, die sich selbst enthalten, sich nicht selbst enthélt; denn wie
die groBite Menge alles einschlieBlich ihrer selbst umfaf3t, damit
aber auch sich als nicht gré3te Menge herausstellt, so ist auch ein
selbstbeziigliches GroBersein, das zum Relat die Gesamtheit des
Grof3en und damit sich selbst hat — wie es die zweigliedrige dialek-
tische Formel ,,groBer als das andere Grof3e und als es selbst*“®? zum
Ausdruck bringt —, auch wieder ein Kleinersein als es selbst. Das,
was grofier ist als es selbst, ist aufgrund seiner Relationalitit para-
doxerweise auch wieder kleiner als es selbst.

& Platon: Charmides 168b.

131

21.01.2026, 00:46:03. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Selbsterkenntnis (¢otiun éavtig) und Objekterkenntnis

Im Charmides hat Platon nicht nur die Internverfassung des sich
selber wissenden Wissens in seiner Dualitit von reiner Selbstbezie-
hung und Fremdbeziehung in Form einer Zweiheit in der Einheit,
einer Differenz in der Identitit diskutiert, sondern auch den Zu-
sammenhang des sich selber wissenden Wissens mit dem Objekt-
wissen in seinen moéglichen Varianten. Schon die oben explizierte
Formel der émiotiun éavtig strich die Notwendigkeit einer Bezie-
hung der Sich-Erkenntnis auf das Gegenstandswissen heraus, konn-
te doch die von der Formel reklamierte Identitit wie Differenz der
Beziehung auf sich nur garantiert werden, wenn das Etwas einer-
seits das Wissen selber ist, andererseits durch seine Beziehung auf
spezifische Objekte vom reinen sich selber Wissen verschieden ist.
Wenn bisher das sich selber wissende Wissen in seinem Fiir-sich-
Sein thematisiert wurde unter Abstraktion vom externen Objekt-
bezug, so bildet dieser Bezug im folgenden gerade das Thema.

Zu entscheiden ist die Frage, ob das Wissen seiner selbst so zu
interpretieren ist, daf3 es zugleich ein explizites Wissen von etwas
ist%, oder so, daB es sich auf das Wissen des Wissens beschrinkt,
ohne einen spezifischen Objektbezug zu unterhalten. Die Frage
4Bt sich auch so stellen: Ist das Wissen des Wissens zugleich ein
Wissen des Wissens von Objekten auBBer ihm, oder reduziert es sich
auf das blole Wissen von sich? Platon hat diese Alternative in die
Form gekleidet, ob die Selbsterkenntnis (¢motiun éavtiig) die Er-
kenntnis dessen sei, was man weild und was man nicht weif3, oder
nur die, dal man weill und dal man nicht wei3.% Es geht um nichts
Geringeres als um die Entscheidung, ob die Erkenntnis ihrer selbst
die Objekterkenntnis involviere oder exkludiere und im letzteren
Fall in einem Externverhiltnis zu ihr stehe. Die Beziehung zwischen
Selbst- und Objekterkenntnis wird hier unter dem Aspekt eines In-
klusions- oder Exklusionsverhiltnisses angegangen. Im ersten Fall
erhebt die Sich-Erkenntnis inhaltliche Pritentionen: Je nach Ein-
schluf3 einigen oder allen sachhaltigen Wissens tritt sie entweder
als Einzelerkenntnis oder als Universalerkenntnis auf, die nicht

% Die Moglichkeit eines impliziten, latenten Objektwissens im Selbstwissen kennt
Platon noch nicht; sie begegnet erst bei Aristoteles aufgrund seiner Epistemologie,
die mit Moglichkeit und Wirklichkeit und d.h. mit potentiellen Formen und deren
Realisierung operiert.

8 Platon: Charmides 170d, vgl. 167af., 170aff.

132

21.01.2026, 00:46:03. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nur ausnahmslos alles gegenwirtige Wissen, sondern auch alles
iiber die Zeit — liber Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft — er-
streckte Wissen enthilt und damit einer gottlichen Allwissenheit
gleicht. Im zweiten Fall reduziert sie sich auf ein inhaltloses, rein
formales Wissen, das nur die Faktizitit sachhaltiger Erkenntnis, de-
ren Vorliegen oder Nicht-Vorliegen, konstatiert, ohne ein Wissen
des Sachverhalts als solchen zu entfalten.

Fillt die Entscheidung der Alternative von inhaltlichem Stoff-
Wissen und inhaltsleerem Formalwissen zugunsten des letzteren
aus, so muf} weiter die Art des Zusammenhangs zwischen Sich-Wis-
sen und exkludiertem Objektwissen geklidrt werden. Zwei Moglich-
keiten sind denkbar: erstens die einer Interdependenz unter der
Voraussetzung zweier selbstindiger Wissensarten und zweitens die
eines einseitigen Dependenzverhiltnisses, in welchem entweder das
Sich-Wissen als Bedingung der Méglichkeit des Objektwissens oder
umgekehrt das Objektwissen als Bedingung der Moglichkeit des
sich selber wissenden Wissens fungiert. Im Fall eines absoluten, in-
haltlich gefiillten sich selber wissenden Wissens, das als Omnipri-
senz auftritt, begegnet das Problem nicht, da aufgrund der Simulta-
neitit von Selbst- und WeltbewufBtsein das Wissen von sich zugleich
ein Wissen von den Objekten und umgekehrt das Wissen von den
Objekten ein Wissen von sich ist.

Die Auslegung der émiotiun £autiic als inhaltliches Wissen hat
Platon mittels zweier Argumente zuriickgewiesen, von denen sich
das eine speziell auf die Detailerkenntnis®, das andere auf die Uni-
versalerkenntnis bezieht®.

Was das erste betrifft, so kann nach Platon das inhaltlich be-
stimmte Wissen deshalb nicht Implikat des reflexiven Wissens sein,
weil dieses jenes voraussetzt. Denn nicht durch das sich selber wis-
sende Wissen wissen wir von Sachverhalten, sondern durch das
jeweilige Fachwissen. Was uns von Gesundheit und Krankheit, Bau-
ten und deren Konstruktion wissen l463t, ist die Medizin, die Archi-
tektur. Aus demselben Grunde erweist sich auch das reflexive Wis-
sen als untauglich zur Uberpriifung eigenen wie fremden fachlichen
Wissens bzw. Nicht-Wissens. Ob jemand, z.B. ein Arzt, ein echtes
oder nur ein vorgetiduschtes Wissen und im letzteren Fall in Wahr-
heit gar keines besitzt, 146t sich ausschlielich von einem Fachkol-
legen beurteilen, nicht von einem, der nur ein allgemeines Wissen

% Vgl a.a.0., 170 aff.
% Vgl a.a.0., 173 aff.

133

21.01.2026, 00:46:03. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vom Wissen ohne spezifische Sachkenntnis mitbringt. Kritik und
Selbstkritik sind allein im Rahmen des jeweiligen fachspezifischen
Wissens moglich. Gegenstandswissen ist durch selbstbeziigliches
Wissen nicht einholbar, da jenes spezifisch, dieses als ein fiir alles
spezifische Objektwissen gleichermafien geltendes Wissen allge-
mein ist. Die Argumentation zielt auf die Nichtidentitit von gene-
rellem Sich-Wissen und speziellem Objektwissen.

Was den Ansatz eines reflexiven Universalwissens betrifft, so un-
terstellt ein solcher, daB3 das betreffende Wissen die Gesamtheit der
Einzelerkenntnisse und -wissenschaften wie Mathematik, Medizin,
Architektur mitsamt ihrem Wissensbestand impliziert. Dies schlief3t
nicht nur einen totalen Sachbezug, sondern auch einen totalen Zeit-
bezug ein, so daf3 ein solches Wissen nicht nur als Momentanwissen,
sondern als zeitiibergreifendes Wissen auftritt; es ist Vergangen-
heits-, Gegenwarts- und Zukunftswissen, totale Erinnerung, Omni-
priasenz und Prophetie in einem. Es hat damit den Status gottlicher
Allwissenheit. Der menschlichen Subjektivitit aber mufl aufgrund
ihrer Endlichkeit und Beschrinktheit ein solches Allwissen uner-
reichbar bleiben. Allenfalls markiert es einen Idealzustand, an
dem die Disproportion menschlicher Einsicht abgelesen werden
kann.¥

Legt die Absurditit dieser Konzeption des reflexiven Wissens die
entgegengesetzte These eines rein formalen, inhaltslosen Wissens
nahe, so entgeht auch diese den Schwierigkeiten nicht. Gegeniiber
dem ersten Extrem stellt sie das andere Extrem dar, insofern sie das
Wissen auf die blof3e Konstatierung der Faktizitit oder Nicht-Fakti-
zitdt von Objektwissen einschrinkt, ohne irgendein Wissen des In-
halts zuzulassen. Dieses Restriktionsprogramm représentiert die
eingeschrinkteste Moglichkeit von Wissen; denn normalerweise
verstehen wir unter Wissen, ob es sich um das Wissen von sich oder
von anderem handelt, das Wissen von etwas. Der Entwurf eines
bloBen DafB-Wissens (daB Wissen vorliegt) ohne Inklusion des
Was-Gehalts setzt die Trennung von Existenz und Essenz des Wis-
sens voraus, die naturgemdl zusammengehoren, da Existenz nur
unter einer Was-Bestimmung als so und so beschaffene auftreten

¥ Obzwar eine Universalerkenntnis fiir den Menschen von Platon nicht explizit ne-
giert wird, zeigt der hypothetische Charakter der Argumentation (vgl. 174a .. denn laB
uns annehmen, es gibe einen solchen [allwissenden Menschen] ...*) die Unernsthaf-
tigkeit der Annahme.

134

21.01.2026, 00:46:03. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kann und anders nicht faBbar ist. Gemessen am Wissen im Vollsin-
ne, erscheint dieses Reduktionswissen unhaltbar.

Gleichwohl hat Platon mit der hier erstmals in der Geschichte der
Philosophie aufgezeigten Moglichkeit einer reinen Existenzgewif3-
heit des Wissens ohne ObjektgewiBBheit eine der folgenschwersten
Entwicklungen der Geschichte des Denkens eingeleitet. Gewdhn-
lich schreiben wir den Gedanken einer im cogito liegenden unmit-
telbaren Seinsgewif3heit, die sich mit absoluter, unbezweifelbarer
Evidenz erschlie3t, Descartes zu und erkliren ihn aufgrund dessen
zum Begriinder der Neuzeit. Auch Kant hat in der zweiten Auflage
der Kritik der reinen Vernuft das reine Existenzurteil, das in dem
Satz des cogito enthalten ist, einen cartesianischen Satz genannt.
Obwohl rein intelligibel, handle es sich um eine ,,empirische An-
schauung“®®, wenngleich eine unbestimmte — unbestimmt deshalb,
weil sie noch nicht gemiB den Kategorien oder Gegenstandsbestim-
mungen determiniert sei, vielmehr aller Sachbestimmung als deren
unumstéBliche Grundlage vorausliege. Wenn dieser Gedanke von
der Neuzeit als ihre ureigenste Erfindung in Anspruch genommen
wird, so entspricht dies keineswegs dem historischen Tatbestand.
Vielmehr reicht seine Tradition iiber Augustin bis in die Antike zu-
riick. Allenfalls kann der systematische Status dieses Gedankens als
systemfundierendes Prinzip als Novitidt der Neuzeit gelten. Doch
auch diese Ansicht hiilt einer genaueren Priifung nicht stand; denn
der methodische Zweifel Descartes’, der alle Inhalte und Formen
betrifft und nur das BewuBitsein im Modus des Zweifelns als unbe-
zweifelbar akzeptiert, hat ebenfalls eine Prifiguration bei Platon,
und zwar in der Decouvrierung des sachhaltigen Wissens, das als
letztes Residuum das rein formale Selbstwissen mit der Selbstevi-
denz zuriickbehilt. Was zwischen Platon und Descartes, Antike und
Neuzeit allenfalls differiert, ist die nicht-egologische bzw. egologi-
sche Struktur des Wissens, desgleichen der Umfang der Existenz-
vergewisserung, der in der Antike auch die sinnlichen Wahr-
nehmungen, Emotionen und Wollungen umfaft, in der Neuzeit
hingegen ausschlief3t.

Noch in einer anderen Hinsicht ist Platon mit der Konzeption des
DaB-Wissens zum Begriinder einer weitreichenden Tradition ge-
worden. Zu erinnern ist, daf die Konzeption des Daf3-Wissens eine
Antwort auf das Problem der Bezichung zwischen Sich- und Ob-
jekterkenntnis zu geben sucht, das entweder als Inklusions- oder

8 1. Kant: Kritik der reinen Vernunft B 422f. Anm. (Paralogismus).

135

21.01.2026, 00:46:03. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als Exklusionsverhiltnis zu deuten ist. Bildet die Was-Erkenntnis
als Einschluf} aller Objekterkenntnis das eine Extrem, so die DaB3-
Erkenntnis als Ausschlufl aller Objekterkenntnis das andere. Da
»Ausschlu3* von Objekterkenntnis aus der Selbsterkenntnis kei-
neswegs mit der Negation und Elimination derselben identisch ist,
stellt sich das Verhiltnis zwischen reiner Selbsterkenntnis und ex-
kludierter, exterritorialisierter Objekterkenntnis als Korrelation
zweier Relata dar. Begibt man sich auf den Standpunkt der reflexi-
ven Erkenntnis, so kann die Objekterkenntnis nicht im Modus eines
expliziten Wissens, sondern lediglich in dem eines potentiellen vor-
liegen. Anders gesagt: Bei Thematisierung des selbstbeziiglichen
Wissens geht das Objektwissen als unthematische Moglichkeit mit.
Entsprechend ist auch umgekehrt bei Thematisierung des Objekt-
wissens das korrelative reflexive Wissen nurmehr als latentes, nicht-
positionales Wissen mitgegeben. Die gleichzeitige Thematisierung
von reflexivem und objektivem Wissen ist methodisch unmoglich.
Dieser bei Platon angelegte Gedanke findet allerdings erst bei Ari-
stoteles seine definitive Gestalt.
In der Metaphysik heif3t es:

Daivetan & alel Ghhov 1) EmoTiun xzal 1) aiodnow xai 1 d0Ea xai 1 didvora,
gautijc & &v magéoyw. (,Es scheint aber, als richteten sich Wissen, Wahr-
nehmung, Meinung und Denken immer auf ein anderes, auf sich selbst nur
nebenbei.)®

’Ev mopéoyw bedeutet: ,,nebenbei”, ,sekundir”. Mit einem derart
charakterisierten Selbstbezug ist ein unthematisches Begleitwissen
gemeint, das in allem Objektwissen mitgeht. ,,Das: Ich denke, muf
alle meine Vorstellungen begleiten konnen®, lautet der Gedanke
bei Kant™ — allerdings in egologischer Fassung. Dabei driickt das
,konnen“ die Potentialitit des Ich-Bewuf3tseins im Unterschied zu
dessen Aktualitit aus, eine Potentialitét, die als Disposition in allen
Vorstellungen mitgegeben ist, und das ,,muf3“ indiziert die Notwen-
digkeit einer solchen Anlage. Zwar ist nicht erforderlich, dal3 das
explizite BewuBtsein, daf3 ich dieses oder jenes denke, in jedem
Augenblick prisent ist, wohl aber mul die Moglichkeit zur Explika-
tion in jedem Moment vorhanden sein.

Eine direkte Fortsetzung der nicht-egologischen Konzeption des
Aristoteles findet sich bei Brentano und den von ihm beeinfluf3ten

% Aristoteles: Metaphysik 1074b 35f.
70 1. Kant: Kritik der reinen Vernunft B 131f1.

136

21.01.2026, 00:46:03. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997024-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophen in der Theorie des inneren Bewul3tseins bzw. der inne-
ren Wahrnehmung oder des prireflexiven Bewuftseins. Nach Bren-
tano ist ein psychisches Phinomen primir auf einen duBleren Ge-
genstand bezogen, das Horen auf einen Ton, das Sehen auf eine
Farbe, sekundir auf sich selbst. Indem von etwas gewul3t wird, wird
von diesem intentionalen Wissen mitgewuf3t. Der unthematische
Charakter des Begleitwissens, das den Akt selbst nicht thematisiert
und reflektiert — daher der Ausdruck ,conscience irréfléchie®
(,,unreflektiertes BewuBtsein“)™, der allerdings erst von Sartre
stammt —, oder die Gegeniiberstellung von Selbstwahrnehmung
und Selbstbegreifen entzieht die Konzeption dem sonst unaus-
weichlichen Regrel3; denn wire der Akt nicht nur thematisches Wis-
sen von etwas, sondern auch thematisches Wissen von sich, so miif3-
te in diesem Wissen das intentionale Wissen einschlielich des
Wissens von diesem gewulit sein. Der Akt miifite, indem er etwas
wiiBBte, zugleich sich wissen und dieses Wissen ebenso wissen. Es
wire ein Wissen vom Sich-Wissen, bei dem ein Ende der Selbstein-
oder -ausschachtelung nicht abzusehen wére. Nur ein unthemati-
sches Begleit- oder Nebenwissen, das selbst nicht reflektiert und
als Wissen festgestellt ist, vermag dieser Regressivitit zu entkom-
men. Allerdings stellt sich hier die Schwierigkeit ein, mit welchem
Recht ein solches Wissen noch Wissen und nicht Nicht-Wissen ge-
nannt werden koénne, da es doch um sich nicht ausdriicklich weif3.
Die im Zuge der wechselnden Thematisierung sichtbar geworde-
ne Korrelation von selbst- und objektbeziiglichem Wissen besagt
noch nichts iiber ihr Dependenzverhiltnis. Bildet das Objektwissen
die Voraussetzung fiir das Zustandekommen des Sich-Wissens, oder
geht umgekehrt das Sich-Wissen als Bedingung dem Objektwissen
voraus, oder stehen beide in einem interdependenten Verweisungs-
zusammenhang? Uber das moégliche Dependenzverhiltnis gibt es
zwel relevante Zeugnisse im Charmides: An der einen Stelle™ fin-
det sich die Aussage, dall man ohne das sich selber wissende Wissen
schwerer zum Sachwissen gelange und mit ihm leichter, desgleichen
auf seiner Basis alles klarer und griindlicher einsehe und auch an-
dere besser zu beurteilen vermdoge; an der anderen Stelle™ heifit es
von der reflexiven Erkenntnis in bezug auf die Objekterkenntnis,

" J.-P. Sartre: La Transcendance de I'Ego. L'Esquisse d’une description phénomenolo-
gique, introduction, notes et appendices par S. Le Bon, Paris 1972, S. 30f. u. 6.

2 Platon: Charmides 172b; vgl. 169 d.

7 A.a.0,174df.

137

21.01.2026, 00:46:03. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

daB sie jener vorstehe (¢miotatel) und vorausgehe bzw. zugrunde
liege (doyovoa). Enthilt die erste Aussage einen Hinweis auf die
unerldBliche epistemologische Funktion des reflexiven Wissens,
und zwar seine katalysatorische Rolle bei Erwerb, Besitz und Uber-
priifung von Objektwissen, so die zweite einen Hinweis auf den on-
tologischen Primat. Agyeiv bedeutet ,herrschen®, ,,dominieren®,
»Macht iber etwas haben“ und wird ausgesagt von einem, das als
Ursprung von anderem gilt. Dem reflexiven Wissen scheint danach
die Funktion eines Anfangs und Prinzips zuzukommen, einer doyf),
die gleicherweise als Deduktions- wie als Dependenzgrund fun-
giert.

Dies stimmt nicht zuletzt mit der Konzeption des Guten und des-
sen Beziehung zum selbstbeziiglichen Wissen iiberein, die Thema
des letzten Interpretationsversuchs ist. Wie die Erkenntnis des Gu-
ten Erkenntnis und Anerkenntnis der wesensméafigen Verfassung
der Seele ist, ihrer Hierarchie mit der Dominanz des Denkens (des
epistemischen Vermogens) und der Dependenz der iibrigen Vermo-
gen, so ist die Selbsterkenntnis auf ihrer hdchsten Stufe Erkenntnis
der Erkenntnis, verbunden mit der Einsicht in deren Begriindungs-
funktion fiir das iibrige zum Selbst Gehoérende.

7. Selbsterkenntnis (¢otiun éavtig) und Tun des Guten

Wenn im Vorangehenden bei der Behandlung des Verhiéltnisses von
selbst- und objektbeziiglichem Wissen die Alternative zur Entschei-
dung stand, ob ersteres im weitesten Sinne als sachhaltiges Univer-
salwissen oder im eingeschrinktesten als bloBes Formalwissen auf-
zufassen sei, so geht es im folgenden™ unter der hypothetischen
Annahme der Moglichkeit eines Wissens in der einen oder anderen
Variante (Was- oder DaB-Wissen) um dessen Verhiltnis zum Wis-
sen um das Gute und Tun des Guten.” Zur Disposition steht das
Verhiltnis zwischen theoretischem Wissen und moralischem Han-
deln, allgemeiner, zwischen Theorie und Praxis, darf man doch
nicht vergessen, dall die Ausgangssituation des Dialogs die Frage
nach dem definiens von Besonnenheit war. Qualifiziert sich ein rein

* A.a.0,1714dff.

75 Nach der intellektualistischen Ethik Platons fithrt die Einsicht in das Gute zum Tun
des Guten, wie umgekehrt das Tun des Guten die Einsicht in das Gute voraussetzt, so
daB es sich hier um Wechselbegriffe handelt.

138

21.01.2026, 00:46:03. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

theoretisches Prinzip wie das Wissen vom Wissen zur Definition
eines ethischen Prinzips, einer Tugend oder sogar der Tugend iiber-
haupt? Auch diese Frage 143t sich in eine Alternative kleiden, ndm-
lich in die nach der Identitit oder der Differenz von theoretischem
und ethischem Prinzip. Die Antwort fillt wiederum dialektisch-
aporetisch aus, da sich Griinde sowohl fiir eine Differenz wie fiir
eine Identitdt anfithren lassen. Sie kdnnen von zwei Seiten angegan-
gen werden, von seiten des selbstbeziiglichen Wissens im Modus
des Was- und Daf3-Wissens wie von seiten der Einsicht in das Gute.

(1 a) Auf das Bestehen einer sachlichen Differenz zwischen dem
selbstreferentiellen Wissen im Modus des Was-Wissens und der
Einsicht in das Gute weist Platon mit folgendem Argument’: Vor-
ausgesetzt, das selbstreferentielle Wissen sei ein sachhaltiges, so
bildete es ein zureichendes Unterscheidungs- und Priifungskriteri-
um wahrhafter und scheinbarer Erkenntnis. Es garantierte in priva-
tis wie in publicis sachverstindiges Handeln und Leben. Nicht nur
im hiuslichen Bereich, sondern auch im Staat wiirde jeweils nur der
wirklich Qualifizierte die ihm obliegenden Aufgaben erfiillen, und
es wiirde nicht vorkommen, dafl Unfihige statt Fihiger am Werke
seien. Nichtsdestoweniger 146t sich die Frage aufwerfen, ob das
gmotnuoveg modtrewv’”, d.h. das sachkundige Handeln, auch zu
einem €0 mpdrtTewy” und evdouwovelv?®, d.h. zu einem richtigen
Handeln und Wohlergehen, fithre. EV modttewy hat die Bedeutung
von ,,recht tun® und ,,gliicklich leben“. EV modttery meint nicht nur
»~recht tun“ im Sinne des Spruchs: ,, Tue recht und scheue nieman-
den®, sondern mehr noch: ,,gut gehen® im Sinne von ,,mach’s gut*,
»laB es dir gut gehen®. Die Frage ist, ob Sachverstand, Fachwissen
also oder, tiberspitzt formuliert, Fachidiotie, eine zureichende Be-
dingung fiir rechtschaffenes Handeln und Wohlleben, fiir Gliickse-
ligkeit, abgebe. Dies ist zu negieren; denn die Fahigkeit zu sachver-
stindigem Handeln impliziert keineswegs, wie die sachgerechte
Produktion von Kleidern, Schuhen, Hiusern zeigt, die Fahigkeit
zum Gut-Handeln und Wohlergehen. Erst die Einsicht in das Gute
und Niitzliche stellt eine zureichende Bedingung fiir ein entspre-
chendes Handeln dar. Zum reinen Sachverstand muf} diese hinzu-
kommen. Die Argumentation deckt damit eine Differenz zwischen

" Platon: Charmides, 171 dff.
7 A.a.0,173d.

% A.a. 0.

7 A.a.O.

139

21.01.2026, 00:46:03. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dem selbstbeziiglichen Wissen im Modus des universalen Fachwis-
sens und dem Wissen um das Gute auf.

Entsprechendes ergibt sich bei der Fassung des selbstreferentiel-
len Wissens im Modus des DaB3-Wissens, wenngleich dies von Pla-
ton nicht eigens ausgefithrt wird. Noch weniger als ein Allround-
Wissen kann das bloBe Wissen, dall Wissen vorliegt, mit der sach-
bezogenen Einsicht in das Gute identifiziert werden.

(1 by Auf die Notwendigkeit einer Trennung von theoretischem
und praktischem Prinzip werden wir auch beim Ausgang von der
Einsicht in das Gute gefithrt.* Das Argument ergibt sich aus der
Analogie des moralischen Wissens zu anderem Fachwissen, z.B.
der Medizin oder der Kriegskunst. Wie Gesundheit und Krankheit
erkannt werden durch medizinisches Wissen und nicht durch Refle-
xion auf dieses, desgleichen die Kriegsfithrung durch strategische
Einsichten und nicht durch ein Bewuf3tsein von diesen, so werden
auch ,gut” und ,,bose” erkannt durch ein entsprechendes ethisches
Wissen, nicht durch ein reflektierendes Wissen auf dieses Wissen.
Ethisches Wissen ist nicht eo ipso Reflexionsbewulfitsein.

Voraussetzung dieser Argumentation wie schon der vorigen ist
die Nivellierung des moralischen Wissens zum iiblichen Fachwissen,
derzufolge es wie eine Finzelerkenntnis behandelt und neben die
anderen gestellt wird. Dall unter dieser Primisse die Beziehung
zwischen moralischem Wissen und reflexivem Wissen in Gestalt
des Daf3-Wissens dieselbe Konsequenz einer Nicht-Identitdt hat
wie die zwischen anderem fachspezifischen Wissen und bloem
Wissen um das Wissen und Nicht-Wissen, versteht sich.

Wie sich im Vorangehenden eine Differenz zwischen dem theo-
retischen Prinzip des sich wissenden Wissens und dem ethischen
Prinzip der Einsicht in das Gute sowie der Handlung nach dem Gu-
ten aufzeigen lieB3, so 14Bt sich im folgenden auch eine Identitit, zu-
mindest eine enge Zusammengehorigkeit, nachweisen.

(2 a) DaB eine Trennung von Sich-Wissen im Modus des Sachwis-
sens und ethischem Wissen und Handeln unhaltbar ist, wird von
Platon zwar nicht ausdriicklich gesagt, legt sich aber aufgrund eines
Vergleichs mit der Politeia nahe und wird nicht zuletzt durch Kri-
tias’ Protest® gegen die Abtrennung bestirkt. Nach der Politeia ist
umfassende Einsicht in die Seele, ihre Teile und deren natiirliche
Beziehung zueinander, insbesondere deren naturgegebene Rang-

8 A.a.O., 174 aff.
8 Ala.0,173 d.

140

21.01.2026, 00:46:03. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ordnung mit der Dominanz des Verniinftigen und der Dependenz
der anderen Vermdgen, nichts anderes als Einsicht in das Gute. Da
der Seelenstruktur sowohl das Staatsgefiige wie der Kosmos analog
zu denken sind, schlieBt die Einsicht in das Gute auch das Wissen
um die letzteren ein. Die Homologie, das dieser Einsicht geméfe
Leben und Handeln, bezeichnet Platon in der Politeia als ,,das Sei-
nige tun“. Diese Formel kniipft direkt an die gleichnamige Formel
im Charmides an, so dal} sich eine Gleichung ergibt zwischen der
,Einsicht in die natiirliche Hierarchie der Seele und des Kosmos®,
der ,Einsicht in das Gute inklusive des entsprechenden Handelns™
und dem ,, Tun des Seinigen®.

Auch beziiglich des Sich-Wissens im Modus des Daf3-Wissens ist
eine definitive Abtrennung vom Wissen um das Gute unhaltbar. Bei
Unterstellung einer solchen gidbe es kein Priifungskriterium, das
wahrhafte Einsicht in das Gute von nur vermeintlicher unterschie-
de, welche im Grunde Nicht-Einsicht ist®; denn im Fall eines Wis-
sens vom Guten bzw. Schlechten ohne reflexives Wissen, also ohne
Wissen um den Wissensstatus in seiner Abgrenzung vom Nicht-Wis-
sen, liefle sich nicht ausmachen, ob das Wissen, das man zu besitzen
meint und vorgibt, auch in Wahrheit Wissen ist.*® Zur wahrhaften
Einsicht in das Gute bzw. Bése gehort qua Einsicht zwangsliufig die
Beziehung zum reflexiven Wissen.

(2 b) Eine dhnliche Argumentation nur von entgegengesetzter
Seite filhrt zu demselben Resultat. Da, wie Kritias anfithrt, das
selbstbeziigliche Wissen allem Fachwissen als Bedingung seiner
Moglichkeit zugrunde liegt®™, liegt es notwendig auch einem als
Fachwissen gedeuteten Wissen um das Gute zugrunde. Auch hier
ergibt sich eine enge Verkniipfung von reflexivem Wissen und Wis-
sen um das Gute sowie die Moglichkeit eines Schlusses von diesem
auf jenes.

Mit dieser dialektischen Bestimmung des Verhiltnisses von theo-
retischem und praktischem Prinzip, von sich selber wissendem Wis-
sen und Besonnenheit — ihrer Identitit trotz aller Differenz, ihrer
Differenz trotz aller Identitdt — hat Platon das neuzeitliche Verhilt-
nis von Theorie und Praxis im Selbstbewuftsein antizipiert, wie-
wohl dasselbe in der Neuzeit anders begriindet wird, nicht durch

£ Vgl.a.a.0., 170 aff.

% Die Argumentation beschriankt sich hier auf die Feststellung der Faktizitdt oder
Nichtfaktizitdt des Wissens qua talis, ohne den Inhalt mit einzubeziehen.

# A.a.0,1744df.

141

21.01.2026, 00:46:03. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eine inhaltliche, sondern durch eine strukturelle Analogie von
Selbstreflexion und Selbstbestimmung. War es in der Antike die
inhaltliche Erkenntnis und Anerkenntnis der natiirlichen Ordnung,
die eine Identifikation erlaubte, so ist es in der Neuzeit die spezifi-
sche Fassung des Selbstbewuf3tseins als aktives, spontanes Vermé-
gen, als Selbstsetzung, die eine Identifikation mit dem autonomen
Prinzip der Freiheit und Selbstbestimmung erméglicht.

Wenngleich Platon nirgends in seinem Dialog auf die Frage nach
der Gestalt des selbstbeziiglichen Wissens eine direkte, geschweige
denn definitive Antwort gegeben hat, diirfte doch deutlich gewor-
den sein, daf} sich eine Vielzahl von Fragen und Problemen, die aus
den neuzeitlichen BewuBtseins- und Selbstbewubtseinstheorien be-
kannt sind, auf seine Konzeption zuriickfithren lassen und in dieser
thren Ursprung haben.

8. Geschichtliche Perspektive

Die von Platon im Rahmen einer Strukturanalyse der reinen, fiir
sich genommenen Selbsterkenntnis aufgezeigten dialektischen
Strukturen der Intentionalitit und Reflexivitit, also des Objektbe-
zugs und des reinen Selbstbezugs, kehren in jeder Theorie wieder,
die Selbsterkenntnis bzw. SelbstbewufBitsein als Selbstverhiltnis
deutet, da Selbstbewuf3tsein prinzipiell die Struktur eines Bewult-
seins von etwas hat, das in diesem signifikanten Fall es selbst ist.
Anders verhiilt es sich mit den beiden anderen von Platon im Rah-
men der Diskussion der Bezichung von Selbst- und Objekterkennt-
nis aufgezeigten Moglichkeiten, zum einen der Inklusion des Ob-
jektwissens im Selbstwissen, zum anderen der Exklusion des
Objektwissens aus dem Selbstwissen und der Reduktion auf die blo-
Be DaB-Erkenntnis, die Platon terminologisch als & oidev und &t
0idev® unterscheidet. Sie sind zum Ausgang groBer und wichtiger,
bis in die Neuzeit reichender Traditionsstréme geworden, wobei die
Idee einer Implikation des Objektwissens im Selbstwissen, die Idee
eines absoluten Wissens, das Grundtheorem der idealistisch-moni-
stischen und pantheistischen Konzeptionen bildet und die Idee
eines bloBen Begleit- oder Mitwissens im Objektwissen den Grund-
gedanken der Transzendentalphilosophie und Phdnomenologie
darstellt. Nicht zufillig haben daher die groen Philosophen des

% A.a.0,,167b.

142

21.01.2026, 00:46:03. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Deutschen Idealismus: Fichte, Schelling und Hegel, insbesondere
der letztere, den Ursprung ihrer Theorien vom absoluten Geist
bzw. von der absoluten Reflexion in der griechischen Philosophie
gesehen, genau zu reden zwar in Aristoteles, der aber als Schiiler
Platons nur das platonische Gedankengut aufgenommen und aus-
gebaut hat. Wie sehr sich Hegel bei der Selbstauslegung seiner Phi-
losophie in der griechischen Philosophie wiedererkennt, lehrt das
Aristoteles-Zitat, mit dem er die Darstellung seines Systems in der
Enzyvklopddie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse
beschlief3t; es ist eine Aussage iiber das Selbstbewufitsein vom Ran-
ge des absoluten Wissens mit der spekulativen Identitit von Sub-
jektivem und Objektivem. Und was den anderen Traditionsstrang
betrifft, so haben die Philosophen, die dieser Richtung folgten, teils
ohne ausdriickliches BewufBtsein und mit einer Selbstverstindlich-
keit, wie sie sich aus der scholastischen Tradition ergab, an die Anti-
ke angekniipft — so Descartes —, teils mit ausdriicklichem Bewulf3t-
sein — so in der Moderne Brentano in seinen Aristoteles-
Interpretationen und in seinem Hauptwerk Psychologie vom empi-
rischen Standpunkt. Descartes’ Konzeption, fiir die das Selbstbe-
wuBtsein lediglich ein formales, nicht inhaltliches Evidenzkriterium
ist, das jedoch wegen seiner absoluten Unbezweifelbarkeit zur
Grundlage aller anderen Evidenzen dient, stellt eine Wiederauf-
nahme und einen Ausbau des von Platon introduzierten Gedankens
der reinen DafB-Erkenntnis dar, die ebenfalls absolute Gewif3heit,
jedoch nur iiber die Faktizitit einer Objekterkenntnis, nicht iiber
deren Inhalt verschafft. Dasselbe gilt fiir Brentanos Theorie des
Begleit- oder Neben- oder Mitwissens, das ebenfalls nur eine for-
male, nicht inhaltliche Komponente des Objektwissens ist. Uber
Brentanos Einflull auf Husser]l und die von diesem inspirierte Phi-
losophie trifft dies auch fiir die entsprechenden Theorien der Phi-
nomenologie und revidierten Phinomenologie zu.

Die beiden aufgezeigten Theoriestréme, die der besseren Unter-
scheidung wegen ,, Theorie des absoluten Bewuftseins“ und ,,Theo-
rie des bloBen Formalbewuf3tseins® genannt werden sollen, fliefen
nicht unabhingig nebeneinander her, sondern stehen in vielfiltigen
Beziehungen zueinander, so dall man bei einer Beurteilung histori-
scher Theorien allenfalls die einen mehr dieser, die anderen mehr
jener Seite wird zuschlagen kénnen.

Wenn, wie ein erster, noch ganz grober und umriBhafter Uber-
blick iiber die Geschichte der SelbstbewufBtseinstheorie zeigt, die
spateren Theorien dazu tendieren, sich eher auf Aristoteles als auf

143

21.01.2026, 00:46:03. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Platon zu berufen, so ist dieser Umstand historisch bedingt. Er
hingt mit der itbermichtigen aristotelischen Tradition zusammen,
die, wenn man vom Neuplatonismus der ersten Jahrhunderte unse-
rer Zeitrechnung einmal absieht, die hellenistische Philosophie, die
Stoa, vor allem aber die mittelalterliche Scholastik beherrschte, die
eine Aristoteles-Rezeption war, wihrend Platons Werke, abgese-
hen vom Timaios und Parmenides, ihre Renaissance erst im
15. Jahrhundert erlebten, und bis heute ist der Charmides-Dialog
als ein SelbstbewuBtseinsdialog unentdeckt. Schenkt man diesem
Dialog aber die ihm gebithrende Aufmerksamkeit und betrachtet
ihn unter bewuBtseinstheoretischem Aspekt, so wird man nicht um-
hin kénnen, in ihm den eigentlichen Ursprung der diversen Tradi-
tionsstrange zu sehen, in dem letztlich auch die aristotelische Theo-
rie fundiert ist, was nicht verwundert, da Aristoteles aus der
platonischen Akademie kam und mit Platons Gedanken durch
einen langjahrigen Umgang vertraut war.

144

21.01.2026, 00:46:03. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-106
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.  Selbstbewußtsein erst ein Thema der Neuzeit?
	2.  Die Explikation der Momente des Selbstbewußtseins
	3.  Der Status der Aporien
	4.  Die episteme eautes als Selbstproduktion oder Selbstrelation?
	5.  Die episteme eautes in ihrem Für-sich-Sein als Selbstund Fremdbezug
	a)  Die episteme eautes als reiner Selbstbezug
	b)  Die episteme eautes als Objektbezug

	6.  Selbsterkenntnis (episteme eautes) und Objekterkenntnis
	7.  Selbsterkenntnis (episteme eautes) und Tun des Guten
	8.  Geschichtliche Perspektive

