218

Moschee-Neubauten

Ein gemeinsamer Gebetsraum, in dem Mdnner und Frauen Schulter an Schulter
beten (mixed prayers) wird in keiner Moschee in Betracht gezogen.

Nach den Aussagen der Interviewten engagieren sich auch vermehrt Frauen
in den Moschee-Gemeinschaften. Die Entfaltungsméglichkeiten und der Raum
der Frauen haben sich wihrend der Planung der Bauprojekte wie auch danach in
Bezug auf die sechs Moscheen vergrofiert. Wie gesehen, gewihren die beiden Pro-
jekte in der Schweiz den Frauen erstmals einen eigenen Gebetsraum. In Grenchen
vergrofiert sich das Raumangebot durch den Neubau, da Frauen die Méglichkeit
nicht hatten, in der Moschee zu beten. Zusitzlich vervielfiltigen sich die Entfal-
tungsmoglichkeiten, da sie sich in der Moschee treffen, Gespriche fithren und et-
was organisieren kénnen. Auch in England haben die Frauen nicht immer Zugang
zu den Moscheen. So ist die Moschee in Reading beispielsweise die erste Moschee
in der Stadt, die den Frauen dauerhaft einen Raum zuweist. In Cambridge ha-
ben die Frauen im umgenutzten Gebaude zwar einen Frauengebetsraum, jedoch
konnen die Manner sie teilweise verdrangen. Es bleibt zu beobachten, wie sich die
Beteiligung der Frauen in den Moscheen verindern wird, da sie nun einen Raum
und somit mehr Entfaltungsmoglichkeiten haben.

Auch bzgl. des Fokus auf die Frauen in den Moscheen, ist ein Wandel der Mo-
schee hin zu einem multifunktionalen Raum erkennbar. Die Moschee kann sich
zu einem Treffpunkt fiir Frauen entwickeln. Die Neubauten zeigen, dass sich die
Frauen in ihren Moscheen treffen und teilweise Aktivititen nach ihren Bediirf-
nissen planen, sodass ein neuer sozialer Raum entsteht.

5. Architektur und Anerkennung

Nun folgt die Diskussion der fiinften und letzten These: »Eine bauwillige Re-
ligionsgemeinschaft befindet sich in einem doppelten Spannungsverhiltnis.
Einerseits steht sie vor der Wahl zwischen einer sogenannten traditionellen und
einer modernen Bauform. Andererseits will die Gemeinschaft allgemein akzep-
tiert werden. Sie will als Teil der Gesellschaft wahrgenommen werden, was sich
wiederum in der Architektur des Gebdudes widerspiegelt.«

Wie viele Moscheen in Grof$britannien sichtbare Neubauten sind, ist — wie
auch die genaue Anzahl an Moscheen oder die Anzahl an Neubauten - nicht exakt
zu benennen. Der erste sichtbare Moschee-Neubau ist die Shah Jahan Mosque in
Woking (vgl. Abb. 12; Kap. VI. 1.1). Der Anteil an Neubauten variiert in den Stid-
ten zwischen neun und 20 Prozent (vgl. Kap. VI. 2.1). Aber auch an umgebaute
Gebidude haben Religionsgemeinschaften sichtbare Elemente angebracht, damit
die Moschee sicht- und erkennbar wird. Laut Allievi (2009, 29) ist das Vereinigte
Koénigreich bzgl. der Akzeptanz von sichtbaren Elementen vermutlich »the most
advanced nation in Europex.

am 14.02.2026, 18:42:03.


https://doi.org/10.14361/9783839451519-056
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Thesenbearbeitung

In der Schweiz hat sich unter anderem durch die Minarett-Initiative (vgl. Kap.
VI. 1.2) gezeigt, dass sichtbare islamische Elemente eher misstrauisch betrach-
tet werden. Die sichtbare Prisenz der Muslime in der Schweiz ist ein jiingeres
Phinomen. Den Anfangspunkt der »>Sichtbarkeit« stellt nach Brigit Allenbach
und Martin Sokefeld (2010a, 12) die Er6ffnung der Mahmud Moschee der Ahma-
diyya-Bewegung 1963 in Ziirich dar. Zum Zeitpunkt der Feldforschung standen
fiinf Moschee-Neubauten in der Schweiz (Ziirich, Genf, Wohlen (AG), Volkets-
wil, Egnach (TG)), wobei als Moschee erkennbare und nicht erkennbare Gestal-
tungsformen existieren und einige Moschee-Bauprojekte in Planung waren (bei-
spielsweise Grenchen oder Wil). Daneben haben einige Moscheen, die bis dato in
umgenutzten Bauten untergebracht waren, sichtbare Elemente angebracht. Die
Moscheen in Winterthur und in Wangen bei Olten verfiigen, wie bereits erwihnt,
tiber ein Minarett, das auf die Moschee hinweist (vgl. Kap. VI. 1.2).

5.1 Bedeutung der Sichtbarkeit

Es braucht keine sichtbaren Symbole, damit ein Gebiude als Moschee gelten kann
(vgl. Kap. III. 1). Auch die Interviewten betonen, dass die Sichtbarkeit nicht von
zentraler Bedeutung ist, dennoch ist sie ihnen wichtig. Oder wie Imran Tufail
sagt:»[I]tis important obviously, but obviously it is not a must« (Imran Tufail: 267).

Eine Moschee kann tiberall angesiedelt sein, und ein Muslim kann an irgend-
einem sauberen Ort das Gebet verrichten. Basri Veseli beschreibt diese Situation
folgendermafen:

Es ist nicht definiert, wie die Moschee an sich auszusehen hat. Die Ausrichtung ist
definiert, das ist klar, man muss in diese bestimmte Richtung beten. Der Rest ist
offen. Man kann theoretisch in einem Zelt beten, das ist kein Problem [..], wichtig
ist, dass man das Gebet macht. Weil Cott ist (iberall, man sagt, dass Gott iiberall
ist (Basri Veseli: 155-159).

Die Sichtbarkeit der Moschee spielt somit eine untergeordnete Rolle, vor allem
in Bezug auf die Praxis der islamischen Religion. Auch Mian Saleem hebt hervor,
dass nicht die Sichtbarkeit der Moschee mafigebend sei, sondern die Rolle, die die
Moschee in der Gemeinschaft spiele und die Bedeutung die sie auch den folgen-
den Generationen vermittle (Mian Saleem: 199-202).

Inwiefern eine Moschee sichtbar und ausgeschmiickt ist, hingt auch von der
religiésen Strémung der Religionsgemeinschaften ab.

So there is a traditional Deobandi tradition [..]. So this kind of denomination is
[.] less visual; less decorative, whereas the Barelvi tradition, which is the other
South-Asian tradition [..] is much more into decoration, symbols and pictures and

am 14.02.2026, 18:42:03.


https://doi.org/10.14361/9783839451519-056
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220

Moschee-Neubauten

so on, pictures meaning pictures of holy places [..] or calligraphy and so on. So
they are more expressive. It sorts of varies between the different types (Shahed
Saleem: 203-209).

Deobandi-Moscheen sind folglich durchschnittlich weniger stark ausgeschmiickt
als Barelvi-Moscheen.?® Diese Unterscheidung betrifft vor allem die Gestaltung
im Inneren der Moschee. Der Architekt Shahed Saleem unterstreicht, dass die Ge-
staltung der Gebetsnische (Mihrab) beispielsweise von zentraler Wichtigkeit sei.
Bei der dufReren Darstellung spielen Kuppel und Minarett eine wichtige Rolle fiir
die muslimische Gemeinschaft (Shahed Saleem: 198-202).

Die erste Moschee, die Prophetenmoschee in Medina, war urspriinglich kein
grofles reprisentatives Gebiude. Nach Faisal Igbal (493) bestand sie lediglich aus
»four walls«. In den 1400 Jahren seit dem Bau der Moschee in Medina hat sich diese
stark verandert. Die Moschee hat nun beispielsweise eine Kuppel tiber dem Grab
Mohammeds und mehrere Minarette (Imran Tufail: 217-220). Die Kuppel und die
Minarette waren somit nicht von Anfang an Teil einer Moschee (vgl. Kap. III. 1).
Deren Etablierung hatte jedoch weitreichende Konsequenzen, denn diese Ele-
mente »became the image what a mosque looks like« (Faisal Igbal: 507). Eine Mo-
schee braucht zwar keine Kuppel und auch kein Minarett, aber es ist »the frame of
reference that most people have« (Faisal Igbal: 508). Die Moschee mit Kuppel und
Minarett hat sich als die >snormale Form« einer Moschee etabliert. Dies bestitigt
die Aussage des Architekten der Moschee in Penzberg Jasarevic: Die Vorstellun-
gen von einer Moschee beinhalten normalerweise Minarett und Kuppel (vgl. Kap.
I11. 4.2), was auch das folgende Zitat von Mohammed Abrar auf den Punkt bringt:

It is a symbol of a mosque and therefore a mosque should have those elements
(Mohammed Abrar: 22).

Es sei erstrebenswert, eine Moschee zu haben, die zudem die Einrichtungen
besitzt, die eine Moschee ausmachen, wie beispielsweise Riume fiir die rituel-
le Waschung, einen Raum fiir die rituelle Versorgung der Toten sowie Seminar-
raume (Omer Dawelbeit: 256-258). Aber, »[i]f you spend money on a mosque then
you might as well put in a big dome and minaret to make it look like a mosque«
(Omer Dawelbeit: 261-263). Wenn eine muslimische Religionsgemeinschaft einen
Neubau errichtet, plant sie daher meist automatisch ein Minarett und eine Kup-
pel. Neben der allgemeinen Vorstellung begriindet sich der Bau dieser Elemente
oftmals auch einfach im Wunsch der Muslime nach diesen Symbolen. Oder wie
Omer Dawelbeit es ausdriickt:

209 Erlduterungen zu Deobandisowie Barelvi siehe Kapitel VI.1.1, Fulnote 26 und 27.

am 14.02.2026, 18:42:03.


https://doi.org/10.14361/9783839451519-056
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Thesenbearbeitung

I think it is if you wanted to build a purposely built mosque then you definitely [..]
would be looking at doing a minaret and a dome, so that it looks like a mosque
(Omer Dawelbeit: 232-234).

Diese Elemente gehoren demnach nicht nur zur allgemeinen Vorstellung einer
Moschee, sondern sie haben fiir viele Muslime auch eine emotionale Bedeutung:
»[IIn most Muslim hearts the dome and the minaret is just something they are
attached to and they would like to see when a mosque is constructed« (Faisal Igbal:
512-514). Auch der Architekt Shahed Saleem (26-29) betont, dass die Wiinsche der
Muslime relativ gewdhnlich seien, sie mochten eine Moschee mit Kuppel, Min-
arett, Bogen usw., denn »since it’s that what makes sense to the people who use
it, that’s how they can identify with the building and these are objects they have
meanings to them« (Shahed Saleem: 29-31). Diese Baukomponenten haben daher
auch eine wichtige Bedeutung fiir die Moschee-Besuchenden und stellen Elemen-
te der Identifikation dar, weswegen sie nicht weggelassen werden sollen.

Auch Moscheen, die sich in einem umgebauten Gebiude befinden, sollen
sichtbar sein. So weist beispielsweise eine Moschee in Reading ein kuppeldhnli-
ches Gestaltungselement iiber der Eingangstiir auf:

So that they feel like their mosque has a dome. It’s a bit silly but itisjust a/it makes
them feel comfortable. That they see a dome and a minaret on a mosque, it makes
them feel like they’re actually going into a mosque. And that’s it, there’s no other
reason to it (Faisal Igbal: 528-531).

Kuppel und Minarett dienen folglich als Indikatoren fir eine Moschee und, um
ein umgenutztes Gebiude anzupassen, lassen die Religionsgemeinschaften meist
auch diese oder andere symbolische Elemente anbringen. Diese Attribute verstir-
ken die Transformation eines Gebiudes in eine Moschee. Auch in der Schweiz
haben verschiedene muslimische Religionsgemeinschaften die Moschee in einem
umgenutzten und umgebauten Gebdude entsprechend gestaltet. So verfiigen die
Moscheen in Wangen und in Winterthur tiber ein Minarett und die Moschee in
Langenthal iiber eine Kuppel™°.

Die Hilfte der Moscheen, die im Zentrum der vorliegenden Studie stehen,
haben oder planen ein Minarett, wobei die Schweizer Religionsgemeinschaften
seit November 2009 kein Minarett mehr bauen diirfen. Jedoch war weder bei der
Moschee in Grenchen (Basri Veseli: 101) noch bei der Moschee in Volketswil ur-
spriinglich ein Minarett geplant. Die Stiftung in Volketswil hat sich schon vor der
Initiative gegen ein Minarett entschieden (Daniel-Ibrahim Kientzler: 165f.).

210 Vgl. Kapitel VI.1.2; FuRnote 83.

am 14.02.2026, 18:42:03.

221


https://doi.org/10.14361/9783839451519-056
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222

Moschee-Neubauten

Auch fir die Moschee in Cambridge war kein Minarett vorgesehen. Die Re-
ligionsgemeinschaft in Cambridge hat sich bereits sehr frith aus verschiedenen
Griinden dagegen entschieden. Erstens werde das Minarett in Cambridge nicht
zum Gebetsruf gebraucht und »it is a design feature that, first of all, has a lot of
cost involved in it, but [...] not necessarily as much functionality« (Sarah El Gazzar:
567f.). Der Aufwand fiir ein schmiickendes Gestaltungselement ist demnach zu
grofs.

Zweitens hitten Menschen beim Gedanken an Minarette komische Ideen, so
beispielsweise, dass Scharfschiitzen ein Minarett als Plattform nutzen konnten.
Diesem Vorwurf mochte sich die Glaubensgemeinschaft in Cambridge nicht aus-
setzen (Sarah El Gazzar: 571-574).

Drittens geht es um die Gesamtgestaltung des Quartiers. Dies scheint der
zentrale Punkt zu sein. Die Gebiude im Quartier des Standortes des Moschee-
Neubaus (vgl. Abb. 6), sind verhaltnismafig niedrig. Andere religiose Bauten sind
auch nicht sehr markant. Ein Minarett witrde nicht in dieses Umfeld passen und
deshalb méchte die Gemeinschaft kein Minarett: »[I]t wouldn’t [...] flow with the
look of the area that we are going for« (Sarah El Gazzar: 583). Zudem sei die Mill
Road, an der die Moschee stehen werde, eng, und ein Minarett wire von der Stra-
3e aus nicht sichtbar. Der Standort sei demnach nicht passend, aber »[i]f it was in
a different place it might have been included« (Sarah El Gazzar: 584f.).

Finf der sechs Moscheen besitzen oder planen eine Kuppel, einzig Volketswil
verzichtet darauf (Daniel-Ibrahim Kientzler: 363). In Reading hat sich die Religi-
onsgemeinschaft fir eine Gestaltung mit Kuppel und Minarett entschieden, was
nach Faisal Igbal keine aufRergewdhnliche Vorgehensweise ist: »[S]o when the tru-
stees wanted a mosque, they thought it would be nice if we can have a dome and
minaret. And that’s it« (Faisal Igbal: 516f.).

Zusammenfassend lisst sich anhand der verschiedenen Zitate zeigen, dass
drei unterschiedliche Aspekte auftauchen. Erstens sind Minarett und Kuppel
nicht notwendig, damit ein Gebiude als Moschee gilt. Zweitens wiinschen sich
die meisten Muslime diese Bestandteile. Und drittens gehéren Kuppel und Mina-
rett zum allgemeinen bzw. zum muslimischen wie auch nichtmuslimischen Ver-
stindnis einer Moschee. Wenn die bauwillige Religionsgemeinschaft Geld ausgibt
und eine Moschee plant, sind fast immer auch Kuppeln und Minarette vorgesehen.

5.2 Erkennbarkeit der Moschee von auBen

Minarett und Kuppel stehen auch fiir die Erkennbarkeit einer Moschee. Den
Muslimen ist es wichtig, dass die Moschee als solche erkannt wird. Sie méchten,
dass es moglich ist, »to make it look like a mosque so other people can recognise
it« (Omer Dawelbeit: 269f.). Auch an anderer Stelle bringt Omer Dawelbeit zum

am 14.02.2026, 18:42:03.


https://doi.org/10.14361/9783839451519-056
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

