
BUCHBESPRECHUNGEN

Benslama, Fethi: Der Übermuslim
(Bruno Heidlberger) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  106

Frick, Marie-Luisa: Menschenrechte und Men-
schenwerte
(Elmar Nass). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  109

Geiselberger, Heinrich (Hg.): Die große Regres-
sion
(Hans-Martin Schönherr-Mann). . . . . . . . . . . . . .  112

Morus, Thomas: De optimo reipublicae statu de-
que nova insula Utopia
und
Starbatty, Joachim (Hg.): Über Thomas Morus’
Utopia
(Christian E. W. Kremser) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  116

Mousavi, Sayed Alireza: Die Globalisierung und
das Politische
(Michael Fuchs). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  119

Reinalter, Helmut: Der aufgeklärte Mensch
(Hans-Martin Schönherr-Mann). . . . . . . . . . . . . .  120

Schilling, Heinz: Martin Luther
(Rainer Miehe) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  121

Simms, Brendan: Kampf um Vorherrschaft
und
Reinhard, Wolfgang: Die Unterwerfung der
Welt
(Christoph Böhr) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  123

Strenger, Carlo: Abenteuer Freiheit
(Bruno Heidlberger) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  126

Castro Varela, María do Mar / Mecheril, Paul:
Die Dämonisierung der Anderen
(Stefan Kubon) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  128

Weiß, Volker: Die autoritäre Revolte
(Bruno Heidlberger) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  130

Fethi BENSLAMA: Der Übermuslim. Was junge
Menschen zur Radikalisierung treibt, Berlin:
Matthes & Seitz 2017, 142 S., € 18

Fethi Benslama, geboren 1951 in Tunis, ist Psy-
choanalytiker und Professor für Psychoanalyse
an der Diderot Universität in Paris und gilt als
einer der wichtigsten französischsprachigen Ken-
ner des Islamismus. Er ist Mitglied der tunesi-
schen Akademie der Wissenschaften sowie Autor
zahlreicher Bücher über Psychoanalyse und den
Islam.

In seinem Essay Der Übermuslim geht Bensla-
mis der Frage nach, woher das Verlangen vieler
junger Menschen kommt, »sich im Namen des
Islam zu opfern«, was sie in »den Bann« zieht
und »zu den furchtbarsten Taten« treibt? Er
schlägt eine Erklärung vor, in deren Zentrum der
Begriff des Übermuslim steht.

Über viele Jahre konnte Benslama in seiner
Sprechstunde in einem psychologischen Zentrum
im nördlichen Banlieue von Paris bei jungen
Muslimen »das quälende Gefühl beobachten
nicht muslimisch genug zu sein« (S. 9). In seinen
Gesprächen mit radikalen Islamisten tauchte im-
mer wieder das Motiv der Kränkung des islami-
schen Ideals auf, von dem ein »Ruf nach Wieder-
gutmachung, ja sogar nach Rache« ausging
(S. 10).

Der Autor beginnt sein Buch mit der Unter-
scheidung zwischen der »Radikalisierung als Be-
drohung und der Radikalisierung als Symptom«
(S. 12). Er verweist darauf, »dass die Psychoana-
lyse nicht dazu da ist, die Menschen im geschütz-
ten Behandlungszimmer zu therapieren«, »son-
dern um mittels der Erkenntnisse aus ihren klini-
schen Untersuchungen Anhaltspunkte zu gewin-
nen, um die kollektiven Kräfte der Gegenzivilisa-
tion im Herzen des zivilisierten Menschen und
seiner Moral zu erforschen« (S. 13). Mit Freud
»ließen sich die zwangsläufigen Verbindungen
zwischen dem Psychischen und dem Politischen«
deutlich machen (S. 13). In diesem Sinne diene
»die Bezeichnung Übermuslim als Hinweis auf
das Wesen der Gefahr, der die Muslime und ihre
Kultur ausgesetzt« seien. Am Ende seines Essays
steht ein Kapitel über »die Überwindung des

DOI: 10.5771/0044-3360-2018-1-106

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:14:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106


Übermuslims verbunden mit dem Ausblick auf
eine andere Zukunft für die Muslime«.

Die Radikalisierung sei nicht Ergebnis eines
»plötzlichen Umkippens«, sondern entwickle
sich »über kürzere oder längere Zeit« (S. 24).
Benslama macht darauf aufmerksam, dass die
meisten Studien, die dieses Phänomen unter-
suchen, die »psychologische und erst recht die
psychopathologische Seite der Radikalisierung«
(S. 25f.) ausklammerten und so den Aspekt des
Unbewussten ausschlössen, obwohl Recherchen
von Farhad Khosrokhavar im Gefängnis zeigten,
dass die psychopathologische Dimension über 40
Prozent der radikalisierten Insassen beträfe
(S. 21).

Zu Beginn seiner Tätigkeit Mitte der 1980er-
Jahre habe »es sehr wenige Fundamentalisten«
gegeben. Erst »seit dem Ersten Golfkrieg 1990«
sei »das Phänomen der Islamisierung, insbeson-
dere von jungen Menschen«, aufgetreten und ha-
be sich dann in »engem Zusammenhang mit dem
Bürgerkrieg in Algerien (1992) und den Kriegen
im Nahen Osten zugespitzt« (S. 35). Die Men-
schen, auf die Benslama bei seiner klinischen Ar-
beit traf und die zeigten, dass sie Ultra-Islamisten
sind, waren »von dem Wunsch oder auch dem
Drang getrieben, sich im Himmel zu verwur-
zeln ... , da es ihnen auf der Erde versagt blieb«
(S. 35).

Benslama beobachtete bei mehreren der Ju-
gendlichen, dass diese sich, bevor ihre religiöse
Begeisterung begann, in einem »apathischen Zu-
stand befanden, sich selbst herabsetzten, Unzu-
länglichkeit und Scham empfanden, sich als Ver-
sager wahrnahmen, kurz gesagt, an ihrer Existenz
litten«. Sobald diese sich minderwertig fühlenden
Jugendlichen die Religion entdeckten, sei »der
Fahrstuhl des Narzissmus in die Höhe« geschos-
sen (S. 36). Beim »ultrareligiösen Diskurs Zu-
flucht zu nehmen«, vor allem in der Phase der
Adoleszenz, erlaube es »einer brüchigen oder
vom Bruch bedrohten Existenz«, so der Autor,
»ein neues (höchstes) Wesen zu erlangen« (S. 37).
Mit gutem Grund könne man heute von »einer
muslimischen Verzweiflung sprechen« (S. 58).

Fethi Benslama macht uns darauf aufmerksam,
dass die »Erfindung des Islamismus eine der
wichtigsten Entwicklungen in der modernen Ge-
schichte der Muslime« ist. (S. 61). Sie orientiere
sich ursprünglich am Denken Ibn Taymiyyas
(1263–1328), auf den sich die salafistischen, quie-

tistischen und dschihadistischen Bewegungen be-
zögen. Für diesen Theologen, für den »das Politi-
sche im Islam kein Heimatrecht hat«, gebe es
»keine andere Politik als die Religion: Die Religi-
on ist das Politische und die Politik« (S. 68). Die
Reduktion des Politischen auf das Religiöse, so
Benslama, habe »psychologisch gesehen die Ten-
denz zum Übermuslim hervorgebracht« (S. 69).

Schon seit den ersten napoleonischen Feldzü-
gen der Franzosen sei das, »was der Westen den
Frauen erlaubt«, als »schwere Bedrohung emp-
funden worden« (75). Napoleon Bonaparte habe
bei seinem Feldzug bald die »Idee einer arabi-
schen Nation ins Spiel« gebracht. »Trotz Ableh-
nung« habe sich »die Idee des Nationalen mit
dem Zerfall des Osmanischen Reiches und dem
antikolonialistischen Kampf als neue politische
Utopie« (S. 79) durchgesetzt – »während der Isla-
mismus sich gegen sie« auflehnte und aus »ihr
aussteigen« wollte, »auch heute noch« (S. 78).

Mit der Gründung des ersten laizistischen
Staates in der Türkei 1924 wurde das letzte isla-
mische Reich zerbrochen und von den Kolonial-
mächten okkupiert; die Muslime seien dadurch
von der »Position der Herren in die des Subalter-
nen im eigenen Land« (86f.) geraten. Als »Sym-
ptom dieses historischen Bruches« könne 1928
die »Geburt der Muslimbrüder gelten«, mit dem
Ziel, das »Ideal wieder herzustellen, um es zu rä-
chen« (S. 87). Seit etwa zwei Jahrzehnten bezie-
hen sich die meisten islamistischen Terroristen
nicht mehr auf das Gedankengut der Muslimbrü-
der, sondern auf das der Salafisten. Die sunniti-
schen Dschihadisten des IS sind vor allem Tritt-
brettfahrer des Unrechts, das den Sunniten wi-
derfahren ist. Sie sind nicht nur die Verlierer der
vergangenen Jahrzehnte. Heute sind die meisten
Flüchtlinge Sunniten.

Der Übermuslim habe, wie Benslama weiter
ausführt, zwei Feinde: »den äußeren Feind, den
Westen, und den inneren Feind, den Verwestlich-
ten, den Muslim, der sich endgültig vom Kalifat
gelöst hat, der die Unterwerfung der Politik un-
ter die Religion ablehnt, der sich als Bürger einer
Nation« verstehe. Der Übermuslim betrachte ihn
»als islamoid, schlimmer noch, als einen Westler,
einen Verweigerer, den es zu verjagen und zu eli-
minieren« gelte (S. 88).

»Unter den Faktoren«, so Benslama, »die die
Triebe des Übermuslims in Aufruhr« brächten,
nehme »die Zunahme der Sichtbarkeit des weibli-

107 Buchbesprechungen 107

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:14:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106


chen Körpers im öffentlichen Raum und seine
tägliche Nähe zu den Männern einen wichtigen
Platz ein« (103). Die »Panik des Islamismus an-
gesichts des Sichtbarwerdens des weiblichen
Körpers im sozialen Raum und der Zerfall des
Prinzips der Gemeinschaft der Gläubigen zu Be-
ginn des 20. Jahrhunderts« habe dazu geführt,
»die Frau in einen sexuellen Schrecken zu ver-
wandeln«. Der Autor warnt davor, den Islamis-
mus zu verharmlosen oder gar, wie einige linke
Intellektuelle, »inbrünstig in Schutz« zu nehmen
(S. 112).

Im letzten Kapitel diskutiert Benslama die
Chancen einer »Überwindung des Übermuslim«.
Er ist überzeugt, dass »die Massen, die sich in
Tunesien (2010) und dann in Ägypten und in an-
deren Ländern erhoben haben, eine Bewegung
historischen Ausmaßes ins Rollen gebracht« hät-
ten, die »seit fast einem halben Jahrhundert blo-
ckiert« gewesen wäre. Diese Revolution sei
»noch lange nicht zu Ende« (S. 114).

»Das Geheimnis« der tunesischen Revolution
besteht für Benslama in »ihren Spiegelungseffekt
für die Gesamtheit der Tunesier«. »Was jahrelang
im Verborgenen« geschah, habe sich »plötzlich in
aller Öffentlichkeit manifestiert«. Diese »Ent-
schleierung« könne »zu einer Befreiung vom
Übermuslim beitragen« (S. 115). Um »die Gedan-
ken zum politischen Spiegel zu verdeutlichen«,
erinnert Benslama an »das Paradigma von Ge-
meinschaft und Gesellschaft« (Ferdinand Tön-
nies) (S. 124). Es sei sehr wahrscheinlich, dass
»wir ab dem Moment«, in dem die Gemeinschaft
beginnt, »ihre Vorrangstellung zu verlieren«, und
ihren Mitgliedern der »Boden unter den Füßen
wegbricht, eine Immunreaktion« erlebten, die
eine »völlig neue Stufe von Gewalt bis hin zum
Bürgerkrieg erreichen« [...] »ja sogar zum Krieg
zwischen Ländern« führen könne. In dieser Si-
tuation befände sich aktuell die muslimische
Welt. Demnach sei »der Zusammenstoß zwischen
der organischen Tendenz der Gemeinschaft und
der reflektierten Tendenz der Gesellschaft ein
prägendes Moment für die derzeitige Subjektivi-
tät der Muslime« (S. 126). Zusammenfassend
konstatiert der Autor: »Seit dem Eintritt der
Aufklärung in die muslimische Welt stehen sich
in einem mehr als zwei Jahrhunderte andauern-
den grausamen Krieg die Verfechter der organi-
schen Gemeinschaft des Islam und jene gegen-
über, die versuchen, sie durch eine reflektierte,

mittels eines Nationalstaats regierte Gesellschaft
zu ersetzen, welches auch immer die Erschei-
nungsformen dieses Unterfangens sein mögen«
(S. 129). Der »eigentliche Konflikt« spiele sich
nicht, wie »allgemein geglaubt« werde, »zwi-
schen Freiheit von Religion und Religion ab«,
sondern zwischen Gemeinschaft und Gesell-
schaft (S. 130).

Fazit: Benslama präsentiert mit dem »Über-
muslim« ein aktuelles und lesenswertes Buch. Bei
seiner Analyse des Terrorismus greift er auch auf
Sigmund Freud zurück, der individuelles Leid
unter anderem als Ausdruck des Unbehagens in
der Kultur versteht. Wie Freud macht Benslama
»die zwangsläufigen Verbindungen zwischen
dem Psychischen und dem Politischen« deutlich.
Anders als manche Sozialwissenschaftler klam-
mert der Autor die psychische Seite der Radikali-
sierung, vor allem die Erkenntnisse der moder-
nen Entwicklungspsychologie, nicht aus. Seine
Analyse ermöglicht uns die Gestalt des Über-
muslim aus psychoanthropologischer Perspekti-
ve besser zu verstehen. Benslama legt überzeu-
gend dar, wie junge, auch gebildete, aber desori-
entierte Muslime an sich und der modernen Welt
verzweifeln können und einer totalitären Versu-
chung erliegen. Die Verlockungen der westlichen
Lebensform bei gleichzeitig schwach ausgebilde-
tem Selbstwertgefühl und religiöser Indoktrinie-
rung erzeugt bei ihnen offenbar eine explosive
Mischung.

Das Auftauchen des Übermuslim im 20. Jahr-
hundert führt der Autor sowohl auf innere Vor-
aussetzungen als auch auf äußere historische Be-
dingungen zurück, die mit der Verwestlichung
der Welt zusammenhängen. Benslama denkt
nicht monokausal, wie einige Exponenten der
Neuen Rechten, wonach der Islamismus eine
Ausgeburt des Islam sei, oder wie von linker Sei-
te, demzufolge dieser überhaupt nichts mit dem
Islam zu tun habe. Im Islam gilt der Selbstmord
als auch die Tötung von Menschen als schwere
Sünde. Dies änderte sich Anfang der 1980er-Jahre
als militante Mujahideen in Afghanistan diese
Regeln durch eine eigenwillige Interpretation des
Korans aufweichten.

Benslama zeigt, dass der Identitätsmythos des
Islamismus zu einer Reduktion des Politischen
auf das Religiöse und zum Missbrauch des Idea-
lismus junger Menschen wie auch zur Auslö-
schung ihrer Individualität führt. Er weist auch

108 Buchbesprechungen 108

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:14:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106


darauf hin, dass bei den Motiven der Hinwen-
dung zum Islamismus eine gehörige Portion Nar-
zissmus steckt. Ohne das Gefühl der moralischen
Überlegenheit kann nicht so skrupellos gemordet
werden und wäre der Rausch der Gewalt nicht
möglich.

Der Islamismus erweist sich als eine bestimm-
te Spielart des Anti-Modernismus. Eine der
Hauptursachen für die Erfindung des Islamismus
als »antipolitische Utopie« liegt laut Benslama in
der Unterdrückung der Sexualität und der Ent-
rechtung der Frau, aber auch in dem Versuch, das
1924 untergegangene Kalifat als ethnisch reines
Kalifat wieder herzustellen. Die verführerische
Kraft des Islamismus liegt in dem Versprechen,
ganz von »vorne« anzufangen, alles mit einem
Schlag zum Besseren zu ändern. Statt Reform:
ethnische Gewalt, statt Gesellschaft: Gemein-
schaft, statt Aufklärung: Mythos und statt Ver-
nunft: selbstverschuldete Unmündigkeit. Diese
Eschatologik (Dolf Sternberger) schätzt Politik
als einen Prozess gesellschaftlicher Veränderung
ein, die auf einen Zustand der Widerspruchs- und
Konfliktlosigkeit gerichtet ist und vom interes-
sengeleiteten Individuum abstrahiert. Sie unter-
scheidet sich grundlegend vom liberalen Ver-
ständnis von Politik des offenen und zwangsfrei-
en Experimentierens, das den Citoyen mit seinen
Grund- und Menschenrechten in den Mittel-
punkt stellt. Im Wesentlichen beruht Demokratie
auf vertraglichen Beziehungen und nicht auf ge-
meinsam gefühlten und metaphysischen Wahr-
heiten. Der moderne Mensch, vor allem der Her-
anwachsende, ist, wie Fethi Benslama zeigt, im-
mer im Zweifel über sich selbst, immer auf der
Suche nach seiner Identität, immer im Übergang
und deshalb anfällig für fundamentalistische Be-
kehrungsversuche – besonders während kulturel-
ler Modernisierungsprozesse. Diese Verführbar-
keit ist, trotz der schlimmen Erfahrungen des
letzten Jahrhunderts, keineswegs für alle Zeiten
gebannt. Auch nicht im Westen. Sie bleibt eine
dauerhafte Herausforderung, worauf uns der Au-
tor mit seinem klugen Essay aufmerksam macht.
»Freiheit bedeutet nicht, die Fesseln des Lebens
abzulegen, sondern sie ist der Wunsch, es von
den versteinerten Phantasmen zu befreien, die es
umgeben.« (Tahar Haddad (1899–1935).

Bruno Heidlberger

Marie-Luisa FRICK: Menschenrechte und Men-
schenwerte. Zur konzeptionellen Belastbarkeit
der Menschenrechtsidee in ihrer globalen Ak-
kommodation, Weilerswist 2017, Velbrück Wis-
senschaft, 450 S., kart., 49,90 €.

Wo Werte-Inhalte und erst recht deren Begrün-
dungen so genannter westlicher Wertegemein-
schaft unklarer denn je sind, scheint es vermes-
sen, mit der sozialphilosophischen Befragung der
Menschenrechtsidee die Angel nach einer norma-
tiven Leitidee mit universalem Anspruch und da-
mit nach so etwas wie einer angenommen vorläu-
fig letzten Utopie der Menschen auszuwerfen
(S. 13). Politischer, religiöser, säkularer, ideologi-
scher u. a. Pluralismus innerhalb von staatlichen
Gemeinwesen und erst recht auf internationaler
oder gar globaler Ebene fordern den Anspruch
eines solchen Universalismus ebenso heraus wie
die Komplexität normativer Begründungsmuster
überhaupt. Allein schon, gemeinsame Sprach-
spiele zu finden, ist angesichts solcher Vielfalt
mehr oder minder geschlossener Denksysteme
und Welterklärungen eine schier unlösbare Auf-
gabe. Noch komplexer ist die semantische wie
systematische Durchdringung und anschließende
Kommunikation solcher Begründungsideen, um
sie miteinander konstruktiv ins Gespräch zu
bringen bzw. sie mithilfe eines prinzipien-geleite-
ten transparenten Spiegels wertend zu verglei-
chen. Nicht weniger als das ist der hohe An-
spruch der an der Philosophischen Fakultät der
Universität Innsbruck entstandenen Habilitati-
onsschrift. Dazu muss eine solche Systematik
den bisweilen in sozial- und politikwissenschaft-
lichen Diskussionen erhobenen Widerständen ge-
gen vermeintlich überflüssige Begründungsfragen
wehren. Expertise im Menschenrechtsdialog und
kulturpolitische Erfahrung in den verschiedens-
ten globalen Kontexten haben der Autorin kon-
kludent den Weg bereitet, diese Herausforderung
zu wagen.

Die Relevanz der diskutierten Begründungs-
frage leuchtet unmittelbar ein, da den etwa in der
UN-Charta kodifizierten Menschenrechten tag-
tägliche Verstöße in zahlreichen totalitären Regi-
men dieser Welt gegenüberstehen. Neben einer
formalen Garantie in Deklarationen bedarf es zu-
dem deren rechtlicher Durchsetzung. Diese ver-
rechtlichte Implementierung ist dann auch in der
vorliegenden Schrift ein wesentlicher Indikator

109 Buchbesprechungen 109

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:14:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106


für eine angemessene Menschenrechts-Kultur.
Die diskutierte Begründungsfrage greift noch
weiter. Auch in demokratischen Ländern treten
Dilemmasituationen auf, in denen zwischen an
sich garantierten Menschenrechten abgewogen
werden muss: etwa in der Frage des Folterver-
bots bei Kindesentführern oder der Reprodukti-
onsrechte von Menschen mit Behinderung, bei
Freiheitsrechten von Sträflingen, der Frage nach
der Legitimität des Tyrannenmordes, der Zuläs-
sigkeit von Präimplantationsdiagnostik (PID),
der ökonomisch bedingten Rationierung von Ge-
sundheitsleistungen etc. pp. Und in welchem
Verhältnis stehen dabei kollektive und individu-
elle Ansprüche und Pflichten? Auch wenn die
Menschenrechte verfassungsmäßig garantiert und
von den betroffenen Bürgern eines Gemeinwe-
sens oder darüber hinaus geteilt werden, bleiben
die Fragen ihrer Anwendung. Diese können
sinnhaft nur mithilfe einer konsistenten Begrün-
dung beantwortet werden, sonst sind die Men-
schenrechte – um es mit F. A. von Hayek zu sa-
gen – bloße Wieselworte, deren Inhalt ausgesaugt
ist. Dazu schlägt Frick eine semantisch gehaltvol-
le Essenz der Menschenrechtsidee vor, überführt
sie mit dem Prüfstein konzeptioneller Belastbar-
keit in eine Systematik, mit deren Hilfe Exklusio-
nen als Verstöße identifiziert werden können.
Anschließend werden religiöse (christliche, isla-
mische, hinduistische, konfuzianische, buddhisti-
sche u. a.) und säkulare Vorstellungen auf einem
anspruchsvollen Spaziergang hinsichtlich ihrer
Kompatibilität überprüft. Ergänzt durch die Fra-
ge nach einer politischen Durchsetzung lassen
sich damit diverse Akkommodationen der Men-
schenrechte normativ vergleichen und bewerten,
ohne dass hier am Ende die umfassend beste Va-
riante als Heilsversprechen ex machina präsen-
tiert wird.

Im einleitenden Problemaufriss, in dem die
Verfasserin die Notwendigkeit einer solchen
transkulturellen, letztlich anthropologischen
Fundierung der Menschenrechte mit transparen-
ter Essenz in ihrem Modell konzeptioneller Be-
lastbarkeit aufzeigt, macht sie deren Gehalt als
bloße Postulate deutlich, die nach ihrer Auffas-
sung den Menschen von Menschen als Rechte
zugesprochen werden und deshalb letztlich kein
metaphysisches, sondern demokratisches Funda-
ment haben (20ff.). Moralisch nachvollziehbare
Akzeptabilität durch gute Begründung, Verrecht-

lichung und pragmatisch politische Akzeptanz
müssten Hand in Hand gehen, womit ein bloßer
Rechtspositivismus verworfen wird. Nach dieser
Weichenstellung wird das Forschungsprogramm
skizziert: Zunächst geht es um die Bestimmung
der vorrechtlichen Menschenrechtsidee (Kapitel
2), die im Sinne des Modells konzeptioneller Be-
lastbarkeit als Dualismus von Universalität und
Individualität postuliert ist. In den folgenden bei-
den Kapiteln (3 und 4) werden die Gefahren die-
ser beiden als Wesensmerkmale identifizierten
Seiten der Menschenrechtsidee umfassend durch-
dekliniert, indem den Begründungsideen der
Spiegel dieser Systematik vorgehalten wird. Ab-
schließend findet sich eine komprimierte Zusam-
menfassung der Grundthesen, die die Ergebnisse
spätestens hier als trefflich gelungene Komplexi-
tätsreduzierung des hochkomplexen Gegen-
stands ausweist.

Das Postulat einer vorpositiven Essenz der
Menschenrechtsidee in einer Gleichheitsidee der
Universalität und einer Freiheitsidee der Indivi-
dualität, die wiederum individuelle Rechtsan-
sprüche sowie auch die Emanzipationswirkungen
beinhaltet, bildet im Sinne der Verfasserin den
Rahmen für eine anthropologisch gehaltvolle Se-
mantik, welche aber allein durch ergänzende,
weltanschaulich bedingte Konzepte geleistet wer-
den kann, seien sie religiös oder säkular. Die um-
fassende Essenz wird damit erst zur praxisrele-
vanten Semantik durch die inhaltlichen Begrün-
dungen und Auslegungen der verschiedenen
Schulen. Anthropologisch legt sich Frick aber auf
eine Anthropologie des Nicht-Wesens fest
(S. 76), womit sie das ansonsten neutral Formel-
hafte der Essenz überschreitet. Abgelehnt wird
dadurch nicht nur eine biologistische Reduzie-
rung des Menschen, sondern auch jedwede Idee
der Zuschreibung eines auch normativ gehaltvol-
len Menschen-Wesens, wie es etwa ein natur-
rechtlicher Aristotelismus unterstellt. Diese letzte
Engführung wird zwar mit einem Hinweis auf
die Frage nach den Naturrechten von Urmen-
schen (S. 24) eingeführt, bleibt aber eine diskussi-
onswürdige Behauptung, auch weil ja die im spä-
teren Verlauf positiv rezipierten Begründungen
etwa in der Französischen Revolution oder der
US-Verfassung selbst wiederum naturrechtlich
argumentieren, dort nicht gegen die Demokratie,
sondern prinzipiell zu deren Schutz (also, um es
mit E. W. Böckenförde zu sagen, als axiomatische

110 Buchbesprechungen 110

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:14:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106


Bedingungen der Demokratie, die sie aus sich
selbst nicht hervorbringen kann). In der grund-
sätzlichen Diskussion der Freiheitsidee wird zur
Abgrenzung von kollektivistischen Exklusionen
ein methodologischer Individualismus stark ge-
macht, nach dem der Ansatz von Freiheit immer
beim Individuum beginnt. Diese etwa auch mit
metaphysischen Vorstellungen kombinierbare
Idee menschlicher (im Sinne von I. Berlin als ne-
gativer und positiver) Freiheit, die sich vortreff-
lich für eine solche Essenz anbietet, gerät dabei
etwas ins Fahrwasser des davon zu unterschei-
denden normativen Individualismus (S. 83), der
eine am egoistischen Nutzendenken orientierte
ökonomische Ethik als Weltanschauung formu-
liert und deshalb ungeeignet ist für die hier ent-
worfene Schablone, welche sich ja aus einer weit-
gehend neutralen Sicht konkurrierende Denkmo-
delle zur Menschenrechtsidee zu bewerten an-
schickt. Die starke Betonung der Freiheitsidee
zeigt schon eine Grundintention der Autorin für
die anschließenden Diskussionen. Sie inspiriert in
Abgrenzung von möglicherweise freiheitsgefähr-
denden Pflichten oder anderen kollektiven Re-
striktionen den zu kreativ-komplexer Reflexion
auf jeder Seite der Schrift herausgeforderten Le-
ser zu der provozierenden Frage, wie denn etwa
die Idee einer »Freiheit von der Freiheit« mit der
Menschrechtsidee zu vereinbaren sein könnte.

Für die gegenüber den rechtlichen als primär
identifizierten moralischen Begründungspfaden
kommt der Wert der Menschenwürde ins Spiel,
der in religiösen (etwa christlich als Gotteseben-
bild) wie säkularen Denkmodellen gehaltvoll
fundiert werden kann: einmal in horizontaler
Ebene mit Blick auf die konkreten Menschen,
einmal in vertikaler Ebene im Blick auf die
rechtsphilosophische Begründung. Ihre Skepsis
gegenüber religiösen Modellen in der horizonta-
len Dimension macht die Verfasserin an der Per-
sonwürde fest, die religiös gedacht im Gegensatz
zur Menschenwürde eine durch tugendhaftes Le-
ben erzielte besondere und damit exklusive Ehre
bedeute (135). Doch ist etwa christlich jeder
Mensch als Abbild Gottes Person, so dass eine
solche Unterscheidung zumindest hier nicht
greift. Nussbaums Begründung, die ja letztlich
sogar schwer behinderten Kindern von Men-
schen ihr Menschsein abspricht, hält Frick eben-
so für defizitär wie die anmaßenden Ideen eines
synkretistischen Weltethos (denn auch in den Re-

ligionen gibt es schon die inklusive Idee der Wür-
de) (S. 208) oder einer Würde aus Reziprozität
nach O. Höffe (dort fehle die Begründung der
Würde für jene, die keine Gegenleistung erbrin-
gen können) (S. 137). Die zweifellos größte Ge-
fahr für die Menschenrechtsidee besteht in der
willkürlichen Definition des Menschseins, die
jenseits von jeder Essenz bestimmte Menschen
als Nicht-Menschen oder »Unter-Menschen« de-
finiert, sei es totalitär oder in einem schrankenlo-
sen Diskurs. Auch die Bindung von Würde an
die Fähigkeit zur Autonomie bei I. Kant, die et-
wa schwerstbehinderte Menschen exkludieren
oder vernunftbegabte Delfine inkludieren könn-
te, wird in aller Konsequenz präzise auf ihre Ri-
siken hin diskutiert, welche nur durch eine hoch
spekulative Zusatzbedingung geheilt werden
könnten (S. 151). In religiösen und säkularen
Vorstellungen von Würde werden ebenso positi-
ve Begründungspotentiale wie Gefahren zum
Despotismus (aktuell vor allem im radikalisierten
Islamismus) aufgedeckt, wobei die Autorin aus
ihrer leichten Tendenz zu einer säkularen Be-
gründung keinen Hehl macht, ohne dass ihre
stets faire Diskussion religiöser Modelle dadurch
beeinträchtigt würde.

Kapitel 3 und 4 spiegeln in tiefgründiger und
fairer sozialphilosophischer Diskussion Univer-
salität und Individualität an den verschiedensten
weltanschaulichen Modellen. Den religiösen Va-
rianten wird beim Universalisierungskriterium
vor allem in den abrahamitischen Religionen mit
Gott als dem Anker des Guten eine höhere Kom-
petenz zugesprochen als im Blick auf den Indivi-
dualismus, der eher einer säkular-vertragstheore-
tischen Wurzel zugeordnet wird, welche selbst
mit der verbreiteten Annahme egoistischer Nut-
zenmaximierer im wie auch immer modellierten
Urzustand nicht wertneutral ist. Menschenrechte
könnten in ihrer Unterordnung unter ein Gottes-
gesetz relativiert werden. Gefahren religiös be-
gründeter Exklusion werden vor allem in Ideen
eines auserwählten Volkes, der Personwürde,
einer kriegerischen Umma im Namen der Pax is-
lamica oder des hinduistischen Kastenwesens
ausgemacht, ebenso aber in einem aggressiven
Atheismus, der die Religion militant bekämpft.
Als Beispiele werden zahlreiche Exklusionsfelder
diskutiert (etwa Exklusion aufgrund der Religi-
on, der Nation, des Standes oder der Kaste, der
Rasse, des Geschlechts, des Alters, der Behinde-

111 Buchbesprechungen 111

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:14:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106


rung, sexueller Orientierung oder auch die Ex-
klusion von Unmenschen). Hier hätte etwa auch
noch der Klassenkampf als eigene Kategorie be-
handelt werden können. In der Diskussion des
Individualismus wird zwischen humanistischer
und liberaler säkularer Tradition unterschieden
und die religiösen Wurzeln der Freiheitsidee et-
was unterschätzt. Schließlich ist etwa der christli-
che Humanismus eine wesentliche Wurzel (und
nicht allein externe Ressource moderner Frei-
heitstheorie). Diese Herkunft wird von Frick
aber zumindest angedeutet in ihrer Wertschät-
zung vor allem von religiösen Reformideen.
Zwar hat etwa die christliche Reformation die
Verderbtheit des Menschen nach dem Sündenfall
im Paradies gerade noch einmal stärker betont,
doch wäre etwa ein islamischer Humanismus et-
wa in der aristotelischen Tradition des Averroes
tatsächlich ein anschlussfähiger Partner für eine
transkulturelle Menschenrechtsdiskussion, die
den Erfordernissen konzeptioneller Belastbarkeit
entspricht. Gemeinwohlorientierung, Mutter-Er-
de-Kollektivideen wie die von Papst Franziskus
und in indigenen Traditionen Süd-Amerika sowie
soziale Gerechtigkeit als eine an der Menschen-
würde orientierte Verteilung der Ressourcen tre-
ten zwar möglicherweise in Konflikt mit der
Freiheitsidee, lassen sich aber über eine entspre-
chende Idee legitimer Auslegung mit ihr verein-
baren. Das erfordert wohl noch weiter ausdiffe-
renzierte Items der Individualität, um solche Le-
gitimität ausweisen zu können.

Insgesamt bietet dieses Kompendium men-
schenrechtsrelevanter Schulen unterschiedlichster
Couleur mit all ihren bislang weit verdeckten
Konsequenzen eine bislang fehlende Systematik,
die es mit bestechender Klarheit und ohne Denk-
verbote endlich ermöglicht, jenseits ideologischer
Verengung das Menschenrechtskriterium mit
entsprechendem Würdegehalt an sozialphiloso-
phische und religiöse Denkschulen anzulegen.
Mit dem hier vorgelegten Konzept lässt sich die
Kompatibilität solcher Modelle transparent klas-
sifizieren und bewerten. Damit öffnet diese Ha-
bilitationsschrift die Tür zu einer neuen Stufe
kritischer Menschenrechts- als Begründungsdis-
kussion als konstruktiver globaler Kommunikati-
on. Aus philosophischer Außensicht beansprucht
sie eine Objektivität, die wohl bisweilen die inne-
re Logik religiöser Begründung nicht ganz trifft
und auch Werteurteile mit in die als objektiv

konzipierte Essenz-Schablone einschleust. Ver-
mutlich braucht es für einen solchen paradigma-
tischen Entwurf gar nicht das säkular-kontrak-
tualistische Bekenntnis. Auch ohne dieses kann
die hier angelegte Essenz in letzten Nuancen prä-
zisiert werden, um dann die vielen in den Kapitel
3 und 4 aufgeworfenen Fragen als Herausforde-
rungen des Menschenrechts endlich öffentlich
wahrzunehmen und sie einer tabufreien Delibe-
ration auszusetzen.

Elmar Nass

Heinrich GEISELBERGER (Hg.): Die große
Regression – Eine internationale Debatte über die
geistige Situation der Zeit, Berlin: edidion suhr-
kamp 2017, 319 S., € 18

Der Titel ist hoch dramatisch: Die große Regres-
sion. So sehr das bedrohliche Assoziationen
weckt – die große Depression 1929 oder ein Ende
des Fortschritts, eine Abkehr von der Aufklä-
rung, gar eine Infantilisierung der Politik – so
wenig überraschend signalisiert damit der Suhr-
kamp Verlag die Tendenz, die das Buch vermit-
telt. Sein Untertitel lautet rein sachlich: Eine in-
ternationale Debatte über die geistige Situation
der Zeit, bei der Vertreter des Rechtspopulismus
nicht zu Wort kommen, was doch interessant ge-
wesen wäre.

Jedenfalls liest sich der Titel Die große Regres-
sion als Antwort nach einem Vierteljahrhundert
auf die These des US-Politologen Francis Fukuy-
ama aus dem Jahr 1992, dass sich mit dem Ende
der Sowjetunion die Demokratie weltweit als
einziges wirkungsmächtiges Politik-Modell
durchgesetzt hat und die Geschichte als Kampf
der Ideologien an ein Ende gekommen ist.

Häufiger beziehen sich aber die Autoren des
Buches auf die Kritik des britischen Soziologen
Colin Crouch, der unter dem Schlagwort ›Post-
Demokratie‹ bereits 2004 einen Niedergang der
westlichen Demokratien diagnostizierte. Zwölf
Jahre später haben der Austritt Großbritanniens
aus der Europäischen Union und die Wahl von
Donald Trump zum US-Präsidenten die demo-
kratische Welt definitiv aufgeschreckt. Beide Er-
eignisse werden dabei mit den Erfolgen von
rechtspopulistischen Parteien vornehmlich in Eu-
ropa verbunden. Hinzu kommen Tendenzen in
verschiedenen Ländern, in denen man seit eini-

112 Buchbesprechungen 112

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:14:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106


gen Jahren den Abbau von demokratischen
Strukturen beobachten kann, so in Russland, in
der Türkei, in Indonesien oder in Indien, die also
den Weg in die Post-Demokratie längst beschrit-
ten haben.

Der Suhrkamp Verlag hat 15 bekannte Intel-
lektuelle und Wissenschaftler aus Indien, Israel,
den USA und Europa vor diesem Hintergrund
zu Analysen und Stellungnahmen gebeten. Die
meisten Texte, die der von Lektor Heinrich Gei-
selberger herausgegebene Band enthält, wurden
dafür extra geschrieben oder sie wurden in den
letzten Monaten bereits publiziert und für das
vorliegende Buch überarbeitet, das fast gleichzei-
tig im April und Mai in elf Sprachen erschienen
ist. Im Herbst 2017 wird außerdem noch eine
chinesische Übersetzung veröffentlicht.

Da der Band keine thematische Gliederung
hat, sondern alphabetisch nach den Autorenna-
men geordnet ist, erscheint in Bezug auf Fukuy-
ama und auch auf Crouch der Beitrag der Jerusa-
lemer Soziologie-Professorin Eva Illouz als ein
guter Einstieg. Sie reflektiert in ihrem Essay
»über diesen Prozess einer inneren Radikalisie-
rung in erster Linie von einer kleinen Ecke des
Globus aus, der Israels. Das Land ist insofern für
eine Diskussion über die gegenwärtige allgemei-
ne Unordnung von Interesse, als es mindestens
ein Jahrzehnt vor dem globalen Abrutschen in
den Fundamentalismus zu einer rückwärtsge-
wandten populistischen Politik übergegangen
ist.« (S. 94) Das hat Folgen. In einer israelischen
Umfrage vom April 2016 äußerten 65% der be-
fragten Jugendlichen aus der elften und zwölften
Schulklasse, es sei gut, für sein Land zu sterben.

Jahrzehnte – so Eva Illouz – bestimmten die
sozialdemokratische Arbeitspartei und linkslibe-
rale Politiker das geistige Klima in Israel, das pri-
mär von europäischen Juden gegründet worden
war, die politisch, wirtschaftlich und sozial den
Ton angaben. Doch sie vernachlässigten von An-
fang an die immer größer werdende Gruppe von
jüdischen Einwanderern aus arabischen Ländern,
die sich in Israel Jahrzehnte lang in einer Lage
wie Gastarbeiter befanden. Daher darf es nicht
verwundern, dass die Linke heute in der israeli-
schen Politik keine führende Rolle mehr spielt.
»Die Schwäche der israelischen Linken ist mithin
auf den simplen Umstand ihres Unvermögens
zurückzuführen, die arbeitenden Schichten zu
vertreten.« (S. 110)

Das zentrale Thema des Bandes ist der Gegen-
satz zwischen einer liberalen Demokratie mit
dem universellen Anspruch rechtlicher bis hin zu
sozialer Gleichheit und den neuen populistischen
Bewegungen, die ihre jeweilige Nation aus der
Globalisierung, der EU oder internationalen Ver-
pflichtungen herausführen wollen. »Hatte der
Universalismus im 19. und 20. Jahrhundert die
zentrale Strategie für arbeitende Schichten und
Minderheiten dargestellt, um Gleichheit zu erlan-
gen, ist es heute der nationale und religiöse Parti-
kularismus, der zur bevorzugten Strategie der
Ausgeschlossenen geworden ist.« (S. 113) In Isra-
el betreiben – so Illouz – seit langem Populisten
eine Politik, die in der westlichen Welt zuletzt
besonders unter US-Präsident Obama auf große
Vorbehalte stieß. Es verwundert nicht, wenn die
Wahl von Trump zum neuen US-Präsidenten in
populistischen und religiösen Kreisen Israels be-
jubelt wurde. So schreibt Eva Illouz, kein ande-
rer als der Vorsitzende der religiösen Schas-Par-
tei, Arje Deri, habe behauptet, »die Wahl Trumps
sei ein Zeichen für die bevorstehende Ankunft
des Messias« (S. 110).

Weitgehend Einigkeit besteht bei den Autoren
des Bandes darüber, dass in den letzten Jahrzehn-
ten im Zuge der neoliberal gestalteten Globalisie-
rung ärmere Teile der Bevölkerung weltweit öko-
nomisch und sozial abgehängt wurden. Weniger
einheitlich fallen die Urteile aus, wenn es um di-
verse Emanzipationsbestrebungen geht, also die
der Frauen, der Farbigen, der Homosexuellen
etc., die ja gleichfalls Hassobjekte der populisti-
schen. So diagnostiziert Nancy Fraser, dass Hil-
lary Clinton für Trump-Anhänger gleichzeitig
den ökonomischen Liberalismus und die Eman-
zipation der Frauen verkörpert. Für Oliver
Nachtwey führt die Auflösung traditioneller Fa-
milienstrukturen zu einer Vereinsamung der
Menschen, mit der nun mal viele, gerade in den
ökonomisch benachteiligten Bevölkerungsteilen,
nur schwer zurecht kommen. Und er zieht eine
ähnliche Parallele wie Fraser: »So gesehen folgten
Emanzipationsprozesse in den letzten dreißig
Jahren der Logik des Liberalismus, in dem kultu-
relle Gleichstellung und ein deregulierter Markt
miteinander verkoppelt sind.« (S. 224)

Materialistischen Erklärungen für Die große
Regression folgt der indische Schriftsteller Pankaj
Mishra weniger. Er fragt auch psychoanalytisch
nach den Folgen für die Seele, die Neoliberalis-

113 Buchbesprechungen 113

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:14:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106


mus, Globalisierung und Emanzipation nach sich
ziehen. Trotzdem gelangt er zu ähnlichen Ein-
sichten wie Nachtwey, wenn er schreibt: »Die
Begeisterung für die Gleichheit wird mit einem
von der globalen Konsumökonomie verlangten
Streben nach Wohlstand verbunden, wodurch die
Spannungen und Widersprüche im Seelenleben
verschärft und dann in den öffentlichen Bereich
hinausgetragen werden. [...] Solch einem Leben
fehlt es ganz entsetzlich an Stabilität, Sicherheit,
Identität und Würde, selbst wenn es mit materi-
ellen Gütern geradezu überschwemmt wird.«
(S. 184)

Derartige Probleme hat die Politik der Linken
zu wenig berücksichtigt, die ja in den letzten Jah-
ren in vielen Ländern mit einem massiven Wäh-
lerschwund konfrontiert wird. Ein Phänomen,
das viele Beiträge des Sammelbandes diskutieren.
Einerseits haben sich viele sozialdemokratisch
orientierte Parteien wie Labour unter Tony Blair
oder die SPD unter Gerhard Schröder in den
neoliberalen Zeitgeist eingeklinkt. Aber selbst
dort, wo sie sich entweder emanzipatorisch und
ökologisch oder sogar sozial orientierten, er-
reichten sie mit ihrer Politik gerade die Arbeiter-
schaft nur selten. So bemerkt der Wiener Schrift-
steller und Journalist Robert Misik: »Diese Be-
völkerungsgruppen sind stolz darauf, dass sie
ihre Familien mit ihrer Arbeit durchbringen, und
jubeln nicht automatische über Sozialprogram-
me, die den Armen helfen.« (S. 200)

Allerdings muss man auch feststellen, dass von
vielen der linken Autoren die Bedeutung der Ar-
beiterschaft überschätzt wird, die auch nie so
aufgeklärt war, wie man es gerne in sie hineinpro-
jizierte. Diese Faktoren, die der Band aus diver-
sen Blickwinkeln ausleuchtet, führten dann zu
den Entwicklungen populistischer Bewegungen,
die in der Trump-Wahl ihren Höhepunkt erreich-
ten.

Das Problem von Fake News, die von popu-
listischen Netzwerken verbreitet werden, erklärt
der Pariser Soziologe Bruno Latour als einziger
in Die große Regression vor dem Hintergrund
der Klimadebatte. Wenn die menschliche Beteili-
gung am Klimawandel gerade von Populisten
rings um Trump dementiert wird, so entspringt
das der Logik einer Politik, die sich internationa-
ler Kooperation verweigern will, wären doch ge-
rade die USA zu einer massiven Veränderung
ihrer Wirtschaftsweise gezwungen. Latour

schreibt: »Es hat keinen Sinn, sich darüber aufzu-
regen, dass den Trump-Wählern ›die Fakten egal‹
sind. Sie sind nicht dumm. Es ist vielmehr so:
Gerade weil die geopolitische Situation insgesamt
verleugnet werden muss, wird die Gleichgültig-
keit gegenüber Fakten so essenziell.« (S. 146)

Der slowenische Philosoph Slavoj Zizek un-
terstreicht dagegen stärker die Schwäche der lin-
ken Politik, die zwar universalistische Ansprüche
erhebt, die sich indes nicht einlösen lassen. Denn
die Gegensätze zwischen beispielsweise Intellek-
tuellen und Arbeitern vermag linke Politik nicht
aufzuheben, schon gar nicht durch die anonymen
Institutionen der Sozialpolitik, mag sie sich auch
noch so vernünftig zu präsentieren versuchen.

Kritik an der beinahe inflatorischen Verwen-
dung des Begriffs Populismus übt der Kölner So-
ziologe Wolfgang Streeck, der der liberalen Pres-
se vorwirft, ihn als ›postfaktischen Kampfbegriff‹
gegen durchaus berechtigte Kritik an den libera-
len Demokratien zu verwenden. Seit ein paar
Jahren werde »Populismus weltweit von den Par-
teien und Medien des liberalen Internationalis-
mus als polemische Sammelbezeichnung für die
neue, auf nationale Alternativen zu der als alter-
naltivlos deklarierten Internationalisierung drin-
gende Opposition eingesetzt.« (S. 261)

Überhaupt bringen viele Autoren des Bandes
durchaus Verständnis für die neuen rechten Be-
wegungen auf, was daran liegt, dass die meisten ja
die Entwicklung der westlichen Gesellschaften
im Zuge der neoliberalen Globalisierung eben-
falls scharf kritisieren. Dies zwar primär ökono-
misch, aber durchaus auch sozialpsychologisch
gegenüber den Liberalisierungstendenzen in der
modernen Gesellschaft. Damit stellt sich die Fra-
ge, inwieweit durch den Populismus die Demo-
kratie ernsthaft gefährdet ist gefährdet oder wo-
möglich, anders als es sich Francis Fukuyama vor
25 Jahren vorstellte, sogar untergehen bzw. im
Sinne der Thesen von Colin Crouch übergehen
könnte in das Stadium einer ›Postdemokratie‹ mit
schwächeren demokratischen Strukturen. In die-
sem Sinne pessimistisch äußert sich der aus
Mumbai stammende Arjun Appadurai, der an
der New York University Kulturphilosophie
lehrt: »Die ca. 62 Millionen Amerikaner, die
Trump wählten, haben für ihn und gegen die De-
mokratie gestimmt. In diesem Sinne war ihre
Stimme eine Stimme für die ›Abwanderung‹. Ge-
nau dasselbe gilt für die Wahlen [Narendra] Mo-

114 Buchbesprechungen 114

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:14:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106


dis [in Indien] und Erdogans [in der Türkei] so-
wie die Pseudo-Wahlen Putins.« (S. 27) Appadu-
rai hofft zumindest noch darauf, dass sich Bürger
aus allen Gesellschaftsschichten zusammenfin-
den, um die liberale Demokratie zu verteidigen.
Der bulgarische Intellektuelle Ivan Krastev, Hu-
manwissenschaftler in Wien, erwartet dagegen,
dass sich Demokratien weltweit in autoritäreren
Regimen verwandeln und konstatiert: »Der un-
garische Ministerpräsident Viktor Orbán sprach
für viele, als er erklärte: ›Demokratien sind nicht
notwendig liberal‹.« (S. 124)

Wenn Populisten an die Macht gelangen, dann
versuchen sie die Gewaltenteilung aufzuheben,
indem sie die Justiz, die Zentralbank und die Me-
dien ihrer Unabhängigkeit berauben und zivilge-
sellschaftliche Initiativen lahmlegen. So beendet
Ivan Krastev seinen Aufsatz mit den Worten:
»Heute ist der Primat der Politik wiederherge-
stellt und Regierungen gewinnen wieder die Fä-
higkeit zu regieren, allerdings – wie es im Augen-
blick scheint – auf Kosten individueller Freihei-
ten.« (S. 133)

Das besitzt eine gewisse Ambivalenz. Denn
beklagt wird der Niedergang nationalstaatlicher
Souveränität nicht nur von Rechtspopulisten –
auch viele Beiträge in Die große Regression be-
mängeln, dass die Nationalstaaten keine eigen-
ständige Wirtschafts- und Sozialpolitik mehr ver-
folgen können. Wolfgang Streeck, der wie Mason
dem Kapitalismus weitere große Krisen prophe-
zeit, freut sich ähnlich wie Krastev: »Die neuen
Protektionisten werden die Krise des Kapitalis-
mus nicht beenden; allerdings holen sie die Poli-
tik ins Spiel zurück und bringen ihr die zu Glo-
balisierungsverlierern gewordenen Mittel- und
Unterschichten nachhaltig in Erinnerung.«
(S. 270) Mishra sieht gar das Ende des Liberalis-
mus gekommen. Dabei formuliert er einen histo-
risch durchaus überraschenden Gedanken: »Die
von Nationalsozialismus und Stalinismus ausge-
lösten Traumata waren derart verheerend, dass
sie in einer ironischen Wende des Schicksals da-
bei halfen, den Liberalismus nach 1945 zu rehabi-
litieren.« (S. 188)

Dass sich der Liberalismus heute wieder in
einer Krise befindet, das diagnostiziert auch der
2017 verstorbene polnisch-britische Soziologe
Zygmunt Bauman. Er diagnostiziert einen »uns
bis auf die Knochen durchrüttelnde[n] Wider-
spruch zwischen unseren jetzt schon so-gut-wie-

kosmopolitischen Verpflichtungen und dem emi-
nenten Mangel an kosmopolitischem Bewusst-
sein, an kosmopolitischer Haltung«. (S. 45)

Damit stellt sich abschließend die Frage, ob
die Autoren des Bandes Chancen sehen, der po-
pulistischen Bedrohung zu begegnen. Die floren-
tinische Politologin Donatella della Porta ist da-
bei längst nicht so pessimistisch. Zivilgesellschaft
und Politik werden auch in der letzten Zeit längst
nicht nur von Populisten beherrscht. Della Porta
schreibt: »Diese progressive Seite sozialer Bewe-
gungen mag weniger sichtbar sein, aber sie er-
freut sich bester Gesundheit. Vor allem in Südeu-
ropa haben diese Proteste eine Politisierung brei-
ter Gesellschaftsschichten sowie einen tiefgrei-
fenden Wandel der Parteisysteme bewirkt, mit
der Folge, dass diese Bewegungen nunmehr in
den jeweiligen Parlamenten vertreten (von Pode-
mos in Spanien über den Bloco de Esquerda in
Portugal bis zum MoVimento 5 Stelle in Italien)
oder sogar an der Regierung beteiligt sind (wie
Syriza in Griechenland).« (S. 67)

Auch der Madrider Soziologe César Rendu-
eles fordert, die Demokratie so auszuweiten, dass
sie nicht nur ein politisches System ist, sondern
eine Lebensweise und eine Gesellschaftsform. In-
teressanterweise betrachten die beiden südeuro-
päischen Beiträge Liberalisierung, Emanzipation
und politische Partizipation gerade als Chance,
dem Populismus zu widerstreiten. So schreibt
Rendueles: »Es ist sicher nicht übertrieben zu be-
haupten, dass Positionen, die bis dahin nur von
randständigen sozialen Bewegungen vertreten
worden waren, heute in die Mitte der Gesell-
schaft vorgedrungen sind. Feminismus, solidari-
sche Ökonomie und partizipative Demokratie
sind mittlerweile in gesellschaftlichen Debatten
sehr viel präsenter als vor der Krise.« (S. 241)

Auch Nancy Fraser, die ja die Nähe von Fe-
minismus und Neoliberalismus betont, kann sich
zumindest den neueren politischen Entwicklun-
gen auch in Südeuropa nicht ganz entziehen,
wenn sie schreibt: „Dank [Bernie] Sanders, [dem
linken Labour-Vorsitzenden Jeremy] Corbyn,
Syriza, Podemos und anderen hat sich – bei allen
Fehlern, die sie gemacht heben mögen – die Pa-
lette unserer Möglichkeiten erweitert.« (S. 88)

Auch Eva Illouz hofft darauf, dass die Wahl
Trumps die Linke bewegt, sich für jene Men-
schen zu engagieren, die Opfer von Neoliberalis-
mus und veränderten ethischen und sozialen Ein-

115 Buchbesprechungen 115

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:14:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106


stellungen werden, um den Liberalismus zu ret-
ten. Paul Mason denkt dabei strategischer aus der
linken Perspektive wenn er schreibt: »Die Linke
sollte sich darauf konzentrieren, die Globalisie-
rung zu retten, indem sie den Neoliberalismus
beseitigt.« So bräuchten »wir insbesondere neue
Mechanismen zur Bekämpfung der Ungleichheit
und zur Umverteilung der Erträge des Handels
und des technologischen Fortschritts: Sie sollten
den Arbeitern und der Jugend zugutekommen.«
(S. 171)

Aussichtslos erscheint auch für Paul Misik der
Kampf gegen Populismus und Neoliberalismus
nicht. Er fordert ähnlich wie Mason, Illouz und
Fraser ein klassisches linkes Programm: »Die
progressiven Parteien müssen wieder zu glaub-
würdigen Repräsentanten der ökonomisch ver-
letzlichsten Teile der Gesellschaft werden.«
(S. 208)

Der belgische Schriftsteller und Historiker
David Van Reybrouck, der in Die große Regressi-
on einen Brief an EU-Präsidenten Juncker veröf-
fentlicht, überrascht mit einem Vorschlag aus der
Geschichte der Demokratie. Er hält nämlich
Wahlen für undemokratisch und elitär. Er plä-
diert stattdessen für das Losverfahren, das in Ir-
land 2012 schon einmal eine Bürgerversammlung
bestimmte. Dergleichen würde den Populisten
erschweren, durch Wahlerfolge und Referenden
die Politik ganzer Länder zu beeinflussen.

Jenseits von Ivan Krastev, der ja einen Nieder-
gang der Demokratie erwartet und Wolfgang
Streeck, der die Linke davor warnt, weiterhin mit
dem Neoliberalismus zu paktieren, erscheint die
Lage nach der Wahl von Trump eigentlich nur für
Bruno Latour völlig aussichtslos, wenn er kon-
statiert: »Man muss kein Hellseher sein, um zu
wissen, dass das Ganze in einem Flammenmeer
enden wird.« (S. 147)

Immerhin handelt es sich dabei aber nur um
eine von 15 Meinungen. So bietet der Band Die
große Regression nicht nur unterschiedliche Ana-
lysen der Hintergründe für die Erfolge des Popu-
lismus, sondern auch zahlreiche sich daraus erge-
bende durchaus unterschiedliche Perspektiven.
Die meisten Beiträge prägt zwar ein linker bzw.
liberaler Geist mit gewissen eher konservativen
Einsprengseln. Doch just für diesen stellt ja der
Populismus eine so überraschende wie erschre-
ckende Herausforderung dar.

Hans-Martin Schönherr-Mann

Thomas MORUS: De optimo reipublicae statu
deque nova insula Utopia, Nachdruck der Basler
Ausgabe 1518, Hildesheim/Zürich/New York:
Olms-Weidmann 2016, 172 Seiten.
und
Joachim STARBATTY (Hg.): Über Thomas Mo-
rus’ Utopia, Begleitband, Hildesheim/
Zürich/New York: Olms-Weidmann 2016, LXV
& 127 Seiten, € 98 (Gesamtpreis).

Im Jahr 2016 lag es genau 500 Jahre zurück, dass
Thomas Morus’ Utopia erschienen war. Dieser
Staatsroman sollte Namensgeber für eine ganz ei-
gene Gattung innerhalb der Politischen Theorie
werden: der politischen Utopie. Seitdem hat die-
ses Genre unentwegt prosperiert, so dass sich
mittlerweile die Nachkömmlinge von Utopia
kaum noch zählen lassen. Wie bei solchen feierli-
chen Anlässen im Allgemeinen üblich, wurde
auch im Rahmen dieses Jubiläumsjahres die Ge-
legenheit dazu genutzt, einen neuerlichen Blick
auf das Geburtstagskind zu werfen. Neben Ta-
gungen, die stattfanden, wurden auch eine Reihe
von Sammelbänden und Neuausgaben veröffent-
licht. Zu letzteren gehört auch das von Joachim
Starbatty, von Haus aus Volkswirt, herausgegebe-
ne Faksimile der Basler-Ausgabe der Utopia aus
dem Jahr 1518 im lateinischen Ursprungstext.
Das Original, das dem Faksimile als Vorlage
diente, befindet sich seit 20 Jahren in Starbattys
Privatbesitz und es war ihm ein persönliches An-
liegen, dieses anlässlich des Geburtstages der
Utopia der Öffentlichkeit zugänglich machen.
Starbatty empfand nach eigener Angabe schon
seit jeher eine gewisse Faszination für Morus’
Utopia. Diese Faszination lässt sich etwa daran
festmachen, dass er am 21. Januar 1976 seine An-
trittsvorlesung als Privatdozent der wirtschafts-
und sozialwissenschaftlichen Fakultät der Uni-
versität zu Köln über diese hielt. Neben dem
Faksimile hat Starbatty zusätzlich noch einen Er-
gänzungsband herausgegeben. Dieser besteht
größtenteils aus der deutsche Übersetzung von
Utopia aus der Feder von Klaus J. Heinisch. Er
enthält aber darüber hinaus neben einem kurzen
tabellarischen Lebenslauf von Morus auch noch
zwei Essays, eins von dem Philosophen Otfried
Höffe und eines von Starbatty selbst. Da der
Aufbau und der Inhalt der Utopia dem Leser
weitestgehend bekannt sein dürften, seien im
Folgenden nur die Gedanken von Höffe und

116 Buchbesprechungen 116

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:14:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106


Starbatty vorgestellt, die sie in ihren begleitenden
Aufsätzen entwickeln.

Höffes Essay ist grundsätzlich von einleiten-
dem Charakter. Der erste Abschnitt handelt da-
von, wie Utopia einer neuen Gattung der Politi-
schen Theorie ihren Namen verlieh. Politische
Utopien bezeichnen – wortwörtlich verstanden –
Nicht-Orte. Dieser Ausdruck spreche für die
Nichtwirklichkeit des Schauplatzes, auf dem die
Besprechung eines idealen politischen Gemein-
wesens stattfinde. Morus habe aber dieser Gat-
tung mit dem Titel seines Werkes nicht nur ihren
Leitgedanken vorgegeben, der in dem idealen
Entwurf eines politischen Gemeinwesens beste-
he, sondern auch ihre literarische Form, nämlich
die eines Reiseberichtes, der von einer bislang
unbekannten Insel handele, auf der dann uner-
wartet das ideale Staatswesen entdeckt wird. Der
Entwurf einer im Vergleich zur Gegenwart wün-
schenswerten Gesellschaft sei dabei grundsätzlich
kein neuer Topos in der Politischen Theorie. In
die Tradition solcher Entwürfe gehöre neben Pla-
tons Dialogen Politeia und Nomoi auch Aristote-
les’ Entwurf einer besten Polis in der Politik und
Augustinus’ philosophisch-theologisches Traktat
De civitate dei. Da es aber erst Morus’ Utopia
war, die der Utopie die ihr eigentümliche Form
gab, spricht man besser von Quasi-Utopien oder
utopieartigen Werken. Morus’ Utopia wurde
dann zum Vorbild zahlloser Autoren. Im zweiten
Abschnitt geht Höffe der Frage nach, warum
Utopien überhaupt entworfen werden. Dem
Menschen stünde als grundsätzlich sprach- und
vernunftbegabtem Wesen eine im Prinzip unbe-
grenzte Vorstellungskraft und Phantasie zur Ver-
fügung. Sei der Mensch mit den bestehenden Ge-
sellschaftsverhältnissen unzufrieden, habe er gar
unter ihnen zu leiden, liege es für ihn nahe, von
einer besseren Welt zu träumen. Morus’ Utopie
stelle aber kein Traumland dar, sondern eine rea-
litätsnahe Vision. Daraufhin folgen im dritten
Abschnitt einige Bemerkungen zum biographi-
schen Hintergrund von Morus. Besonderes Au-
genmerk erhält dabei sein Verhältnis zu Heinrich
VIII., der Morus lange protegierte, bis sich Mo-
rus im Jahr 1534 weigerte den Suprematseid ab-
zulegen, nachdem sich der König von der katho-
lischen Kirche losgesagt und das englische Staats-
kirchentum, d. h. die anglikanische Kirche, be-
gründet hatte. Im vierten Abschnitt kommt Höf-
fe auf Utopia zu sprechen. Ihm zufolge lässt sich

das erste Buch der als eine »Kritik der alten
Welt« bezeichnen, während es sich bei dem zwei-
ten Buch um einen »Entwurf einer neuen Welt«
handele. Der fünfte Abschnitt ist einem Über-
blick des gesamten Werkes gewidmet. Dabei
greift Höffe einige markante Elemente heraus,
um sie näher unter die Lupe zu nehmen. Die
Städte würden von einer demokratisch gewähl-
ten, hierarchisch gegliederten Behörde geleitet
und bei dem Staatsoberhaupt handele es sich um
einen Wahlmonarchen. Des Weiteren gebe es in
Utopia kein Eigentum. Das Inselreich zeichne
sich darüber hinaus durch seinen ökonomischen
Erfolg aus. Alle Menschen müssen arbeiten. Au-
ßerdem handele es sich um eine patriarchalische
Gesellschaft. Darüber hinaus werde diese Gesell-
schaft als äußerst stabil gerühmt. So benötige sie
keine Reformen, weil sie frei von Konflikten und
Krisen sei. Da es keine gesellschaftliche Schicht
gebe, die vom Müßiggang lebe, sei die individuel-
le Arbeitszeit mit sechs Stunden recht kurz.
Auch wenn die Utopier das Führen von Kriegen
verachten, seien sie stets auf Übergriffe vorberei-
tet. Zu guter Letzt betont Höffe noch die religiö-
se Toleranz und zieht im sechsten Abschnitt eine
vorläufige Bilanz. Er stellt dabei heraus, dass man
zwar nicht jede einzelne Aussage des Staatsro-
mans als Überzeugung seines Verfassers verste-
hen dürfe, man aber das Ganze nicht als bloßen
Scherz abtun könne. Im siebten Abschnitt the-
matisiert Höffe die Zeitgemäßheit von politi-
schen Utopien. Bei ihnen handele es sich um
zeitlose Unternehmungen, die sich aus einem
Leiden unter den bestehenden Verhältnissen und
dem Wunsch diese abzuändern einerseits und an-
dererseits der Vorstellungskraft, dank der Super-
lative des Wünschenswerten erdacht werden
können, zusammensetzen. Im achten Abschnitt
identifiziert Höffe drei Defizite von politischen
Utopien: den Mangel an Dynamik, Freiheit und
einer Außenperspektive.

Starbatty schildert in seinem Essay die Ein-
drücke, die ein Ökonom von dem Inselreich
Utopia bekäme, wenn er der Berichterstattung
von Raphael Hythlodeus, der als fiktiver Ge-
sprächspartner von Morus in Erscheinung tritt,
lauschen würde. Interessant sei dabei die Frage,
wie ökonomische Thematiken in der Utopia ver-
handelt werden. Dass solche behandelt werden,
illustriert Starbatty an dem Beispiel des Privatei-
gentums. So tritt Hythlodeus für eine Abschaf-

117 Buchbesprechungen 117

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:14:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106


fung des Privateigentums ein. Morus, als sein Ge-
sprächspartner, wendet aber dagegen ein, dass
wenn bei Gemeineigentum alle für alles verant-
wortlich seien, sich in Wirklichkeit niemand für
irgendetwas verantwortlich fühle. Dieses Phäno-
men sei in der ökonomischen Literatur als Tritt-
brett-Fahrer-Problem bekannt, das bei Kollektiv-
gütern regelmäßig auftrete. Starbattys erklärte
Absicht ist es also, als ein Ökonom »einen Blick
hinter die Kulissen« Utopias zu werfen.

Der erste Teil des Aufsatzes beschäftigt sich
mit dem ersten Buch der Utopia, das eine scho-
nungslose Kritik an den gesellschaftlichen Zu-
ständen der damaligen Zeit umfasst. Es sei vor al-
lem die Institution des Privateigentums, dem die
desaströsen sozialen Umstände anzulasten sei.
Die herrschende Klasse plündere die arbeitende
Bevölkerung aus, um Reichtum auf Reichtum an-
zuhäufen. So lebe der Großteil der Bevölkerung
allein auf Grund dieser Institution in Armut und
es bleibe ihm nichts anderes übrig als kriminell
zu werden, um überleben zu können. Außerdem
nähre das Privateigentum die Hoffart, ein Laster,
dank dem sich die Menschen über einander erhe-
ben können. Im zweiten Teil seines Aufsatzes be-
leuchtet Starbatty die Geburt einer neuen Welt
im zweiten Buch von Utopia. Zunächst falle auf,
dass es sich bei Utopia um eine stationäre Gesell-
schaft handele. Sei erst einmal der ideale Zustand
erreicht, müsse alles so bleiben, wie es ist, denn
jede auch nur kleine Änderung könnte das emp-
findliche Gleichgewicht nachhaltig stören. Dass
Utopia – ursprünglich eine Halbinsel – dadurch
entsteht, dass Utopos, der mystische Begründer
Utopias, die Landzunge, die einst die Insel mit
dem Festland verband, von seinen Soldaten
durchstechen lässt, nachdem er die Halbinsel er-
obert hat, lasse sich als die Geburt einer neuen
Welt verstehen, bei der die Nabelschnur durch-
schnitten wird. Der dritte Teil des Essays handelt
davon, wie die utopische Ökonomie sich auf die
Produktion der für die Bedürfnisbefriedigung
notwendigen Güter einstellt. In einer Marktwirt-
schaft erfolge dies dezentral über die Signale, die
von der Höhe des Preises ausgehen, der die rela-
tive Knappheit eines Gutes widerspiegele. Da es
aber in Utopia kein Privateigentum gebe, könne
es keine Märkte und damit auch keine Preise ge-
ben. Um die Bedürfnisse der Einwohner zu be-
friedigen, gebe es Magazine, aus denen die Bevöl-
kerung sich nehmen könne, wessen sie gerade be-

darf. Sollten Engpässe auftreten, wird die Knapp-
heit mit Hilfe eines auf Reziprozität bestehenden
Austauschs bekämpft: Für den Fall, dass in einer
bestimmten Stadt ein Gut knapp werde, helfen
die übrigen Städte aus. Über diese Ströme erhalte
die Obrigkeit Utopias Kenntnis davon, ob sich
die Überschüsse und Defizite der einzelnen Städ-
te ausgleichen oder ob die gesamtgesellschaftliche
Produktion umgestellt werden muss, um auf eine
veränderte Nachfragestruktur zu reagieren.
Kurzfristige Engpässe können zusätzlich noch
durch Außenhandel beseitigt werden. Die Utopi-
er seien ökonomisch äußerst erfolgreich. So pro-
duzieren sie mehr als sie brauchen und exportie-
ren den Überschuss. Dadurch erwirtschaften sie
einen dauerhaften Außenhandelsüberschuss. Das
Gold, das sie so gewinnen, zirkuliere aber nicht
in Form von geprägten Münzen im Inland, denn
es gebe in Utopia kein Geld. Stattdessen werde es
auf die Haushalte in Form von alltäglichen Ge-
genständen wie Geschirr verteilt oder benutzt,
um die Fesseln der Arbeitssklaven zu schmieden,
damit sie den Bürgern der utopischen Städte auf
diese Weise sofort erkenntlich werden. Im vierten
Teil spricht Starbatty davon, wie Morus die Kol-
lektivgut-Problematik, die schon angesprochen
wurde, zu lösen gedenkt. Um sicherzustellen,
dass sich niemand vor der Arbeit drücken kann,
wenn doch niemand die Früchte seiner eigenen
Arbeit erhält, weil es kein Privateigentum gibt
und somit allen alles gehört, erwäge Morus eine
Reihe von Ideen. Zunächst wäre da die ideologi-
sche Einübung in das neue, utopische Bewusst-
sein zu nennen. Daneben empfehle Morus Kon-
trollen der Arbeitsdisziplin. Schließlich schrecke
er auch nicht davor zurück, Arbeitssklaven für
die schmutzigen und verachteten Tätigkeiten ein-
zusetzen. Von der Frage, ob sich die Existenz von
Arbeitssklaven mit dem in Utopia gelebten Ver-
nunftprinzip verträgt, handelt der fünfte Teil des
Aufsatzes. Starbatty weist dabei den Vorwurf
von etwaiger Dissonanzen, die vor allem von Sei-
ten sozialistischer Interpreten der Utopia konsta-
tiert würden, zurück. Der sechste Teil des Auf-
satzes handelt vom utopischen und dem wissen-
schaftlichen Sozialismus. Zum Schluss geht Star-
batty noch im siebten Teil der Frage nach, wie
Morus selbst zu seiner Utopia stand.

Im Jahr 2016, als das Genre der politischen
Utopie ein halbes Jahrtausend alt wurde, erschien
eine Vielzahl an Publikationen zu Thomas Mo-

118 Buchbesprechungen 118

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:14:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106


rus’ Utopia. In diese Reihe gesellen sich auch das
von Starbatty besorgte Faksimile der Basler Aus-
gabe aus dem Jahr 1518 und der dazugehörige
Ergänzungsband. Allerdings sticht vor allem der
Ergänzungsband aus der Masse der Publikatio-
nen hervor, weil er nicht von einem Philosophen
oder einem Politologen herausgegeben wurde,
sondern von einem Ökonomen. Es ist gerade das
Essay Starbattys über die ökonomischen Aspekte
von Utopia, die den Sammelband besonders le-
senswert machen, denn bei dem Verhältnis von
Wirtschaft und Utopie handelt es sich um ein
großes Forschungsdesiderat.

Lange Zeit wurde die Auseinandersetzung mit
den wirtschaftlichen Aspekten der Utopie, der
utopischen Ökonomie, sträflich gescheut. Es gilt
aber nicht nur die ökonomischen Aspekte der
Utopien zu entdecken. Daneben lassen sich viele
Beispiele für utopisches Denken auch in der Ge-
schichte der Ökonomik finden. Auch diese öko-
nomischen Utopien wurden bislang nicht syste-
matisch untersucht. Erklären lässt sich dieses
Desinteresse an utopischen Ökonomien einer-
seits und ökonomischen Utopien andererseits da-
durch, dass auf Grund der scheinbaren Alterna-
tivlosigkeit des Kapitalismus seit dem Untergang
des Realsozialismus kaum mehr Bedarf für das
Antizipieren des sozialen Neuen gesehen wurde.
In den letzten Jahren regen sich aber wieder uto-
pische Energien. Hoffentlich wird dabei in Zu-
kunft von den Sozialwissenschaften auch ver-
mehrt das Verhältnis von Wirtschaft und Utopie
in den Fokus genommen.

Christian E. W. Kremser

Seyed Alireza MOUSAVI: Die Globalisierung
und das Politische, Überlegungen zur Aktualität
von Carl Schmitt, Berlin: Duncker & Humblot,
2017, 284 S., 89,90 EUR.

Carl Schmitt ist eigentlich noch nie inaktuell ge-
wesen. Anderenfalls wäre der nicht enden wol-
lende Publikationsstrom zu diesem ebenso ein-
zigartigen wie umstrittenen Denker nicht zu er-
klären (vgl. zuletzt: Volker Neumann, Carl
Schmitt als Jurist, 2015, besprochen von Fuchs,
DVBl 2015, S. 1579; von Mousavi übersehen). In-
sofern macht der Untertitel der hier zu bespre-
chenden Schrift, einer Jenaer sozialwissenschaft-
lichen Dissertation, stutzig. Gerade auch die

Globalisierung als Entgrenzungsphänomen par
excellence unterstreicht die ungebrochene Aktua-
lität des Raumtheoretikers und Architekten
»postsouveräner Territorialität« (vgl. dazu das
gleichnamige von Ulrike Jureit und Nikola Tietze
2015 herausgegebene, von Mousavi ebenfalls
nicht berücksichtigte Buch). Mousavi behauptet,
dass sich die Schmitt-Forschung in Deutschland
in vier Kategorien, nämlich die politische Philo-
sophie, die politische Theologie, die Staatswis-
senschaft und »internationale Beziehungen« auf-
gefächert habe. Sein Ziel ist es, den roten Faden
dieser vier Forschungsrichtungen zu finden. Die-
sen meint der Autor darin gefunden zu haben,
dass Schmitt ein »Vorläufer der Globalisierungs-
kritik« (S. 11) gewesen sei, »der die Entpolitisie-
rung der Welt befürchtet« habe.

In vier Schritten versucht der Autor, diese
These zu begründen: »Carl Schmitt und die Hin-
terfragung der Politikwissenschaft« (S. 21 ff.),
»Politische Theologie und der Prozess der Säku-
larisierung« (S. 74 ff.), »Die aus dem politischen
Willen hervorgehende Jurisprudenz« (S. 127 ff.),
»Das Gleichgewicht der Mächte als Aufhalter der
Globalität« (S. 186 ff.) und »Globalisierungskritik
in den Kategorien von Carl Schmitts Gedanken-
gut« (S. 247 ff.).

Hinterfragungswürdig ist dabei schon die an-
gebliche Einteilung der Schmitt-Forschung in
Deutschland. Sie ist nicht nur unüblich, sondern
auch absolut nicht trennscharf, was der Autor bei
vielen seiner Ausführungen selbst erfahren muss.
Hinterfragenswert ist auch die These, dass ausge-
rechnet der »Raumtheoretiker« Carl Schmitt ein
»Vorläufer der Globalisierungskritik« gewesen
sein soll. Letzteres schwerpunktmäßig in seiner
»Staatsverhaftetheit« zu verorten (S. 10 und
durchgehend) dürfte zu kurz greifen. Hier wäre
eine weitaus intensivere Analyse des Verhältnis-
ses des Staatsrechtlers Schmitt zum Völkerrecht-
ler Schmitt nötig gewesen, wie überhaupt die Ar-
beit an einer zu oberflächlichen Durchdringung
der juristischen Gedankenwelt Schmitts leidet,
die zu seinem vollen Verständnis aber unentbehr-
lich ist. Insgesamt bestätigt die ganze, (ausweis-
lich der oben zitierten Überschriften) schon
sprachlich nicht immer geglückte Arbeit von
Mousavi das Fazit von Volker Neumann (Carl
Schmitt als Jurist, S. 564), wie bedauernswert es
ist, dass es nach wie vor keine Untersuchung zu
dem Thema gibt: »Der Beitrag Carl Schmitts zur

119 Buchbesprechungen 119

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:14:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106


Begründung der Politikwissenschaft«. Es darf al-
so weitergeforscht werden.

Michael Fuchs

Helmut REINALTER, Der aufgeklärte Mensch
– Das neue Aufklärungsdenken, Würzburg: Kö-
nigshausen & Neumann 2016, 209 S., € 29,90

Die französische Enzyklopädie von Diderot und
d’Alembert sollte natürlich nicht nur das verfüg-
bare Wissen versammeln und unter das Volk
bringen. Sie kritisierte damit vor allem diverse ir-
rationale Weltverständnisse. Es ging um die Be-
freiung von religiöser und politischer Bevormun-
dung. Es ging damit auch um den Anspruch auf
Mündigkeit, wie bald darauf Kant ihn formulie-
ren wird. Aber bereits Kant gab sich mit einem
solchen Aufklärungsdenken nicht zufrieden, son-
dern fragte nach den Grenzen und der Reichwei-
te der Vernunft. Man kann Kant daher auch be-
reits als frühen Aufklärungskritiker lesen. Die
Romantik wird dann eine solche Kritik verschär-
fen.

Im 20. Jahrhundert hat sich eine breite Auf-
klärungskritik entfaltet, die einen ihrer Höhe-
punkte in Horkheimers und Adornos Dialektik
der Aufklärung erlebt. Nicht nur aus der gegen-
aufklärerischen, traditionellen oder reaktionären
Perspektive wird die Aufklärung kritisiert, son-
dern durchaus aus der aufklärerischen selbst, die
eingesteht, dass Aufklärung längst nicht nur hu-
manisierende Wirkungen nach sich zieht, son-
dern auch massiv destruktive Konsequenzen hat,
die trotzdem die Vernunft nicht aufgeben will.

Im 21. Jahrhundert lässt sich gerade auch
rückblickend auf das Ende des 20. Jahrhunderts
indes durchaus von einer Renaissance des Auf-
klärungsdenkens sprechen, zu dem das Buch von
Helmut Reinalter gehört, der von 1981 bis 2009
Professor für Geschichte der Neuzeit und Politi-
sche Philosophie an der Universität Innsbruck
war und dort heute noch das Privatinstitut für
Ideengeschichte leitet. So lautet denn auch der
Untertitel: Das neue Aufklärungsdenken.

Das Buch führt zunächst historisch in das
Denken der Aufklärung ein. Im Rückgriff insbe-
sondere auf Rousseau verweist Reinalter darauf,
dass das Thema Sprache bereits eine wichtige
Rolle spielt, das ja im 20. Jahrhundert in der
Sprachphilosophie und der Linguistik eminent

wichtig werden wird. Daraus entsteht denn auch
eine linguistische politische Philosophie – man
denke an Richard Rorty, Jean-François Lyotard
oder Robert B. Brandom. Es geht weiten Teilen
der Aufklärung um die Perfektibilität des Men-
schen, zu der – das führt Reinalter vor – ja auch
die Freimaurerei zählt, die im philosophischen
Mainstream wenig Beachtung findet.

Zu den neuen Formen der Vernunft im ausge-
henden 20. Jahrhundert zählt Reinalter vor allem
Habermas’ Konzept einer kommunikativen Ver-
nunft sowie die Idee der Transversalität von
Wolfgang Welsch, der damit auch postmoderne
Motive einzuholen versucht. Dazu gehören zu-
dem auch Bemühungen rings um den Konstruk-
tivismus. Neuere aufklärerische Ansätze ver-
suchen dabei Vernunft und Gefühl miteinander
zu verbinden, die im Modell Kants ja noch strikt
getrennt werden. Wenn sich indes die Schwächen
der reinen Vernunft zunehmend entbergen, dann
stellt sich die Frage, woher man denn Korrektu-
ren inspirieren soll. Das Gefühl liegt nahe, gibt es
schließlich bereits in der Aufklärung Ansätze, die
darauf zurückgreifen – man denke an Rousseau
und Hume.

So gipfelt das Buch im Konzept einer reflexi-
ven Aufklärung, das Reinalter natürlich aus der
Vernunftkritik des 20. Jahrhunderts ableitet und
auch mit Kants Kritiken verbindet. Dabei bezieht
er sich primär auf Ulrich Becks Begriff einer re-
flexiven Moderne, die die industriegesellschaftli-
che Moderne im Angesicht von Individualisie-
rungsprozessen sowie diversen erhöhten Risiko-
potentialen hinter sich gelassen hat. In der refle-
xiven Moderne wird angesichts komplexer und
unübersichtlicher Bedingungen von den Zeitge-
nossen ein höheres Maß an Flexibilität, Bildungs-
anstrengungen und Kreativität in allen Lebensbe-
reichen verlangt.

Für Reinalter haben ein egoistischer Indivi-
dualismus und die diversen politischen Ideologi-
en des 19. und 20. Jahrhunderts das Emanzipati-
onsprojekt der Aufklärung ins Stocken gebracht.
Dies gilt es vor dem Hintergrund der angeführ-
ten Aufklärungsdialektik neu zu durchdenken,
um den »vernünftigen Gehalt der gesellschaftli-
chen kulturellen Moderne« (105) zu sichern.

Dazu sollte sich Das neue Aufklärungsdenken
nach Reinalter auch auf die von der Aufklärung
ursprünglich verdrängten religiösen Gehalte
rückbesinnen. Denn Religionen bergen nicht nur

120 Buchbesprechungen 120

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:14:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106


Spiritualität und tiefe menschliche Fragestellun-
gen. Sie entfalten vor allem ein ethisches Potenti-
al, das es angesichts der massiven, gerade auch re-
ligiös beseelten Konflikte der Gegenwart zu ent-
decken gilt. Reinalter bezieht sich dabei insbe-
sondere auf das Projekt Weltethos von Hans
Küng, dem es im Anschluss an die Einsicht dar-
ein, dass alle Weltreligionen ähnliche ethische
Grundideen beherbergen, darum geht, die reli-
giösen Grundlagen des Friedens zu eruieren. In-
sofern darf man das Buch von Reinalter auch als
Vermittlungsversuch zwischen Philosophie und
Theologie vornehmlich in politisch ethischer Per-
spektive verstehen.

Hans-Martin Schönherr-Mann

Heinz SCHILLING: Martin Luther, Rebell in
einer Zeit des Umbruchs, 4., aktualisierte Aufla-
ge, München: C. H. Beck 2016, 728 S. mit 51 Ab-
bildungen und 4 Karten, geb., € 29,95

Passend zum Reformationsjubiläum hat Heinz
Schilling die vierte Auflage seiner bedeutenden
Lutherbiographie vorgelegt. Neben der Auflis-
tung und Berücksichtigung von Neuerscheinun-
gen verweist der Autor in der Neuauflage auf die
Verankerung jüdisch-kabbalistischer Traditionen
im Denken Luthers, der einerseits die Nähe zum
Judentum, andererseits die ideologisch-heilsge-
schichtliche Entfremdung davon aufzeigt. Natür-
lich geht es in diesem Werk nicht zuvörderst
darum, in Luther das direkte Wirken Gottes auf-
weisen zu wollen. Der Historiker Schilling arbei-
tet rational wissenschaftlich und weiß dennoch,
dass dies nicht der einzige Zugang zum Werk Lu-
thers ist.

Schilling beschreibt Luthers Werdegang in
einer Welt des Umbruchs vom Mittelalter zur
Neuzeit bzw. zum neuzeitlichen Föderalismus,
der für die deutsche Geschichte auf Jahrhunderte
hin bestimmend blieb: Kirchlich-religiöse Er-
neuerung und die Gestaltung von Politik und
Gesellschaft in den Territorien der Fürsten waren
miteinander stark verschränkt und bildeten die
Grundlage staatlicher Souveränität.

Die dafür notwendige Befreiung von einer
selbstgefälligen und herrschaftsorientierten
Papstkirche, die den Weg zum Heil vorwiegend
auf Buße durch Werke des einzelnen Gläubigen
stützte, über deren Gültigkeit heilige Institutio-

nen entschieden, stand im Mittelpunkt der Theo-
logie Luthers. Wie komme ich zu einem gnädigen
Gott? Wie ist mein Leben als Sünder gerechtfer-
tigt? Nicht durch Ablassbriefe, sondern durch
den Glauben an Christus allein. Der Gerechte
lebt aus Glauben. Die Umkehr des Sünders zu
Christus rechtfertigt, allein darin liegt die wahre
Buße, die ein ganzes Leben lang erfolgt, wie es in
der 1. von Luthers 95 Thesen so eindringlich vor-
gestellt wird. Die allein auf den Glauben und die
Gnade bauende Theologie knüpft bei Augustinus
an und wird von dem florentinischen Bußpredi-
ger Savonarola in kritischer Absicht vorformu-
liert. Schilling macht auf diesen Bezug aufmerk-
sam (vgl. S. 154) und fasst zusammen: »Allein
durch den Glauben, allein durch Christus, allein
durch die von Gott jedem Menschen direkt ge-
schenkte Gnade. Das war die von einer übergro-
ßen Mehrheit der Zeitgenossen – jedenfalls in
Deutschland – mit großer Erleichterung begrüßte
Wende von dem Werkfrömmigkeitsangebot der
spätmittelalterlichen Kirche mit ihrem Markt re-
ligiöser Verrichtungen hin zur Glaubens- und
Gnadenfrömmigkeit, vor der alle Angebote der
spätmittelalterlichen Kirche zu wertlosen Heilpf-
lästerchen wurden.« (S. 155)

Gegen allen Widerstand wollte Luther sein
Werk durchsetzen. Schilling hebt oft die radikale
Unbedingtheit hervor, mit der er agierte. Luther,
der ursprünglich Luder hieß und sich ab Novem-
ber 1517 »Eleutherios« und daraus abgeleitet
»Luther« nannte, sah sich stets als Prophet und
als jemand, der in einer Endzeit lebte und nur
Gott als fundamentale Richtschnur seines Han-
delns akzeptierte. Moderne Freiheits- und
Gleichheitsvorstellungen waren ihm fremd. Vor-
rang hatten Christus und die Heilsgeschichte.
Die sozialrevolutionären Ideen von Thomas
Müntzer während der Bauernkriege hat er lei-
denschaftlich bekämpft. Auf gleiche Weise streb-
te er danach, die ihm danach jeweils erwachsen-
den innerprotestantischen Gegner kompromiss-
los auszuschalten.

Schilling schildert die Unnachgiebigkeit des
Reformators mit großer Präzision besonders im
Rahmen der Ereignisse während des Reichstags
zu Worms 1521 bei der unmittelbaren Begegnung
mit dem jungen Kaiser Karl, der die Einheit der
Christenheit wahren wollte und mit der Reichs-
acht versuchte, die Reformbestrebungen aufzu-
halten. Dass dies nicht gelang und Karl letztlich

121 Buchbesprechungen 121

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:14:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106


scheiterte und abdankte, spielt in Schillings Stu-
die eine große Rolle, zeigt sie doch dadurch die
vielfältigen Verflechtungen, in welche sowohl der
Kaiser wie der Reformator verwoben waren.
Nicht zuletzt zeigt sich hier die Abhängigkeit
Luthers von der politischen Macht und beson-
ders von den protestantischen Fürsten. Ohne
diesen Rückhalt und ohne den effizienten Einsatz
von Gewalt mit der Folge unübersehbarer krie-
gerischer Konflikte über lange Zeiträume hin-
weg, zu denen es später kam, wäre Luther schon
früh gescheitert.

Genau deswegen musste er geschmeidig sein
und sich bewusst machen, dass er seinen Gön-
nern und Mitstreitern auf der Seite der Fürsten
entgegenkommen musste. So erhielt Philipp von
Hessen, einer der wichtigsten Fürsten, von Lu-
ther die Erlaubnis zum Führen einer Doppelehe.

Ein wichtiger Punkt in der vorzüglichen Ar-
beit von Schilling ist die Stellung des Wider-
standsrechts bei Luther. Die politische Theorie
der Prämoderne betont, dass Luther die klassi-
sche Doktrin in der Auslegung von Thomas von
Aquin zurückweist. Thomas erlaubt den aktiven
Widerstand gegen einen Tyrannen und hält ge-
waltsames Vorgehen für vereinbar mit dem
christlichen Naturrecht. Luther gestattet nur den
leidenden Ungehorsam, niemals den aktiven Wi-
derstand. Allerdings orientiert sich diese Einstel-
lung an seiner theologischen Geltungsposition,
d. h. Widerstand darf nicht verwendet werden,
um die göttliche Ordnung auf Erden herzustel-
len. Im Bereich der weltlichen Ordnung, wenn es
um die Verletzung der Reichsverfassung durch
Kaiser Karl V. geht, relativiert Luther das Wider-
standsverbot und erlaubt den Kampf der Fürsten
dagegen. (vgl. S. 488f.) Niemals aber rief Luther
zu heiligen Kriegen auf, und während der Bau-
ernkriege lehnte er aufgrund seiner Lehre von
den zwei Reichen den Anspruch von Thomas
Müntzer auf Durchsetzung einer göttlichen Ord-
nung mit Feuer und Schwert entschieden ab.
Aber er warnte die Fürsten auch, bei der Nieder-
schlagung der Aufstände nicht zu grausam vor-
zugehen. All diese Verwicklungen werden von
Schilling klar herausgearbeitet. Luther war also
in seinen eigenen Begründungen durchaus flexi-
bel und taugt deshalb nicht, wie Jürgen Kaube
dies in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung
(31.10.16: Lasst uns froh und Luther sein) kritisch
zutreffend dargestellt hat, zu einem Gewährs-

mann für strenge ethische Prinzipien oder gar
zum Pazifisten, wie wir dies heute verstehen. Ein
solches Bild von einem modernisierten Luther ist
reine Chimäre und entspringt dem Wunschden-
ken der Kirchenfunktionäre.

So bedeutet die Freiheit des Gewissens für
Luther »konkret ›Gefangenschaft‹ im Wort Got-
tes, also Gebundenheit in der Religion. Über-
haupt ist ›Gewissen‹ bei ihm eine theologische
Qualität, ›bezogen nicht bloß auf das Verhalten,
sondern auf die Person‹, auf die Existenz und die
Heilsfähigkeit des Menschen, dessen gutes Ge-
wissen nicht Übereinstimmung mit seinen Nor-
men und seiner Moral signalisiert, sondern
schlicht ›Glauben ist.‹« (640) Von Autonomie ist
da keine Rede. Kants Ethik, die oft auf Luther
zurückgeführt wird, aber die Selbstgesetzgebung
der Vernunft zum Gegenstand hat, ist auf das
menschliche Werk bezogen. Man soll sich würdig
erweisen, glücklich zu sein. Die unsterbliche See-
le muss sich für Kant nach dem Tode weiter sitt-
lich bemühen. Das hat mit Luther kaum etwas zu
tun. Bei ihm ergibt sich das gute Handeln allein
aus dem Glauben. Philosophie mochte er nicht.
Die antiken Schriften zur Moral waren Luther
weitgehend suspekt, Aristoteles ein feister Sad-
duzäer, dessen Nikomachische Ethik er am liebs-
ten aus der Wittenberger Bibliothek verbannt
hätte.

Die Zwei-Reiche-Lehre betont den Gehorsam
gegenüber der Obrigkeit aufgrund der leiblichen
Natur des Menschen, nicht aufgrund der geistli-
chen Natur, denn insoweit ist er ein freier Herr
und niemandem untertan. Frei ist der Mensch in
und durch Christus allein im Glauben. Politische
Freiheit kann daraus nicht direkt abgeleitet wer-
den, wohl aber eine politische Wirkung, denn die
Stellung des Einzelnen mit seiner Innerlichkeit
bahnt der Subjektivität den Raum, die mit der al-
ten mittelalterlichen Ständeordnung bricht und
neue politische Ideen hervorbringt, welche die
Gleichheit und Freiheit der geistlichen Subjekte
auf den äußeren Bereich der obrigkeitlichen Ord-
nung ausdehnen, z. B. Demokratie und Machttei-
lung. Von hier aus gehen dann die ideenge-
schichtlichen Linien zu den großen politischen
Theorien der Neuzeit und der Aufklärung. Die
Symbiose von Reformation und Landesherr-
schaft, die für Luther so bedeutende waren, fi-
xiert ein Jahrhundert nach Luther Thomas
Hobbes in seinen Hauptwerken. Erinnert sei an

122 Buchbesprechungen 122

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:14:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106


die These von Carl Schmitt, der in Hobbes’
Staatstheorie die vollendete Reformation sah: Ei-
nerseits die zivilreligiöse Freisetzung des Glau-
bens und andererseits die Kontrolle des Staates
über die Kirchen.

Schilling lässt so gut wie kein Thema aus, das
er nicht fundiert kommentiert und analysiert. So
kommt auch Luthers Stellung zur Judenfrage zur
Sprache. Luther glaubte, mit der reformatori-
schen Theologie, die die Nähe des Christentums
zum Judentum hervorhob, die Juden bekehren
zu können, zumal »unter den Juden sich Stim-
men erhoben, die den Reformator als Befreier
feierten und sich von ihm eine nachhaltige Ver-
besserung der Beziehungen zwischen Juden und
Christen erhofften.« (S. 560) Diese Erwartungen
erfüllten sich jedoch nicht und schlugen in Ju-
denhass um. Schilling hält fest: »Luther hat er-
barmungslos gegen die Juden gepredigt und die
Obrigkeiten aufgefordert, sie aus ihren Ländern
zu vertreiben. Die physische Ausrottung aus ras-
sistischen Gründen hat der Reformator aber
nicht gepredigt. Zudem widerspricht es der his-
torischen Logik wie der biographischen Gerech-
tigkeit, dem Reformator persönlich in einem his-
torischen Kausalzusammenhang Entscheidungen
zuzurechnen, die erst spätere Generationen tra-
fen.«

(S. 557)
Insgesamt hat Heinz Schilling ein wegweisen-

des Buch vorgelegt, dessen Lektüre nur empfoh-
len werden kann.

Rainer Miehe

Brendan SIMMS: Kampf um Vorherrschaft. Eine
deutsche Geschichte Europas 1453 bis heute,
München: Pantheon Verlag 2016, 896 S., € 19,99
und
Wolfgang REINHARD: Die Unterwerfung der
Welt. Globalgeschichte der europäischen Expansi-
on 1415–2015, München: C. H. Beck 2016, 1.648
S., € 58,00, eBook € 52,99

Es ist wohl seine Vielgestaltigkeit, jene unver-
gleichliche Fülle des Reichtums – an Verirrungen
und Wirrungen, Bedrohungen und Selbstbehaup-
tungen, Niederlagen und Siegen, Glanzlichtern
und Abgründen, die es, alles in allem, für einen
Historiker immer wieder lohnend erscheinen
lässt, die Geschichte Europas neu zu schreiben.

Eine schöne Bestätigung findet diese Vermu-
tung durch zwei Neuerscheinungen: Wolfgang
Reinhard, der weltweit angesehene deutsche Ge-
schichtsforscher, hat unter dem Titel Die Unter-
werfung der Welt eine »Globalgeschichte« der
europäischen Expansion über einen Zeitraum
von sechs Jahrhunderten – von 1415 bis 2015, wie
es im Untertitel zu lesen ist – vorgelegt; und
Brendan Simms, ein jüngerer, in Cambridge leh-
render Historiker, hat eine »deutsche Geschichte
Europas« unter dem Titel Kampf um Vorherr-
schaft, ebenfalls über den Zeitraum von sechs
Jahrhunderten, nämlich von 1453 bis heute, ge-
schrieben. Zwei Bücher also, die in dem einen
Fall einer eher nationalen, im anderen, erstge-
nannten Fall einer mehr globalen Perspektive fol-
gen.

Um mit dem Buch von Simms zu beginnen:
Er schildert den jahrhundertelangen Kampf um
die Vorherrschaft in Europa – und mitten in die-
sem Getümmel befand sich, allein schon aus geo-
graphischen Gründen seiner kontinentalen Mit-
tellage, immer Deutschland. Das rechtfertige,
eine ›deutsche Geschichte Europas‹ zu schreiben
(S. 9 ff.) – was keineswegs zu bedeuten hat, dass
Deutschland jeweils die Hauptrolle in diesen
kriegerischen Auseinandersetzungen spielte.
Auch fremde Heere trugen auf deutschem Boden
zuhauf ihre Streitigkeiten aus. Deutschland war
der Kampfplatz in der Mitte Europas – zunächst
mehr als Objekt denn als Subjekt der Politik: Am
Ende des 30jährigen Krieges hatte sich diese seine
Mittellage in Europa beinahe als Todesurteil für
Deutschland, das völlig verwüstet war und am
Boden lag, herausgestellt. Und schließlich war
eben dieses Territorium das Schlachtfeld, auf dem
Deutsche gegen Deutsche kämpften – zuletzt, als
Österreich und Preußen gegeneinander mar-
schierten. Spätestens 1871 war das vereinigte
Deutschland, einem Wort Henry Kissingers fol-
gend, zu groß für Europa, aber immer noch zu
klein für die Welt.

Deutschland: ein Problem für Europa? Die
Frage zu stellen, heißt, sie mit Blick auf das 20.
Jahrhundert mit Ja zu beantworten – bis dann die
›deutsche Frage‹ zum Hauptimpuls für den
europäischen Einigungsprozess wurde, durch
den ein neuerlicher Krieg zwischen Frankreich
und Deutschland strukturell für alle Zeiten un-
möglich gemacht werden sollte. Aus dem Projekt
wurde mehr: Die Deutschen brachten in dieses

123 Buchbesprechungen 123

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:14:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106


europäische Projekt nicht nur ihre wieder schnell
erstarkende Wirtschaft und die neue Währung
ein, sondern – so Simms – auch »einen großen
Teil ihrer vormodernen politischen Kultur«
(S. 18): als Erbe des Heiligen Römischen Reiches
»insbesondere ihre Vorliebe für die Verrechtli-
chung politischer Streitigkeiten, für endlose De-
batten und ordentliche Verfahren«. Simms resü-
miert: »Wie das Alte Reich beruhte die Europäi-
sche Gemeinschaft nicht auf der Konzentration,
sondern auf der Diffusion von Macht.« (Ebd.)
Nach 1989 trieb das wieder vereinte Deutschland
sowohl vertiefend als auch erweiternd die euro-
päische Einigung erneut und kraftvoll voran.
»Die deutsche Frage, so schien es, war durch die
Integration in den Westen gelöst.« (S. 19) Bis
dann kurze Zeit später, Simms folgend, die ›neue
deutsche Frage‹ mit Gewalt aufbrach.

Der Verfasser wiederholt hier seine schon frü-
her geäußerte These, dass es die deutsche Reakti-
on auf die Finanzkrise war und ist, die einen neu-
en Hass auf Deutschland in Europa auslöste.
Gleichzeitig fordert er Deutschland auf, jetzt in-
itiativ zu werden und jene Opfer zu bringen, die
erforderlich sind, um die Einigung Europas zu
vollenden. Die gegenwärtige Aufgabe also lautet:
„Wie können die Europäer die seit den 1950er
Jahren aufgerissene Kluft zwischen sozioökono-
mischer und politisch-militärischer Integration
schließen? Kurz, wie erledigen wir mit einem
Strich die deutsche und europäische Frage, denn
die eine zu lösen bedeutet auch die Lösung der
anderen?« (S. 23)

Es überrascht, dass ausgerechnet ein Histori-
ker Lösungen fordert, die »mit einem Strich« alle
Schwierigkeiten aus der Welt schaffen sollen.
Wann je gab es solche Lösungen in der Geschich-
te? Weniger überraschend – weil schon mehrfach
von ihm ins Spiel gebracht – ist der von Simms
vorgeschlagene Weg zur Lösung aller Schwierig-
keiten: »Es gibt diesen Weg«, schreibt er: »Um
ihn zu gehen, müssen die Deutschen und die Eu-
ropäer die föderativen Traditionen des Alten Rei-
ches und seiner Nachfolgerin, der Europäischen
Union, aufgeben« und einen »vollgültigen Bun-
desstaat« schaffen, durch ein »kollektives Feuer«,
in dem »neue Identitäten gebrannt werden«.
(S. 23)

Das ist eine Lösung, die am Reißbrett entwor-
fen wird, und deren Umsetzung, wie Simms ge-
steht, den Politikern, nicht den Historikern zu-

kommt. Damit ist das Ergebnis eigentlich klar.
Abgesehen von der Frage, ob es sachlich geboten
ist, einen europäischen Bundesstaat zu schaffen,
und abgesehen davon, ob es in absehbarer Zeit
überhaupt die Möglichkeit gibt, diesem Ansinnen
auch nur mit einem Hauch von Erfolgsaussicht
zu folgen, fragt sich der Leser angesichts der Tat-
sache, dass Großbritannien gerade dabei ist, vor
allem dank der Schotten erste Erfahrungen im
Umgang mit dem Föderalismus zu sammeln, ob
der Weg der Zukunft näher zum europäischen
Zentralismus hinführen soll, oder eher das Ge-
genteil – eine Dezentralisierung – zum Ziel haben
sollte. Wie auch immer: Simms Buch ist anre-
gend, gerade für den Zentraleuropäer, zeigt es
doch, wie weit sich ein namhafter britischer His-
toriker vom kontinentalen Europa auch geistes-
geschichtlich entfernt fühlt.

Reinhards Buch ist – im Kontrast dazu – aus
eben dieser zentraleuropäischen Perspektive ge-
schrieben. Erschienen in der ›Historischen Bi-
bliothek der Gerda Henkel Stiftung‹, kündigt der
Verlag eine »einzigartige Gesamtdarstellung« an
– und er übertreibt damit keinesfalls. Im Mittel-
punkt von Reinhards opus magnum stehen die
europäischen Kolonisatoren – wie zugleich auch
die europäisch Kolonisierten: Sechs Jahrhunderte
lang haben Europäer die Welt erkundet, unter-
worfen und ausgebeutet: aber nicht im Sinne
einer Einbahnstraße, sondern als ein ständiges
wechselseitiges Nehmen und Geben.

Europa bestimmt sich, so Reinhard, durch sei-
ne permanente Expansion: »Ich expandiere, also
bin ich – ist eine angemessene Aktualisierung der
klassischen philosophischen Formel für Europa.«
(S. 17) Auf der Grundlage dieser These findet
Reinhard zu einer erwägenswerten Begriffsbe-
stimmung, indem er das Merkmal europäischer
Expansion mit der Bestimmung europäischer
Identität verknüpft: »Von Anfang an war Europa
mit dem Prozesse der eigenen Expansion iden-
tisch.« (Ebd.)

Was waren die Inhalte und Beweggründe des
Dranges zu permanenter Expansion? Ging es
ehedem vor allem um die Verbreitung des wahren
Glaubens oder der nationalen Größe, so gehe es
heute um die ökonomische Idee vom grenzenlo-
sen Wachstum. Im Drang der Europäer zu ex-
pandieren findet sich keine Verirrung, sondern –
so Reinhards Ausgangsthese: Es blieb ihnen gar
nichts anderes übrig. »Denn Europa ist nicht aus

124 Buchbesprechungen 124

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:14:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106


einem vorgegebenen, klar umgrenzten geogra-
phischen, ethnischen oder politischen Substrat
herausgewachsen, sondern durch kontingente
Expansionsprozesse entstanden, genauer durch
die Zufälle von drei sich überschneidenden Ex-
pansionen. Die Geschichte Europas kann sich
daher nicht auf einen unmissverständlich defi-
nierten Raum beziehen, sondern bleibt immer
diejenige, die sich Europa jeweils selbst erzählt
[…] Europa lässt sich weniger denn je territorial
definieren, sondern nur prozessual als mentales,
dabei aber durchaus reales Konstrukt mit unter-
schiedlichen Zugehörigkeiten.« Und so lautet das
– schon erwähnte – Resümee: »Von Anfang an
war Europa mit dem Prozess der eigenen Expan-
sion identisch.« (Ebd.)

Drei Stufen dieser Expansion macht Reinhard
aus: Das Römische Reich expandierte nach Nor-
den, während, zweitens, zugleich die Bewohner
des – heutigen – europäischen Nordens in das
Römische Reich expandierten; dann zerbrach das
Reich, und die Erbin des Imperiums, die Römi-
sche Kirche, expandierte – drittens – mit ihrer
Mission in den nordalpinen Raum und machte
seine Bewohner zu lateinischen Christen: »Die
Christenheit oder Europa war entstanden!«
(S. 18) Die Entstehung der beiden historischen
Figuren – jener, die Christenheit genannt wird,
und jener, die wir Europa nennen – fiel fürs erste
in eins – mit fortdauernden Folgen bis heute.

Mit ganz wenigen Ausnahmen organisierte
sich Europa nicht als umfassendes Großreich –
das scheiterte an der »notorischen politischen
Pluralität« Europas. Diese »notorische Plurali-
tät« (ebd.) hat mehrere Gründe: die geographi-
sche Kleingliedrigkeit des Subkontinents, die
Vielfalt autonomer Adelsherrschaften sowie, viel-
leicht am bedeutsamsten, der »einmalige, kon-
fliktreiche Dualismus politischer und religiöser
Gewalten, von weltlich und geistlich, von Laien
und Klerikern, später in institutionell entwickel-
ter Form von Staat und Kirche.« (Ebd.) Während
andernorts entweder die Politik die Religion oder
– umgekehrt – die Religion die Politik kontrol-
lierte, haben die vormodernen Europäer eine »in-
dividuelle politische Widerspenstigkeit« (ebd.)
entwickelt, die ihre ganze Kultur bis heute prä-
gen sollte. Und dies wiederum, so sei an dieser
Stelle hinzugefügt, ist die unmittelbare Folge der
Entstehung Europas unter den Vorzeichen der
Ausbreitung der Christenheit.

Folgerichtig ließ sich der Wille zur Macht in
dieser Kultur nur in ständiger Rivalität zu ande-
ren, von gleicher Absicht geleiteten Zeitgenossen
durchsetzen. Also waren ständige bewaffnete
Konflikte die Folge. So entstanden Reiche – und
später dann Machtstaaten: »Territoriale Expansi-
on ist als Mittel und Ziel zugleich ein integrieren-
der Bestandteil dieser Entwicklung.« (S. 19) Zur
Expansion aber gehört Gewalt. Und so ist die
Geschichte Europas immer auch eine Geschichte
angewandter Gewalt.

Die Expansion vollzog sich kontinental – im
Osten und im Norden – sowie maritim und über-
seeisch. Letztere »begann in Europa selbst und
führte die ursprüngliche Selbstkonstitution Eu-
ropas durch Expansion einfach über Europa hi-
naus fort.« (S. 20) Es entstanden Kolonialreiche
als Varianten europäischer Reiche, der Vorfor-
men des modernen Staates. Reinhard analysiert
diesen Typus von Herrschaft in vielerlei Hinsicht
– nicht zuletzt als Modernisierungsimpuls – und
wendet sich gegen die Feststellung eines ver-
meintlich eindeutigen Gegensatzes von aktiven
Kolonisatoren und passiven Kolonisierten; zwar
gab es in den Kolonialreichen im Vergleich zur
Lage der europäischen Untertanen durchaus Un-
terschiede im Rechtsstatus und im Ausbeutungs-
grad; doch haben die Fremdbeherrschten die Ko-
lonien und damit auch die postkoloniale Welt im-
mer auch aktiv mitgestaltet, ja: »Oft genug lassen
sich nicht einmal Täter und Opfer eindeutig tren-
nen.« (S. 26)

Es gibt Eigentümlichkeiten der europäischen
Kultur, die deren Expansion beflügelt haben. Da-
zu gehört vor allem die besondere Wissenskultur
der Europäer, die mit der Institution der Univer-
sität ihrer »systematischen Neugier« (S. 30) einen
geschützten Ort und eine feste Heimat gaben. Es
gehört zu diesen Eigentümlichkeiten, zweitens,
die hochentwickelte Kunst, fremde Sprachen zu
übersetzen – eine Kunst, die entstand, weil Euro-
pa auf antiken Fundamenten aufbaute und seit-
dem durch ein besonderes philologisches Interes-
se geprägt ist – hoffentlich auch zukünftig,
möchte man hier mit einem leichten Seufzer hin-
zufügen. Und es ist schließlich, drittens, der mit
der Wissenskultur unterfütterte christliche Wille
zur Missionierung der Welt – bis an die Grenzen
der Erde.

Auf vielen Hunderten von Seiten differenziert
Reinhard diese zunächst sehr allgemeinen Bedin-

125 Buchbesprechungen 125

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:14:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106


gungsgründe europäischer Expansion, ohne da-
bei zu verkennen, dass es immer auch Zufälle des
Lebens sind, durch die selbst geschichtlich wich-
tige Ereignisse ausgelöst werden. Es ist ein wohl
wirklich einzigartiger Gang durch die Mensch-
heitsgeschichte, zu dem Reinhard seine Leser ein-
lädt: eine Forschungsleistung unvergleichlichen
Ausmaßes. Denn von der europäischen Expansi-
on blieb kein Erdteil unberührt. Der Verfasser
schildert, wie dieses ständige Streben der Euro-
päer nach Expansion schließlich in eine Entwick-
lung mündet, die heute Globalisierung genannt
wird. Das aber bedeutet: Die heutige Welt – ihre
Ordnung wie ihre Unordnung – ist die Folge
einer sich über anderthalb Jahrtausende ausbrei-
tenden europäischen Expansion, die im Buch
akribisch, fesselnd, lehrreich und quellennah be-
schrieben wird.

Reinhard stellt resümierend fest, dass es un-
möglich ist, »wissenschaftliche, das heißt nach-
prüfbare Aussagen darüber zu machen, ob der
europäische Kolonialismus für die Welt als Gan-
zes oder auch nur einen Teil von ihr gut oder
schlecht gewesen ist«. (S. 1.315) Im Ergebnis
kann man jedenfalls festhalten, dass die globale
Welt zwar gänzlich von europäischer Kultur ge-
prägt, »aber dennoch längst nicht mehr europä-
isch ist«. Die Rede von der »Europäisierung der
Erde ist nur noch eine historische Feststellung!«
(S. 1.320)

Diese Feststellung reflexiv zu bewältigen, ist
allerdings unverzichtbar, von erheblicher Bedeu-
tung und von hohem Interesse: Denn wir Euro-
päer werden mit unserer »Geschichte und ihrem
politischen Missbrauch nur fertig, wenn wir sie
genau kennen, vor allem besser als die Ge-
schichtspolitiker. Andernfalls müssen wir ihr ge-
horchen, ohne es zu merken.« (S. 1.320 f.) Das al-
lein schon rechtfertigt die außergewöhnliche,
womöglich einzigartige Leistung, die erforderlich
war, um dieses Buch schreiben zu können. Denn
wer die Vergangenheit nicht kennt, steht unter
ihrer Vormundschaft und unter der Herrschaft
von Geschichtsbildern, die oft – und aus eigen-
nützigen Gründen ihrer Erfinder – verzerren,
was sich bei näherem Hinsehen ganz anders
zeigt. Reinhard hat näher hingesehen und man
kann es ihm kaum genug danken.

Christoph Böhr

Carlo STRENGER: Abenteuer Freiheit: Ein
Wegweiser in unsicheren Zeiten, Berlin: Suhr-
kamp 2017, 122 S., € 14

Carlo Strenger forscht seit Jahren über den Ein-
fluss der Globalisierung auf die individuelle Psy-
che, Kultur und Politik. Er zeigt, dass die heuti-
gen Generationen, die in einer globalisierten Rea-
lität aufwachsen, oft unter Orientierungslosigkeit
leiden und Schwierigkeiten haben ein stabiles
Selbstwertgefühl zu entwickeln. In seinem neus-
ten Buch wirft er in seinem Vorwort die beunru-
higende Frage auf: »Ist die westliche Kultur noch
zu retten?« Eine Frage, die sich vor einigen Jah-
ren die wenigsten von uns gestellt hätten. Stren-
ger ist sich mit einer Reihe bedeutender Kultur-
kritiker, wie etwa David Forster Wallace, Eric
Zemmour, Michel Houellebecq und Benjamin
Barber einig, dass ein großer Teil der Bürger der
freien Welt ihre Freiheit nicht ernst nimmt und
nicht fähig oder nicht willens ist, die westliche
Kultur und die freiheitliche Ordnung als etwas
zu begreifen, das zu pflegen wir verpflichtet sind
(S. 13). Der Autor weist uns darauf hin, dass
»persönliche und politische Freiheit überaus
komplexe kulturelle Schöpfungen sind, die an die
Mitglieder freier Gesellschaften hohe Ansprüche
stellen« (S. 9).

Auf der politischen Ebene bestehe die tiefe
Krise dieser Ordnung letztendlich darin, dass ein
beträchtlicher Teil der Bewohner der westlichen
Welt insgeheim glaube, irgendjemand werde
kommen und für all unsere Probleme eine Lö-
sung finden, die uns Wohlstand, Sicherheit und
endlose Unterhaltung garantiere. So sei der
wachsende Erfolg der Populisten Anlass zu tiefer
Sorge (S. 46). Strengers Grundthese lautet, »dass
die Berechtigungsmentalität, die sich im Westen
breit gemacht hat, die Einsicht verhindert, dass es
ein schwerwiegender Fehler ist zu glauben, es ge-
be für alle Probleme eine technische Lösung und
alle Schwierigkeiten könnten letztlich von ir-
gendeiner Instanz beseitigt werden« (S. 25).

Eine fragwürdige Grundthese Carlo Strengers
ist, dass »Passivität, Anspruchsdenken und Kon-
summentalität« (S. 47) und der »Mangel an bür-
gerlicher Verantwortung« auf einen Mythos zu-
rückzuführen seien, der von Jean-Jacques
Rousseau wie folgt formuliert wurde: »Die Men-
schen seien frei geboren und doch überall in Ket-
ten« und jeder Mensch habe ein »unverdorbenes,

126 Buchbesprechungen 126

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:14:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106


wahres Selbst, dem nur Raum geschaffen werden
müsse, um sein volles Potenzial auszuschöpfen«
(S. 8). Der »Siegeszug des Mythos vom wahren
Selbst« habe in den sechziger Jahren in Kaliforni-
en mit dem »Human Potential Movement« (u. a.
Abraham Maslow und Carl Rogers) begonnen
und als »neue Befreiungstheologie« (»ihre Gu-
rus«: Herbert Marcuse, Norman Brown, Stanis-
lav Grof) zu den Studentenunruhen von 1968 ge-
führt und ihnen ihren Stempel aufgedrückt
(S. 49). Mit seiner Hypothese, dass der »Mangel
an bürgerlicher Verantwortung« eine Folge von
Rousseaus Idee vom »wahren Selbst« sei, folgt
der Autor einer umstrittenen populärwissen-
schaftlichen Rousseau-Interpretation von Alice
Miller (vgl. Ernst Cassirer, Jean Starobinski, Ro-
bert Darnton: Drei Vorschläge Rousseau zu lesen,
1995).

Auch nahm die Studentenbewegung in den
USA nicht ihren Anfang als psychologische
Selbst- Befreiungsbewegung, sondern als politi-
sche Bewegung für Meinungsfreiheit loser Stu-
dentengruppen an der Universität Berkeley in
Kalifornien (»Free Speech Movement«). Waren
es nicht die politisch aktiven Studenten, die nicht
nur den »Konsumterror« anprangerten, sondern
auch gegen autoritäre Strukturen ankämpften?
Zwar hatten diese Bewegungen mit der »bürger-
lichen Demokratie« vielfach nichts am Hut. Den-
noch war 1968 ein großer Aufbruch für eine
weltbürgerliche Haltung, die Leidenschaft für
politische Öffentlichkeit und soziales Engage-
ment, das Pochen auf Selbstbestimmung und de-
mokratische Partizipation. Trotz aller Irrungen
trugen die Studenten dazu bei, dass Deutschland
demokratischer und liberaler wurde und sich in
Richtung auf eine moderne Gesellschaft entwi-
ckeln konnte.

Überschätzt Carlo Strenger mit seinem Junk-
tim von Demokratie- und Politikverdrossenheit
und der »Idee vom wahren Selbst« nicht den Ein-
fluss einer populärphilosophischen Idee auf das
Leben von Millionen? Blendet er nicht wichtige
politische und ökonomische Faktoren aus? Mit
Zygmunt Baumann ist darüberhinaus zu fragen,
ob unsere Leistungsgesellschaft nicht zuallererst
eine Gesellschaft der individuellen Leistung und
einer »Kultur eines Friss-oder-stirb-Individualis-
mus« ist, »in der das alltägliche Leben prekär
wird«? Ist der Liberalismus nicht in der Gefahr
seine eigenen Kinder zu fressen?

Carlo Strengers »Plädoyer für die westliche
Moderne« erteilt, gestützt auf Sigmund Freud
und Isaiah Berlin, den »regressiven Erlösungsfan-
tasien und Fundamentalismen jeder Couleur eine
Absage« (S. 112). Was die Moderne wesentlich
kennzeichnet, sei die Offenheit für Kritik und
der Wille, sich immer wieder von der empiri-
schen Realität korrigieren zu lassen – ein Ideal-
zustand, den Karl Popper als »offene Gesell-
schaft« bezeichnet habe. Die Geschichte der frei-
heitlichen Ordnung müsse daher mit all ihren
Abwegen, moralischen Verfehlungen und intel-
lektuellen Irrtümern erzählt werden (S. 112).
Dies sei vor allem eine Bildungsaufgabe, die sich
am humanistischen Bildungsideal und nicht an
den Marktkräften zu orientieren habe (S. 13 /
S. 28).

Zum Schluss seines Essays erinnert Strenger
daran, dass es »von uns« abhinge, ob es gelinge,
»den nachfolgenden Generationen die Fähigkeit
zu vermitteln, den Schmerz der Freiheit auszu-
halten und die Schönheit des Abenteuers Freiheit
zu erkennen« (S. 116).

Heute drückt sich der »Mangel an bürgerli-
cher Verantwortung« auch in Form des neurech-
ten Protests gegen »die Eliten« und »das System«
aus. Die viel zitierte »Angst« breiter gesellschaft-
licher Schichten ist auch eine Angst vor dem dro-
henden Abstieg. Das Vertrauen in die Fähigkeit
der Politik sinkt, weil sich bisherige systemische
Gewissheiten als Folge der Europäisierung, der
Globalisierung und Digitalisierung auflösen. Es
ist die Ahnung, dass die Privilegierung der west-
lichen Wohlstandsgesellschaft ihrem Ende entge-
gen gehen könnte. Diese böse Ahnung macht den
Erfolg rechtspopulistischer Bewegungen bis in
die wirtschaftlich gesicherten Mittelschichten
hinein verständlich, deren Anteil an der Bevölke-
rung seit der Wiedervereinigung schrumpft und
deren Einkommen bestenfalls stagniert.

Die von Strenger deklarierte geistige und kul-
turelle Krise entpuppt sich so als Krise der libera-
len Demokratie und als Krise des marktwirt-
schaftlichen Versprechens vom sozialen Aufstieg
im Zeitalter der Globalisierung. Was wir erleben,
ist eine »Art politische Notwehr einer Wohl-
standsgesellschaft, deren kollektive Identität an
eben ihrem Wohlstand und der Sorglosigkeit sei-
nes Genusses hängt« (Stephan Lessenich, SZ
10.03.17), einer Gesellschaft, die sich um die Ne-
benwirkungen des Wohlstandes bisher keine oder

127 Buchbesprechungen 127

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:14:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106


nur wenig Gedanken gemacht hat. Es ist viel-
mehr eine Illusion zu glauben, ein Land könne
sich abschotten und bleiben, wie es war, während
der Rest der Welt untergeht. 2015 haben wir end-
gültig unsere eingebildete Unschuld verloren.

Carlo Strenger zeigt sich als glühender An-
hänger der Freiheit. Immer spricht er von der
»freiheitlichen Ordnung«, nie von der freiheitlich
demokratischen und sozialen Ordnung. Die Be-
griffe »Gemeinwohl« und »Sicherheit« tauchen
bei ihm nicht auf. Ein großer Liberaler schrieb
einst: »Es ist sinnvoll anzunehmen, dass Freiheit
unvollkommen bleibt, so lange sie nicht allen zu-
kommt. Es ist einsichtig, dass es soziale Verhält-
nisse gibt, die die Ausübung von Freiheitsrechten
erschweren, wenn nicht unmöglich machen. Viel-
leicht ist es zuweilen nötig, ein Stück Freiheit zu
opfern, um gerechtere Verhältnisse zu schaffen«
(Ralf Dahrendorf). Ein Satz – aktueller denn je.
Soziale Gerechtigkeit, Sicherheit und Freiheit
sind aber auch keine Fragen, die sich im Zeitalter
der Globalisierung allein innerhalb der eigenen
Grenzen nationalen beantworten ließen. Solange
sich die Politik marktkonform verhält kann sie
der Macht des Finanzkapitalismus und der Ver-
flechtung internationaler Konzerne nichts entge-
gensetzen. Stattdessen brauchen wir mehr Regu-
lierung auf nationaler, europäischer und interna-
tionaler Ebene.

Carlo Strenger liefert mit seinem Essay eine
kluge soziologische und sozialpsychologische
Zustandsbeschreibung unserer postmodernen
Gesellschaft. Er ist in erster Linie eine Liebeser-
klärung an das Ideal der liberalen Demokratie
und ein leidenschaftlicher Appell, ihrer Gefähr-
dung von innen, durch Gleichgültigkeit, Trägheit
und Teilnahmslosigkeit, eine Absage zu erteilen.
Der Essay ist auch ein »Plädoyer, der existenziel-
len Tragik unseres Daseins ins Auge zu sehen«
und die »westliche Kultur als etwas zu begreifen,
das zu pflegen wir verpflichtet sind« (S. 13). Er
ist ein Apell, ein Verständnis der eigenen Natur
zu entwickeln und die Disziplin der Freiheit täg-
lich einzuüben und Verantwortung für sich und
für die anderen zu übernehmen.

»Passivität, Anspruchsdenken und Konsum-
mentalität« (S. 47) sind aber nicht allein auf exis-
tenzielle psychologische, soziologische und kul-
turelle, sondern auch auf ökonomische und poli-
tische Faktoren zurückzuführen. Die Belange des
Individuums sind von denen der Gesellschaft ge-

nauso wenig zu trennen wie Psychologie, Sozio-
logie, Philosophie von Politik und Ökonomie.
Dringend erforderlich ist auch, aus der Kirch-
turmperspektive, in der wir aufwachsen, von der
Fixierung auf die eigene Nation und Kultur, frei
zu werden. Denn erst aus der Kenntnis des
Fremden entstehen Toleranz und Offenheit. Die
Verteidigung der offenen Gesellschaft ist ohne
Frage eine Bildungsaufgabe. Bildung muss aber
auch auf lokale und globale Politiken bezogen
werden. »Wahre Selbstbestimmung« erfordert
nicht allein »Vernunft, Wissen und Disziplin«
(S. 10), sondern auch bürgerliche Mitverantwor-
tung und die Ermöglichung sozialer Teilhabe. Es
kommt nicht nur darauf an, die liberale Demo-
kratie zu verteidigen, es kommt auch darauf an,
diese weiterzuentwickeln.

Bruno Heidlberger

María do Mar CASTRO VARELA / Paul ME-
CHERIL (Hg.): Die Dämonisierung der Ande-
ren. Rassismuskritik der Gegenwart, Bielefeld:
Transcript 2016, 208 S., € 17,99

Rassistische Ideen und Handlungen prägen zu-
nehmend das politische Geschehen in Deutsch-
land und Europa. Mit dieser besorgniserregenden
Entwicklung beschäftigt sich der vorliegende
Sammelband der beiden Herausgeber María do
Mar Castro Varela und Paul Mecheril auf interes-
sante Weise.

In ihrer Einleitung weisen Castro Varela und
Mecheril darauf hin, dass rassistisches Handeln
dem Zweck dient, Privilegien aufrechtzuerhalten.
Um dieses Ziel zu erreichen, verwenden rassisti-
sche Akteure angeblich die Methode der »Dämo-
nisierung der Anderen«. Die Herausgeber stellen
fest, dass mit dieser rassistischen Methode ver-
meintlich rationale Gründe für die Einschrän-
kung der Rechte anderer Menschen konstruiert
werden.

Zudem wird in der Einleitung veranschaulicht,
wie sich der Begriff des »Dämons« im Verlauf
der europäischen Geschichte gewandelt hat:
Während dieser Begriff in der Antike nicht über-
wiegend negativ konnotiert war, hat sich dies
durch die Ausbreitung des Christentums deutlich
verändert. Die christliche Theologie hat dafür ge-
sorgt, dass heutzutage der Begriff des »Dämons«
fast ausschließlich mit negativen Phänomenen

128 Buchbesprechungen 128

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:14:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106


verknüpft wird. Die Herausgeber plädieren da-
für, sich dieses aktuell vorherrschende Begriffs-
verständnis bewusst zu machen. So sei es mög-
lich, die Funktionsprinzipen der Methode der
»Dämonisierung der Anderen« auf besonders
lohnende Weise zu analysieren.

Die Einleitung verdeutlicht, dass es für rassis-
tische Diskurse typisch ist, Ausländer als regel-
rechte Dämonen darzustellen. Bei diesen Diskur-
sen gehe es darum, Menschen abzuwerten und sie
aufgrund ihrer vermeintlichen Anders- und Bös-
artigkeit für allerlei Missstände verantwortlich zu
machen. Auch sei es typisch für rassistisches
Denken, dass die einheimische Bevölkerung glo-
rifiziert wird. Beide Autoren weisen darauf hin,
dass dies geschieht, indem der einheimischen Be-
völkerung ein besonders hochwertiges Moralver-
ständnis bescheinigt wird. Ferner sei es üblich, zu
behaupten, dass die angestammte Bevölkerung
sehr homogen ist. Außerdem gehöre es zum We-
senskern des Rassismus, dass eine möglichst gro-
ße kulturelle Differenz zwischen der einheimi-
schen Bevölkerung und der als fremdartig stig-
matisierten Menschengruppe konstruiert wird.

Castro Varela und Mecheril ist es wichtig, die
aktuellen rassistischen Diskurse vor dem Hinter-
grund der Geschichte des Kolonialismus zu be-
trachten. Beide Wissenschaftler vertreten die
These, dass das derzeitige rassistische Denken in
Europa an Herrschaftsvorstellungen aus der Ko-
lonialzeit anknüpft. Damals sei es üblich gewe-
sen, dass sich die Nutznießer des Kolonialismus
als zivilisierte Menschen präsentierten. Hingegen
habe man die indigene Bevölkerung als unzivili-
sierte Menschen betrachtet. So sei ein vermeintli-
cher Rechtfertigungsgrund geschaffen worden,
um diese Menschen zu entrechten.

Die in der Einleitung skizzierte thematische
Ausrichtung des Sammelbands wird in den fol-
genden 13 Aufsätzen auf vielfältige Weise ver-
tieft. Zum Beispiel veranschaulicht Castro Varela,
dass häufig auf rassistische Erklärungsmuster zu-
rückgegriffen wird, wenn in westlichen Gesell-
schaften Gewalttaten geschehen. Die Autorin er-
innert daran, wie Teile der Öffentlichkeit auf den
Amoklauf des 18-jährigen Schülers David Son-
boly reagierten. Nicht selten habe sich die media-
le Berichterstattung zunächst darauf konzen-
triert, den Attentäter in einen islamistischen Zu-
sammenhang zu rücken. Das Gerücht, der
Amokläufer sei ein Anhänger des »Islamischen

Staates«, sei von vielen Menschen geglaubt wor-
den. Erst später habe sich eine Berichterstattung
durchgesetzt, die sich für die Fakten des Amok-
laufs interessierte. Dabei habe sich gezeigt, dass
Sonboly durch rassistische Ideen zu seiner Ge-
walttat motiviert wurde.

Laut der Autorin wird durch die Betrachtung
der medialen Aufbereitung des Attentats erkenn-
bar, dass in westlichen Gesellschaften rassistische
Affekte eine große Rolle spielen. Angeblich äu-
ßern sich diese Affekte auch durch die romanti-
sche Vorstellung, westliche Gesellschaften seien
besonders friedvoll. Zur Aufrechterhaltung die-
ser Wunschvorstellung sei es notwendig, Gewalt
als ein fremdartiges Phänomen zu begreifen. Des-
halb verlagere man Gewaltursachen bevorzugt
ins nicht-westliche Ausland.

Auch der Beitrag von Naika Foroutan be-
schäftigt sich vor allem mit antimuslimischem
Rassismus. Dabei konzentriert sich Foroutan auf
die Partei »Alternative für Deutschland« (AfD)
und die Bewegung »Patriotische Europäer gegen
die Islamisierung des Abendlandes« (PEGIDA).
Es wird ersichtlich, dass beide Phänomene von
einer irrationalen Überfremdungsangst geprägt
sind. Wobei die Angst vor einer Islamisierung des
Abendlandes offenbar besonders ausgeprägt ist.
In diesem Kontext kritisiert die Wissenschaftlerin
die folgende Merkwürdigkeit: Auch Politiker der
etablierten demokratischen Parteien haben die
falsche These verbreitet, dass durch die AfD und
die PEGIDA-Bewegung eine rationale politische
Angst zum Ausdruck gebracht wird. Foroutan
verdeutlicht, dass es ein großer Fehler war, dass
Politiker der etablierten Parteien behauptet ha-
ben, dass die besagte Überfremdungsangst be-
rechtigt ist. Laut der Autorin hätte mehr darüber
aufgeklärt werden müssen, dass man es hier nicht
mit einer berechtigten Angst, sondern mit einer
besorgniserregenden Paranoia zu tun hat.

Zu Recht weist Foroutan darauf hin, dass es
sich bei dieser paranoiden Überfremdungsangst
eigentlich um eine fehlgeleitete soziale Abstiegs-
angst handelt. Die Autorin stellt klar, dass diese
Abstiegsangst berechtigt ist. Es wird veranschau-
licht, dass der Wohlstand in der Bundesrepublik
Deutschland sehr ungleich verteilt ist. Und es
wird deutlich, dass die Gefahr, in eine prekäre
ökonomische Lage zu geraten, zunimmt.

Zudem kritisiert Foroutan, dass es die herr-
schende Politik versäumt habe, alle Teile der ein-

129 Buchbesprechungen 129

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:14:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106


heimischen Bevölkerung in die bundesdeutsche
Gesellschaft zu integrieren. Dieses Integrations-
defizit zeige sich auch daran, dass viele Deutsche
nicht akzeptieren, dass die Bundesrepublik ein
Einwanderungsland ist.

Claus Melter beschreibt anhand von aktuellen
und historischen Sachverhalten, wie bedeutsam
nationale, religiöse und rassische Kategorien
sind, wenn Menschen entrechtet werden. Melter
erinnert daran, wie begrenzt im Grunde die Frei-
heitsrechte waren, die durch die Französische
Revolution (1789–1799) erreicht wurden. So
wurde etwa in den französischen Kolonien die
Versklavung schwarzer Menschen noch bis 1848
aufrechterhalten. Das Regelwerk, das diese Ver-
sklavung ermöglichte, war der »Code Noir«.
Dieses rassistische Regelwerk wurde 1685 von
Ludwig XIV. eingeführt. Beim Blick auf die Ko-
lonien des Deutschen Kaiserreichs stellt der Au-
tor fest, dass auch hier das Rechtssystem rassis-
tisch geprägt war. So wurde zur Unterdrückung
der einheimischen Bevölkerung regelmäßig die
Prügelstrafe angewendet. Hingegen war es ver-
boten, diese Strafe bei Deutschen und Europäern
anzuwenden.

Im weiteren Verlauf seines Aufsatzes betrach-
tet Melter die Rechte von Flüchtlingen in der
Bundesrepublik Deutschland. Es wird deutlich,
in welch hohem Maß Flüchtlinge diskriminiert
werden, weil sie keine deutschen Staatsbürger
sind. Der Verfasser weist darauf hin, dass diese
Diskriminierung zum Beispiel durch die einge-
schränkte medizinische Versorgung ersichtlich
wird, die Asylbewerber im Vergleich zu deut-
schen Staatsbürgern erhalten. Zu Recht wird
auch kritisiert, dass die Wohnverhältnisse von
Flüchtlingen nicht selten gegen die Menschen-
würde verstoßen: Der Wohnraum ist mitunter zu
klein. Und bisweilen sind die hygienischen Zu-
stände in den Unterkünften unzumutbar. Melter
erinnert auch daran, dass die prekäre rechtliche
Situation von Flüchtlingen in der Bundesrepu-
blik nicht zuletzt auf die massive Einschränkung
des Asylrechts des Jahres 1993 zurückzuführen
ist.

Gegen Ende seines Aufsatzes widmet sich
Melter noch der rechtsextremen Terrorzelle »Na-
tionalsozialistischer Untergrund« (NSU). Dabei
stellt der Autor Folgendes fest: Dass es jahrelang
nicht gelang, die Verbrechen des NSU aufzuklä-
ren, lag auch daran, dass bei den Ermittlungen

rassistische Vorurteile eine Rolle spielten. Des-
halb hat sich die Polizei auf die falsche Annahme
konzentriert, dass die Täter wahrscheinlich Aus-
länder sind. Hingegen wurde die Möglichkeit,
dass die Verbrecher deutsche Staatsbürger sind,
weitgehend ignoriert. Mit seinem Aufsatz veran-
schaulicht Melter unter anderem sehr eindrucks-
voll, in welch großem Umfang die politische
Kultur der Bundesrepublik von rassistischen Ide-
en geprägt ist.

Astrid Messerschmidt beschäftigt sich in
ihrem Aufsatz mit dem Zusammenhang von Se-
xismus und Rassismus im Kontext der Diebstähle
und sexuellen Übergriffe am Kölner Hauptbahn-
hof in der Silvesternacht 2015. Und Micha Brum-
lik beschreibt in seinem Beitrag anhand einiger
historischer Beispiele, wie Menschen jüdischen
Glaubens als gemeinschaftsschädliche Dämonen
dargestellt wurden.

Alle Beiträge sind mit einem sehr guten wis-
senschaftlichen Apparat ausgestattet. Dement-
sprechend wird der Leser mit detaillierten und
aussagekräftigen Anmerkungen, Literaturver-
zeichnissen und Quellenangaben versorgt. Aus
Sicht des Rezensenten ein rundum gelungener
Band.

Stefan Kubon

Volker WEISS: Die autoritäre Revolte: Die Neue
Rechte und der Untergang des Abendlandes,
Stuttgart: Klett-Cotta 2017, 304 S., € 20

Im Zentrum der Studie von Volker Weiß steht die
»Europa-Ablehnung unserer Tage, nicht nur
durch die Neue Rechte«: »Abendland statt Euro-
pa, Identität statt Liberalismus, Wärme statt
Ökonomie« (S. 9). Es ist damit auch eine Streit-
schrift gegen reaktionären Nationalismus, Isla-
mismus, Patriachat, Homophobie und Antiratio-
nalismus für Aufklärung, humanistischen Uni-
versalismus und Menschenrechte. Es geht dem
Autor außerdem um die Frage, wie die liberale
Linke die europäische Idee und die Errungen-
schaften der liberalen Demokratie gegen die An-
griffe der selbsternannten Gegner der Moderne
verteidigen kann und welche Fehler sie dabei bis-
her gemacht hat.

Thema dieses Buches sind »die neuen rechten
Bewegungen, die sich derzeit unter der Fahne des
»Abendlandes« in die politische Auseinander-

130 Buchbesprechungen 130

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:14:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106


setzung drängen und dabei ihren historischen
Vorläufern, der »konservativen Revolution«, zum
Verwechseln ähnlich sind« (S. 9). Der Autor stellt
im ersten Teil seiner Studie die Entwicklung der
Neuen Rechten sehr präzise und ausführlich dar.
Der Leser bekommt einen äußerst differenzierten
Überblick über diese Strömung, über ihre Ziele,
ihre weltweite Vernetzung und ihre historischen
Wurzeln, die bis in die faschistische Geisteswelt
hineinragen.

Ausführlich befasst sich der Autor mit der Be-
deutung des Vordenkers der »Konservativen Re-
volution«, Armin Mohler, für die Neue Rechte
und untersucht die traditionellen und neurechten
Vorstellungen vom »Abendland« und die an Carl
Schmitt orientierten  Bestimmungen von
»Freund und Feind«. Das »Streben nach Emanzi-
pation im Zuge der Moderne« hat nach Weiß’
Überzeugung »weltweit eine Gegenbewegung«
erzeugt: »Ob europäische, russische, islamische
oder neuerdings auch amerikanische Wiederge-
burt, die Rückkehr von Autorität und Religion in
die Politik vollzieht sich überall in enormer Ge-
schwindigkeit« (S. 11).

Gegen Ende des Buches richtet Weiß seinen
Blick auf das Phänomen des politischen Islam,
»der zwar von den Rechten bekämpft werde,
aber als weiterer Baustein einer globalen »Kon-
servativen Revolution« gelten müsse (S. 11). Er
zeigt, »dass die ›Neue Rechte‹ in vielen Dingen
eine sehr alte Rechte ist. Mit ihrem neuerlichen
Aufstieg« stehe, »viel auf dem Spiel« (S. 13).

Zu Beginn seiner Studie macht der Autor auf
eine aus seiner Sicht »fatale Fehldeutung« linksli-
beraler Kräfte aufmerksam, die die eigentliche
Frontstellung der Neuen Rechten verneble: Der
Blick der Neuen Rechten auf den Islam sei näm-
lich keineswegs nur ablehnend, wie diese glaub-
ten. Intellektuelle wie Karlheinz Weißmann, 
einer der wichtigsten »Vordenker« der Neuen
Rechten und Stammautor der Jungen Freiheit,
seien »selbstverständlich in der Lage, zwischen
der Religion und ihrer politischen Ausbeutung
zu differenzieren« (S. 21f). Sie seien »nicht un-
umwunden »islamophob«. Ihr Hauptfeind sei
nicht die Lehre Mohammeds, sondern die globale
Moderne (S. 22). Auch Björn Höcke habe ver-
kündet: »Der Islam ist nicht mein Feind, unser
größter Feind ist die Dekadenz« (S. 25).

Der Aufbruch der Neuen Rechten sei von
einem neuen politischen Selbstverständnis beglei-

tet, der Konzentration auf Metapolitik. In der
Metapolitik ginge es darum, die »Verfügungs-
rechte über den konservativen Diskurs« zurück-
zugewinnen. Deren Verlust, das habe gerade auch
Armin Mohler gewusst, wäre dabei »nicht den
Siegen der Linken geschuldet, sondern den Re-
formströmungen im Konservatismus selbst«
(S. 59). Zu diesem Zweck sei im Jahr 2000 von
Karlheinz Weißmann und Götz Kubitschek das
private Institut für Staatspolitik (IfS) gegründet
worden, um das »geistige Vakuum, das in der
Union herrscht«, aufzufüllen (S. 72). Denn statt
»die Schäden von 1968 ff. zu beheben«, habe sich
die CDU nun selbst an die Spitze des Fortschritts
gestellt (S. 76). Es sei nun endgültig Zeit gewor-
den, sich »nach einer Plattform außerhalb der
Union, einer deutschen FPÖ, umzusehen«
(S. 82f). Den letzten Schritt zur Revision von ’68
stelle die Bündelung der Kräfte in Form der AfD
dar, die die geistige Metapolitik in reale Politik
überführen soll (S. 57). Die AfD sei nicht die
Neue Rechte, aber die Neue Rechte mit Einflüs-
terern wie Kubitschek und Weißmann spiele in
ihr eine zentrale Rolle (S. 91).

Der Historiker Weiß zeigt am Beispiel der Be-
griffe »Islamisierung« und »Abendland« wie es
der Neuen Rechten mit Hilfe emotional aufgela-
dener Kampfbegriffe gelingt, die Affekte des Pu-
blikums zu mobilisieren. Die neurechte Abend-
land-Ideologie habe ihren festen Platz im
»Kampf um die Begriffe«, mit dem die Junge
Freiheit bereits 2001 ihr »weltanschauliches Be-
griffsfeld« gegen den politischen Gegner durch-
zusetzen gedachte (S. 178).

Als exquisiter Beobachter und Kenner der
neurechten Szene macht uns Weiß auf ein »merk-
würdiges Zusammentreffen in Wien« aufmerk-
sam, »das der Schweizer Tagesanzeiger im Juni
2014 mit einer ausführlichen Reportage würdig-
te« (S. 187). Nicht zufällig fand dieser »Kon-
gress« von Vertretern der äußersten europäischen
Rechten auf Einladung des russischen Oligarchen
Konstantin Malofejew in Wien statt. (S. 188). Ziel
der Neuen Rechten im Westen und Osten Euro-
pas einschließlich Russlands sei es, »Europa aus
dem politisch-kulturellen Westen heraus[zu]bre-
chen und von dessen Führungsmacht USA
ab[zu]lösen, um es unter Führung der russischen
Föderation mit deren asiatischer Landmasse,
eventuell auch mit Territorien in Zentralasien zu
einem Gebiet (respektive einer Zivilisation) zu
vereinen« (S. 192).

131 Buchbesprechungen 131

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:14:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106


Für einen innerhalb des liberalen Lagers weit
verbreiteten Irrtum hält Weiß die Behauptung,
Muslime seien ›die Juden von heute‹ (S. 227).
Nicht der Islam und nicht die Muslime, sondern
die Verfechter universeller Menschenrechte seien
es, die die Neuen Rechten als ihre wirklichen
Feinde ansähen. Beispielhaft »für die Über-
schneidung in der autoritären Weltanschauung,
sei es in der politischen Rechten, sei es im religiö-
sen Konservatismus«, sind für Weiß die »rigiden
Vorstellungen von Geschlechteridentität«
(S. 228). Die Kampagnen gegen »Gender-Wahn«
und gegen die »Gleichstellung von Frauen und
Homosexuellen« seien »Brücken in andere rechte
Lager, wie beispielsweise den christlichen Funda-
mentalismus.« Im Zentrum stehe ein »Begriff von
traditioneller Männlichkeit« (S. 228). So sei »Jack
Donovan, dieser apokalyptische Frauenfeind mit
dem Hang zum Neandertaler« im Verlag Antaios
und von den Identitären freudig als Teil der eige-
nen Familie begrüßt« worden (231).

Gegen Ende seines Essays folgt Volker Weiß
Richard Gebhardts Vorschlag, den »Wahrheits-
kern« der AfD genauer zu betrachten (S. 242). Zu
den Punkten, die neurechte Argumente »wahr«
machten, gehöre »eine tatsächliche Sprachlosig-
keit gerade kritischer Milieus gegenüber dem
fundamentalistischen Islam«. Dieses Versagen
zeige sich am Beispiel des algerischen Intellektu-
ellen Kamel Daoud (S. 243). Der Linken habe
Daoud »Naivität« hinsichtlich des Frauenbilds
islamisch geprägter Männer vorgeworfen. Stich-
wort »Silvesternacht 2015/16«. Er habe darauf
hingewiesen, »dass es beim Asyl nicht nur darum
gehe, ›Papiere‹ zu erhalten, sondern den Gesell-
schaftsvertrag der Moderne zu akzeptieren«.
Daraufhin seien dem »in Algerien unter hohem
Risiko arbeitenden Daoud in einer Erklärung
französischer Intellektueller »orientalistische«
und »islamophobe« Klischees vorgehalten wor-
den.

Daoud fordert aber nicht, wie die Neue Rech-
te, die »Türen zu schließen«. Die Flüchtlinge lie-
ßen »sich nicht auf eine Minderheit von Krimi-
nellen reduzieren«. Sie brächten aber »das Prob-
lem von ›Werten‹ ins Spiel, die es zu teilen,
durchzusetzen, zu verteidigen und verständlich
zu machen« gelte. Daoud habe den Westen aufge-
fordert, »offensiv den Wertekonflikt zu wagen«.
Denn Kultur sei kein »ethnisch bedingtes Schick-
sal, sondern ein »Prozess im stetigen Wandel«

(S. 245). Die Linke habe, »wie der nietzscheani-
sche Phallokrat Michel Houellebecq in seinem
Roman Unterwerfung« zeige, »in ihrem Kultur-
relativismus die eigenen Werte vergessen«
(S. 247).

Volker Weiß macht mit seiner Studie darauf
aufmerksam, wie der Islamismus und die Neue
Rechte den liberalen Westen in die Zange neh-
men. In Wirklichkeit, meint der Autor, gehe es
»dem politischen Islam um politische Herrschaft
im Gewand der Religion«. Und: »Wer den Zu-
griff auf die Frau, ihren Körper und ihre Sexuali-
tät habe«, könne »zugleich alle gesellschaftlichen
Sphären kontrollieren« (250). Im Ergebnis wird
deutlich: »Der fundamentalistische Islam ist
selbst Teil jener ›Konservativen Revolution‹ ge-
gen den ›westlichen Universalismus‹, mit der
›Identität‹ wiedererlangt werden soll« (S. 258).

Gegen Schluss stellt Weiß die Frage nach der
Kopplung von Aufklärung und europäischer
Kultur und erteilt jedem Werterelativismus eine
Absage. Er folgt hier Sama Maani, der diese Fra-
ge in aller Deutlichkeit beantwortet habe: »Ohne
Eurozentrismus – keine Universalität« (S. 260).
Offensichtlich sei »die Feindschaft gegen den hu-
manistischen Universalismus mittlerweile zum
Dreh- und Angelpunkt der globalen »Konserva-
tiven Revolution« auf ihrer Suche nach der Iden-
tität des »Eigenen« geworden« (265). Weiß for-
dert dazu auf, »den Kampf gegen diese Entwick-
lung aufzunehmen«. Dazu bedürfte es einer tat-
sächlichen Aufklärung, die sich zudem beständig
selbst zu kritisieren vermag. »Gewaltige Anstren-
gungen« seien »dafür nötig«, »denn es ist kein
Naturgesetz, dass die Seite der Emanzipation ge-
winnt« (S. 265).

Volker Weiß unterstreicht mit seinem Buch
seinen Ruf als einer der besten Kenner der neu-
rechten Szene. Er legt eine wissenschaftlich fun-
dierte Schrift zur Ideengeschichte der Neuen
Rechten von Armin Mohler, Henning Eichberg,
Alain de Benoist über Karlheinz Weißmann und
Götz Kubitscheck bis zu ihren epigonalen Nach-
betern, wie Björn Höcke, vor. Er belegt anhand
umfänglichen Quellenmaterials, dass die soge-
nannte »Neue Rechte« weder neu noch konser-
vativ ist, sondern fundamental auf den völkisch-
nationalistischen Denkmodellen der Zwischen-
kriegszeit nach 1920 aufbaut und in das faschisti-
sche Gedankengut hineinreicht.

Das Buch richtet seinen Fokus auf die geisti-
gen Führer der »besorgten Bürger«, auf die Skan-

132 Buchbesprechungen 132

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:14:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106


dalisierungen, Tabubrüche und ihre Versuche
völkischer Begriffsschöpfungen, wie »Umvol-
kung«, »Hypermoral«, »Nazi-Paranoia«, »Sys-
tempresse«, »Genderwahn«, »Volksverräter«,
»Lügenpresse«, »Widerstand« als das zu erken-
nen, was sie in Wirklichkeit sind: ausgeklügelte
metapolitische Strategien mit dem Ziel, die »Ver-
fügungsrechte über den konservativen Diskurs«
an sich zu reißen, den Ausnahmezustand zu er-
zeugen und die Systemfrage zu stellen.

Volker Weiß hat ein sehr wichtiges und intel-
lektuell anspruchsvolles Buch geschrieben für all

diejenigen, die hinter die Fassade des neurechten
hate speech schauen und die nicht in einer völ-
kisch autoritär strukturierten Gesellschaft leben
wollen, auch für solche, die die AfD immer noch
für eine konservative Partei von Patrioten halten
und für alle Werterelativisten und Gegner einer
islamkritischen Aufklärung, für die jede Kritik
am Islam rassistisch und der Universalismus der
Menschenrechte bloß eine eurozentristische, gar
imperialistische neokoloniale Angelegenheit ist.

Bruno Heidlberger

133 Buchbesprechungen 133

Rüdiger Voigt

Die Arroganz der Macht
Hochmut kommt vor dem Fall

220 Seiten • Klappenbroschur 
19,95 € [D] • 20,50 € [A]
ISBN 978-3-8288-4077-5

ISBN ePDF 978-3-8288-6923-3
ISBN ePub 978-3-8288-6924-0 

Bestellen Sie jetzt versandkostenfrei unter www.tectum-verlag.de, 
telefonisch (+49)7221/2104-310 oder per E-Mail email@tectum-verlag.de

Tectum
Verlag

Eine Elite sieht sich dazu berufen, das Volk zur Demokratie zu erziehen. Ihr Ziel ist 
die Herstellung eines gesellschaftlichen Konsenses, der eine reibungslose Herr-
schaft erlaubt. Die Arroganz der Mächtigen nimmt dabei ständig zu. Plötzlich er-
teilt das Volk ihnen eine Abfuhr: Die Wahl fällt auf den Brexit, Donald Trump und 
den Rechtspopulismus. Das Jahr 2017 ist zu einem „Schlüsseljahr“ für die Demo-
kratie geworden.

 Ist die Demokratie noch zu retten?

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:14:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106

