BUCHBESPRECHUNGEN

Benslama, Fethi: Der Ubermuslim
(Bruno Heidlberger) .............c.cooevenn.. 106

Frick, Marie-Luisa: Menschenrechte und Men-
schenwerte

(EDmar Nass).....ouveeeenienininniniinninnns 109

Geiselberger, Heinrich (Hg.): Die grofie Regres-
sion

(Hans-Martin Schonbherr-Mann).............. 112

Morus, Thomas: De optimo reipublicae statu de-
que nova insula Utopia

und

Starbatty, Joachim (Hg.): Uber Thomas Morus’
Utopia

(Christian E. W. Kremser) .........ccceuvuene... 116

Mousavi, Sayed Alireza: Die Globalisierung und
das Politische
(Michael FUChS)......cvueiininiiniiniinninnns 119

Reinalter, Helmut: Der aufgeklirte Mensch
(Hans-Martin Schonbherr-Mann).............. 120

Schilling, Heinz: Martin Luther
(Rainer Miehe) ......cocevuevuininniniinninnns 121

Simms, Brendan: Kampf um Vorberrschaft

und

Reinhard, Wolfgang: Die Unterwerfung der
Welr

(Christoph Bohr) ...ccvvuiiiiiiiiiiiiininan.. 123

Strenger, Carlo: Abenteuner Freiheit
(Bruno Heidlberger) .................oooooini. 126

Castro Varela, Maria do Mar / Mecheril, Paul:
Die Déimonisierung der Anderen

(Stefan Kubon) .......c.cccoovviiiiiiiinnnnnnan.. 128

Weifl, Volker: Die autoritire Revolte
(Bruno Heidlberger) ...........cccovuvuenn.. 130

DOI: 10.5771/0044-3360-2018-1-106

.73.216:119, am 20.01.2026, 18:14:07. @
Inhatts I 0r oder |

Fethi BENSLAMA: Der Ubermuslim. Was junge
Menschen zur Radikalisierung treibt, Berlin:
Matthes & Seitz 2017, 142 S., € 18

Fethi Benslama, geboren 1951 in Tunis, ist Psy-
choanalytiker und Professor fiir Psychoanalyse
an der Diderot Universitit in Paris und gilt als
einer der wichtigsten franzésischsprachigen Ken-
ner des Islamismus. Er ist Mitglied der tunesi-
schen Akademie der Wissenschaften sowie Autor
zahlreicher Biicher iiber Psychoanalyse und den
Islam.

In seinem Essay Der Ubermuslim geht Bensla-
mis der Frage nach, woher das Verlangen vieler
junger Menschen kommt, »sich im Namen des
Islam zu opfern«, was sie in »den Bann« zieht
und »zu den furchtbarsten Taten« treibt? Er
schligt eine Erkldrung vor, in deren Zentrum der
Begriff des Ubermuslim steht.

Uber viele Jahre konnte Benslama in seiner
Sprechstunde in einem psychologischen Zentrum
im nordlichen Banlieue von Paris bei jungen
Muslimen »das quilende Gefithl beobachten
nicht muslimisch genug zu sein« (S.9). In seinen
Gesprachen mit radikalen Islamisten tauchte im-
mer wieder das Motiv der Krinkung des islami-
schen Ideals auf, von dem ein »Ruf nach Wieder-
gutmachung, ja sogar nach Rache« ausging
(S. 10).

Der Autor beginnt sein Buch mit der Unter-
scheidung zwischen der »Radikalisierung als Be-
drohung und der Radikalisierung als Symptom«
(S.12). Er verweist darauf, »dass die Psychoana-
lyse nicht dazu da ist, die Menschen im geschiitz-
ten Behandlungszimmer zu therapieren«, »son-
dern um mittels der Erkenntnisse aus ihren klini-
schen Untersuchungen Anhaltspunkte zu gewin-
nen, um die kollektiven Krifte der Gegenzivilisa-
tion im Herzen des zivilisierten Menschen und
seiner Moral zu erforschen« (S.13). Mit Freud
»lieflen sich die zwangsliufigen Verbindungen
zwischen dem Psychischen und dem Politischen«
deutlich machen (S.13). In diesem Sinne diene
»die Bezeichnung Ubermuslim als Hinweis auf
das Wesen der Gefahr, der die Muslime und ihre
Kultur ausgesetzt« seien. Am Ende seines Essays
steht ein Kapitel iiber »die Uberwindung des

KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106

Buchbesprechungen 107

Ubermuslims verbunden mit dem Ausblick auf
eine andere Zukunft fiir die Muslimex.

Die Radikalisierung sei nicht Ergebnis eines
»plotzlichen Umkippens«, sondern entwickle
sich »iber kiirzere oder lingere Zeit« (S.24).
Benslama macht darauf aufmerksam, dass die
meisten Studien, die dieses Phinomen unter-
suchen, die »psychologische und erst recht die
psychopathologische Seite der Radikalisierung«
(S.251.) ausklammerten und so den Aspekt des
Unbewussten ausschlossen, obwohl Recherchen
von Farhad Khosrokhavar im Gefingnis zeigten,
dass die psychopathologische Dimension tiber 40
Prozent der radikalisierten Insassen betrife
(S.21).

Zu Beginn seiner Titigkeit Mitte der 1980er-
Jahre habe »es sehr wenige Fundamentalisten«
gegeben. Erst »seit dem Ersten Golfkrieg 1990«
sei »das Phinomen der Islamisierung, insbeson-
dere von jungen Menschen«, aufgetreten und ha-
be sich dann in »engem Zusammenhang mit dem
Biirgerkrieg in Algerien (1992) und den Kriegen
im Nahen Osten zugespitzt« (S.35). Die Men-
schen, auf die Benslama bei seiner klinischen Ar-
beit traf und die zeigten, dass sie Ultra-Islamisten
sind, waren »von dem Wunsch oder auch dem
Drang getricben, sich im Himmel zu verwur-
zeln ..., da es ihnen auf der Erde versagt blieb«
(S.35).

Benslama beobachtete bei mehreren der Ju-
gendlichen, dass diese sich, bevor ihre religiose
Begeisterung begann, in einem »apathischen Zu-
stand befanden, sich selbst herabsetzten, Unzu-
linglichkeit und Scham empfanden, sich als Ver-
sager wahrnahmen, kurz gesagt, an ihrer Existenz
litten«. Sobald diese sich minderwertig fithlenden
Jugendlichen die Religion entdeckten, sei »der
Fahrstuhl des Narzissmus in die Hohe« geschos-
sen (S.36). Beim »ultrareligiosen Diskurs Zu-
flucht zu nehmen«, vor allem in der Phase der
Adoleszenz, erlaube es »einer briichigen oder
vom Bruch bedrohten Existenz«, so der Autor,
»ein neues (hochstes) Wesen zu erlangen« (S.37).
Mit gutem Grund kénne man heute von »einer
muslimischen Verzweiflung sprechen« (S.58).

Fethi Benslama macht uns darauf aufmerksam,
dass die »Erfindung des Islamismus eine der
wichtigsten Entwicklungen in der modernen Ge-
schichte der Muslime« ist. (S.61). Sie orientiere
sich urspriinglich am Denken Ibn Taymiyyas
(1263-1328), auf den sich die salafistischen, quie-

.73.216:119, am 20.01.2026, 18:14:07. @
Inhatts I 0r oder |

tistischen und dschihadistischen Bewegungen be-
zogen. Fir diesen Theologen, fiir den »das Politi-
sche im Islam kein Heimatrecht hat«, gebe es
»keine andere Politik als die Religion: Die Religi-
on ist das Politische und die Politik« (S. 68). Die
Reduktion des Politischen auf das Religiose, so
Benslama, habe »psychologisch gesehen die Ten-
denz zum Ubermuslim hervorgebracht« (S. 69).

Schon seit den ersten napoleonischen Feldzii-
gen der Franzosen sei das, »was der Westen den
Frauen erlaubt«, als »schwere Bedrohung emp-
funden worden« (75). Napoleon Bonaparte habe
bei seinem Feldzug bald die »Idee einer arabi-
schen Nation ins Spiel« gebracht. »Trotz Ableh-
nung« habe sich »die Idee des Nationalen mit
dem Zerfall des Osmanischen Reiches und dem
antikolonialistischen Kampf als neue politische
Utopie« (S.79) durchgesetzt — »wihrend der Isla-
mismus sich gegen sie« auflehnte und aus »ihr
aussteigen« wollte, »auch heute noch« (S. 78).

Mit der Griindung des ersten laizistischen
Staates in der Turkei 1924 wurde das letzte isla-
mische Reich zerbrochen und von den Kolonial-
michten okkupiert; die Muslime seien dadurch
von der »Position der Herren in die des Subalter-
nen im eigenen Land« (86f.) geraten. Als »Sym-
ptom dieses historischen Bruches« konne 1928
die »Geburt der Muslimbriider gelten«, mit dem
Ziel, das »Ideal wieder herzustellen, um es zu ri-
chen« (S.87). Seit etwa zwei Jahrzehnten bezie-
hen sich die meisten islamistischen Terroristen
nicht mehr auf das Gedankengut der Muslimbrii-
der, sondern auf das der Salafisten. Die sunniti-
schen Dschihadisten des IS sind vor allem Tritt-
brettfahrer des Unrechts, das den Sunniten wi-
derfahren ist. Sie sind nicht nur die Verlierer der
vergangenen Jahrzehnte. Heute sind die meisten
Fliichtlinge Sunniten.

Der Ubermuslim habe, wie Benslama weiter
ausfiihrt, zwei Feinde: »den dufleren Feind, den
Westen, und den inneren Feind, den Verwestlich-
ten, den Muslim, der sich endgiltig vom Kalifat
gelost hat, der die Unterwerfung der Politik un-
ter die Religion ablehnt, der sich als Biirger einer
Nation« verstehe. Der Ubermuslim betrachte ihn
»als 1slamoid, schlimmer noch, als einen Westler,
einen Verweigerer, den es zu verjagen und zu eli-
minieren« gelte (S. 88).

»Unter den Faktoren«, so Benslama, »die die
Triebe des Ubermuslims in Aufruhr« brichten,
nehme »die Zunahme der Sichtbarkeit des weibli-

KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106

108 Buchbesprechungen

chen Korpers im offentlichen Raum und seine
tagliche Niahe zu den Minnern einen wichtigen
Platz ein« (103). Die »Panik des Islamismus an-
gesichts des Sichtbarwerdens des weiblichen
Korpers im sozialen Raum und der Zerfall des
Prinzips der Gemeinschaft der Glaubigen zu Be-
ginn des 20. Jahrhunderts« habe dazu gefiihrt,
»die Frau in einen sexuellen Schrecken zu ver-
wandeln«. Der Autor warnt davor, den Islamis-
mus zu verharmlosen oder gar, wie einige linke
Intellektuelle, »inbriinstig in Schutz« zu nehmen
(S.112).

Im letzten Kapitel diskutiert Benslama die
Chancen einer »Uberwindung des Ubermuslim«.
Er ist tberzeugt, dass »die Massen, die sich in
Tunesien (2010) und dann in Agypten und in an-
deren Lindern erhoben haben, eine Bewegung
historischen Ausmafles ins Rollen gebracht« hit-
ten, die »seit fast einem halben Jahrhundert blo-
ckiert« gewesen wire. Diese Revolution sei
»noch lange nicht zu Ende« (S. 114).

»Das Geheimnis« der tunesischen Revolution
besteht fiir Benslama in »ihren Spiegelungseffekt
fiir die Gesamtheit der Tunesier«. »Was jahrelang
im Verborgenen« geschah, habe sich »plotzlich in
aller Offentlichkeit manifestiert«. Diese »Ent-
schleierung« koénne »zu einer Befreiung vom
Ubermuslim beitragen« (S. 115). Um »die Gedan-
ken zum politischen Spiegel zu verdeutlichenx,
erinnert Benslama an »das Paradigma von Ge-
meinschaft und Gesellschaft« (Ferdinand Ton-
nies) (S.124). Es sei sehr wahrscheinlich, dass
»wir ab dem Moments, in dem die Gemeinschaft
beginnt, »ihre Vorrangstellung zu verlieren«, und
ithren Mitgliedern der »Boden unter den Fiflen
wegbricht, eine Immunreaktion« erlebten, die
eine »vollig neue Stufe von Gewalt bis hin zum
Biirgerkrieg erreichen« [...] »ja sogar zum Krieg
zwischen Lindern« fithren konne. In dieser Si-
tuation befinde sich aktuell die muslimische
Welt. Demnach sei »der Zusammenstof§ zwischen
der organischen Tendenz der Gemeinschaft und
der reflektierten Tendenz der Gesellschaft ein
pragendes Moment fiir die derzeitige Subjektivi-
tit der Muslime« (S.126). Zusammenfassend
konstatiert der Autor: »Seit dem Eintritt der
Aufklirung in die muslimische Welt stehen sich
in einem mehr als zwei Jahrhunderte andauern-
den grausamen Krieg die Verfechter der organi-
schen Gemeinschaft des Islam und jene gegen-
iiber, die versuchen, sie durch eine reflektierte,

.73.216:119, am 20.01.2026, 18:14:07. @
Inhatts I 0r oder |

mittels eines Nationalstaats regierte Gesellschaft
zu ersetzen, welches auch immer die Erschei-
nungsformen dieses Unterfangens sein mogen«
(S.129). Der »eigentliche Konflikt« spiele sich
nicht, wie »allgemein geglaubt« werde, »zwi-
schen Freiheit von Religion und Religion abs,
sondern zwischen Gemeinschaft und Gesell-
schaft (S. 130).

Fazit: Benslama prisentiert mit dem »Uber-
muslim« ein aktuelles und lesenswertes Buch. Bei
seiner Analyse des Terrorismus greift er auch auf
Sigmund Freud zuriick, der individuelles Leid
unter anderem als Ausdruck des Unbehagens in
der Kultur versteht. Wie Freud macht Benslama
»die zwangsldufigen Verbindungen zwischen
dem Psychischen und dem Politischen« deutlich.
Anders als manche Sozialwissenschaftler klam-
mert der Autor die psychische Seite der Radikali-
sierung, vor allem die Erkenntnisse der moder-
nen Entwicklungspsychologie, nicht aus. Seine
Analyse erméglicht uns die Gestalt des Uber-
muslim aus psychoanthropologischer Perspekti-
ve besser zu verstehen. Benslama legt tiberzeu-
gend dar, wie junge, auch gebildete, aber desori-
entierte Muslime an sich und der modernen Welt
verzweifeln konnen und einer totalitiren Versu-
chung erliegen. Die Verlockungen der westlichen
Lebensform bei gleichzeitig schwach ausgebilde-
tem Selbstwertgefiihl und religioser Indoktrinie-
rung erzeugt bei ihnen offenbar eine explosive
Mischung.

Das Auftauchen des Ubermuslim im 20. Jahr-
hundert fiithrt der Autor sowohl auf innere Vor-
aussetzungen als auch auf duflere historische Be-
dingungen zuriick, die mit der Verwestlichung
der Welt zusammenhingen. Benslama denkt
nicht monokausal, wie einige Exponenten der
Neuen Rechten, wonach der Islamismus eine
Ausgeburt des Islam sei, oder wie von linker Sei-
te, demzufolge dieser tiberhaupt nichts mit dem
Islam zu tun habe. Im Islam gilt der Selbstmord
als auch die Tétung von Menschen als schwere
Stinde. Dies anderte sich Anfang der 1980er-Jahre
als militante Mujahideen in Afghanistan diese
Regeln durch eine eigenwillige Interpretation des
Korans aufweichten.

Benslama zeigt, dass der Identititsmythos des
Islamismus zu einer Reduktion des Politischen
auf das Religiose und zum Missbrauch des Idea-
lismus junger Menschen wie auch zur Auslo-
schung ihrer Individualitit fihrt. Er weist auch

KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106

Buchbesprechungen 109

darauf hin, dass bei den Motiven der Hinwen-
dung zum Islamismus eine gehorige Portion Nar-
zissmus steckt. Ohne das Gefiihl der moralischen
Uberlegenheit kann nicht so skrupellos gemordet
werden und wire der Rausch der Gewalt nicht
moglich.

Der Islamismus erweist sich als eine bestimm-
te Spielart des Anti-Modernismus. Eine der
Hauptursachen fiir die Erfindung des Islamismus
als »antipolitische Utopie« liegt laut Benslama in
der Unterdriickung der Sexualitit und der Ent-
rechtung der Frau, aber auch in dem Versuch, das
1924 untergegangene Kalifat als ethnisch reines
Kalifat wieder herzustellen. Die verfiihrerische
Kraft des Islamismus liegt in dem Versprechen,
ganz von »vorne« anzufangen, alles mit einem
Schlag zum Besseren zu indern. Statt Reform:
ethnische Gewalt, statt Gesellschaft: Gemein-
schaft, statt Aufklirung: Mythos und statt Ver-
nunft: selbstverschuldete Unmiindigkeit. Diese
Eschatologik (Dolf Sternberger) schitzt Politik
als einen Prozess gesellschaftlicher Verinderung
ein, die auf einen Zustand der Widerspruchs- und
Konfliktlosigkeit gerichtet ist und vom interes-
sengeleiteten Individuum abstrahiert. Sie unter-
scheidet sich grundlegend vom liberalen Ver-
standnis von Politik des offenen und zwangsfrei-
en Experimentierens, das den Citoyen mit seinen
Grund- und Menschenrechten in den Mittel-
punkt stellt. Im Wesentlichen beruht Demokratie
auf vertraglichen Beziehungen und nicht auf ge-
meinsam gefiihlten und metaphysischen Wahr-
heiten. Der moderne Mensch, vor allem der Her-
anwachsende, ist, wie Fethi Benslama zeigt, im-
mer im Zweifel iiber sich selbst, immer auf der
Suche nach seiner Identitit, immer im Ubergang
und deshalb anfillig fiir fundamentalistische Be-
kehrungsversuche — besonders wahrend kulturel-
ler Modernisierungsprozesse. Diese Verfiihrbar-
keit ist, trotz der schlimmen Erfahrungen des
letzten Jahrhunderts, keineswegs fur alle Zeiten
gebannt. Auch nicht im Westen. Sie bleibt eine
dauerhafte Herausforderung, worauf uns der Au-
tor mit seinem klugen Essay aufmerksam macht.
»Freiheit bedeutet nicht, die Fesseln des Lebens
abzulegen, sondern sie ist der Wunsch, es von
den versteinerten Phantasmen zu befreien, die es
umgeben.« (Tahar Haddad (1899-1935).

Bruno Heidlberger

.73.216:119, am 20.01.2026, 18:14:07. @
Inhatts I 0r oder |

Marie-Luisa FRICK: Menschenrechte und Men-
schenwerte. Zur konzeptionellen Belastbarkeit
der Menschenrechtsidee in ihrer globalen Ak-
kommodation, Weilerswist 2017, Velbriick Wis-
senschaft, 450 S., kart., 49,90 €.

Wo Werte-Inhalte und erst recht deren Begrin-
dungen so genannter westlicher Wertegemein-
schaft unklarer denn je sind, scheint es vermes-
sen, mit der sozialphilosophischen Befragung der
Menschenrechtsidee die Angel nach einer norma-
tiven Leitidee mit universalem Anspruch und da-
mit nach so etwas wie einer angenommen vorldu-
fig letzten Utopie der Menschen auszuwerfen
(S.13). Politischer, religioser, sikularer, ideologi-
scher u. a. Pluralismus innerhalb von staatlichen
Gemeinwesen und erst recht auf internationaler
oder gar globaler Ebene fordern den Anspruch
eines solchen Universalismus ebenso heraus wie
die Komplexitit normativer Begriindungsmuster
tberhaupt. Allein schon, gemeinsame Sprach-
spiele zu finden, ist angesichts solcher Vielfalt
mehr oder minder geschlossener Denksysteme
und Welterklirungen eine schier unlésbare Auf-
gabe. Noch komplexer ist die semantische wie
systematische Durchdringung und anschliefende
Kommunikation solcher Begriindungsideen, um
sie miteinander konstruktiv ins Gesprich zu
bringen bzw. sie mithilfe eines prinzipien-geleite-
ten transparenten Spiegels wertend zu verglei-
chen. Nicht weniger als das ist der hohe An-
spruch der an der Philosophischen Fakultit der
Universitat Innsbruck entstandenen Habilitati-
onsschrift. Dazu muss eine solche Systematik
den bisweilen in sozial- und politikwissenschaft-
lichen Diskussionen erhobenen Widerstinden ge-
gen vermeintlich tiberfliissige Begriindungsfragen
wehren. Expertise im Menschenrechtsdialog und
kulturpolitische Erfahrung in den verschiedens-
ten globalen Kontexten haben der Autorin kon-
kludent den Weg bereitet, diese Herausforderung
zu wagen.

Die Relevanz der diskutierten Begriindungs-
frage leuchtet unmittelbar ein, da den etwa in der
UN-Charta kodifizierten Menschenrechten tag-
tagliche Verstofle in zahlreichen totalitiren Regi-
men dieser Welt gegeniiberstehen. Neben einer
formalen Garantie in Deklarationen bedarf es zu-
dem deren rechtlicher Durchsetzung. Diese ver-
rechtlichte Implementierung ist dann auch in der
vorliegenden Schrift ein wesentlicher Indikator

KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106

110 Buchbesprechungen

fir eine angemessene Menschenrechts-Kultur.
Die diskutierte Begriindungsfrage greift noch
weiter. Auch in demokratischen Lindern treten
Dilemmasituationen auf, in denen zwischen an
sich garantierten Menschenrechten abgewogen
werden muss: etwa in der Frage des Folterver-
bots bei Kindesentfiihrern oder der Reprodukti-
onsrechte von Menschen mit Behinderung, bei
Freiheitsrechten von Striflingen, der Frage nach
der Legitimitit des Tyrannenmordes, der Zulis-
sigkeit von Priimplantationsdiagnostik (PID),
der 6konomisch bedingten Rationierung von Ge-
sundheitsleistungen etc. pp. Und in welchem
Verhiltnis stehen dabei kollektive und individu-
elle Anspriche und Pflichten? Auch wenn die
Menschenrechte verfassungsmaflig garantiert und
von den betroffenen Biirgern eines Gemeinwe-
sens oder dartiber hinaus geteilt werden, bleiben
die Fragen ihrer Anwendung. Diese konnen
sinnhaft nur mithilfe einer konsistenten Begriin-
dung beantwortet werden, sonst sind die Men-
schenrechte — um es mit F. A. von Hayek zu sa-
gen — blofle Wieselworte, deren Inhalt ausgesaugt
ist. Dazu schldgt Frick eine semantisch gehaltvol-
le Essenz der Menschenrechtsidee vor, iiberfiihrt
sie mit dem Priifstein konzeptioneller Belastbar-
keit in eine Systematik, mit deren Hilfe Exklusio-
nen als Verstofle identifiziert werden konnen.
Anschlielend werden religiose (christliche, isla-
mische, hinduistische, konfuzianische, buddhisti-
sche u. a.) und sikulare Vorstellungen auf einem
anspruchsvollen Spaziergang hinsichtlich ihrer
Kompatibilitit iberprift. Erganzt durch die Fra-
ge nach einer politischen Durchsetzung lassen
sich damit diverse Akkommodationen der Men-
schenrechte normativ vergleichen und bewerten,
ohne dass hier am Ende die umfassend beste Va-
riante als Heilsversprechen ex machina prisen-
tiert wird.

Im einleitenden Problemaufriss, in dem die
Verfasserin die Notwendigkeit einer solchen
transkulturellen,  letztlich  anthropologischen
Fundierung der Menschenrechte mit transparen-
ter Essenz in threm Modell konzeptioneller Be-
lastbarkeit aufzeigt, macht sie deren Gehalt als
blofle Postulate deutlich, die nach ihrer Auffas-
sung den Menschen von Menschen als Rechte
zugesprochen werden und deshalb letztlich kein
metaphysisches, sondern demokratisches Funda-
ment haben (20ff.). Moralisch nachvollziehbare
Akzeptabilitit durch gute Begriindung, Verrecht-

.73.216:119, am 20.01.2026, 18:14:07. @
Inhatts I 0r oder |

lichung und pragmatisch politische Akzeptanz
miissten Hand in Hand gehen, womit ein blofler
Rechtspositivismus verworfen wird. Nach dieser
Weichenstellung wird das Forschungsprogramm
skizziert: Zunichst geht es um die Bestimmung
der vorrechtlichen Menschenrechtsidee (Kapitel
2), die im Sinne des Modells konzeptioneller Be-
lastbarkeit als Dualismus von Universalitit und
Individualitit postuliert ist. In den folgenden bei-
den Kapiteln (3 und 4) werden die Gefahren die-
ser beiden als Wesensmerkmale identifizierten
Seiten der Menschenrechtsidee umfassend durch-
dekliniert, indem den Begriindungsideen der
Spiegel dieser Systematik vorgehalten wird. Ab-
schlieffend findet sich eine komprimierte Zusam-
menfassung der Grundthesen, die die Ergebnisse
spatestens hier als trefflich gelungene Komplexi-
titsreduzierung des hochkomplexen Gegen-
stands ausweist.

Das Postulat einer vorpositiven Essenz der
Menschenrechtsidee in einer Gleichheitsidee der
Universalitit und einer Freiheitsidee der Indivi-
dualitit, die wiederum individuelle Rechtsan-
spriche sowie auch die Emanzipationswirkungen
beinhaltet, bildet im Sinne der Verfasserin den
Rahmen fiir eine anthropologisch gehaltvolle Se-
mantik, welche aber allein durch erginzende,
weltanschaulich bedingte Konzepte geleistet wer-
den kann, seien sie religios oder sikular. Die um-
fassende Essenz wird damit erst zur praxisrele-
vanten Semantik durch die inhaltlichen Begriin-
dungen und Auslegungen der verschiedenen
Schulen. Anthropologisch legt sich Frick aber auf
eine  Anthropologie des Nicht-Wesens fest
(S.76), womit sie das ansonsten neutral Formel-
hafte der Essenz tberschreitet. Abgelehnt wird
dadurch nicht nur eine biologistische Reduzie-
rung des Menschen, sondern auch jedwede Idee
der Zuschreibung eines auch normativ gehaltvol-
len Menschen-Wesens, wie es etwa ein natur-
rechtlicher Aristotelismus unterstellt. Diese letzte
Engfihrung wird zwar mit einem Hinweis auf
die Frage nach den Naturrechten von Urmen-
schen (S. 24) eingefiihrt, bleibt aber eine diskussi-
onswiirdige Behauptung, auch weil ja die im spi-
teren Verlauf positiv rezipierten Begriindungen
etwa in der Franzosischen Revolution oder der
US-Verfassung selbst wiederum naturrechtlich
argumentieren, dort nicht gegen die Demokratie,
sondern prinzipiell zu deren Schutz (also, um es
mit E. W. Bockenforde zu sagen, als axiomatische

KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106

Buchbesprechungen 111

Bedingungen der Demokratie, die sie aus sich
selbst nicht hervorbringen kann). In der grund-
satzlichen Diskussion der Freiheitsidee wird zur
Abgrenzung von kollektivistischen Exklusionen
ein methodologischer Individualismus stark ge-
macht, nach dem der Ansatz von Freiheit immer
beim Individuum beginnt. Diese etwa auch mit
metaphysischen  Vorstellungen kombinierbare
Idee menschlicher (im Sinne von L. Berlin als ne-
gativer und positiver) Freiheit, die sich vortreff-
lich fiir eine solche Essenz anbietet, gerit dabei
etwas ins Fahrwasser des davon zu unterschei-
denden normativen Individualismus (S.83), der
eine am egoistischen Nutzendenken orientierte
okonomische Ethik als Weltanschauung formu-
liert und deshalb ungeeignet ist fiir die hier ent-
worfene Schablone, welche sich ja aus einer weit-
gehend neutralen Sicht konkurrierende Denkmo-
delle zur Menschenrechtsidee zu bewerten an-
schickt. Die starke Betonung der Freiheitsidee
zeigt schon eine Grundintention der Autorin fiir
die anschlieflenden Diskussionen. Sie inspiriert in
Abgrenzung von moglicherweise freiheitsgefihr-
denden Pflichten oder anderen kollektiven Re-
striktionen den zu kreativ-komplexer Reflexion
auf jeder Seite der Schrift herausgeforderten Le-
ser zu der provozierenden Frage, wie denn etwa
die Idee einer »Freiheit von der Freiheit« mit der
Menschrechtsidee zu vereinbaren sein konnte.
Fiir die gegeniiber den rechtlichen als primir
identifizierten moralischen Begriindungspfaden
kommt der Wert der Menschenwiirde ins Spiel,
der in religiosen (etwa christlich als Gotteseben-
bild) wie sikularen Denkmodellen gehaltvoll
fundiert werden kann: einmal in horizontaler
Ebene mit Blick auf die konkreten Menschen,
einmal in vertikaler Ebene im Blick auf die
rechtsphilosophische Begriindung. Ihre Skepsis
gegentiber religiosen Modellen in der horizonta-
len Dimension macht die Verfasserin an der Per-
sonwiirde fest, die religios gedacht im Gegensatz
zur Menschenwiirde eine durch tugendhaftes Le-
ben erzielte besondere und damit exklusive Ehre
bedeute (135). Doch ist etwa christlich jeder
Mensch als Abbild Gottes Person, so dass eine
solche Unterscheidung zumindest hier nicht
greift. Nussbaums Begriindung, die ja letztlich
sogar schwer behinderten Kindern von Men-
schen ihr Menschsein abspricht, halt Frick eben-
so fur defizitir wie die anmaflenden Ideen eines
synkretistischen Weltethos (denn auch in den Re-

.73.216:119, am 20.01.2026, 18:14:07. @
Inhatts I 0r oder |

ligionen gibt es schon die inklusive Idee der Wiir-
de) (S.208) oder einer Wiirde aus Reziprozitit
nach O. Hoffe (dort fehle die Begriindung der
Wiirde fiir jene, die keine Gegenleistung erbrin-
gen konnen) (S. 137). Die zweifellos grofite Ge-
fahr fiir die Menschenrechtsidee besteht in der
willkiirlichen Definition des Menschseins, die
jenseits von jeder Essenz bestimmte Menschen
als Nicht-Menschen oder »Unter-Menschen« de-
finiert, sei es totalitir oder in einem schrankenlo-
sen Diskurs. Auch die Bindung von Wiirde an
die Fahigkeit zur Autonomie bei I. Kant, die et-
wa schwerstbehinderte Menschen exkludieren
oder vernunftbegabte Delfine inkludieren kénn-
te, wird in aller Konsequenz prizise auf ihre Ri-
siken hin diskutiert, welche nur durch eine hoch
spekulative  Zusatzbedingung geheilt werden
konnten (S.151). In religiosen und sikularen
Vorstellungen von Wiirde werden ebenso positi-
ve Begriindungspotentiale wie Gefahren zum
Despotismus (aktuell vor allem im radikalisierten
Islamismus) aufgedeckt, wobei die Autorin aus
ihrer leichten Tendenz zu einer sikularen Be-
griindung keinen Hehl macht, ohne dass ihre
stets faire Diskussion religioser Modelle dadurch
beeintrichtigt wiirde.

Kapitel 3 und 4 spiegeln in tiefgriindiger und
fairer sozialphilosophischer Diskussion Univer-
salitit und Individualitit an den verschiedensten
weltanschaulichen Modellen. Den religiosen Va-
rianten wird beim Universalisierungskriterium
vor allem in den abrahamitischen Religionen mit
Gott als dem Anker des Guten eine hohere Kom-
petenz zugesprochen als im Blick auf den Indivi-
dualismus, der eher einer sikular-vertragstheore-
tischen Wurzel zugeordnet wird, welche selbst
mit der verbreiteten Annahme egoistischer Nut-
zenmaximierer im wie auch immer modellierten
Urzustand nicht wertneutral ist. Menschenrechte
konnten in ihrer Unterordnung unter ein Gottes-
gesetz relativiert werden. Gefahren religios be-
griindeter Exklusion werden vor allem in Ideen
eines auserwihlten Volkes, der Personwiirde,
einer kriegerischen Umma im Namen der Pax is-
lamica oder des hinduistischen Kastenwesens
ausgemacht, ebenso aber in einem aggressiven
Atheismus, der die Religion militant bekimpft.
Als Beispiele werden zahlreiche Exklusionsfelder
diskutiert (etwa Exklusion aufgrund der Religi-
on, der Nation, des Standes oder der Kaste, der
Rasse, des Geschlechts, des Alters, der Behinde-

KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106

112 Buchbesprechungen

rung, sexueller Orientierung oder auch die Ex-
klusion von Unmenschen). Hier hitte etwa auch
noch der Klassenkampf als eigene Kategorie be-
handelt werden konnen. In der Diskussion des
Individualismus wird zwischen humanistischer
und liberaler sikularer Tradition unterschieden
und die religiosen Wurzeln der Freiheitsidee et-
was unterschitzt. Schliellich ist etwa der christli-
che Humanismus eine wesentliche Wurzel (und
nicht allein externe Ressource moderner Frei-
heitstheorie). Diese Herkunft wird von Frick
aber zumindest angedeutet in ihrer Wertschit-
zung vor allem von religiosen Reformideen.
Zwar hat etwa die christliche Reformation die
Verderbtheit des Menschen nach dem Siindenfall
im Paradies gerade noch einmal stirker betont,
doch wire etwa ein islamischer Humanismus et-
wa in der aristotelischen Tradition des Averroes
tatsachlich ein anschlussfahiger Partner fiir eine
transkulturelle Menschenrechtsdiskussion, die
den Erfordernissen konzeptioneller Belastbarkeit
entspricht. Gemeinwohlorientierung, Mutter-Er-
de-Kollektivideen wie die von Papst Franziskus
und in indigenen Traditionen Stid-Amerika sowie
soziale Gerechtigkeit als eine an der Menschen-
wiirde orientierte Verteilung der Ressourcen tre-
ten zwar moglicherweise in Konflikt mit der
Freiheitsidee, lassen sich aber tiber eine entspre-
chende Idee legitimer Auslegung mit ihr verein-
baren. Das erfordert wohl noch weiter ausdiffe-
renzierte Items der Individualitit, um solche Le-
gitimitit ausweisen zu konnen.

Insgesamt bietet dieses Kompendium men-
schenrechtsrelevanter Schulen unterschiedlichster
Couleur mit all ihren bislang weit verdeckten
Konsequenzen eine bislang fehlende Systematik,
die es mit bestechender Klarheit und ohne Denk-
verbote endlich erméglicht, jenseits ideologischer
Verengung das Menschenrechtskriterium mit
entsprechendem Wiirdegehalt an sozialphiloso-
phische und religiose Denkschulen anzulegen.
Mit dem hier vorgelegten Konzept lasst sich die
Kompatibilitit solcher Modelle transparent klas-
sifizieren und bewerten. Damit offnet diese Ha-
bilitationsschrift die Tir zu einer neuen Stufe
kritischer Menschenrechts- als Begriindungsdis-
kussion als konstruktiver globaler Kommunikati-
on. Aus philosophischer Aufensicht beansprucht
sie eine Objektivitat, die wohl bisweilen die inne-
re Logik religiéser Begriindung nicht ganz trifft
und auch Werteurteile mit in die als objektiv

.73.216:119, am 20.01.2026, 18:14:07. @
Inhatts I 0r oder |

konzipierte Essenz-Schablone einschleust. Ver-
mutlich braucht es fiir einen solchen paradigma-
tischen Entwurf gar nicht das sikular-kontrak-
tualistische Bekenntnis. Auch ohne dieses kann
die hier angelegte Essenz in letzten Nuancen pri-
zisiert werden, um dann die vielen in den Kapitel
3 und 4 aufgeworfenen Fragen als Herausforde-
rungen des Menschenrechts endlich 6ffentlich
wahrzunehmen und sie einer tabufreien Delibe-
ration auszusetzen.

Elmar Nass

Heinrich GEISELBERGER (Hg.): Die grofie
Regression — Eine internationale Debatte iiber die
geistige Situation der Zeit, Berlin: edidion subr-
kamp 2017,319 S., €18

Der Titel ist hoch dramatisch: Die grofie Regres-
sion. So sehr das bedrohliche Assoziationen
weckt — die grofle Depression 1929 oder ein Ende
des Fortschritts, eine Abkehr von der Aufkli-
rung, gar eine Infantilisierung der Politik — so
wenig Uberraschend signalisiert damit der Suhr-
kamp Verlag die Tendenz, die das Buch vermit-
telt. Sein Untertitel lautet rein sachlich: Eine in-
ternationale Debatte iiber die geistige Situation
der Zeit, bei der Vertreter des Rechtspopulismus
nicht zu Wort kommen, was doch interessant ge-
wesen ware.

Jedenfalls liest sich der Titel Die grofie Regres-
sion als Antwort nach einem Vierteljahrhundert
auf die These des US-Politologen Francis Fukuy-
ama aus dem Jahr 1992, dass sich mit dem Ende
der Sowjetunion die Demokratie weltweit als
einziges  wirkungsmachtiges  Politik-Modell
durchgesetzt hat und die Geschichte als Kampf
der Ideologien an ein Ende gekommen ist.

Haufiger beziehen sich aber die Autoren des
Buches auf die Kritik des britischen Soziologen
Colin Crouch, der unter dem Schlagwort >Post-
Demokratie« bereits 2004 einen Niedergang der
westlichen Demokratien diagnostizierte. Zwolf
Jahre spiter haben der Austritt Grofibritanniens
aus der Europiischen Union und die Wahl von
Donald Trump zum US-Prisidenten die demo-
kratische Welt definitiv aufgeschreckt. Beide Er-
eignisse werden dabei mit den Erfolgen von
rechtspopulistischen Parteien vornehmlich in Eu-
ropa verbunden. Hinzu kommen Tendenzen in
verschiedenen Lindern, in denen man seit eini-

KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106

Buchbesprechungen 113

gen Jahren den Abbau von demokratischen
Strukturen beobachten kann, so in Russland, in
der Tiirkei, in Indonesien oder in Indien, die also
den Weg in die Post-Demokratie lingst beschrit-
ten haben.

Der Suhrkamp Verlag hat 15 bekannte Intel-
lektuelle und Wissenschaftler aus Indien, Israel,
den USA und Europa vor diesem Hintergrund
zu Analysen und Stellungnahmen gebeten. Die
meisten Texte, die der von Lektor Heinrich Gei-
selberger herausgegebene Band enthilt, wurden
dafiir extra geschrieben oder sie wurden in den
letzten Monaten bereits publiziert und fiir das
vorliegende Buch tiberarbeitet, das fast gleichzei-
tig im April und Mai in elf Sprachen erschienen
ist. Im Herbst 2017 wird auflerdem noch eine
chinesische Ubersetzung veréffentlicht.

Da der Band keine thematische Gliederung
hat, sondern alphabetisch nach den Autorenna-
men geordnet ist, erscheint in Bezug auf Fukuy-
ama und auch auf Crouch der Beitrag der Jerusa-
lemer Soziologie-Professorin Eva Illouz als ein
guter Einstieg. Sie reflektiert in ihrem Essay
»iber diesen Prozess einer inneren Radikalisie-
rung in erster Linie von einer kleinen Ecke des
Globus aus, der Israels. Das Land ist insofern fiir
eine Diskussion tber die gegenwirtige allgemei-
ne Unordnung von Interesse, als es mindestens
ein Jahrzehnt vor dem globalen Abrutschen in
den Fundamentalismus zu einer riickwirtsge-
wandten populistischen Politik {ibergegangen
ist.« (S.94) Das hat Folgen. In einer israelischen
Umfrage vom April 2016 duflerten 65% der be-
fragten Jugendlichen aus der elften und zwolften
Schulklasse, es sei gut, fiir sein Land zu sterben.

Jahrzehnte — so Eva Illouz — bestimmten die
sozialdemokratische Arbeitspartei und linkslibe-
rale Politiker das geistige Klima in Israel, das pri-
mir von europiischen Juden gegriindet worden
war, die politisch, wirtschaftlich und sozial den
Ton angaben. Doch sie vernachlissigten von An-
fang an die immer grofler werdende Gruppe von
judischen Einwanderern aus arabischen Lindern,
die sich in Israel Jahrzehnte lang in einer Lage
wie Gastarbeiter befanden. Daher darf es nicht
verwundern, dass die Linke heute in der israeli-
schen Politik keine fithrende Rolle mehr spielt.
»Die Schwiche der israelischen Linken ist mithin
auf den simplen Umstand ihres Unvermogens
zuriickzufithren, die arbeitenden Schichten zu
vertreten.« (S. 110)

.73.216:119, am 20.01.2026, 18:14:07. @
Inhatts I 0r oder |

Das zentrale Thema des Bandes ist der Gegen-
satz zwischen einer liberalen Demokratie mit
dem universellen Anspruch rechtlicher bis hin zu
sozialer Gleichheit und den neuen populistischen
Bewegungen, die ihre jeweilige Nation aus der
Globalisierung, der EU oder internationalen Ver-
pflichtungen herausfithren wollen. »Hatte der
Universalismus im 19. und 20. Jahrhundert die
zentrale Strategie fiir arbeitende Schichten und
Minderheiten dargestellt, um Gleichheit zu erlan-
gen, ist es heute der nationale und religidse Parti-
kularismus, der zur bevorzugten Strategie der
Ausgeschlossenen geworden ist.« (S. 113) In Isra-
el betreiben — so Illouz — seit langem Populisten
eine Politik, die in der westlichen Welt zuletzt
besonders unter US-Prasident Obama auf grofle
Vorbehalte stieff. Es verwundert nicht, wenn die
Wahl von Trump zum neuen US-Prisidenten in
populistischen und religiosen Kreisen Israels be-
jubelt wurde. So schreibt Eva Illouz, kein ande-
rer als der Vorsitzende der religiosen Schas-Par-
tei, Arje Deri, habe behauptet, »die Wahl Trumps
sei ein Zeichen fiir die bevorstehende Ankunft
des Messias« (S. 110).

Weitgehend Einigkeit besteht bei den Autoren
des Bandes dariiber, dass in den letzten Jahrzehn-
ten im Zuge der neoliberal gestalteten Globalisie-
rung armere Teile der Bevolkerung weltweit 6ko-
nomisch und sozial abgehingt wurden. Weniger
einheitlich fallen die Urteile aus, wenn es um di-
verse Emanzipationsbestrebungen geht, also die
der Frauen, der Farbigen, der Homosexuellen
etc., die ja gleichfalls Hassobjekte der populisti-
schen. So diagnostiziert Nancy Fraser, dass Hil-
lary Clinton fiir Trump-Anhinger gleichzeitig
den okonomischen Liberalismus und die Eman-
zipation der Frauen verkorpert. Fir Oliver
Nachtwey fithrt die Auflosung traditioneller Fa-
milienstrukturen zu einer Vereinsamung der
Menschen, mit der nun mal viele, gerade in den
okonomisch benachteiligten Bevolkerungsteilen,
nur schwer zurecht kommen. Und er zieht eine
dhnliche Parallele wie Fraser: »So gesehen folgten
Emanzipationsprozesse in den letzten dreiflig
Jahren der Logik des Liberalismus, in dem kultu-
relle Gleichstellung und ein deregulierter Markt
miteinander verkoppelt sind.« (S. 224)

Materialistischen Erklirungen fiir Die grofle
Regression folgt der indische Schriftsteller Pankaj
Mishra weniger. Er fragt auch psychoanalytisch
nach den Folgen fur die Seele, die Neoliberalis-

KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106

114 Buchbesprechungen

mus, Globalisierung und Emanzipation nach sich
ziehen. Trotzdem gelangt er zu dhnlichen Ein-
sichten wie Nachtwey, wenn er schreibt: »Die
Begeisterung fiir die Gleichheit wird mit einem
von der globalen Konsumdkonomie verlangten
Streben nach Wohlstand verbunden, wodurch die
Spannungen und Widerspriiche im Seelenleben
verschirft und dann in den 6ffentlichen Bereich
hinausgetragen werden. [...] Solch einem Leben
fehlt es ganz entsetzlich an Stabilitidt, Sicherheit,
Identitit und Wiirde, selbst wenn es mit materi-
ellen Giuitern geradezu tberschwemmt wird.«
(S.184)

Derartige Probleme hat die Politik der Linken
zu wenig beriicksichtigt, die ja in den letzten Jah-
ren in vielen Lindern mit einem massiven Wah-
lerschwund konfrontiert wird. Ein Phinomen,
das viele Beitrige des Sammelbandes diskutieren.
Einerseits haben sich viele sozialdemokratisch
orientierte Parteien wie Labour unter Tony Blair
oder die SPD unter Gerhard Schréder in den
neoliberalen Zeitgeist eingeklinkt. Aber selbst
dort, wo sie sich entweder emanzipatorisch und
okologisch oder sogar sozial orientierten, er-
reichten sie mit ihrer Politik gerade die Arbeiter-
schaft nur selten. So bemerkt der Wiener Schrift-
steller und Journalist Robert Misik: »Diese Be-
volkerungsgruppen sind stolz darauf, dass sie
ithre Familien mit ihrer Arbeit durchbringen, und
jubeln nicht automatische iiber Sozialprogram-
me, die den Armen helfen.« (S. 200)

Allerdings muss man auch feststellen, dass von
vielen der linken Autoren die Bedeutung der Ar-
beiterschaft tberschitzt wird, die auch nie so
aufgeklart war, wie man es gerne in sie hineinpro-
jizierte. Diese Faktoren, die der Band aus diver-
sen Blickwinkeln ausleuchtet, fithrten dann zu
den Entwicklungen populistischer Bewegungen,
die in der Trump-Wahl ihren Hohepunkt erreich-
ten.

Das Problem von Fake News, die von popu-
listischen Netzwerken verbreitet werden, erklirt
der Pariser Soziologe Bruno Latour als einziger
in Die grofle Regression vor dem Hintergrund
der Klimadebatte. Wenn die menschliche Beteili-
gung am Klimawandel gerade von Populisten
rings um Trump dementiert wird, so entspringt
das der Logik einer Politik, die sich internationa-
ler Kooperation verweigern will, wiren doch ge-
rade die USA zu einer massiven Verinderung

threr  Wirtschaftsweise gezwungen. Latour

.73.216:119, am 20.01.2026, 18:14:07. @
Inhatts I 0r oder |

schreibt: »Es hat keinen Sinn, sich dariiber aufzu-
regen, dass den Trump-Waihlern >die Fakten egalc
sind. Sie sind nicht dumm. Es ist vielmehr so:
Gerade weil die geopolitische Situation insgesamt
verleugnet werden muss, wird die Gleichgiiltig-
keit gegentiiber Fakten so essenziell.« (S. 146)

Der slowenische Philosoph Slavoj Zizek un-
terstreicht dagegen stirker die Schwiche der lin-
ken Politik, die zwar universalistische Anspriiche
erhebt, die sich indes nicht einlosen lassen. Denn
die Gegensitze zwischen beispielsweise Intellek-
tuellen und Arbeitern vermag linke Politik nicht
aufzuheben, schon gar nicht durch die anonymen
Institutionen der Sozialpolitik, mag sie sich auch
noch so verniinftig zu prisentieren versuchen.

Kritik an der beinahe inflatorischen Verwen-
dung des Begriffs Populismus tibt der Kélner So-
ziologe Wolfgang Streeck, der der liberalen Pres-
se vorwirft, ihn als »postfaktischen Kampfbegriff«
gegen durchaus berechtigte Kritik an den libera-
len Demokratien zu verwenden. Seit ein paar
Jahren werde »Populismus weltweit von den Par-
teien und Medien des liberalen Internationalis-
mus als polemische Sammelbezeichnung fiir die
neue, auf nationale Alternativen zu der als alter-
naltivlos deklarierten Internationalisierung drin-
gende Opposition eingesetzt.« (S. 261)

Uberhaupt bringen viele Autoren des Bandes
durchaus Verstindnis fiir die neuen rechten Be-
wegungen auf, was daran liegt, dass die meisten ja
die Entwicklung der westlichen Gesellschaften
im Zuge der neoliberalen Globalisierung eben-
falls scharf kritisieren. Dies zwar primir 6kono-
misch, aber durchaus auch sozialpsychologisch
gegeniiber den Liberalisierungstendenzen in der
modernen Gesellschaft. Damit stellt sich die Fra-
ge, inwieweit durch den Populismus die Demo-
kratie ernsthaft gefahrdet ist gefihrdet oder wo-
moglich, anders als es sich Francis Fukuyama vor
25 Jahren vorstellte, sogar untergehen bzw. im
Sinne der Thesen von Colin Crouch tibergehen
konnte in das Stadium einer >Postdemokratie< mit
schwicheren demokratischen Strukturen. In die-
sem Sinne pessimistisch duflert sich der aus
Mumbai stammende Arjun Appadurai, der an
der New York University Kulturphilosophie
lehrt: »Die ca. 62 Millionen Amerikaner, die
Trump wihlten, haben fiir ihn und gegen die De-
mokratie gestimmt. In diesem Sinne war ihre
Stimme eine Stimme fiir die >Abwanderung:. Ge-
nau dasselbe gilt fiir die Wahlen [Narendra] Mo-

KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106

Buchbesprechungen 115

dis [in Indien] und Erdogans [in der Tiirkei] so-
wie die Pseudo-Wahlen Putins.« (S.27) Appadu-
rai hofft zumindest noch darauf, dass sich Biirger
aus allen Gesellschaftsschichten zusammenfin-
den, um die liberale Demokratie zu verteidigen.
Der bulgarische Intellektuelle Ivan Krastev, Hu-
manwissenschaftler in Wien, erwartet dagegen,
dass sich Demokratien weltweit in autoritireren
Regimen verwandeln und konstatiert: »Der un-
garische Ministerprasident Viktor Orbdn sprach
fiir viele, als er erklirte: >Demokratien sind nicht
notwendig liberal«.« (S. 124)

Wenn Populisten an die Macht gelangen, dann
versuchen sie die Gewaltenteilung aufzuheben,
indem sie die Justiz, die Zentralbank und die Me-
dien ihrer Unabhingigkeit berauben und zivilge-
sellschaftliche Initiativen lahmlegen. So beendet
Ivan Krastev seinen Aufsatz mit den Worten:
»Heute ist der Primat der Politik wiederherge-
stellt und Regierungen gewinnen wieder die Fi-
higkeit zu regieren, allerdings — wie es im Augen-
blick scheint — auf Kosten individueller Freihei-
ten.« (S. 133)

Das besitzt eine gewisse Ambivalenz. Denn
beklagt wird der Niedergang nationalstaatlicher
Souverinitit nicht nur von Rechtspopulisten —
auch viele Beitrige in Die grofie Regression be-
mingeln, dass die Nationalstaaten keine eigen-
standige Wirtschafts- und Sozialpolitik mehr ver-
folgen konnen. Wolfgang Streeck, der wie Mason
dem Kapitalismus weitere grofle Krisen prophe-
zeit, freut sich dhnlich wie Krastev: »Die neuen
Protektionisten werden die Krise des Kapitalis-
mus nicht beenden; allerdings holen sie die Poli-
tik ins Spiel zurtick und bringen ihr die zu Glo-
balisierungsverlierern gewordenen Mittel- und
Unterschichten nachhaltig in  Erinnerung.«
(S.270) Mishra sieht gar das Ende des Liberalis-
mus gekommen. Dabei formuliert er einen histo-
risch durchaus tiberraschenden Gedanken: »Die
von Nationalsozialismus und Stalinismus ausge-
l6sten Traumata waren derart verheerend, dass
sie in einer ironischen Wende des Schicksals da-
bei halfen, den Liberalismus nach 1945 zu rehabi-
litieren.« (S. 188)

Dass sich der Liberalismus heute wieder in
einer Krise befindet, das diagnostiziert auch der
2017 verstorbene polnisch-britische Soziologe
Zygmunt Bauman. Er diagnostiziert einen »uns
bis auf die Knochen durchriittelnde[n] Wider-
spruch zwischen unseren jetzt schon so-gut-wie-

.73.216:119, am 20.01.2026, 18:14:07. @
Inhatts I 0r oder |

kosmopolitischen Verpflichtungen und dem emi-
nenten Mangel an kosmopolitischem Bewusst-
sein, an kosmopolitischer Haltung«. (S. 45)

Damit stellt sich abschlielend die Frage, ob
die Autoren des Bandes Chancen sehen, der po-
pulistischen Bedrohung zu begegnen. Die floren-
tinische Politologin Donatella della Porta ist da-
bei lingst nicht so pessimistisch. Zivilgesellschaft
und Politik werden auch in der letzten Zeit langst
nicht nur von Populisten beherrscht. Della Porta
schreibt: »Diese progressive Seite sozialer Bewe-
gungen mag weniger sichtbar sein, aber sie er-
freut sich bester Gesundheit. Vor allem in Stideu-
ropa haben diese Proteste eine Politisierung brei-
ter Gesellschaftsschichten sowie einen tiefgrei-
fenden Wandel der Parteisysteme bewirkt, mit
der Folge, dass diese Bewegungen nunmehr in
den jeweiligen Parlamenten vertreten (von Pode-
mos in Spanien tber den Bloco de Esquerda in
Portugal bis zum MoVimento 5 Stelle in Italien)
oder sogar an der Regierung beteiligt sind (wie
Syriza in Griechenland).« (S. 67)

Auch der Madrider Soziologe César Rendu-
eles fordert, die Demokratie so auszuweiten, dass
sie nicht nur ein politisches System ist, sondern
eine Lebensweise und eine Gesellschaftsform. In-
teressanterweise betrachten die beiden stideuro-
pdischen Beitrdge Liberalisierung, Emanzipation
und politische Partizipation gerade als Chance,
dem Populismus zu widerstreiten. So schreibt
Rendueles: »Es ist sicher nicht tibertrieben zu be-
haupten, dass Positionen, die bis dahin nur von
randstindigen sozialen Bewegungen vertreten
worden waren, heute in die Mitte der Gesell-
schaft vorgedrungen sind. Feminismus, solidari-
sche Okonomie und partizipative Demokratie
sind mittlerweile in gesellschaftlichen Debatten
sehr viel prisenter als vor der Krise.« (S. 241)

Auch Nancy Fraser, die ja die Nihe von Fe-
minismus und Neoliberalismus betont, kann sich
zumindest den neueren politischen Entwicklun-
gen auch in Studeuropa nicht ganz entziehen,
wenn sie schreibt: ,Dank [Bernie] Sanders, [dem
linken Labour-Vorsitzenden Jeremy] Corbyn,
Syriza, Podemos und anderen hat sich — bei allen
Fehlern, die sie gemacht heben mogen — die Pa-
lette unserer Méglichkeiten erweitert.« (S. 88)

Auch Eva Illouz hofft darauf, dass die Wahl
Trumps die Linke bewegt, sich fiir jene Men-
schen zu engagieren, die Opfer von Neoliberalis-
mus und verinderten ethischen und sozialen Ein-

KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106

116 Buchbesprechungen

stellungen werden, um den Liberalismus zu ret-
ten. Paul Mason denkt dabei strategischer aus der
linken Perspektive wenn er schreibt: »Die Linke
sollte sich darauf konzentrieren, die Globalisie-
rung zu retten, indem sie den Neoliberalismus
beseitigt.« So brauchten »wir insbesondere neue
Mechanismen zur Bekimpfung der Ungleichheit
und zur Umverteilung der Ertrage des Handels
und des technologischen Fortschritts: Sie sollten
den Arbeitern und der Jugend zugutekommen.«
(8.171)

Aussichtslos erscheint auch fiir Paul Misik der
Kampf gegen Populismus und Neoliberalismus
nicht. Er fordert ihnlich wie Mason, Illouz und
Fraser ein klassisches linkes Programm: »Die
progressiven Parteien missen wieder zu glaub-
wiirdigen Reprisentanten der 6konomisch ver-
letzlichsten Teile der Gesellschaft werden.«
(S.208)

Der belgische Schriftsteller und Historiker
David Van Reybrouck, der in Die grofe Regressi-
on einen Brief an EU-Prisidenten Juncker verof-
fentlicht, iiberrascht mit einem Vorschlag aus der
Geschichte der Demokratie. Er hilt nidmlich
Wahlen fir undemokratisch und elitir. Er pla-
diert stattdessen fiir das Losverfahren, das in Ir-
land 2012 schon einmal eine Biirgerversammlung
bestimmte. Dergleichen wiirde den Populisten
erschweren, durch Wahlerfolge und Referenden
die Politik ganzer Linder zu beeinflussen.

Jenseits von Ivan Krastev, der ja einen Nieder-
gang der Demokratie erwartet und Wolfgang
Streeck, der die Linke davor warnt, weiterhin mit
dem Neoliberalismus zu paktieren, erscheint die
Lage nach der Wahl von Trump eigentlich nur fiir
Bruno Latour vollig aussichtslos, wenn er kon-
statiert: »Man muss kein Hellseher sein, um zu
wissen, dass das Ganze in einem Flammenmeer
enden wird.« (S. 147)

Immerhin handelt es sich dabei aber nur um
eine von 15 Meinungen. So bietet der Band Die
grofSe Regression nicht nur unterschiedliche Ana-
lysen der Hintergriinde fiir die Erfolge des Popu-
lismus, sondern auch zahlreiche sich daraus erge-
bende durchaus unterschiedliche Perspektiven.
Die meisten Beitriage priagt zwar ein linker bzw.
liberaler Geist mit gewissen eher konservativen
Einsprengseln. Doch just fiir diesen stellt ja der
Populismus eine so tberraschende wie erschre-
ckende Herausforderung dar.

Hans-Martin Schonherr-Mann

.73.216:119, am 20.01.2026, 18:14:07. @
Inhatts I 0r oder |

Thomas MORUS: De optimo reipublicae statn
deque nova insula Utopia, Nachdruck der Basler
Ausgabe 1518, Hildesheim/Ziirich/New York:
Olms-Weidmann 2016, 172 Seiten.

und

Joachim STARBATTY (Hg.): Uber Thomas Mo-
rus’  Utopia,  Begleitband,  Hildesheim/
Ziirich/New York: Olms-Weidmann 2016, LXV
& 127 Seiten, € 98 (Gesamtprets).

Im Jahr 2016 lag es genau 500 Jahre zurtick, dass
Thomas Morus’ Utopia erschienen war. Dieser
Staatsroman sollte Namensgeber fiir eine ganz ei-
gene Gattung innerhalb der Politischen Theorie
werden: der politischen Utopie. Seitdem hat die-
ses Genre unentwegt prosperiert, so dass sich
mittlerweile die Nachkémmlinge von Utopia
kaum noch zihlen lassen. Wie bei solchen feierli-
chen Anlissen im Allgemeinen tblich, wurde
auch im Rahmen dieses Jubiliumsjahres die Ge-
legenheit dazu genutzt, einen neuerlichen Blick
auf das Geburtstagskind zu werfen. Neben Ta-
gungen, die stattfanden, wurden auch eine Reihe
von Sammelbinden und Neuausgaben veréffent-
licht. Zu letzteren gehort auch das von Joachim
Starbatty, von Haus aus Volkswirt, herausgegebe-
ne Faksimile der Basler-Ausgabe der Utopia aus
dem Jahr 1518 im lateinischen Ursprungstext.
Das Original, das dem Faksimile als Vorlage
diente, befindet sich seit 20 Jahren in Starbattys
Privatbesitz und es war ihm ein personliches An-
liegen, dieses anldsslich des Geburtstages der
Utopia der Offentlichkeit zuginglich machen.
Starbatty empfand nach eigener Angabe schon
seit jeher eine gewisse Faszination fiir Morus’
Utopia. Diese Faszination lisst sich etwa daran
festmachen, dass er am 21. Januar 1976 seine An-
trittsvorlesung als Privatdozent der wirtschafts-
und sozialwissenschaftlichen Fakultit der Uni-
versitit zu Koln tber diese hielt. Neben dem
Faksimile hat Starbatty zusitzlich noch einen Er-
ganzungsband herausgegeben. Dieser besteht
groftenteils aus der deutsche Ubersetzung von
Utopia aus der Feder von Klaus J. Heinisch. Er
enthilt aber dariiber hinaus neben einem kurzen
tabellarischen Lebenslauf von Morus auch noch
zwei Essays, eins von dem Philosophen Otfried
Hoffe und eines von Starbatty selbst. Da der
Aufbau und der Inhalt der Uropia dem Leser
weitestgehend bekannt sein diirften, seien im
Folgenden nur die Gedanken von Hoéffe und

KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106

Buchbesprechungen 117

Starbatty vorgestellt, die sie in ihren begleitenden
Aufsitzen entwickeln.

Hoffes Essay ist grundsitzlich von einleiten-
dem Charakter. Der erste Abschnitt handelt da-
von, wie Utopia einer neuen Gattung der Politi-
schen Theorie ihren Namen verlieh. Politische
Utopien bezeichnen — wortwortlich verstanden —
Nicht-Orte. Dieser Ausdruck spreche fur die
Nichtwirklichkeit des Schauplatzes, auf dem die
Besprechung eines idealen politischen Gemein-
wesens stattfinde. Morus habe aber dieser Gat-
tung mit dem Titel seines Werkes nicht nur ihren
Leitgedanken vorgegeben, der in dem idealen
Entwurf eines politischen Gemeinwesens beste-
he, sondern auch ihre literarische Form, nimlich
die eines Reiseberichtes, der von einer bislang
unbekannten Insel handele, auf der dann uner-
wartet das ideale Staatswesen entdeckt wird. Der
Entwurf einer im Vergleich zur Gegenwart wiin-
schenswerten Gesellschaft sei dabei grundsitzlich
kein neuer Topos in der Politischen Theorie. In
die Tradition solcher Entwiirfe gehore neben Pla-
tons Dialogen Politeia und Nomoi auch Aristote-
les” Entwurf einer besten Polis in der Politik und
Augustinus’ philosophisch-theologisches Traktat
De civitate dei. Da es aber erst Morus’ Utopia
war, die der Utopie die ihr eigentimliche Form
gab, spricht man besser von Quasi-Utopien oder
utopieartigen Werken. Morus’ Utopia wurde
dann zum Vorbild zahlloser Autoren. Im zweiten
Abschnitt geht Hoffe der Frage nach, warum
Utopien tberhaupt entworfen werden. Dem
Menschen stiinde als grundsitzlich sprach- und
vernunftbegabtem Wesen eine im Prinzip unbe-
grenzte Vorstellungskraft und Phantasie zur Ver-
fiigung. Sei der Mensch mit den bestehenden Ge-
sellschaftsverhiltnissen unzufrieden, habe er gar
unter ihnen zu leiden, liege es fiir thn nahe, von
einer besseren Welt zu triumen. Morus’ Utopie
stelle aber kein Traumland dar, sondern eine rea-
lititsnahe Vision. Daraufhin folgen im dritten
Abschnitt einige Bemerkungen zum biographi-
schen Hintergrund von Morus. Besonderes Au-
genmerk erhilt dabei sein Verhiltnis zu Heinrich
VIII., der Morus lange protegierte, bis sich Mo-
rus im Jahr 1534 weigerte den Suprematseid ab-
zulegen, nachdem sich der Konig von der katho-
lischen Kirche losgesagt und das englische Staats-
kirchentum, d. h. die anglikanische Kirche, be-
griindet hatte. Im vierten Abschnitt kommt Hof-
fe auf Uropia zu sprechen. Thm zufolge lasst sich

.73.216:119, am 20.01.2026, 18:14:07. @
Inhatts I 0r oder |

das erste Buch der als eine »Kritik der alten
Welt« bezeichnen, wihrend es sich bei dem zwei-
ten Buch um einen »Entwurf einer neuen Welt«
handele. Der fiinfte Abschnitt ist einem Uber-
blick des gesamten Werkes gewidmet. Dabei
greift Hoffe einige markante Elemente heraus,
um sie niher unter die Lupe zu nehmen. Die
Stidte wiirden von einer demokratisch gewahl-
ten, hierarchisch gegliederten Behorde geleitet
und bei dem Staatsoberhaupt handele es sich um
einen Wahlmonarchen. Des Weiteren gebe es in
Utopia kein Eigentum. Das Inselreich zeichne
sich dartiber hinaus durch seinen ckonomischen
Erfolg aus. Alle Menschen miissen arbeiten. Au-
Berdem handele es sich um eine patriarchalische
Gesellschaft. Dariiber hinaus werde diese Gesell-
schaft als duflerst stabil geriihmt. So benétige sie
keine Reformen, weil sie frei von Konflikten und
Krisen sei. Da es keine gesellschaftliche Schicht
gebe, die vom Miiffiggang lebe, sei die individuel-
le Arbeitszeit mit sechs Stunden recht kurz.
Auch wenn die Utopier das Fithren von Kriegen
verachten, seien sie stets auf Ubergriffe vorberei-
tet. Zu guter Letzt betont Hoffe noch die religio-
se Toleranz und zieht im sechsten Abschnitt eine
vorlaufige Bilanz. Er stellt dabei heraus, dass man
zwar nicht jede einzelne Aussage des Staatsro-
mans als Uberzeugung seines Verfassers verste-
hen diirfe, man aber das Ganze nicht als bloflen
Scherz abtun kénne. Im siebten Abschnitt the-
matisiert Hoffe die Zeitgemaflheit von politi-
schen Utopien. Bei ihnen handele es sich um
zeitlose Unternehmungen, die sich aus einem
Leiden unter den bestehenden Verhiltnissen und
dem Wunsch diese abzuindern einerseits und an-
dererseits der Vorstellungskraft, dank der Super-
lative des Wiinschenswerten erdacht werden
konnen, zusammensetzen. Im achten Abschnitt
identifiziert Hoffe drei Defizite von politischen
Utopien: den Mangel an Dynamik, Freiheit und
einer Auflenperspektive.

Starbatty schildert in seinem Essay die Ein-
driicke, die ein Okonom von dem Inselreich
Utopia bekime, wenn er der Berichterstattung
von Raphael Hythlodeus, der als fiktiver Ge-
sprachspartner von Morus in Erscheinung tritt,
lauschen wiirde. Interessant sei dabei die Frage,
wie 6konomische Thematiken in der Utopia ver-
handelt werden. Dass solche behandelt werden,
illustriert Starbatty an dem Beispiel des Privatei-
gentums. So tritt Hythlodeus fiir eine Abschaf-

KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106

118 Buchbesprechungen

fung des Privateigentums ein. Morus, als sein Ge-
sprachspartner, wendet aber dagegen ein, dass
wenn bei Gemeineigentum alle fiir alles verant-
wortlich seien, sich in Wirklichkeit niemand fir
irgendetwas verantwortlich fiihle. Dieses Phino-
men sei in der 6konomischen Literatur als Tritt-
brett-Fahrer-Problem bekannt, das bei Kollektiv-
giitern regelmiflig auftrete. Starbattys erklirte
Absicht ist es also, als ein Okonom »einen Blick
hinter die Kulissen« Utopias zu werfen.

Der erste Teil des Aufsatzes beschiftigt sich
mit dem ersten Buch der Uropia, das eine scho-
nungslose Kritik an den gesellschaftlichen Zu-
stinden der damaligen Zeit umfasst. Es sei vor al-
lem die Institution des Privateigentums, dem die
desastrosen sozialen Umstinde anzulasten sei.
Die herrschende Klasse pliindere die arbeitende
Bevolkerung aus, um Reichtum auf Reichtum an-
zuhidufen. So lebe der Grofiteil der Bevolkerung
allein auf Grund dieser Institution in Armut und
es bleibe ihm nichts anderes tibrig als kriminell
zu werden, um iiberleben zu konnen. Auflerdem
nihre das Privateigentum die Hoffart, ein Laster,
dank dem sich die Menschen tber einander erhe-
ben konnen. Im zweiten Teil seines Aufsatzes be-
leuchtet Starbatty die Geburt einer neuen Welt
im zweiten Buch von Utopia. Zunichst falle auf,
dass es sich bei Utopia um eine stationire Gesell-
schaft handele. Sei erst einmal der ideale Zustand
erreicht, miisse alles so bleiben, wie es ist, denn
jede auch nur kleine Anderung kénnte das emp-
findliche Gleichgewicht nachhaltig storen. Dass
Utopia — urspriinglich eine Halbinsel — dadurch
entsteht, dass Utopos, der mystische Begriinder
Utopias, die Landzunge, die einst die Insel mit
dem Festland verband, von seinen Soldaten
durchstechen lisst, nachdem er die Halbinsel er-
obert hat, lasse sich als die Geburt einer neuen
Welt verstehen, bei der die Nabelschnur durch-
schnitten wird. Der dritte Teil des Essays handelt
davon, wie die utopische Okonomie sich auf die
Produktion der fiir die Bedirfnisbefriedigung
notwendigen Giiter einstellt. In einer Marktwirt-
schaft erfolge dies dezentral tiber die Signale, die
von der Hohe des Preises ausgehen, der die rela-
tive Knappheit eines Gutes widerspiegele. Da es
aber in Utopia kein Privateigentum gebe, konne
es keine Mirkte und damit auch keine Preise ge-
ben. Um die Bediirfnisse der Einwohner zu be-
friedigen, gebe es Magazine, aus denen die Bevol-
kerung sich nehmen konne, wessen sie gerade be-

.73.216:119, am 20.01.2026, 18:14:07. @
Inhatts I 0r oder |

darf. Sollten Engpisse auftreten, wird die Knapp-
heit mit Hilfe eines auf Reziprozitit bestehenden
Austauschs bekampft: Fiir den Fall, dass in einer
bestimmten Stadt ein Gut knapp werde, helfen
die iibrigen Stidte aus. Uber diese Stréme erhalte
die Obrigkeit Utopias Kenntnis davon, ob sich
die Uberschiisse und Defizite der einzelnen Stid-
te ausgleichen oder ob die gesamtgesellschaftliche
Produktion umgestellt werden muss, um auf eine
verinderte Nachfragestruktur zu  reagieren.
Kurzfristige Engpasse konnen zusitzlich noch
durch Auflenhandel beseitigt werden. Die Utopi-
er seien 0konomisch duflerst erfolgreich. So pro-
duzieren sie mehr als sie brauchen und exportie-
ren den Uberschuss. Dadurch erwirtschaften sie
einen dauerhaften Auflenhandelsiiberschuss. Das
Gold, das sie so gewinnen, zirkuliere aber nicht
in Form von geprigten Miinzen im Inland, denn
es gebe in Utopia kein Geld. Stattdessen werde es
auf die Haushalte in Form von alltiglichen Ge-
genstinden wie Geschirr verteilt oder benutzt,
um die Fesseln der Arbeitssklaven zu schmieden,
damit sie den Biirgern der utopischen Stidte auf
diese Weise sofort erkenntlich werden. Im vierten
Teil spricht Starbatty davon, wie Morus die Kol-
lektivgut-Problematik, die schon angesprochen
wurde, zu l6sen gedenkt. Um sicherzustellen,
dass sich niemand vor der Arbeit driicken kann,
wenn doch niemand die Friichte seiner eigenen
Arbeit erhilt, weil es kein Privateigentum gibt
und somit allen alles gehort, erwige Morus eine
Reihe von Ideen. Zunichst wire da die ideologi-
sche Eintibung in das neue, utopische Bewusst-
sein zu nennen. Daneben empfehle Morus Kon-
trollen der Arbeitsdisziplin. Schliefflich schrecke
er auch nicht davor zuriick, Arbeitssklaven fiir
die schmutzigen und verachteten Titigkeiten ein-
zusetzen. Von der Frage, ob sich die Existenz von
Arbeitssklaven mit dem in Utopia gelebten Ver-
nunftprinzip vertragt, handelt der fiinfte Teil des
Aufsatzes. Starbatty weist dabei den Vorwurf
von etwaiger Dissonanzen, die vor allem von Sei-
ten sozialistischer Interpreten der Utopia konsta-
tiert wiirden, zuriick. Der sechste Teil des Auf-
satzes handelt vom utopischen und dem wissen-
schaftlichen Sozialismus. Zum Schluss geht Star-
batty noch im siebten Teil der Frage nach, wie
Morus selbst zu seiner Utopia stand.

Im Jahr 2016, als das Genre der politischen
Utopie ein halbes Jahrtausend alt wurde, erschien
eine Vielzahl an Publikationen zu Thomas Mo-

KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106

Buchbesprechungen 119

rus’ Utopia. In diese Reihe gesellen sich auch das
von Starbatty besorgte Faksimile der Basler Aus-
gabe aus dem Jahr 1518 und der dazugehoérige
Erginzungsband. Allerdings sticht vor allem der
Erginzungsband aus der Masse der Publikatio-
nen hervor, weil er nicht von einem Philosophen
oder einem Politologen herausgegeben wurde,
sondern von einem Okonomen. Es ist gerade das
Essay Starbattys tiber die 6konomischen Aspekte
von Utopia, die den Sammelband besonders le-
senswert machen, denn bei dem Verhiltnis von
Wirtschaft und Utopie handelt es sich um ein
grofles Forschungsdesiderat.

Lange Zeit wurde die Auseinandersetzung mit
den wirtschaftlichen Aspekten der Utopie, der
utopischen Okonomie, striflich gescheut. Es gilt
aber nicht nur die okonomischen Aspekte der
Utopien zu entdecken. Daneben lassen sich viele
Beispiele fiir utopisches Denken auch in der Ge-
schichte der Okonomik finden. Auch diese 6ko-
nomischen Utopien wurden bislang nicht syste-
matisch untersucht. Erkliren ldsst sich dieses
Desinteresse an utopischen Okonomien einer-
seits und 6konomischen Utopien andererseits da-
durch, dass auf Grund der scheinbaren Alterna-
tivlosigkeit des Kapitalismus seit dem Untergang
des Realsozialismus kaum mehr Bedarf fiir das
Antizipieren des sozialen Neuen geschen wurde.
In den letzten Jahren regen sich aber wieder uto-
pische Energien. Hoffentlich wird dabei in Zu-
kunft von den Sozialwissenschaften auch ver-
mehrt das Verhiltnis von Wirtschaft und Utopie
in den Fokus genommen.

Christian E. W. Kremser

Seyed Alireza MOUSAVI: Die Globalisierung
und das Politische, Uberlegungen zur Aktualitit
von Carl Schmitt, Berlin: Duncker & Humblot,
2017, 284 S., 89,90 EUR.

Carl Schmitt ist eigentlich noch nie inaktuell ge-
wesen. Anderenfalls wire der nicht enden wol-
lende Publikationsstrom zu diesem ebenso ein-
zigartigen wie umstrittenen Denker nicht zu er-
klaren (vgl. zuletzt: Volker Neumann, Carl
Schmitt als Jurist, 2015, besprochen von Fuchs,
DVBI 2015, S. 1579; von Mousavi iibersehen). In-
sofern macht der Untertitel der hier zu bespre-
chenden Schrift, einer Jenaer sozialwissenschaft-
lichen Dissertation, stutzig. Gerade auch die

.73.216:119, am 20.01.2026, 18:14:07. @
Inhatts I 0r oder |

Globalisierung als Entgrenzungsphinomen par
excellence unterstreicht die ungebrochene Aktua-
litit des Raumtheoretikers und Architekten
»postsouveraner Territorialitit« (vgl. dazu das
gleichnamige von Ulrike Jureit und Nikola Tietze
2015 herausgegebene, von Mousavi ebenfalls
nicht berticksichtigte Buch). Mousavi behauptet,
dass sich die Schmitt-Forschung in Deutschland
in vier Kategorien, namlich die politische Philo-
sophie, die politische Theologie, die Staatswis-
senschaft und »internationale Beziehungen« auf-
gefichert habe. Sein Ziel ist es, den roten Faden
dieser vier Forschungsrichtungen zu finden. Die-
sen meint der Autor darin gefunden zu haben,
dass Schmitt ein »Vorlaufer der Globalisierungs-
kritik« (S. 11) gewesen sei, »der die Entpolitisie-
rung der Welt befiirchtet« habe.

In vier Schritten versucht der Autor, diese
These zu begriinden: »Carl Schmitt und die Hin-
terfragung der Politikwissenschaft« (S.211f.),
»Politische Theologie und der Prozess der Saku-
larisierung« (S.741f.), »Die aus dem politischen
Willen hervorgehende Jurisprudenz« (S.127ff.),
»Das Gleichgewicht der Michte als Aufhalter der
Globalitit« (S. 186 ff.) und »Globalisierungskritik
in den Kategorien von Carl Schmitts Gedanken-
gut« (S.247 ff.).

Hinterfragungswiirdig ist dabei schon die an-
gebliche Einteilung der Schmitt-Forschung in
Deutschland. Sie ist nicht nur uniiblich, sondern
auch absolut nicht trennscharf, was der Autor bei
vielen seiner Ausfithrungen selbst erfahren muss.
Hinterfragenswert ist auch die These, dass ausge-
rechnet der »Raumtheoretiker« Carl Schmitt ein
»Vorlaufer der Globalisierungskritik« gewesen
sein soll. Letzteres schwerpunktmifig in seiner
»Staatsverhaftetheit« zu verorten (S.10 und
durchgehend) diirfte zu kurz greifen. Hier wire
eine weitaus intensivere Analyse des Verhaltnis-
ses des Staatsrechtlers Schmitt zum Volkerrecht-
ler Schmitt nétig gewesen, wie tiberhaupt die Ar-
beit an einer zu oberflichlichen Durchdringung
der juristischen Gedankenwelt Schmitts leidet,
die zu seinem vollen Verstindnis aber unentbehr-
lich ist. Insgesamt bestitigt die ganze, (ausweis-
lich der oben zitierten Uberschriften) schon
sprachlich nicht immer gegliickte Arbeit von
Mousavi das Fazit von Volker Neumann (Carl
Schmitt als Jurist, S.564), wie bedauernswert es
ist, dass es nach wie vor keine Untersuchung zu
dem Thema gibt: »Der Beitrag Carl Schmitts zur

KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106

120 Buchbesprechungen

Begrindung der Politikwissenschaft«. Es darf al-
so weitergeforscht werden.

Michael Fuchs

Helmut REINALTER, Der aufgeklirte Mensch
— Das nene Aufklirungsdenken, Wiirzburg: Ko-
nigshansen & Neumann 2016, 209 S., € 29,90

Die franzosische Enzyklopadie von Diderot und
d’Alembert sollte nattirlich nicht nur das verfiig-
bare Wissen versammeln und unter das Volk
bringen. Sie kritisierte damit vor allem diverse ir-
rationale Weltverstindnisse. Es ging um die Be-
freiung von religioser und politischer Bevormun-
dung. Es ging damit auch um den Anspruch auf
Miindigkeit, wie bald darauf Kant ihn formulie-
ren wird. Aber bereits Kant gab sich mit einem
solchen Aufklarungsdenken nicht zufrieden, son-
dern fragte nach den Grenzen und der Reichwei-
te der Vernunft. Man kann Kant daher auch be-
reits als frihen Aufklirungskritiker lesen. Die
Romantik wird dann eine solche Kritik verschir-
fen.

Im 20. Jahrhundert hat sich eine breite Auf-
klirungskritik entfaltet, die einen ihrer Hohe-
punkte in Horkheimers und Adornos Dialektik
der Aufklirung erlebt. Nicht nur aus der gegen-
aufklirerischen, traditionellen oder reaktioniren
Perspektive wird die Aufklirung kritisiert, son-
dern durchaus aus der aufklirerischen selbst, die
eingesteht, dass Aufklarung lingst nicht nur hu-
manisierende Wirkungen nach sich zieht, son-
dern auch massiv destruktive Konsequenzen hat,
die trotzdem die Vernunft nicht aufgeben will.

Im 21. Jahrhundert lisst sich gerade auch
riickblickend auf das Ende des 20. Jahrhunderts
indes durchaus von einer Renaissance des Auf-
klirungsdenkens sprechen, zu dem das Buch von
Helmut Reinalter gehort, der von 1981 bis 2009
Professor fiir Geschichte der Neuzeit und Politi-
sche Philosophie an der Universitit Innsbruck
war und dort heute noch das Privatinstitut fiir
Ideengeschichte leitet. So lautet denn auch der
Untertitel: Das neue Aufklirungsdenken.

Das Buch fithrt zunichst historisch in das
Denken der Aufklarung ein. Im Riickgriff insbe-
sondere auf Rousseau verweist Reinalter darauf,
dass das Thema Sprache bereits eine wichtige
Rolle spielt, das ja im 20. Jahrhundert in der
Sprachphilosophie und der Linguistik eminent

.73.216:119, am 20.01.2026, 18:14:07. @
Inhatts I 0r oder |

wichtig werden wird. Daraus entsteht denn auch
eine linguistische politische Philosophie — man
denke an Richard Rorty, Jean-Francois Lyotard
oder Robert B. Brandom. Es geht weiten Teilen
der Aufklirung um die Perfektibilitit des Men-
schen, zu der — das fiihrt Reinalter vor — ja auch
die Freimaurerei zihlt, die im philosophischen
Mainstream wenig Beachtung findet.

Zu den neuen Formen der Vernunft im ausge-
henden 20. Jahrhundert zihlt Reinalter vor allem
Habermas® Konzept einer kommunikativen Ver-
nunft sowie die Idee der Transversalitit von
Wolfgang Welsch, der damit auch postmoderne
Motive einzuholen versucht. Dazu gehoren zu-
dem auch Bemiihungen rings um den Konstruk-
tivismus. Neuere aufkldrerische Ansidtze ver-
suchen dabei Vernunft und Gefiihl miteinander
zu verbinden, die im Modell Kants ja noch strikt
getrennt werden. Wenn sich indes die Schwichen
der reinen Vernunft zunehmend entbergen, dann
stellt sich die Frage, woher man denn Korrektu-
ren inspirieren soll. Das Gefiihl liegt nahe, gibt es
schliefflich bereits in der Aufklirung Ansitze, die
darauf zuriickgreifen — man denke an Rousseau
und Hume.

So gipfelt das Buch im Konzept einer reflexi-
ven Aufklirung, das Reinalter natiirlich aus der
Vernunftkritik des 20. Jahrhunderts ableitet und
auch mit Kants Kritiken verbindet. Dabei bezieht
er sich primir auf Ulrich Becks Begriff einer re-
flexiven Moderne, die die industriegesellschaftli-
che Moderne im Angesicht von Individualisie-
rungsprozessen sowie diversen erhohten Risiko-
potentialen hinter sich gelassen hat. In der refle-
xiven Moderne wird angesichts komplexer und
uniibersichtlicher Bedingungen von den Zeitge-
nossen ein hoheres Mafl an Flexibilitat, Bildungs-
anstrengungen und Kreativitit in allen Lebensbe-
reichen verlangt.

Fiir Reinalter haben ein egoistischer Indivi-
dualismus und die diversen politischen Ideologi-
en des 19. und 20. Jahrhunderts das Emanzipati-
onsprojekt der Aufklirung ins Stocken gebracht.
Dies gilt es vor dem Hintergrund der angefiihr-
ten Aufklirungsdialektik neu zu durchdenken,
um den »verniinftigen Gehalt der gesellschaftli-
chen kulturellen Moderne« (105) zu sichern.

Dazu sollte sich Das nene Aufklirungsdenken
nach Reinalter auch auf die von der Aufkliarung
urspringlich  verdringten religiosen Gehalte
riickbesinnen. Denn Religionen bergen nicht nur

KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106

Buchbesprechungen 121

Spiritualitit und tiefe menschliche Fragestellun-
gen. Sie entfalten vor allem ein ethisches Potenti-
al, das es angesichts der massiven, gerade auch re-
ligios beseelten Konflikte der Gegenwart zu ent-
decken gilt. Reinalter bezieht sich dabei insbe-
sondere auf das Projekt Weltethos von Hans
Kiing, dem es im Anschluss an die Einsicht dar-
ein, dass alle Weltreligionen ahnliche ethische
Grundideen beherbergen, darum geht, die reli-
giosen Grundlagen des Friedens zu eruieren. In-
sofern darf man das Buch von Reinalter auch als
Vermittlungsversuch zwischen Philosophie und
Theologie vornehmlich in politisch ethischer Per-
spektive verstehen.

Hans-Martin Schonherr-Mann

Heinz SCHILLING: Martin Luther, Rebell in
einer Zeit des Umbruchs, 4., aktualisierte Aufla-
ge, Miinchen: C. H. Beck 2016, 728 S. mit 51 Ab-
bildungen und 4 Karten, geb., € 29,95

Passend zum Reformationsjubilium hat Heinz
Schilling die vierte Auflage seiner bedeutenden
Lutherbiographie vorgelegt. Neben der Auflis-
tung und Berticksichtigung von Neuerscheinun-
gen verweist der Autor in der Neuauflage auf die
Verankerung jidisch-kabbalistischer Traditionen
im Denken Luthers, der einerseits die Nihe zum
Judentum, andererseits die ideologisch-heilsge-
schichtliche Entfremdung davon aufzeigt. Natiir-
lich geht es in diesem Werk nicht zuvorderst
darum, in Luther das direkte Wirken Gottes auf-
weisen zu wollen. Der Historiker Schilling arbei-
tet rational wissenschaftlich und weiff dennoch,
dass dies nicht der einzige Zugang zum Werk Lu-
thers ist.

Schilling beschreibt Luthers Werdegang in
einer Welt des Umbruchs vom Mittelalter zur
Neuzeit bzw. zum neuzeitlichen Foderalismus,
der fiir die deutsche Geschichte auf Jahrhunderte
hin bestimmend blieb: Kirchlich-religiose Er-
neuerung und die Gestaltung von Politik und
Gesellschaft in den Territorien der Fiirsten waren
miteinander stark verschrinkt und bildeten die
Grundlage staatlicher Souveranitit.

Die dafiir notwendige Befreiung von einer
selbstgefilligen  und  herrschaftsorientierten
Papstkirche, die den Weg zum Heil vorwiegend
auf Bufle durch Werke des einzelnen Glaubigen
stiitzte, Uber deren Giiltigkeit heilige Institutio-

.73.216:119, am 20.01.2026, 18:14:07. @
Inhatts I 0r oder |

nen entschieden, stand im Mittelpunkt der Theo-
logie Luthers. Wie komme ich zu einem gnidigen
Gott? Wie ist mein Leben als Stinder gerechtfer-
tigt? Nicht durch Ablassbriefe, sondern durch
den Glauben an Christus allein. Der Gerechte
lebt aus Glauben. Die Umkehr des Stinders zu
Christus rechtfertigt, allein darin liegt die wahre
Bufle, die ein ganzes Leben lang erfolgt, wie es in
der 1. von Luthers 95 Thesen so eindringlich vor-
gestellt wird. Die allein auf den Glauben und die
Gnade bauende Theologie kniipft bei Augustinus
an und wird von dem florentinischen Bufipredi-
ger Savonarola in kritischer Absicht vorformu-
liert. Schilling macht auf diesen Bezug aufmerk-
sam (vgl. S.154) und fasst zusammen: »Allein
durch den Glauben, allein durch Christus, allein
durch die von Gott jedem Menschen direkt ge-
schenkte Gnade. Das war die von einer tibergro-
fen Mehrheit der Zeitgenossen — jedenfalls in
Deutschland — mit grofer Erleichterung begriifite
Wende von dem Werkfrommigkeitsangebot der
spatmittelalterlichen Kirche mit ihrem Markt re-
ligioser Verrichtungen hin zur Glaubens- und
Gnadenfrommigkeit, vor der alle Angebote der
spatmittelalterlichen Kirche zu wertlosen Heilpf-
listerchen wurden.« (S. 155)

Gegen allen Widerstand wollte Luther sein
Werk durchsetzen. Schilling hebt oft die radikale
Unbedingtheit hervor, mit der er agierte. Luther,
der urspriinglich Luder hieff und sich ab Novem-
ber 1517 »Eleutherios« und daraus abgeleitet
»Luther« nannte, sah sich stets als Prophet und
als jemand, der in einer Endzeit lebte und nur
Gott als fundamentale Richtschnur seines Han-
delns  akzeptierte.  Moderne Freiheits- und
Gleichheitsvorstellungen waren ihm fremd. Vor-
rang hatten Christus und die Heilsgeschichte.
Die sozialrevolutioniren Ideen von Thomas
Miintzer wihrend der Bauernkriege hat er lei-
denschaftlich bekimpft. Auf gleiche Weise streb-
te er danach, die ihm danach jeweils erwachsen-
den innerprotestantischen Gegner kompromiss-
los auszuschalten.

Schilling schildert die Unnachgiebigkeit des
Reformators mit grofler Prizision besonders im
Rahmen der Ereignisse wihrend des Reichstags
zu Worms 1521 bei der unmittelbaren Begegnung
mit dem jungen Kaiser Karl, der die Einheit der
Christenheit wahren wollte und mit der Reichs-
acht versuchte, die Reformbestrebungen aufzu-
halten. Dass dies nicht gelang und Karl letztlich

KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106

122 Buchbesprechungen

scheiterte und abdankte, spielt in Schillings Stu-
die eine grofle Rolle, zeigt sie doch dadurch die
vielfaltigen Verflechtungen, in welche sowohl der
Kaiser wie der Reformator verwoben waren.
Nicht zuletzt zeigt sich hier die Abhingigkeit
Luthers von der politischen Macht und beson-
ders von den protestantischen Fiirsten. Ohne
diesen Ruckhalt und ohne den effizienten Einsatz
von Gewalt mit der Folge untibersehbarer krie-
gerischer Konflikte iiber lange Zeitriume hin-
weg, zu denen es spiter kam, wire Luther schon
frith gescheitert.

Genau deswegen musste er geschmeidig sein
und sich bewusst machen, dass er seinen Goén-
nern und Mitstreitern auf der Seite der Fiirsten
entgegenkommen musste. So erhielt Philipp von
Hessen, einer der wichtigsten Fiirsten, von Lu-
ther die Erlaubnis zum Fithren einer Doppelehe.

Ein wichtiger Punkt in der vorziiglichen Ar-
beit von Schilling ist die Stellung des Wider-
standsrechts bei Luther. Die politische Theorie
der Primoderne betont, dass Luther die klassi-
sche Doktrin in der Auslegung von Thomas von
Aquin zurtickweist. Thomas erlaubt den aktiven
Widerstand gegen einen Tyrannen und hilt ge-
waltsames Vorgehen fir vereinbar mit dem
christlichen Naturrecht. Luther gestattet nur den
leidenden Ungehorsam, niemals den aktiven Wi-
derstand. Allerdings orientiert sich diese Einstel-
lung an seiner theologischen Geltungsposition,
d. h. Widerstand darf nicht verwendet werden,
um die gottliche Ordnung auf Erden herzustel-
len. Im Bereich der weltlichen Ordnung, wenn es
um die Verletzung der Reichsverfassung durch
Kaiser Karl V. geht, relativiert Luther das Wider-
standsverbot und erlaubt den Kampf der Fiirsten
dagegen. (vgl. S.488f.) Niemals aber rief Luther
zu heiligen Kriegen auf, und wihrend der Bau-
ernkriege lehnte er aufgrund seiner Lehre von
den zwei Reichen den Anspruch von Thomas
Miintzer auf Durchsetzung einer gottlichen Ord-
nung mit Feuer und Schwert entschieden ab.
Aber er warnte die Fiirsten auch, bei der Nieder-
schlagung der Aufstinde nicht zu grausam vor-
zugehen. All diese Verwicklungen werden von
Schilling klar herausgearbeitet. Luther war also
in seinen eigenen Begriindungen durchaus flexi-
bel und taugt deshalb nicht, wie Jirgen Kaube
dies in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung
(31.10.16: Lasst uns frob und Luther sein) kritisch
zutreffend dargestellt hat, zu einem Gewihrs-

.73.216:119, am 20.01.2026, 18:14:07. @
Inhatts I 0r oder |

mann fir strenge ethische Prinzipien oder gar
zum Pazifisten, wie wir dies heute verstehen. Ein
solches Bild von einem modernisierten Luther ist
reine Chimire und entspringt dem Wunschden-
ken der Kirchenfunktionire.

So bedeutet die Freiheit des Gewissens fur
Luther »konkret >Gefangenschaft< im Wort Got-
tes, also Gebundenheit in der Religion. Uber-
haupt ist >Gewissen« bei ihm eine theologische
Qualitit, >bezogen nicht blof8 auf das Verhalten,
sondern auf die Person, auf die Existenz und die
Heilsfahigkeit des Menschen, dessen gutes Ge-
wissen nicht Ubereinstimmung mit seinen Nor-
men und seiner Moral signalisiert, sondern
schlicht >Glauben ist.<« (640) Von Autonomie ist
da keine Rede. Kants Ethik, die oft auf Luther
zuriickgefiihrt wird, aber die Selbstgesetzgebung
der Vernunft zum Gegenstand hat, ist auf das
menschliche Werk bezogen. Man soll sich wiirdig
erweisen, gliicklich zu sein. Die unsterbliche See-
le muss sich fur Kant nach dem Tode weiter sitt-
lich bemiihen. Das hat mit Luther kaum etwas zu
tun. Bei ihm ergibt sich das gute Handeln allein
aus dem Glauben. Philosophie mochte er nicht.
Die antiken Schriften zur Moral waren Luther
weitgehend suspekt, Aristoteles ein feister Sad-
duzier, dessen Nikomachische Ethik er am liebs-
ten aus der Wittenberger Bibliothek verbannt
hitte.

Die Zwei-Reiche-Lehre betont den Gehorsam
gegentiiber der Obrigkeit aufgrund der leiblichen
Natur des Menschen, nicht aufgrund der geistli-
chen Natur, denn insoweit ist er ein freier Herr
und niemandem untertan. Frei ist der Mensch in
und durch Christus allein im Glauben. Politische
Freiheit kann daraus nicht direkt abgeleitet wer-
den, wohl aber eine politische Wirkung, denn die
Stellung des Einzelnen mit seiner Innerlichkeit
bahnt der Subjektivitit den Raum, die mit der al-
ten mittelalterlichen Stindeordnung bricht und
neue politische Ideen hervorbringt, welche die
Gleichheit und Freiheit der geistlichen Subjekte
auf den dufleren Bereich der obrigkeitlichen Ord-
nung ausdehnen, z. B. Demokratie und Machttei-
lung. Von hier aus gehen dann die ideenge-
schichtlichen Linien zu den groflen politischen
Theorien der Neuzeit und der Aufklirung. Die
Symbiose von Reformation und Landesherr-
schaft, die fiir Luther so bedeutende waren, fi-
xiert ein Jahrhundert nach Luther Thomas
Hobbes in seinen Hauptwerken. Erinnert sei an

KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106

Buchbesprechungen 123

die These von Carl Schmitt, der in Hobbes’
Staatstheorie die vollendete Reformation sah: Ei-
nerseits die zivilreligiose Freisetzung des Glau-
bens und andererseits die Kontrolle des Staates
uber die Kirchen.

Schilling lisst so gut wie kein Thema aus, das
er nicht fundiert kommentiert und analysiert. So
kommt auch Luthers Stellung zur Judenfrage zur
Sprache. Luther glaubte, mit der reformatori-
schen Theologie, die die Nihe des Christentums
zum Judentum hervorhob, die Juden bekehren
zu konnen, zumal »unter den Juden sich Stim-
men erhoben, die den Reformator als Befreier
feierten und sich von ihm eine nachhaltige Ver-
besserung der Beziechungen zwischen Juden und
Christen erhofften.« (S.560) Diese Erwartungen
erfillten sich jedoch nicht und schlugen in Ju-
denhass um. Schilling halt fest: »Luther hat er-
barmungslos gegen die Juden gepredigt und die
Obrigkeiten aufgefordert, sie aus ihren Lindern
zu vertreiben. Die physische Ausrottung aus ras-
sistischen Griinden hat der Reformator aber
nicht gepredigt. Zudem widerspricht es der his-
torischen Logik wie der biographischen Gerech-
tigkeit, dem Reformator personlich in einem his-
torischen Kausalzusammenhang Entscheidungen
zuzurechnen, die erst spitere Generationen tra-
fen.«

(S.557)

Insgesamt hat Heinz Schilling ein wegweisen-
des Buch vorgelegt, dessen Lektiire nur empfoh-
len werden kann.

Rainer Miehe

Brendan SIMMS: Kampf um Vorberrschaft. Eine
deutsche Geschichte Europas 1453 bis beute,
Miinchen: Pantheon Verlag 2016, 896 S., € 19,99
und

Wolfgang REINHARD: Die Unterwerfung der
Welt. Globalgeschichte der enropdischen Expansi-
on 1415-2015, Miinchen: C. H. Beck 2016, 1.648
S., €58,00, eBook € 52,99

Es ist wohl seine Vielgestaltigkeit, jene unver-
gleichliche Fiille des Reichtums — an Verirrungen
und Wirrungen, Bedrohungen und Selbstbehaup-
tungen, Niederlagen und Siegen, Glanzlichtern
und Abgriinden, die es, alles in allem, fiir einen
Historiker immer wieder lohnend erscheinen
lasst, die Geschichte Europas neu zu schreiben.

.73.216:119, am 20.01.2026, 18:14:07. @
Inhatts I 0r oder |

Eine schone Bestitigung findet diese Vermu-
tung durch zwei Neuerscheinungen: Wolfgang
Reinhard, der weltweit angesehene deutsche Ge-
schichtsforscher, hat unter dem Titel Die Unter-
werfung der Welt eine »Globalgeschichte« der
europdischen Expansion tiber einen Zeitraum
von sechs Jahrhunderten — von 1415 bis 2015, wie
es im Untertitel zu lesen ist — vorgelegt; und
Brendan Simms, ein jiingerer, in Cambridge leh-
render Historiker, hat eine »deutsche Geschichte
Europas« unter dem Titel Kampf um Vorberr-
schaft, ebenfalls iiber den Zeitraum von sechs
Jahrhunderten, namlich von 1453 bis heute, ge-
schrieben. Zwei Biicher also, die in dem einen
Fall einer eher nationalen, im anderen, erstge-
nannten Fall einer mehr globalen Perspektive fol-
gen.

Um mit dem Buch von Simms zu beginnen:
Er schildert den jahrhundertelangen Kampf um
die Vorherrschaft in Europa — und mitten in die-
sem Gettimmel befand sich, allein schon aus geo-
graphischen Griinden seiner kontinentalen Mit-
tellage, immer Deutschland. Das rechtfertige,
eine »deutsche Geschichte Europas< zu schreiben
(S.91f.) — was keineswegs zu bedeuten hat, dass
Deutschland jeweils die Hauptrolle in diesen
kriegerischen ~ Auseinandersetzungen  spielte.
Auch fremde Heere trugen auf deutschem Boden
zuhauf ihre Streitigkeiten aus. Deutschland war
der Kampfplatz in der Mitte Europas — zunichst
mehr als Objekt denn als Subjekt der Politik: Am
Ende des 30jihrigen Krieges hatte sich diese seine
Mittellage in Europa beinahe als Todesurteil fiir
Deutschland, das véllig verwiistet war und am
Boden lag, herausgestellt. Und schliefflich war
eben dieses Territorium das Schlachtfeld, auf dem
Deutsche gegen Deutsche kimpften — zuletzt, als
Osterreich und Preufen gegeneinander mar-
schierten. Spétestens 1871 war das vereinigte
Deutschland, einem Wort Henry Kissingers fol-
gend, zu groff fiir Europa, aber immer noch zu
klein fiir die Welt.

Deutschland: ein Problem fiir Europa? Die
Frage zu stellen, heift, sie mit Blick auf das 20.
Jahrhundert mit Ja zu beantworten — bis dann die
>deutsche Frage< zum Hauptimpuls fir den
europiischen Einigungsprozess wurde, durch
den ein neuerlicher Krieg zwischen Frankreich
und Deutschland strukturell fir alle Zeiten un-
moglich gemacht werden sollte. Aus dem Projekt
wurde mehr: Die Deutschen brachten in dieses

KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106

124 Buchbesprechungen

europdische Projekt nicht nur ihre wieder schnell
erstarkende Wirtschaft und die neue Wahrung
ein, sondern — so Simms — auch »einen groflen
Teil ihrer vormodernen politischen Kultur«
(S.18): als Erbe des Heiligen Rémischen Reiches
»insbesondere ihre Vorliebe fir die Verrechtli-
chung politischer Streitigkeiten, fiir endlose De-
batten und ordentliche Verfahren«. Simms resi-
miert: »Wie das Alte Reich beruhte die Europii-
sche Gemeinschaft nicht auf der Konzentration,
sondern auf der Diffusion von Macht.« (Ebd.)
Nach 1989 trieb das wieder vereinte Deutschland
sowohl vertiefend als auch erweiternd die euro-
piische Einigung erneut und kraftvoll voran.
»Die deutsche Frage, so schien es, war durch die
Integration in den Westen gelost.« (S.19) Bis
dann kurze Zeit spater, Simms folgend, die >neue
deutsche Frage« mit Gewalt aufbrach.

Der Verfasser wiederholt hier seine schon frii-
her geduflerte These, dass es die deutsche Reakti-
on auf die Finanzkrise war und ist, die einen neu-
en Hass auf Deutschland in Europa ausloste.
Gleichzeitig fordert er Deutschland auf, jetzt in-
itiativ zu werden und jene Opfer zu bringen, die
erforderlich sind, um die Einigung Europas zu
vollenden. Die gegenwirtige Aufgabe also lautet:
,Wie konnen die Europier die seit den 1950er
Jahren aufgerissene Kluft zwischen soziodkono-
mischer und politisch-militirischer Integration
schliefen? Kurz, wie erledigen wir mit einem
Strich die deutsche und europiische Frage, denn
die eine zu losen bedeutet auch die Losung der
anderen?« (S.23)

Es tiberrascht, dass ausgerechnet ein Histori-
ker Losungen fordert, die »mit einem Strich« alle
Schwierigkeiten aus der Welt schaffen sollen.
Wann je gab es solche Losungen in der Geschich-
te? Weniger tiberraschend — weil schon mehrfach
von ihm ins Spiel gebracht — ist der von Simms
vorgeschlagene Weg zur Losung aller Schwierig-
keiten: »Es gibt diesen Wegx, schreibt er: »Um
ihn zu gehen, missen die Deutschen und die Eu-
ropder die foderativen Traditionen des Alten Rei-
ches und seiner Nachfolgerin, der Europaischen
Union, aufgeben« und einen »vollgiiltigen Bun-
desstaat« schaffen, durch ein »kollektives Feuer«,
in dem »neue Identititen gebrannt werden«.
(S.23)

Das ist eine Losung, die am Reifibrett entwor-
fen wird, und deren Umsetzung, wie Simms ge-
steht, den Politikern, nicht den Historikern zu-

.73.216:119, am 20.01.2026, 18:14:07. @
Inhatts I 0r oder |

kommt. Damit ist das Ergebnis eigentlich klar.
Abgesehen von der Frage, ob es sachlich geboten
ist, einen europaischen Bundesstaat zu schaffen,
und abgesehen davon, ob es in absehbarer Zeit
iberhaupt die Moglichkeit gibt, diesem Ansinnen
auch nur mit einem Hauch von Erfolgsaussicht
zu folgen, fragt sich der Leser angesichts der Tat-
sache, dass Groflbritannien gerade dabei ist, vor
allem dank der Schotten erste Erfahrungen im
Umgang mit dem Foderalismus zu sammeln, ob
der Weg der Zukunft niher zum europiischen
Zentralismus hinfiihren soll, oder eher das Ge-
genteil — eine Dezentralisierung — zum Ziel haben
sollte. Wie auch immer: Simms Buch ist anre-
gend, gerade fiir den Zentraleuropier, zeigt es
doch, wie weit sich ein namhafter britischer His-
toriker vom kontinentalen Europa auch geistes-
geschichtlich entfernt fiihlt.

Reinhards Buch ist — im Kontrast dazu — aus
eben dieser zentraleuropiischen Perspektive ge-
schrieben. Erschienen in der >Historischen Bi-
bliothek der Gerda Henkel Stiftungs, kiindigt der
Verlag eine »einzigartige Gesamtdarstellung« an
— und er ubertreibt damit keinesfalls. Im Mittel-
punkt von Reinhards opus magnum stehen die
europdischen Kolonisatoren — wie zugleich auch
die europiisch Kolonisierten: Sechs Jahrhunderte
lang haben Europier die Welt erkundet, unter-
worfen und ausgebeutet: aber nicht im Sinne
einer Einbahnstrafle, sondern als ein stindiges
wechselseitiges Nehmen und Geben.

Europa bestimmt sich, so Reinhard, durch sei-
ne permanente Expansion: »Ich expandiere, also
bin ich — ist eine angemessene Aktualisierung der
klassischen philosophischen Formel fiir Europa.«
(S.17) Auf der Grundlage dieser These findet
Reinhard zu einer erwigenswerten Begriffsbe-
stimmung, indem er das Merkmal europiischer
Expansion mit der Bestimmung europiischer
Identitdt verkniipft: »Von Anfang an war Europa
mit dem Prozesse der eigenen Expansion iden-
tisch.« (Ebd.)

Was waren die Inhalte und Beweggriinde des
Dranges zu permanenter Expansion? Ging es
chedem vor allem um die Verbreitung des wahren
Glaubens oder der nationalen Grofle, so gehe es
heute um die 6konomische Idee vom grenzenlo-
sen Wachstum. Im Drang der Europier zu ex-
pandieren findet sich keine Verirrung, sondern —
so Reinhards Ausgangsthese: Es blieb ihnen gar
nichts anderes tibrig. »Denn Europa ist nicht aus

KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106

Buchbesprechungen 125

einem vorgegebenen, klar umgrenzten geogra-
phischen, ethnischen oder politischen Substrat
herausgewachsen, sondern durch kontingente
Expansionsprozesse entstanden, genauer durch
die Zufille von drei sich tiberschneidenden Ex-
pansionen. Die Geschichte Europas kann sich
daher nicht auf einen unmissverstindlich defi-
nierten Raum beziechen, sondern bleibt immer
diejenige, die sich Europa jeweils selbst erzahlt
[...] Europa lasst sich weniger denn je territorial
definieren, sondern nur prozessual als mentales,
dabei aber durchaus reales Konstrukt mit unter-
schiedlichen Zugehorigkeiten.« Und so lautet das
— schon erwihnte — Restimee: »Von Anfang an
war Europa mit dem Prozess der eigenen Expan-
sion identisch.« (Ebd.)

Drei Stufen dieser Expansion macht Reinhard
aus: Das Romische Reich expandierte nach Nor-
den, wihrend, zweitens, zugleich die Bewohner
des — heutigen - europiischen Nordens in das
Romische Reich expandierten; dann zerbrach das
Reich, und die Erbin des Imperiums, die Romi-
sche Kirche, expandierte — drittens — mit ihrer
Mission in den nordalpinen Raum und machte
seine Bewohner zu lateinischen Christen: »Die
Christenheit oder Europa war entstanden!«
(S.18) Die Entstehung der beiden historischen
Figuren — jener, die Christenheit genannt wird,
und jener, die wir Europa nennen — fiel fiirs erste
in eins — mit fortdauernden Folgen bis heute.

Mit ganz wenigen Ausnahmen organisierte
sich Europa nicht als umfassendes Grofireich —
das scheiterte an der »notorischen politischen
Pluralitit« Europas. Diese »notorische Plurali-
tit« (ebd.) hat mehrere Griinde: die geographi-
sche Kleingliedrigkeit des Subkontinents, die
Vielfalt autonomer Adelsherrschaften sowie, viel-
leicht am bedeutsamsten, der »einmalige, kon-
fliktreiche Dualismus politischer und religioser
Gewalten, von weltlich und geistlich, von Laien
und Klerikern, spiter in institutionell entwickel-
ter Form von Staat und Kirche.« (Ebd.) Wihrend
andernorts entweder die Politik die Religion oder
— umgekehrt — die Religion die Politik kontrol-
lierte, haben die vormodernen Europier eine »in-
dividuelle politische Widerspenstigkeit« (ebd.)
entwickelt, die ihre ganze Kultur bis heute pri-
gen sollte. Und dies wiederum, so sei an dieser
Stelle hinzugeftigt, ist die unmittelbare Folge der
Entstehung Furopas unter den Vorzeichen der
Ausbreitung der Christenheit.

.73.216:119, am 20.01.2026, 18:14:07. @
Inhatts I 0r oder |

Folgerichtig lief} sich der Wille zur Macht in
dieser Kultur nur in stindiger Rivalitit zu ande-
ren, von gleicher Absicht geleiteten Zeitgenossen
durchsetzen. Also waren stindige bewaffnete
Konlflikte die Folge. So entstanden Reiche — und
spater dann Machtstaaten: »Territoriale Expansi-
on ist als Mittel und Ziel zugleich ein integrieren-
der Bestandteil dieser Entwicklung.« (S.19) Zur
Expansion aber gehort Gewalt. Und so ist die
Geschichte Europas immer auch eine Geschichte
angewandter Gewalt.

Die Expansion vollzog sich kontinental — im
Osten und im Norden — sowie maritim und tiber-
seeisch. Letztere »begann in Europa selbst und
fihrte die urspriingliche Selbstkonstitution Eu-
ropas durch Expansion einfach tiber Europa hi-
naus fort.« (S.20) Es entstanden Kolonialreiche
als Varianten europiischer Reiche, der Vorfor-
men des modernen Staates. Reinhard analysiert
diesen Typus von Herrschaft in vielerlei Hinsicht
— nicht zuletzt als Modernisierungsimpuls — und
wendet sich gegen die Feststellung eines ver-
meintlich eindeutigen Gegensatzes von aktiven
Kolonisatoren und passiven Kolonisierten; zwar
gab es in den Kolonialreichen im Vergleich zur
Lage der europiischen Untertanen durchaus Un-
terschiede im Rechtsstatus und im Ausbeutungs-
grad; doch haben die Fremdbeherrschten die Ko-
lonien und damit auch die postkoloniale Welt im-
mer auch aktiv mitgestaltet, ja: »Oft genug lassen
sich nicht einmal Tater und Opfer eindeutig tren-
nen.« (S.26)

Es gibt Eigentiimlichkeiten der europdischen
Kultur, die deren Expansion befltigelt haben. Da-
zu gehort vor allem die besondere Wissenskultur
der Europder, die mit der Institution der Univer-
sitit ihrer »systematischen Neugier« (S. 30) einen
geschiitzten Ort und eine feste Heimat gaben. Es
gehort zu diesen Eigentiimlichkeiten, zweitens,
die hochentwickelte Kunst, fremde Sprachen zu
iibersetzen — eine Kunst, die entstand, weil Euro-
pa auf antiken Fundamenten aufbaute und seit-
dem durch ein besonderes philologisches Interes-
se geprigt ist — hoffentlich auch zukiinftig,
mochte man hier mit einem leichten Seufzer hin-
zuftigen. Und es ist schliefSlich, drittens, der mit
der Wissenskultur unterfiitterte christliche Wille
zur Missionierung der Welt — bis an die Grenzen
der Erde.

Auf vielen Hunderten von Seiten differenziert
Reinhard diese zunichst sehr allgemeinen Bedin-

KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106

126 Buchbesprechungen

gungsgriinde européischer Expansion, ohne da-
bei zu verkennen, dass es immer auch Zufille des
Lebens sind, durch die selbst geschichtlich wich-
tige Ereignisse ausgelost werden. Es ist ein wohl
wirklich einzigartiger Gang durch die Mensch-
heitsgeschichte, zu dem Reinhard seine Leser ein-
ladt: eine Forschungsleistung unvergleichlichen
Ausmafles. Denn von der europaischen Expansi-
on blieb kein Erdteil unberiihrt. Der Verfasser
schildert, wie dieses stindige Streben der Euro-
pier nach Expansion schliefflich in eine Entwick-
lung miindet, die heute Globalisierung genannt
wird. Das aber bedeutet: Die heutige Welt — ihre
Ordnung wie ihre Unordnung — ist die Folge
einer sich iiber anderthalb Jahrtausende ausbrei-
tenden europidischen Expansion, die im Buch
akribisch, fesselnd, lehrreich und quellennah be-
schrieben wird.

Reinhard stellt restimierend fest, dass es un-
moglich ist, »wissenschaftliche, das heifit nach-
prifbare Aussagen dartiber zu machen, ob der
europiische Kolonialismus fiir die Welt als Gan-
zes oder auch nur einen Teil von ihr gut oder
schlecht gewesen ist«. (S.1.315) Im Ergebnis
kann man jedenfalls festhalten, dass die globale
Welt zwar ginzlich von europiischer Kultur ge-
prigt, »aber dennoch lingst nicht mehr europi-
isch ist«. Die Rede von der »Europiisierung der
Erde ist nur noch eine historische Feststellung!«
(S.1.320)

Diese Feststellung reflexiv zu bewiltigen, ist
allerdings unverzichtbar, von erheblicher Bedeu-
tung und von hohem Interesse: Denn wir Euro-
pder werden mit unserer »Geschichte und threm
politischen Missbrauch nur fertig, wenn wir sie
genau kennen, vor allem besser als die Ge-
schichtspolitiker. Andernfalls miissen wir ihr ge-
horchen, ohne es zu merken.« (S. 1.320f.) Das al-
lein schon rechtfertigt die auflergewchnliche,
womdglich einzigartige Leistung, die erforderlich
war, um dieses Buch schreiben zu konnen. Denn
wer die Vergangenheit nicht kennt, steht unter
ithrer Vormundschaft und unter der Herrschaft
von Geschichtsbildern, die oft — und aus eigen-
nitzigen Grinden ihrer Erfinder — verzerren,
was sich bei niherem Hinsehen ganz anders
zeigt. Reinhard hat niher hingesehen und man
kann es thm kaum genug danken.

Christoph Bobr

.73.216:119, am 20.01.2026, 18:14:07. @
Inhatts I 0r oder |

Carlo STRENGER: Abentener Freibeit: Ein
Wegweiser in unsicheren Zeiten, Berlin: Subr-
kamp 2017, 122 S., € 14

Carlo Strenger forscht seit Jahren iiber den Ein-
fluss der Globalisierung auf die individuelle Psy-
che, Kultur und Politik. Er zeigt, dass die heuti-
gen Generationen, die in einer globalisierten Rea-
litat aufwachsen, oft unter Orientierungslosigkeit
leiden und Schwierigkeiten haben ein stabiles
Selbstwertgefiihl zu entwickeln. In seinem neus-
ten Buch wirft er in seinem Vorwort die beunru-
higende Frage auf: »Ist die westliche Kultur noch
zu retten?« Eine Frage, die sich vor einigen Jah-
ren die wenigsten von uns gestellt hitten. Stren-
ger ist sich mit einer Reihe bedeutender Kultur-
kritiker, wie etwa David Forster Wallace, Eric
Zemmour, Michel Houellebecq und Benjamin
Barber einig, dass ein grofler Teil der Birger der
freien Welt ihre Freiheit nicht ernst nimmt und
nicht fihig oder nicht willens ist, die westliche
Kultur und die freiheitliche Ordnung als etwas
zu begreifen, das zu pflegen wir verpflichtet sind
(S.13). Der Autor weist uns darauf hin, dass
»personliche und politische Freiheit {iberaus
komplexe kulturelle Schépfungen sind, die an die
Mitglieder freier Gesellschaften hohe Anspriiche
stellen« (S.9).

Auf der politischen Ebene bestehe die tiefe
Krise dieser Ordnung letztendlich darin, dass ein
betrichtlicher Teil der Bewohner der westlichen
Welt insgeheim glaube, irgendjemand werde
kommen und fiir all unsere Probleme eine Lo-
sung finden, die uns Wohlstand, Sicherheit und
endlose Unterhaltung garantiere. So sei der
wachsende Erfolg der Populisten Anlass zu tiefer
Sorge (S.46). Strengers Grundthese lautet, »dass
die Berechtigungsmentalitit, die sich im Westen
breit gemacht hat, die Einsicht verhindert, dass es
ein schwerwiegender Fehler ist zu glauben, es ge-
be fiir alle Probleme eine technische Lésung und
alle Schwierigkeiten konnten letztlich von ir-
gendeiner Instanz beseitigt werden« (S. 25).

Eine fragwiirdige Grundthese Carlo Strengers
ist, dass »Passivitit, Anspruchsdenken und Kon-
summentalitit« (S.47) und der »Mangel an biir-
gerlicher Verantwortung« auf einen Mythos zu-
rickzufilhren seien, der von Jean-Jacques
Rousseau wie folgt formuliert wurde: »Die Men-
schen seien frei geboren und doch iberall in Ket-
ten« und jeder Mensch habe ein »unverdorbenes,

KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106

Buchbesprechungen 127

wahres Selbst, dem nur Raum geschaffen werden
misse, um sein volles Potenzial auszuschopfen«
(S.8). Der »Siegeszug des Mythos vom wahren
Selbst« habe in den sechziger Jahren in Kaliforni-
en mit dem »Human Potential Movement« (u. a.
Abraham Maslow und Carl Rogers) begonnen
und als »neue Befreiungstheologie« (»ihre Gu-
rus«: Herbert Marcuse, Norman Brown, Stanis-
lav Grof) zu den Studentenunruhen von 1968 ge-
fihrt und ihnen ihren Stempel aufgedriickt
(S.49). Mit seiner Hypothese, dass der »Mangel
an burgerlicher Verantwortung« eine Folge von
Rousseaus Idee vom »wahren Selbst« sei, folgt
der Autor einer umstrittenen populirwissen-
schaftlichen Rousseau-Interpretation von Alice
Miller (vgl. Ernst Cassirer, Jean Starobinski, Ro-
bert Darnton: Drei Vorschlige Roussean zu lesen,
1995).

Auch nahm die Studentenbewegung in den
USA nicht ihren Anfang als psychologische
Selbst- Befreiungsbewegung, sondern als politi-
sche Bewegung fiir Meinungsfreiheit loser Stu-
dentengruppen an der Universitit Berkeley in
Kalifornien (»Free Speech Movement«). Waren
es nicht die politisch aktiven Studenten, die nicht
nur den »Konsumterror« anprangerten, sondern
auch gegen autoritire Strukturen ankimpften?
Zwar hatten diese Bewegungen mit der »btirger-
lichen Demokratie« vielfach nichts am Hut. Den-
noch war 1968 ein grofler Aufbruch fiir eine
weltbirgerliche Haltung, die Leidenschaft fiir
politische Offentlichkeit und soziales Engage-
ment, das Pochen auf Selbstbestimmung und de-
mokratische Partizipation. Trotz aller Irrungen
trugen die Studenten dazu bei, dass Deutschland
demokratischer und liberaler wurde und sich in
Richtung auf eine moderne Gesellschaft entwi-
ckeln konnte.

Uberschitzt Carlo Strenger mit seinem Junk-
tim von Demokratie- und Politikverdrossenheit
und der »Idee vom wahren Selbst« nicht den Ein-
fluss einer populdrphilosophischen Idee auf das
Leben von Millionen? Blendet er nicht wichtige
politische und 6konomische Faktoren aus? Mit
Zygmunt Baumann ist dariberhinaus zu fragen,
ob unsere Leistungsgesellschaft nicht zuallererst
eine Gesellschaft der individuellen Leistung und
einer »Kultur eines Friss-oder-stirb-Individualis-
mus« ist, »in der das alltigliche Leben prekir
wird«? Ist der Liberalismus nicht in der Gefahr
seine eigenen Kinder zu fressen?

.73.216:119, am 20.01.2026, 18:14:07. @
Inhatts I 0r oder |

Carlo Strengers »Plidoyer fiir die westliche
Moderne« erteilt, gestiitzt auf Sigmund Freud
und Isaiah Berlin, den »regressiven Erlosungsfan-
tasien und Fundamentalismen jeder Couleur eine
Absage« (S.112). Was die Moderne wesentlich
kennzeichnet, sei die Offenheit fiir Kritik und
der Wille, sich immer wieder von der empiri-
schen Realitit korrigieren zu lassen — ein Ideal-
zustand, den Karl Popper als »offene Gesell-
schaft« bezeichnet habe. Die Geschichte der frei-
heitlichen Ordnung miisse daher mit all ihren
Abwegen, moralischen Verfehlungen und intel-
lektuellen Irrtiimern erzihlt werden (S.112).
Dies sei vor allem eine Bildungsaufgabe, die sich
am humanistischen Bildungsideal und nicht an
den Marktkriften zu orientieren habe (S.13 /
S.28).

Zum Schluss seines Essays erinnert Strenger
daran, dass es »von uns« abhinge, ob es gelinge,
»den nachfolgenden Generationen die Fahigkeit
zu vermitteln, den Schmerz der Freiheit auszu-
halten und die Schonheit des Abenteuers Freiheit
zu erkennen« (S. 116).

Heute driickt sich der »Mangel an biirgerli-
cher Verantwortung« auch in Form des neurech-
ten Protests gegen »die Eliten« und »das System«
aus. Die viel zitierte » Angst« breiter gesellschaft-
licher Schichten ist auch eine Angst vor dem dro-
henden Abstieg. Das Vertrauen in die Fahigkeit
der Politik sinkt, weil sich bisherige systemische
Gewissheiten als Folge der Europiisierung, der
Globalisierung und Digitalisierung auflésen. Es
ist die Ahnung, dass die Privilegierung der west-
lichen Wohlstandsgesellschaft ihrem Ende entge-
gen gehen konnte. Diese bose Ahnung macht den
Erfolg rechtspopulistischer Bewegungen bis in
die wirtschaftlich gesicherten Mittelschichten
hinein verstindlich, deren Anteil an der Bevolke-
rung seit der Wiedervereinigung schrumpft und
deren Einkommen bestenfalls stagniert.

Die von Strenger deklarierte geistige und kul-
turelle Krise entpuppt sich so als Krise der libera-
len Demokratie und als Krise des marktwirt-
schaftlichen Versprechens vom sozialen Aufstieg
im Zeitalter der Globalisierung. Was wir erleben,
ist eine »Art politische Notwehr einer Wohl-
standsgesellschaft, deren kollektive Identitit an
eben ithrem Wohlstand und der Sorglosigkeit sei-
nes Genusses hingt« (Stephan Lessenich, SZ
10.03.17), einer Gesellschaft, die sich um die Ne-
benwirkungen des Wohlstandes bisher keine oder

KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106

128 Buchbesprechungen

nur wenig Gedanken gemacht hat. Es ist viel-
mehr eine Illusion zu glauben, ein Land konne
sich abschotten und bleiben, wie es war, wihrend
der Rest der Welt untergeht. 2015 haben wir end-
giiltig unsere eingebildete Unschuld verloren.

Carlo Strenger zeigt sich als glithender An-
hinger der Freiheit. Immer spricht er von der
»freiheitlichen Ordnungs, nie von der freiheitlich
demokratischen #nd sozialen Ordnung. Die Be-
griffe »Gemeinwohl« und »Sicherheit« tauchen
bei ihm nicht auf. Ein grofler Liberaler schrieb
einst: »Es ist sinnvoll anzunehmen, dass Freiheit
unvollkommen bleibt, so lange sie nicht allen zu-
kommt. Es ist einsichtig, dass es soziale Verhilt-
nisse gibt, die die Ausiibung von Freiheitsrechten
erschweren, wenn nicht unméglich machen. Viel-
leicht ist es zuweilen notig, ein Stiick Freiheit zu
opfern, um gerechtere Verhiltnisse zu schaffen«
(Ralf Dahrendorf). Ein Satz — aktueller denn je.
Soziale Gerechtigkeit, Sicherheit und Freiheit
sind aber auch keine Fragen, die sich im Zeitalter
der Globalisierung allein innerhalb der eigenen
Grenzen nationalen beantworten lieflen. Solange
sich die Politik marktkonform verhilt kann sie
der Macht des Finanzkapitalismus und der Ver-
flechtung internationaler Konzerne nichts entge-
gensetzen. Stattdessen brauchen wir mehr Regu-
lierung auf nationaler, europdischer und interna-
tionaler Ebene.

Carlo Strenger liefert mit seinem Essay eine
kluge soziologische und sozialpsychologische
Zustandsbeschreibung  unserer postmodernen
Gesellschaft. Er ist in erster Linie eine Liebeser-
klirung an das Ideal der liberalen Demokratie
und ein leidenschaftlicher Appell, ihrer Gefahr-
dung von innen, durch Gleichgiiltigkeit, Tragheit
und Teilnahmslosigkeit, eine Absage zu erteilen.
Der Essay ist auch ein »Plidoyer, der existenziel-
len Tragik unseres Daseins ins Auge zu sehen«
und die »westliche Kultur als etwas zu begreifen,
das zu pflegen wir verpflichtet sind« (S.13). Er
ist ein Apell, ein Verstindnis der eigenen Natur
zu entwickeln und die Disziplin der Freiheit tag-
lich einzutiben und Verantwortung fiir sich und
fiir die anderen zu tibernechmen.

»Passivitdt, Anspruchsdenken und Konsum-
mentalitit« (S. 47) sind aber nicht allein auf exis-
tenzielle psychologische, soziologische und kul-
turelle, sondern auch auf 6konomische und poli-
tische Faktoren zuriickzufiihren. Die Belange des
Individuums sind von denen der Gesellschaft ge-

.73.216:119, am 20.01.2026, 18:14:07. @
Inhatts I 0r oder |

nauso wenig zu trennen wie Psychologie, Sozio-
logie, Philosophie von Politik und Okonomie.
Dringend erforderlich ist auch, aus der Kirch-
turmperspektive, in der wir aufwachsen, von der
Fixierung auf die eigene Nation und Kultur, frei
zu werden. Denn erst aus der Kenntnis des
Fremden entstehen Toleranz und Offenheit. Die
Verteidigung der offenen Gesellschaft ist ohne
Frage eine Bildungsaufgabe. Bildung muss aber
auch auf lokale und globale Politiken bezogen
werden. »Wahre Selbstbestimmung« erfordert
nicht allein »Vernunft, Wissen und Disziplin«
(S.10), sondern auch biirgerliche Mitverantwor-
tung und die Ermoglichung sozialer Teilhabe. Es
kommt nicht nur darauf an, die liberale Demo-
kratie zu verteidigen, es kommt auch darauf an,
diese weiterzuentwickeln.

Bruno Heidlberger

Maria do Mar CASTRO VARELA / Paul ME-
CHERIL (Hg.): Die Déimonisierung der Ande-
ren. Rassismuskritik der Gegenwart, Bielefeld:
Transcript 2016, 208 S., € 17,99

Rassistische Ideen und Handlungen prigen zu-
nehmend das politische Geschehen in Deutsch-
land und Europa. Mit dieser besorgniserregenden
Entwicklung beschaftigt sich der vorliegende
Sammelband der beiden Herausgeber Marfa do
Mar Castro Varela und Paul Mecheril auf interes-
sante Weise.

In ihrer Einleitung weisen Castro Varela und
Mecheril darauf hin, dass rassistisches Handeln
dem Zweck dient, Privilegien aufrechtzuerhalten.
Um dieses Ziel zu erreichen, verwenden rassisti-
sche Akteure angeblich die Methode der »Dimo-
nisierung der Anderen«. Die Herausgeber stellen
fest, dass mit dieser rassistischen Methode ver-
meintlich rationale Griinde fir die Einschrin-
kung der Rechte anderer Menschen konstruiert
werden.

Zudem wird in der Einleitung veranschaulicht,
wie sich der Begriff des »Dimons« im Verlauf
der europiischen Geschichte gewandelt hat:
Wahrend dieser Begriff in der Antike nicht tber-
wiegend negativ konnotiert war, hat sich dies
durch die Ausbreitung des Christentums deutlich
verindert. Die christliche Theologie hat dafiir ge-
sorgt, dass heutzutage der Begriff des »Damons«
fast ausschlieflich mit negativen Phinomenen

KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106

Buchbesprechungen 129

verkniipft wird. Die Herausgeber plidieren da-
fiir, sich dieses aktuell vorherrschende Begriffs-
verstindnis bewusst zu machen. So sei es mog-
lich, die Funktionsprinzipen der Methode der
»Dimonisierung der Anderen« auf besonders
lohnende Weise zu analysieren.

Die Einleitung verdeutlicht, dass es fiir rassis-
tische Diskurse typisch ist, Auslinder als regel-
rechte Dimonen darzustellen. Bei diesen Diskur-
sen gehe es darum, Menschen abzuwerten und sie
aufgrund ihrer vermeintlichen Anders- und Bos-
artigkeit fiir allerlei Missstinde verantwortlich zu
machen. Auch sei es typisch fir rassistisches
Denken, dass die einheimische Bevélkerung glo-
rifiziert wird. Beide Autoren weisen darauf hin,
dass dies geschieht, indem der einheimischen Be-
volkerung ein besonders hochwertiges Moralver-
standnis bescheinigt wird. Ferner sei es tiblich, zu
behaupten, dass die angestammte Bevolkerung
sehr homogen ist. Auflerdem gehore es zum We-
senskern des Rassismus, dass eine moglichst gro-
e kulturelle Differenz zwischen der einheimi-
schen Bevolkerung und der als fremdartig stig-
matisierten Menschengruppe konstruiert wird.

Castro Varela und Mecheril ist es wichtig, die
aktuellen rassistischen Diskurse vor dem Hinter-
grund der Geschichte des Kolonialismus zu be-
trachten. Beide Wissenschaftler vertreten die
These, dass das derzeitige rassistische Denken in
Europa an Herrschaftsvorstellungen aus der Ko-
lonialzeit ankntipft. Damals sei es tiblich gewe-
sen, dass sich die Nutzniefler des Kolonialismus
als zivilisierte Menschen prasentierten. Hingegen
habe man die indigene Bevolkerung als unzivili-
sierte Menschen betrachtet. So sei ein vermeintli-
cher Rechtfertigungsgrund geschaffen worden,
um diese Menschen zu entrechten.

Die in der Einleitung skizzierte thematische
Ausrichtung des Sammelbands wird in den fol-
genden 13 Aufsitzen auf vielfiltige Weise ver-
tieft. Zum Beispiel veranschaulicht Castro Varela,
dass haufig auf rassistische Erklirungsmuster zu-
riickgegriffen wird, wenn in westlichen Gesell-
schaften Gewalttaten geschehen. Die Autorin er-
innert daran, wie Teile der Offentlichkeit auf den
Amoklauf des 18-jihrigen Schiilers David Son-
boly reagierten. Nicht selten habe sich die media-
le Berichterstattung zunichst darauf konzen-
triert, den Attentiter in einen islamistischen Zu-
sammenhang zu riicken. Das Geriicht, der
Amoklaufer sei ein Anhinger des »Islamischen

.73.216:119, am 20.01.2026, 18:14:07. @
Inhatts I 0r oder |

Staates«, sei von vielen Menschen geglaubt wor-
den. Erst spater habe sich eine Berichterstattung
durchgesetzt, die sich fiir die Fakten des Amok-
laufs interessierte. Dabei habe sich gezeigt, dass
Sonboly durch rassistische Ideen zu seiner Ge-
walttat motiviert wurde.

Laut der Autorin wird durch die Betrachtung
der medialen Aufbereitung des Attentats erkenn-
bar, dass in westlichen Gesellschaften rassistische
Affekte eine grofle Rolle spielen. Angeblich du-
Bern sich diese Affekte auch durch die romanti-
sche Vorstellung, westliche Gesellschaften seien
besonders friedvoll. Zur Aufrechterhaltung die-
ser Wunschvorstellung sei es notwendig, Gewalt
als ein fremdartiges Phinomen zu begreifen. Des-
halb verlagere man Gewaltursachen bevorzugt
ins nicht-westliche Ausland.

Auch der Beitrag von Naika Foroutan be-
schiftigt sich vor allem mit antimuslimischem
Rassismus. Dabei konzentriert sich Foroutan auf
die Partei »Alternative fiir Deutschland« (AfD)
und die Bewegung »Patriotische Europier gegen
die Islamisierung des Abendlandes« (PEGIDA).
Es wird ersichtlich, dass beide Phinomene von
einer irrationalen Uberfremdungsangst geprigt
sind. Wobei die Angst vor einer Islamisierung des
Abendlandes offenbar besonders ausgeprigt ist.
In diesem Kontext kritisiert die Wissenschaftlerin
die folgende Merkwiirdigkeit: Auch Politiker der
etablierten demokratischen Parteien haben die
falsche These verbreitet, dass durch die AfD und
die PEGIDA-Bewegung eine rationale politische
Angst zum Ausdruck gebracht wird. Foroutan
verdeutlicht, dass es ein grofler Fehler war, dass
Politiker der etablierten Parteien behauptet ha-
ben, dass die besagte Uberfremdungsangst be-
rechtigt ist. Laut der Autorin hitte mehr dartiber
aufgeklirt werden miissen, dass man es hier nicht
mit einer berechtigten Angst, sondern mit einer
besorgniserregenden Paranoia zu tun hat.

Zu Recht weist Foroutan darauf hin, dass es
sich bei dieser paranoiden Uberfremdungsangst
eigentlich um eine fehlgeleitete soziale Abstiegs-
angst handelt. Die Autorin stellt klar, dass diese
Abstiegsangst berechtigt ist. Es wird veranschau-
licht, dass der Wohlstand in der Bundesrepublik
Deutschland sehr ungleich verteilt ist. Und es
wird deutlich, dass die Gefahr, in eine prekire
okonomische Lage zu geraten, zunimmt.

Zudem kritisiert Foroutan, dass es die herr-
schende Politik versiumt habe, alle Teile der ein-

KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106

130 Buchbesprechungen

heimischen Bevolkerung in die bundesdeutsche
Gesellschaft zu integrieren. Dieses Integrations-
defizit zeige sich auch daran, dass viele Deutsche
nicht akzeptieren, dass die Bundesrepublik ein
Einwanderungsland ist.

Claus Melter beschreibt anhand von aktuellen
und historischen Sachverhalten, wie bedeutsam
nationale, religiose und rassische Kategorien
sind, wenn Menschen entrechtet werden. Melter
erinnert daran, wie begrenzt im Grunde die Frei-
heitsrechte waren, die durch die Franzdsische
Revolution (1789-1799) erreicht wurden. So
wurde etwa in den franzosischen Kolonien die
Versklavung schwarzer Menschen noch bis 1848
aufrechterhalten. Das Regelwerk, das diese Ver-
sklavung ermoglichte, war der »Code Noir«.
Dieses rassistische Regelwerk wurde 1685 von
Ludwig XIV. eingefiihrt. Beim Blick auf die Ko-
lonien des Deutschen Kaiserreichs stellt der Au-
tor fest, dass auch hier das Rechtssystem rassis-
tisch geprigt war. So wurde zur Unterdriickung
der einheimischen Bevolkerung regelmiflig die
Prugelstrafe angewendet. Hingegen war es ver-
boten, diese Strafe bei Deutschen und Europdern
anzuwenden.

Im weiteren Verlauf seines Aufsatzes betrach-
tet Melter die Rechte von Fliichtlingen in der
Bundesrepublik Deutschland. Es wird deutlich,
in welch hohem Maf§ Fliichtlinge diskriminiert
werden, weil sie keine deutschen Staatsbiirger
sind. Der Verfasser weist darauf hin, dass diese
Diskriminierung zum Beispiel durch die einge-
schrinkte medizinische Versorgung ersichtlich
wird, die Asylbewerber im Vergleich zu deut-
schen Staatsbiirgern erhalten. Zu Recht wird
auch kritisiert, dass die Wohnverhiltnisse von
Flichtlingen nicht selten gegen die Menschen-
wiirde verstoffen: Der Wohnraum ist mitunter zu
klein. Und bisweilen sind die hygienischen Zu-
stande in den Unterkiinften unzumutbar. Melter
erinnert auch daran, dass die prekire rechtliche
Situation von Fliichtlingen in der Bundesrepu-
blik nicht zuletzt auf die massive Einschrinkung
des Asylrechts des Jahres 1993 zuriickzufiihren
ist.

Gegen Ende seines Aufsatzes widmet sich
Melter noch der rechtsextremen Terrorzelle »Na-
tionalsozialistischer Untergrund« (NSU). Dabei
stellt der Autor Folgendes fest: Dass es jahrelang
nicht gelang, die Verbrechen des NSU aufzukli-
ren, lag auch daran, dass bei den Ermittlungen

.73.216:119, am 20.01.2026, 18:14:07. @
Inhatts I 0r oder |

rassistische Vorurteile eine Rolle spielten. Des-
halb hat sich die Polizei auf die falsche Annahme
konzentriert, dass die Titer wahrscheinlich Aus-
linder sind. Hingegen wurde die Moglichkeit,
dass die Verbrecher deutsche Staatsbiirger sind,
weitgehend ignoriert. Mit seinem Aufsatz veran-
schaulicht Melter unter anderem sehr eindrucks-
voll, in welch grofflem Umfang die politische
Kultur der Bundesrepublik von rassistischen Ide-
en gepragt ist.

Astrid Messerschmidt beschiftigt sich in
threm Aufsatz mit dem Zusammenhang von Se-
xismus und Rassismus im Kontext der Diebstihle
und sexuellen Ubergriffe am Kélner Hauptbahn-
hof in der Silvesternacht 2015. Und Micha Brum-
lik beschreibt in seinem Beitrag anhand einiger
historischer Beispiele, wie Menschen jiidischen
Glaubens als gemeinschaftsschidliche Dimonen
dargestellt wurden.

Alle Beitrage sind mit einem schr guten wis-
senschaftlichen Apparat ausgestattet. Dement-
sprechend wird der Leser mit detaillierten und
aussagekriftigen Anmerkungen, Literaturver-
zeichnissen und Quellenangaben versorgt. Aus
Sicht des Rezensenten ein rundum gelungener
Band.

Stefan Kubon

Volker WEISS: Die autoritire Revolte: Die Neue
Rechte und der Untergang des Abendlandes,
Stuttgart: Klett-Cotta 2017, 304 S., € 20

Im Zentrum der Studie von Volker Weif} steht die
»Europa-Ablehnung unserer Tage, nicht nur
durch die Neue Rechte«: » Abendland statt Euro-
pa, Identitit statt Liberalismus, Wirme statt
Okonomie« (S.9). Es ist damit auch eine Streit-
schrift gegen reaktioniren Nationalismus, Isla-
mismus, Patriachat, Homophobie und Antiratio-
nalismus fir Aufklirung, humanistischen Uni-
versalismus und Menschenrechte. Es geht dem
Autor auflerdem um die Frage, wie die liberale
Linke die europiische Idee und die Errungen-
schaften der liberalen Demokratie gegen die An-
griffe der selbsternannten Gegner der Moderne
verteidigen kann und welche Fehler sie dabei bis-
her gemacht hat.

Thema dieses Buches sind »die neuen rechten
Bewegungen, die sich derzeit unter der Fahne des
»Abendlandes« in die politische Auseinander-

KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106

Buchbesprechungen 131

setzung dringen und dabei ihren historischen
Vorliufern, der »konservativen Revolution«, zum
Verwechseln dhnlich sind« (S. 9). Der Autor stellt
im ersten Teil seiner Studie die Entwicklung der
Neuen Rechten sehr prizise und ausfiihrlich dar.
Der Leser bekommt einen dufierst differenzierten
Uberblick tiber diese Stromung, tUber ihre Ziele,
ithre weltweite Vernetzung und ihre historischen
Whurzeln, die bis in die faschistische Geisteswelt
hineinragen.

Ausfiihrlich befasst sich der Autor mit der Be-
deutung des Vordenkers der »Konservativen Re-
volution«, Armin Mohler, fiir die Neue Rechte
und untersucht die traditionellen und neurechten
Vorstellungen vom »Abendland« und die an Carl
Schmitt  orientierten Bestimmungen von
»Freund und Feind«. Das »Streben nach Emanzi-
pation im Zuge der Moderne« hat nach Weify’
Uberzeugung »weltweit eine Gegenbewegung«
erzeugt: »Ob europiische, russische, islamische
oder neuerdings auch amerikanische Wiederge-
burt, die Riickkehr von Autoritit und Religion in
die Politik vollzieht sich tiberall in enormer Ge-
schwindigkeit« (S. 11).

Gegen Ende des Buches richtet Weif§ seinen
Blick auf das Phinomen des politischen Islam,
»der zwar von den Rechten bekimpft werde,
aber als weiterer Baustein einer globalen »Kon-
servativen Revolution« gelten miisse (S.11). Er
zeigt, »dass die >Neue Rechte< in vielen Dingen
eine sehr alte Rechte ist. Mit ihrem neuerlichen
Aufstieg« stehe, »viel auf dem Spiel« (S. 13).

Zu Beginn seiner Studie macht der Autor auf
eine aus seiner Sicht »fatale Fehldeutung« linksli-
beraler Krifte aufmerksam, die die eigentliche
Frontstellung der Neuen Rechten verneble: Der
Blick der Neuen Rechten auf den Islam sei nim-
lich keineswegs nur ablehnend, wie diese glaub-
ten. Intellektuelle wie Karlheinz Weiffmann,
einer der wichtigsten »Vordenker« der Neuen
Rechten und Stammautor der Jungen Freibeit,
seien »selbstverstandlich in der Lage, zwischen
der Religion und ihrer politischen Ausbeutung
zu differenzieren« (S.21f). Sie seien »nicht un-
umwunden »islamophob«. Thr Hauptfeind sei
nicht die Lehre Mohammeds, sondern die globale
Moderne (S.22). Auch Bjorn Hocke habe ver-
kiindet: »Der Islam ist nicht mein Feind, unser
grofiter Feind ist die Dekadenz« (S. 25).

Der Aufbruch der Neuen Rechten sei von
einem neuen politischen Selbstverstindnis beglei-

.73.216:119, am 20.01.2026, 18:14:07. @
Inhatts I 0r oder |

tet, der Konzentration auf Metapolitik. In der
Metapolitik ginge es darum, die »Verfiigungs-
rechte tiber den konservativen Diskurs« zurtick-
zugewinnen. Deren Verlust, das habe gerade auch
Armin Mohler gewusst, wire dabei »nicht den
Siegen der Linken geschuldet, sondern den Re-
formstromungen im Konservatismus selbst«
(S.59). Zu diesem Zweck sei im Jahr 2000 von
Karlheinz Weifimann und Gotz Kubitschek das
private Institut fiir Staatspolitik (IfS) gegriindet
worden, um das »geistige Vakuum, das in der
Union herrscht«, aufzufiillen (S.72). Denn statt
»die Schiden von 1968 ff. zu beheben«, habe sich
die CDU nun selbst an die Spitze des Fortschritts
gestellt (S.76). Es sei nun endgiiltig Zeit gewor-
den, sich »nach einer Plattform auflerhalb der
Union, einer deutschen FPO, umzusehen«
(S. 82f). Den letzten Schritt zur Revision von ’68
stelle die Biindelung der Krifte in Form der AfD
dar, die die geistige Metapolitik in reale Politik
iberfiithren soll (S.57). Die AfD sei nicht die
Neue Rechte, aber die Neue Rechte mit Einfliis-
terern wie Kubitschek und Weiffimann spiele in
ihr eine zentrale Rolle (S. 91).

Der Historiker Weiff zeigt am Beispiel der Be-
griffe »Islamisierung« und »Abendland« wie es
der Neuen Rechten mit Hilfe emotional aufgela-
dener Kampfbegriffe gelingt, die Affekte des Pu-
blikums zu mobilisieren. Die neurechte Abend-
land-Ideologie habe ihren festen Platz im
»Kampf um die Begriffe«, mit dem die Junge
Freibeit bereits 2001 ihr »weltanschauliches Be-
griffsfeld« gegen den politischen Gegner durch-
zusetzen gedachte (S. 178).

Als exquisiter Beobachter und Kenner der
neurechten Szene macht uns Weif auf ein »merk-
wiirdiges Zusammentreffen in Wien« aufmerk-
sam, »das der Schweizer Tagesanzeiger im Juni
2014 mit einer ausfiihrlichen Reportage wiirdig-
te« (S.187). Nicht zufillig fand dieser »Kon-
gress« von Vertretern der duflersten europiischen
Rechten auf Einladung des russischen Oligarchen
Konstantin Malofejew in Wien statt. (S. 188). Ziel
der Neuen Rechten im Westen und Osten Euro-
pas einschlieflich Russlands sei es, »Europa aus
dem politisch-kulturellen Westen heraus[zu]bre-
chen und von dessen Fihrungsmacht USA
ab[zu]lésen, um es unter Fithrung der russischen
Foderation mit deren asiatischer Landmasse,
eventuell auch mit Territorien in Zentralasien zu
einem Gebiet (respektive einer Zivilisation) zu
vereinen« (S. 192).

KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106

132 Buchbesprechungen

Fiir einen innerhalb des liberalen Lagers weit
verbreiteten Irrtum hilt Weiff die Behauptung,
Muslime seien >die Juden von heute< (S.227).
Nicht der Islam und nicht die Muslime, sondern
die Verfechter universeller Menschenrechte seien
es, die die Neuen Rechten als ihre wirklichen
Feinde ansihen. Beispielhaft »fiir die Uber-
schneidung in der autoritiren Weltanschauung,
sei es in der politischen Rechten, sei es im religio-
sen Konservatismus«, sind fiir Weif} die »rigiden
Vorstellungen ~ von  Geschlechteridentitit«
(S.228). Die Kampagnen gegen »Gender-Wahn«
und gegen die »Gleichstellung von Frauen und
Homosexuellen« seien »Briicken in andere rechte
Lager, wie beispielsweise den christlichen Funda-
mentalismus.« Im Zentrum stehe ein »Begriff von
traditioneller Minnlichkeit« (S.228). So sei »Jack
Donovan, dieser apokalyptische Frauenfeind mit
dem Hang zum Neandertaler« im Verlag Antaios
und von den Identitiren freudig als Teil der eige-
nen Familie begriiffit« worden (231).

Gegen Ende seines Essays folgt Volker Weif§
Richard Gebhardts Vorschlag, den »Wahrheits-
kern« der AfD genauer zu betrachten (S. 242). Zu
den Punkten, die neurechte Argumente »wahr«
machten, gehdre »eine tatsichliche Sprachlosig-
keit gerade kritischer Milieus gegeniiber dem
fundamentalistischen Islam«. Dieses Versagen
zeige sich am Beispiel des algerischen Intellektu-
ellen Kamel Daoud (S.243). Der Linken habe
Daoud »Naivitdt« hinsichtlich des Frauenbilds
islamisch geprigter Minner vorgeworfen. Stich-
wort »Silvesternacht 2015/16«. Er habe darauf
hingewiesen, »dass es beim Asyl nicht nur darum
gehe, >Papiere< zu erhalten, sondern den Gesell-
schaftsvertrag der Moderne zu akzeptieren«.
Darauthin seien dem »in Algerien unter hohem
Risiko arbeitenden Daoud in einer Erklirung
franzosischer Intellektueller »orientalistische«
und »islamophobe« Klischees vorgehalten wor-
den.

Daoud fordert aber nicht, wie die Neue Rech-
te, die »Ttiren zu schliefen«. Die Flichtlinge lie-
fen »sich nicht auf eine Minderheit von Krimi-
nellen reduzieren«. Sie brichten aber »das Prob-
lem von >Werten< ins Spiel, die es zu teilen,
durchzusetzen, zu verteidigen und verstindlich
zu machen« gelte. Daoud habe den Westen aufge-
fordert, »offensiv den Wertekonflikt zu wagen«.
Denn Kultur sei kein »ethnisch bedingtes Schick-
sal, sondern ein »Prozess im stetigen Wandel«

.73.216:119, am 20.01.2026, 18:14:07. @
Inhatts I 0r oder |

(S.245). Die Linke habe, »wie der nietzscheani-
sche Phallokrat Michel Houellebecq in seinem
Roman Unterwerfung« zeige, »in ihrem Kultur-
relativismus  die eigenen Werte vergessenc
(S. 247).

Volker Weiff macht mit seiner Studie darauf
aufmerksam, wie der Islamismus und die Neue
Rechte den liberalen Westen in die Zange neh-
men. In Wirklichkeit, meint der Autor, gehe es
»dem politischen Islam um politische Herrschaft
im Gewand der Religion«. Und: »Wer den Zu-
griff auf die Frau, thren Korper und ihre Sexuali-
tat habe«, konne »zugleich alle gesellschaftlichen
Sphiren kontrollieren« (250). Im Ergebnis wird
deutlich: »Der fundamentalistische Islam ist
selbst Teil jener >Konservativen Revolution< ge-
gen den >westlichen Universalismus¢, mit der
>Identitit« wiedererlangt werden soll« (S. 258).

Gegen Schluss stellt Weiff die Frage nach der
Kopplung von Aufklirung und europiischer
Kultur und erteilt jedem Werterelativismus eine
Absage. Er folgt hier Sama Maani, der diese Fra-
ge in aller Deutlichkeit beantwortet habe: »Ohne
Eurozentrismus — keine Universalitit« (S. 260).
Offensichtlich sei »die Feindschaft gegen den hu-
manistischen Universalismus mittlerweile zum
Dreh- und Angelpunkt der globalen »Konserva-
tiven Revolution« auf ihrer Suche nach der Iden-
titat des »Eigenen« geworden« (265). Weif8 for-
dert dazu auf, »den Kampf gegen diese Entwick-
lung aufzunchmen«. Dazu bediirfte es einer tat-
sichlichen Aufklirung, die sich zudem bestindig
selbst zu kritisieren vermag. »Gewaltige Anstren-
gungen« seien »daflir notig«, »denn es ist kein
Naturgesetz, dass die Seite der Emanzipation ge-
winnt« (S. 265).

Volker Weif§ unterstreicht mit seinem Buch
seinen Ruf als einer der besten Kenner der neu-
rechten Szene. Er legt eine wissenschaftlich fun-
dierte Schrift zur Ideengeschichte der Neuen
Rechten von Armin Mohler, Henning Eichberg,
Alain de Benoist tiber Karlheinz Weiffmann und
Gotz Kubitscheck bis zu ihren epigonalen Nach-
betern, wie Bjorn Hocke, vor. Er belegt anhand
umfinglichen Quellenmaterials, dass die soge-
nannte »Neue Rechte« weder neu noch konser-
vativ ist, sondern fundamental auf den volkisch-
nationalistischen Denkmodellen der Zwischen-
kriegszeit nach 1920 aufbaut und in das faschisti-
sche Gedankengut hineinreicht.

Das Buch richtet seinen Fokus auf die geisti-
gen Fiihrer der »besorgten Biirger«, auf die Skan-

KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106

Buchbesprechungen 133

dalisierungen, Tabubriiche und ihre Versuche
volkischer Begriffsschopfungen, wie »Umvol-
kung«, »Hypermoral«, »Nazi-Paranoia«, »Sys-
tempresse«, »Genderwahn«, »Volksverrater,
»Liigenpresse«, »Widerstand« als das zu erken-
nen, was sie in Wirklichkeit sind: ausgekliigelte
metapolitische Strategien mit dem Ziel, die »Ver-
fiigungsrechte tiber den konservativen Diskurs«
an sich zu reiflen, den Ausnahmezustand zu er-
zeugen und die Systemfrage zu stellen.

Volker Weiff hat ein sehr wichtiges und intel-
lektuell anspruchsvolles Buch geschrieben fir all

Riidiger Voigt
Die Arroganz
der Macht

't vor dem Fall

Die Arroganz der Macht

Hochmut komm

Ist die Demokratie noch rten?

Ridiger Voigt

diejenigen, die hinter die Fassade des neurechten
hate speech schauen und die nicht in einer vol-
kisch autoritir strukturierten Gesellschaft leben
wollen, auch fiir solche, die die AfD immer noch
fiir eine konservative Partei von Patrioten halten
und fiir alle Werterelativisten und Gegner einer
islamkritischen Aufklirung, fir die jede Kritik
am Islam rassistisch und der Universalismus der
Menschenrechte bloff eine eurozentristische, gar
imperialistische neokoloniale Angelegenheit ist.

Bruno Heidlberger

Die Arroganz der Macht
Hochmut kommt vor dem Fall

220 Seiten « Klappenbroschur
19,95 € [D] - 20,50 € [A]
ISBN 978-3-8288-4077-5

ISBN ePDF 978-3-8288-6923-3
ISBN ePub 978-3-8288-6924-0

Eine Elite sieht sich dazu berufen, das Volk zur Demokratie zu erziehen. lhr Ziel ist
die Herstellung eines gesellschaftlichen Konsenses, der eine reibungslose Herr-
schaft erlaubt. Die Arroganz der Machtigen nimmt dabei standig zu. Pl6tzlich er-
teilt das Volk ihnen eine Abfuhr: Die Wahl fallt auf den Brexit, Donald Trump und
den Rechtspopulismus. Das Jahr 2017 ist zu einem ,Schliisseljahr” fiir die Demo-

kratie geworden.

Bestellen Sie jetzt versandkostenfrei unter www.tectum-verlag.de,
telefonisch (+49)7221/2104-310 oder per E-Mail email@tectum-verlag.de

.73.216:119, am 20.01.2026, 18:14:07. @
Inhatts I 0r oder |

Tectum
Verlag

KI-Modellen oder

Erlaubnis Ist’


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-106

