Leiden an Uberbestimmtheit.
Hegels Rechisphilosophie

Der Mensch aber, in dem er etwas Verkehrtes
tut, 146t seine Partikularitdt am meisten hervor-
treten. (VII, §15 7)

ANTIGONES TODE

In den vorhergehenden beiden Kapiteln habe ich Antigone zweimal sterben se-
hen. In der ersten Interpretation ihres Todes nimmt sie sich das Leben, weil sie
in der Welt, die durch ihre Tat entstanden ist, nicht mehr weiterleben kann: in
der Phédnomenologie ist es Antigones Verbrechen, dass sie die Entzweiung in der
Sittlichkeit setzt. Die Gewissheit, das Richtige zu tun, die bedingt ist durch die
Ausgerichtetheit auf ein Prinzip, sinkt hier herab zur bloBen Gesinnung, weil
nach der tragischen Erfahrung deutlich ist, dass auch der berechtigte Anspruch
schuldig macht, denn er verletzt den gleichberechtigten Anspruch des anderen.
Damit ist Antigone Teil des Falschen, das sie anklagt. In der tragischen Erfah-
rung zerstort sich die Sittlichkeit selbst, weil der aufkommende Konflikt not-
wendig in der Struktur der Sittlichkeit angelegt ist. Der Streit zwischen gott-
lichem und menschlichem Gesetz ldsst sie untergehen und ebnet den Weg zum
Rechtszustand. Antigones Tod lédsst so im substantiellen Individuum Antigone
schon die Rechtsperson aufscheinen.

Aus der dialektischen Perspektive lernt Antigone damit aus ihrem Leid: Thr
Leiden ist nicht sinnlos, sondern bringt eine Verdnderung im Begriff der Indivi-
dualitdt: Antigone ist nach der tragischen Erfahrung nicht mehr dieselbe wie
vorher, sie nimmt sich selbst anders wahr und wird auch von dem sie begleiten-
den Chor anders wahrgenommen. Dass die dialektische Perspektive nicht die
einzige Perspektive auf Antigones Schicksal sein kann, habe ich gezeigt: aus
Sicht des Individuums wird der Schmerz nicht aufgehoben, er bleibt als sinnloser

14.02.2026, 14:21:16. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

194 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

bestehen und wird durch keine Entwicklung, durch keine Erweiterung, durch
keine Verbesserung versohnt.

Hegel liest die Antigone in der Phdnomenologie dialektisch. Aus dem Ende
der Sittlichkeit keimt hier der Rechtsstaat. Im Rechtszustand, in dem die gemein-
same sittliche Uberzeugung fehlt, stellt das Recht zunichst eine bloB formale
und abstrakte Gleichheit her. Wie defizitir diese schon in der Phdnomenologie
dargestellt wird, habe ich gezeigt. Die Rechtsperson ist kein positiv besetzter Be-
griff: Sie bleibt leer und entfremdet. Dennoch erdffnet der Rechtszustand einen
Handlungsspielraum, denn er ermdoglicht die Anerkennung der Einzelnen als
Personen. Damit wird er zum ersten Schritt zum selbststindigen und selbstbe-
wussten Subjekt. Bedeutungsvoll ist hierbei: Der Rechtszustand, wie er in der
Phdnomenologie eingefiihrt wird, ist die Antwort auf die tragische Erfahrung
Antigones. Ihr Tod hat damit Wirkung gezeigt: dass ihr Unrecht durch Kreon
und im eigenen Handeln widerfahren ist, verdndert die Welt hin zu einer, in der
diese Unrechtserfahrung nicht mehr moglich sein soll.

Antigones »zweiter Tod«, der den ersten in der zweiten Interpretation meint,
bewirkt etwas ganz anderes, als ihr erster: Riss er in der Phdnomenologie die
ganze Sittlichkeit mit sich, versohnt er nun die Sittlichkeit in der Asthetik. Der
Unterschied liegt dabei in der Perspektive. Wihrend sie in der Phdnomenologie
auf die Verwirklichung des Geistes hin zum objektiven Geist im Staat gerichtet
ist, verwirklicht sich der Geist in der Asthetik schon auf der Basis des objektiven
Geistes zum absoluten Geist: Die dsthetische Leistung der Tragodie ist es, gera-
de nicht den Bruch am Ende stehen zu lassen, sondern die Versohnung als
Zeichen fiir das ewige und gerechte Schicksal hervorzuarbeiten: als Zeichen fiir
die verniinftige Verwirklichung des Geistes selbst. Die unterschiedlichen Anti-
gone-Interpretationen beruhen also auf den unterschiedlichen Aspekten, unter
denen Hegel die Tragodie sieht: einmal genealogisch mit Blick auf die verschie-
denen Verwirklichungsstufen, als deren eine die natiirliche Sittlichkeit gilt und
einmal &sthetisch, mit Blick auf den rezipierenden Zuschauer, der die Tragodie
aus einem ganz anderen sittlichen Hintergrund interpretiert, nimlich der Sittlich-
keit der konstitutionellen Monarchie, die Hegel in den Grundlinien der Philoso-
phie des Rechts als angemessene Verwirklichung des Geistes als objektivem aus-
weist.

Bemerkenswert dabei ist, dass das Programm der Phdnomenologie nicht auf
eine neue Form der Sittlichkeit hinauslduft: hier verwirklicht sich der Geist als
objektiver in den drei Schritten: natiirliche Sittlichkeit (1), Rechtszustand (2) und
Moralitét (3). In der Rechtsphilosophie sind diese Schritte umgedreht: die erste
Verwirklichung ist hier der Rechtszustand (1), dann folgt die Moralitét (2) und
dann die Sittlichkeit (3), deren Wurzeln Familie, biirgerliche Gesellschaft und

14.02.2026, 14:21:16. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LEIDEN AN UBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 195

Staat sind. Die Konstellation, mit der Hegel in der Phdnomenologie beginnt, fin-
det sich so in der Rechtsphilosophie am Ende: was hier herauskommt, kann nur
eine ganz andere Form der Sittlichkeit sein, als die, die in der Phdnomenologie
beschrieben ist. Diese nach-tragische Sittlichkeit, so meine These, macht Hegel
in der Antigone-Interpretation der Asthetik zum Boden fiir die tragische Erfah-
rung, die dann vom Zuschauer nur noch als &sthetische erfahren werden soll. Die
dsthetische Erfahrung, die der Zuschauer nach Hegel in der Tragddie machen
soll, ist, dass die Tragddie unzeitgeméil ist, dass er selbst in einer nach-tragi-
schen Sittlichkeit lebt. Zu diesem Zweck deutet Hegel die Antigone so umfas-
send um: Weg von der Tragik, die den Bruch in der Sittlichkeit verursacht hat,
hin zu einer Tragodie, die das Walten der ewigen Gerechtigkeit als Versohnung
der tragischen Erfahrung zeigt.

In diesem Kapitel mochte ich zeigen, dass diese Umdeutung auch vor dem
neuen, in der Rechtsphilosophie erarbeiteten Begriff der Sittlichkeit keinen Be-
stand hat: Die Sittlichkeit des Staates ermdglicht zwar eine andere Form der
Subjektivitit, als sie die natiirliche Sittlichkeit der Phdnomenologie ermoglichen
konnte, kann aber der Erfahrung von Entzweiung mit der Lebenswirklichkeit
nicht vorbauen. Auch im sittlichen Staat der Rechtsphilosophie kommt der Biir-
ger nicht zu einem Hochstmall an Freiheit, weil er letztendlich niemals die
Sittlichkeit so bejahen konnte, wie es notwendig wire, um ihm ganz zu entspre-
chen. Die Erfahrung des Bruchs ist gemacht: Auch eine Bejahung der Sittlichkeit
seitens des miindigen Subjekts enthilt immer eine Distanz, die es in der natiirli-
chen Sittlichkeit nicht gab. Denn die Sittlichkeit, die Hegel im Staat konstruiert,
wird dem Einzelnen nicht in der Form gerecht, wie es der Bruch in der Phdno-
menologie erwarten hitte lassen konnen. Doch der Erfahrung des Bruchs kann
Hegel nicht vorbauen: denn der Bruch findet nicht nur in der antiken Sittlichkeit
statt, sondern gehort zur menschlichen Lebenswelt. Frither oder spiter erfihrt je-
der Mensch diesen Bruch: gerechtfertigter Anspruch und Wirklichkeit klaffen
auseinander und schlagen eine Wunde: keinen Ausbildungsplatz bekommen,
keine Zukunftsperspektive fiir sich und seine Kinder sehen, einen geliebten
Menschen verlieren, eine schwere Krankheit haben, in den gesellschatlichen
Strukturen des Arbeitsmarktes nicht mithalten konnen oder wollen.

Wihrend der Lebensweg in der natiirlichen Sittlichkeit der Antike vorge-
zeichnet war, und Erfahrungen von Krankheit und Tod aufgehoben wurden in
der sittlichen Gemeinschaft, stehen wir heute in einer alles ermoglichenden und
deswegen bedngstigenden Offenheit. Die antike Sittlichkeit ist nicht angelegt auf
den Konflikt — daran zerbricht sie, weil sie den aufkommenden Konflikt nicht
aushilt. Heute, in unserer hochindividualisierten Gesellschaft, leben wir in stan-
digen Konflikten und haben den Anspruch, Konflikte aushalten zu miissen und

14.02.2026, 14:21:16. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

196 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

sie zu 16sen. Damit einher geht eine Unsicherheit, die hidufig ein Nidhrboden fiir
Einsamkeit und Angst ist. Diese Gefiihle hiangen an unserer Individualisierung:
sie werden auch von Antigone empfunden, als sie begreift, dass der Bruch zwi-
schen ihr und den anderen real ist. Die Aufgabe eines Subjektbegriffs heute ist es
also, diese Erfahrungen mit in den Begriff einzuschreiben, da es heute wesent-
lich zur Lebensleistung eines jeden gehort, diese Erfahrungen zu meistern. Wie
schwer ein solch gelingendes Meistern ist, zeige ich am Beispiel von Karl-Heinz
Bohrers Romantikern: er entwickelt ein Konzept von idsthetischer Subjektivitit,
das er der sozialen gegeniiberstellt und das genau diesen unruhigen Uberschuss
beschreibt.

EXKURS: DIE ROMANTIKER BOHRERS

Mit seinem Konzept der dsthetischen Subjektivitdt mochte Bohrer ein Phinomen
einholen, das im Zeitalter der Romantik besonders ins Auge fillt. Dabei geht es
ihm nicht nur darum zu erklédren, auf was fiir einem Boden die Gattung des ro-
mantischen Briefs oder die Romane eines Jean Paul entstanden sind, sondern es
geht ihm, und das ist der fiir mich fesselnde Aspekt, darum, dass es sich bei den
Romantikern grofitenteils um Menschen handelt, die sich im sozialen und gesell-
schaftlichen Leben nicht einfinden konnen: die dort ihre Freiheit nicht auszule-
ben vermogen. Bohrer weist damit auf einen Punkt hin, der nicht nur fiir die Ro-
mantiker gilt, sondern die Leerstelle in Hegels Konzeption des objektiven Geis-
tes benennt: Denn das Subjekt erschopft sich nicht in der Teilnahme an den ver-
niinftigen sozialen Strukturen. Betroffen davon sind jedoch nicht nur, wie Bohrer
in seinem Buch Der romantische Brief. Die Entstehung dsthetischer Subjektivi-
tir' argumentiert, verletzliche iiberindividuelle Kiinstler, sondern jeder. Denn je-
der Mensch hat sowohl einen solch kreativen Uberschuss, der ihn iiber die vor-
handenen Strukturen hinaustreibt, als auch jeder Mensch angetrieben ist durch
mehr als den Wunsch, in den verniinftigen Strukturen aufzugehen. Der Bruch,
den ich so beschreibe, kann dabei auch in ein bisher unproblematisches und teil-
nehmendes Leben eindringen, indem es durch einen Schicksalsschlag veridndert
wird und der Betroffene so aus den Strukturen des verniinftigen Verhaltens raus-
gerissen wird. So verliert Charles Bovary nach dem Tod seiner von ihm iiber
alles geliebten Frau Emma den Anschluss ans Leben. Selbst seine kleine Tochter

1 Karl-Heinz Bohrer: Der romantische Brief. Die Entstehung dsthetischer Subjektivitiit.
— Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1989. Im Folgenden im Text zitiert mit rB und Seitenan-
gabe.

14.02.2026, 14:21:16. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LEIDEN AN UBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE| 197

Berthe kann ihn nicht in die Wirklichkeit zuriickgeleiten. Bovary versinkt immer
mehr in seiner Trauer, er kann in nichts mehr einen Halt finden und sich nicht in
die alltdglichen Strukturen der Arbeit und der Lebensfiihrung einfinden. So sehr
kann er das nicht mehr, dass er schlieBlich iiber seine Trauer und Enttduschung
(er entdeckt, dass Emma ihn betrogen hat) stirbt und die arme Berthe als Kinder-
arbeiterin in einer Baumwollspinnerei endet.”

Bohrers Begriff der dsthetischen Subjektivitit ist eine Zuspitzung meines
Arguments, die ich nicht in jeder Konsequenz teile. Bevor ich meine Kritikpunk-
te deutlich mache, mochte ich jedoch zunédchst Bohrers Argumentation genauer
beleuchten: Bohrer zeigt auf, dass sich nach 1800 zwei philosophische Begriffe
von Subjektivitit in der Diskussion etablieren: ein literarisch-dsthetischer und
ein sozial-verniinftiger. Den letzteren bezeichnet Bohrer dabei als traditionellen
und macht ihn zur Negativfolie fiir seinen Begriff @dsthetischer Subjektivitit. Fiir
ihn ist der Begriff des Vernunftsubjekts nichts weiter als eine »soziale Katego-
rie« (rB, 11), unter der man die Emanzipation des westlichen Menschen von re-
ligioser und politischer Herrschaft zusammenfasst. Fiir dieses emanzipierte und
verniinftige Subjekt steht die Selbsterhaltung im Mittelpunkt. Es ist zielorientiert
und geht auf in der Gesellschaft seiner Zeit und ist eingebunden in die gesell-
schaftliche Ordnung, die ihm ein Ausleben in den Bahnen des Verniinftigen
ermoglicht. Mit dieser Beschreibung verfehlt Bohrer Hegels Staatsbiirger darin,
dass dieser nicht allein an Selbsterhaltung orientiert ist, sondern nach Freiheit
und Vernunft strebt. Das, was Bohrer als sozial-verniinftiges Subjekt beschreibt,
ist das Subjekt der biirgerlichen Gesellschaft, in der jeder zunéchst seine Interes-
sen verfolgt. Doch schon bei Hegel ist die biirgerliche Gesellschaft als Not- und
Verstandesstaat einzig denkbar auf dem Boden der staatlichen Sittlichkeit, weil
diese iiberhaupt erst ein biirgerliches Zusammenleben erméglicht. Hegels Staats-
biirger-Subjekt ist also mehr als das, was Bohrer mit seinem Begriff angreift,
trotzdem treffen seine Kritikpunkte auch Hegel: Das Vernunftsubjekt, so Bohrer,
bietet eine nur verkiirzte Sichtweise auf das Subjekt, weil es dieses nur als sozi-
al-verniinftiges betrachtet. Zudem wird das Subjekt dargestellt als Einheit, die
sich zwar ausdifferenziert in verschiedenen Gebieten, dabei aber immer eine
Identitét bewahrt.

Bohrers dsthetisches Subjekt dagegen hat keine feste Identitiit, die Schrei-
benden schaffen sich erst ein Ich im selbstreflexiven und selbstreferentiellen
Prozess des Schreibens. In der Kunst wird so eine eigene Form von Subjektivitit
geschaffen, die losgeldst ist von der biirgerlichen Existenz. Sein Begriff der is-
thetischen Subjektivitit grenzt sich dabei vor allem durch drei Merkmale vom

2 Gustave Flaubert: Madame Bovary. — Miinchen: dtv 2008.

14.02.2026, 14:21:16. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

198 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

traditionellen ab: Asthetische Subjekte sind weder authentisch, noch haben sie
ihre Selbsterhaltung als Ziel, noch handeln sie. Das dsthetische Subjekt ist kein
Vernunft- und Handlungssubjekt, es beobachtet und entbl6Bt sich selbst, es kre-
iert ein neues Ich, wobei die Erfindung nicht iibertragbar ist auf andere
Identitédten, sondern als symbolische Form verstanden werden muss (vgl.: 1B,
13). Diese »radikale Selbstbeziehung« (rB, 72) ist eben nicht authentisch, son-
dern nur moglich mit Hilfe der Vermittlung einer dsthetischen Theorie. Das
asthetische Subjekt hort auf, sich »in Universalien« (rB, 41) zu verstehen, es in-
dividuiert sich. Es kann seinen Schmerz nicht in der Beziehung auf das
Allgemeine versohnen: Schmerz und Trauer bleiben unversohnt und werden
entweder als Krankheitssymptom des Individuum gewertet oder fithren zu einer
Ablosung des Ichs, das sich fortan nur noch kiinstlerisch verwirklicht.

Dieses Bewusstsein der Individualisierung unterscheidet sich dabei von den
mentalititsgeschichtlichen Daten des Individuationsprozesses in der biirgerli-
chen Gesellschaft, die Bohrer als Ausbildung und Ausdifferenzierung eines ein-
heitlichen Subjekts begreift, darin, dass die dsthetische Subjektivitit geprigt ist
von einem diskontinuierlichem Bewusstsein, von Kontingenz-Erfahrungen und
Zustinden des »AuBer-Sich-Seins« (vgl. rB, 88). Die historischen Personen, die
im Mittelpunkt von Bohrers Interesse stehen, Kleist, Brentano, die Giinderrode
und auch Kafka, erleben in ihrem sozialen Umfeld, in ihrem biirgerlichen Sein,
eben keine Einheitlichkeit: allesamt fithlen sich isoliert, unverstanden, leer. Ge-
rade dieses Gefiihl bringt sie dazu, sich in ihrem Schreiben neu zu erfinden: als
dsthetisches Subjekt, als kiinstlerische Identitdt. Das Subjekt wird so dsthetisch
verfremdet, »das eigene Ich [wird] wie ein dem reflektierenden Subjekt gegen-
iberstehendes festes Objekt behandelt.« (rB, 217) Dieses Ich wei nichts iiber
sich selbst und erzihlt auch nichts tiber sich selbst, es findet und erfindet sich
erst im Akt des Schreibens. Der romantische Brief ist so kein »exzessive[s] Sich-
Selbst-Aussprechen, [sondern] Artefaktcharakter der Sprache, der das >Ich< vor
der psychologisch-begreifenden >Identitdt< zu einer &sthetischen Identitdt ver-
wandelt.« (rB, 218) Das autobiographische Ich wird durch ein imaginiertes Ich
iiberlagert, das zu einem »paradoxalen Ersatz« (rB, 227) fiir das erste, verloren
geglaubte, wird. Das dsthetische Subjekt erlebt »Augenblicke ohne Zukunfts-
konzept, ohne Selbstbewultsein« (rB, 228). Das Ich verschlieft sich zur
»poetischen Existenz« (rB, 258) und ist so kein Teil mehr der Welt. Die Daten
einer spezifisch dsthetischen Moderne sind fiir Bohrer »Imagination und Trauer«
(rB, 267).

Dabei — und das ist implizit in Bohrers Text — schlie3t die in der Literatur ge-
schaffene dsthetische Subjektivitit ein gelingendes soziales Dasein aus: Kleist
und die Giinderrode nehmen sich das Leben und Brentano zieht sich immer wie-

14.02.2026, 14:21:16. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LEIDEN AN UBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 199

der in die Einsamkeit zuriick. In Opposition zur biirgerlichen Gesellschaft steht
damit nicht nur das Ich, das sie in der Literatur entworfen haben, in Opposition
zur biirgerlichen Gesellschaft stehen Kleist, Brentano und Giinderrode selbst als
lebendige Personen: sie finden hier nicht ihre Freiheit, sie finden keine Moglich-
keit, sich auszuleben und sie finden nichts, das ihrem Schmerz gerecht werden
konnte. Bohrer zeigt dabei, dass das eigentliche Leiden ein Leiden an der Indivi-
dualisierung ist, am Wegbrechen der gemeinschaftlichen Werte, der geteilten
Sitten. Kleist, Brentano und die Giinderrode finden keinen Weg, teilzunehmen
am sozialen Sein, obwohl sie sich nach einer sozialen Sphére sehnen, in der sie
sich ausleben konnen. Die schaffen sie sich einzig in der Literatur.

Natiirlich ist Bohrers #sthetische Subjektivitit ein dsthetischer Begriff, der
ein romantisches Phianomen beschreibt. Interessant fiir mich ist an diesem Be-
griff aber vor allem eines: dass er etwas beschreibt, das iiber die Asthetik hinaus-
geht. Das, was ich als das Uberschiissige am Vernunftsubjekt bezeichne, ent-
decke ich in Bohrers Konzept der dsthetischen Subjektivitit radikalisiert wieder:
die Individuierung, die unwiderruflich passiert ist durch das Zerbrechen der Sitt-
lichkeit, kann durch eine neue, staatlich und gesellschaftlich konstruierte Sitt-
lichkeit nicht eingeholt oder iiberholt werden. Mit dem Zerbrechen der natiir-
lichen Sittlichkeit sind individuelle Potenzen freigesetzt worden, die im Allge-
meinen nicht mehr aufgehen konnen: Das Subjekt dieser neuen Zeit ist in ge-
wisser Weise unauthentisch, weil es seine Authentizitit nicht mehr im Allge-
meinen finden kann, sie aber auch nicht in sich selbst findet. Sein Leben ist ge-
pragt durch Briiche und Neuanfinge, durch die Kontingenz und Uneinheit-
lichkeit des Auf-der-Welt-seins. Damit ist das Subjekt ausgeliefert und auf sich
gestellt. Das muss nun nicht so negativ sein, wie es sich zunichst anhort, denn
dieses Aufsichgestelltsein bietet die Moglichkeit, sein Leben selbst in die Hand
zu nehmen und nicht mehr den bereits vorgezeichneten Weg zu gehen: Ich muss
keinen Mann heiraten, den meine Mutter mir aussucht, ich kann einen Beruf er-
lernen, der mir Spafl macht, ich kann homosexuell sein oder unehelich mit einem
Mann zusammenleben, ohne gesellschaftliche Nachteile fiirchten zu miissen.
Diese neue Freiheit bedingt gleichzeitig einen Leidensdruck, der durch das Zer-
brechen der geteilten Sittlichkeit entsteht: setzt also gleichermafien ein kreatives
Potential frei, das sich nicht allein in der Kunst erschopfen kann, sondern auch in
der Weise, mit seinem eigenen Leben umzugehen. Denkt man all das nicht in der
romantischen Radikalitit eines Kleists, Brentanos oder einer Giinderrode, son-
dern als lebensweltliche Ergdnzung zum Sein in sozialen Strukturen, eroffnet
sich ein umfassenderer Begriff von Subjektsein, als Hegel ihn mit dem Staats-
biirger bietet.

14.02.2026, 14:21:16. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

200 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Bohrer findet mit seinem Begriff der dsthetischen Subjektivitit einen Begriff
fiir das Subjekt-Sein der Romantiker im &sthetischen Feld. Bohrers Begriff birgt
aber mehr Potential: Denn das Leiden an der Individualisierung ist kein romanti-
sches Phidnomen, sondern ein Phinomen, das in der Romantik auftaucht und
dariiber hinaus besteht. Damit ist es auch nicht beschrinkt auf den kiinstlerisch-
asthetischen Bereich. Vielmehr bezieht sich das Leiden am Nicht-Teilnehmen-
Ko6nnen und der kreative Uberschuss, der bereichernd und destruktiv zugleich
ist, auf den Begriff von Subjektivitit tiberhaupt. Gemeint ist hier auch das Sub-
jekt als soziales: denn sozial ist nicht mit verniinftig gleichzusetzen. Kleist,
Giinderrode und Brentano schaffen sich zwar ein Ich in der Literatur, tragen es
aber in die sozialen Strukturen hinein. Die Sphéren sind nicht zu trennen, weil
sie in den Menschen nicht getrennt sind. Das dsthetische Subjekt sitzt nicht ne-
ben dem sozialen an der Tafel, wenn sich Kleist und Savigny auf einem Em-
pfang treffen. Auch Savigny wird in seinem Leben mehr zu bewiltigen gehabt
haben, als sich das moderne Internationale Privatrecht auszudenken.

Die Romantiker sind radikalisiert das, was wir alle sind: verletzlich, iiber-
schiissig, einsam, dngstlich, kreativ, tiberbordend, vielreich, uneinheitlich, unan-
gepasst, sehnsiichtig. Sie sind die radikale Konsequenz der zerbrochenen Sitt-
lichkeit. In ihrer Radikalitdt konnen sie nicht bestehen ohne dauerhaftes Leid.
Fiir ein gelingendes Leben ist eine Anbindung an soziale Strukturen, die sich
aber eben nicht in verniinftigen erschopfen diirfen, unumgénglich. Umgekehrt ist
die Beriicksichtigung dieser romantischen Seite unumgénglich fiir ein gelingen-
des Leben in den verniinftigen Strukturen: denn nur wenn sie den unberechenba-
ren Teil des Menschen als Potential, Moglichkeit und Chance mit einbeziehen,
bieten sie die Freiheit, wirklich frei zu werden und sein Leben zu meistern. Nur
wenn sie das Unberechenbare einbeziehen, kdnnen sie ihren eigenen Bestand si-
chern: indem sie kreativ verdnderbar bleiben und Platz fiir Innovation und Fort-
schritt haben.

Durch diesen Exkurs zu Bohrers dsthetischer Subjektivitit habe ich gezeigt,
was ich mir unter der Uberschiissigkeit des Subjekts vorstelle, die in Hegels
Rechtsstaat nicht aufgeht und die verursacht ist durch die Freisetzung des Sub-
jekts im Zerbrechen der urspriinglichen Sittlichkeit. Um zu zeigen, wo Hegel
diesem Anspruch, den er selbst in der Phdnomenologie begriindet, in der Rechts-
philosophie nicht gerecht wird, werde ich mich im Folgenden insbesondere mit
den Begriffen des freien Willens, der Person, der Bildung und der Sittlichkeit in
den Grundlinien der Philosophie des Rechts kritisch auseinandersetzen.

14.02.2026, 14:21:16. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LEIDEN AN UBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 201

DIE RECHTSPHILOSOPHIE

Hegel entwickelt in den Grundlinien der Philosophie des Rechts nicht den Be-
griff des Rechts selbst, sondern die Leistungen, die hinter dem Begriff der
(Rechts-)Person stehen, die Grundlinien eben. Das heif3t, er entrollt nicht teleo-
logisch-historisch die Entwicklung des Begriffs des Rechts, angefangen mit
dessen Kinderschuhen, dem abstrakten Recht — der Sphire des Eigentums und
des Vertrags — iiber das Unrecht iibergehend zur Jugend in der Moralitit bis zur
Reife in der Sittlichkeit des Staates, sondern ldsst einen bereits feststehenden
Begriff sich abarbeiten an anderen Begriffen, um deren Unvollkommenbheit als
Rechts-Verwirklichung zu zeigen. Deshalb endet Hegels Rechtsphilosophie auch
nicht mit dem abstrakten Recht, sondern geht fort zur Moralitit und zur Sittlich-
keit. Recht ist bei Hegel also mehr als das Rechtssystem, es ist Ermoglichung
und Schutz des freien Lebens einer durch den freien Willen ausgezeichneten
Person.’

Mit diesem Vorgehen wendet er sich gegen die in seiner Zeit vorherrschende
Theorie, der Begriff der Person begriinde den Begriff des Rechts. Nach Hegel
reicht aber der Personen-Begriff fiir dieses Vorhaben (also: des Aufzeigens der
Quelle des Rechts und der Erlduterung seiner Verwirklichung) nicht aus. Hegel
geht hinter den Begriff der Person zuriick und untersucht dessen Grundlagen, die
er als Quelle des Rechts ausweist. Indem er den Boden des Rechts so nach hinten
verschiebt, entwickelt er eine neue Begrifflichkeit von Person. Genau die soll im
Mittelpunkt dieses Abschnitts stehen. Meine These ist: Hegel entwickelt einen
von vorne herein gespalten angelegten Personenbegriff, der die Briicke zwischen
biirgerlicher Gesellschaft und Staat nicht zu schlagen vermag: Die Isolation des
Subjekts, die durch die Unmoglichkeit der Verkorperung des Gesetzes auftritt,
wird nicht iiberwunden. Und das hat eine entscheidende Konsequenz: Mit seiner
Staatskonzeption erreicht Hegel dann nicht, was er will — ndmlich die konkrete

3 Ahnlich auch bei Robert Pippin: »Most importantly and more explicitly, everything
claimed henceforth about the true realisation of the norm, Recht, will depend on un-
derstanding the >basis< (Boden) of that norm, >spirit< (Geist), particularly as manifest
in a »free will<, and so verwirklicht only in the >system of right«. Indeed, that specula-
tive claim about real or concrete freedom — that a free will can only >actually«< be free,
within, as a co-participant in, specified ethical institutions — is the basic argument of
the Grundlinien, and, already, the speculative implication (and great ambiguities) of
the criterion at issue in this argument — >actualizability< — are manifest.« Robert Pip-
pin: »Hegel, Freedom, The Will«; in: Ludwig Siep (Hg.): G.W.F. Hegel. Grundlinien
der Philosophie des Rechts. — Berlin: Akademie Verlag 1997, 33.

14.02.2026, 14:21:16. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

202 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Freiheit der Person. Das Subjekt bleibt im Staat im hegelschen Sinn unfrei: Auch
die konstruierte Sittlichkeit des Staates kann der Tragddie nicht vorbeugen.

Als Quelle des Rechts weist Hegel im §4 den freien Willen aus: »Der Boden
des Rechts ist iiberhaupt das Geistige und seine nihere Stelle und Ausgangs-
punkt der Wille, welcher frei ist«.* Die Freiheit wird damit zur Substanz des
Rechts, gleichzeitig ist sie aber auch das, was das Recht schiitzt und bewahrt:
Nur im Recht kann es Freiheit geben, das Recht schiitzt sowohl den Raum dafiir,
als es ihn auch gleichzeitig ermdglicht. Recht ist damit sowohl negativ, ein-
schrinkend und begrenzend, als auch positiv, ermoglichend und erweiternd
verstanden. Das Rechtssystem ist so das »Reich der verwirklichten Freiheit«
(ebd.), das die »Welt des Geistes« aus sich selbst als »zweite Natur« hervor-
bringt. Der Personen-Begriff hingegen kann zur Erkldrung des Rechts aus zwei
Griinden nicht ausreichen: Erstens hat er selbst seine eigene Grundlage im freien
Willen, griindet folglich im Gleichen wie das Recht und: Zweitens kann sich die
Person selbst erst im Recht entwickeln, denn nur das Rechtssystem schafft Be-
dingungen, wie zum Beispiel Bildung, die die Ausbildung der Person erlauben.
Recht und Person sind damit verkniipft durch den freien Willen: sie resultieren
beide aus der gleichen Quelle und bedingen sich gegenseitig.

DER FREIE WILLE

Der freie Wille ist durch drei Momente bestimmt. Zunichst enthilt er das »Ele-
ment der reinen Unbestimmtheit« (VII, §5), das ihm erlaubt, von jeder »Be-
schrinkung« durch Natur oder Herkunft abzusehen und das »reine Denken sei-
ner selbst« (ebd.) zu sein. In diesem ersten Moment ist der Wille abstrahierend
und verneinend, »die Flucht aus allem Inhalte als einer Schranke« (VII, §5 A).
Im Zusatz verdeutlicht Hegel diese Formulierung mit dem Verweis auf das indi-
sche Brahmanentum, das »es fiir das Hochste [hilt], blof in dem Wissen seiner
einfachen Identitdt mit sich selbst zu verharren« (VII, §5 Z) und argumentiert
damit gegen Schopenhauer, der drei Jahre zuvor (1818) mit Die Welt als Wille
und Vorstellung die absolute Abstraktion vom Besonderen, von allen Begierden
und Begehren als hichstes menschliches Gut ausgezeichnet hat.” Hegels stiirks-

4 Im Folgenden im Text zitiert nach: Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Grundlinien der
Philosophie des Rechts. Werke in zwanzig Bénden. — Frankfurt am Main: Suhrkamp
1986ff. mit Band und Paragraph. Hier: VII. §4.

5 Eine bewusste Auseinandersetzung mit Schopenhauers Philosophie mochte ich damit

nicht unterstellen.

14.02.2026, 14:21:16. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LEIDEN AN UBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 203

tes Gegenargument ist, dass diese Einstellung zu einem Fanatismus gegen das
Besondere fiihrt, zu einer absoluten Herrschaft des Allgemeinen und der Gleich-
heit. Das erste Moment des freien Willens ist also eine Art Nirwana, die Befrei-
ung von allem weltlich und zuféllig Bindendem ins reine Denken.

Im zweiten Moment beschrinkt sich der Wille dann im »Ich« selbst. Aus
dem groflen Nirwana der ersten Willensbestimmung tritt das Individuum hervor:
»Durch dies Setzen seiner selbst als eines bestimmten tritt Ich in das Dasein
tiberhaupt; — das absolute Moment der Endlichkeit oder Besonderung des Ich.«
(VII, §6) Der Preis fiir die Individualitit ist dabei die Sterblichkeit, die Verging-
lichkeit. In der Abstraktheit des reinen Denkens ist alles unendlich, rein und
wahr — aber eben nicht wirklich. Im reinen Denken findet ein Wollen nicht statt
— und das Wollen ist es, das der Wille braucht, um auch die Form eines Willens
zu haben. Vor dem Hintergrund des absolut abstrakten Allgemeinen erfolgt die
Besonderung, d.h. vor dem Hintergrund des reinen Denkens begrenzt sich der
freie Wille nun bewusst selbst, nimmt Zufilliges als sein Besonderes an und
wird konkret: »Ich will nicht bloB, sondern ich will etwas. Ein Wille, der, wie im
vorigen Paragraphen auseinandergesetzt ist, nur das abstrakt Allgemeine will,
will nichts und ist deswegen kein Wille.« (VII, §6 Z). Der Wille selbst ist auf
dieser zweiten Stufe der Verwirklichung allerdings noch unmittelbar und damit
unfrei. Er konkretisiert sich zwar und wird so zu einem Willen, reflektiert aber
nicht auf sich selbst. Thm fehlt eine Beziehung zu seinem eigenen Wollen, er
kann sich ihm gegeniiber nicht frei verhalten. Denn der Inhalt des Willens ist
unmittelbar vorhanden: Es sind die Triebe, die Begierden, die Neigungen, durch
die der Wille von Natur aus bestimmt wird: »Der Mensch steht aber als das ganz
Unbestimmte iiber den Trieben und kann sie als die seinigen bestimmen und set-
zen. Der Trieb ist in der Natur, aber da$ ich ihn in dieses Ich setze, hingt von
meinem Willen ab, der sich also darauf, daB§ er in der Natur liegt, nicht berufen
kann« (VIL, §11 Z). Das Ich wéhlt spontan, findet zunéchst erst die Form des
Wollens im Wollen iiberhaupt. Dadurch eignet sich der Wille formlich das Au-
Ben an: »Der Inhalt ist der Meinige, weil ich ihn will« (VII, 14 Z). Im Wollen
verwirklicht sich der Wille und so wird gleichzeitig der Mensch als Individuum
sichtbar, er setzt sich, macht sich zu etwas, indem er eine Entscheidung trifft,
sich beschrinkt: »Wer Grofles will, sagt Goethe, muf} sich beschrinken konnen.«
(VIL, §13 7)

Doch der Wille auf dieser zweiten Stufe hat ein dhnliches Problem wie es
spéter die Moralitdt haben wird: »Wenn man sagen hort, die Freiheit tiberhaupt
sei dies, daB3 man tun konne, was man wolle, so kann solche Vorstellung nur fiir
ginzlichen Mangel an Bildung des Gedankens genommen werden.« (VII, §15 A)
Denn die freie Wahl haben, macht nicht frei. Im Gegenteil, sagt Hegel, auf dieser

14.02.2026, 14:21:16. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

204 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Stufe des Willens ist der Mensch unfrei, denn die Form ist nicht gleich mit dem
Inhalt. Der Wille hat zwar in dieser zweiten Bestimmung schon seine Form: Wil-
le sein, Entschluss fassen, aber der Wille ist bisher nur subjektiv verwirklicht
und bleibt damit endlich: Das Ich ist zwar unbestimmt, der Inhalt ist aber be-
stimmt durch »Zufélligkeit« (VII, §15 Z). Der Wille verliert sich so in einer
willkiirlichen Wahl, er kann tun und lassen und bleibt dabei bedeutungslos. Mit
einem sich willkiirlich bewegenden Willen ist der Mensch nur scheinbar frei.®

Um die Willkiirlichkeit zu vermeiden, fithrt Hegel nun die Allgemeinheit und
die Sittlichkeit an, sie sind der Schliissel zum Ausweg aus der Partikularitét:
»Wenn ich das Verniinftige will, so handle ich nicht als partikulares Individuum,
sondern nach den Begriffen der Sittlichkeit tiberhaupt« (VII, §15 Z). Besonders
interessant daran, wie Hegel hier die Sittlichkeit einfiihrt, ist, dass der Leser zu
diesem Zeitpunkt noch nichts iiber die Sittlichkeit selbst weil3, auler dass sie die
»Allgemeinheit des Denkens« (VII, §20) ist. Der Einzelne muss nun also lernen,
nicht irgendetwas zu wollen, sondern das Allgemeine selbst zu wollen. Dafiir
muss er sich von seinem Streben nach Besonderheit verabschieden. In der Sitt-
lichkeit tritt die Individualitit in den Hintergrund, »[d]Jas Verniinftige ist die
Landstrafe, wo jeder geht, wo niemand sich auszeichnet« (ebd.), nur indem der
Mensch »etwas Verkehrtes tut, [tritt] seine Partikularitdt am meisten hervor|[]«
(ebd.). Die Landstrale ist der Schutz vor der Willkiir. Die Sittlichkeit ist damit
das Verniinftige und Bleibende, das die Handlungen der Einzelnen bestimmit.
Durch Reflexion konnen die Triebe, die den natiirlichen und gleichzeitig zufilli-
gen Inhalt unseres Willens bilden, von »Roheit und Barbarei« (VII, §20) ge-
reinigt werden: »Dies Hervortreiben der Allgemeinheit des Denkens ist der abso-
lute Wert der Bildung« (ebd.).

Dieser Schritt in die Sittlichkeit hinein, diese Befreiung aus der Unfreiheit
hinaus, funktioniert nun iiber das dritte Moment des freien Willens, das die bei-
den ersten vereint: Durch die Fihigkeit zur Abstraktion und Verneinung von
jeder Beschrinkung: der Fahigkeit des Erkennens des Allgemeinen also (1. Mo-
ment), und der Fihigkeit, sich selbst zu setzen: der eigenen Beschrinkung im
Besonderen (2. Moment), erfihrt das Ich seine eigene Setzung als nicht gegebe-
ne, sondern als von sich selbst gemachte, selbst gewollte (3. Moment): Ich er-

6 Hegels dritte Stufe des Willens ist die Antwort auf Hume und Schopenhauer: Wih-
rend Hume den Menschen als unfrei seinen willkiirlichen Begierden folgen sieht und
Schopenhauer als einzigen Ausweg aus dieser durch die Begierden hervorgerufene
Unfreiheit die Aufgabe des Willens sieht, befreit Hegel ihn von der Willkiir in der
Riickanbindung in die allgemeinen und verniinftigen Sitten, in denen der Einzelne

wieder frei werden kann.

14.02.2026, 14:21:16. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LEIDEN AN UBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 205

kennt die eigene Beschriankung als selbst gewollte und wird so von der anféng-
lich »einfachen Identitit« zu einer besonderen Identitit, Ich ist nicht mehr leer,
sondern selbstbestimmt: »Ich bestimmt sich, insofern es die Beziehung der Ne-
gativitiit auf sich selbst ist; als diese Beziehung auf sich ist es ebenso gleichgiiltig
gegen diese Bestimmtheit, weil} sie als die seinige und ideelle, als eine blofe
Moglichkeit, durch die es nicht gebunden ist, sondern in der es nur ist, weil es
sich in derselben setzt.« (VIL, §7) Erst in dieser Vermittlung wird Freiheit wirk-
lich, weil die Bestimmung, die das Ich sich gibt, es nicht trennt von der
Allgemeinheit, die Bestimmung, die das Ich sich gibt, ist vielmehr aus der All-
gemeinheit selbst geschopft.

Die Form des Riickbezugs des Willens auf sich selbst ist dabei das Entschei-
dende fiir die Freiheit. In den beiden ersten Stufen war der Wille immer
unvollkommen — erst bloBe Abstraktion und damit nicht wirklich, dann blof3e
willkiirliche Endlichkeit. Die Unendlichkeit, das Dauernde kommt durch die
Abstraktheit des Denkens in den Willen — der Wille muss so eine Riickwirtsbe-
wegung zu sich selbst machen, aus der Besonderung wieder ins Allgemeine
zuriickkehren, das durch die Bewegung aber schon verdndert ist: Seine Wirk-
lichkeit findet diese Abstraktheit des Denkens dabei in der Allgemeinheit der
Sittlichkeit, in dem also, was einer Gesellschaft verniinftig zur Sitte geworden
ist. In der Sittlichkeit wird das Ich somit zwar frei, aber nicht partikular, da es ja
in seiner selbst gewihlten Bestimmung einen Teil des Allgemeinen verkorpert,
Teil hat an der Abstraktheit des Denkens. Erst in dieser dritten Bestimmung ist
der Wille wahrhaft frei: »Der an und fiir sich seiende Wille ist wahrhaft unend-
lich, weil sein Gegenstand er selbst, hiermit derselbe fiir ihn nicht ein Anderes
noch Schranke, sondern er darin vielmehr nur in sich zuriickgekehrt ist.« (VII,
§22) Die Wirklichkeit der Unendlichkeit beruht nun darauf, dass das, aus dem
der Wille sich nun selbst bestimmt, nicht mehr zufillig, im Sinne von willkiir-
lich, sondern bereits kultiviert — durchdachte, zur Gewohnheit gewordene Kultur
—ist.

Der »freie Wille, der den freien Willen will« (VII, §27) will sich selbst, damit
féllt die Beschrinkung, die durch das Anderssein des Inhalts im zweiten Moment
die Unfreiheit ausmachte, weg. Form und Inhalt sind im Gleichklang, wenn der
freie Wille den freien Willen will, weil Form zu Inhalt und Inhalt zu Form wird,
es findet eine »wahre Riickkehr in sich selbst« (VII, §22 Z) statt: »Der freie Wil-
le ist wahrhaft unendlich, denn er ist nicht blof eine Moglichkeit und Anlage,
sondern sein duBerliches Dasein ist seine Innerlichkeit« (VII, §22 Z), seine Frei-
heit ist ihm »Gegenstand« (VII, §27).

Fiir Hegel kann die konkrete Freiheit nur im Zusammenspiel von Besonde-
rem und Allgemeinem liegen, er zeigt in den unvollstindigen Formen des Rechts

14.02.2026, 14:21:16. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

206 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

und der Moralitidt, warum der Einzelne allein und auf sich gestellt nicht frei wer-
den kann: Weil er durch seine partikulare Endlichkeit nicht zur allgemeinen
Wahrheit gelangen kann. Die Argumente, die Hegel hier gegen die Rechtsperson
als Krone der Freiheit oder gegen die Romantiker vorbringt, sind iiberzeugend:
Er fiihrt vor, wie der Einzelne scheitern muss, zu klein ist, zu endlich, zu wenig,
um zur Wahrheit zu werden. Dafiir braucht Hegel die staatlichen Institutionen, in
denen die Sitte gespeichert ist und so fortdauern kann: In ihnen wird die Wahr-
heit unendlich und der Mensch wird mittels Partizipation frei. Frei-Werden be-
deutet fiir Hegel, freiwillig die Riickkehr ins Allgemeine anzutreten. Durch die-
sen Schritt soll die Isolation zwischen Subjekt und Gesetz, zwischen Subjekt und
Sitte aufgehoben werden. Die Verkorperung ist nicht mehr, wie in der Antike,
notwendig und unreflektiert, sondern reflexiv und selbstgewollt. Die riickkeh-
rende Verkorperung aber kann nicht reibungslos und umfassend funktionieren.

Freiheit muss auch verstanden werden als ein Recht auf das Unbestimmte,
auf das Uberschiissige, auf das eben, was sich in staatlichen Institutionen nicht
aufbewahren lésst, sondern das ist, was mit dem Individuum endlich bleibt. Frei-
heit liegt im Recht auf Besonderheit, und damit im Recht auf Endlichkeit: Das
Besondere stirbt mit dem Subjekt. Das zeigt sich an Bohrers Konzept &stheti-
scher Subjektivitdt: mit dem Tod gehen hier bereichernde, eigensinnige und
kreative Weisen verloren, die Welt zu sehen, zu verstehen und zu hinterfragen.
Frei-Sein bedeutet, in etwas aufgehen zu konnen, individuell unersetzbar zu
werden. Mit unserem iiberbordenden Mal} an Kreativitit, Schopfungsdrang und
Forschergeist die Welt neu und anders erfahren zu diirfen und sie verdndern zu
konnen. Das Besondere hat einen Wert an sich, der neben dem Allgemeinen
gleichberechtigt besteht. Freiheit findet sich nur in der Balance zwischen beiden.
Hegels Verdienst und Aktualitit liegt deshalb darin, gezeigt zu haben, dass Frei-
heit nicht nur im Besonderen besteht, sondern eben auch und wesentlich im
Allgemeinen. Der Boden fiir die Freiheit im Besonderen kann nur die Freiheit
des Allgemeinen sein, auf deren Hintergrund das Subjekt sich wihlen und setzen
kann, mit dessen Hilfe es erst Reflexivitit ausbilden und Entscheidungen treffen
kann. Nur kann das bodenbringende Allgemeine nicht mehr als sittliche Identitiit
oder Ganzes gedacht werden, sondern muss vielmehr als unendlich Differenzier-
tes und Widerspriichliches begriffen werden.

An einen solchen Freiheitsbegriff sind damit ganz andere Anforderungen ge-
stellt: Er muss nicht nur die Moglichkeit zur Abstraktion und Negation bieten,
die Moglichkeit reflektiert und ungelenkt zu wihlen, er muss auch eine Um-
gangsform mit der steten Ungewissheit, die aus dem zerbrochenen Ganzen
entstanden ist, bieten und die Endlichkeit des Subjekts mitdenken. Freiheit im
Besonderen als Riickbindung ans und nicht Riickkehr ins Allgemeine.

14.02.2026, 14:21:16. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LEIDEN AN UBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 207

Eine Moglichkeit, diese Verbindung zwischen Besonderem und Allgemei-
nem zu denken, zeigt Axel Honneth in seiner Interpretation der hegelschen
Rechtsphilosophie: Er liest die Beziehung des freien Willens auf sich selbst in-
tersubjektiv. Die beiden ersten Momente des Willens interpretiert er dabei
iiberzeugend als Auseinandersetzung Hegels mit der bisherigen philosophischen
Behandlung der Idee der »individuellen Autonomie oder Selbstbestimmung«’.
Honneth zu Folge findet Hegel keine der beiden angebotenen Lesarten iiberzeu-
gend: Die erste bietet einen Begriff von Selbstbestimmung an, in der das Ich sich
durch einen Willensentschluss von natiirlichen Trieben und Begierden befreit:
»mit dieser Bestimmung wird zwar, so ist Hegel iiberzeugt, eine elementare
Komponente der individuellen Freiheit erfalit, [...], aber im Resultat fiihrt sie zu
vollkommener Handlungslosigkeit, weil Handeln an die Setzung einschrinken-
der Zwecke gebunden ist« (LU, 23). Die zweite Bestimmung ist, so Honneth,
das Gegenstiick zur ersten, der freie Wille ist hier die »reflektierte Wahl« (ebd.)
zwischen gegebenen Inhalten: der Mangel besteht hierbei darin, »den Akt der
Selbstbestimmung zwangsldufig als eine reflektierte Wahl zwischen ihrerseits
unverfiigbaren Neigungen und Handlungsimpulsen vorstellen zu miissen« (LU,
24). Dem Modell, das Hegel selbst im dritten Moment der Bestimmung des frei-
en Willens vorschligt, soll nun jede »Heteronomie genommen [sein], weil es
seinerseits als Ausflufl von Freiheit gedacht werden kann.« (LU, 25)

Diese Bezugnahme auf sich selbst muss nach Honneth wie folgt verstanden
werden: Unsere Handlungsimpulse sind als »Willensdauerungen (>volitions<)
erster Ordnung« (ebd.) zu verstehen, auf die wir uns selbst noch einmal wertend
beziehen konnen.® Damit wird der Wille zu einem »zwei- oder mehrstufige[n]
Verhiltnis [...], in dem wir unsere elementaren, jeweils untergeordneten Wil-
lensduBerungen selber noch einmal wollen oder nicht wollen kénnen.« (ebd.)
Der Wille, so die Frankfurt-Lektiire, der die Synthese der beiden ersten Bestim-
mungen bilden kann und sich somit frei nennen will, muss sich nun auf
diejenigen first-order-volitions beschrinken, »deren Verwirklichung wiederum
als Ausdruck, als Bestitigung der eigenen Freiheit erfahren werden kann; das
aber ist nur moglich, wenn das Objekt des Bediirfnisses oder der Neigung selber
die Qualitit besitzt, frei zu sein« (LU, 27f.). Die Objekte, die eben diese Qualitit

7 Axel Honneth: Leiden an Unbestimmtheit. — Stuttgart: Reclam 2001, 22 — im Folgen-
den im Text zitiert mit LU und Seitenzahl.

8 Honneth bezieht sich hier auf das first- and second-order volitions-Modell von Harry
Frankfurt. Siehe: Harry Frankfurt: »Freedom of the Will and the Concept of a Per-
son«; in: ders.: The Importance of what we care about. — Cambridge: Cambridge
University Press 1988.

14.02.2026, 14:21:16. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

208 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

besitzen, sind dabei Kulturgiiter, die Moglichkeiten, die sich unserer Wahl dar-
bieten, bestehen vor unserem kulturellen Background. Damit sind sie nicht mehr
bloBe Triebe und Neigungen, sondern kultivierte Moglichkeiten, die sich uns
aufgrund einer bestimmten Zugehorigkeit und Lebensweise erschlieen. Der Be-
griff »Kulturgut« umgeht dabei den ethisch konnotierten Begriff der Sittlichkeit
und fiihrt eine wertneutralere Beschreibung ein — meint aber im Grunde genom-
men eben das, was Sitte in einer Gesellschaft ist.

Uberzeugend an dieser Deutung finde ich dabei die Bestimmung der Wahl
als Wahl zwischen Kulturgiitern, in denen die Freiheit im hegelschen Sinne be-
reits verwirklicht ist: Wir wéhlen Moglichkeiten, die uns aufgrund unseres
Lebensumfeldes offen stehen, Moglichkeiten, die dadurch, dass sie zu unserer
Kultur gehoren, in gewisser Weise schon Ausdruck unserer Freiheit sind und uns
riickanbinden an eine Allgemeinheit, die uns die Moglichkeiten zur Selbstset-
zung bietet und schafft. Unserem Selbstverstindnis geniigt aber auch diese
Erkldrung nicht, da auch in der Wahl zwischen Kulturgiitern, in denen wir schon
unserer Freiheit begegnen, das heifit uns schon als Freie erfahren, nicht die Frei-
heit zur Besonderung oder die Freiheit des Uberschusses beriicksichtigt ist. Wiir-
de sich unsere Freiheit auf diese Wahl beschrinken, dridngt sich die Frage auf,
wie unter diesen Bedingungen Fortschritt denkbar wére. Denn Fortschritt resul-
tiert eben nicht aus der Ubernahme des Gegebenen, sondern aus dem Uberschuss
des Menschen, der immer noch iiber das bereits Gegebene hinausweist und Neu-
es erdffnet. Honneths Verstdndnis der dritten Willensbestimmung erklért also
auch nicht, wie das Individuum iiber die Gesellschaft hinaus Freiheit erfahren
kann, auch hier bleibt es in den Grenzen des Allgemeinen eingeschlossen. Diese
Konzeption bietet somit keinen Platz fiir das, was ich weiter oben als relevant fiir
einen zeitgeméBen Begriff von Freiheit genannt habe: die Endlichkeit und die
Unbestimmtheit jedes Einzelnen. Denn: Freiheit kann heute nicht mehr gedacht
werden als freie Wahl in einer vorgeformten Allgemeinheit, auch wenn diese,
wie Honneth Hegel iiberzeugend auslegt, als Wahl zwischen Giitern verstanden
werden muss, in denen wir uns schon immer als Freie begegnen. Freiheit kann
nicht darin bestehen, seinen Platz in der Gesellschaft zu finden. Freiheit geht
iiber diesen Platz in der Gesellschaft hinaus, hinein ins Individuelle, Endliche,
Unbestimmte.

DIE PERSON

Im abstrakten Recht ist der Wille zunichst unmittelbar, da er Personlichkeit und
Dasein nur rein duflerlich hat, namlich im Besitz und im Eigentum. Den Begriff

14.02.2026, 14:21:16. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LEIDEN AN UBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 209

der Person entwickelt Hegel in den folgenden Paragraphen (Schwerpunkte: §41
— 53) dabei parallel zu dem der Sache als dessen Gegenpart. Die wesentliche Un-
terscheidung zur Sache ist dabei, dass das Subjekt »als Freies im Korper
lebendig« (VII, §48 A) ist und sich zu sich selbst verhalten kann, die Sache da-
gegen hat keine Freiheit: »Die Besitzergreifung macht die Materie der Sache zu
meinem Eigentum, da die Materie fiir sich nicht ihr eigen ist.« (VII, § 52) Damit
wird Person-Sein etwas GrofBartiges und Besonderes:

»Als diese Person wei3 ich mich frei in mir selbst und kann von allem abstrahieren, da
nichts vor mir als die reine Personlichkeit steht, und doch bin ich als Dieser ein ganz Be-
stimmtes: so alt, so grof}, in diesem Raume, und was alles fiir Partikularitdten noch sein

mogen. Die Person ist also in einem das Hohe und das ganz Niedrige« (VII, §35, Z).

Der Widerspruch in der Person zwischen abstraktem Ich und besonderem Sub-
jekt kann nur durch seine »Hoheit« ausgehalten werden: »Die Hoheit der Person
ist es, welche diesen Widerspruch aushalten kann, den nichts Natiirliches in sich
hat oder ertragen konnte.« (ebd.) Die Person muss ihr eigenes Person-Sein wol-
len — darin liegt die Hoheit, die die Situation ertriglich macht und die Spaltung
aushilt — darin liegt auch die Rechtsfahigkeit der Person: »Das Rechtsgebot ist
daher: sei eine Person und respektiere die anderen als Person.« (VII, §36) Per-
son-Sein ist dabei nicht von der Natur gegeben, es ist aber auch nichts, das erar-
beitet werden muss.” Es scheint vielmehr auf eine bestimmte Art und Weise ge-
lernt werden zu miissen: das Subjekt muss sich selbst zu einer Person formen,
sich als Person wollen, als abstraktes Ich, absehend von seinen Partikularitiiten.
Dazu gehort ein bestimmtes Verhiltnis zum Korper, dazu gehort die Begabung,
frei zu sein, die aber erst wirklich wird in der Ausiibung der Reflexion — der
Mensch ist nach Hegel damit nicht von Natur aus frei, sondern zur Freiheit ver-
anlagt.

Person-Sein ist ein besonderer Status: Jede Person ist zwar Subjekt, aber
nicht jedes Subjekt ist Person, in ihm ist nur die Moglichkeit, Person zu sein, an-
gelegt, der Schritt, Person zu werden, muss vom Einzelnen selbst vollzogen wer-
den: ist die Befolgung des Rechtsgebots: sei eine Person. Der Begriff der Person
meint dabei im abstrakten Recht explizit nicht, dass das Subjekt ein Selbstbe-
wusstsein von sich hat, sondern ein Selbstbewusstsein in einer bestimmten Wei-
se: als »inhaltslose einfache Beziehung auf sich in seiner Einzelheit« (VII, §35).
Die Besonderheit des einzelnen Subjekts ist in diesem Begriff nicht enthalten:

9 Hegel kritisiert mit seinem Begriff der Person sowohl das Naturrecht als er auch des-

sen Argument gegen die Sklaverei aufrechterhilt.

14.02.2026, 14:21:16. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

210 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

»ein Selbstbewuftsein von sich als vollkommen abstraktem Ich, in welchem alle
konkrete Beschrinktheit und Giiltigkeit negiert und ungiiltig ist.« (ebd. A) Der
Personen-Begriff ist vollig abstrakt angewandt: Im abstrakten Recht, in der
Sphire des Eigentums und des Besitzes, dreht er sich nicht um Charaktere, son-
dern um rechtsfihige Personen, die abgesehen von jeder individuellen Besonder-
heit fihig sind, rechtskriftige Vertrige einzugehen. Die Besonderheiten des Ein-
zelnen sind dabei durchaus vorhanden, aber »als von der Personlichkeit, der
Bestimmung der Freiheit, noch verschieden, Begierde, Bediirfnis, Triebe, zufal-
liges Belieben usf.« (VII, §37), sie beeinflussen die Rechts-Person in keiner
Weise. Ebenso wenig spielt die Besonderheit der Person, ihrer Bediirfnisse, ihrer
Absichten und Ziele im abstrakten Recht eine Rolle, denn »die Besonderheit in
der Person [ist hier] noch nicht als Freiheit vorhanden« (VII, §37 Z), deswegen
ist alles Besondere »ein Gleichgiiltiges«. Das Formelle des abstrakten Rechts
liegt gerade in der Tatsache, dass es »bloBe Moglichkeit«, »nur eine Seite des
ganzen Verhiltnisses« ist (ebd.). Aufgrund dessen ist das abstrakte Recht auch
keine unbedingte Handlungsanleitung — es erlaubt, befugt oder verbietet, be-
schrankt sich dabei aber »aus demselben Grunde seiner Abstraktion auf das
Negative, die Personlichkeit und das daraus Folgende nicht zu verletzen.« (VII,
§38)

Im einzelnen Individuum tritt durch diese Definition des Personen-Begriffs
eine Spaltung zwischen Person und Subjekt auf: das Subjekt muss sein Person-
Sein wollen, anders ist die Spannung zwischen beiden Begriffen nicht aufzuhe-
ben. Wie dieses Person-Sein-Wollen jedoch aussieht, bleibt an dieser Stelle un-
klar, das abstrakte Recht kann hier keine Antworten geben. Es ist zu unzulidng-
lich, um den Widerspruch zwischen Besonderheit und Abstraktheit aufzulosen.
Eine andere Meinung vertritt Joachim Ritter. Er sieht in diesem Konzept keine
Spaltung zwischen Person und Subjekt — im Gegenteil, fiir ihn vollzieht sich in
dieser Aufteilung eine Befreiung: eine »Befreiung des Menschen aus der Na-
tur«'?. Diese Befreiung lauft, da stimme ich tiberein, tiber das Eigentum: »Der
Mensch, der als Naturwesen nur dem >Begriff nach¢, nur »an sich< und der >Mog-
lichkeit nach< frei ist, kann erst in actu frei werden, indem er sich aus der
Unfreiheit des Naturstandes befreit und die Natur, ihre Macht durchbrechend,
zur Sache macht.« (PE, 65) Das abstrakte Recht ist mit dem Ausschluss alles
Subjektiven zur Sphire des Eigentums, der Sache geworden, die alle »substanti-
ellen Verhiltnisse des Menschseins aufier sich« (PE, 61) hat und so, nach Ritter,

10 Ritter, Joachim: »Person und Eigentum; in: Siep, Ludwig (Hg.): G.W.F. Hegel.
Grundlinien der Philosophie des Rechts. — Berlin: Akademie Verlag 1997, 72. Im Fol-

genden mit PE und Seitenangabe im Text zitiert.

14.02.2026, 14:21:16. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LEIDEN AN UBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE| 211

»den Anfang der Bewegung [bildet], die zur Verwirklichung der Freiheit fiihrt«
(ebd.): »[A]lle substantiellen geistig-sittlichen Ordnungen der Freiheit [kommen]
mit dem Eigentum des biirgerlichen Rechts zur Existenz«. (ebd.) Eigentum gibt
es so liberhaupt nur auf einer gesellschaftlichen Basis, gerade das ist es, warum
sich »Unternehmer und Arbeiter nicht mehr wie Herr und Knecht im Naturstan-
de [verhalten], sondern wie Personen zueinander.« (PE, 71) Indem die eigene
Arbeit (geistige wie korperliche) versachlicht wird, »befreit die moderne Gesell-
schaft den Menschen nicht nur aus der Macht der Natur, sie erhebt zugleich mit
der Versachlichung der Arbeit und aller Arbeitsverhéltnisse in der Form, daf3
Fertigkeiten nur als Sache und Eigentum auf Zeit verduflert werden konnen, die
Freiheit zum allgemeinen Prinzip«; (ebd.) damit, so Ritter, gibt sie »der Person
in sich als Personlichkeit ihr Selbstsein und dessen Verwirklichung frei.« (ebd.)
Ritters Lesart ist aus verschiedenen Griinden nicht iiberzeugend. Wenn er argu-
mentiert, dass »die Ordnungen der Freiheit« erst mit dem Eigentum »zur Exis-
tenz« kommen, missversteht er die Bedeutung des Eigentums: Nicht »Eigentum«
ist das Schliisselwort der Befreiung — Eigentum ist nur das duBerliche Zeichen.
Der Schliissel zur Befreiung ist die Frage: Was erlaubt es uns, Eigentum zu ha-
ben, Sachen in Besitz zu nehmen? Die Antwort lautet: Dass wir uns von der
Sache unterscheiden, erlaubt es uns, sie zu unserem Eigentum zu machen. Die
Befreiung liegt nicht in der Besitznahme, sondern in der Fihigkeit, von sich
selbst als besonderem Subjekt zu abstrahieren, sich als abstraktes Ich zu begrei-
fen: die Fahigkeit also, von den Zufilligkeiten des Lebens abzusehen und sich
nicht allein durch sie zu verstehen. Der Beginn der Verwirklichung der Freiheit
liegt somit nicht im Eigentum, sondern in der Spaltung des Subjekts in Besonde-
res und Allgemeines. Deshalb findet auch keine Freigabe und »Verwirklichung«
statt, wie Ritter weiter argumentiert, das, was hier frei gegeben werden soll, hat
auf die Sphére des abstrakten Rechts, ja, hat mit der Rechtsperson nichts zu tun:
ist im Gegenteil von ihr explizit ausgeschlossen. Und im abstrakten Recht kann
eine Aufhebung der Spaltung nicht stattfinden.

Das Hochste, Versohnerischste, was es zu bieten hat, ist der Vertrag, in dem
ausdriicklich subjektive Vorlieben keine Beriicksichtigung finden kénnen, und
der aus zwei Griinden defizitdr ist: Erstens: Er ist blof zuféllig zu Stande ge-
kommen, und zweitens: Er ist keine Rechtsgarantie. Einen Vertrag kann man
auch iiber Unrechtes machen. Damit wird gleichzeitig die Unzulidnglichkeit des
abstrakten Rechts deutlich: Dem Recht geht es nicht um sich selbst, es hat sich
selbst nicht zum Inhalt. Das Recht kann sich nicht selbst zum Inhalt wollen —
ihm fehlt der Richter, der das Recht um seiner selbst willen will. Was der Perso-
nen-Begriff des abstrakten Rechts nicht leisten kann, soll nun der Begriff der
Subjektivitit in der Moralitit weiter entwickeln.

14.02.2026, 14:21:16. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

212 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

In der Moralitéit kehrt Hegel die Begriffsbestimmungen aus dem abstrakten
Recht um: Wo dort das Subjekt zur Person werden musste, muss hier die Person
zum Subjekt werden. Subjekt und Person sind dabei keine feststehenden, son-
dern sich entwickelnde Begriffe, so dass sie an dieser Stelle eine andere Bedeu-
tung gewinnen als im abstrakten Recht. Subjektivitdt meint in der Sphire der
Moralitit »Reflexion des Willens an sich« (VII, § 105) und »fiir sich seiende
Identitidt« (ebd.), dadurch bestimmt sich die »Person zum Subjekte« (ebd.). Aus
dieser Bestimmung leitet Hegel das »Recht des subjektiven Willens« (VIIL, §107
A) ab, dessen Gestalt der moralische Standpunkt ist: »Nach diesem Rechte aner-
kennt und ist der Wille nur etwas, insofern es das Seinige, er darin sich als
Subjektives ist.« (VII, §107). Dieses Recht des subjektiven Willens funktioniert
auf folgende Weise: Indem der Wille nur das anerkennt, worin er sein eigenes
Dasein sieht, bestimmt er dieses Gesehene und Anerkannte als nicht nur subjek-
tiv weiter zu einem »wahrhafte[n] Begriff«, zu etwas Objektivem, Allgemeinen.
So entsteht eine Forderung, ein Sollen, das gleichzeitig nicht fiir das absolut
Wahre gehalten werden kann, da dem moralischen Subjekt die Differenz zwi-
schen dem Dasein seiner Subjektivitit und der Objektivitit bewusst ist: Der mo-
ralische Standpunkt ist somit nur »Endlichkeit und Erscheinung des Willens«
(VII, §108), im Zusatz ist ausgefiihrt: »Das Selbstbestimmen ist in der Moralitét
als die reine Unruhe und Titigkeit zu denken, die noch zu keinem was ist kom-
men kann.«

Das Problem verdeutlicht Hegel in der Diskussion von Ironie und Romantik:
Der subjektive Wille, das moralische Subjekt, kann fiir sich nicht entscheiden,
was das Gute ist. Erlernen kann das besondere Subjekt das nur, indem es sich
den allgemeinen Sitten unterwirft, nicht durch eigene, alleinige Reflexion. Es ist
dem Guten verpflichtet: »Die Pflicht soll ich um ihrer selbst willen tun, und es ist
meine eigene Objektivitit im wahrhaften Sinne, die ich in der Pflicht vollbringe:
indem ich sie tue, bin ich bei mir selbst und frei.« (VII, §133 Z) Die Pflicht ist
dabei eine »hohere Sphire des Unbedingten« (VII, §135) und erfordert einen
Ubergang in den Begriff der Sittlichkeit."' Das Gute hingegen nur aus einer be-

11 Wie nétig der Ubergang in die Sittlichkeit ist, wird auch in der Abhandlung iiber das
Gewissen deutlich: Wiahrend das Gewissen zwar die »absolute Berechtigung des sub-
jektiven SelbstbewuBtseins« ausdriickt und das Recht, »nichts anzuerkennen, als was
es so als das Gute weiB«, ist das Gewissen wesentlich vom Urteil abhingig, »ob es
wahrhaft ist oder nicht«. Dieses Urteil griindet auf den »allgemeinen, gedachten Be-
stimmungen, d.h. auf »Gesetzen und Grunddtzen«, eine Berufung auf das Gewissen
als Autoritit selbst stiinde »unmittelbar dem entgegen, was es sein will« (VII, §137
A).

14.02.2026, 14:21:16. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LEIDEN AN UBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 213

sonderen Subjektivitit abzuleiten ist unmoglich, da die Beurteilungsebene immer
nur subjektiv sein kann und in Differenz zur Objektivitét steht. Die Romantiker
haben somit, nach Hegel, iiberhaupt ein vollkommen falsches Bewusstsein von
Subjektivitit, da sie die Differenz nicht denken konnen und sich nicht vor deren
Hintergrund begreifen lernen — sie setzen sich somit selbst absolut und laufen
Gefahr, »ins Bdse umzuschlagen« (VII, §139).12

Das moralische Subjekt muss somit in das abstrakte Recht und in die Sitt-
lichkeit eingegliedert werden. Damit gewinnt Hegel die handlungsféhige Instanz,
die am Ende des abstrakten Rechts fehlte: Das Subjekt, das, weil es moralisch
ist, das Gute will, weil es sich als Abstraktes sehen und negieren kann, rechtsfa-
hig ist und weil es sich den Sitten beugt und seine Handlungen an ihnen misst,
Objektivitit in der Sittlichkeit gewinnt. Abstraktes Recht und Moralitit knnen
damit beide nur im Boden der Sittlichkeit, die ihr Gelingen erst erméglicht, ge-
deihen. Diesen Widerstreit in den Begriffen Subjekt und Person will Hegel nun
iber den Begriff der Bildung und die Eingliederung in den Staat verséhnen. Die-
se Versohnung funktioniert aber nicht, wie ich im Weiteren ausfithren werde, da
sie weder die der Allgemeinheit als Gleichberechtigte zur Seite gestellte Beson-
derheit einbezieht, noch akzeptiert, dass es eine einheitliche Sittlichkeit, die
einen handlungsweisenden Boden fiir jeden Konflikt bietet, nicht mehr geben
kann. Das liegt an einer Konsequenz, die man aus Hegel selbst ziehen muss: In
der Phdanomenologie zeigt Hegel mit seiner Antigone-Deutung, dass das Leiden
der einen die Sittlichkeit aller zerstort, weil diese einer Einzigen nicht gerecht
werden kann. Sicher liegt das an der defizitidren Struktur der Sittlichkeit der An-
tike, nichtsdestotrotz ist sie wegen dem an Antigone begangenen Unrecht dem
Untergang geweiht. Dieser Untergang bewirkt eine einzigartige Stirkung des In-
dividuums, eine Verdnderung der Weltwahrnehmung, die eine Verdnderung des
Begriffs von Subjektivitit nach sich zieht, die mit einem neuen Begriff der Sitt-
lichkeit eingeholt werden muss. In diesem neuen Begriff muss nun aber etwas
anderes im Mittelpunkt stehen als die abstrakte Verwirklichung des Weltgeistes:
das Subjekt. Deswegen kann ein neuer Begriff von Sittlichkeit keine allgemeinen
Handlungsanleitungen mehr bieten: weil es in ihm eben nicht mehr darum geht,
sich einen Weltgeist an der Welt abarbeiten zu lassen, dem der Einzelnen schul-

12 Doch der Romantiker ist nur ein Symptom fiir die Unzuldnglichkeit dieses Modells:
Es hat noch eine andere Schwiiche. Der, der sich selbst nicht, wie der Romantiker, im
moralischen Entscheidungsfindungsprozess absolut setzt, verliert sich ebenso zwi-
schen den Handlungsmoglichkeiten: Honneth diagnostiziert hier das »Leiden an
Unbestimmtheit« (LU, 43), indem er auf »pathologische Ziige«, die Hegel in der Mo-

ralitéit hervorhebt, aufmerksam macht.

14.02.2026, 14:21:16. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

214 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

terzuckend geopfert werden kann, sondern darum, jedem einzelnen gerecht zu
werden: die antigonale Situation hat eine neue Art des Konflikts in die Welt ge-
setzt: den, in dem es um das Individuum geht.

DIE SITTLICHKEIT:
FAMILIE, BURGERLICHE GESELLSCHAFT, STAAT

Um die Spaltung zwischen Person und Subjekt zu {iberwinden, muss der subjek-
tive Wille eine »konkrete Identitit« (VII, §141) gewinnen: »Das Dasein der
Freiheit, welches unmittelbar als das Recht war, ist in der Reflexion des Selbst-
bewuBtseins zum Guten bestimmt; das Dritte, hier in seinem Ubergange als die
Wabhrheit dieses Guten und der Subjektivitit, ist daher ebenso sehr die Wahrheit
dieser und des Rechts.« (VIL, §141 A) In der Sittlichkeit ist das Gute so »leben-
dig«, es hat im »Selbstbewuftsein sein Wissen, Wollen und durch dessen Han-
deln seine Wirklichkeit«. Das Selbstbewusstsein selbst hat dabei in der Sittlich-
keit seine »Grundlage« und seinen »bewegenden Zweck«. Das Ich will hier das
Allgemeine: erfiillt damit das Recht des subjektiven Wollens, nur das zu wollen,
was es als gut erkennt: »Aber in der einfachen Identitit mit der Wirklichkeit der
Individuen erscheint das Sittliche, als die allgemeine Handlungsweise derselben,
als Sitte, — die Gewohnheit desselben als eine zweite Natur« (VII, §151). In die-
ser zweiten Natur werden, nach Hegel, die Begriffe Person und Subjekt ver-
mittelt. Das »objektiv Sittliche« tritt damit an »die Stelle des abstrakten Guten«
(VII, §144), »Eigenwilligkeit und das abstrakte Gewissen« (VII, §152) ver-
schwinden. An diese Stelle tritt es anhand der Subjektivitit, die Unterschiede
setzt und dadurch den Begriff bestimmt: ihm Inhalt verleiht.

Mit dieser Erlduterung wertet Hegel das Individuum gleichermafen auf und
ab: Zum einen ist es das, wodurch die Sittlichkeit einzig wirklich und konkret
werden kann, zum anderen ist es aber ein blof Zufilliges, das gegen die sittli-
chen Michte ein machtloser Spielball wird: »Es ist auf diese Weise die Freiheit
oder der an und fiir sich seiende Wille als das Objektive, Kreis der Notwendig-
keit, dessen Momente die sittlichen Mcichte sind, welche das Leben der Individu-
en regieren und in diesen als ihren Akzidenzen ihre Vorstellung, erscheinende
Gestalt und Wirklichkeit haben.« (VII, §145) Die sittlichen Méchte stehen dem
Individuum dabei nicht als ein Fremdes gegeniiber, sie sind »von seinem eigenen
Wesen« (VII, §147), das Subjekt hat in ihnen sein »Selbstgefiihl«, das zunichst
durch keine Reflexion vermittelt ist: »so kann man sagen, der sittliche Mensch
sei sich unbewult. In diesem Sinne verkiindet Antigone, niemand wisse, woher
die Gesetze kommen, sie seien ewig.« (VII, §144 Z) Diese Struktur ldsst sich

14.02.2026, 14:21:16. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LEIDEN AN UBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 215

leichter verstehen, hat man Honneths Erklidrung des dritten Moments des freien
Willens als Wahl zwischen Kulturgiitern, in denen wir uns bereits als Freie ver-
stehen konnen, vor Augen. Auch hier in der Sittlichkeit begegnet den Subjekten
in den Sitten ihre eigene Freiheit. Besondere Tugenden sind deshalb in der Sitt-
lichkeit nicht erforderlich: »Was der Mensch tun miisse, welches die Pflichten
sind, die er zu erfiillen hat, um tugendhaft zu sein, ist in einem sittlichen Ge-
meinwesen leicht zu sagen, — es ist nichts anderes von ihm zu tun, als was ihm in
seinen Verhiltnissen vorgezeichnet, ausgesprochen und bekannt ist.« (VII, §150
A) Staatsbiirger-Sein heil3t so, die in der Moralitit gewonnene Subjektivitit wie-
der aufgeben zugunsten des sittlich Guten. Die Moralitdt hat dabei weiterhin
ihren Platz, sie wird nicht abgeldst durch die Sittlichkeit, sie reicht nur nicht, um
den Einzelnen frei werden zu lassen. Doch wie genau gestaltet sich dieser Schritt
fiir das Subjekt selbst? Es muss dazu in der Moralitit seine eigene Unfidhigkeit
zu urteilen erkennen und durch einen bewussten Schritt in die sittliche zweite
Natur sein Gewissen, abgesehen von uninteressanten Partikuldrfragen, die die
Moralitit des Einzelnen beschiiftigen,”’ aufgeben. Die Argumentation gegen die
Romantik, gegen die Absolutsetzung des Ichs ist dabei iiberzeugend: Das Gute
kann vom Einzelnen allein nicht entdeckt werden. Doch der Gedanke, dass das
Gute in den Sitten und Gebriduchen eines Volkes oder einer Gesellschaft liegt,
kann heute nicht abschlieend iiberzeugen.

Um Antworten zu gewinnen, mochte ich mir im Folgenden den Aufbau des
sittlichen Geistes genauer anschauen. Er verwirklicht sich in drei Weisen: in der
Familie, der biirgerlichen Gesellschaft und dem Staat. Die natiirliche Sittlichkeit
der Familie, in der der Grundstein fiir die moralische Erziehung gelegt wird, zer-
bricht dabei notwendig in »die Stufe der Differenz« (VII, §181): in die biirger-
liche Gesellschaft, die »Erscheinungswelt des Sittlichen«, die den Staat schon
voraussetzt.

Hegel argumentiert damit gegen die Auslegung, Staat sei der Raum, seine
besonderen Zwecke zu verfolgen, indem man die anderen zum Mittel macht:
Das genau ist die biirgerliche Gesellschaft, die nicht mehr ist, als ein »Noz- und
Verstandesstaat«. Staat ist fiir Hegel aber mehr: Staat ist die institutionalisierte
Sittlichkeit. Wihrend in anderen Konzepten die Sittlichkeit ihren Raum in der
Familie hat, zeigt Hegel, warum sie dariiber hinausreicht und ihre Verwirkli-
chung erst im Staat erreicht. Denn in der Familie werden die Kinder zu Person-
lichkeiten erzogen, die, erwachsen, ins Leben entlassen werden miissen — »die
Sohne als Haupter und die Tochter als Frauen« (VII, §177) — spitestens jedoch

13 Moralitit spielt fiir den Einzelnen noch eine Rolle in Fragen der Gnade, der Grofmii-

tigkeit: Wie unterstiitze ich Hilfsbediirftige, etc.

14.02.2026, 14:21:16. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

216 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

wird die Familie aufgelost durch den Tod des viterlichen Oberhaupts. Mit der
Auflosung der Familie geht das bisher allgemeine Sittliche verloren — denn die
bisher bestimmende Allgemeinheit war die Familie: »Jetzt aber tritt das Verhilt-
nis ein, da} das Besondere das erste fiir mich Bestimmende sein soll, und somit
ist die sittliche Bestimmung aufgehoben.« (VII, §181 Z) Der jugendliche Mann
wird frei, sich nach seinen eigenen Wiinschen und Interessen zu orientieren. Die
biirgerliche Gesellschaft bietet ihm nun den Raum, den er braucht, um sich aus-
zuleben. Sie ist die »Stufe der Differenz« (VII, §181), die Platz fiir Reflexion
bietet, ihr Wesen ist dabei »notwendig scheinend«: die biirgerliche Gesellschaft
ist die »Erscheinungswelt des Sittlichen« (ebd.). In ihr passieren drei Dinge: (1)
die Besonderheit erlangt ihr Recht, (2) die Allgemeinheit erlangt ihr Recht, (3)
die Sittlichkeit scheint in ihr auf. Das Ganze der Sittlichkeit hingegen ist sie
nicht, der »Primat des Staates« ist schon in ihr angelegt, wie Rolf-Peter Horst-
mann den Stellenwert der biirgerlichen Gesellschaft erklart:

»Der Primat des Staates hat seinen Grund [...] in der These, da3 nur das sich in Institutio-
nen fixierende wahre Allgemeine, also das Allgemeine, das immer schon als die bestimm-
te Einheit auftritt, die alle moglichen Momente der Besonderung des sittlichen Ganzen
tiberwunden und in sich aufgehoben hat, in der Lage ist, aporetische Konsequenzen ver-
meidbar zu machen, die in der sich durch das Prinzip der Besonderheit definierenden

Sphire der Sittlichkeit, d.h. der biirgerlichen Gesellschaft, angelegt sind.«'*

Die biirgerliche Gesellschaft ist dabei bestimmt durch zwei Prinzipien. Das eine
ist die »konkrete Person, welche sich als besondere Zweck ist« (VII, §182), das
andere Prinzip ist das der Allgemeinheit, da »die besondere Person als wesent-
lich in Beziehung auf andere solche Besonderheiten« (ebd.) verstanden werden
muss. In dieser so entzweiten biirgerlichen Gesellschaft kommen dabei sowohl
Allgemeinheit als auch Besonderheit zu ihrem je eigenen Recht: Die Besonder-
heit hat das Recht »sich nach allen Seiten zu entwickeln und zu ergehen« (VII,
§184) und die Allgemeinheit hat das Recht, »sich als Grund und notwendige
Form der Besonderheit sowie als die Macht iiber sie und ihren letzen Zweck zu
erweisen.« (ebd.) Hegel beschreibt die biirgerliche Gesellschaft nun weiter als
das »System der in ihre Extreme verlorenen Sittlichkeit« (ebd.). Diese Beschrei-
bung ist nicht unmittelbar plausibel, da sich die Verbundenheit von Allgemei-
nem und Besonderem ja gerade hier zu zeigen scheint. Diese Verbindung geniigt

14 Rolf-Peter Horstmann: »Theorien der biirgerlichen Gesellschaft«; in: Ludwig Siep
(Hg.): G.W.F. Hegel. Grundlinien der Philosophie des Rechts. — Berlin: Akademie
Verlag 1997, 213. Im Folgenden im Text mit TbG und Seitenzahl zitiert.

14.02.2026, 14:21:16. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LEIDEN AN UBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE| 217

Hegel aber nicht, denn sie ist keine »sittliche Identitit«, sondern wegen der
»Selbstindigkeit beider Prinzipien« (VII, §186) notwendig und damit nicht frei.
Wie dieses »selbstindige Bestehen« zu verstehen ist, erkldrt Horstmann folgen-
dermaflen: »Allgemeinheit und Besonderheit bestehen selbstindig dann, wenn
zwischen ihnen ein Bedingungsverhiltnis derart besteht, daf sie sich gegenseitig
voraussetzen, ohne sich wechselseitig integrieren zu konnen.« (TbG, 206) Das
Besondere muss sich hier schlieSlich am Allgemeinen orientieren, nur so kann es
iberhaupt weiter bestehen. Die Beziehung ist dabei eine notwendige und keine
freie, da es das Allgemeine nicht frei wihlt. In der biirgerlichen Gesellschaft
kann keiner ohne die anderen etwas erreichen, Bediirfnisse konnen nur durch
Angebote befriedigt werden, Angebote brauchen wiederum Nachfrage. Um zum
Ziel zu kommen, sind die anderen unentbehrlich, auch wenn sie mir nicht als
wertvoll an sich erscheinen und ich nur auf meinen eigenen Zweck bedacht
bin."> Obwohl es dem Einzelnen hier erlaubt ist, seinen egoistischen Zwecken
nachzukommen und die allgemeinen nur, insoweit sie ihm niitzlich sind, zu be-
riicksichtigen, ist die biirgerliche Gesellschaft nicht etwa ein »ungeordnetes Gan-
zes« (TbG, 208): Es gibt Gerichte und Rechtsprechung, die Stinde werden ein-
gefiihrt, genau wie Polizei und Korporationen.'® Im Not- und Verstandesstaat ist
so fiir vieles Vorsorge getroffen: Fiir Verarmung, fiir Witwen und Waisen, fiir
Wohltitigkeit und Aufstiegsmoglichkeiten. Es gibt also klare »Grenzen der ego-
istischen Interessenverfolgung« (TbG, 209) und die muss es nach Hegel auch
geben, »weil sonst nicht gewihrleistet wire, dal jedes Mitglied der biirgerlichen

15 »[Ilndem Hegel nachweist, da3 das Prinzip der Besonderheit der durch ihre Einzelin-
teressen und deren Verschrinkung bestimmten biirgerlichen Gesellschaft als auszeich-
nende Bestimmung zukommt und daf eben die Giiltigkeit dieses Prinzips fiir diesen
Bereich dazu fiihrt, daB er der Allgemeinheit als notwendiger Form der Besonderheit
(§ 184), und d.h. der die besonderen Interessen einschrinkenden Macht bedarf, um
nicht an seinem eigenen Prinzip zugrunde zu gehen — indem Hegel dies in bezug auf
die biirgerliche Gesellschaft nachweist, so kann er erstens die Notwendigkeit des Staa-
tes als des existierenden allgemeinen Zwecks und zweitens dessen Primat gegeniiber
anderen Formen der sittlichen Organisation behaupten.« (TbG, 214)

16 »Der Polizei weist Hegel ein weites und inhomogenes Aufgabenfeld zu. Zu ihren
wichtigsten Aufgaben gehoren die Sicherung der 6ffentlichen Ordnung, die Gewerbe-
aufsicht, Industrieplanung, die Vorsorge fiir infrastrukturelle MaBnahmen — Hegel er-
wihnt StraBenbeleuchtung und Briickenbau —, die Gewihrleistung der Zugénglichkeit
von lebensnotwendigen Waren durch Verteilungs- und Steuervorschriften sowie die
Bereitstellung von Einrichtungen zur Gesundheitspflege, zur Erziehung der Kinder

und von Armenhéusern. Korporationen sind Berufsgenossenschaften.« (TbG, 209)

14.02.2026, 14:21:16. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

218 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Gesellschaft wenigstens im Prinzip sein besonderes Wohl verwirklichen kann.«
(ebd.)

Familie, biirgerliche Gesellschaft und Staat werden dabei nicht in Reihe ge-
dacht — das Eine wird durch das Andere ersetzt —, sondern in Erginzung.'” Das
allein auf sich gestellte und einzig seine Interessen und Zwecke verfolgende In-
dividuum der biirgerlichen Gesellschaft glaubt dabei nur alle Sittlichkeit ver-
loren, denn unter dem vermeintlich nur Besonderen verbirgt sich immer das All-
gemeine — die allgemeinen Interessen werden durch die Verfolgung der
besonderen gefordert: »[I]ch bin also iiberhaupt auf der Stufe des Scheins, und
indem meine Besonderheit mir das Bestimmende bleibt, das heiit der Zweck,
diene ich damit der Allgemeinheit, welche eigentlich die letzte Macht iiber mich
behilt.« (ebd.) Was die biirgerliche Gesellschaft nur scheinbar zu einer An-
sammlung egoistischer Individuen und zur Erscheinung der Sittlichkeit macht,
ist die in ihr notwendig angelegte Intersubjektivitit: Denn die Eigeninteressen
lassen sich nur in der Beziehung zu anderen Individuen verwirklichen und haben
damit Allgemeinheit."® Die biirgerliche Gesellschaft bietet damit Raum fiir die
»selbstindige Entwicklung der Besonderheit« (VII, §185 A), in der die »in sich
unendliche Personlichkeit« und die »subjektive Freiheit« sich als Recht des Ein-
zelnen entfalten: denn sie kommen in der »nur substantiellen Form des
wirklichen Geistes nicht zu [ihrem] Rechte« (ebd.).

An dieser Stelle wird deutlich, dass auch die biirgerliche Gesellschaft keinen
Raum fiir das bietet, was ich oben mit Bohrer als den Uberschuss des Subjekts
bezeichne: Auch hier ist kein Platz fiir diejenigen, die an den verniinftig geteilten
Strukturen nicht teilnehmen wollen oder knnen. Auch hier ist kein Platz fiir den
Bruch, fiir die Kontingenzerfahrung. Unter Besonderheit versteht Hegel nicht die
individuellen Talente, sondern die individuellen Bediirfnisse, die sich im Wirt-
schaftlichen zu erschopfen scheinen. Dass aber das, was Bohrer als dsthetische
Subjektivitit beschreibt, und damit genau wie Hegel, der auf den absoluten Geist
mit Kunst, Religion und Philosophie verweisen wiirde, aus der Sphire des Sozia-

17 »Die biirgerliche Gesellschaft ist die Differenz, welche zwischen die Familie und den
Staat tritt, wenn auch die Ausbildung derselben spiter als die des Staates erfolgt, denn
als die Differenz setzt sie den Staat voraus, den sie als Selbstindige vor sich haben
muss, um zu bestehen.« (VII, §182 Z)

18 Durch diese Bewegung zwischen Besonderem und Allgemeinen gewinnt die biirgerli-
che Gesellschaft eine besondere Bedeutung: Sie wird der »Boden der Vermittlung«,
auf dem sich jeder freimachen kann von den »Zufilligkeiten der Geburt« (VII, §182
Z).

14.02.2026, 14:21:16. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LEIDEN AN UBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 219

len ausgrenzt, ebenfalls soziale Konsequenzen hat, habe ich in meiner Auseinan-
dersetzung mit Bohrer gezeigt: denn das Scheitern der Romantiker ist immer
auch ein soziales gewesen: ihr Leiden eines an der gesellschaftlichen Ausgren-
zung, an gesellschaftlichen Strukturen, die ihnen nicht erlaubt haben, sich mit
ihrer Individualitit, mit ihrem individuellen Uberschuss, in sie einzubringen.

Hegel will mit dem Verlust der Sittlichkeit in der biirgerlichen Gesellschaft,
der das riicksichtslose Verfolgen der privaten Interessen begiinstigt und ermog-
licht, einem Verlust der Sittlichkeit im Ganzen, wie er ihn in der Antike diagnos-
tiziert, vorbeugen: »Die selbstindige Entwicklung der Besonderheit ist das
Moment, welches sich in den alten Staaten als das hereinbrechende Sittenverder-
ben und der letzte Grund des Untergangs derselben zeigt.« (VIIL, §185 A) Die
Sittlichkeit der Rechtsphilosophie muss in der Lage sein, die subjektive Freiheit,
die Reflexion, mitzutragen und zu einem ihrer Momente zu machen — damit fallt
diese neue Sittlichkeit nicht dem gleichen Problem zum Opfer wie die verlorene
der Antike: der Individualisierung, der Personlichkeit. Hegel will die Entzwei-
ung und die »unendliche Reflexion des Selbstbewulitseins in sich« (VII, §185 A)
aushalten, um so eine Einheit denken zu konnen, die den »Gegensatz der Ver-
nunft zu seiner ganzen Stirke auseinandergehen 1dBt und ihn tberwiltigt«
(ebd.). Antigone wird hier das Recht, sich zu besondern eingerdumt — nur hat es
keine Konsequenzen mehr fiir den Staat. Das ist das Uberraschende an Hegels
Losung: er konstruiert einen neuen sittlichen Staat, dessen Sittlichkeit mehr aus-
hilt als die der Antike. Dem diagnostizierten Recht auf Besonderheit wird so
kein Platz im Staat zugewiesen, sondern eine auflerstaatliche Sphire zugespro-
chen. Das Problem, das den antiken Staat gesprengt hat, wird so gelost, dass es
einfach aus dem Staat herausgenommen wird und als unerheblich fiir ihn gilt.
Einzig problematisch daran ist, dass sich Antigones Konflikt nicht in Familie
oder biirgerlicher Gesellschaft 16sen ldsst. Einer Besonderung, wie Antigone sie
erfahrt, wird vielmehr durch die Bildung vorgebaut. Denn sie verhindert eine
einseitige Identifikation mit einem sittlichen Prinzip und liefert in ihrem Einblick
in die Verniinftigkeit des Allgemeinen die Erkenntnis um die Bedeutungslosig-
keit der Besonderung, des individuellen Leids. Was aber, wenn das Subjekt auf
der Bedeutsamkeit seines Leides beharrt?

DER WERT DER BILDUNG

Die Wandlung zum verniinftigen, sittlichen Individuum wird durch einen Pro-
zess gesteuert, der sich daraus ergibt, dass der Einzelne, um seine Zwecke
(vorrangig wirtschaftliche Zwecke) moglichst umfassend verfolgen zu konnen,

14.02.2026, 14:21:16. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

220 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

zu einem »Gliede der Kette« werden muss: Er muss seine Subjektivitit in ihrer
Besonderheit »bilden« (VII, §187). Bildung ist dabei nach Hegel nichts, was
dem Menschen duBerlich ist, sie gehort vielmehr zum Menschen dazu: Durch sie
wird es moglich, der Welt verstindig gegeniiberzustehen, ihr ein »Siegel« (VII,
§187 A) aufzudriicken und damit den Unterschied zwischen sich und der duf3e-
ren Welt zu markieren. Indem sich der Mensch so als abgegrenzt begreift,
iiberwindet er gleichzeitig diese Abgrenzung und gewinnt »darin sein objektives
Dasein« (VII, §187 A):

»Die Bildung ist daher in ihrer absoluten Bestimmung die Befreiung und die Arbeit der
hoheren Befreiung, ndmlich der absolute Durchgangspunkt zu der nicht mehr unmittelba-
ren, natiirlichen, sondern geistigen, ebenso zur Gestalt der Allgemeinheit erhobenen un-

endlich subjektiven Substantialitit der Sittlichkeit.« (ebd.)

Im Bildungsprozess gewinnt der subjektive Wille Objektivitit, »wird wiirdig und
fahig [...], die Wirklichkeit der Idee zu sein.« (ebd.) Existenz gewinnt diese Idee,
indem die Gedanken durch diesen Lernprozess die »Form der Allgemeinheit«
(VIL, §187 A) annehmen. Durch den so gewonnenen Abstand zur »blofe[n] Sub-
jektivitit« (ebd.) erreicht der freie Wille seine dritte Bestimmung: er will sich
selbst als freier, indem der Staatsbiirger sich selbst als Person: als Staatsbiirger
will.

Dadurch, dass seine Gedanken die »Form der Allgemeinheit« angenommen
haben, hat sich seine Besonderheit »verarbeitet und heraufgebildet« (ebd.) zu ei-
ner Verstindigkeit: Nur wenn dieser Schritt gemacht ist, 14sst sich vom Subjekt
als freiem sprechen. Auch in Honneths Interpretation der hegelschen Rechtsphi-
losophie spielt die Bildung fiir den Vorgang der freien Wahl eine entscheidende
Rolle. In ihr als intersubjektivem Prozess lernt der Einzelne, seine Wiinsche zu
ordnen und sich selbst als Person zu formen: Das »Bediirfnispotential, mithin die
Natur im Menschen, darf selber nicht als etwas ein fiir allemal Fixiertes gedacht
werden, sondern muf sich als etwas Plastisches vorstellen lassen, das Spielraum
fiir gerichtete Verdnderung enthilt.« (LU, 88) Diesen Spielraum macht sich der
kommunikative, intersubjektive Vorgang der Bildung zu Nutze: Die Natur des
Menschen wird »rational [...] durchdrungen« (ebd.), im intersubjektiven Prozess
des Lernens wird dem Kind, das durch freundschaftliche Verbindungen den
Wert der Freundschaft — der in Honneths Argumentation gleichgesetzt wird mit
dem Wert der Gemeinschaft iiberhaupt — schon erkannt hat und deswegen offen
ist fiir einen Lernprozess, der ihm den Einstieg in die Freiheit gemeinschaftlicher
Beziehungen erleichtert, vermittelt, wie gelingende Kommunikation funktioniert.
Hier lassen sich nun Honneth zu Folge »die Umrisse eines kommunikativen Mo-

14.02.2026, 14:21:16. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LEIDEN AN UBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 221

dells der individuellen Freiheit [...] deutlich [...] erkennen« (LU, 28f.), das of-
fenbar genau »solche sozialen oder institutionellen Bedingungen als Inbegriff
einer gerechten Gesellschaftsordnung [begreift], die es jedem einzelnen Subjekt
erlauben, sich in kommunikative Beziehungen zu begeben, die als Ausdruck der
eigenen Freiheit erfahren werden konnen.« (LU, 29) In diese Beziehungen bege-
ben wir uns dabei nach Honneth, weil uns rational klar geworden ist, dass wir
nur so frei werden kénnen.

So interessant dieses Argument als Interpretation Hegles ist, bleibt es als Be-
schreibung menschlichen Zusammenlebens und als Aktualisierung des
hegelschen Ansatzes unbefriedigend. Honneth will nachweisen, dass Freiheit
erst moglich wird, wenn die Bedingungen kommunikativer Beziehungen institu-
tionalisiert sind: als eine solche Institution begreift er Bildungseinrichtungen, in
denen erlernt wird, sich rational dafiir zu entscheiden, an dieser Kommunikation
teilzunehmen, weil einzig in ihr die Freiheit zur eigenen Entfaltung besteht. Der
Begriff des Menschen, den Honneth hier voraussetzt, ist dabei zunichst vielver-
sprechend: der Mensch wird hier nicht als feststehend, sondern als verdnderbar
begriffen, er braucht Spielraum fiir seine Entfaltung. Doch den versprochenen
Spielraum bekommt er dann doch nur in den schon vorgefertigten Strukturen der
kommunikativen Beziehungen. Das Kind muss sie erlernen, es wird rational
durchdrungen: die individuelle Entfaltung funktioniert nach gesellschaftlichen
und verniinftigen Regeln. Erneut wird die Besonderheit und die Unbestimmtheit
abgeschnitten: alles Kreative, Gberschiissige, Genialische wird in der rationalen
Durchdringung zugunsten des allgemein Verstdndlichen geplittet. Das Ergebnis:
ein kommunikativer Prozess, der verstindlich und verniinftig zwar jeden mit ein-
bezieht, aber um den Preis, zu jedem gemacht worden zu sein. Freiheit gibt es
hier wieder nur auf der Basis des schon Dagewesenen und nicht auf der des Un-
bestimmten und Zukiinftigen.

Bei Hegel gewinnt die sittliche Idee ihre Wirklichkeit erst im Staat: »der sitt-
liche Geist, als der offenbare, sich selbst deutliche, substantielle Wille, der sich
denkt und weifl und das, was er weis und insofern er es weil3, vollfiihrt.« (VIL, §
257). Das gebildete Subjekt hat in ihm seinen ganz besonderen Stellenwert:
Wihrend der Staat in der Sittlichkeit seine unmittelbare Existenz hat, hat er im
gebildeten Subjekt seine vermittelte Existenz, wihrend das Subjekt selbst durch
seine patriotische Gesinnung im Staat seine substantielle Freiheit hat. Aus der
Sicht des Subjekts ist der Staat so »die Wirklichkeit des substantiellen Willens«
(VII, §258), da durch die Bildung, durch das Zum-»Gliede der Kette«-Werden,
das individuelle Selbstbewusstsein zum Allgemeinen erhoben wird. Der Wille
des Staates ist also im doppelten Sinne substantiell: Er liegt dem Willen des
Biirgers sowohl zugrunde (durch die Sitten erfolgt die Bildung), als er auch den

14.02.2026, 14:21:16. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

222 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Willen des Biirgers représentiert (das Allgemeine des Selbstbewusstseins). Ge-
nauer betrachtet: Das Individuum ist frei, weil es ein »allgemeines Leben« (VII,
§258 A) fiihrt. Der Staat bei Hegel hat nicht die Bedeutung, Eigentum zu schiit-
zen oder eine personliche Freiheit zu garantieren. Hegels Staat verspricht mehr:
Teilhabe am objektiven Geist: »so hat das Individuum selbst nur Objektivitit,
Wahrheit und Sittlichkeit, als es ein Glied desselben [des Staates] ist.« (VII,
§258) Hier wird das Gute lebendig, das in der Moralitét unerreichbar blieb. Denn
gefunden werden kann es nur im Zusammenspiel zwischen Objektivem und Sub-
jektivem: »Im Ganzen der Sittlichkeit ist sowohl das objektive als das subjektive
Moment vorhanden: beide sind aber nur Formen derselben. Das Gute ist hier
Substanz, das heif3it Erfiillung des Objektiven mit der Subjektivitit.« (VII, §144
Z)

Doch die Riickkehr ins Allgemeine kann nicht einfach als Bildung und somit
als intersubjektiv erarbeitete Anbindung an allgemeine, sittliche Werte ver-
standen werden. Denn die Riickkehr ins Allgemeine ist das Uber-Den-Tod-Hin-
weggehen, das den Einzelnen vergisst und iibergeht fiir das Ganze. Ein zeit-
gemiBer Freiheitsbegriff aber kann Gesellschaft nur als Boden, den das Subjekt
bearbeitet, denken. Allgemeines und Besonderes, beschrinken und negieren, ge-
horen weiterhin zum Freiheitsbegriff dazu. Doch die individuelle Entwicklung
findet nicht mehr nur im gesellschaftlichen Rahmen statt, sondern kann diesen
Rahmen selbst auch verdndern. Dabei wird der Rahmen nicht abgeschafft, son-
dern stetig modifiziert. Denn nur so sind Fortschritt und Veridnderung denkbar:
als Wechselwirkung zwischen Besonderheit und Allgemeinheit, nicht als aus-
schlieBlich auf Allgemeinheit bezogen. Diese Verschiebung ist dabei nicht ent-
standen aus historischen Entwicklungen in der Menschheitsgeschichte, sondern
im Begriff der Freiheit selbst, wie Hegel ihn in der Rechtsphilosophie entwi-
ckelt, abzulesen. Denn die Fixierung auf das Allgemeine ist schon hier proble-
matisch.

Bei Hegel erscheint die Wahl zwischen den Kulturgiitern, in denen der Ein-
zelne seine Freiheit findet, wie eine Wahl zwischen ewig feststehenden Moglich-
keiten, die keine Verdnderung, kein Werden mehr kennt. Hegels konkrete Frei-
heit trigt keine individuellen Ziige. In der Rechtsphilosophie geht es nicht um
»individuelle Selbstverwirklichung« (LU, 47), wie Honneth schreibt, sondern
um die allgemeine Verwirklichung des freien Willens in der Sphére des objekti-
ven Geistes. Die gibt es freilich nur auf der Ebene der Individuen, weil sie
ausschlieBlich hier Lebendigkeit gewinnt, die Individuen selbst sind aber nur als
Trager dieser Freiheit interessant, nicht als Macher.

Hegel versteht Bildung radikal: das Ergebnis des Bildungsprozesses ist bei
ihm nicht offen, sondern der Staatsbiirger. Damit missachtet er, dass gerade Bil-

14.02.2026, 14:21:16. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LEIDEN AN UBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 223

dung selbst auch ein kreativer Prozess ist, der Talente freisetzt und beférdert und
neue Ideen aufkommen lédsst. Bei Hegel hingegen ist Bildung einzig zu lernen,
sich selbst als Teilnehmer am staatlich-biirgerlichen Leben zu wollen: Bildung
bedeutet, sich die Sitten und Kulturgiiter seiner Gesellschaft anzueignen — um in
ihnen frei zu sein. Die Frage ist nun, ob Bildung fiir Hegel iiberhaupt etwas an-
deres heiflien konnte: Sollte sie nur zur Abstraktion, zur Negation des zunéchst
Gegebenen fiihren, wiirde sie im ersten Moment des freien Willens als inhalts-
leer und ungerichtet wie die Rechtsperson stehen bleiben. Sollte sie auf eine Per-
sonlichkeitsbildung, Eigen-Erforschung, Individualisierung hinzielen, bliebe sie
im zweiten Moment des freien Willens, dem Romantiker, der nicht zwischen Gut
und Bose unterscheiden kann, stehen. Bildung kann fiir Hegel also nur heiflen:
Das, was als allgemein verniinftig begriffen wird, selbst als verniinftig begreifen
und es so aus freiem Willen bejahen. Der Uberschuss des Einzelnen fiihrt fiir
Hegel immer nur ins unendlich reflexive Gewissen des Romantikers, der fiir sei-
ne Entscheidungen keine Griinde finden kann.

Deswegen entwickelt sich der freie Wille bei Hegel notwendig unabhéngig
vom FEinzelnen, er ist unendlich, besteht iiber den Tod hinaus in den ewig-wih-
renden Institutionen, Gesetzen und Sitten. An ihm teilzuhaben, fordert vom Ein-
zelnen eine aktive Anteilnahme, einen bewussten Schritt aus der egoistischen
Besonderheit hinaus ins Allgemeine. Nur hier — fern aller Partikularitét, die sich
nach Hegel nur im Fehlgehen zeigt — kann der Einzelne seine konkrete Freiheit
finden. Ohne die Allgemeinheit ist sein Handeln willkiirlich und unfrei, es bleibt
auf der zweiten Stufe des freien Willens stehen. Hier kommt nun aber die Prob-
lematik des Bildungsbegriffs zum Tragen: Wird Bildung als etwas Vorgefertig-
tes verstanden, das etwas bereits Verniinftiges vermittelt bzw. in dieses Verniinf-
tige Einsicht verleiht, dringt sich die Frage auf, wie dieses Verniinftige beschaf-
fen ist. Es begegnet dem Staatsbiirger in den staatlichen Institutionen: Offen-
sichtlich handelt es sich dabei also um Werte wie Freiheit, Gleichheit, Gleich-
berechtigung, Demokratie, etc. Diese Begriffe konnen aber nicht als statische
verstanden werden: jede Generation eignet sie sich neu an und verdndert sie da-
mit. Werte und Ideen, die sich in den staatlichen Institutionen widerspiegeln,
tiberdauern so zwar das einzelne Menschenleben, konnen aber nie als abge-
schlossen oder wahr gelten. Die allgemeine und unhinterfragbare Sitte entspricht
nicht unserer Lebenswirklichkeit. Im Gegenteil sollten die Institutionen Raum
bieten fiir stetes Hinterfragen, fiir stindige Neubewertung, fiir zeitgendssische
Herausforderungen. Hinterfragen, neubewerten, Herausforderungen meistern:
das sind dabei alles Leistungen, fiir die Bildung und Vernunft relevant sind, die
aber angetrieben werden durch den Uberschuss im Menschen, durch neue Ideen,
durch nie Gedachtes, durch besondere Gedankenginge im Rahmen des allge-

14.02.2026, 14:21:16. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

224 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

meinen abstrakten Denkens. Wie Fortschritt und Veridnderung ohne die Beson-
derheit des Individuums stattfinden sollen, ldsst Hegels Modell des Staates
vollkommen offen.

Im Gegensatz zu meiner Interpretation liest Axel Honneth in Hegels Argu-
mentation sehr wohl eine individuelle Entwicklung des Einzelnen. Er denkt die
drei Sphiren der Sittlichkeit als »drei Stufen der Individualisierung« (LU, 95),
die in einer »Rangordnung« (ebd., 96) stehen: mit dem Ergebnis, dass die hochs-
te Individualisierung im Staat stattfindet. In seiner Interpretation individuieren
sich die Individuen dadurch, dass sie im Staat eine allgemeine Tétigkeit verrich-
ten konnen. Damit gelangen sie zu einer »6ffentlichen Existenz« (LU, 98) und so
zu intersubjektiver Anerkennung: »[W]eder in seinem natiirlichen Bediirfnis
noch in seinem je individuellen Interesse, sondern in seinem verniinftig gebilde-
ten Begabungen und Fertigkeiten ist das Subjekt hier, in der Sphire des Staates,
zum Mitglied der Gesellschaft geworden.« (LU, 98) Als Hegel-Auslegung ist
diese Argumentation sicherlich plausibel, meinen Vorwurf an Hegel beantwortet
aber auch sie nicht: Ein Aufgehen in der Allgemeinheit, wie Honneth und Hegel
es hier vom Staatsbiirger beschreiben, ist gerade nicht ein »hohere[r] Gran von
Individualitét«, sondern seine Aufgabe: seine Abgabe ans Allgemeine.

Das »Leiden an Unbestimmtheit«, das Honneth in den beiden vorherigen
Sphéren des Rechts und der Moralitédt diagnostiziert hat, schligt hier nicht um in
ein angenehmes Gefiihl der Selbstbestimmtheit, sondern in ein Leiden an Uber-
bestimmtheit." Denn die Freiheit liegt nach diesem Verstindnis allein in der
Allgemeinheit. Dieses Verstindnis entspricht dabei nicht unserem Anspruch ans
Leben. Wir begreifen uns nicht als Freie, wenn wir nur in der Allgemeinheit auf-
gehen und unsere individuellen Besonderheiten nur in der Familie ausleben
konnen, bzw. unsere individuellen Bediirfnisse in der biirgerlichen Gesellschaft
befriedigen. Honneth und Hegel sehen in der Besonderheit, von der ich sage und
zeige, dass sie ein unabdingbarer Teil unserer Freiheit ist, nur eine Zugabe, auf
die sich auch verzichten lieBe. Freiheit bedeutet fiir beide: Partizipation am ver-
niinftigen Ganzen. Beide bemerken dabei nicht, dass sie mit dieser Definition
einen a.) vollig leeren Begriff schaffen, einen der das Subjekt in seiner Individu-
alitdt nicht benennt, sondern geradezu zuriickweist und b.), dass es dieses
verniinftige Ganze nicht gibt.

19 Uber die Bedeutung des Anderen und des Sich-Selbst-Im-Anderen-Findens fiir den
Bildungsbegriff, siche: Diana Konig: »Vom Glitten und Verallgemeinern. Bildung
nach Hegel und Honneth; in: Christoph Menke/Juliane Rebentisch (Hg.): Axel Hon-
neth. Gerechtigkeit und Gesellschaft. Potsdamer Seminar. — Berlin: Berliner Wis-

senschaftsverlag 2008.

14.02.2026, 14:21:16. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LEIDEN AN UBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 225

a.) Leer ist der Begriff von Subjektivitit, weil er in diesem Gebrauch einzig
die Manifestation des Weltgeistes im Individuum ist. Das Subjekt zeichnet sich
durch nichts »Subjektives« ihm gegeniiber aus. Der einzige Unterschied zur
substantiellen Individualitdt Laokoons liegt dabei darin, dass die Teilhabe nicht
unbewusst, sondern bewusst und gewollt ist. Das Ergebnis ist aber gleich: Auch
in der Sittlichkeit des Staates muss der Staatsbiirger nicht iiberlegen, sondern
macht, was ihm zur zweiten Natur geworden ist. Die Motivation zu dieser be-
wussten Riickkehr bleibt dabei dunkel — dunkel besonders angesichts der
Einsicht, die wir in der Tragddie gewonnen haben. Denn dort war es das indivi-
duelle Leid, das Verdnderungen nach sich gezogen hat, weil es als Unfreiheit
offenbar wurde. Warum im Staat nun das Leid, das zum Beispiel durch den Ver-
lust eines Kindes im Krieg hervorgerufen wird, weniger unfrei machen soll,
bleibt unverstéindlich.

b.) Anerkennung und Ehre, seinen Platz in der Allgemeinheit finden, sind
auch heute ohne Zweifel wichtige Bestandteile von Freiheit. Doch ein Aufgehen
in der Allgemeinheit kann es nicht geben, weil diese Allgemeinheit selbst nicht
als verniinftige und versohnende strukturiert ist, sondern vielmehr Konfliktpo-
tential bietet: Die Allgemeinheit ist nicht der Raum, in dem wir uns alle mit glei-
chen Erwartungen und Haltungen treffen, um gemeinsam etwas zu unternehmen,
sondern die Allgemeinheit ist der Raum, in dem wir uns in unserer Unterschied-
lichkeit, mit unseren verschiedenen kulturellen und religiosen Hintergriinden be-
gegnen, uns iiber Ziele und Vorhaben einigen miissen und dann einen gemein-
samen Weg erarbeiten konnen. Allgemeinheit ist der Raum, in dem wir uns mit
unseren Besonderheiten begegnen konnen: weil wir hier abstrahieren konnen
von unserer individuellen Besonderheit und offen werden fiir andere Moglich-
keiten. Die menschliche Besonderheit fiihrt so zu einer Bereicherung des Be-
griffs der Allgemeinheit, da gerade die Abstraktion und Reflexion hier die An-
dershaftigkeit der anderen aufwerten und sichtbar machen.

Dass die Spaltung im Personen-Begriff nicht iiberwunden wird, legt eine
Freistelle offen, in die hinein die Erfahrung des Bruchs mit den verniinftigen
Strukturen sozialer Teilhabe tritt: Hier ist der Platz fiir das, was ich mit Bohrers
Begriff der dsthetischen Subjektivitit erldutert habe: fiir die Brucherfahrung und
das Leid derjenigen, die sich in den vorgegebenen sozialen Formen nicht ausle-
ben konnen. Das betrifft allerdings nicht nur die Romantiker, fiir die Bohrer es
gezeigt hat, sondern das betrifft das Subjekt tiberhaupt, denn das nur romantische
oder das nur rationale Subjekt gibt es nicht, es ist eine Mischung aus beidem:
Der Uberschuss, der im Zerbrechen der antiken Sittlichkeit freigeworden ist,
geht iiber die Sphire der biirgerlichen Gesellschaft hinaus. Die Erfahrung, dass

14.02.2026, 14:21:16. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

226 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

die Welt plotzlich zu einer unverstandenen wird, die Erfahrung des Bruchs mit
den sozialen Strukturen der Teilnahme, bleibt bestehen.

Hegel will in der Rechtsphilosophie, da stimme ich mit Honneth iiberein,
zwei Dinge erreichen: Zum einen will er die Sittlichkeit vor der Bedrohung
durch eine zunehmende Individualisierung schiitzen, zum anderen will er dem
Menschen Freiheit schenken, bzw. nachweisen, wie der Mensch frei wird oder
ist.® Sein Weg, die Sittlichkeit zu retten, fiihrt dariiber, den Einzelnen nur im
Allgemeinen frei werden zu lassen — und damit: sittlich. Diese Riickkehr ins All-
gemeine bringt dabei einen entleerten Begriff von Subjektivitdt hervor: hier
manifestiert sich der Weltgeist, losgeldst von jeder Besonderheit.

Ein solches Aufgehen in der Allgemeinheit, einer Allgemeinheit zudem, die
es zumindest heute, das habe ich weiter oben gezeigt, in dieser Form nicht gibt,
macht den Menschen aber nicht frei. Wenn wir von Freiheit reden, meinen wir
damit nicht nur die Freiheit, unseren Platz in der Gesellschaft zu finden — um
nicht missverstanden zu werden: wir meinen auch diese Freiheit, die essentiell
dafiir ist, frei zu sein —, sondern auch die Freiheit, unser Leben zu meistern. Un-
ser Leben erschopft sich aber nicht in allgemeinen Strukturen. Die Herausforde-
rungen, die uns begegnen, beinhalten natiirlich auch solche, wie zum Beispiel
einen Schulabschluss machen, eine Arbeitsstelle finden, sich als gleichberechtig-
ter Biirger verstehen konnen, aktiv an der Demokratie teilnehmen. Aber viele
Herausforderungen sind ganz anderer Art: Mit Zukunftsangst umgehen lernen,
sein Potential nutzen, mit Schicksalsschldgen umgehen, alt werden, krank sein,
eine Partnerschaft leben, ein Kind erziehen. All diese Dinge sind wichtig, um
uns als Freie begreifen zu konnen: wenn wir geladhmt sind von Angst, Panik,
Schmerz oder Hoffnungslosigkeit, sind wir unfrei. Nun kann der Staat uns nicht
den geliebten Verstorbenen ersetzen, er kann nicht fiir uns unser Potential aus-
schopfen - er kann auch nicht unsere Kinder erziehen. Er kann aber auch nicht
sagen: Ihr seid freie Staatsbiirger und dann all das, was so essentiell unser Leben
ausmacht, ausblenden. Es ist notwendig, dass eine zeitgemédBe Form der Sittlich-
keit den Menschen als dngstlichen versteht, als einen, der anfillig ist fiir Panik

20 Vgl.: Honneth: »Als das Grundprinzip seiner Rechtsphilosophie, [...], begreift Hegel
die Tdee des »allgemeinen freien Willens<; dabei geht er in Ubereinstimmung mit
Rousseau, Kant und Fichte von der Primisse aus, da3 unter den Bedingungen der neu-
zeitlichen Aufkldrung alle moralischen oder rechtlichen Bestimmungen nur in dem
Male als gerechtfertigt angesehen werden konnen, in dem sie die individuelle Auto-

nomie oder die Selbstbestimmung des Menschen zum Ausdruck bringen.« (LU, 21)

14.02.2026, 14:21:16. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LEIDEN AN UBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 2277

und Hoffnungslosigkeit und nicht nur auf einen rationalen Biirger zdhlt. Nur
dann werden Panik und Trauer, Hoffnungslosigkeit und Angst nicht mehr patho-
logisiert, ausgegrenzt und therapiert, sondern als Teil des menschlichen Lebens
angenommen. Ein solcher Perspektivenwechsel zwingt die Gesellschaft dazu,
sich selbst zu befragen und nicht den anderen anzuklagen. Begreift man das Sub-
jekt als verletzliches, kann niemand mehr davon ausgehen, dass mit Witwenren-
te, Arbeitslosengeld und Hartz-1V-Kinderzuschlag alles getan ist.

Die antike Sittlichkeit konnte diesen personlichen Problemen begegnen und
sie in sich aufheben: mit dem gemeinsamen Totenkult wird die Trauer der An-
gehorigen von allen mitgetragen, in der Heldenverehrung wird sie aufgehoben,
Zukunftsangst braucht niemand zu haben, weil sein Leben in den vorbestimmten
Bahnen verlaufen wird: all diese Probleme muss das Subjekt in der Sittlichkeit
des Staates nun selbst bewdltigen. Sie konnen ihm nicht mehr abgenommen
werden. Aber sie konnen akzeptiert werden als Lebensleistungen, die einen Wert
haben und die im Alltag Beriicksichtigung und Anerkennung verdienen. Denen
sich Strukturen und Prozesse zu beugen haben, um sie zu erleichtern oder ertrig-
lich zu machen. Hegel verschiebt diese Note in den absoluten Geist: in Kunst,
Religion und Philosophie findet hier eine Selbstverstindigung statt. Diese Ver-
schiebung zeigt, dass Hegel selbst die Freiheit im objektiven Geist auch nicht als
ausreichend angesehen hat.

14.02.2026, 14:21:16. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

14.02.2026, 14:21:16. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

