
Leiden an Überbestimmtheit.  
Hegels Rechtsphilosophie  

Der Mensch aber, in dem er etwas Verkehrtes 

tut, läßt seine Partikularität am meisten hervor-

treten. (VII, §15 Z) 

ANTIGONES TODE

In den vorhergehenden beiden Kapiteln habe ich Antigone zweimal sterben se-
hen. In der ersten Interpretation ihres Todes nimmt sie sich das Leben, weil sie 
in der Welt, die durch ihre Tat entstanden ist, nicht mehr weiterleben kann: in 
der Phänomenologie ist es Antigones Verbrechen, dass sie die Entzweiung in der 
Sittlichkeit setzt. Die Gewissheit, das Richtige zu tun, die bedingt ist durch die 
Ausgerichtetheit auf ein Prinzip, sinkt hier herab zur bloßen Gesinnung, weil 
nach der tragischen Erfahrung deutlich ist, dass auch der berechtigte Anspruch 
schuldig macht, denn er verletzt den gleichberechtigten Anspruch des anderen. 
Damit ist Antigone Teil des Falschen, das sie anklagt. In der tragischen Erfah-
rung zerstört sich die Sittlichkeit selbst, weil der aufkommende Konflikt not-
wendig in der Struktur der Sittlichkeit angelegt ist. Der Streit zwischen gött-
lichem und menschlichem Gesetz lässt sie untergehen und ebnet den Weg zum 
Rechtszustand. Antigones Tod lässt so im substantiellen Individuum Antigone 
schon die Rechtsperson aufscheinen.  
 Aus der dialektischen Perspektive lernt Antigone damit aus ihrem Leid: Ihr 
Leiden ist nicht sinnlos, sondern bringt eine Veränderung im Begriff der Indivi-
dualität: Antigone ist nach der tragischen Erfahrung nicht mehr dieselbe wie 
vorher, sie nimmt sich selbst anders wahr und wird auch von dem sie begleiten-
den Chor anders wahrgenommen. Dass die dialektische Perspektive nicht die 
einzige Perspektive auf Antigones Schicksal sein kann, habe ich gezeigt: aus 
Sicht des Individuums wird der Schmerz nicht aufgehoben, er bleibt als sinnloser 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


194 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

bestehen und wird durch keine Entwicklung, durch keine Erweiterung, durch 
keine Verbesserung versöhnt.  
 Hegel liest die Antigone in der Phänomenologie dialektisch. Aus dem Ende 
der Sittlichkeit keimt hier der Rechtsstaat. Im Rechtszustand, in dem die gemein-
same sittliche Überzeugung fehlt, stellt das Recht zunächst eine bloß formale 
und abstrakte Gleichheit her. Wie defizitär diese schon in der Phänomenologie

dargestellt wird, habe ich gezeigt. Die Rechtsperson ist kein positiv besetzter Be-
griff: Sie bleibt leer und entfremdet. Dennoch eröffnet der Rechtszustand einen 
Handlungsspielraum, denn er ermöglicht die Anerkennung der Einzelnen als 
Personen. Damit wird er zum ersten Schritt zum selbstständigen und selbstbe-
wussten Subjekt. Bedeutungsvoll ist hierbei: Der Rechtszustand, wie er in der 
Phänomenologie eingeführt wird, ist die Antwort auf die tragische Erfahrung 
Antigones. Ihr Tod hat damit Wirkung gezeigt: dass ihr Unrecht durch Kreon 
und im eigenen Handeln widerfahren ist, verändert die Welt hin zu einer, in der 
diese Unrechtserfahrung nicht mehr möglich sein soll.  
 Antigones »zweiter Tod«, der den ersten in der zweiten Interpretation meint, 
bewirkt etwas ganz anderes, als ihr erster: Riss er in der Phänomenologie die 
ganze Sittlichkeit mit sich, versöhnt er nun die Sittlichkeit in der Ästhetik. Der 
Unterschied liegt dabei in der Perspektive. Während sie in der Phänomenologie
auf die Verwirklichung des Geistes hin zum objektiven Geist im Staat gerichtet 
ist, verwirklicht sich der Geist in der Ästhetik schon auf der Basis des objektiven 
Geistes zum absoluten Geist: Die ästhetische Leistung der Tragödie ist es, gera-
de nicht den Bruch am Ende stehen zu lassen, sondern die Versöhnung als 
Zeichen für das ewige und gerechte Schicksal hervorzuarbeiten: als Zeichen für 
die vernünftige Verwirklichung des Geistes selbst. Die unterschiedlichen Anti-
gone-Interpretationen beruhen also auf den unterschiedlichen Aspekten, unter 
denen Hegel die Tragödie sieht: einmal genealogisch mit Blick auf die verschie-
denen Verwirklichungsstufen, als deren eine die natürliche Sittlichkeit gilt und 
einmal ästhetisch, mit Blick auf den rezipierenden Zuschauer, der die Tragödie 
aus einem ganz anderen sittlichen Hintergrund interpretiert, nämlich der Sittlich-
keit der konstitutionellen Monarchie, die Hegel in den Grundlinien der Philoso-
phie des Rechts als angemessene Verwirklichung des Geistes als objektivem aus-
weist.  
 Bemerkenswert dabei ist, dass das Programm der Phänomenologie nicht auf 
eine neue Form der Sittlichkeit hinausläuft: hier verwirklicht sich der Geist als 
objektiver in den drei Schritten: natürliche Sittlichkeit (1), Rechtszustand (2) und 
Moralität (3). In der Rechtsphilosophie sind diese Schritte umgedreht: die erste 
Verwirklichung ist hier der Rechtszustand (1), dann folgt die Moralität (2) und 
dann die Sittlichkeit (3), deren Wurzeln Familie, bürgerliche Gesellschaft und 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  LEIDEN AN ÜBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 195

Staat sind. Die Konstellation, mit der Hegel in der Phänomenologie beginnt, fin-
det sich so in der Rechtsphilosophie am Ende: was hier herauskommt, kann nur 
eine ganz andere Form der Sittlichkeit sein, als die, die in der Phänomenologie

beschrieben ist. Diese nach-tragische Sittlichkeit, so meine These, macht Hegel 
in der Antigone-Interpretation der Ästhetik zum Boden für die tragische Erfah-
rung, die dann vom Zuschauer nur noch als ästhetische erfahren werden soll. Die 
ästhetische Erfahrung, die der Zuschauer nach Hegel in der Tragödie machen 
soll, ist, dass die Tragödie unzeitgemäß ist, dass er selbst in einer nach-tragi-
schen Sittlichkeit lebt. Zu diesem Zweck deutet Hegel die Antigone so umfas-
send um: Weg von der Tragik, die den Bruch in der Sittlichkeit verursacht hat, 
hin zu einer Tragödie, die das Walten der ewigen Gerechtigkeit als Versöhnung 
der tragischen Erfahrung zeigt.  
 In diesem Kapitel möchte ich zeigen, dass diese Umdeutung auch vor dem 
neuen, in der Rechtsphilosophie erarbeiteten Begriff der Sittlichkeit keinen Be-
stand hat: Die Sittlichkeit des Staates ermöglicht zwar eine andere Form der 
Subjektivität, als sie die natürliche Sittlichkeit der Phänomenologie ermöglichen 
konnte, kann aber der Erfahrung von Entzweiung mit der Lebenswirklichkeit 
nicht vorbauen. Auch im sittlichen Staat der Rechtsphilosophie kommt der Bür-
ger nicht zu einem Höchstmaß an Freiheit, weil er letztendlich niemals die 
Sittlichkeit so bejahen könnte, wie es notwendig wäre, um ihm ganz zu entspre-
chen. Die Erfahrung des Bruchs ist gemacht: Auch eine Bejahung der Sittlichkeit 
seitens des mündigen Subjekts enthält immer eine Distanz, die es in der natürli-
chen Sittlichkeit nicht gab. Denn die Sittlichkeit, die Hegel im Staat konstruiert, 
wird dem Einzelnen nicht in der Form gerecht, wie es der Bruch in der Phäno-

menologie erwarten hätte lassen können. Doch der Erfahrung des Bruchs kann 
Hegel nicht vorbauen: denn der Bruch findet nicht nur in der antiken Sittlichkeit 
statt, sondern gehört zur menschlichen Lebenswelt. Früher oder später erfährt je-
der Mensch diesen Bruch: gerechtfertigter Anspruch und Wirklichkeit klaffen 
auseinander und schlagen eine Wunde: keinen Ausbildungsplatz bekommen, 
keine Zukunftsperspektive für sich und seine Kinder sehen, einen geliebten 
Menschen verlieren, eine schwere Krankheit haben, in den gesellschatlichen 
Strukturen des Arbeitsmarktes nicht mithalten können oder wollen.  
 Während der Lebensweg in der natürlichen Sittlichkeit der Antike vorge-
zeichnet war, und Erfahrungen von Krankheit und Tod aufgehoben wurden in 
der sittlichen Gemeinschaft, stehen wir heute in einer alles ermöglichenden und 
deswegen beängstigenden Offenheit. Die antike Sittlichkeit ist nicht angelegt auf 
den Konflikt – daran zerbricht sie, weil sie den aufkommenden Konflikt nicht 
aushält. Heute, in unserer hochindividualisierten Gesellschaft, leben wir in stän-
digen Konflikten und haben den Anspruch, Konflikte aushalten zu müssen und 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


196 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

sie zu lösen. Damit einher geht eine Unsicherheit, die häufig ein Nährboden für 
Einsamkeit und Angst ist. Diese Gefühle hängen an unserer Individualisierung: 
sie werden auch von Antigone empfunden, als sie begreift, dass der Bruch zwi-
schen ihr und den anderen real ist. Die Aufgabe eines Subjektbegriffs heute ist es 
also, diese Erfahrungen mit in den Begriff einzuschreiben, da es heute wesent-
lich zur Lebensleistung eines jeden gehört, diese Erfahrungen zu meistern. Wie 
schwer ein solch gelingendes Meistern ist, zeige ich am Beispiel von Karl-Heinz 
Bohrers Romantikern: er entwickelt ein Konzept von ästhetischer Subjektivität, 
das er der sozialen gegenüberstellt und das genau diesen unruhigen Überschuss 
beschreibt.  

EXKURS: DIE ROMANTIKER BOHRERS

Mit seinem Konzept der ästhetischen Subjektivität möchte Bohrer ein Phänomen 
einholen, das im Zeitalter der Romantik besonders ins Auge fällt. Dabei geht es 
ihm nicht nur darum zu erklären, auf was für einem Boden die Gattung des ro-
mantischen Briefs oder die Romane eines Jean Paul entstanden sind, sondern es 
geht ihm, und das ist der für mich fesselnde Aspekt, darum, dass es sich bei den 
Romantikern größtenteils um Menschen handelt, die sich im sozialen und gesell-
schaftlichen Leben nicht einfinden können: die dort ihre Freiheit nicht auszule-
ben vermögen. Bohrer weist damit auf einen Punkt hin, der nicht nur für die Ro-
mantiker gilt, sondern die Leerstelle in Hegels Konzeption des objektiven Geis-
tes benennt: Denn das Subjekt erschöpft sich nicht in der Teilnahme an den ver-
nünftigen sozialen Strukturen. Betroffen davon sind jedoch nicht nur, wie Bohrer 
in seinem Buch Der romantische Brief. Die Entstehung ästhetischer Subjektivi-

tät1 argumentiert, verletzliche überindividuelle Künstler, sondern jeder. Denn je-
der Mensch hat sowohl einen solch kreativen Überschuss, der ihn über die vor-
handenen Strukturen hinaustreibt, als auch jeder Mensch angetrieben ist durch 
mehr als den Wunsch, in den vernünftigen Strukturen aufzugehen. Der Bruch, 
den ich so beschreibe, kann dabei auch in ein bisher unproblematisches und teil-
nehmendes Leben eindringen, indem es durch einen Schicksalsschlag verändert 
wird und der Betroffene so aus den Strukturen des vernünftigen Verhaltens raus-
gerissen wird. So verliert Charles Bovary nach dem Tod seiner von ihm über 
alles geliebten Frau Emma den Anschluss ans Leben. Selbst seine kleine Tochter 

                                                             
1  Karl-Heinz Bohrer: Der romantische Brief. Die Entstehung ästhetischer Subjektivität. 

– Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1989. Im Folgenden im Text zitiert mit rB und Seitenan-

gabe. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  LEIDEN AN ÜBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 197 

 
 

Berthe kann ihn nicht in die Wirklichkeit zurückgeleiten. Bovary versinkt immer 
mehr in seiner Trauer, er kann in nichts mehr einen Halt finden und sich nicht in 
die alltäglichen Strukturen der Arbeit und der Lebensführung einfinden. So sehr 
kann er das nicht mehr, dass er schließlich über seine Trauer und Enttäuschung 
(er entdeckt, dass Emma ihn betrogen hat) stirbt und die arme Berthe als Kinder-
arbeiterin in einer Baumwollspinnerei endet.2  
 Bohrers Begriff der ästhetischen Subjektivität ist eine Zuspitzung meines 
Arguments, die ich nicht in jeder Konsequenz teile. Bevor ich meine Kritikpunk-
te deutlich mache, möchte ich jedoch zunächst Bohrers Argumentation genauer 
beleuchten: Bohrer zeigt auf, dass sich nach 1800 zwei philosophische Begriffe 
von Subjektivität in der Diskussion etablieren: ein literarisch-ästhetischer und 
ein sozial-vernünftiger. Den letzteren bezeichnet Bohrer dabei als traditionellen 
und macht ihn zur Negativfolie für seinen Begriff ästhetischer Subjektivität. Für 
ihn ist der Begriff des Vernunftsubjekts nichts weiter als eine »soziale Katego-
rie« (rB, 11), unter der man die Emanzipation des westlichen Menschen von re-
ligiöser und politischer Herrschaft zusammenfasst. Für dieses emanzipierte und 
vernünftige Subjekt steht die Selbsterhaltung im Mittelpunkt. Es ist zielorientiert 
und geht auf in der Gesellschaft seiner Zeit und ist eingebunden in die gesell-
schaftliche Ordnung, die ihm ein Ausleben in den Bahnen des Vernünftigen 
ermöglicht. Mit dieser Beschreibung verfehlt Bohrer Hegels Staatsbürger darin, 
dass dieser nicht allein an Selbsterhaltung orientiert ist, sondern nach Freiheit 
und Vernunft strebt. Das, was Bohrer als sozial-vernünftiges Subjekt beschreibt, 
ist das Subjekt der bürgerlichen Gesellschaft, in der jeder zunächst seine Interes-
sen verfolgt. Doch schon bei Hegel ist die bürgerliche Gesellschaft als Not- und 
Verstandesstaat einzig denkbar auf dem Boden der staatlichen Sittlichkeit, weil 
diese überhaupt erst ein bürgerliches Zusammenleben ermöglicht. Hegels Staats-
bürger-Subjekt ist also mehr als das, was Bohrer mit seinem Begriff angreift, 
trotzdem treffen seine Kritikpunkte auch Hegel: Das Vernunftsubjekt, so Bohrer, 
bietet eine nur verkürzte Sichtweise auf das Subjekt, weil es dieses nur als sozi-
al-vernünftiges betrachtet. Zudem wird das Subjekt dargestellt als Einheit, die 
sich zwar ausdifferenziert in verschiedenen Gebieten, dabei aber immer eine 

 Bohrers ästhetisches Subjekt dagegen hat keine feste Identität, die Schrei-
benden schaffen sich erst ein Ich im selbstreflexiven und selbstreferentiellen 
Prozess des Schreibens. In der Kunst wird so eine eigene Form von Subjektivität 
geschaffen, die losgelöst ist von der bürgerlichen Existenz. Sein Begriff der äs-
thetischen Subjektivität grenzt sich dabei vor allem durch drei Merkmale vom 

                                                             
2  Gustave Flaubert: Madame Bovary. – München: dtv 2008. 

Identität bewahrt.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


198 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

traditionellen ab: Ästhetische Subjekte sind weder authentisch, noch haben sie 
ihre Selbsterhaltung als Ziel, noch handeln sie. Das ästhetische Subjekt ist kein 
Vernunft- und Handlungssubjekt, es beobachtet und entblößt sich selbst, es kre-
iert ein neues Ich, wobei die Erfindung nicht übertragbar ist auf andere 
Identitäten, sondern als symbolische Form verstanden werden muss (vgl.: rB, 
13). Diese »radikale Selbstbeziehung« (rB, 72) ist eben nicht authentisch, son-
dern nur möglich mit Hilfe der Vermittlung einer ästhetischen Theorie. Das 
ästhetische Subjekt hört auf, sich »in Universalien« (rB, 41) zu verstehen, es in-
dividuiert sich. Es kann seinen Schmerz nicht in der Beziehung auf das 
Allgemeine versöhnen: Schmerz und Trauer bleiben unversöhnt und werden 
entweder als Krankheitssymptom des Individuum gewertet oder führen zu einer 
Ablösung des Ichs, das sich fortan nur noch künstlerisch verwirklicht.  
 Dieses Bewusstsein der Individualisierung unterscheidet sich dabei von den 
mentalitätsgeschichtlichen Daten des Individuationsprozesses in der bürgerli-
chen Gesellschaft, die Bohrer als Ausbildung und Ausdifferenzierung eines ein-
heitlichen Subjekts begreift, darin, dass die ästhetische Subjektivität geprägt ist 
von einem diskontinuierlichem Bewusstsein, von Kontingenz-Erfahrungen und 
Zuständen des »Außer-Sich-Seins« (vgl. rB, 88). Die historischen Personen, die 
im Mittelpunkt von Bohrers Interesse stehen, Kleist, Brentano, die Günderrode 
und auch Kafka, erleben in ihrem sozialen Umfeld, in ihrem bürgerlichen Sein, 
eben keine Einheitlichkeit: allesamt fühlen sich isoliert, unverstanden, leer. Ge-
rade dieses Gefühl bringt sie dazu, sich in ihrem Schreiben neu zu erfinden: als 
ästhetisches Subjekt, als künstlerische Identität. Das Subjekt wird so ästhetisch 
verfremdet, »das eigene Ich [wird] wie ein dem reflektierenden Subjekt gegen-
überstehendes festes Objekt behandelt.« (rB, 217) Dieses Ich weiß nichts über 
sich selbst und erzählt auch nichts über sich selbst, es findet und erfindet sich 
erst im Akt des Schreibens. Der romantische Brief ist so kein »exzessive[s] Sich-
Selbst-Aussprechen, [sondern] Artefaktcharakter der Sprache, der das ›Ich‹ vor 
der psychologisch-begreifenden ›Identität‹ zu einer ästhetischen Identität ver-
wandelt.« (rB, 218) Das autobiographische Ich wird durch ein imaginiertes Ich 
überlagert, das zu einem »paradoxalen Ersatz« (rB, 227) für das erste, verloren 
geglaubte, wird. Das ästhetische Subjekt erlebt »Augenblicke ohne Zukunfts-
konzept, ohne Selbstbewußtsein« (rB, 228). Das Ich verschließt sich zur 
»poetischen Existenz« (rB, 258) und ist so kein Teil mehr der Welt. Die Daten 
einer spezifisch ästhetischen Moderne sind für Bohrer »Imagination und Trauer« 
(rB, 267).  
 Dabei – und das ist implizit in Bohrers Text – schließt die in der Literatur ge-
schaffene ästhetische Subjektivität ein gelingendes soziales Dasein aus: Kleist 
und die Günderrode nehmen sich das Leben und Brentano zieht sich immer wie-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  LEIDEN AN ÜBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 199

der in die Einsamkeit zurück. In Opposition zur bürgerlichen Gesellschaft steht 
damit nicht nur das Ich, das sie in der Literatur entworfen haben, in Opposition 
zur bürgerlichen Gesellschaft stehen Kleist, Brentano und Günderrode selbst als 
lebendige Personen: sie finden hier nicht ihre Freiheit, sie finden keine Möglich-
keit, sich auszuleben und sie finden nichts, das ihrem Schmerz gerecht werden 
könnte. Bohrer zeigt dabei, dass das eigentliche Leiden ein Leiden an der Indivi-
dualisierung ist, am Wegbrechen der gemeinschaftlichen Werte, der geteilten 
Sitten. Kleist, Brentano und die Günderrode finden keinen Weg, teilzunehmen 
am sozialen Sein, obwohl sie sich nach einer sozialen Sphäre sehnen, in der sie 
sich ausleben können. Die schaffen sie sich einzig in der Literatur. 
 Natürlich ist Bohrers ästhetische Subjektivität ein ästhetischer Begriff, der 
ein romantisches Phänomen beschreibt. Interessant für mich ist an diesem Be-
griff aber vor allem eines: dass er etwas beschreibt, das über die Ästhetik hinaus-
geht. Das, was ich als das Überschüssige am Vernunftsubjekt bezeichne, ent-
decke ich in Bohrers Konzept der ästhetischen Subjektivität radikalisiert wieder: 
die Individuierung, die unwiderruflich passiert ist durch das Zerbrechen der Sitt-
lichkeit, kann durch eine neue, staatlich und gesellschaftlich konstruierte Sitt-
lichkeit nicht eingeholt oder überholt werden. Mit dem Zerbrechen der natür-
lichen Sittlichkeit sind individuelle Potenzen freigesetzt worden, die im Allge-
meinen nicht mehr aufgehen können: Das Subjekt dieser neuen Zeit ist in ge-
wisser Weise unauthentisch, weil es seine Authentizität nicht mehr im Allge-
meinen finden kann, sie aber auch nicht in sich selbst findet. Sein Leben ist ge-
prägt durch Brüche und Neuanfänge, durch die Kontingenz und Uneinheit-
lichkeit des Auf-der-Welt-seins. Damit ist das Subjekt ausgeliefert und auf sich 
gestellt. Das muss nun nicht so negativ sein, wie es sich zunächst anhört, denn 
dieses Aufsichgestelltsein bietet die Möglichkeit, sein Leben selbst in die Hand 
zu nehmen und nicht mehr den bereits vorgezeichneten Weg zu gehen: Ich muss 
keinen Mann heiraten, den meine Mutter mir aussucht, ich kann einen Beruf er-
lernen, der mir Spaß macht, ich kann homosexuell sein oder unehelich mit einem 
Mann zusammenleben, ohne gesellschaftliche Nachteile fürchten zu müssen. 
Diese neue Freiheit bedingt gleichzeitig einen Leidensdruck, der durch das Zer-
brechen der geteilten Sittlichkeit entsteht: setzt also gleichermaßen ein kreatives 
Potential frei, das sich nicht allein in der Kunst erschöpfen kann, sondern auch in 
der Weise, mit seinem eigenen Leben umzugehen. Denkt man all das nicht in der 
romantischen Radikalität eines Kleists, Brentanos oder einer Günderrode, son-
dern als lebensweltliche Ergänzung zum Sein in sozialen Strukturen, eröffnet 
sich ein umfassenderer Begriff von Subjektsein, als Hegel ihn mit dem Staats-
bürger bietet. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


200 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

 Bohrer findet mit seinem Begriff der ästhetischen Subjektivität einen Begriff 
für das Subjekt-Sein der Romantiker im ästhetischen Feld. Bohrers Begriff birgt 
aber mehr Potential: Denn das Leiden an der Individualisierung ist kein romanti-
sches Phänomen, sondern ein Phänomen, das in der Romantik auftaucht und 
darüber hinaus besteht. Damit ist es auch nicht beschränkt auf den künstlerisch-
ästhetischen Bereich. Vielmehr bezieht sich das Leiden am Nicht-Teilnehmen-
Können und der kreative Überschuss, der bereichernd und destruktiv zugleich 
ist, auf den Begriff von Subjektivität überhaupt. Gemeint ist hier auch das Sub-
jekt als soziales: denn sozial ist nicht mit vernünftig gleichzusetzen. Kleist, 
Günderrode und Brentano schaffen sich zwar ein Ich in der Literatur, tragen es 
aber in die sozialen Strukturen hinein. Die Sphären sind nicht zu trennen, weil 
sie in den Menschen nicht getrennt sind. Das ästhetische Subjekt sitzt nicht ne-
ben dem sozialen an der Tafel, wenn sich Kleist und Savigny auf einem Em-
pfang treffen. Auch Savigny wird in seinem Leben mehr zu bewältigen gehabt 
haben, als sich das moderne Internationale Privatrecht auszudenken.  
 Die Romantiker sind radikalisiert das, was wir alle sind: verletzlich, über-
schüssig, einsam, ängstlich, kreativ, überbordend, vielreich, uneinheitlich, unan-
gepasst, sehnsüchtig. Sie sind die radikale Konsequenz der zerbrochenen Sitt-
lichkeit. In ihrer Radikalität können sie nicht bestehen ohne dauerhaftes Leid. 
Für ein gelingendes Leben ist eine Anbindung an soziale Strukturen, die sich 
aber eben nicht in vernünftigen erschöpfen dürfen, unumgänglich. Umgekehrt ist 
die Berücksichtigung dieser romantischen Seite unumgänglich für ein gelingen-
des Leben in den vernünftigen Strukturen: denn nur wenn sie den unberechenba-
ren Teil des Menschen als Potential, Möglichkeit und Chance mit einbeziehen, 
bieten sie die Freiheit, wirklich frei zu werden und sein Leben zu meistern. Nur 
wenn sie das Unberechenbare einbeziehen, können sie ihren eigenen Bestand si-
chern: indem sie kreativ veränderbar bleiben und Platz für Innovation und Fort-
schritt haben. 
 Durch diesen Exkurs zu Bohrers ästhetischer Subjektivität habe ich gezeigt, 
was ich mir unter der Überschüssigkeit des Subjekts vorstelle, die in Hegels 
Rechtsstaat nicht aufgeht und die verursacht ist durch die Freisetzung des Sub-
jekts im Zerbrechen der ursprünglichen Sittlichkeit. Um zu zeigen, wo Hegel 
diesem Anspruch, den er selbst in der Phänomenologie begründet, in der Rechts-

philosophie nicht gerecht wird, werde ich mich im Folgenden insbesondere mit 
den Begriffen des freien Willens, der Person, der Bildung und der Sittlichkeit in 
den Grundlinien der Philosophie des Rechts kritisch auseinandersetzen.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  LEIDEN AN ÜBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 201

DIE RECHTSPHILOSOPHIE 

Hegel entwickelt in den Grundlinien der Philosophie des Rechts nicht den Be-
griff des Rechts selbst, sondern die Leistungen, die hinter dem Begriff der 
(Rechts-)Person stehen, die Grundlinien eben. Das heißt, er entrollt nicht teleo-
logisch-historisch die Entwicklung des Begriffs des Rechts, angefangen mit 
dessen Kinderschuhen, dem abstrakten Recht – der Sphäre des Eigentums und 
des Vertrags – über das Unrecht übergehend zur Jugend in der Moralität bis zur 
Reife in der Sittlichkeit des Staates, sondern lässt einen bereits feststehenden 
Begriff sich abarbeiten an anderen Begriffen, um deren Unvollkommenheit als 
Rechts-Verwirklichung zu zeigen. Deshalb endet Hegels Rechtsphilosophie auch 
nicht mit dem abstrakten Recht, sondern geht fort zur Moralität und zur Sittlich-
keit. Recht ist bei Hegel also mehr als das Rechtssystem, es ist Ermöglichung 
und Schutz des freien Lebens einer durch den freien Willen ausgezeichneten 
Person.3  
 Mit diesem Vorgehen wendet er sich gegen die in seiner Zeit vorherrschende 
Theorie, der Begriff der Person begründe den Begriff des Rechts. Nach Hegel 
reicht aber der Personen-Begriff für dieses Vorhaben (also: des Aufzeigens der 
Quelle des Rechts und der Erläuterung seiner Verwirklichung) nicht aus. Hegel 
geht hinter den Begriff der Person zurück und untersucht dessen Grundlagen, die 
er als Quelle des Rechts ausweist. Indem er den Boden des Rechts so nach hinten 
verschiebt, entwickelt er eine neue Begrifflichkeit von Person. Genau die soll im 
Mittelpunkt dieses Abschnitts stehen. Meine These ist: Hegel entwickelt einen 
von vorne herein gespalten angelegten Personenbegriff, der die Brücke zwischen 
bürgerlicher Gesellschaft und Staat nicht zu schlagen vermag: Die Isolation des 
Subjekts, die durch die Unmöglichkeit der Verkörperung des Gesetzes auftritt, 
wird nicht überwunden. Und das hat eine entscheidende Konsequenz: Mit seiner 
Staatskonzeption erreicht Hegel dann nicht, was er will – nämlich die konkrete 

                                                             
3  Ähnlich auch bei Robert Pippin: »Most importantly and more explicitly, everything 

claimed henceforth about the true realisation of the norm, Recht, will depend on un-

derstanding the ›basis‹ (Boden) of that norm, ›spirit‹ (Geist), particularly as manifest 

in a ›free will‹, and so verwirklicht only in the ›system of right‹. Indeed, that specula-

tive claim about real or concrete freedom – that a free will can only ›actually‹ be free, 

within, as a co-participant in, specified ethical institutions – is the basic argument of 

the Grundlinien, and, already, the speculative implication (and great ambiguities) of 

the criterion at issue in this argument – ›actualizability‹ – are manifest.« Robert Pip-

pin: »Hegel, Freedom, The Will«; in: Ludwig Siep (Hg.): G.W.F. Hegel. Grundlinien 

der Philosophie des Rechts. – Berlin: Akademie Verlag 1997, 33.   

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


202 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Freiheit der Person. Das Subjekt bleibt im Staat im hegelschen Sinn unfrei: Auch 
die konstruierte Sittlichkeit des Staates kann der Tragödie nicht vorbeugen.  
 Als Quelle des Rechts weist Hegel im §4 den freien Willen aus: »Der Boden 
des Rechts ist überhaupt das Geistige und seine nähere Stelle und Ausgangs-
punkt der Wille, welcher frei ist«.4 Die Freiheit wird damit zur Substanz des 
Rechts, gleichzeitig ist sie aber auch das, was das Recht schützt und bewahrt: 
Nur im Recht kann es Freiheit geben, das Recht schützt sowohl den Raum dafür, 
als es ihn auch gleichzeitig ermöglicht. Recht ist damit sowohl negativ, ein-
schränkend und begrenzend, als auch positiv, ermöglichend und erweiternd 
verstanden. Das Rechtssystem ist so das »Reich der verwirklichten Freiheit« 
(ebd.), das die »Welt des Geistes« aus sich selbst als »zweite Natur« hervor-
bringt. Der Personen-Begriff hingegen kann zur Erklärung des Rechts aus zwei 
Gründen nicht ausreichen: Erstens hat er selbst seine eigene Grundlage im freien 
Willen, gründet folglich im Gleichen wie das Recht und: Zweitens kann sich die 
Person selbst erst im Recht entwickeln, denn nur das Rechtssystem schafft Be-
dingungen, wie zum Beispiel Bildung, die die Ausbildung der Person erlauben. 
Recht und Person sind damit verknüpft durch den freien Willen: sie resultieren 
beide aus der gleichen Quelle und bedingen sich gegenseitig.  

DER FREIE WILLE

Der freie Wille ist durch drei Momente bestimmt. Zunächst enthält er das »Ele-
ment der reinen Unbestimmtheit« (VII, §5), das ihm erlaubt, von jeder »Be-
schränkung« durch Natur oder Herkunft abzusehen und das »reine Denken sei-
ner selbst« (ebd.) zu sein. In diesem ersten Moment ist der Wille abstrahierend 
und verneinend, »die Flucht aus allem Inhalte als einer Schranke« (VII, §5 A). 
Im Zusatz verdeutlicht Hegel diese Formulierung mit dem Verweis auf das indi-
sche Brahmanentum, das »es für das Höchste [hält], bloß in dem Wissen seiner 
einfachen Identität mit sich selbst zu verharren« (VII, §5 Z) und argumentiert 
damit gegen Schopenhauer, der drei Jahre zuvor (1818) mit Die Welt als Wille 
und Vorstellung die absolute Abstraktion vom Besonderen, von allen Begierden 
und Begehren als höchstes menschliches Gut ausgezeichnet hat.5 Hegels stärks-

                                                             
4  Im Folgenden im Text zitiert nach: Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Grundlinien der 

Philosophie des Rechts. Werke in zwanzig Bänden. – Frankfurt am Main: Suhrkamp 

1986ff. mit Band und Paragraph. Hier: VII. §4. 

5  Eine bewusste Auseinandersetzung mit Schopenhauers Philosophie möchte ich damit 

nicht unterstellen. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  LEIDEN AN ÜBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 203

tes Gegenargument ist, dass diese Einstellung zu einem Fanatismus gegen das 
Besondere führt, zu einer absoluten Herrschaft des Allgemeinen und der Gleich-
heit. Das erste Moment des freien Willens ist also eine Art Nirwana, die Befrei-
ung von allem weltlich und zufällig Bindendem ins reine Denken. 
 Im zweiten Moment beschränkt sich der Wille dann im »Ich« selbst. Aus 
dem großen Nirwana der ersten Willensbestimmung tritt das Individuum hervor: 
»Durch dies Setzen seiner selbst als eines bestimmten tritt Ich in das Dasein
überhaupt; – das absolute Moment der Endlichkeit oder Besonderung des Ich.« 
(VII, §6) Der Preis für die Individualität ist dabei die Sterblichkeit, die Vergäng-
lichkeit. In der Abstraktheit des reinen Denkens ist alles unendlich, rein und 
wahr – aber eben nicht wirklich. Im reinen Denken findet ein Wollen nicht statt 
– und das Wollen ist es, das der Wille braucht, um auch die Form eines Willens 
zu haben. Vor dem Hintergrund des absolut abstrakten Allgemeinen erfolgt die 
Besonderung, d.h. vor dem Hintergrund des reinen Denkens begrenzt sich der 
freie Wille nun bewusst selbst, nimmt Zufälliges als sein Besonderes an und 
wird konkret: »Ich will nicht bloß, sondern ich will etwas. Ein Wille, der, wie im 
vorigen Paragraphen auseinandergesetzt ist, nur das abstrakt Allgemeine will, 
will nichts und ist deswegen kein Wille.« (VII, §6 Z). Der Wille selbst ist auf 
dieser zweiten Stufe der Verwirklichung allerdings noch unmittelbar und damit 
unfrei. Er konkretisiert sich zwar und wird so zu einem Willen, reflektiert aber 
nicht auf sich selbst. Ihm fehlt eine Beziehung zu seinem eigenen Wollen, er 
kann sich ihm gegenüber nicht frei verhalten. Denn der Inhalt des Willens ist 
unmittelbar vorhanden: Es sind die Triebe, die Begierden, die Neigungen, durch 
die der Wille von Natur aus bestimmt wird: »Der Mensch steht aber als das ganz 
Unbestimmte über den Trieben und kann sie als die seinigen bestimmen und set-
zen. Der Trieb ist in der Natur, aber daß ich ihn in dieses Ich setze, hängt von 
meinem Willen ab, der sich also darauf, daß er in der Natur liegt, nicht berufen 
kann« (VII, §11 Z). Das Ich wählt spontan, findet zunächst erst die Form des 
Wollens im Wollen überhaupt. Dadurch eignet sich der Wille förmlich das Au-
ßen an: »Der Inhalt ist der Meinige, weil ich ihn will« (VII, 14 Z). Im Wollen 
verwirklicht sich der Wille und so wird gleichzeitig der Mensch als Individuum 
sichtbar, er setzt sich, macht sich zu etwas, indem er eine Entscheidung trifft, 
sich beschränkt: »Wer Großes will, sagt Goethe, muß sich beschränken können.« 
(VII, §13 Z) 
 Doch der Wille auf dieser zweiten Stufe hat ein ähnliches Problem wie es 
später die Moralität haben wird: »Wenn man sagen hört, die Freiheit überhaupt 
sei dies, daß man tun könne, was man wolle, so kann solche Vorstellung nur für 
gänzlichen Mangel an Bildung des Gedankens genommen werden.« (VII, §15 A) 
Denn die freie Wahl haben, macht nicht frei. Im Gegenteil, sagt Hegel, auf dieser 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


204 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Stufe des Willens ist der Mensch unfrei, denn die Form ist nicht gleich mit dem 
Inhalt. Der Wille hat zwar in dieser zweiten Bestimmung schon seine Form: Wil-
le sein, Entschluss fassen, aber der Wille ist bisher nur subjektiv verwirklicht 
und bleibt damit endlich: Das Ich ist zwar unbestimmt, der Inhalt ist aber be-
stimmt durch »Zufälligkeit« (VII, §15 Z). Der Wille verliert sich so in einer 
willkürlichen Wahl, er kann tun und lassen und bleibt dabei bedeutungslos. Mit 
einem sich willkürlich bewegenden Willen ist der Mensch nur scheinbar frei.6 

 Um die Willkürlichkeit zu vermeiden, führt Hegel nun die Allgemeinheit und 
die Sittlichkeit an, sie sind der Schlüssel zum Ausweg aus der Partikularität: 
»Wenn ich das Vernünftige will, so handle ich nicht als partikulares Individuum, 
sondern nach den Begriffen der Sittlichkeit überhaupt« (VII, §15 Z). Besonders 
interessant daran, wie Hegel hier die Sittlichkeit einführt, ist, dass der Leser zu 
diesem Zeitpunkt noch nichts über die Sittlichkeit selbst weiß, außer dass sie die 
»Allgemeinheit des Denkens« (VII, §20) ist. Der Einzelne muss nun also lernen, 
nicht irgendetwas zu wollen, sondern das Allgemeine selbst zu wollen. Dafür 
muss er sich von seinem Streben nach Besonderheit verabschieden. In der Sitt-
lichkeit tritt die Individualität in den Hintergrund, »[d]as Vernünftige ist die 
Landstraße, wo jeder geht, wo niemand sich auszeichnet« (ebd.), nur indem der 
Mensch »etwas Verkehrtes tut, [tritt] seine Partikularität am meisten hervor[]« 
(ebd.). Die Landstraße ist der Schutz vor der Willkür. Die Sittlichkeit ist damit 
das Vernünftige und Bleibende, das die Handlungen der Einzelnen bestimmt. 
Durch Reflexion können die Triebe, die den natürlichen und gleichzeitig zufälli-
gen Inhalt unseres Willens bilden, von »Roheit und Barbarei« (VII, §20) ge-
reinigt werden: »Dies Hervortreiben der Allgemeinheit des Denkens ist der abso-
lute Wert der Bildung« (ebd.).   
 Dieser Schritt in die Sittlichkeit hinein, diese Befreiung aus der Unfreiheit 
hinaus, funktioniert nun über das dritte Moment des freien Willens, das die bei-
den ersten vereint: Durch die Fähigkeit zur Abstraktion und Verneinung von 
jeder Beschränkung: der Fähigkeit des Erkennens des Allgemeinen also (1. Mo-
ment), und der Fähigkeit, sich selbst zu setzen: der eigenen Beschränkung im 
Besonderen (2. Moment), erfährt das Ich seine eigene Setzung als nicht gegebe-
ne, sondern als von sich selbst gemachte, selbst gewollte (3. Moment): Ich er-

                                                             
6  Hegels dritte Stufe des Willens ist die Antwort auf Hume und Schopenhauer: Wäh-

rend Hume den Menschen als unfrei seinen willkürlichen Begierden folgen sieht und 

Schopenhauer als einzigen Ausweg aus dieser durch die Begierden hervorgerufene 

Unfreiheit die Aufgabe des Willens sieht, befreit Hegel ihn von der Willkür in der 

Rückanbindung in die allgemeinen und vernünftigen Sitten, in denen der Einzelne 

wieder frei werden kann.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  LEIDEN AN ÜBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 205

kennt die eigene Beschränkung als selbst gewollte und wird so von der anfäng-
lich »einfachen Identität« zu einer besonderen Identität, Ich ist nicht mehr leer, 
sondern selbstbestimmt: »Ich bestimmt sich, insofern es die Beziehung der Ne-
gativität auf sich selbst ist; als diese Beziehung auf sich ist es ebenso gleichgültig 
gegen diese Bestimmtheit, weiß sie als die seinige und ideelle, als eine bloße 
Möglichkeit, durch die es nicht gebunden ist, sondern in der es nur ist, weil es 
sich in derselben setzt.« (VII, §7) Erst in dieser Vermittlung wird Freiheit wirk-
lich, weil die Bestimmung, die das Ich sich gibt, es nicht trennt von der 
Allgemeinheit, die Bestimmung, die das Ich sich gibt, ist vielmehr aus der All-
gemeinheit selbst geschöpft.  
 Die Form des Rückbezugs des Willens auf sich selbst ist dabei das Entschei-
dende für die Freiheit. In den beiden ersten Stufen war der Wille immer 
unvollkommen – erst bloße Abstraktion und damit nicht wirklich, dann bloße 
willkürliche Endlichkeit. Die Unendlichkeit, das Dauernde kommt durch die 
Abstraktheit des Denkens in den Willen – der Wille muss so eine Rückwärtsbe-
wegung zu sich selbst machen, aus der Besonderung wieder ins Allgemeine 
zurückkehren, das durch die Bewegung aber schon verändert ist: Seine Wirk-
lichkeit findet diese Abstraktheit des Denkens dabei in der Allgemeinheit der 
Sittlichkeit, in dem also, was einer Gesellschaft vernünftig zur Sitte geworden 
ist. In der Sittlichkeit wird das Ich somit zwar frei, aber nicht partikular, da es ja 
in seiner selbst gewählten Bestimmung einen Teil des Allgemeinen verkörpert, 
Teil hat an der Abstraktheit des Denkens. Erst in dieser dritten Bestimmung ist 
der Wille wahrhaft frei: »Der an und für sich seiende Wille ist wahrhaft unend-
lich, weil sein Gegenstand er selbst, hiermit derselbe für ihn nicht ein Anderes

noch Schranke, sondern er darin vielmehr nur in sich zurückgekehrt ist.« (VII, 
§22) Die Wirklichkeit der Unendlichkeit beruht nun darauf, dass das, aus dem 
der Wille sich nun selbst bestimmt, nicht mehr zufällig, im Sinne von willkür-
lich, sondern bereits kultiviert – durchdachte, zur Gewohnheit gewordene Kultur 
– ist.  
 Der »freie Wille, der den freien Willen will« (VII, §27) will sich selbst, damit 
fällt die Beschränkung, die durch das Anderssein des Inhalts im zweiten Moment 
die Unfreiheit ausmachte, weg. Form und Inhalt sind im Gleichklang, wenn der 
freie Wille den freien Willen will, weil Form zu Inhalt und Inhalt zu Form wird, 
es findet eine »wahre Rückkehr in sich selbst« (VII, §22 Z) statt: »Der freie Wil-
le ist wahrhaft unendlich, denn er ist nicht bloß eine Möglichkeit und Anlage, 
sondern sein äußerliches Dasein ist seine Innerlichkeit« (VII, §22 Z), seine Frei-
heit ist ihm »Gegenstand« (VII, §27).  
 Für Hegel kann die konkrete Freiheit nur im Zusammenspiel von Besonde-
rem und Allgemeinem liegen, er zeigt in den unvollständigen Formen des Rechts 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


206 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

und der Moralität, warum der Einzelne allein und auf sich gestellt nicht frei wer-
den kann: Weil er durch seine partikulare Endlichkeit nicht zur allgemeinen 
Wahrheit gelangen kann. Die Argumente, die Hegel hier gegen die Rechtsperson 
als Krone der Freiheit oder gegen die Romantiker vorbringt, sind überzeugend: 
Er führt vor, wie der Einzelne scheitern muss, zu klein ist, zu endlich, zu wenig, 
um zur Wahrheit zu werden. Dafür braucht Hegel die staatlichen Institutionen, in 
denen die Sitte gespeichert ist und so fortdauern kann: In ihnen wird die Wahr-
heit unendlich und der Mensch wird mittels Partizipation frei. Frei-Werden be-
deutet für Hegel, freiwillig die Rückkehr ins Allgemeine anzutreten. Durch die-
sen Schritt soll die Isolation zwischen Subjekt und Gesetz, zwischen Subjekt und 
Sitte aufgehoben werden. Die Verkörperung ist nicht mehr, wie in der Antike, 
notwendig und unreflektiert, sondern reflexiv und selbstgewollt. Die rückkeh-
rende Verkörperung aber kann nicht reibungslos und umfassend funktionieren.   
 Freiheit muss auch verstanden werden als ein Recht auf das Unbestimmte, 
auf das Überschüssige, auf das eben, was sich in staatlichen Institutionen nicht 
aufbewahren lässt, sondern das ist, was mit dem Individuum endlich bleibt. Frei-
heit liegt im Recht auf Besonderheit, und damit im Recht auf Endlichkeit: Das 
Besondere stirbt mit dem Subjekt. Das zeigt sich an Bohrers Konzept ästheti-
scher Subjektivität: mit dem Tod gehen hier bereichernde, eigensinnige und 
kreative Weisen verloren, die Welt zu sehen, zu verstehen und zu hinterfragen. 
Frei-Sein bedeutet, in etwas aufgehen zu können, individuell unersetzbar zu 
werden. Mit unserem überbordenden Maß an Kreativität, Schöpfungsdrang und 
Forschergeist die Welt neu und anders erfahren zu dürfen und sie verändern zu 
können. Das Besondere hat einen Wert an sich, der neben dem Allgemeinen 
gleichberechtigt besteht. Freiheit findet sich nur in der Balance zwischen beiden. 
Hegels Verdienst und Aktualität liegt deshalb darin, gezeigt zu haben, dass Frei-
heit nicht nur im Besonderen besteht, sondern eben auch und wesentlich im 
Allgemeinen. Der Boden für die Freiheit im Besonderen kann nur die Freiheit 
des Allgemeinen sein, auf deren Hintergrund das Subjekt sich wählen und setzen 
kann, mit dessen Hilfe es erst Reflexivität ausbilden und Entscheidungen treffen 
kann. Nur kann das bodenbringende Allgemeine nicht mehr als sittliche Identität 
oder Ganzes gedacht werden, sondern muss vielmehr als unendlich Differenzier-
tes und Widersprüchliches begriffen werden.  
 An einen solchen Freiheitsbegriff sind damit ganz andere Anforderungen ge-
stellt: Er muss nicht nur die Möglichkeit zur Abstraktion und Negation bieten, 
die Möglichkeit reflektiert und ungelenkt zu wählen, er muss auch eine Um-
gangsform mit der steten Ungewissheit, die aus dem zerbrochenen Ganzen 
entstanden ist, bieten und die Endlichkeit des Subjekts mitdenken. Freiheit im 
Besonderen als Rückbindung ans und nicht Rückkehr ins Allgemeine.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  LEIDEN AN ÜBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 207

 Eine Möglichkeit, diese Verbindung zwischen Besonderem und Allgemei-
nem zu denken, zeigt Axel Honneth in seiner Interpretation der hegelschen 
Rechtsphilosophie: Er liest die Beziehung des freien Willens auf sich selbst in-
tersubjektiv. Die beiden ersten Momente des Willens interpretiert er dabei 
überzeugend als Auseinandersetzung Hegels mit der bisherigen philosophischen 
Behandlung der Idee der »individuellen Autonomie oder Selbstbestimmung«7. 
Honneth zu Folge findet Hegel keine der beiden angebotenen Lesarten überzeu-
gend: Die erste bietet einen Begriff von Selbstbestimmung an, in der das Ich sich 
durch einen Willensentschluss von natürlichen Trieben und Begierden befreit: 
»mit dieser Bestimmung wird zwar, so ist Hegel überzeugt, eine elementare 
Komponente der individuellen Freiheit erfaßt, […], aber im Resultat führt sie zu 
vollkommener Handlungslosigkeit, weil Handeln an die Setzung einschränken-
der Zwecke gebunden ist« (LU, 23). Die zweite Bestimmung ist, so Honneth, 
das Gegenstück zur ersten, der freie Wille ist hier die »reflektierte Wahl« (ebd.) 
zwischen gegebenen Inhalten: der Mangel besteht hierbei darin, »den Akt der 
Selbstbestimmung zwangsläufig als eine reflektierte Wahl zwischen ihrerseits 
unverfügbaren Neigungen und Handlungsimpulsen vorstellen zu müssen« (LU, 
24). Dem Modell, das Hegel selbst im dritten Moment der Bestimmung des frei-
en Willens vorschlägt, soll nun jede »Heteronomie genommen [sein], weil es 
seinerseits als Ausfluß von Freiheit gedacht werden kann.« (LU, 25)  
 Diese Bezugnahme auf sich selbst muss nach Honneth wie folgt verstanden 
werden: Unsere Handlungsimpulse sind als »Willensäußerungen (›volitions‹) 
erster Ordnung« (ebd.) zu verstehen, auf die wir uns selbst noch einmal wertend 
beziehen können.8 Damit wird der Wille zu einem »zwei- oder mehrstufige[n] 
Verhältnis […], in dem wir unsere elementaren, jeweils untergeordneten Wil-
lensäußerungen selber noch einmal wollen oder nicht wollen können.« (ebd.) 
Der Wille, so die Frankfurt-Lektüre, der die Synthese der beiden ersten Bestim-
mungen bilden kann und sich somit frei nennen will, muss sich nun auf 
diejenigen first-order-volitions beschränken, »deren Verwirklichung wiederum 
als Ausdruck, als Bestätigung der eigenen Freiheit erfahren werden kann; das 
aber ist nur möglich, wenn das Objekt des Bedürfnisses oder der Neigung selber 
die Qualität besitzt, frei zu sein« (LU, 27f.). Die Objekte, die eben diese Qualität 

                                                             
7  Axel Honneth: Leiden an Unbestimmtheit. – Stuttgart: Reclam 2001, 22 – im Folgen-

den im Text zitiert mit LU und Seitenzahl.  

8  Honneth bezieht sich hier auf das first- and second-order volitions-Modell von Harry 

Frankfurt. Siehe: Harry Frankfurt: »Freedom of the Will and the Concept of a Per-

son«; in: ders.: The Importance of what we care about. – Cambridge: Cambridge 

University Press 1988.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


208 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

besitzen, sind dabei Kulturgüter, die Möglichkeiten, die sich unserer Wahl dar-
bieten, bestehen vor unserem kulturellen Background. Damit sind sie nicht mehr 
bloße Triebe und Neigungen, sondern kultivierte Möglichkeiten, die sich uns 
aufgrund einer bestimmten Zugehörigkeit und Lebensweise erschließen. Der Be-
griff »Kulturgut« umgeht dabei den ethisch konnotierten Begriff der Sittlichkeit 
und führt eine wertneutralere Beschreibung ein – meint aber im Grunde genom-
men eben das, was Sitte in einer Gesellschaft ist.   
 Überzeugend an dieser Deutung finde ich dabei die Bestimmung der Wahl 
als Wahl zwischen Kulturgütern, in denen die Freiheit im hegelschen Sinne be-
reits verwirklicht ist: Wir wählen Möglichkeiten, die uns aufgrund unseres 
Lebensumfeldes offen stehen, Möglichkeiten, die dadurch, dass sie zu unserer 
Kultur gehören, in gewisser Weise schon Ausdruck unserer Freiheit sind und uns 
rückanbinden an eine Allgemeinheit, die uns die Möglichkeiten zur Selbstset-
zung bietet und schafft. Unserem Selbstverständnis genügt aber auch diese 
Erklärung nicht, da auch in der Wahl zwischen Kulturgütern, in denen wir schon 
unserer Freiheit begegnen, das heißt uns schon als Freie erfahren, nicht die Frei-
heit zur Besonderung oder die Freiheit des Überschusses berücksichtigt ist. Wür-
de sich unsere Freiheit auf diese Wahl beschränken, drängt sich die Frage auf, 
wie unter diesen Bedingungen Fortschritt denkbar wäre. Denn Fortschritt resul-
tiert eben nicht aus der Übernahme des Gegebenen, sondern aus dem Überschuss 
des Menschen, der immer noch über das bereits Gegebene hinausweist und Neu-
es eröffnet. Honneths Verständnis der dritten Willensbestimmung erklärt also 
auch nicht, wie das Individuum über die Gesellschaft hinaus Freiheit erfahren 
kann, auch hier bleibt es in den Grenzen des Allgemeinen eingeschlossen. Diese 
Konzeption bietet somit keinen Platz für das, was ich weiter oben als relevant für 
einen zeitgemäßen Begriff von Freiheit genannt habe: die Endlichkeit und die 
Unbestimmtheit jedes Einzelnen. Denn: Freiheit kann heute nicht mehr gedacht 
werden als freie Wahl in einer vorgeformten Allgemeinheit, auch wenn diese, 
wie Honneth Hegel überzeugend auslegt, als Wahl zwischen Gütern verstanden 
werden muss, in denen wir uns schon immer als Freie begegnen. Freiheit kann 
nicht darin bestehen, seinen Platz in der Gesellschaft zu finden. Freiheit geht 
über diesen Platz in der Gesellschaft hinaus, hinein ins Individuelle, Endliche, 
Unbestimmte.  

DIE PERSON  

Im abstrakten Recht ist der Wille zunächst unmittelbar, da er Persönlichkeit und 
Dasein nur rein äußerlich hat, nämlich im Besitz und im Eigentum. Den Begriff 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  LEIDEN AN ÜBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 209

der Person entwickelt Hegel in den folgenden Paragraphen (Schwerpunkte: §41 
– 53) dabei parallel zu dem der Sache als dessen Gegenpart. Die wesentliche Un-
terscheidung zur Sache ist dabei, dass das Subjekt »als Freies im Körper 
lebendig« (VII, §48 A) ist und sich zu sich selbst verhalten kann, die Sache da-
gegen hat keine Freiheit: »Die Besitzergreifung macht die Materie der Sache zu 
meinem Eigentum, da die Materie für sich nicht ihr eigen ist.« (VII, § 52) Damit 
wird Person-Sein etwas Großartiges und Besonderes:  

»Als diese Person weiß ich mich frei in mir selbst und kann von allem abstrahieren, da 

nichts vor mir als die reine Persönlichkeit steht, und doch bin ich als Dieser ein ganz Be-

stimmtes: so alt, so groß, in diesem Raume, und was alles für Partikularitäten noch sein 

mögen. Die Person ist also in einem das Hohe und das ganz Niedrige« (VII, §35, Z).  

Der Widerspruch in der Person zwischen abstraktem Ich und besonderem Sub-
jekt kann nur durch seine »Hoheit« ausgehalten werden: »Die Hoheit der Person 
ist es, welche diesen Widerspruch aushalten kann, den nichts Natürliches in sich 
hat oder ertragen könnte.« (ebd.) Die Person muss ihr eigenes Person-Sein wol-
len – darin liegt die Hoheit, die die Situation erträglich macht und die Spaltung 
aushält – darin liegt auch die Rechtsfähigkeit der Person: »Das Rechtsgebot ist 
daher: sei eine Person und respektiere die anderen als Person.« (VII, §36) Per-
son-Sein ist dabei nicht von der Natur gegeben, es ist aber auch nichts, das erar-
beitet werden muss.9 Es scheint vielmehr auf eine bestimmte Art und Weise ge-
lernt werden zu müssen: das Subjekt muss sich selbst zu einer Person formen, 
sich als Person wollen, als abstraktes Ich, absehend von seinen Partikularitäten. 
Dazu gehört ein bestimmtes Verhältnis zum Körper, dazu gehört die Begabung, 
frei zu sein, die aber erst wirklich wird in der Ausübung der Reflexion – der 
Mensch ist nach Hegel damit nicht von Natur aus frei, sondern zur Freiheit ver-
anlagt.  
 Person-Sein ist ein besonderer Status: Jede Person ist zwar Subjekt, aber 
nicht jedes Subjekt ist Person, in ihm ist nur die Möglichkeit, Person zu sein, an-
gelegt, der Schritt, Person zu werden, muss vom Einzelnen selbst vollzogen wer-
den: ist die Befolgung des Rechtsgebots: sei eine Person. Der Begriff der Person 
meint dabei im abstrakten Recht explizit nicht, dass das Subjekt ein Selbstbe-
wusstsein von sich hat, sondern ein Selbstbewusstsein in einer bestimmten Wei-
se: als »inhaltslose einfache Beziehung auf sich in seiner Einzelheit« (VII, §35). 
Die Besonderheit des einzelnen Subjekts ist in diesem Begriff nicht enthalten: 

                                                             
9  Hegel kritisiert mit seinem Begriff der Person sowohl das Naturrecht als er auch des-

sen Argument gegen die Sklaverei aufrechterhält.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


210 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

»ein Selbstbewußtsein von sich als vollkommen abstraktem Ich, in welchem alle 
konkrete Beschränktheit und Gültigkeit negiert und ungültig ist.« (ebd. A) Der 
Personen-Begriff ist völlig abstrakt angewandt: Im abstrakten Recht, in der 
Sphäre des Eigentums und des Besitzes, dreht er sich nicht um Charaktere, son-
dern um rechtsfähige Personen, die abgesehen von jeder individuellen Besonder-
heit fähig sind, rechtskräftige Verträge einzugehen. Die Besonderheiten des Ein-
zelnen sind dabei durchaus vorhanden, aber »als von der Persönlichkeit, der 
Bestimmung der Freiheit, noch verschieden, Begierde, Bedürfnis, Triebe, zufäl-
liges Belieben usf.« (VII, §37), sie beeinflussen die Rechts-Person in keiner 
Weise. Ebenso wenig spielt die Besonderheit der Person, ihrer Bedürfnisse, ihrer 
Absichten und Ziele im abstrakten Recht eine Rolle, denn »die Besonderheit in 
der Person [ist hier] noch nicht als Freiheit vorhanden« (VII, §37 Z), deswegen 
ist alles Besondere »ein Gleichgültiges«. Das Formelle des abstrakten Rechts 
liegt gerade in der Tatsache, dass es »bloße Möglichkeit«, »nur eine Seite des 
ganzen Verhältnisses« ist (ebd.). Aufgrund dessen ist das abstrakte Recht auch 
keine unbedingte Handlungsanleitung – es erlaubt, befugt oder verbietet, be-
schränkt sich dabei aber »aus demselben Grunde seiner Abstraktion auf das 
Negative, die Persönlichkeit und das daraus Folgende nicht zu verletzen.« (VII, 
§38) 
 Im einzelnen Individuum tritt durch diese Definition des Personen-Begriffs 
eine Spaltung zwischen Person und Subjekt auf: das Subjekt muss sein Person-
Sein wollen, anders ist die Spannung zwischen beiden Begriffen nicht aufzuhe-
ben. Wie dieses Person-Sein-Wollen jedoch aussieht, bleibt an dieser Stelle un-
klar, das abstrakte Recht kann hier keine Antworten geben. Es ist zu unzuläng-
lich, um den Widerspruch zwischen Besonderheit und Abstraktheit aufzulösen. 
Eine andere Meinung vertritt Joachim Ritter. Er sieht in diesem Konzept keine 
Spaltung zwischen Person und Subjekt – im Gegenteil, für ihn vollzieht sich in 
dieser Aufteilung eine Befreiung: eine »Befreiung des Menschen aus der Na-
tur«10. Diese Befreiung läuft, da stimme ich überein, über das Eigentum: »Der 
Mensch, der als Naturwesen nur dem ›Begriff nach‹, nur ›an sich‹ und der ›Mög-
lichkeit nach‹ frei ist, kann erst in actu frei werden, indem er sich aus der 
Unfreiheit des Naturstandes befreit und die Natur, ihre Macht durchbrechend, 
zur Sache macht.« (PE, 65) Das abstrakte Recht ist mit dem Ausschluss alles 
Subjektiven zur Sphäre des Eigentums, der Sache geworden, die alle »substanti-
ellen Verhältnisse des Menschseins außer sich« (PE, 61) hat und so, nach Ritter, 

                                                             
10  Ritter, Joachim: »Person und Eigentum«; in: Siep, Ludwig (Hg.): G.W.F. Hegel. 

Grundlinien der Philosophie des Rechts. – Berlin: Akademie Verlag 1997, 72. Im Fol-

genden mit PE und Seitenangabe im Text zitiert.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  LEIDEN AN ÜBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 211

»den Anfang der Bewegung [bildet], die zur Verwirklichung der Freiheit führt« 
(ebd.): »[A]lle substantiellen geistig-sittlichen Ordnungen der Freiheit [kommen] 
mit dem Eigentum des bürgerlichen Rechts zur Existenz«. (ebd.) Eigentum gibt 
es so überhaupt nur auf einer gesellschaftlichen Basis, gerade das ist es, warum 
sich »Unternehmer und Arbeiter nicht mehr wie Herr und Knecht im Naturstan-
de [verhalten], sondern wie Personen zueinander.« (PE, 71) Indem die eigene 
Arbeit (geistige wie körperliche) versachlicht wird, »befreit die moderne Gesell-
schaft den Menschen nicht nur aus der Macht der Natur, sie erhebt zugleich mit 
der Versachlichung der Arbeit und aller Arbeitsverhältnisse in der Form, daß 
Fertigkeiten nur als Sache und Eigentum auf Zeit veräußert werden können, die 
Freiheit zum allgemeinen Prinzip«; (ebd.) damit, so Ritter, gibt sie »der Person 
in sich als Persönlichkeit ihr Selbstsein und dessen Verwirklichung frei.« (ebd.) 
Ritters Lesart ist aus verschiedenen Gründen nicht überzeugend. Wenn er argu-
mentiert, dass »die Ordnungen der Freiheit« erst mit dem Eigentum »zur Exis-
tenz« kommen, missversteht er die Bedeutung des Eigentums: Nicht »Eigentum« 
ist das Schlüsselwort der Befreiung – Eigentum ist nur das äußerliche Zeichen. 
Der Schlüssel zur Befreiung ist die Frage: Was erlaubt es uns, Eigentum zu ha-
ben, Sachen in Besitz zu nehmen? Die Antwort lautet: Dass wir uns von der 
Sache unterscheiden, erlaubt es uns, sie zu unserem Eigentum zu machen. Die 
Befreiung liegt nicht in der Besitznahme, sondern in der Fähigkeit, von sich 
selbst als besonderem Subjekt zu abstrahieren, sich als abstraktes Ich zu begrei-
fen: die Fähigkeit also, von den Zufälligkeiten des Lebens abzusehen und sich 
nicht allein durch sie zu verstehen. Der Beginn der Verwirklichung der Freiheit 
liegt somit nicht im Eigentum, sondern in der Spaltung des Subjekts in Besonde-
res und Allgemeines. Deshalb findet auch keine Freigabe und »Verwirklichung« 
statt, wie Ritter weiter argumentiert, das, was hier frei gegeben werden soll, hat 
auf die Sphäre des abstrakten Rechts, ja, hat mit der Rechtsperson nichts zu tun: 
ist im Gegenteil von ihr explizit ausgeschlossen. Und im abstrakten Recht kann 
eine Aufhebung der Spaltung nicht stattfinden.  
 Das Höchste, Versöhnerischste, was es zu bieten hat, ist der Vertrag, in dem 
ausdrücklich subjektive Vorlieben keine Berücksichtigung finden können, und 
der aus zwei Gründen defizitär ist: Erstens: Er ist bloß zufällig zu Stande ge-
kommen, und zweitens: Er ist keine Rechtsgarantie. Einen Vertrag kann man 
auch über Unrechtes machen. Damit wird gleichzeitig die Unzulänglichkeit des 
abstrakten Rechts deutlich: Dem Recht geht es nicht um sich selbst, es hat sich 
selbst nicht zum Inhalt. Das Recht kann sich nicht selbst zum Inhalt wollen – 
ihm fehlt der Richter, der das Recht um seiner selbst willen will. Was der Perso-
nen-Begriff des abstrakten Rechts nicht leisten kann, soll nun der Begriff der 
Subjektivität in der Moralität weiter entwickeln.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


212 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

 In der Moralität kehrt Hegel die Begriffsbestimmungen aus dem abstrakten 
Recht um: Wo dort das Subjekt zur Person werden musste, muss hier die Person 
zum Subjekt werden. Subjekt und Person sind dabei keine feststehenden, son-
dern sich entwickelnde Begriffe, so dass sie an dieser Stelle eine andere Bedeu-
tung gewinnen als im abstrakten Recht. Subjektivität meint in der Sphäre der 
Moralität »Reflexion des Willens an sich« (VII, § 105) und »für sich seiende 
Identität« (ebd.), dadurch bestimmt sich die »Person zum Subjekte« (ebd.). Aus 
dieser Bestimmung leitet Hegel das »Recht des subjektiven Willens« (VII, §107 
A) ab, dessen Gestalt der moralische Standpunkt ist: »Nach diesem Rechte aner-

kennt und ist der Wille nur etwas, insofern es das Seinige, er darin sich als 
Subjektives ist.« (VII, §107). Dieses Recht des subjektiven Willens funktioniert 
auf folgende Weise: Indem der Wille nur das anerkennt, worin er sein eigenes 
Dasein sieht, bestimmt er dieses Gesehene und Anerkannte als nicht nur subjek-
tiv weiter zu einem »wahrhafte[n] Begriff«, zu etwas Objektivem, Allgemeinen. 
So entsteht eine Forderung, ein Sollen, das gleichzeitig nicht für das absolut 
Wahre gehalten werden kann, da dem moralischen Subjekt die Differenz zwi-
schen dem Dasein seiner Subjektivität und der Objektivität bewusst ist: Der mo-
ralische Standpunkt ist somit nur »Endlichkeit und Erscheinung des Willens« 
(VII, §108), im Zusatz ist ausgeführt: »Das Selbstbestimmen ist in der Moralität 
als die reine Unruhe und Tätigkeit zu denken, die noch zu keinem was ist kom-
men kann.«  
 Das Problem verdeutlicht Hegel in der Diskussion von Ironie und Romantik: 
Der subjektive Wille, das moralische Subjekt, kann für sich nicht entscheiden, 
was das Gute ist. Erlernen kann das besondere Subjekt das nur, indem es sich 
den allgemeinen Sitten unterwirft, nicht durch eigene, alleinige Reflexion. Es ist 
dem Guten verpflichtet: »Die Pflicht soll ich um ihrer selbst willen tun, und es ist 
meine eigene Objektivität im wahrhaften Sinne, die ich in der Pflicht vollbringe: 
indem ich sie tue, bin ich bei mir selbst und frei.« (VII, §133 Z) Die Pflicht ist 
dabei eine »höhere Sphäre des Unbedingten« (VII, §135) und erfordert einen 
Übergang in den Begriff der Sittlichkeit.11 Das Gute hingegen nur aus einer be-

                                                             
11  Wie nötig der Übergang in die Sittlichkeit ist, wird auch in der Abhandlung über das 

Gewissen deutlich: Während das Gewissen zwar die »absolute Berechtigung des sub-

jektiven Selbstbewußtseins« ausdrückt und das Recht, »nichts anzuerkennen, als was 

es so als das Gute weiß«, ist das Gewissen wesentlich vom Urteil abhängig, »ob es 

wahrhaft ist oder nicht«. Dieses Urteil gründet auf den »allgemeinen, gedachten Be-

stimmungen«, d.h. auf »Gesetzen und Grundätzen«, eine Berufung auf das Gewissen 

als Autorität selbst stünde »unmittelbar dem entgegen, was es sein will« (VII, §137 

A).  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  LEIDEN AN ÜBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 213 

 
 

sonderen Subjektivität abzuleiten ist unmöglich, da die Beurteilungsebene immer 
nur subjektiv sein kann und in Differenz zur Objektivität steht. Die Romantiker 
haben somit, nach Hegel, überhaupt ein vollkommen falsches Bewusstsein von 
Subjektivität, da sie die Differenz nicht denken können und sich nicht vor deren 
Hintergrund begreifen lernen – sie setzen sich somit selbst absolut und laufen 
Gefahr, »ins Böse umzuschlagen« (VII, §139).12 
 Das moralische Subjekt muss somit in das abstrakte Recht und in die Sitt-
lichkeit eingegliedert werden. Damit gewinnt Hegel die handlungsfähige Instanz, 
die am Ende des abstrakten Rechts fehlte: Das Subjekt, das, weil es moralisch 
ist, das Gute will, weil es sich als Abstraktes sehen und negieren kann, rechtsfä-
hig ist und weil es sich den Sitten beugt und seine Handlungen an ihnen misst, 
Objektivität in der Sittlichkeit gewinnt. Abstraktes Recht und Moralität können 
damit beide nur im Boden der Sittlichkeit, die ihr Gelingen erst ermöglicht, ge-
deihen. Diesen Widerstreit in den Begriffen Subjekt und Person will Hegel nun 
über den Begriff der Bildung und die Eingliederung in den Staat versöhnen. Die-
se Versöhnung funktioniert aber nicht, wie ich im Weiteren ausführen werde, da 
sie weder die der Allgemeinheit als Gleichberechtigte zur Seite gestellte Beson-
derheit einbezieht, noch akzeptiert, dass es eine einheitliche Sittlichkeit, die 
einen handlungsweisenden Boden für jeden Konflikt bietet, nicht mehr geben 
kann. Das liegt an einer Konsequenz, die man aus Hegel selbst ziehen muss: In 
der Phänomenologie zeigt Hegel mit seiner Antigone-Deutung, dass das Leiden 
der einen die Sittlichkeit aller zerstört, weil diese einer Einzigen nicht gerecht 
werden kann. Sicher liegt das an der defizitären Struktur der Sittlichkeit der An-
tike, nichtsdestotrotz ist sie wegen dem an Antigone begangenen Unrecht dem 
Untergang geweiht. Dieser Untergang bewirkt eine einzigartige Stärkung des In-
dividuums, eine Veränderung der Weltwahrnehmung, die eine Veränderung des 
Begriffs von Subjektivität nach sich zieht, die mit einem neuen Begriff der Sitt-
lichkeit eingeholt werden muss. In diesem neuen Begriff muss nun aber etwas 
anderes im Mittelpunkt stehen als die abstrakte Verwirklichung des Weltgeistes: 
das Subjekt. Deswegen kann ein neuer Begriff von Sittlichkeit keine allgemeinen 
Handlungsanleitungen mehr bieten: weil es in ihm eben nicht mehr darum geht, 

                                                             
12  Doch der Romantiker ist nur ein Symptom für die Unzulänglichkeit dieses Modells: 

Es hat noch eine andere Schwäche. Der, der sich selbst nicht, wie der Romantiker, im 

moralischen Entscheidungsfindungsprozess absolut setzt, verliert sich ebenso zwi-

schen den Handlungsmöglichkeiten: Honneth diagnostiziert hier das »Leiden an 

Unbestimmtheit« (LU, 43), indem er auf »pathologische Züge«, die Hegel in der Mo-

ralität hervorhebt, aufmerksam macht.     

sich

 

einen

 

Weltgeist

 

an

 

der

 

Welt

 

abarbeiten

 

zu

 

lassen,

 

dem

 

der

 

Einzelnen

 

schul-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


214 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG 

 
 

terzuckend geopfert werden kann, sondern darum, jedem einzelnen gerecht zu 
werden: die antigonale Situation hat eine neue Art des Konflikts in die Welt ge-
setzt: den, in dem es um das Individuum geht.  

 
DIE SITTLICHKEIT:  
FAMILIE, BÜRGERLICHE GESELLSCHAFT, STAAT 
 
Um die Spaltung zwischen Person und Subjekt zu überwinden, muss der subjek-
tive Wille eine »konkrete Identität« (VII, §141) gewinnen: »Das Dasein der 
Freiheit, welches unmittelbar als das Recht war, ist in der Reflexion des Selbst-
bewußtseins zum Guten bestimmt; das Dritte, hier in seinem Übergange als die 
Wahrheit dieses Guten und der Subjektivität, ist daher ebenso sehr die Wahrheit 
dieser und des Rechts.« (VII, §141 A) In der Sittlichkeit ist das Gute so »leben-
dig«, es hat im »Selbstbewußtsein sein Wissen, Wollen und durch dessen Han-
deln seine Wirklichkeit«. Das Selbstbewusstsein selbst hat dabei in der Sittlich-
keit seine »Grundlage« und seinen »bewegenden Zweck«. Das Ich will hier das 
Allgemeine: erfüllt damit das Recht des subjektiven Wollens, nur das zu wollen, 
was es als gut erkennt: »Aber in der einfachen Identität mit der Wirklichkeit der 
Individuen erscheint das Sittliche, als die allgemeine Handlungsweise derselben, 
als Sitte, – die Gewohnheit desselben als eine zweite Natur« (VII, §151). In die-
ser zweiten Natur werden, nach Hegel, die Begriffe Person und Subjekt ver-
mittelt. Das »objektiv Sittliche« tritt damit an »die Stelle des abstrakten Guten« 
(VII, §144), »Eigenwilligkeit und das abstrakte Gewissen« (VII, §152) ver-
schwinden. An diese Stelle tritt es anhand der Subjektivität, die Unterschiede 
setzt und dadurch den Begriff bestimmt: ihm Inhalt verleiht.  
 Mit dieser Erläuterung wertet Hegel das Individuum gleichermaßen auf und 
ab: Zum einen ist es das, wodurch die Sittlichkeit einzig wirklich und konkret 
werden kann, zum anderen ist es aber ein bloß Zufälliges, das gegen die sittli-
chen Mächte ein machtloser Spielball wird: »Es ist auf diese Weise die Freiheit 
oder der an und für sich seiende Wille als das Objektive, Kreis der Notwendig-
keit, dessen Momente die sittlichen Mächte sind, welche das Leben der Individu-
en regieren und in diesen als ihren Akzidenzen ihre Vorstellung, erscheinende 
Gestalt und Wirklichkeit haben.« (VII, §145) Die sittlichen Mächte stehen dem 
Individuum dabei nicht als ein Fremdes gegenüber, sie sind »von seinem eigenen 
Wesen« (VII, §147), das Subjekt hat in ihnen sein »Selbstgefühl«, das zunächst 
durch keine Reflexion vermittelt ist: »so kann man sagen, der sittliche Mensch 
sei sich unbewußt. In diesem Sinne verkündet Antigone, niemand wisse, woher 
die Gesetze kommen, sie seien ewig.« (VII, §144 Z) Diese Struktur lässt sich 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  LEIDEN AN ÜBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 215

leichter verstehen, hat man Honneths Erklärung des dritten Moments des freien 
Willens als Wahl zwischen Kulturgütern, in denen wir uns bereits als Freie ver-
stehen können, vor Augen. Auch hier in der Sittlichkeit begegnet den Subjekten 
in den Sitten ihre eigene Freiheit. Besondere Tugenden sind deshalb in der Sitt-
lichkeit nicht erforderlich: »Was der Mensch tun müsse, welches die Pflichten 
sind, die er zu erfüllen hat, um tugendhaft zu sein, ist in einem sittlichen Ge-
meinwesen leicht zu sagen, – es ist nichts anderes von ihm zu tun, als was ihm in 
seinen Verhältnissen vorgezeichnet, ausgesprochen und bekannt ist.« (VII, §150 
A) Staatsbürger-Sein heißt so, die in der Moralität gewonnene Subjektivität wie-
der aufgeben zugunsten des sittlich Guten. Die Moralität hat dabei weiterhin 
ihren Platz, sie wird nicht abgelöst durch die Sittlichkeit, sie reicht nur nicht, um 
den Einzelnen frei werden zu lassen. Doch wie genau gestaltet sich dieser Schritt 
für das Subjekt selbst? Es muss dazu in der Moralität seine eigene Unfähigkeit 
zu urteilen erkennen und durch einen bewussten Schritt in die sittliche zweite 
Natur sein Gewissen, abgesehen von uninteressanten Partikulärfragen, die die 
Moralität des Einzelnen beschäftigen,13 aufgeben. Die Argumentation gegen die 
Romantik, gegen die Absolutsetzung des Ichs ist dabei überzeugend: Das Gute 
kann vom Einzelnen allein nicht entdeckt werden. Doch der Gedanke, dass das 
Gute in den Sitten und Gebräuchen eines Volkes oder einer Gesellschaft liegt, 
kann heute nicht abschließend überzeugen.  
 Um Antworten zu gewinnen, möchte ich mir im Folgenden den Aufbau des 
sittlichen Geistes genauer anschauen. Er verwirklicht sich in drei Weisen: in der 
Familie, der bürgerlichen Gesellschaft und dem Staat. Die natürliche Sittlichkeit 
der Familie, in der der Grundstein für die moralische Erziehung gelegt wird, zer-
bricht dabei notwendig in »die Stufe der Differenz« (VII, §181): in die bürger-
liche Gesellschaft, die »Erscheinungswelt des Sittlichen«, die den Staat schon 
voraussetzt. 
 Hegel argumentiert damit gegen die Auslegung, Staat sei der Raum, seine 
besonderen Zwecke zu verfolgen, indem man die anderen zum Mittel macht: 
Das genau ist die bürgerliche Gesellschaft, die nicht mehr ist, als ein »Not- und 
Verstandesstaat«. Staat ist für Hegel aber mehr: Staat ist die institutionalisierte 
Sittlichkeit. Während in anderen Konzepten die Sittlichkeit ihren Raum in der 
Familie hat, zeigt Hegel, warum sie darüber hinausreicht und ihre Verwirkli-
chung erst im Staat erreicht. Denn in der Familie werden die Kinder zu Persön-
lichkeiten erzogen, die, erwachsen, ins Leben entlassen werden müssen – »die 
Söhne als Häupter und die Töchter als Frauen« (VII, §177) – spätestens jedoch 

                                                             
13  Moralität spielt für den Einzelnen noch eine Rolle in Fragen der Gnade, der Großmü-

tigkeit: Wie unterstütze ich Hilfsbedürftige, etc. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


216 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG 

 
 

wird die Familie aufgelöst durch den Tod des väterlichen Oberhaupts. Mit der 
Auflösung der Familie geht das bisher allgemeine Sittliche verloren – denn die 
bisher bestimmende Allgemeinheit war die Familie: »Jetzt aber tritt das Verhält-
nis ein, daß das Besondere das erste für mich Bestimmende sein soll, und somit 
ist die sittliche Bestimmung aufgehoben.« (VII, §181 Z) Der jugendliche Mann 
wird frei, sich nach seinen eigenen Wünschen und Interessen zu orientieren. Die 
bürgerliche Gesellschaft bietet ihm nun den Raum, den er braucht, um sich aus-
zuleben. Sie ist die »Stufe der Differenz« (VII, §181), die Platz für Reflexion 
bietet, ihr Wesen ist dabei »notwendig scheinend«: die bürgerliche Gesellschaft 
ist die »Erscheinungswelt des Sittlichen« (ebd.). In ihr passieren drei Dinge: (1) 
die Besonderheit erlangt ihr Recht, (2) die Allgemeinheit erlangt ihr Recht, (3) 
die Sittlichkeit scheint in ihr auf. Das Ganze der Sittlichkeit hingegen ist sie 
nicht, der »Primat des Staates« ist schon in ihr angelegt, wie Rolf-Peter Horst-
mann den Stellenwert der bürgerlichen Gesellschaft erklärt:  
 
»Der Primat des Staates hat seinen Grund […] in der These, daß nur das sich in Institutio-

nen fixierende wahre Allgemeine, also das Allgemeine, das immer schon als die bestimm-

te Einheit auftritt, die alle möglichen Momente der Besonderung des sittlichen Ganzen 

meidbar zu machen, die in der sich durch das Prinzip der Besonderheit definierenden 

Sphäre der Sittlichkeit, d.h. der bürgerlichen Gesellschaft, angelegt sind.«14  

 
Die bürgerliche Gesellschaft ist dabei bestimmt durch zwei Prinzipien. Das eine 
ist die »konkrete Person, welche sich als besondere Zweck ist« (VII, §182), das 
andere Prinzip ist das der Allgemeinheit, da »die besondere Person als wesent-
lich in Beziehung auf andere solche Besonderheiten« (ebd.) verstanden werden 
muss. In dieser so entzweiten bürgerlichen Gesellschaft kommen dabei sowohl 
Allgemeinheit als auch Besonderheit zu ihrem je eigenen Recht: Die Besonder-
heit hat das Recht »sich nach allen Seiten zu entwickeln und zu ergehen« (VII, 
§184) und die Allgemeinheit hat das Recht, »sich als Grund und notwendige 
Form der Besonderheit sowie als die Macht über sie und ihren letzen Zweck zu 
erweisen.« (ebd.) Hegel beschreibt die bürgerliche Gesellschaft nun weiter als 
das »System der in ihre Extreme verlorenen Sittlichkeit« (ebd.). Diese Beschrei-
bung ist nicht unmittelbar plausibel, da sich die Verbundenheit von Allgemei-
nem und Besonderem ja gerade hier zu zeigen scheint. Diese Verbindung genügt 

                                                             
14  Rolf-Peter Horstmann: »Theorien der bürgerlichen Gesellschaft«; in: Ludwig Siep 

(Hg.): G.W.F. Hegel. Grundlinien der Philosophie des Rechts. – Berlin: Akademie 

Verlag 1997, 213. Im Folgenden im Text mit TbG und Seitenzahl zitiert.   

überwunden und in sich aufgehoben hat, in der Lage ist, aporetische Konsequenzen ver-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  LEIDEN AN ÜBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 217

Hegel aber nicht, denn sie ist keine »sittliche Identität«, sondern wegen der 
»Selbständigkeit beider Prinzipien« (VII, §186) notwendig und damit nicht frei. 
Wie dieses »selbständige Bestehen« zu verstehen ist, erklärt Horstmann folgen-
dermaßen: »Allgemeinheit und Besonderheit bestehen selbständig dann, wenn 
zwischen ihnen ein Bedingungsverhältnis derart besteht, daß sie sich gegenseitig 
voraussetzen, ohne sich wechselseitig integrieren zu können.« (TbG, 206) Das 
Besondere muss sich hier schließlich am Allgemeinen orientieren, nur so kann es 
überhaupt weiter bestehen. Die Beziehung ist dabei eine notwendige und keine 
freie, da es das Allgemeine nicht frei wählt. In der bürgerlichen Gesellschaft 
kann keiner ohne die anderen etwas erreichen, Bedürfnisse können nur durch 
Angebote befriedigt werden, Angebote brauchen wiederum Nachfrage. Um zum 
Ziel zu kommen, sind die anderen unentbehrlich, auch wenn sie mir nicht als 
wertvoll an sich erscheinen und ich nur auf meinen eigenen Zweck bedacht 
bin.15 Obwohl es dem Einzelnen hier erlaubt ist, seinen egoistischen Zwecken 
nachzukommen und die allgemeinen nur, insoweit sie ihm nützlich sind, zu be-
rücksichtigen, ist die bürgerliche Gesellschaft nicht etwa ein »ungeordnetes Gan-
zes« (TbG, 208): Es gibt Gerichte und Rechtsprechung, die Stände werden ein-
geführt, genau wie Polizei und Korporationen.16 Im Not- und Verstandesstaat ist 
so für vieles Vorsorge getroffen: Für Verarmung, für Witwen und Waisen, für 
Wohltätigkeit und Aufstiegsmöglichkeiten. Es gibt also klare »Grenzen der ego-
istischen Interessenverfolgung« (TbG, 209) und die muss es nach Hegel auch 
geben, »weil sonst nicht gewährleistet wäre, daß jedes Mitglied der bürgerlichen 

                                                             
15  »[I]ndem Hegel nachweist, daß das Prinzip der Besonderheit der durch ihre Einzelin-

teressen und deren Verschränkung bestimmten bürgerlichen Gesellschaft als auszeich-

nende Bestimmung zukommt und daß eben die Gültigkeit dieses Prinzips für diesen 

Bereich dazu führt, daß er der Allgemeinheit als notwendiger Form der Besonderheit 

(§ 184), und d.h. der die besonderen Interessen einschränkenden Macht bedarf, um 

nicht an seinem eigenen Prinzip zugrunde zu gehen – indem Hegel dies in bezug auf 

die bürgerliche Gesellschaft nachweist, so kann er erstens die Notwendigkeit des Staa-

tes als des existierenden allgemeinen Zwecks und zweitens dessen Primat gegenüber 

anderen Formen der sittlichen Organisation behaupten.« (TbG, 214)    

16  »Der Polizei weist Hegel ein weites und inhomogenes Aufgabenfeld zu. Zu ihren 

wichtigsten Aufgaben gehören die Sicherung der öffentlichen Ordnung, die Gewerbe-

aufsicht, Industrieplanung, die Vorsorge für infrastrukturelle Maßnahmen – Hegel er-

wähnt Straßenbeleuchtung und Brückenbau –, die Gewährleistung der Zugänglichkeit 

von lebensnotwendigen Waren durch Verteilungs- und Steuervorschriften sowie die 

Bereitstellung von Einrichtungen zur Gesundheitspflege, zur Erziehung der Kinder 

und von Armenhäusern. Korporationen sind Berufsgenossenschaften.« (TbG, 209)   

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


218 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG 

 
 

Gesellschaft wenigstens im Prinzip sein besonderes Wohl verwirklichen kann.« 
(ebd.)  
 Familie, bürgerliche Gesellschaft und Staat werden dabei nicht in Reihe ge-
dacht – das Eine wird durch das Andere ersetzt –, sondern in Ergänzung.17 Das 
allein auf sich gestellte und einzig seine Interessen und Zwecke verfolgende In-
dividuum der bürgerlichen Gesellschaft glaubt dabei nur alle Sittlichkeit ver-
loren, denn unter dem vermeintlich nur Besonderen verbirgt sich immer das All-
gemeine – die allgemeinen Interessen werden durch die Verfolgung der 
besonderen gefördert: »[I]ch bin also überhaupt auf der Stufe des Scheins, und 
indem meine Besonderheit mir das Bestimmende bleibt, das heißt der Zweck, 
diene ich damit der Allgemeinheit, welche eigentlich die letzte Macht über mich 
behält.« (ebd.) Was die bürgerliche Gesellschaft nur scheinbar zu einer An-
sammlung egoistischer Individuen und zur Erscheinung der Sittlichkeit macht, 
ist die in ihr notwendig angelegte Intersubjektivität: Denn die Eigeninteressen 
lassen sich nur in der Beziehung zu anderen Individuen verwirklichen und haben 
damit Allgemeinheit.18 Die bürgerliche Gesellschaft bietet damit Raum für die 
»selbständige Entwicklung der Besonderheit« (VII, §185 A), in der die »in sich 
unendliche Persönlichkeit« und die »subjektive Freiheit« sich als Recht des Ein-
zelnen entfalten: denn sie kommen in der »nur substantiellen Form des 
wirklichen Geistes nicht zu [ihrem] Rechte« (ebd.).  
 An dieser Stelle wird deutlich, dass auch die bürgerliche Gesellschaft keinen 
Raum für das bietet, was ich oben mit Bohrer als den Überschuss des Subjekts 
bezeichne: Auch hier ist kein Platz für diejenigen, die an den vernünftig geteilten 
Strukturen nicht teilnehmen wollen oder können. Auch hier ist kein Platz für den 
Bruch, für die Kontingenzerfahrung. Unter Besonderheit versteht Hegel nicht die 
individuellen Talente, sondern die individuellen Bedürfnisse, die sich im Wirt-
schaftlichen zu erschöpfen scheinen. Dass aber das, was Bohrer als ästhetische 
Subjektivität beschreibt, und damit genau wie Hegel, der auf den absoluten Geist 
mit Kunst, Religion und Philosophie verweisen würde, aus der Sphäre des Sozia-

                                                             
17  »Die bürgerliche Gesellschaft ist die Differenz, welche zwischen die Familie und den 

Staat tritt, wenn auch die Ausbildung derselben später als die des Staates erfolgt, denn 

als die Differenz setzt sie den Staat voraus, den sie als Selbständige vor sich haben 

muss, um zu bestehen.« (VII, §182 Z) 

18  Durch diese Bewegung zwischen Besonderem und Allgemeinen gewinnt die bürgerli-

che Gesellschaft eine besondere Bedeutung: Sie wird der »Boden der Vermittlung«, 

auf dem sich jeder freimachen kann von den »Zufälligkeiten der Geburt« (VII, §182 

Z).  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  LEIDEN AN ÜBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 219

len ausgrenzt, ebenfalls soziale Konsequenzen hat, habe ich in meiner Auseinan-
dersetzung mit Bohrer gezeigt: denn das Scheitern der Romantiker ist immer 
auch ein soziales gewesen: ihr Leiden eines an der gesellschaftlichen Ausgren-
zung, an gesellschaftlichen Strukturen, die ihnen nicht erlaubt haben, sich mit 
ihrer Individualität, mit ihrem individuellen Überschuss, in sie einzubringen. 
 Hegel will mit dem Verlust der Sittlichkeit in der bürgerlichen Gesellschaft, 
der das rücksichtslose Verfolgen der privaten Interessen begünstigt und ermög-
licht, einem Verlust der Sittlichkeit im Ganzen, wie er ihn in der Antike diagnos-
tiziert, vorbeugen: »Die selbständige Entwicklung der Besonderheit ist das 
Moment, welches sich in den alten Staaten als das hereinbrechende Sittenverder-
ben und der letzte Grund des Untergangs derselben zeigt.« (VII, §185 A) Die 
Sittlichkeit der Rechtsphilosophie muss in der Lage sein, die subjektive Freiheit, 
die Reflexion, mitzutragen und zu einem ihrer Momente zu machen – damit fällt 
diese neue Sittlichkeit nicht dem gleichen Problem zum Opfer wie die verlorene 
der Antike: der Individualisierung, der Persönlichkeit. Hegel will die Entzwei-
ung und die »unendliche Reflexion des Selbstbewußtseins in sich« (VII, §185 A) 
aushalten, um so eine Einheit denken zu können, die den »Gegensatz der Ver-
nunft zu seiner ganzen Stärke auseinandergehen läßt und ihn überwältigt« 
(ebd.). Antigone wird hier das Recht, sich zu besondern eingeräumt – nur hat es 
keine Konsequenzen mehr für den Staat. Das ist das Überraschende an Hegels 
Lösung: er konstruiert einen neuen sittlichen Staat, dessen Sittlichkeit mehr aus-
hält als die der Antike. Dem diagnostizierten Recht auf Besonderheit wird so 
kein Platz im Staat zugewiesen, sondern eine außerstaatliche Sphäre zugespro-
chen. Das Problem, das den antiken Staat gesprengt hat, wird so gelöst, dass es 
einfach aus dem Staat herausgenommen wird und als unerheblich für ihn gilt. 
Einzig problematisch daran ist, dass sich Antigones Konflikt nicht in Familie 
oder bürgerlicher Gesellschaft lösen lässt. Einer Besonderung, wie Antigone sie 
erfährt, wird vielmehr durch die Bildung vorgebaut. Denn sie verhindert eine 
einseitige Identifikation mit einem sittlichen Prinzip und liefert in ihrem Einblick 
in die Vernünftigkeit des Allgemeinen die Erkenntnis um die Bedeutungslosig-
keit der Besonderung, des individuellen Leids. Was aber, wenn das Subjekt auf 
der Bedeutsamkeit seines Leides beharrt? 

DER WERT DER BILDUNG

Die Wandlung zum vernünftigen, sittlichen Individuum wird durch einen Pro-
zess gesteuert, der sich daraus ergibt, dass der Einzelne, um seine Zwecke 
(vorrangig wirtschaftliche Zwecke) möglichst umfassend verfolgen zu können, 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


220 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

zu einem »Gliede der Kette« werden muss: Er muss seine Subjektivität in ihrer 
Besonderheit »bilden« (VII, §187). Bildung ist dabei nach Hegel nichts, was 
dem Menschen äußerlich ist, sie gehört vielmehr zum Menschen dazu: Durch sie 
wird es möglich, der Welt verständig gegenüberzustehen, ihr ein »Siegel« (VII, 
§187 A) aufzudrücken und damit den Unterschied zwischen sich und der äuße-
ren Welt zu markieren. Indem sich der Mensch so als abgegrenzt begreift, 
überwindet er gleichzeitig diese Abgrenzung und gewinnt »darin sein objektives
Dasein« (VII, §187 A):  

»Die Bildung ist daher in ihrer absoluten Bestimmung die Befreiung und die Arbeit der 

höheren Befreiung, nämlich der absolute Durchgangspunkt zu der nicht mehr unmittelba-

ren, natürlichen, sondern geistigen, ebenso zur Gestalt der Allgemeinheit erhobenen un-

endlich subjektiven Substantialität der Sittlichkeit.« (ebd.)  

Im Bildungsprozess gewinnt der subjektive Wille Objektivität, »wird würdig und 
fähig […], die Wirklichkeit der Idee zu sein.« (ebd.) Existenz gewinnt diese Idee, 
indem die Gedanken durch diesen Lernprozess die »Form der Allgemeinheit« 
(VII, §187 A) annehmen. Durch den so gewonnenen Abstand zur »bloße[n] Sub-
jektivität« (ebd.) erreicht der freie Wille seine dritte Bestimmung: er will sich 
selbst als freier, indem der Staatsbürger sich selbst als Person: als Staatsbürger
will.  
 Dadurch, dass seine Gedanken die »Form der Allgemeinheit« angenommen 
haben, hat sich seine Besonderheit »verarbeitet und heraufgebildet« (ebd.) zu ei-
ner Verständigkeit: Nur wenn dieser Schritt gemacht ist, lässt sich vom Subjekt 
als freiem sprechen. Auch in Honneths Interpretation der hegelschen Rechtsphi-
losophie spielt die Bildung für den Vorgang der freien Wahl eine entscheidende 
Rolle. In ihr als intersubjektivem Prozess lernt der Einzelne, seine Wünsche zu 
ordnen und sich selbst als Person zu formen: Das »Bedürfnispotential, mithin die 
Natur im Menschen, darf selber nicht als etwas ein für allemal Fixiertes gedacht 
werden, sondern muß sich als etwas Plastisches vorstellen lassen, das Spielraum 
für gerichtete Veränderung enthält.« (LU, 88) Diesen Spielraum macht sich der 
kommunikative, intersubjektive Vorgang der Bildung zu Nutze: Die Natur des 
Menschen wird »rational […] durchdrungen« (ebd.), im intersubjektiven Prozess 
des Lernens wird dem Kind, das durch freundschaftliche Verbindungen den 
Wert der Freundschaft – der in Honneths Argumentation gleichgesetzt wird mit 
dem Wert der Gemeinschaft überhaupt – schon erkannt hat und deswegen offen 
ist für einen Lernprozess, der ihm den Einstieg in die Freiheit gemeinschaftlicher 
Beziehungen erleichtert, vermittelt, wie gelingende Kommunikation funktioniert. 
Hier lassen sich nun Honneth zu Folge »die Umrisse eines kommunikativen Mo-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  LEIDEN AN ÜBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 221

dells der individuellen Freiheit […] deutlich […] erkennen« (LU, 28f.), das of-
fenbar genau »solche sozialen oder institutionellen Bedingungen als Inbegriff 
einer gerechten Gesellschaftsordnung [begreift], die es jedem einzelnen Subjekt 
erlauben, sich in kommunikative Beziehungen zu begeben, die als Ausdruck der 
eigenen Freiheit erfahren werden können.« (LU, 29) In diese Beziehungen bege-
ben wir uns dabei nach Honneth, weil uns rational klar geworden ist, dass wir 
nur so frei werden können.  
 So interessant dieses Argument als Interpretation Hegles ist, bleibt es als Be-
schreibung menschlichen Zusammenlebens und als Aktualisierung des 
hegelschen Ansatzes unbefriedigend. Honneth will nachweisen, dass Freiheit 
erst möglich wird, wenn die Bedingungen kommunikativer Beziehungen institu-
tionalisiert sind: als eine solche Institution begreift er Bildungseinrichtungen, in 
denen erlernt wird, sich rational dafür zu entscheiden, an dieser Kommunikation 
teilzunehmen, weil einzig in ihr die Freiheit zur eigenen Entfaltung besteht. Der 
Begriff des Menschen, den Honneth hier voraussetzt, ist dabei zunächst vielver-
sprechend: der Mensch wird hier nicht als feststehend, sondern als veränderbar 
begriffen, er braucht Spielraum für seine Entfaltung. Doch den versprochenen 
Spielraum bekommt er dann doch nur in den schon vorgefertigten Strukturen der 
kommunikativen Beziehungen. Das Kind muss sie erlernen, es wird rational 
durchdrungen: die individuelle Entfaltung funktioniert nach gesellschaftlichen 
und vernünftigen Regeln. Erneut wird die Besonderheit und die Unbestimmtheit 
abgeschnitten: alles Kreative, Überschüssige, Genialische wird in der rationalen 
Durchdringung zugunsten des allgemein Verständlichen geplättet. Das Ergebnis: 
ein kommunikativer Prozess, der verständlich und vernünftig zwar jeden mit ein-
bezieht, aber um den Preis, zu jedem gemacht worden zu sein. Freiheit gibt es 
hier wieder nur auf der Basis des schon Dagewesenen und nicht auf der des Un-
bestimmten und Zukünftigen. 
 Bei Hegel gewinnt die sittliche Idee ihre Wirklichkeit erst im Staat: »der sitt-
liche Geist, als der offenbare, sich selbst deutliche, substantielle Wille, der sich 
denkt und weiß und das, was er weiß und insofern er es weiß, vollführt.« (VII, § 
257). Das gebildete Subjekt hat in ihm seinen ganz besonderen Stellenwert: 
Während der Staat in der Sittlichkeit seine unmittelbare Existenz hat, hat er im 
gebildeten Subjekt seine vermittelte Existenz, während das Subjekt selbst durch 
seine patriotische Gesinnung im Staat seine substantielle Freiheit hat. Aus der 
Sicht des Subjekts ist der Staat so »die Wirklichkeit des substantiellen Willens« 
(VII, §258), da durch die Bildung, durch das Zum-»Gliede der Kette«-Werden, 
das individuelle Selbstbewusstsein zum Allgemeinen erhoben wird. Der Wille 
des Staates ist also im doppelten Sinne substantiell: Er liegt dem Willen des 
Bürgers sowohl zugrunde (durch die Sitten erfolgt die Bildung), als er auch den 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


222 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Willen des Bürgers repräsentiert (das Allgemeine des Selbstbewusstseins). Ge-
nauer betrachtet: Das Individuum ist frei, weil es ein »allgemeines Leben« (VII, 
§258 A) führt. Der Staat bei Hegel hat nicht die Bedeutung, Eigentum zu schüt-
zen oder eine persönliche Freiheit zu garantieren. Hegels Staat verspricht mehr: 
Teilhabe am objektiven Geist: »so hat das Individuum selbst nur Objektivität, 
Wahrheit und Sittlichkeit, als es ein Glied desselben [des Staates] ist.« (VII, 
§258) Hier wird das Gute lebendig, das in der Moralität unerreichbar blieb. Denn 
gefunden werden kann es nur im Zusammenspiel zwischen Objektivem und Sub-
jektivem: »Im Ganzen der Sittlichkeit ist sowohl das objektive als das subjektive 
Moment vorhanden: beide sind aber nur Formen derselben. Das Gute ist hier 
Substanz, das heißt Erfüllung des Objektiven mit der Subjektivität.« (VII, §144 
Z) 
 Doch die Rückkehr ins Allgemeine kann nicht einfach als Bildung und somit 
als intersubjektiv erarbeitete Anbindung an allgemeine, sittliche Werte ver-
standen werden. Denn die Rückkehr ins Allgemeine ist das Über-Den-Tod-Hin-

weggehen, das den Einzelnen vergisst und übergeht für das Ganze. Ein zeit-
gemäßer Freiheitsbegriff aber kann Gesellschaft nur als Boden, den das Subjekt 
bearbeitet, denken. Allgemeines und Besonderes, beschränken und negieren, ge-
hören weiterhin zum Freiheitsbegriff dazu. Doch die individuelle Entwicklung 
findet nicht mehr nur im gesellschaftlichen Rahmen statt, sondern kann diesen 
Rahmen selbst auch verändern. Dabei wird der Rahmen nicht abgeschafft, son-
dern stetig modifiziert. Denn nur so sind Fortschritt und Veränderung denkbar: 
als Wechselwirkung zwischen Besonderheit und Allgemeinheit, nicht als aus-
schließlich auf Allgemeinheit bezogen. Diese Verschiebung ist dabei nicht ent-
standen aus historischen Entwicklungen in der Menschheitsgeschichte, sondern 
im Begriff der Freiheit selbst, wie Hegel ihn in der Rechtsphilosophie entwi-
ckelt, abzulesen. Denn die Fixierung auf das Allgemeine ist schon hier proble-
matisch. 
 Bei Hegel erscheint die Wahl zwischen den Kulturgütern, in denen der Ein-
zelne seine Freiheit findet, wie eine Wahl zwischen ewig feststehenden Möglich-
keiten, die keine Veränderung, kein Werden mehr kennt. Hegels konkrete Frei-
heit trägt keine individuellen Züge. In der Rechtsphilosophie geht es nicht um 
»individuelle Selbstverwirklichung« (LU, 47), wie Honneth schreibt, sondern 
um die allgemeine Verwirklichung des freien Willens in der Sphäre des objekti-
ven Geistes. Die gibt es freilich nur auf der Ebene der Individuen, weil sie 
ausschließlich hier Lebendigkeit gewinnt, die Individuen selbst sind aber nur als 
Träger dieser Freiheit interessant, nicht als Macher.   
 Hegel versteht Bildung radikal: das Ergebnis des Bildungsprozesses ist bei 
ihm nicht offen, sondern der Staatsbürger. Damit missachtet er, dass gerade Bil-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  LEIDEN AN ÜBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 223

dung selbst auch ein kreativer Prozess ist, der Talente freisetzt und befördert und 
neue Ideen aufkommen lässt. Bei Hegel hingegen ist Bildung einzig zu lernen, 
sich selbst als Teilnehmer am staatlich-bürgerlichen Leben zu wollen: Bildung 
bedeutet, sich die Sitten und Kulturgüter seiner Gesellschaft anzueignen – um in 
ihnen frei zu sein. Die Frage ist nun, ob Bildung für Hegel überhaupt etwas an-
deres heißen könnte: Sollte sie nur zur Abstraktion, zur Negation des zunächst 
Gegebenen führen, würde sie im ersten Moment des freien Willens als inhalts-
leer und ungerichtet wie die Rechtsperson stehen bleiben. Sollte sie auf eine Per-
sönlichkeitsbildung, Eigen-Erforschung, Individualisierung hinzielen, bliebe sie 
im zweiten Moment des freien Willens, dem Romantiker, der nicht zwischen Gut 
und Böse unterscheiden kann, stehen. Bildung kann für Hegel also nur heißen: 
Das, was als allgemein vernünftig begriffen wird, selbst als vernünftig begreifen 
und es so aus freiem Willen bejahen. Der Überschuss des Einzelnen führt für 
Hegel immer nur ins unendlich reflexive Gewissen des Romantikers, der für sei-
ne Entscheidungen keine Gründe finden kann.   
 Deswegen entwickelt sich der freie Wille bei Hegel notwendig unabhängig 
vom Einzelnen, er ist unendlich, besteht über den Tod hinaus in den ewig-wäh-
renden Institutionen, Gesetzen und Sitten. An ihm teilzuhaben, fordert vom Ein-
zelnen eine aktive Anteilnahme, einen bewussten Schritt aus der egoistischen 
Besonderheit hinaus ins Allgemeine. Nur hier – fern aller Partikularität, die sich 
nach Hegel nur im Fehlgehen zeigt – kann der Einzelne seine konkrete Freiheit 
finden. Ohne die Allgemeinheit ist sein Handeln willkürlich und unfrei, es bleibt 
auf der zweiten Stufe des freien Willens stehen. Hier kommt nun aber die Prob-
lematik des Bildungsbegriffs zum Tragen: Wird Bildung als etwas Vorgefertig-
tes verstanden, das etwas bereits Vernünftiges vermittelt bzw. in dieses Vernünf-
tige Einsicht verleiht, drängt sich die Frage auf, wie dieses Vernünftige beschaf-
fen ist. Es begegnet dem Staatsbürger in den staatlichen Institutionen: Offen-
sichtlich handelt es sich dabei also um Werte wie Freiheit, Gleichheit, Gleich-
berechtigung, Demokratie, etc. Diese Begriffe können aber nicht als statische 
verstanden werden: jede Generation eignet sie sich neu an und verändert sie da-
mit. Werte und Ideen, die sich in den staatlichen Institutionen widerspiegeln, 
überdauern so zwar das einzelne Menschenleben, können aber nie als abge-
schlossen oder wahr gelten. Die allgemeine und unhinterfragbare Sitte entspricht 
nicht unserer Lebenswirklichkeit. Im Gegenteil sollten die Institutionen Raum 
bieten für stetes Hinterfragen, für ständige Neubewertung, für zeitgenössische 
Herausforderungen. Hinterfragen, neubewerten, Herausforderungen meistern: 
das sind dabei alles Leistungen, für die Bildung und Vernunft relevant sind, die 
aber angetrieben werden durch den Überschuss im Menschen, durch neue Ideen, 
durch nie Gedachtes, durch besondere Gedankengänge im Rahmen des allge-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


224 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

meinen abstrakten Denkens. Wie Fortschritt und Veränderung ohne die Beson-
derheit des Individuums stattfinden sollen, lässt Hegels Modell des Staates 
vollkommen offen.  
 Im Gegensatz zu meiner Interpretation liest Axel Honneth in Hegels Argu-
mentation sehr wohl eine individuelle Entwicklung des Einzelnen. Er denkt die 
drei Sphären der Sittlichkeit als »drei Stufen der Individualisierung« (LU, 95), 
die in einer »Rangordnung« (ebd., 96) stehen: mit dem Ergebnis, dass die höchs-
te Individualisierung im Staat stattfindet. In seiner Interpretation individuieren 
sich die Individuen dadurch, dass sie im Staat eine allgemeine Tätigkeit verrich-
ten können. Damit gelangen sie zu einer »öffentlichen Existenz« (LU, 98) und so 
zu intersubjektiver Anerkennung: »[W]eder in seinem natürlichen Bedürfnis 
noch in seinem je individuellen Interesse, sondern in seinem vernünftig gebilde-
ten Begabungen und Fertigkeiten ist das Subjekt hier, in der Sphäre des Staates, 
zum Mitglied der Gesellschaft geworden.« (LU, 98) Als Hegel-Auslegung ist 
diese Argumentation sicherlich plausibel, meinen Vorwurf an Hegel beantwortet 
aber auch sie nicht: Ein Aufgehen in der Allgemeinheit, wie Honneth und Hegel 
es hier vom Staatsbürger beschreiben, ist gerade nicht ein »höhere[r] Gran von 
Individualität«, sondern seine Aufgabe: seine Abgabe ans Allgemeine.  
 Das »Leiden an Unbestimmtheit«, das Honneth in den beiden vorherigen 
Sphären des Rechts und der Moralität diagnostiziert hat, schlägt hier nicht um in 
ein angenehmes Gefühl der Selbstbestimmtheit, sondern in ein Leiden an Über-

bestimmtheit.19 Denn die Freiheit liegt nach diesem Verständnis allein in der 
Allgemeinheit. Dieses Verständnis entspricht dabei nicht unserem Anspruch ans 
Leben. Wir begreifen uns nicht als Freie, wenn wir nur in der Allgemeinheit auf-
gehen und unsere individuellen Besonderheiten nur in der Familie ausleben 
können, bzw. unsere individuellen Bedürfnisse in der bürgerlichen Gesellschaft 
befriedigen. Honneth und Hegel sehen in der Besonderheit, von der ich sage und 
zeige, dass sie ein unabdingbarer Teil unserer Freiheit ist, nur eine Zugabe, auf 
die sich auch verzichten ließe. Freiheit bedeutet für beide: Partizipation am ver-
nünftigen Ganzen. Beide bemerken dabei nicht, dass sie mit dieser Definition 
einen a.) völlig leeren Begriff schaffen, einen der das Subjekt in seiner Individu-
alität nicht benennt, sondern geradezu zurückweist und b.), dass es dieses 
vernünftige Ganze nicht gibt. 

                                                             
19  Über die Bedeutung des Anderen und des Sich-Selbst-Im-Anderen-Findens für den 

Bildungsbegriff, siehe: Diana König: »Vom Glätten und Verallgemeinern. Bildung 

nach Hegel und Honneth«; in: Christoph Menke/Juliane Rebentisch (Hg.): Axel Hon-

neth. Gerechtigkeit und Gesellschaft. Potsdamer Seminar. – Berlin: Berliner Wis-

senschaftsverlag 2008.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  LEIDEN AN ÜBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 225

 a.) Leer ist der Begriff von Subjektivität, weil er in diesem Gebrauch einzig 
die Manifestation des Weltgeistes im Individuum ist. Das Subjekt zeichnet sich 
durch nichts »Subjektives« ihm gegenüber aus. Der einzige Unterschied zur 
substantiellen Individualität Laokoons liegt dabei darin, dass die Teilhabe nicht 
unbewusst, sondern bewusst und gewollt ist. Das Ergebnis ist aber gleich: Auch 
in der Sittlichkeit des Staates muss der Staatsbürger nicht überlegen, sondern 
macht, was ihm zur zweiten Natur geworden ist. Die Motivation zu dieser be-
wussten Rückkehr bleibt dabei dunkel – dunkel besonders angesichts der 
Einsicht, die wir in der Tragödie gewonnen haben. Denn dort war es das indivi-
duelle Leid, das Veränderungen nach sich gezogen hat, weil es als Unfreiheit 
offenbar wurde. Warum im Staat nun das Leid, das zum Beispiel durch den Ver-
lust eines Kindes im Krieg hervorgerufen wird, weniger unfrei machen soll, 
bleibt unverständlich.   
 b.) Anerkennung und Ehre, seinen Platz in der Allgemeinheit finden, sind 
auch heute ohne Zweifel wichtige Bestandteile von Freiheit. Doch ein Aufgehen 
in der Allgemeinheit kann es nicht geben, weil diese Allgemeinheit selbst nicht 
als vernünftige und versöhnende strukturiert ist, sondern vielmehr Konfliktpo-
tential bietet: Die Allgemeinheit ist nicht der Raum, in dem wir uns alle mit glei-
chen Erwartungen und Haltungen treffen, um gemeinsam etwas zu unternehmen, 
sondern die Allgemeinheit ist der Raum, in dem wir uns in unserer Unterschied-
lichkeit, mit unseren verschiedenen kulturellen und religiösen Hintergründen be-
gegnen, uns über Ziele und Vorhaben einigen müssen und dann einen gemein-
samen Weg erarbeiten können. Allgemeinheit ist der Raum, in dem wir uns mit 
unseren Besonderheiten begegnen können: weil wir hier abstrahieren können 
von unserer individuellen Besonderheit und offen werden für andere Möglich-
keiten. Die menschliche Besonderheit führt so zu einer Bereicherung des Be-
griffs der Allgemeinheit, da gerade die Abstraktion und Reflexion hier die An-
dershaftigkeit der anderen aufwerten und sichtbar machen.   
 Dass die Spaltung im Personen-Begriff nicht überwunden wird, legt eine 
Freistelle offen, in die hinein die Erfahrung des Bruchs mit den vernünftigen 
Strukturen sozialer Teilhabe tritt: Hier ist der Platz für das, was ich mit Bohrers 
Begriff der ästhetischen Subjektivität erläutert habe: für die Brucherfahrung und 
das Leid derjenigen, die sich in den vorgegebenen sozialen Formen nicht ausle-
ben können. Das betrifft allerdings nicht nur die Romantiker, für die Bohrer es 
gezeigt hat, sondern das betrifft das Subjekt überhaupt, denn das nur romantische 
oder das nur rationale Subjekt gibt es nicht, es ist eine Mischung aus beidem: 
Der Überschuss, der im Zerbrechen der antiken Sittlichkeit freigeworden ist, 
geht über die Sphäre der bürgerlichen Gesellschaft hinaus. Die Erfahrung, dass 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


226 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG 

 
 

die Welt plötzlich zu einer unverstandenen wird, die Erfahrung des Bruchs mit 
den sozialen Strukturen der Teilnahme, bleibt bestehen.    
 

 Hegel will in der Rechtsphilosophie, da stimme ich mit Honneth überein, 
zwei Dinge erreichen: Zum einen will er die Sittlichkeit vor der Bedrohung 
durch eine zunehmende Individualisierung schützen, zum anderen will er dem 
Menschen Freiheit schenken, bzw. nachweisen, wie der Mensch frei wird oder 
ist.20 Sein Weg, die Sittlichkeit zu retten, führt darüber, den Einzelnen nur im 
Allgemeinen frei werden zu lassen – und damit: sittlich. Diese Rückkehr ins All-
gemeine bringt dabei einen entleerten Begriff von Subjektivität hervor: hier 
manifestiert sich der Weltgeist, losgelöst von jeder Besonderheit.   
 Ein solches Aufgehen in der Allgemeinheit, einer Allgemeinheit zudem, die 
es zumindest heute, das habe ich weiter oben gezeigt, in dieser Form nicht gibt, 
macht den Menschen aber nicht frei. Wenn wir von Freiheit reden, meinen wir 
damit nicht nur die Freiheit, unseren Platz in der Gesellschaft zu finden – um 
nicht missverstanden zu werden: wir meinen auch diese Freiheit, die essentiell 
dafür ist, frei zu sein –, sondern auch die Freiheit, unser Leben zu meistern. Un-
ser Leben erschöpft sich aber nicht in allgemeinen Strukturen. Die Herausforde-
rungen, die uns begegnen, beinhalten natürlich auch solche, wie zum Beispiel 
einen Schulabschluss machen, eine Arbeitsstelle finden, sich als gleichberechtig-
ter Bürger verstehen können, aktiv an der Demokratie teilnehmen. Aber viele 
Herausforderungen sind ganz anderer Art: Mit Zukunftsangst umgehen lernen, 
sein Potential nutzen, mit Schicksalsschlägen umgehen, alt werden, krank sein, 
eine Partnerschaft leben, ein Kind erziehen. All diese Dinge sind wichtig, um 
uns als Freie begreifen zu können: wenn wir gelähmt sind von Angst, Panik, 
Schmerz oder Hoffnungslosigkeit, sind wir unfrei. Nun kann der Staat uns nicht 
den geliebten Verstorbenen ersetzen, er kann nicht für uns unser Potential aus-
schöpfen - er kann auch nicht unsere Kinder erziehen. Er kann aber auch nicht 
sagen: Ihr seid freie Staatsbürger und dann all das, was so essentiell unser Leben 
ausmacht, ausblenden. Es ist notwendig, dass eine zeitgemäße Form der Sittlich-
keit den Menschen als ängstlichen versteht, als einen, der anfällig ist für Panik 

                                                             
20  Vgl.: Honneth: »Als das Grundprinzip seiner Rechtsphilosophie, […], begreift Hegel 

die Idee des ›allgemeinen freien Willens‹; dabei geht er in Übereinstimmung mit 

Rousseau, Kant und Fichte von der Prämisse aus, daß unter den Bedingungen der neu-

zeitlichen Aufklärung alle moralischen oder rechtlichen Bestimmungen nur in dem 

Maße als gerechtfertigt angesehen werden können, in dem sie die individuelle Auto-

nomie oder die Selbstbestimmung des Menschen zum Ausdruck bringen.« (LU, 21)  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  LEIDEN AN ÜBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 227

und Hoffnungslosigkeit und nicht nur auf einen rationalen Bürger zählt. Nur 
dann werden Panik und Trauer, Hoffnungslosigkeit und Angst nicht mehr patho-
logisiert, ausgegrenzt und therapiert, sondern als Teil des menschlichen Lebens 
angenommen. Ein solcher Perspektivenwechsel zwingt die Gesellschaft dazu, 
sich selbst zu befragen und nicht den anderen anzuklagen. Begreift man das Sub-
jekt als verletzliches, kann niemand mehr davon ausgehen, dass mit Witwenren-
te, Arbeitslosengeld und Hartz-IV-Kinderzuschlag alles getan ist. 
 Die antike Sittlichkeit konnte diesen persönlichen Problemen begegnen und 
sie in sich aufheben: mit dem gemeinsamen Totenkult wird die Trauer der An-
gehörigen von allen mitgetragen, in der Heldenverehrung wird sie aufgehoben, 
Zukunftsangst braucht niemand zu haben, weil sein Leben in den vorbestimmten 
Bahnen verlaufen wird: all diese Probleme muss das Subjekt in der Sittlichkeit 
des Staates nun selbst bewältigen. Sie können ihm nicht mehr abgenommen 
werden. Aber sie können akzeptiert werden als Lebensleistungen, die einen Wert 
haben und die im Alltag Berücksichtigung und Anerkennung verdienen. Denen 
sich Strukturen und Prozesse zu beugen haben, um sie zu erleichtern oder erträg-
lich zu machen. Hegel verschiebt diese Nöte in den absoluten Geist: in Kunst, 
Religion und Philosophie findet hier eine Selbstverständigung statt. Diese Ver-
schiebung zeigt, dass Hegel selbst die Freiheit im objektiven Geist auch nicht als 
ausreichend angesehen hat. 

  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

