
4 Ergebnisse

Weil diese Arbeit in ihren theoretischen Grundlagen davon ausgeht, dass rassistische

Äußerungen »nicht Sache persönlicher Einstellungen von Individuen, sondern in der

Organisation des gesellschaftlichen Miteinanders verortet sind« (Osterkamp 1997: 95),

ist die zentrale Frage im Hinblick auf die nachfolgenden Ergebnisse, wie sich ein ge-

sellschaftlich präsentes antimuslimisches Wissen in den alltäglichen Diskurspraxen der

Interviewpartner*innen niederschlägt. Dabei wird davon ausgegangen, dass das Sub-

jekt nicht lediglich in der passiven »Anschauung von Wirklichkeit« agiert, sondern ak-

tiv und »verändernd auf diese Wirklichkeit einwirkt« (Jäger in Bezug auf Leontjew 1997:

137). Um diesen Aspekt der aktiven und lebensweltlich lokalisierten Auseinanderset-

zung mit präsenten Deutungsressourcen zu betonen, soll in Bezug auf die Aussagen

der Interviewten von Aneignungen gesprochen werden. Der Aneignungsbegriff erlaubt

es, ihre Erzählungen, Beschreibungen und Argumentationen als temporäre Resultate

fortlaufender Konstruktionsprozesse zu betrachten.

Wir wollen zudem,wie imMethodenkapitel dargelegt, den Begriff derDiskurspraxen

verwenden.Diese verstehen wir als konkrete Kommunikationsakte – ähnlich Saussures

»parole« –, in denen sich subjektive Aneignungen in Form von Bedeutungsproduktio-

nen sprachlich materialisieren. Wie die Analyse zeigt, bringen ähnliche Aneignungs-

weisen verschiedene Diskurspraxen hervor bzw. verweisen unterschiedliche Diskurs-

praxen auf dieselben Aneignungsmuster. Deren Bezeichnung als hegemonial, polarisiert,

dilemmatisch und widerständig wurden zunächst deduktiv von Halls Lesarten-Typologie

abgeleitet, am vorliegenden Datenmaterial überprüft und anschließend um die Typen

»polarisiert« und »dilemmatisch« erweitert. Halls Typus der »ausgehandelten Lesart«

ließ sich dabei in konkretere Subtypen ausdifferenzieren.

Die somit modifizierte Aneignungstypologie dient uns als globales Ordnungsraster

für die im Datenmaterial induktiv herausgearbeiteten Diskurspraxen. Diese sind auf

einer konkreteren Kommunikationsebene angesiedelt und konnten den abstrakteren

Aneignungsmustern zugeordnet werden. Im Interviewmaterial ließ sich eine Vielzahl

an Diskurspraxen identifizieren, mit denen die Interviewpartner*innen ihren indivi-

duellen Umgang mit antimuslimischen Deutungsressourcen zum Ausdruck bringen.

Die fortlaufend-vergleichende Analyse im Sinne der Grounded Theory erlaubte deren

schrittweise Identifikation – wobei sich ihre Bezeichnung an der Qualität der artiku-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196 Grauzonen des Alltagsrassismus

lierten Alltagserfahrungen, den eingesetzten rhetorischen Techniken, Argumentations-

weisen sowie Reflexionsgraden ableiten, die im Rahmen der personen- und religionsbezo-

genen Bedeutungsproduktionen zum Einsatz kommen.

In der nachfolgenden Ergebnisdarstellungwird zunächst das jeweilige Aneignungs-

muster vorgestellt und beschrieben, woraufhin im Anschluss die zugehörigen Diskurs-

praxen in enger Verbindung mit dem Datenmaterial präsentiert werden. Durch aus-

führliche Interviewzitate wird den Leser*innen die Möglichkeit gegeben, den Inter-

pretations- und Abstraktionsprozess der Autorin nachzuvollziehen sowie eigene Lesar-

ten zu entwickeln. Zudem werden zu etwaigen Partikularitäten, die sich zwischen den

Teilsamples durch gesellschaftlich geteilte Erfahrungen undWissensumwelten ergeben

können, am Ende der Teilkapitel Interpretationsangebote bereitgestellt.

4.1 Hegemoniale Aneignungen

Ein erstes Aneignungsmuster zeigt sich in Gestalt alltagskommunikativer Reproduktio-

nen antimuslimischer Ideologeme. Wir wollen von hegemonialen Aneignungen sprechen.

Zu den wesentlichen Merkmalen dieses Musters gehört, dass in ihm rassistische und

rassismusaffine Symboliken entfaltet werden, ohne dass die Interviewten diese kritisch

reflektieren. Sie sprechen gewissermaßen innerhalb eines antimuslimischen Referenz-

codes – die in ihm verankerten rassifizierenden und machtlegitimierenden Deutungs-

angebote übernehmen sie äquivalent zu Halls dominant-hegemonialer Lesart »full and

straigt« (Hall 2001: 101). In den individuellen Bedeutungsproduktionen konnten dabei

sowohl rassifizierende Veranderungen als auch diskursive Machtdemonstrationen identifiziert

werden. Aus wissenssoziologischer Perspektive dokumentiert sich in ihnen die lebens-

weltliche Verankerung eines rassistischen Gesellschaftswissens, das von den Interview-

ten – trotz antizipierter Rassismusvorwürfe innerhalb der konkreten Interviewsitua-

tion und trotz wiederholter Toleranzbekundungen – aufgerufen und affirmiert wird.

Wir erkennen so bereits bei diesem ersten Muster, wie Personen, die sich selbst als of-

fen und liberal bezeichnen, in Abweichung zu diesem Selbstbild auf antimuslimische

Deutungsressourcen zurückgreifen. Daran wird deutlich, dass jene Veranderungssym-

boliken auch jenseits geschlossen-rassistischer Weltbilder kursieren. Im Hinblick auf

die gesellschaftlichen Funktionen von Rassismus zeigt sich, wie auf banal-alltägliche

Weise rassistische Herrschaftsstrukturen (unbewusst) kommunikativ stabilisiert und

legitimiert werden.

Im Rahmen hegemonialer Aneignungen kommen nun unterschiedliche Diskurspraxen

zum Einsatz, die nachfolgend detailliert beschrieben werden. Die erste Diskurspraxis

zeichnet sich durch Schilderungen konkreter Alltagserfahrungen (persönlich, sozial, me-

dial) aus, die die Interviewpartner*innen im Sprechen über ›Muslim*innen‹ und ›den

Islam‹ rekonstruieren. Die Analyse zeigt, dass dabei antimuslimische Ideologeme zum

Einsatz kommen, welche die Interviewten mit ihren Erfahrungen verflechten und so

empirisch fundieren. Das zweite Unterkapitel zeigt, wie antimuslimische Ideologeme

im Rahmen diffuser gesellschaftlicher Beobachtungen reproduziert werden. Diffus meint

hier, dass die Interviewten (vermeintliche) gesellschaftliche Entwicklungen schildern,

ohne dabei Angaben zu ihren Informations- bzw. Erfahrungsquellen zu machen. Trotz

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 197

fehlender Belege scheinen ihre Beobachtungen für sie plausibel und glaubwürdig; kriti-

sche Auseinandersetzungen bleiben aus.Unterkapitel drei schließlich analysiert das all-

tagsdiskursive sowie -praktische Phänomen des antizipierten Konflikts, indem antimus-

limische Deutungen in der Rekonstruktion persönlich erlebter, intersubjektiver Quasi-

Begegnungen aktualisiert werden.

4.1.1 Antimuslimische Bedeutungsproduktionen innerhalb

von Alltagserfahrungen

4.1.1.1 Verifizierungen I: Primäre Alltagserfahrungen

Diskursanalytische Arbeiten zeigen, dass es zum Basisrepertoire deskriptiver Aussa-

gen gehört, die artikulierten Wirklichkeitsvorstellungen als faktisch gesichert, als »rei-

ne Beschreibungen« zu präsentieren, die von etwaigen Interessen der Sprechenden

entkoppelt sind (vgl. Potter 1996: 108). Im Falle moralisch wie politisch aufgeladener

Themen, wie Rassismus ohne Zweifel eines ist, gilt dies umso mehr, nicht zuletzt um

demVorwurf empirisch ungerechtfertigter Behauptungen, persönlicher Ressentiments

usw. zu begegnen (vgl. Wetherell & Potter 1992: 97). Eine Möglichkeit, antimuslimische

Bedeutungsproduktionen als naturalisierte, d.h. nicht-konstruierteWirklichkeitsbeschrei-

bungen zu gestalten, ist deren Verflechtung mit persönlichen Erfahrungen, die durch

die Sprechenden dann als »tatsächlich so geschehen« verbürgt werden können. An-

timuslimische Ideologeme werden so nicht nur »alltags«-empirisch untermauert und

faktisch aufgewertet, sondern es werden auch Implikationen zu etwaigen Interessen,

Überzeugungen undBefindlichkeiten gekontert. Auf Ebene des Interviews lässt sich da-

bei von einem rhetorischen Interessensmanagement sprechen, das die Interviewpersonen

vor unangenehmen Vermutungen schützt. Auf Aneignungsebene jedoch entfalten derar-

tige Verflechtungen eine diskursive Strahlkraft, die die konkrete Kommunikationssi-

tuation transzendiert. Hier können Rekurse auf Alltagserfahrungen, die mit (implizi-

ten) antimuslimischen Bedeutungsproduktionen verflochten werden, als lebensweltli-

che Verifizierungen eines gesellschaftlich flottierenden rassistischen Wissens verstan-

den werden. Mit anderen Worten: Was als Ideologem abstrakt existiert, wird durch

die kommunikative Verflechtung mit persönlichen Erfahrungen zum Tatbestand erho-

ben. Dabei »wirken« jene Verflechtungen in zwei Richtungen: Zum einen werden an-

timuslimische Ideologeme von den Interviewpartner*innen genutzt, um die eigenen

Alltagserfahrungen sinnhaft aufzuschlüsseln, gleichzeitig dienen sie der (unbewuss-

ten) empirischen Unterfütterung und Bestätigung jener Deutungsressourcen. Durch

ihre alltagskommunikative Verwendung werden sie gesellschaftlich reproduziert und

diskursiv verfestigt.

Nachfolgend soll die Praxis der Verifizierung antimuslimischer Ideologeme anhand

konkreter Interviewauszüge nachvollzogen werden. Dabei richten wir den Blick zu-

nächst auf Falldarstellungen aus dem deutschen Teilsample, da sich in ihnen spezi-

fische Kolorierungen in der lebensweltlichen Aneignung antimuslimischer Ideologe-

me erkennen lassen. So zeigt sich etwa, dass die generierten Bedeutungsproduktionen

in einen übergeordneten Benachteiligungsdiskurs eingebettet sind, in dessen Logik die

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198 Grauzonen des Alltagsrassismus

gesellschaftliche Anwesenheit von ›Muslim*innen‹ zur Ursache für den (imaginierten)

Verlust an persönlichen bzw. kollektiven Vorrechten und Privilegien erklärt wird.

Interviewebene: Antimuslimische Reproduktionen trotz Interessensmanagement

Ein erstes Textbeispiel liefert der deutsche Interviewpartner Till Feller1 (33)2, wohnhaft

in Köln und selbstständig in der Immobilienbranche tätig. Da es sich bei seiner Aussage

um den ersten hier vorgestellten Fall handelt, soll im Sinne der intersubjektiven Nach-

vollziehbarkeit der Argumentation eine sehr ausführliche Textdarstellung und -inter-

pretation erfolgen.Diesewird zugunsten der Lesbarkeit bei den nachfolgendenBeispie-

len auf die wesentlichen Textpassagen reduziert. Da Feller direkt zu Gesprächsbeginn

auf den Umfang und die Qualität seiner persönlichen Erfahrungen mit ›Muslim*innen‹

verweist – und damit nicht nur den authentischenCharakter seiner nachfolgenden Ein-

lassungen versichert, sondern auch ein Bild von sich als glaubwürdigen und erfahrenen,

zugleich reflektierten und differenzierten Beobachter vorbereitet – wollen wir bei ihm

direkt mit dem Interviewauftakt beginnen.

I: Die allererste Frage, Herr Feller, ist das Thema Islam irgendwas, womit Sie sich

generell beschäftigen, was Sie generell interessiert?

TF: Zwangsläufig. also, ichmeine,wirwohnen (.) ichwohne jamitten in Köln // ja // und

wir haben eine relativ hohe, äh, Rate, würde ichmal vermuten // ja // anmuslimischen

Menschen, Mitbürgern, wie auch immer. ähm (.) da tut man das zwangsläufig. // hm,

ok // da ich einen relativ (.) unorthodoxen Schulweg hinter mir hatte, also, Schul-

laufbahn. ah (.) war ich eine Zeitlang in einer Klasse, wo es zwei Deutsche gab und

davon war ich einer. also, daher, hatte ich doch sehr viel damit zu tun, zwangsläu-

fig. // ok // wobei dir Frage ja auch immer ist, ob, ja, ob man das darauf runterbrechen

kann, hm. also, an was Leute glauben oder wie sie getauft sind oder wie auch immer.

I: Was meinen Sie denn mit »runterbrechen«?

TF: Ja, wenn ich, wenn ich eine Klasse hab und ich bin, ich habe, sage ich mal, zwei

Deutsche in der Klasse und gleichzeitig vielleicht dann auch, äh (.) nur fünf Nicht-

Muslime ((besondere Betonung)), vielleicht. ich weiß gar nicht, waren vielleicht sogar

mehr. aber, dann ist ja die Frage, ob, äh (.) Verhaltensweise und Situationen im Leben

darauf runterzubrechen sind, dass Leute Muslime sind oder nicht. also, nehme ich

eigentlich von @Abstand@. also Leute darauf zu reduzieren. // hm, ok // genauso wie

ich niemanden darauf reduziere, ob er schwul ist oder Katzenmag oder, äh (.) ne, also.

I: Ok. Gibt es irgendwie eine besondere Episode oder so, die Sie erzählen könnten, aus

dieser Zeit?

TF: Also, ich habe, ich habe, ich habe ziemlich viel (.) erlebt mit Menschen, die

Muslime waren, aber nicht, weil sie Muslime waren, deswegen ist das halt immer

schwer // ja // ne? und das ist schwer, das zu verknüpfen. also, ich meine, es ist immer,

es ist ja immer so die Frage, ähm (.) also ich habe, ich habe, ich habe gelernt, dass

eigentlich gerade auch was Integrationsproblematiken in Deutschland angeht, nicht

wichtig ist, ob die Leute Muslime ((besondere Betonung)) sind oder nicht. sondern

1 Die Namen der Interviewpartner*innen wurden anonymisiert und durch fiktive Namen ersetzt.

2 Altersangabe zum Zeitpunkt des Interviews.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 199

eher, aus welchem Background sie kommen, sprich, ob das irgendwelche ähm (.)

iranischen Ärzte sind oder irgendwelche äh, äh (.) anatonischen (sic!) Bauern, die hier

rübergekommen sind. das ist viel problematischer, als ob, die Frage, ob sie Muslime

sind oder nicht. // ok // ich habe zum Beispiel eine Freundin, wusste ich gar nicht,

dass sie Syrerin ist, wusste ich überhaupt nicht und dass sie Muslima ist. war mir gar

nicht bewusst, weil das kein Thema ist. ich glaube, das ist (.) ähm, im Leben immer

die Frage, inwieweit man sich darüber definiert. also, ich habe zum Beispiel auch

Freunde, die homosexuell sind, das ist mir vollkommen egal. die laufen halt auch

nicht rum und sagen, »hey, ich bin schwul«, sondern, sie sind halt schwul und ganz

normale Menschen. wenn aber Leute rumlaufen und sagen, »hey, ich bin Peter und

ich bin schwul« @(.)@ um sich darüber zu definieren, ist das das gleiche Problem wie

mit Muslim(a), denke ich. also, wenn Leute sagen, »ich bin Moslem. ich bin, ich bin

Moslem – und das ist mein, mein Statement«, dann ist das ein anderes Problem, als

wenn jemand sagt, »hey!«, keine Ahnung, »ich bin Deutscher, türkischer Herkunft und

ich, ähm, glaube an Allah statt an Gott oder an Buddha oder so.«

I: Ok. Gab es so Leute in Ihrer Klasse oder in dieser Zeit, die sich vorrangig über ihren

Glauben definiert haben?

TF: Also, wir hatten, wir hatten, ich hatte ein Problem in meiner Schulzeit, ähm, das

war, ähm (.) dass die Jungen im Sport, wir hatten getrennten Sportunterricht, aber

jetzt nicht religiös getrennt, sondern einfach war er getrennt. äh und die Jungs haben

meistens Fußball gespielt-

I:   Frauen, äh, Mädchen und Jungs?

TF: Genau. genau. ahm, und die, also es war ja Alter so, was war es? 13 bis 16 vielleicht

oder 17. ähm, und die Jungs haben immer Fußball gespielt, weil die alle Fußball

spielen. da ich aber kein Fußball spiele, weil ich, ich mag Fußball nicht, (treibe) lieber

andere Sportarten, habe ich dann, also, auf, auf, auf Hinweis meines Lehrers, bei

den, bei den Mädchen mitgemacht. und die haben dann Volleyball gespielt oder

Badminton oder andere Sachen. ähm. und es gab irgendwann ein Problem, weil wir

drei türkischsprachigeMädchen hatten, diemit Kopftüchern, äh (2) normal rumliefen,

im Sportunterricht keines trugen und die Eltern denen dann verboten, am Sportunter-

richt teilzunehmen, weil ich an diesem Sportunterricht teilnahm // hm //. was ich (.)

ja, ich bin da- also, ich denke, ich denke, jeder sollte das tun, was er gut findet, ahm,

egal generell. ich bin nicht getauft, muss ich dazu sagen, also, ich, ahm, jeder sollte

das leben, was er gut findet. sobald es andere tangiert, finde ich das ist ein Problem.

und damit meine ich, sobald, ahmman selber durch seine Religionsausübung andere

tangiert, indem, was sie tun, äh (.) stört mich das. und da stört mich aber auch, ähm (.)

ein fundamental denkender Christ, sage ich mal. ich habe nur das Gefühl, oft, dass die

Religionsentwicklung, ähm (.) Jahrhunderte braucht, um da anzukommen, wo sie ist.

und dass das, dass der Islam halt erst 500, vor 500 Jahren, sage ich mal, angefangen

hat, sich zu entwickeln, während das Christentum ja die ganze (.) @Scheiße@ schon

vor 2000 Jahren angefangen hat, bzw. schon vor 1000 Jahren dann oder vor 500 Jahren,

sage ichmal, die Sachen, seine, seine schlimme Zeit hinter sich hatte und daraus dann

gestärkt hervorzugehen. (ich denke) das ist eins der Hauptprobleme // ok // was die

Religion betrifft. (Z 3-105)

└ ┘

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200 Grauzonen des Alltagsrassismus

Einleitend wurde bereits festgestellt, dass zur Praxis der Verifizierungen auf Ebene

des Interviews ein aktives Interessensmanagement gehört, dessen Funktionen die fakti-

sche Aufwertung des Geschilderten sowie das Kontern antizipierter Rassismusvorwürfe

sind. Bereits die ersten Einlassungen Fellers zur persönlichen Relevanz und alltäglichen

Präsenz des »Themas Islam« – eine bewusst offen gehaltene Formulierung, die es den

Interviewpartner*innen erlauben soll, eigene Deutungen und Schwerpunktsetzungen

vorzunehmen – enthalten deutliche Hinweise auf ein derartiges »stake management«

(Potter 1996: 122ff.). Feller konstruiert hier das Selbstbild eines erfahrenen und involvierten

Beobachters, der seine persönlichen Erlebnisse mit differenzierten Analysen unterfüt-

tert. So betont er den erheblichen Erfahrungsreichtum, über den er in Bezug auf ›Mus-

lim*innen‹ verfügt, was er mit seiner Wohnsituation (»zwangsläufig […] ich wohne ja

mitten in Köln […] doch sehr viel damit zu tun«) und seiner Schulzeit (»ziemlich viel

erlebt mit Menschen, die Muslime waren«) begründet. Deutlich unterstreicht er zu-

dem sein Bemühen um sachliche Reflektiertheit. So wolle er seine Erlebnisse keinesfalls

mit religiösen Merkmalszuschreibungen oder pauschalen Kausalannahmen verknüp-

fen, explizit verwehre er sich dagegen, »Verhaltensweisen und Situationen im Leben

darauf runterzubrechen […], dass Leute Muslime sind oder nicht«.

Diese vorangestellten Erfahrungsbelege und betonten Metareflexionen lassen sich

im Lichte des Interessensmanagements als rhetorische Techniken lesen, als sprachliches

Agieren gegen vermutete Rassismusvorwürfe, wie sie in der Interviewsituation seitens

der Autorin vorgetragen bzw. entwickelt werden könnten. Folgt man dieser Deutung,

bemüht sich Feller um eine diskursethische Aufwertung seiner Aussagen, indem er sie un-

ter den Maximen von Wahrheit und Wahrhaftigkeit vorträgt (vgl. Joas & Knöbl 2004:

327): Was er berichtet, erhebt den Anspruch, so und nicht anders geschehen zu sein.

Dabei zeigen sich in seinen Aussagen jedoch Widersprüche zwischen jenem explizit be-

tonten Erfahrungsreichtum und impliziten Unsicherheiten im Reden über das Thema

Islam. Während Feller seine Erlebnisse als zeitlich umfassend (langjährig und andau-

ernd) und vielfältig (flüchtige Beziehungen imWohnumfeld, viele Klassenkamerad*in-

nen, syrische Freundin) beschreibt, fallen in der konkreten Benennung ›muslimischer‹

Personen sprachliche Vagheiten auf. Diese zeigen sich in unpersönlichen Adverbien wie

»damit«, nachträglichen semantischen Verwaschungen wie »muslimischen Menschen,

Mitbürgern, wie auch immer«, in übermäßigen Betonungen wie bei »Nicht-Muslime«

und »Muslime« sowie in der Uneinheitlichkeit der verwendeten Benennungen: »Mus-

lime«, »Moslems«, »türkischsprachige Mädchen«. Aus diskursanalytischer Perspektive

lassen sich jene variierenden Bezeichnungen als Vagheits-Demonstrationen deuten und

damit als subtile Versuche, sich vom Gesprächsgegenstand zu distanzieren (vgl. Potter

1996: 131f.).

Folgt man dieser Lesart, so vermeidet Feller auf diese Weise, sich auf Wörter fest-

zulegen, die delikate Konnotationen transportieren und negativ auf seine Person aus-

strahlen könnten. Zusammen mit der mittels Auflachen betonten und der Beantwor-

tung der Frage vorangestellten Ablehnung reduktionistischer Schlussfolgerungen über

›Muslim*innen‹ (»nehme ich eigentlich von @Abstand@. also Leute darauf zu reduzie-

ren.«) wird das Bild eines sachlichen und differenzierten Beobachters, der sich bewusst und

explizit gegen rassistische Verkürzungen positioniert, zusätzlich unterstrichen. Über

die uns hier interessierende Verifizierungspraxis gibt dies insofern Aufschluss, als Feller

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 201

sich als bewertende Akteursinstanz aus seinen Beobachtungen argumentativ ausblen-

det. Seine persönlichen Erfahrungsschilderungen erscheinen so als reine Beschreibun-

gen, als kontext- und perspektivunabhängige Realitäts(ab)bilder, die als verlässlich und

glaubhaft gelesen werden können. Feller entwirft ein Selbstbild, das Kompetenz durch

Erfahrungsfülle vermittelt und eine sich gegen Rassismus-Implikationen verwehrende

Integrität.

Betrachten wir vor diesem Hintergrund die personen- und religionsbezogenen Bedeu-

tungsproduktionen des Interviewpartners, wie er sie im Rahmen seiner rekonstruierten

Alltagserfahrungen entwickelt, so zeigt sich eine deutliche Diskrepanz zwischen die-

sem Selbstbild und diversen implizit reproduzierten antimuslimischen Ideologemen. Da

ist zunächst die Unfreiwilligkeit, die er seinen Begegnungen mit ›Muslim*innen‹ in

allen benannten Lebensbereichen attestiert. Aufgrund der »relativ hohen Rate« musli-

mischer Personen in seinem Wohnumfeld sowie während seiner Schulzeit, zeitweilig

sei er zusammen mit einem anderen Mitschüler der einzige »Deutsche« in der Klasse

gewesen, ergebe sich die Beschäftigung mit ›dem Islam‹ für ihn »zwangsläufig« – ein

Attribut, das er in den ersten Sätzen des Gesprächs gleich dreimal verwendet. Feller

operiert zudem mit Assoziationen desMassenhaften und national Jenseitigen, die zusam-

men mit der Possessivkonstruktion »wir haben« ›Muslim*innen‹ objektiviert und als

Sonder- bzw. Gegenpart zur eigentlichen Stadtbevölkerung erscheinen lässt. In dieser

sprachlichen Verbesonderung zeigen sich symbolische Grenzziehungen, in denen die

zentralen rassistischen Elemente der Essentialisierung und der Abgrenzung lebenswelt-

lich-kommunikativ aktualisiert werden. ›Muslim*innen‹ werden dabei als Gruppe zu-

sammengefasst, als Nichtdeutsche identifiziert und jenseits gesellschaftlicher Normali-

täten verortet – Letzteres zeigt sich auch anhand der rhetorischen Denormalisierung der

Schulbiographie des Interviewpartners (»relativ unorthodoxe[r] Schulweg«, »nur fünf

Nichtmuslime«). Auf die Denormalisierung von ›Muslim*innen‹ als deutsche Gesell-

schaftsmitglieder durch Feller kommen wir gleich noch einmal ausführlich zu spre-

chen.

Eine weitere Diskrepanz zwischen Fellers Selbstbild und seinen implizit antimus-

limischen Bedeutungsproduktionen dokumentiert sich in seinem problemorientierten

Blick auf Migrant*-innen, in dem sich ethnisierende und sozialdarwinistische Attribuie-

rungen miteinander verbinden. So begründet er seine Ablehnung antimuslimischer

Kausaldeutungen nicht,wie es für eine rassismuskritische Lesart charakteristischwäre,

mit dem rassifizierenden oder unterkomplexen Charakter derartiger Ursachenanaly-

sen, sondern mit einem Verweis auf andere nichtdeutsche ›Problemgruppen‹. Folgt

man seiner Argumentation, seien für »Integrationsproblematiken in Deutschland«

nicht ›Muslim*innen‹ allgemein, sondern ganz bestimmte ›muslimische‹ Migrant*in-

nengruppen verantwortlich. Jene »Problematiken« entstünden nicht, weil Menschen

»Muslime sind oder nicht«, sondern aufgrund ihrer milieuspezifischen sowie natio-

ethnischen Herkunft: »ob das irgendwelche ähm (.) iranischen Ärzte sind oder ir-

gendwelche äh, äh (.) anatonischen (sic!) Bauern, die hier rübergekommen sind«. Der

Assimilationsimperativ, der in medialen und politischen Debatten über Integration

in Deutschland oftmals versteckt enthalten ist (vgl. Ratković 2018; Terkessidis 2010),

wird von Feller hier – im erneuten Widerspruch zu seinem Selbstbild – nicht kritisch

hinterfragt, sondern, im Gegenteil, als Interpretationsrahmen übernommen. Dieses

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202 Grauzonen des Alltagsrassismus

und die argumentative Nahelegung, dass weniger gebildete Migrant*innen soziale

Konflikte verursachten – wir finden in der Bezeichnung »anatolische [!] Bauern« ei-

nen impliziten Hinweis auf Einwander*innen der sogenannte ›Gastarbeiter*innen‹-

Generation – konstruiert ›Muslim*innen‹ als zumindest potentiell problematische und

mithin gesellschaftlich unerwünschte Personengruppe.

Durch die wiederholte Verwendung des Indefinitpronomens »irgendwelche«, die

gesetzten Pausen, die »äh«-Partikel und die verhaspelte Aussprache deutet sich zudem

an, dass der Interviewte hier auf der Suche nach einer passenden, einer unverfäng-

lichen Bezeichnung für die eigentlichen Verursacher*innen der Integrationsprobleme

ist. Was als erneutes Interessensmanagement gelesen werden kann – Feller agiert ge-

gen die Implikation einer rassistischen Argumentationsweise, indem er lexikalische so-

wie prosodische Vagheiten mit vergleichsweise harmlosen Gruppenkategorisierungen

(»iranische Ärzte«, »anatolische [!] Bauern«) koppelt – lässt sich ebenso als Substituie-

rung einer antimuslimischen durch eine intersektional-rassistische Veranderungsform inter-

pretieren. Die Integrationsprobleme – eine thematische Schwerpunktsetzung, mit der

Feller die Defizitperspektive medialer Diskurse auf ›Muslim*innen‹ und Migrant*in-

nen übernimmt (vgl. Kap. 1.2.3) – werden von ihm nicht auf religiöse, jedoch auf natio-

ethnische und bildungsspezifische Zugehörigkeiten zurückgeführt.

Zwischenfazit: Vergleicht man nun Fellers Aussage mit offen-pauschalisieren-

den Rassismen (z.B. »Muslim*innen haben Integrationsprobleme.«), könnten seine

Einlassungen als differenzierte Argumentation gedeutet werden, so wie es der Inter-

viewpartner in der Gesprächssituation auch verstanden wissen möchte. Berücksichtigt

man jedoch die Tatsache, dass Feller ›Muslim*innen‹ in mehr oder weniger erwünsch-

te Personengruppen unterteilt, damit als potentielle Unruhestifter*innen markiert

und die eigene (persönliche bzw. kollektive) Rolle im Kontext migrationsbegleitender

gesellschaftlicher Transformationsprozesse ausklammert, werden die typischen Ele-

mente symbolischer Rassismen in seinen Aussagen offenkundig: Essentialisierung,

Abgrenzung sowie die Normalisierung bzw. Verteidigung der eigenen gesellschaft-

lichen Vorteilsposition. Rassifizierende Kausaldeutungen werden vom Interviewten

mithin trotz expliziter Verwehrung argumentativ eingesetzt. Der dabei entstehende

Widerspruch wird von Feller nicht thematisiert, möglicherweise ist ihm dieser nicht

bewusst. In seiner Argumentation wird das Differenzkriterium, über das sich der

rassistische Gehalt seines Sprechens vermittelt, lediglich ausgetauscht und durch eine

weniger tabubehaftete Gruppenkategorie ersetzt. Damit sind es nicht ›Muslim*innen‹

per se, sondern anatolisch-bildungsferne Migrant*innen per se, die in Deutschland

soziale Konflikte verursachten. Hierin zeigt sich neben der Kombinierbarkeit von ras-

sistischen Artikulationen mit positiven Selbstbildern (eine nicht-rassistische Haltung

wird behauptet und rhetorisch aufgebaut, dennoch sind die Argumentations- und

Deutungsmuster von rassistischer, in diesem Fall natio-ethnisierender sowie sozial-

darwinistischer Qualität) auch die inhaltliche Flexibilität rassistischer Ideologeme im

konkreten alltagsweltlichen Sprechen. Eine tabubehaftete Gruppenkategorisierung

(›Muslim*innen‹) kann so mühelos durch eine andere (bildungsferne Anatolier*innen)

ersetzt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 203

Aneignungsebene: Aktivierung eines Benachteiligungsdiskurses

Im Anschluss daran beginnt Feller, unter Rückgriff auf primäre Alltagserfahrungen, sei-

ne Argumentation empirisch zu unterfüttern und dabei eingesetzte antimuslimische

Ideologeme zu verifizieren. So greift er die populäreThese von der unproblematischen mus-

limischen Identität auf, wie sie Spielhaus als hegemoniales Bewertungs- und Ordnungs-

paradigma herausgearbeitet hat (vgl. 2011). Feller verwendet diese im Verweis auf sei-

ne syrisch-muslimische »Freundin«, von deren religiöser Zugehörigkeit und nationaler

Herkunft er keinerlei Kenntnis hatte: »Ich habe zum Beispiel eine Freundin, wusste ich

gar nicht, dass sie Syrerin ist, wusste ich überhaupt nicht und dass sie Muslima ist.

war mir gar nicht bewusst, weil das keinThema ist.« Seine mehrfach betonte Unkennt-

nis überführt Feller anschließend in ein Plädoyer für einen moderaten, diskreten und

nicht-öffentlichen Umgang mit religiösen Orientierungen. Dabei bringt er Vorstellun-

gen von gesellschaftlicher Normalität in Stellung, die er am Beispiel seiner Freund*in-

nen (muslimisch bzw. heterosexuell) veranschaulicht.

Zum Einsatz kommen hierbei heteronormative sowie antimuslimische Gesell-

schaftsvisionen, die sich in der impliziten Forderung Fellers zur Privatisierung be-

stimmter – vom ›Normalen‹ abweichender – Identitätsaspekte zu erkennen geben.

Seine Argumentation suggeriert hier, dass für den Interviewpartner die religiöse bzw.

sexuelle Orientierung seiner Freund*innen nur so lange akzeptabel ist, wie sie von ih-

nen nicht in den Vordergrund gerückt, in den Bereich des offen Ausgesprochenen, des

öffentlich Sichtbaren überführt wird.3 Selbstbewusste, offen-religiöse ›Muslim*innen‹

werden hier als potentiell problematisch markiert. Lediglich im Modus des Dethema-

tisierten bzw. Unerkannten können sie für ihn »ganz normale Menschen« sein. Feller

nutzt hier seine Primärerfahrungen, um seine Freund*innen als Rollenmodelle zu

präsentieren, womit er gleichzeitig die von ihm definierten Grenzen gesellschaftlicher

Zugehörigkeit und tolerierbaren Verhaltens aufzeigt und verfestigt. Dabei wird der

im letzten Drittel der Passage entfaltete Benachteiligungsdiskurs bereits vorbereitet,

indem Feller einen offenen und öffentlichen Umgang mit der eigenen muslimischen

Religiosität als problematisch markiert.

So entwirft Feller im letzten Abschnitt seiner Eingangsausführungen4 sich selbst

als Leidtragenden einer als inadäquat und überzogen präsentierten Anspruchshaltung

›muslimischer‹ Mitschülerinnen. Der Interviewpartner greift dabei auf verschiedene

antimuslimische Interpretationsrahmen zurück, um seine Alltagserfahrung sinnhaft

einzudeuten. Gleichzeitig werden diese Rahmen durch seine Erfahrungsschilderungen

implizit verifiziert und so diskursiv verfestigt. Konkret aufgerufen wird das Narrativ

religiöser Übergriffigkeit ›muslimischer‹ Personen sowie das orientalistische Bild von der

Rückständigkeit des Islams. Eingeleitet wird diese Episode durch die Anschlussfrage der

Autorin, ob es ›Muslim*innen‹, die ihren Glauben öffentlich zeigten,wie Fellers es zuvor

3 Feller ist damit nicht allein. Eine bevölkerungsrepräsentative Umfrage der Antidiskriminierungs-

stelle des Bundes bestätigt, dass subtile Abwertungen von LGBTQ-Personen nach wie vor von ca.

einem Drittel der Deutschen vertreten werden. So stimmten knapp 44 % der Befragten der Aus-

sage zu »Homosexuelle sollen aufhören, so einen Wirbel um ihre Sexualität zu machen« (ADB

2017b: 7).

4 Diese wurden durch die interviewende Autorin durch inhärente Nachfragen mehrfach erweitert.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


204 Grauzonen des Alltagsrassismus

allgemein kritisiert hat, auch in seiner Klasse gegeben habe. Feller schlüsselt daraufhin

seine persönlichen Alltagserfahrungen mit antimuslimischen Deutungen auf. Die re-

konstruierte Sportunterrichtsepisode von ihm dabei als interkultureller Interessenskonflikt

erzählt, der sichwährend seiner Schulzeit zwischen ihmund zwei »türkischsprachigen«

Mitschülerinnen bzw. ihren Eltern ereignete. In der antagonistisch gezeichneten Situa-

tion steht Fellers persönlicher Wunsch nach spezifischen Unterrichtsinhalten – näm-

lich solchen, die seinen individuellen Vorlieben entsprechen – dem Wunsch der Eltern

entgegen, jenen Unterricht als Schutzraum für ihre Töchter zu bewahren. Die von ihm

bevorzugte Lösung des Konfliktes platziert der Interviewpartner in einen Deutungs-

rahmen universeller Freiheitsrechte (»jeder sollte das leben, was er gut findet«), den er

jedoch ausschließlich zu seinen Gunsten beansprucht: »sobald, ahm man selber durch

seine Religionsausübung andere tangiert, indem, was sie tun, äh (.) stört mich das.«

Obwohl an dieser Stelle noch nicht ausgesprochen ist, dass Feller seine persönliche

Freiheit durch die Religiosität der Schülerinnen verletzt sieht (s.u.), wird bereits impli-

zit deutlich, wessen Bedürfnisse er als legitim betrachtet (seine) und wessen eher nicht

(die der Mädchen). Das Tragen des Kopftuches, so die naheliegende Lesart, ist für ihn

nur so lange unproblematisch, wie es den Handlungsspielraum der etablierten, nicht-

muslimischen Mehrheit – zu der er sich hier implizit rechnet – nicht beeinträchtigt.

Feller markiert damit klar Grenzen des Tolerablen für die sich zunehmend pluralisie-

renden gesellschaftlichen Verhältnisse in Deutschland. Es zeigt sich darin das rassis-

mustypische Merkmal der Dominanzsicherung ›weißer‹ Vorrechte: Religiöse Vielfalt ist

in dieser Deutungsperspektive nur so lange in Ordnung, wie sich an den ›weißen‹ Pri-

vilegien und dem bestehendenMachtgefüge zwischen Etablierten und Außenseiter*in-

nen nichts verschiebt. Ein deutscher Junge, der wegen der religiösen Überzeugungen

nichtdeutscher Mädchen den Unterricht verlassen muss, geht dabei für Feller klar über

die Toleranzgrenzen hinaus.

Was sich hier als Benachteiligungsdiskurs implizit andeutet, wird vom Interviewpart-

ner nur wenig später offen als solcher benannt. Dabei präsentiert Feller die Rücksicht-

nahme auf die Schülerinnen zu seinen Ungunsten als klare Fehlentscheidung – erneut,

ohne dabei eine konkrete Akteursinstanz zu identifizieren.

TF.: […] in türkischen Unis war war, war, war- weiß nicht, ob es noch so ist, aber es ver-

boten, Kopftuch zu tragen. ähm, in Deutschland, ähm, im Sportunterricht wird den

Mädchen das gestattet und dafür den Jungen nicht erlaubt teilzunehmen, damit die

nicht in ihren Gefühlen verletzt werden. ich meine, das sagt ja schon viel aus, also (2)

undwennmir dann ein 12-jährigesMädchen erzählt, dass es aus, aus ähm (.) aus Über-

zeugung Kopftuch trägt @(.)@ (.) ((ringt nachWorten)) das ist so wie, wenn, wennmir

ein Mädchen erzählen würde, dass sie sich aus Überzeugung ein Kreuz auf die Stirn

tätowieren lässt. würde ich mir auch meinen Teil zu denken. […] (Z 261-271)

Indem Feller mit dem Kopftuch Fanatismus assoziiert (»sich aus Überzeugung ein

Kreuz auf die Stirn tätowieren«), präsentiert er gleichzeitig eine Legitimation dafür,

›Muslim*innen‹ im Konfliktfall das Recht zur Ausübung ihrer religiösen Freiheitsrech-

te zu verwehren. Zudem deutet er durch den Vergleich mit dem Kopftuchverbot in

türkischen Bildungseinrichtungen an, dass die Türkei ihm als das eigentliche Heimat-

land der Schülerinnen gilt (was sich in der Fremdkategorisierung der Schülerinnen

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 205

als »türkischsprachig« bereits andeutete). Deutschland wird in der Konsequenz als

Nichtheimat markiert, ohne dies sprachlich explizieren zu müssen. Der aktivierte

Benachteiligungsdiskurs wird damit um die rassistische Deutung der Bevorzugung

von ›Muslim*innen‹ als national Außenstehende verfestigt.

Weitere in die persönliche Benachteiligungserfahrung eingeflochtene rassistische

Ideologeme zeigen sich im letzten Abschnitt der Passage. Eingeleitet wird dieser durch

den Vergleich der Schülerinnen mit einem »fundamental denkenden Christ[en]«, mit

dem Feller die Implikation, er würde die Benachteiligung ›muslimischer‹ Mitbürger*in-

nen befürworten, im Sinne eines erneuten Interessensmanagements zu neutralisieren

versucht. Feller zeigt so an, dass er nicht mit einer bestimmten Religionsgruppe, son-

dern mit fundamentalistischem Denken – das im Vergleich implizierte Tertium Compa-

rationis – ein Problem hat. Die damit erfolgende Markierung des Kopftuchs als funda-

mentalistisch liefert dem Interviewpartner eine mit liberalen Grundwerten vereinba-

re Rechtfertigung dafür, warum es im erlebten Widerstreit persönlicher Freiheitsrech-

te – sein Recht auf Bildung gegen das Recht derMädchen auf individuelle Religionsaus-

übung – zurückzustehen hat. Aus rassismustheoretischer Perspektive greift Feller hier

nicht nur auf jahrhundertealte, antimuslimische Vorstellungen zurück – ›der Islam‹ als

fundamentalistisch, gewaltaffin, repressiv (vgl. Kap. 2.1.3) – sondern trägt auch ganz

praktisch zur Legitimierung und Stabilisierung gesellschaftlicher Dominanz bei, indem

in seinen Alltagsaussagen das operiert, was Terkessidis als »differenzierende Macht«

bezeichnet (2004: 99f.). Gemeint ist damit das Privileg einer gesellschaftlich dominie-

renden Gruppe, eine andere Gruppe »sichtbar zu machen« sowie über diese Gewalt

auszuüben, etwa indem sie ihr, wenn auch nur in alltäglich-lebensweltlichen Zusam-

menhängen, Rechte versagt (oder das Versagen von Rechten rechtfertigt), die sie für

sich selbst in Anspruch nimmt.

Die im gesamten Redeabschnitt mehrfach erfolgte Markierung der Mädchen als

nichtzugehörig wird in den letzten Ausführungen Fellers durch die orientalistischeThe-

se von der verzögerten »Religionsentwicklung« ›des Islams‹ zusätzlich untermauert.

Dabei nutzt er die oben genannten antimuslimischen Deutungsressourcen, um die Ver-

haltensmuster von ›Muslim*innen‹ im Rahmen seiner persönlichen Alltagserfahrungen

sinnhaft aufzuschlüsseln. Als unausgesprochene Prämisse greift dabei, dass jene für

ihn Repräsentant*innen einer homogenen ›muslimischen Kultur‹ sind. In ihrem Han-

deln spiegelten sich – unter Verwendung dieses Interpretationsrahmens – nicht die Be-

dürfnisse und Interessen einer konkreten muslimischen Familie innerhalb eines kon-

kreten zeitlichen, wohnräumlichen, politischen und sozialen Kontextes. Vielmehr be-

stätigt sich das antimuslimische Narrativ vom a-modernen, demokratieinkompatiblen

Islam – eine Verflechtung von Alltagserfahrung und antimuslimischen Deutungsres-

sourcen, in der sich erneut eine lebensweltlich-kommunikative Verifizierung aktivier-

ter antimuslimischer Ideologeme vollzieht. Es handelt sich letztlich um die Abstra-

hierung, Ahistorisierung und Essentialisierungmuslimischer Identitäten,Denkweisen,

die Amirpur als »Muslimisierung der Muslime« bezeichnet (2011: 197).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


206 Grauzonen des Alltagsrassismus

Weitere Fälle

Es gibt weitere Interviewpartner*innen aus dem deutschen Teilsample, bei denen sich

die Praxis der Verifizierungen erkennen lässt. Wir wollen uns zum Zwecke einer zusätz-

lichen empirischen Fundierung zwei Textpassagen genauer ansehen, die von zwei an-

deren Interviewpart-ner*innen stammen. Diese aktivieren ebenfalls einen Benachteili-

gungsdiskurs, den sie sowohl persönlich als auch kollektiv eindeuten. Im Fall von Mike

Köller, 35, einem Angestellten der regionalen Energieversorgung, strukturiert dieses

Narrativ eine Alltagserfahrung aus dem Bereich gesellschaftlichen Zusammenlebens.

Es geht konkret um die drohende Abschaffung des Sankt-Martins-Tags im Kindergar-

ten seines Sohnes. Während der Interviewpartner seine emotionale Reaktionen auf die

Nachricht der (angeblich) geplanten Veränderungen beschreibt,macht er wie selbstver-

ständlich »türkische oder muslimische« Akteur*innen als Urheber*innen der Initiative

aus.

MK: […] Ja, als ich das gehört habe, habe ich gedacht, ich krich n Knall. wie::so kommt

irgendjemand jetzt hier hin und Sankt Martin, ich bin als Kind mit der Laterne rum-

gegangen. dat ist Kultur, das Tradition bei uns im Land und dat lass ich mir nicht

verbieten. ich hab direkt gesacht, wenn die bei uns im Kindergarten das anfangen,

dann guck ich, dass mein Sohn in nen anderen Kindergarten geht, in Kindergarten

mit Toleranz. (.) und als man dann, das war ja erstmal so n Bild gewesen, dass man

gesacht hat, »der türkische oder muslimische Verbund will das«, im Nachhinein hat

man mitbekommen, das kam ja gar nicht mal aus der Richtung. das war ja eigentlich

eher die Linkspartei, von der das kam, ne. […] (Z 1710-1721)

Wie schon beim Interviewpartner Feller wird auch anhand von Köllers Schilderung

nachvollziehbar, wie Fremdzuschreibungen (»kommt irgendjemand jetzt hier hin« – je-

mand also, der nicht von hier kommt oder bereits hier ist) mit Dominanzansprüchen

kommunikativ verkoppelt werden (»dat lass ich mir nicht bieten«). Im Aufruf national-

kultureller Traditionen (»dat ist Kultur, das Tradition bei uns im Land«) ist die Exklu-

sion von ›Muslim*innen‹ als natio-kulturell Andere bereits impliziert. In dieser Spaltung

zwischen ›uns‹ und ›denen‹ wird die Ausgrenzung von muslimisch-markierten Perso-

nen alltagsdiskursiv vollzogen und über das antimuslimische Narrativ von der kulturellen

Übergriffigkeit muslimischer Personen legitimiert. Köller verifiziert dieses Narrativ hier

insofern, als er es auf seine primären Alltagserfahrungen überträgt und so als selbst-er-

lebt bestätigt.Die Tatsache, dass sich die eigentlichenUrheber*innen des Abschaffungs-

vorstoßes als deutsche Politvertreter*innen und damit vermutlich als nichtmuslimisch

entpuppten, hält ihn dabei nicht davon ab, auf jene antimuslimische Deutungsressour-

ce zurückzugreifen und diese so im praktischen Sprechen – trotz besseren Wissens – zu

reproduzieren.

Ähnliches zeigt sich auch bei der Interviewpartnerin Paula Feldstein, 31, einer An-

gestellten im Bereich Film- und Fernsehen. In der von ihr rekonstruierten Teestuben-

Episode werden antimuslimische Vorstellungen über das Verhalten männlicher ›Musli-

me‹ insofern aktiviert und lebensweltlich verifiziert, als sie die gesamte Szene symbolisch

einrahmen und strukturieren. Sie dominieren Feldsteins Eindeutung derart, dass diese

aus dem singulären Erlebnis generelle Schlüsse auf eine adäquate islamische Religiosität

und die öffentliche Sichtbarkeit ›muslimischer‹ Personen in Deutschland zieht. Dabei

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 207

aktiviert auch sie einen Benachteiligungsdiskurs, in dem sie sich als Leidtragende chauvi-

nistischer Religionsvertreter präsentiert.

PF: […] dann gibt’s natürlich aus diese ähm, Teestuben, wo nur // mhm // Männer

reindürfen // mhm // und ähm, da weiß man irgendwann auch als Frau, beziehungs-

weise ja, na klar, als Frau haha ((ironisch gekünstelt)) // mhm // dass man da eben

auch nicht einfach nur reingeht und nach dem Weg fragt oder so, weil man das eben

nicht macht. aber, also das zum Beispiel weiß ich nur, weil’s mir mal jemand gesagt

hat // mhm //, weil ich eben schon auf m Weg auf die Tür zusteuerte und eben nach

demWeg fragen wollte // ja // und dann wurde ich noch zurückgehalten, »da darfst du

nicht rein,@da darfst du nicht rein@« // ok // und ähm, das wiederum hab eben dann

wieder nicht verstanden, weil ichmir eben einfach dachte, dass dieses Glauben an sich

ja ne Sache ist, die jeder privat macht // mhm // und ähm (.) die Teestube betreiben

sozusagen ist was, was öffentlich passiert // mhm //. und man sollte das Private von

dem Öffentlichen ganz klar trennen // mhm //. deswegen finde ich, sollte es mir auch

gestattet sein, diese Teestube- also (.) zu betreten und nach demWeg zu fragen. man

kann einem ja dann auch höflich sagen, »tschuldigung, Sie haben hier nichts verloren,

bitte gehen Sie wieder. Sie sind ne Frau«, oder was weiß ich // mhm //. also, es ist ja

immer so ne Sache, wie man, wie man das dann halt formuliert, aber. dass mir zum

Beispiel von Vornherein verboten wird da überhaupt reinzugehen (.) das finde ich

blöd […] da sage ich mir dann halt, »ok, das ist dann vielleicht äh zuviel des, äh der

Rücksichtnahme.« […] (Z 540-571)

Die von Feldstein aufgerufenen Normalvorstellungen über die Rolle von Religion in der

Öffentlichkeit (»man sollte das Private von dem Öffentlichen ganz klar trennen«) er-

innert nicht nur stark an Fellers Forderungen zur Privatisierung religiöser Identitäts-

bezüge, eine Normativkonstruktion, die laizistische Ideen autoritär auslegt – und zwar

insofern, alsmit ihr keinerlei Verhandlungsbereitschaft einhergeht.DieDarstellung der

Teestuben als hermetisch abgeschlossene, männlich besetzte Räume impliziert zudem

antimuslimisch-antimigrantische Narrative wie das der Parallelgesellschaft, der kollekti-

ven Integrationsverweigerung sowie des misogynen ›muslimischen‹ Mannes. Es zeigt

sich auch, wie Interviewpartner*innen – die beide ihr Wohlwollen gegenüber und ihre

Akzeptanz von ›Muslim*innen‹ an anderen Interviewstellen explizit betonen – hier ein

gesellschaftlich präsentes, antimuslimisches Wissen nutzen, um eigene Erfahrungen

sinnhaft aufzuschlüsseln, wobei sie dieses Wissen gleichzeitig verifizieren, indem sie

einen konkreten Bezug zum eigenen Alltag, d.h. zum Selbstbeobachteten und Selbsterleb-

ten – herstellen.

Insgesamt lässt sich festhalten, dass in den geschilderten Alltagserfahrungen der zi-

tierten Interviewpartner*innen nicht nur diverse antimuslimische Ideologeme eine all-

tagskommunikative Aktualisierung und Verifizierung erfahren – hegemoniale Narrative,

die von hermetischen Parallelgesellschaften, fehlendem Integrationswillen, religiösem

Fanatismus und muslimischem Chauvinismus erzählen. Auffällig ist zudem, dass die

Interviewten Konfliktsituationen, wie sie in pluralistischen Gesellschaften und inner-

halb sozialer Transformationsprozesse die Regel sind, als Versuche kulturell-religiöser

Verdrängung deuten. Die Bedürfnisse und Interessen von ›Muslim*innen‹, ihrer Reli-

gion auch im öffentlichen Raum und in gesellschaftlichen Institutionen wie Schule und

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


208 Grauzonen des Alltagsrassismus

Kindergarten nachzugehen, werden hier als illegitime Forderungen disqualifiziert. Die

eigene, persönliche sowie kollektive Lage, wird dabei als übervorteilt und deprivilegiert

gezeichnet. Auf persönliche Alltagserfahrungen wird ein nationalkulturell-markierter

Benachteiligungsdiskurs angelegt. In diesem wird die gesellschaftliche Anwesenheit

von ›Muslim*innen‹ denormalisiert und klaren Toleranzgrenzen unterworfen: Sobald

sie etablierte Teilhabeverhältnisse infrage stellen und herausfordern, verweist sie die-

ser zurück auf den Status des Nichtzugehörigen und Außernationalen.

Aktivierung eines Vereindeutigungsdiskurses5

Auch unter den US-amerikanischen Interviewten finden sich Fälle, die antimuslimi-

sche und rassismusaffine Deutungsressourcen in der Rekonstruktion und Sinngebung

persönlicher Alltagserfahrungen aktivieren und so deren Verifizierung lebensweltlich-

kommunikativ vollziehen. Allerdings zeigen sich bei diesen eigene symbolische Kolo-

rierungen in Bezug auf die konstruierten Selbst- und Fremdbilder. Während die zitier-

ten deutschen Interviewten sich selbst als Leidtragende, ›Muslim*innen‹ hingegen als

zu Unrecht Bevorzugte innerhalb eines nationalkulturell-markierten Benachteiligungs-

diskurses präsentieren, wird eine solche ›weiße‹ Vorrechte verteidigende Position von

den US-Interviewten nicht eingenommen. Die Einflechtung antimuslimischer Ideolo-

geme in persönliche Erfahrungsschilderungen lässt sich dennoch auch bei ihnen beob-

achten. So spielt im unten geschilderten Fall die Präsentation eines eindeutigen, per-

sönlich verbrieften Wissens über ›den Islam‹ und ›Muslim*innen‹ eine zentrale Rol-

le. ›Muslim*innen‹ werden dabei als Bestimmungs- und Bewertungsobjekte markiert,

während die Interviewpartner*innen sich selbst als kompetente Expert*innen und All-

tagsethnologin*innen ausweisen. Dabei integrieren sie ihre persönlichen Erfahrungen

in einen Vereindeutigungsdiskurs, in welchem ambiguitätsfreie Deutungsrahmen in Be-

zug auf ›muslimische‹ Personen zum Einsatz kommen. ›Muslim*innen‹ werden damit

nicht nur auf ihre (vermeintliche) religiöse Zugehörigkeit reduziert, sondern es werden

zudem – in einem abstrakteren Sinne – fließende, situationsabhängige sowie selbstbe-

stimmte Identitätsbildungen unter ›Muslim*innen‹ negiert. Der Vereindeutigungsdis-

kurs macht dabei ein autoritäres Sprechen über ›Muslim*innen‹, erst möglich.

Im Datenmaterial lassen sich bei verschiedenen US-Interviewpartner*innen Passa-

gen finden, bei denen ein Vereindeutigungsdiskurs in Bezug auf ›muslimische‹ Lebens-

weisen und die Religion ›des Islams‹ aktiviert wird. Zwei Fälle wollen wir uns nachfol-

gend genauer anschauen. Wir beginnen mit dem Interviewpartner Dan Smith, in des-

sen Beschreibungen sich die Praxis der Verifizierung insbesondere amEinsatz der rhetori-

schen Technik der persönlichen Distanzierung (Interessensmanagement), verflochten mit

der Beanspruchung einer kompetenten Expertise, erkennen lässt. Smith ist einer von zwei

US-Interviewten, die im Rahmen von US-Militärinterventionen als Soldaten im Aus-

landseinsatz waren. Aufgrund dieses besonderen biografischen Hintergrunds verfügt

er über persönliche Erfahrungsressourcen, die ihn von anderen Personen der Samples

unterscheiden. Für die Einordnung seiner Beschreibungen ist dies insofern relevant, als

die von ihm verwendeten Diskurspraxen auch als Reklamation seiner professionellen

5 Der Begriff ist von Bauers Abhandlung Die Vereindeutigung der Welt (2018) inspiriert, in der er sich

mit verschiedenen Formen moderner Ambiguität auseinandersetzt.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 209

Rolle als Soldat in den geschilderten Encounters sowie innerhalb der Interviewsituation

fungieren können. In der nachfolgenden Analyse soll dies entsprechend berücksichtigt

werden.

Vereindeutigung I – Beherrschung durch Wissen im Kriegskontext

Dan Smiths Erfahrungsschilderungen sind ausschließlich um seine persönlichen

Kriegserlebnisse herum organisiert. Auf die von der Autorin eingangs gestellte Frage

nach persönlichen Erfahrungen mit ›dem Islam‹,6 berichtet Smith von verschiedenen

kriegsbedingten Interaktionen im Rahmen seiner Rolle als »infantry officer«. Eine

solche Rekonstruktion konkreter Begegnungen gestaltet sich beim Interviewpartner

etwa wie folgt:

I: Do you remember a, do you remember a specific encounter, a specific situation, a

specific moment in which you experienced Islam firsthand that you can describe to

me?

DS: Ah, yeah, I mean, ah, ah (.) a lot of their (.) practices are ah, daily and sometimes

more than daily, like multiple times a day with the prayers and stuff like that. ahm,

we, we dealt with that, you know, we worked ahm, when I was over in Afghanistan

and Iraq, we worked hand in hand with the locals ah, so you had to respect that, you

know, they had to do their prayers. ahm, there was ah obviously a lot of ah (.) death

that happened while I was over there. ahm, on both sides and you had to respect the

different ah (.) religious aspects of burials, stuff like that. ahm, when you’re (.) dealing

with, when you’re in a situation like that ahm, it’s very tough because there are very (.)

high tensed situations you may not understand their cultures and what they, they’re

compelled to do, based on the religion just as any other religion, or religious person is,

feels compelled to do things. ahm, and so you had to interact with that, you know, be-

cause they may feel they needed to do something, and you tell them they can’t @(.)@.

and then, but no one knows the repercussion of that. so it was a very (2) very tensed

situation, very ahm (2) not necessarily for myself hard to understand but it was hard

for me to manage the soldiers underneath me that don’t understand // ok //. ahm, you

know, what Islam is and all that kind of stuff. and how their religion ahm (.) is played

out on a daily basis. (Z 45-69)

Wir finden in dieser Einlassung zunächst erneut verschiedene Hinweise auf ein In-

teressensmanagement des Interviewpartners, in dessen Fluchtpunkt er als authentischer

Sprecher erscheint. So fällt auf, dass Smith – anders als es die Frage vorgibt – gerade

nicht auf eine spezifische persönliche Begegnung eingeht, weder konkrete Personen

noch Situationen oder Interaktionsinhalte benennt. Auch entscheidet er sich gegen ei-

ne Erzählung, in der etwa auch persönliche Eindrücke, Gedanken und Gefühle hätten

thematisiert werden können. Seine Schilderungen sind eher im Stil einer ethnologi-

schen Beobachtung gehalten, die den erlebten Islam als Beobachtungsgegenstand ein-

6 Hierbei handelt es sich wiederum um eine bewusst offen gehaltene Frageformulierung der Inter-

viewerin, die es dem Interviewpartner*innen erlauben soll, von denjenigen Erfahrungen zu be-

richten, die sie mit dem Themenfeld »Islam« assoziieren. Auf eine Zuspitzung auf Personen unter

Verwendung der Kategorie ›Muslim*innen‹ wurde aus diesem Grund verzichtet.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


210 Grauzonen des Alltagsrassismus

führt, und zwar in konkreter Gestalt muslimischer Glaubenspraxen, die an ein nicht

näher spezifiziertes Objekt (»their«) geknüpft sind. Der Fokus wird so von Smith als er-

lebender Instanz weg und auf die religiösen Routinen der Einheimischen hin gelenkt.

Rhetorische Techniken persönlicher Distanzierung zeigen sich hier in unterschiedli-

cher Form: So erwähnt Smith sich selbst lediglich in kontextualisierenden Raum-Zeit-

Angaben: »when I was over in Afghanistan and Iraq«; »while I was over there«, vorherr-

schend sind hingegen das Personalpronomen »we«, das ihn im Kreis der Einsatztruppe

aufgehen lässt, sowie das kollektive »you/man«, das ebenfalls lediglich gemeinschaftli-

che Handlungen anzeigt. Insgesamt bietet Smith damit eine Version seiner Erlebnisse

an, die ihn als konkrete Person zunächst ausklammert. Damit präsentiert er sich als

einen objektiv-distanzierten und gerade deswegen als authentischen Beobachter, dessen

Blick weder von Emotionalität noch von Parteilichkeit verstellt ist. Gleichzeitig ent-

zieht er damit antizipierten Fragen zu Moral, individueller Verantwortung oder Schuld

jeglichen Ansatzpunkt, indem er seine persönliche Beteiligung am konkreten Kriegs-

geschehen allenfalls andeutungsweise zum Ausdruck bringt.

In konkretem Bezug auf Selbst- und Fremdbezeichnungen zeigen sich weitere auf-

schlussreiche rhetorische Techniken. So sind etwa Smiths Beschreibungen der Ereig-

nisse vor Ort überwiegend positiv, entwerfen eine harmonische und kooperative At-

mosphäre, womit sie sich durchaus plausibel als Euphemismen dechiffrieren lassen.

Die handlungsanzeigenden Verben sind von auffallend egalitärer Symbolik (»work hand

in hand«; »respect«; »understand«; interact«; »tell«). Typische Kriegshandlungen wie

töten, verletzen oder zerstören bleiben in Smiths Beschreibungen auffallend unaus-

gesprochen.7 Dass das Sterben jedoch präsent war, zeigt sich etwa an der Nominal-

konstruktion (»a lot of death that happened…on both sides«), die weder über konkrete

Verursacher*innen, noch über Opfer, Umstände oder Folgen genauere Informationen

liefert. In der von Smith gewählten Beschreibung erscheint der Tod wie ein Naturer-

eignis, das sozialen – menschengemachten – Handlungskontexten enthoben ist. Hier-

in mag sich die professionelle Sprache von Militärangehörigen bahnbrechen, die mit

der Verharmlosung von Kriegshandlungen deren Vermittlung an eine nichtbeteiligte

Öffentlichkeit bewerkstelligt, oder eine Art Bewältigungsstrategie von Kriegsbeteilig-

ten, die in der Selbstdistanzierung und technischen Bezeichnung eine Form des Um-

gangs mit dem Erlebten und mit etwaigen Schuldfragen findet. So oder so nimmt der

Interviewpartner eine professionell-distanzierte Haltung zu den Vor-Ort-Ereignissen

ein, persönliche Eindrücke bleiben trotz expliziter Nachfrage eine Leerstelle.

Zusätzlich zur Distanzierung entfaltet sich ein Legitimationsdiskurs, der allerdings

aufgrund der Andeutungshaftigkeit der geschilderten Kriegshandlungen latent bleibt.

Dieser lässt rhetorische Techniken ontologischerManipulation erkennen, bei denen es v.a.

um das Unsichtbarmachen konkurrierender Deutungsversionen geht. Dabei wird das

konkret-physische Herrschaftsverhältnis, welches durch die Kontrolle irakischer bzw.

afghanischer Infrastruktur durch die US-Armee realisiert wurde, von Smith lediglich

7 An verschiedenen Stellen im Interview zeigen sich euphemistische Umschreibungen, die Smiths

Einsatz im Rahmen der US-Interventionen in Afghanistan und dem Irak als Schutzmaßnahmen

präsentieren, z.B.: »that’s what I was there to do, was to keep, keep the security of the forces and

the, and the locals there // ja //. ah, you know, protect their ahm, infrastructure […].« (Z 94-97.)

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 211

mit vagen Beschreibungen wie »high tensed situations« umschrieben. Fragen zur ethi-

schen und völkerrechtlichen Rechtmäßigkeit der US-geführten Interventionen werden

so in den Hintergrund verschoben – und vom Interviewpartner auch später im Inter-

view nicht aufgemacht. Indem die Anwesenheit der US-Soldat*innen an keiner Stel-

le infrage gestellt wird, wird sie von Smith indirekt als rechtmäßig präsentiert. Die

Möglichkeit einer aktiven Gegenwehr vonseiten der Einheimischen wird zudem durch

zwei weitere rhetorische Techniken ausgeblendet: einerseits durch die Eindeutung der

Interaktionen als kooperativ (»we worked hand in hand with the locals«), anderseits

durch die erneut nebulöse Bezeichnung »repercussions/Auswirkungen«, die wiederum

Fragen nach Motiven, Zielen und sozialen Verhältnissen offen lässt (so ließen sich die-

se auch als Verteidigungs- oder Schutzmaßnahmen deuten). Smiths kollektive Selbstbe-

zeichnungen lassen sich bis hier mit den Attributen professionell, zivilisiert und recht-

mäßig zusammenfassen. Konkurrierende Deutungsoptionen in Richtung einer Beset-

zung oder Unterdrückung der lokalen Bevölkerung durch die US-Soldat*innen werden

von Smith durch wohlwollende Situationsbeschreibungen antizipativ gekontert bzw.

widerlegt.

Das so positiv gerahmte Selbstbild steht jedoch in einem auffälligen Kontrast zu

den verwendeten Fremdbezeichnungen, in denen die lokale ›muslimische‹ Bevölkerung als

passives Handlungs- und Bestimmungsobjekt erscheint. Das potentiell aufbegehrende,

sich wehrende Subjekt wird in Smiths Einlassungen ausgeblendet und negiert. Hierin

zeigen sich Strukturen orientalistischer Diskurse, wie Said sie beschreibt:

»The scientist, the scholar, the missionary, the trader, the soldier was in, or thought

about, the Orient because he could be there, or could think about it, with very little re-

sistance on the Orient’s part.« (Said 1994: 7, Herv.i.O.)

In Smiths Fremdbezeichnungen verbinden sich persönliche Distanzierungen mit ei-

ner beanspruchten Expertise und Deutungshoheit über die Situation: zwei rhetorische

Praxen, die sich zusammen mit der Charakterisierung der Lokalbevölkerung zu einem

Vereindeutigungsdiskurs verdichten. So sind nicht nur seine Beschreibungen des erleb-

ten Islams frei von Irritationen, Selbstreflexionen oder Unsicherheiten – im Gegenteil,

Smith weiß alles eindeutig zu definieren und zu klassifizieren: Die Glaubenspraxen

erfolgen »daily« oder »multiple times a day«, bei den Begräbssen galt es, »different reli-

gious aspects« zu beachten und das Verstehen, »what Islam is«, sei weniger für ihn als

für seine Untergebenen eine Herausforderung gewesen.

Auch in der beiläufigen Charakterisierung der Einheimischen zeigt sich deutlich

der betont sachliche Habitus des souveränen Experten. Subtil entfaltet sich hier je-

ne symbolische Macht, die der Repräsentation des anderen als Anderen innewohnt (vgl.

Hall 2009b: 259). In orientalistischer Logik treten die Einheimischen lediglich als de-

personalisiertes Kollektiv in Erscheinung (»their«, »they«, »them«), ihr Handeln ist nie

individuell motiviert, sondern wirkt reglementiert und heteronom, unaufgeklärt (»they

had to do…«; »they’re compelled to do…«; »they feel they needed to do…«). Sie erscheinen

weniger als Subjekte, denn als passives, kollektives Handlungsobjekt, an dem sich das

Agieren der soldatischen ›Wir‹-Gruppe im Spiegel normativer Vorgaben aktiv orientiert

(»we dealt with that«; »you had to respect that«; »you had to interact with that«). Die

eigentliche Handlungsfreiheit liegt hier aufseiten der Soldat*innen, da sie es sind, die

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212 Grauzonen des Alltagsrassismus

entscheiden, ob jene ihre Glaubenspraxen realisieren dürfen oder nicht (»you tell them

they can’t«).

Zudem liegt auch im Akt des Respektierens, den Smith hier wiederholt herausstellt,

ein Moment machtvoller Beherrschung: So betont er nicht nur die Andersheit des Ge-

genübers (was mir selbst bekannt und meiner Lebenswelt eigen ist, muss von mir nicht

aktiv respektiert werden), sondern schließt immer auch die Möglichkeit der Verwei-

gerung von Respekt mit ein. Die Respektierten treten so lediglich in Abhängigkeit von

(den Entscheidungen) der Respektierenden in Erscheinung. Hierin zeigt sich, was Said

mit »positioneller Superiorität« beschreibt:

»In a quite constant way, Orientalism depends for its strategy on this flexible positional

superiority, which puts the Westerner in a whole series of possible relationships with

the Orient without ever losing him the relative upper hand.« (Ebd., Herv.i.O.)

Auch an anderen Stellen im Interview finden wir Hinweise auf Smiths spezifische Ver-

eindeutigungs-Perspektive. Seine Expertise scheint für ihn fraglos. Entsprechend ver-

weist er direkt zu Beginn auf die Echtheit seines Islamwissens, welches er bei seinen

Einsätzen »firsthand« erfahren habe.

DS: […] I served two tours over in Iraq andAfghanistan, so I’ve experienced firsthand, ah

cultures ah that are driven by Islam ah and then the various quote-on-quote ah types of

Islam that there are ah, or denominations orwhatever youwanna call it // ja //. (Z 31-35)

Nur wenig später wird auch die Verflechtung von Wissensproduktionen und imperia-

listischen, hier konkret kriegerischen Praxen, wie Said sie herausgearbeitet hat (vgl.

Castro Varela & Dha-wan 2015: 97), offensichtlich. So beschreibt Smith das Zusammen-

wirken von professionellem Wissensmanagement (»cultural training«), sich anschlie-

ßenden Kriegsaktivitäten und der Regulierung bzw. Beherrschung des ›Anderen‹ als

Schlüsselelemente einer kohärenten Prozesskette:

DS: […] obviously, as officers in the army you get training. ah, you get cultural training,

especially when you’re about to invade another country. ahm (.) you have professionals

within the military that are trained to deal with that kind of stuff. ahm (2) there’s

certain, at certain times duringAfghanistan and Iraq (3) it didn’tmatter. you knowwhat

I’m saying? ah, it’s combat // hm // it’s, it’swar. ahm, so at, at thatmoment in time there,

it doesn’t matter who they were, it doesn’t matter if they were Catholic or if they were

ah (.) Muslim or if they were Jewish, you know // hm //, it’s war. // hm // you know, even

our own religions were put on hold, you know, for that. but once that’s over then that’s

when everything »Ok, what’s the fallout? what’s the-?«, you know, now you gotta start

thinkin’ about it, once you have control. I mean, that’s what it’s all about. // hm // ahm,

it’s about making sure you have the control and the security to allow people ah, to

continue on. and that’s, that’s the role that I played, so. (Z 142-156)

Wir finden hier das wieder,wasHall in Bezug auf Foucault als unauflösliche Verbindung

von Wissen und Macht bezeichnet: »Knowledge, once used to regulate the conduct of

others, entails constraint, regulation and the disciplining of practices.« Und weiter mit

den Worten Foucaults: »There is no power relation without the correlative constitution

of a field of knowledge, nor any knowledge that does not presuppose and constitute at

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 213

the same time, power relations.« (Hall 2009a: 49) Die Produktion eines Wissens über

den ›Anderen‹ stellt also die Voraussetzung seiner (hier: politischen, kriegerischen) Un-

terwerfung und Beherrschung dar. Diese Beherrschung äußert sich in der Extremsi-

tuation des Krieges in Form von direktem Zwang und Kontrolle, in gewöhnlichen All-

tagssituationen – wie am nächsten Beispiel zu sehen sein wird – zeigt sie sich hingegen

im (vermeintlich) unschuldigen Gewand eines naiven Verstehenshungers.

Betrachten wir Smiths Schilderungen abschließend, so lässt sich sagen, dass der von

ihm aufgerufene Vereindeutigungsdiskurs als Mittel zur Markierung von ›Muslim*in-

nen‹ als Wissensobjekte sowie als Herrschaftsinstrument im Kriegskontext fungiert.

Diese Beherrschung zeigt sich einerseits auf konkret-physischer Ebene durch die mili-

tärische Besetzung der lokalen Infrastruktur im rekonstruierten Kriegsgeschehen und

anderseits auf repräsentationaler – symbolischer – Ebene durch die Reproduktion ei-

nes autoritären, »positiven« Wissens über sie, d.h. ihre kulturell-religiösen Besonderhei-

ten.Hierin entfaltet sich der »Mythos«, auf demKonstruktionen von rassifiziertenAnderen

beruhen, nämlich, dass jene »observiert werden können, sie diesen oberservierenden

Blick jedoch nicht zu erwidern vermögen« (Eggers 2005: 18).

In seinen Einsatzschilderungen aktualisiert Smith diesenMythos durch die Anwen-

dung spezifischer rhetorischer Techniken, wobei für die hier interessierende Verifizie-

rungspraxis die Inszenierung von persönlicher Distanz sowie die Beanspruchung einer

authentischen Expertise von besonderer Bedeutung sind. In Smiths kontrastiver Pro-

duktion von Selbst- und Fremdbild werden orientalistische Ideologeme aufgerufen und

aktualisiert, die die ›muslimischen‹ Einheimischen nicht nur auf eine inferiore Position

verweisen und die eigenen Kriegshandlungen als gerechtfertigt darstellen, sondern ih-

nen als ›Fremden‹ auch ihre potentiell verunsichernden Eigenschaften entziehen: ›Mus-

lim*innen‹ werden bei Smith zu kontrollierbaren Kollektiven, jegliche innere Diversität

und aktive Handlungskraft werden dabei ausgeblendet. Diese Form der Vereindeuti-

gung lässt sich beim Interviewpartner nicht zuletzt auch als Umgangs- und Bewälti-

gungsstrategie mit der Extremsituation des Krieges lesen. Sie ermöglicht es ihm, seine

Beteiligung nicht nur (vor sich selbst) zu rechtfertigen. Mit ihrer Hilfe gelingt es auch,

›Muslim*innen‹ in die eindeutige Rolle des Kriegsgegners zu verweisen, die sie für Em-

pathien und Rücksichtnahme disqualifiziert. In der Rolle des Feindes tritt dabei nicht

nur ihre religiöse Identität, sondern die Tatsache ihres Menschseins ganz und vollkom-

men in den Hintergrund: »it doesn’t matter who they were, it doesn’t matter if they

were Catholic or if they were ah (.) Muslim or if they were Jewish, you know, it’s war.«

Vereindeutigung II – Verstehenshunger im Alltagskontext

Es gibt mit KimMcDonald nun eine weitere Interviewpartnerin im US-amerikanischen

Sample, die ihre persönlichen Erfahrungen in einen Vereindeutigungsdiskurs einbettet,

wobei auch sie antimuslimische Ideologeme reproduziert und verifiziert. Bei ihr je-

doch – und das ist besonders interessant – liegt im Vergleich zu Dan Smith ein ganz

anderer Erfahrungskontext vor. Hier ist es nicht die Ausnahmesituation des Kriegsall-

tags, in deren Rahmen eine Vereindeutigung von ›Muslim*innen‹ vorgenommen wird,

sondern das genaue Gegenteil: unspektakulär anmutende Alltagsszenen im Studien-

leben der Interviewten. Zudem erfolgt bei McDonald die Verifizierung antimuslimi-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


214 Grauzonen des Alltagsrassismus

scher Ideologeme nicht durch die Betonung von Distanz, sondern durch das genaue

Gegenteil: durch die Betonung von intersubjektiver Nähe und persönlicher Naivität. Für

die Charakterisierung der hier interessierenden Verifizierungspraxis ist die Variabilität

der rekonstruierten Erfahrungen und der angewandten rhetorischen Techniken inso-

fern besonders aufschlussreich, als sie die Flexibilität rassistischen Wissens in seiner

konkreten und individuellen sprachlichen Realisierung aufzeigt. Der nachfolgende In-

terviewauszug zeigt die Ausführungen McDonalds auf die Bitte der Autorin hin, eines

der Gespräche mit ihren muslimischen Kommilitoninnen – das die Interviewte kurz

zuvor angedeutet hatte – einmal genauer nachzuzeichnen.

KM: So ahm, I@(.)@ I always thought that (.) I’m so ignorant, I feel so badbecause there

just weren’t very many Muslims@where I grew up@. // ja // so, I just didn’t know. ahm,

but ahm, I’m always just asking very naive questions. so like, inmy rotation, I had, there

was four students. me (.) and three other Muslims. // hm // and one would wear the

like the burqa or the, the head covering and the other two were sisters and they were

from Africa // hm //, from ahm::: Somalia? // hm // and they were Muslim. // hm // and

I would like to sit amongst them and they would be talking about things that I had

come to understand as a med student. // ja // you know, they don’t drink, // ja // they

would talk about how, you know, not drinking is ahm (.), like not necessarily written

in their holy:: scripts. and how it’s, you know, interpreted, but most people choose not

to drink. // ja // and like, and then I’m just kind of in the middle, like »oh, well, I drink

like all the time. ahm @(.)@« and then, I’m so: you know, ignorant, I’m like »and you

are from Africa, right? and you, too, are from Africa?« cause they were from Africa.

and they’re like »yeah.« // ja // and then I’m like »ok and you’re from the Middle East?«

and she’s like »yeah.« // ja // and then I find myself all the time being so ignorant. I’ll

be like, ahm, like, I’ll meet people (.) from like Israel and I’ll be like »oh, you’re Jew-

ish.«, // ja // »no, I’mMuslim.« and then I’m like »oh:: sorry@(.)@«. // ok // so, it’s, forme

like, recently I’ve learned how diverse it is. // hm // and ahm, cause it’s like one of the,

like the second biggest (.), like ahm: religion in the world, or something. // hm // like

Taoists and then Muslim or something. and I, so I’m @still@ really ignorant about it,

all the time. I’m always learning, I feel so stupid @(.)@. (Z 50-72)

Schauen wir erneut zunächst auf das Interessensmanagement der InterviewpartnerinMc-

Donald, so fällt auf, dass sie anders als Smith gerade keine professionelle Expertise re-

klamiert, sondern im Gegenteil, immer wieder auf die Limitiertheit ihres Wissens hin-

weist – diese Bekundungen rahmen die obenstehende Passage ein: »I always thought

that I am so ignorant«; »I’m still really ignorant about it«. Auch versucht sie nicht,

ihr persönliches Involviertsein auszuklammern, vielmehr betont sie die Nähe zu ihren

muslimischen Kommilitoninnen explizit (»I would like to sit amongst them«; »I am just

kind of in the middle«). Trotz dieser Unterschiede lässt sich bei McDonald etwas erken-

nen, was als Verstehenshunger bezeichnet werden kann, und eben hierin zeigt sich das

Gemeinsame in den Schilderungen beider Interviewpartner*innen: 1) Die Veranderung

von ›Muslim*innen‹ durch die Konstruktion einer Gruppe und deren kontrastierenden

Charakterisierung sowie 2) das Bestreben, sich diese ›Anderen‹ zugänglich zu machen

durch den konkreten Versuch, sie zu verstehen, zu erfassen, zu begreifen. Bei Smith zeigt

sich dies anhand eines reklamierten Expertenstatus, in McDonalds Rekonstruktionen

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 215

hingegen ist es gerade die betonte Einsicht in ihre fehlenden Kenntnisse muslimischer

Lebensweisen und Naivität, die ihr »argloses Nachfragen« rechtfertigt.

Jene Nachfragen orientieren sich etwa an groben Herkunftszuweisungen: »you are

fromAfrica?«; »you’re from theMiddle East?«Wiederholt betont sie auch ihrenWunsch,

ihre Wissenslücken zu überwinden: »I had come to understand«; »I’ve learned how di-

verse it is«; »I am always learning«. Zudem präsentiert sie ihr erworbenes Wissen im

Interview explizit, wobei auffällt, dass sich dieses von den gängigen orientalistischen

Essentialismen unterscheidet.McDonald unterstreicht die Diversität muslimischer Re-

ligiosität, die Unterschiedlichkeit nationaler Herkunftskontexte, die Interpretationsab-

hängigkeit koranischer Verse und religiöser Verhaltensregeln. Auch spricht sie nicht

stellvertretend für ihre Kommilitoninnen, sondern lässt sie selbst zu Wort kommen:

»they would talk about…«. All dies lässt sich als Widerständigkeit gegenüber antimus-

limischen Ideologemen lesen, die sie hier nicht reproduziert, sondern in ihrer symbo-

lischen Verengung aufzeigt und differenziert.

Gleichzeitig zeigt sich jedoch – den dilemmatischen Reproduktionen ähnlich (vgl.

Kap. 4.3) – ein Bestreben nach Vereindeutigung ihrer muslimischen Mitstudieren-

den. So greift McDonald in ihren Fremdbeschreibungen auf orientalistische Sinnmuster

zurück, wenn sie – für das Verstehen der Gesprächssituationen vollkommen unmo-

tiviert – das Kopftuch der Mitstudentin erwähnt (welches sie zunächst als »Burka«,

dann relativierend als »head covering« bezeichnet) oder wenn sie sich als Gegenbild

ihrer Kommilitoninnen entwirft: »they don’t drink […] oh well I drink all the time«.

Insgesamt bleiben ihre Kommilitoninnen zudem recht blass, nahezu schablonenhaft.

Näheres über ihre Geschichten, Charaktere, ihre Beziehung zur Interviewpartnerin

erfahren wir nicht. Die Perspektive der Interviewpartnerin ist hier zwar eindeutig

involviert, womit eine persönliche Nähe zu den muslimischen Gesprächspartnerinnen

angezeigt wird. Allerdings bleibt McDonald dabei überwiegend ihren eigenen kulturel-

len Positionen verhaftet, eine elaborierte, selbstreflexive Auseinandersetzung etwa mit

ihrer Fragepraxis oder den verwendeten nationalen Zuordnungsmustern findet nicht

statt.

Aus rassismustheoretischer Perspektive lassen sich jene Fragen nach Herkunft und

regionaler Zugehörigkeit jedoch als prototypische Beispiele eines (unbewussten) All-

tagsrassismus dekonstruieren (vgl. Kapitel 2.2.2). Die Tatsache, dass McDonald aus-

schließlich ihre Unwissenheit (»I am so ignorant«), jedoch nicht die rassistischen Struk-

turmuster hinter ihrer Fragehaltung thematisiert (die sich nicht allein in ihrer Zuge-

hörigkeit zum ›weißen‹ Bildungsmilieu zeigen, sondern in deren Verkopplung mit der

subtilen Veranderung ihrer muslimisch-somalischen Kommilitoninnen), deutet auf ein

Phänomen, das Essed im Zusammenhang mit politischen Projekten gegen Vorurteile

als »Wunschdenken« bezeichnet:

»It is […] only wishful thinking to believe that information alone could combat racism

in a fundamental way – unless that information makes the problem of racism itself

visible and clear.« (1990: 32)

Rassismus wird folglich erst dann in seinen alltäglichen (verdeckten) Strukturen und

Erscheinungsformen sichtbar – und mithin als Problem adressierbar – wenn seine

Machtdimension erkannt und das eigene Verstricktsein in diese reflektiert wird. Das

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


216 Grauzonen des Alltagsrassismus

offenkundige Bestreben McDonalds nach einem besseren Wissen über ›Muslim*innen‹

verstellt ihren Blick auf im Hintergrund operierende gesellschaftliche Herrschafts-

strukturen, die sich in ihrer Fragepraxis diskursiv manifestieren.

Auch an anderer Stelle im Interview zeigt sich der Versuch McDonalds, die Diver-

sität muslimischer Lebensweisen durch kategoriale Zuordnungen zu vereindeutlichen,

in ihrer Vielgestaltigkeit und Hybridität zu kanalisieren und so überschaubar zu ma-

chen. Auch wenn sich dabei erneut Momente der Modifikation antirassistischer Zu-

schreibungen finden lassen – auf den ersten Blick sind McDonalds Aussagen durchaus

differenziert und wohlwollend – so sind es letztlich doch Bemühungen, das Verhalten

von ›Muslim*innen‹ zu klassifizieren. In diesen symbolischen Vereindeutigungen schei-

nen erneut Muster der Stabilisierung struktureller Dominanz auf.

KM.: […] I didn’t know like, how diverse Islam itself can be. // ja // I didn’t know that

people are very, they practice, they’re very devout, and very strict. // hm // and they,

they don’t drink, they don’t believe in, you know, partying ( ) and they, they pray:: ahm,

consistently and they-, all their family doe::s and they, they gonna have an arranged

marriage or they already had an arranged marriage. // ja // and then there would be

people, ahm, on the other side, that would say »well, this is my religion. this is what

it says I should do and my family does it, but I don’t do it.« // ok // or they would pick

and choose the things they wanted. I had really good friends that wouldn’t drink,

but they would smoke a lot of Marihuana, cause they said »well my, my culture says

I can smoke Marihuana. it’s more accepted than me drinking.« // ja // that kind of

thing. so, I started to learn, like how diverse it is, it’s just like anything, like Catholi-

cism, // ja // some Catholics like (.) go and confess every week and some Catholics rob

banks. […] (Z 146-159)

McDonald bestätigt und verifiziert dabei unter Rückgriff auf persönliche Eindrücke so-

wohl differenzierende als auch essentialisierende Ideologeme. So argumentiert sie, dass

sie das, was sie über muslimische Glaubens- und Lebenspraxen erfahren habe, an ih-

ren Bekannten und Freund*innen unmittelbar habe beobachten können. Dabei zeigt

sich auch hierin ein Streben nach Kategorisierungen, das sich konkret am Identifizie-

ren zweier muslimischer Glaubenstypen erkennen lässt. Zunächst seien da die strikten

›Muslim*innen‹, die ihren persönlichen Glauben in den Vordergrund rückten. Jene kon-

struiert McDonald als widerspruchslose, restlos überzeugte Charaktere – der Idealtyp

eines muslimischen Orthodoxen gewissermaßen: »they’re very devout, and very strict.

and they don’t drink, they don’t believe in partying […] they pray consistently, all their

family does and they gonna have an arranged marriage or they already had an arranged

marriage.« Auf der anderen Seite – »on the other side« – gebe es jene, die ihren Glauben

flexibel und frei interpretierten, sich dabei notfalls auch von ihren Familien distanzier-

ten, die moderne, individualistische Version eines ›Muslims‹ also. McDonald gelingt

es hier einerseits, sich von einem essentialistischen Orientalismus zu lösen, indem sie

die Diversität ›des Islams‹ (»how diverse Islam itself can be«) anerkennt. Gleichzeitig

entwirft sie neue, ebenfalls starre Konzepte, die eine situative Auslegung und Gestaltung

religiöser Identität durch ›Muslim*innen‹ kaum zulassen. So entfalten sich in ihrer Dar-

stellung lediglich zwei konträre Ausprägungenmuslimischer Identität. Ein temporäres,

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 217

dauerhaftes und generell flexibles Dazwischen wird von McDonald argumentativ aus-

gelassen.

Deutlich wird dies auch noch einmal an anderer Stelle: Die Interviewpartnerin be-

schreibt hier einen ihrer engstenmuslimischen Freunde, dessen persönliche Auslegung

seines Glaubens sie nachdrücklich irritiert und zu der – letztlich wenig ambiguitätsto-

leranten – Deutung führt, ihr Freund lebe eine Art »Doppelleben«.

KM: […] I feel like they almost lived double lives. like I have a really good friend here, he

is from Chicago. // hm // ahm, he’s great, I mean, he’s amazing. and he would like, he

smoked a lot ofMarihuana, it’s his favorite past time. then he says hewouldn’t drink. he

would never, he wouldn’t let us be friends with him on Facebook so that there wouldn’t

be any pictures of himout andpartying cause hiswifewas home. // ok // ahm, hehad an

arrangedmarriage. // ok // like hewouldn’t ahm, like he would let two lives. he was this

crazy guy whom I had always fun and then, you know, that in reality he had to pretend

to be this guy that studies all the time and didn’t drink or smoke. // ja // and I was just-

but in lots ways hewas really devote, like hewould ahm, hewould pray consistently. he

spend time with people that were really ahm (2) like consistently religious. // ja // like,

you know, that’s a lot of what I learned @from it@. it’s that how the vast, like, not

everybody is the same. […] (Z 228-241)

In der Charakterisierung des Freundes scheint es so, als träfen sich in seiner Person die

rekreativen Praxen verschiedener kultureller Welten. Ein »Clash of Freizeitaktivitäten«

gewissermaßen, die sich eigentlich nicht vertrügen und daher eine Art schizophrene

Lebensführung verlangten: »he was this crazy guy whom I had always fun and then that

in reality he had to pretend to be this guy that studies all the time and didn’t drink or

smoke.«. Dass der Freund all diese Interessen und Bedürfnisse haben und sie – ja nach

Stimmung oder Gelegenheit – mit Prioritäten versehen und ausleben könnte, ohne da-

bei ein Gefühl der Täuschung, des Unechten oder Unauthentischen zu verspüren, wird

vonMcDonald als Deutungsmöglichkeit ausgeschlossen. In ihrer Perspektive überwiegt

das Moment der Inkompatibilität – und damit der kulturellen Eindeutigkeit.

Betrachten wir nun abschließend die Verifizierungen antimuslimischer Ideologeme

durch die Interviewpartner*innen Dan Smith und Kim McDonald so lässt sich sagen,

dass beide auf jeweils unterschiedliche Weise eine Vereindeutigung von ›Muslim*in-

nen‹ als kulturell Andere vornehmen. Dabei werden die Sinn- und Ordnungsmuster ih-

rer eigenen Lebenswelt unhinterfragt auf den anderen projiziert: Bei Smith entsteht

dadurch eine starre Kontrastierung zwischen sich und der muslimischen Lokalbevölke-

rung (zu respektieren! zu kontrollieren! zu neutralisieren!), McDonald hingegen entwi-

ckelt gleich mehrere Differenzachsen,mit denen sie die Gruppe der ›Muslim*innen‹ seg-

mentiert: Ihre Fremdbeschreibungen erfolgen anhand regionaler Zuordnungen (aus Afri-

ka! aus demMittleren Osten!) sowie durch die Konstruktion einer simplen Glaubensty-

pologie (die Orthodoxen vs. dieModernen).Während Smith dabei auf die Betonung von

Objektivität, Authentizität und Expertise setzt, um persönlich Erlebtes als verbrieftes

Wissen über muslimische Lebensweisen zu präsentieren, greift McDonald auf persön-

liche Nähe und unschuldigen Verstehenshunger als Verifizierungsquellen zurück. Die

asymmetrisch-paternalistische Beziehung, die zwischen den Interviewpartner*innen

und ihrem ›muslimischen‹ Gegenüber durch deren Objektifizierung zum Wissensge-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


218 Grauzonen des Alltagsrassismus

genstand (im Interviewkontext) entsteht, wird von beiden nicht reflektiert. Damit ein-

her geht auch ein Legitimierungsdiskurs, der sich bei Smith in Euphemismen und der

Auslassung von Fragen über die Rechtmäßigkeit seines Kriegseinsatzes zeigt und bei

McDonald in der Bagatellisierung alltagsrassistischer Frageweisen.

Der Vergleich der Verifizierungspraxen zeigt, dass antimuslimische Ideologeme in der

konkreten Sprachpraxis der Interviewpartner*innen mit ganz unterschiedlichen Pri-

märerfahrungen verflochten werden, am Ende jedoch zu einem ähnlichen Ergebnis

führen, nämlich die hegemoniale Vorstellung von ›Muslim*innen‹ als Fremde alltags-

kommunikativ zu bestätigen und lebensweltlich zu verselbstständlichen. Antimuslimi-

sche Wissenselemente werden so, wie für Alltagsrassismen charakteristisch, auf un-

spektakulär-banale Weise diskursiv reproduziert. Dabei konnten in beiden Teilsam-

ples unterschiedliche Kolorierungen der Veranderung ausgemacht werden: Während die

deutschen Interviewten Fremdbeschreibungen nutzten, um ›Muslim*innen‹ als Anforde-

rungsobjekt für hegemoniale Integrationsansprüche zu markieren, wobei diese im Rah-

men der rekonstruierten Primärerfahrungen als unrechtmäßig Bevorteilte bzw. als In-

tegrationsverweigernde erschienen,markieren die US-Interviewten ›Muslim*innen‹ als

Wissensobjekt, über das sie ein Repertoire ambiguitätsfreier Kenntnisse zur Schau stel-

len,womit die Diversitätmuslimischer Identitäten nicht nur vereindeutigt, sondern auch

symbolisch beherrschbar gemacht wird.

Während der Fokus der zitierten deutschen Interviewten in der Kritik eines ver-

meintlich drohenden Verlustes bisheriger gesellschaftlicher Privilegien liegt, den die re-

konstruierten Primärerfahrungen gewissermaßen bezeugen, zeigt sich bei den US-In-

terviewten die Vereindeutigung von ›Muslim*innen‹ als fallübergreifendes Muster, wel-

ches die eigene lebensweltliche Sinnordnung vor Herausforderungen schützt und eine

positionelle Superiorität der Sprecher*innen sichert. Was auf deutscher Seite als Legi-

timation und Stabilisierung bestehender sozialer Herrschaftsstrukturen gelesen wer-

den kann – gerade, weil in den subjektiven Aussagen der Interviewten deutlich eine

kollektive Bezugsebene aufscheint – lässt sich bei den US-Interviewten als Sicherung

persönlich verfügbarer, jedoch kollektiv geteilter Lebensweltgewissheiten interpretie-

ren. Antimuslimische Deutungsmuster kommen mithin im Rahmen unterschiedlicher

kommunikativer Zielsetzungen zum Einsatz: Auf der einen Seite für die Kritik an (ima-

ginierten) gesellschaftlichem Entwicklungen und einem persönlichen sowie kollekti-

venMachtverlust, auf der anderen Seite zum Schutz unhinterfragt-selbstverständlicher

Sinnmuster und mithin des eigenen Blickes auf die gesellschaftliche Gegenwart.

4.1.1.2 Verifizierungen II: Sozial vermittelte Erfahrungen

Die Eindeutung sozial vermittelter Alltagserfahrungen, welche Familienangehörige,

Freunde oder Bekannte mit ›dem Islam‹ und ›Muslim*innen‹ gemacht haben, stellt

eine zweite Variante verifizierender Diskurspraxen dar, mit der antimuslimische

Ideologeme lebensweltlich eingebettet und bekräftigt werden. Im Verweis darauf,

was lebensweltliche Dritte – hier verstanden als Personen aus dem »inneren Kreis«

der Alltagswelt (vgl. Berger & Luckmann 2013: 36) – so-erlebt oder so-beobachtet haben,

werden entsprechende Deutungsressourcen empirisch fundiert. Dabei lässt sich er-

neut der Einsatz rhetorischer Techniken erkennen, die jene Erfahrungsschilderungen

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 219

als reine Wirklichkeitsbeschreibungen aussehen lassen und damit faktisch aufwerten.

Von besonderer Bedeutung ist hier die Rollendifferenzierung zwischen erzählenden

und erlebenden Akteur*innen. Den Interviewpartner*innen ist es dank ihr möglich,

antimuslimische Deutungen alltagskommunikativ zu aktivieren, ohne sich mit diesen

im Rahmen des Interviews persönlich identifizieren (bzw. verantworten) zu müssen.

Es entsteht auch hier ein Diskurs des Erlebten, allerdings des Erlebten durch vertraute

Dritte, in dem die Interviewten die Rolle der Nacherzählenden einnehmen. So macht

diese Diskurspraxis die simultane Verifizierung und rhetorische Distanzierung von

antimuslimischen Ideologemen möglich.

Für die nachfolgende Analyse von besonderer Bedeutung sind zudem die von

den Interviewten gewählten Akteursbezeichnungen, mit denen lebensweltliche Dritte

als glaubwürdige Erfahrungsquellen präsentiert und so epistemologisch verstärkt

werden. Mit diesen Bezeichnungen gehen implizite Faktizitätsbehauptungen einher,

die jene sozial vermittelten Erfahrungen zu unhinterfragten Tatsachen erklären. Potter

zufolge müssen »Konstruktionsprozesse des Faktischen« nicht nur an den Fakten

selbst arbeiten, sondern auch an den »resources that build up the facts« (Potter 1996:

115). Konkret lassen sich über die Bezeichnung der originären Erfahrungsquelle als

Freund*in oder nahe*r Verwandte*r, über den Einsatz von Berufsbezeichnungen, die

auf ein spezifisches Sonderwissen verweisen (category entitlements) und weitere fak-

tizitätssteigernde Techniken sekundäre Alltagserfahrung als empirische Wahrheiten

darbieten.

Die Analyse des deutschen Samples zeigt nun bei genauer Betrachtung eine Ver-

schärfung der verwendeten Fremdbeschreibungen. Im Vergleich zu den Alltagseindeu-

tungen auf Basis von Primärerfahrungen, in denen ›Muslim*innen‹ lediglich als gesell-

schaftlich Bevorteilte konstruiert wurden, erscheinen sie hier als konkrete physische und

nationalkulturelle Bedrohung in Gestalt krimineller Jugendbanden, islamistischer Grup-

pierungen oder misogyner Chauvinisten. Indem die persönliche Unmittelbarkeit des

Erlebten durch eine soziale Vermitteltheit ersetzt wird, die Rollen des Erlebendem und

des Berichtendem auf Ebene des Interviewsmithin auseinanderfallen, erweitert sich – so

ließe sich hier schlussfolgern – gleichsam auch der alltagskommunikative Sagbarkeits-

bereich für antimuslimische Ideologeme. Mit anderen Worten: Die Rückbindung ras-

sistischer Ideologeme an die Erfahrungen anderer, schützt die Interviewten vor nega-

tiven Rückschlüssen auf die jeweils eigene Identität, wodurch die artikulierten Fremd-

beschreibungen drastischer ausfallen können. Dies zeigt sich konkret an der Verschär-

fung des dominierenden Interpretationsrahmens von einem Benachteiligungs- hin zu

einem Bedrohungsdiskurs.

Vom Benachteiligungs- zum Bedrohungsdiskurs

Aufschlussreich für die Frage, welche Rolle sozial vermittelte Erfahrungen für die le-

bensweltliche Verifizierung antimuslimischer Ideologeme spielen, sind etwa die fol-

genden Ausführungen Silvia Mancks, (50), einer Diplom-Ingenieurin aus der Nähe von

Bonn. Eingeleitet wird die Sequenz durch die implizite Nachfrage der Interviewerin,

in welchen Kontexten Manck die von ihr konstatierte Bedrohung durch ›muslimische‹

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


220 Grauzonen des Alltagsrassismus

Männer konkret beobachten konnte. Von ihr kurz zuvor selbst eingeführt, schildert

Manck ihre Eindrücke zu dieser Thematik nun wie folgt:

SM: […] n starken Eindruck hab ich natürlich durch die Erlebnisse der Kinder, die:::

(.) ja, die auch eigentlich mein Verhalten oder meine Restriktionen davor verstärkt

haben, // ja // ja. die haben während ihrer Schulzeit ja auch viel mit (2) äh, wo ich mal

annehme, dass die n islamischen Hintergrund haben, also, sehr viele Türken auch zu

tun gehabt. und das Verhalten dort, gerade der jungen Türken, also der jugendlichen,

männlichen Türken, // hm // äh, sehr, sehr aggressiv ist. // hm // ähm, dass die:: auch ih-

re Altersgruppe oder eben auch Ältere sehr massiv angehen. // hm // das fängt vom,

vom Fordern von (.) Handys und sonstiges und Prügelandrohung und also wirklich, das

sind schon, schon eher kriminelle Handlungen, äh sehr, sehr stark sind. und dass die,

dass die::, was ich von den Kindern eben auch so immer erzählt bekommen habe (.) die

Polizei tut auch nichts dagegen. // hm // du bist dem ausgeliefert, hier in Deutschland

bist du dem ausgeliefert. wenn die dich angehen und wenn die dich überfallen und

wenn die dich inner Gruppe, die treten ja meistens erst einzeln auf und wenn du dann

nicht gleich parierst, dann kommen mehrere noch dazu, ähm, dass du keine Möglich-

keit hast, dich wirklich dagegen zu wehren und zu schützen. außerdem, dass du dann

eben solche:: Regionen absolut meidest. // hm // und das find ich nicht gut.

I: Ist das jetzt den Kindern im Schulkontext passiert?

SM: Ja. im Schulkontext, naja, und wenn sie mit öffentlichen Verkehrsmitteln gefah-

ren // hm // sind, ne. [Ort] ist n Bereich, wo es relativ viele Türken auch gibt und inman-

chen Gebieten ballt es sich auch, // hm // insbesondere mein Sohn kriegt relativ viel

davon mit. ähm, der regt sich och eher darüber dann schnell auf. und der weiß auch

in dem Gebiet, wo er arbeitet und so, dass auch die Bevölkerung dort, äh, seh::r (.), die

nicht habenmöchte, // ja // ja. aber das liegt, glaube ich, weniger daran äh also, es liegt

eigentlich daran, wie sie auftreten, // hm // ne. ähm, dass sie (.) immer so n (.) »ich bin

hier der Stärkste und ich hab hier das Sagen und ich darf alles und ich mach auch Ran-

dale. ich zeig dir mal, was ich alles machen kann, und du kannst gar nichts machen«,

und viele alte Leute sich dadurch auch bedroht fühlen, verunsichert fühlen. // hm // al-

so, dass ist das, wiederum, was mein Sohnmir dann eben auch erzählt. ich persönlich,

ich fahr mit dem Auto, ich hab ja damit nicht so viel zu tun. (Z 204-244)

Die Interviewpartnerin berichtet hier von verschiedenen massiven Bedrohungsszena-

rien, die sie nicht selbst erlebt, sondern von ihren Kindern erzählt bekommen habe.

Schauen wir zunächst auf die Techniken, mit denen Manck die geschilderten Ereig-

nisse als faktisch und glaubwürdig ausweist, so fallen verschiedene rhetorische Hin-

weisgeber ins Auge. Da ist zuallererst die Tatsache, dass Manck mit der Benennung

ihrer Kinder als Erfahrungsressource eine Akteursinstanz ausweist, der qua persönlich-

verwandtschaftlicher Nähe ein hohes Glaubwürdigkeitspotential zugesprochen werden

kann. Diese fungiert gewissermaßen als Faktizitätsgarant für sämtliche nachfolgenden

Schilderungen, was sich etwa auch daran zeigt, dass Manck an keiner Stelle Zweifel

oder Unsicherheiten hinsichtlich der Tatsachentreue der kolportierten Erlebnisse äu-

ßert. Zudem fällt der wiederholte Einsatz der intensitätsanzeigenden Wörter »sehr«,

»stark« und »viel« auf, die nicht nur die Qualität der geschilderten Bedrohungssitua-

tionen, sondern auch die erfahrungsbasierte Expertise der Kinder unterstreichen. Eine

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 221

zusätzliche argumentative Absicherung erfährt diese durch die Betonung der Regel-

mäßigkeit jener bedrohlichen Interaktionen (»sehr viel […] zu tun gehabt«, »insbeson-

dere mein Sohn kriegt relativ viel davon mit«) sowie durch den Verweis auf die per-

sönlich-lebensweltliche Relevanz und nachhaltige Wirksamkeit jener Erlebnisse auf die

Interviewpartnerin selbst. So hätten diese das »Verhalten« Mancks, genauer ihre »Re-

striktionen« – gemeint sind hier womöglich Ressentiments, gegen wen oder was wird

an dieser Stelle jedoch durch die Verwendung eines unbestimmten »davor« offengelas-

sen – »verstärkt«.

Wie oben bereits angedeutet, betten die Interviewpartner*innen die hier geschil-

derten sekundären Erfahrungen ein in einen Bedrohungsdiskurs, wobei sie ›Muslim*in-

nen‹ verschiedene negativ konnotierte Attribute zuweisen. BeiManckwerden diese ein-

geleitet durch eine intersektional-rassistische Zuschreibung, die die Differenzmerkma-

le Herkunft, Religionszugehörigkeit sowie Alter und Geschlecht miteinander verflicht:

»wo ich mal annehme, dass die n islamischen Hintergrund haben, also, sehr viele Tür-

ken auch zu tun gehabt. und das Verhalten dort, gerade der jungen Türken, also der

jugendlichen, männlichen Türken, äh, sehr, sehr aggressiv ist.« Wir erkennen hierin

die klassischen Elemente eines Feindbilds, das seine rassistische Symbolik insbesondere

durch den Rückschluss auf deviante kollektive Verhaltensmuster erhält (»Prügelandro-

hungen«; »das sind schon, schon eher kriminelle Handlungen«). Hier greift Manck auf

hegemoniale antimuslimische Wissensbestände zurück, wie sie ihr etwa auch in me-

dialen Problemdiskursen über kriminelle Migrant*innen (vgl. Kap. 1.2.3) diskursiv zur

Verfügung stehen. Um ein klassisches Feindbild handelt es sich dabei deswegen, weil

es neben pauschalisierenden und verunglimpfenden Elementen auch ein Moment der

Handlungsmobilisierung enthält, nämlich dort, wo auf die angebliche Apathie der Po-

lizei und das »Ausgeliefert«-Sein der ansässigen Bevölkerung hingewiesen wird. Die

sich in Wiederholungen und Intonation steigernde Empörung Mancks ob dieser Ohn-

machtssituation impliziert einen Aufruf zum Wandel, zur Gegenwehr.

Zusätzliche Symbolkraft erhält der von Manck aktivierte Bedrohungsdiskurs durch

die selektive Hervorhebung jener sozial vermittelten Konfliktinteraktionen, wodurch

das Bild eines ethnisch segregierten Schulalltags entsteht, in dem gewaltvolle Ausein-

andersetzungen mit »den Türken« an der Tagesordnung sind. Positive Begegnungen,

weibliche Mitschülerinnen und Phasen eines konfliktfreien Schulinteralltags befinden

sich außerhalb des von der Interviewten applizierten Deutungsrahmens. Dadurch

erscheint kriminelles Verhalten als typisches Merkmal türkischer Mitschüler. Manck

integriert die vermittelten Erfahrungen ihrer Kinder hier in ein übergeordnetes Be-

drohungsnarrativ, das sich in einem allumfassenden Konfliktszenario entfaltet: »die

Polizei tut nichts«; »du bist dem ausgeliefert, wenn die dich überfallen«; »dass du

keine Möglichkeit hast, dich zu wehren und zu schützen«. Die türkisch-muslimische

Gruppe – auch bei Manck werden keine Einzelpersonen eingeführt – erscheint dabei als

bedrohliche Übermacht, der selbst staatliche Ordnungsorgane nichts entgegensetzen

können. Im Ergebnis entstünden Angsträume, »Regionen [die du] absolut meidest«,

die vom Türken gewissermaßen besetzt sind. Zusammen mit der Generalisierung des

Erlebten und der plötzlich eingeführten involvierenden Du-Perspektive entwickelt

Manck hier ein Szenario klaustrophobischer Ausweglosigkeit. Täter- und Opferrollen

sind dabei klar verteilt.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


222 Grauzonen des Alltagsrassismus

Dass die Interviewpartnerin die sozial an sie vermittelten Erfahrungen aus dem

»inneren Kreis« ihrer Lebenswelt nutzt, um einen Bedrohungsdiskurs zu aktivieren,

davon zeugt nun insbesondere auch der letzte Teil der Interviewsequenz. In dieser

reproduziert Manck das antimuslimisch-antimigrantische Ideologem von der Bedro-

hung durch türkisch-muslimische Jugendgruppen auf Basis einer doppelten Kolpor-

tage. Diesmal sind es nicht die Erlebnisse ihres Sohnes, sondern die Geschichten, die

dieser von anderen erzählt bekam. Ohne diesen Kommunikationsweg näher zu reflek-

tieren und ohne jeglichen Zweifel an der Faktizität des Berichteten, übernimmt Manck

erneut die oben bereits eingeführten Ideologeme von türkisch besetzen Räumen, vom

lautstarkem Chauvinismus und gefühlter Bedrohung (»wo es relativ viele Türken gibt«;

»es liegt daran, wie sie auftreten«; »viele alte Leute fühlen sich bedroht«).

Zudem erweitert sie den Gefahrenraum Schule um den öffentlichen Nahverkehr

und bestimmte Stadtviertel, die ihr als türkisch dominiert gelten. Manck benutzt für

deren Beschreibung depersonalisierende Quantitätsangaben (»ballt es sich«), wie wir

sie bereits bei Till Feller beobachtet haben, und evoziert damit neo-rassistische Narrati-

ve von ›Überfremdung‹ und ethnischen Ghettos. Die lokale (nichttürkische = nichtmus-

limische) Bevölkerung in diesen Gegenden reagiere mit Ablehnung, was Manck durch

eine ausführliche Imitation des problematisierten Verhaltens legitimiert (»›Ich bin hier

der Stärkste und ich hab hier das Sagen und ich darf alles und ich mach auch Randale.

ich zeig dir mal, was ich alles machen kann, und du kannst gar nichts machen‹«). Sie

evoziert damit erneut das Bild eines invertierten Machtverhältnisses zwischen aggres-

siven Türken und verunsicherten Deutschen, das in rassismustheoretischer Perspektive

als Reaktion auf einen (imaginierten) Distanzverlust zwischen der sozial dominieren-

den ›Wir‹-Gruppe und der sozial dominierten ›Fremdgruppe‹ gedeutet werden kann.

Zum Erhalt eines positiven Sprecherbildes werden die überaus drastischen Bedro-

hungsszenarien von Manck abschließend noch einmal aufschlussreich moderiert. In-

dem sie ihre Einlassungen mit dem Hinweis beendet, dass es sich bei dem Geschil-

derten um Geschichten entfernter Dritter handelt (»ich persönlich, ich fahr mit dem

Auto, ich hab ja damit nicht so viel zu tun«) – die ihr wiederum auch nur über ihren

Sohn vermittelt wurden – delegiert auch sie die Verantwortung für deren rassistischen

Sinngehalte. Was sich in sozialpsychologischer Perspektive als moralische Entlastung

verstehen lässt, kann aus diskursanalytischer Sicht als positives Identitätsmanagement ge-

lesen werden.

Weitere Fälle

Im deutschen Sample finden sich weitere Interviewpartner*innen, die auf sozial

vermittelte Erfahrungen zurückgreifen, wobei auch sie antimuslimische Ideologeme

innerhalb eines übergeordneten Bedrohungsdiskurses lebensweltlich verifizieren. Dabei

zeigt sich bei der Interviewpartnerin Ellen Kaufmann, (26), Studentin aus der Nähe

von Bonn, bereits zu Beginn des Interviews, wie sehr das Bedrohungsnarrativ in

die Alltagskommunikation der Interviewten über ›Muslim*innen‹ und ›den Islam‹

hineinragt.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 223

I: […]Wo begegnet dir denn das Thema Islam (.) imAlltag? gibt’s irgendwie (.) Situatio-

nen::, ganz konkret, Begegnungen oder so, wo du, wo du mit dem Thema konfrontiert

bist oder gibt’s irgendwie-?

EK:                                                        Hmm, naja, wenn man durch die Stadt läuft und da

irgendwelche stehen, die ihren Koran verteilen, // ja // das finde ich schon (.) also da

halt, ähm (2) ja, und das ist halt (.) also, ich weiß nicht, ob’s (.) so ne Empfindung ist

oder ob’s wirklich so stimmt, dass es zunehmend (.) ja auch immer mehr und mehr (.)

Islamisten in Deutschland gibt. // ja // so, das dann halt. (Z 9-20)

Die thematische Fokussierung auf das Phänomen Islamismus macht deutlich, dass

Kaufmann konfliktbehaftete Zuschreibungenmit der Religion bzw. ihren Anhänger*in-

nen assoziiert. Dabei evoziert sie das Bild einer wachsenden Gruppe religiös-ideologi-

sierter ›Muslim*innen‹, indem für sie »das Thema Islam« zunächst einmal die Ausbrei-

tung so-bezeichneter »Islamisten« bedeutet. Hierin lassen sich Deutungselemente ei-

nes Bedrohungsnarrativs finden, das Vorstellungen kulturell-religiöser ›Überfremdung‹

aktiviert sowie das Phänomen verfassungsfeindlicher Haltungen unter ›Muslim*innen‹

hervorhebt. Fast zeitgleich versieht Kaufmann diese Beobachtung mit expliziten Unsi-

cherheitsbekundungen (»ich weiß nicht, ob’s (.) so ne Empfindung ist oder ob’s wirklich

so stimmt«) und vagen Beschreibungen (»irgendwelche, dir ihren Koran verteilen«),mit

deren Hilfe sie sich von der behaupteten Synonymisierung Islam = Islamisten zunächst

rhetorisch distanziert. Vergleichen wir dies mit Kaufmanns Aussagen, die sich nicht

auf persönliche Beobachtungen, sondern auf Erfahrungen lebensweltlicher Dritter stüt-

zen, erhalten jene Konfliktzuschreibungen an ›Muslim*innen‹ eine epistemologische

Aufwertung. So schildert sie Polizeieinsätze gegen so-bezeichnete Islamisten in ihrer

Stadt wie folgt:

EK: Bei uns in [Stadt] ist es ja, dass mindestens einmal in der Woche, das ähm::, die

P-, Bundespolizei da irgendwelche Wohnungen durchsucht // ja //, halt wegen °Isla-

mistengefahr°, // ok // und das ist halt schon (2) also das, damit wird man schon oft

konfrontiert, dann. (Z 99-103)

Hier sorgen das zustandsanzeigende Kompositum »Islamistengefahr« zusammen

mit den Partikeln »ja« und »halt«, die eine Selbstverständlichkeit und allgemeine

Bekanntheit zum Ausdruck bringen, sowie die Betonung der Regelmäßigkeit der Ein-

sätze (»mindestens einmal die Woche«, »oft«) für eine Präsentation der beschriebenen

Problematik als alltäglich und entsprechend lebensweltlich virulent: Damit werde man

»schon oft konfrontiert«. Kaufmann unterlegt diese Informationen wenig später mit

den First-Hand-Einblicken ihres Partners sowie dem berufsbedingten Sonderwissen

eines Freundes, der im Polizeidienst steht:

EK: […] also, mein Freund arbeitet halt in [Stadt], genau da, wo [Akademie, Anm. d.

Verf.] ist. // ok // ähm, und der kriegt halt einiges mit. dann ein anderer Freund von mir

ist bei der Hundertschaft // ok // und da kriegtman dann natürlich auch immer die Ein-

sätze so mit. (.) ähm, ja, also doch da wird schon oft, oft und viel drüber gesprochen.

(Z 119-124)

└

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


224 Grauzonen des Alltagsrassismus

Konflikte, die sie im Zusammenhang mit ›dem Islam‹ und ›Muslim*innen‹ schildert,

belegt sie hier mit direkten Beobachtungen und dem berufsbedingten Sonderwissen

lebensweltlicher Dritter. Deren Glaubwürdigkeit unterstreicht sie durch die Betonung

von Unmittelbarkeit (»der arbeitet halt genau da«) und Zuständigkeit (»ist bei der Hun-

dertschaft«). Ihr Gefühl von Unsicherheit und Bedrohung, das sie mit der zunehmen-

den Präsenz von »Islamisten« in Verbindung bringt – konkret spricht sie davon, des-

wegen im Dunkeln nicht mehr Joggen zu gehen (Z 303-305) – führt sie dabei einerseits

auf entsprechende Medienberichte, andererseits auf die direkten Beobachtungen ihres

Freundes zurück:

EK: Ist wahrscheinlich auch der-, sehr durch die Medien hochgepuscht worden // ja //,

ähm (2) aber es hat auch wahrscheinlich auch damit zu tun, dass ich (.) also quasi ja

auch genau an der Quelle sitze, weil n Freund von mir Polizist ist und ich dann immer

mitkriege // ja //, was Sache ist. (Z 313-317)

Während die Interviewpartnerin gegenüber den Medien eine gewisse kritische Distanz

artikuliert, präsentiert sie den befreundeten Polizisten als authentische und verlässliche

Informationsquelle, die ihr vermittle, »was Sache ist«. Aufschlussreich ist dabei, dass

sie das von ihm Erlebte in seiner Faktizität nicht hinterfragt, seine spezifische Stand-

ortgebundenheit bleibt von ihr unreflektiert. Dabei ließe sich bei den Berichten eines

Polizisten durchaus eine berufsbedingte Konfliktfokussierung vermuten, die von der

Interviewpartnerin jedoch nicht angesprochen oder eingeordnet wird. Im Gegenteil,

gerade die Tatsache, dass sie ihn als professionellen Akteur mit spezifischem Sonder-

wissen präsentieren kann, scheint ihn als verlässliche Informations- und Erfahrungs-

ressource zu qualifizieren.

Auch bei Till Feller, den wir oben bereits vorgestellt haben, spielt das unmittelbare

soziale Umfeld eine bedeutende Rolle, sowohl als Erfahrungsquelle, als auch als Validie-

rungs- und Legitimierungsinstanz für die eigenen antimuslimischen bzw. antimigran-

tischen Äußerungen. Schauen wir auf die Art und Weise, wie der Interviewpartner un-

ter Verweis auf sekundäre Erfahrungen Argumente gegen ›Muslim*innen‹ verhandelt,

so lassen sich verschiedene Schlüsselstellen im Interview finden. Als zentrale Erfah-

rungsressource tritt dabei Fellers Ehefrau in Erscheinung, die er wiederholt als wichti-

ge Kommunikationspartnerin und Ratgeberin ausweist. Die in diesem Zusammenhang

vorgenommene Akteursbezeichnung fungiert hier erneut als faktizitätssteigernde Tech-

nik.

So beschreibt Feller seine Ehefrau einleitend unter Verwendung offizieller Kriterien

nationaler Zugehörigkeit als Kroatin, die zwar in Deutschland geboren wurde, jedoch

ihren kroatischen Pass behalten habe. Als Musterbeispiel gelungener Integration – »Die

ist hier geboren und die hat sich hier auch integriert« (Z 292-293) und »deutscher als vie-

le Menschen« – erfüllt sie für Feller wichtige Kriterien, um als gleichermaßen erfahrene

wie loyale Beobachterin fungieren zu können. Da sie selbst eine Integrationsgeschichte

habe – so Fellers implizite Argumentation – jedoch mustergültig integriert sei, könne

sie die Defizite der ›Anderen‹ klarer benennen, ohne dabei »Nazi-Vergleichen« ausge-

setzt zu werden, die ihm hingegen – als richtigem Deutschen – drohen würden:

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 225

TF: […] man muss immer total aufpassen, dass man nicht direkt als Nazi gilt. interes-

sant ist, dass meine Frau- ((ordnet sich neu)) es ist interessant, weil gerademeine Frau

viel radikalere Aussagen trifft als ich. also, ichwüsste, wenn ich die Aussagen so treffen

würde, würde man dauernd denken (»hh, der Deutsche«) und sie hat nicht einmal ei-

nen deutschen Pass. das ist halt immer interessant, weil es gibt viele Sachen, die man

sich in Deutschland gar nicht traut zu sagen, weil man direkt abgestempelt wird. und

ich bin alles andere als rechtsradikal. (Z 442-450)

Indem Feller seine Frau als die radikalere Version seiner selbst in Sachen Integrations-

fragen präsentiert, erscheinen seine eigenen Aussagen – im Sinne eines positiven In-

teressensmanagements – nicht nur moderater, sondern auch kollektiv rückgebunden und

sozial abgesichert. Nicht nur er sei es mithin, der jene Probleme erkenne und benenne,

sondern es gebe konkrete andere Personen, die seine Ansichten teilten. Die hier be-

hauptete Konsenshaftigkeit seiner Position unterstützt Fellers Selbstbild als »alles ande-

re als rechtsradikal«. Im selben Zusammenhang steht auch seinHinweis, sich selbst we-

gen eines angeblich restriktiven Meinungsklimas in Deutschland zensieren zu müssen.

Feller reproduziert damit ein aus der rechtspopulistischen Rhetorik bekanntes Zensur-

Narrativ, das es den Sprecher*innen erlaubt, sich selbst als Opfer einer exkludieren-

den öffentlichenMeinung zu präsentieren (vgl. Amadeu-Antonio-Stiftung 2017: 14). Die

Verwendung dieses Narrativs sorgt für eine zusätzlich Faktizitätssteigerung Fellers und

seiner Ehefrau – nach dem Motto: Sie beide haben die unbequeme Wahrheit erkannt,

nur sie dürfe sie jedoch aufgrund ihrer nicht-ganz-deutschen Identität aussprechen.

Eine weitere Schlüsselstelle, an der Feller antimuslimische Deutungsressourcen un-

ter Rückgriff auf sekundäre Erfahrungen einführt und legitimiert, ist die nachfolgende

Passage. Hier berichtet der Interviewpartner von der Entscheidung seiner Frau, die

gemeinsame Tochter in keinen staatlichen, sondern in einen christlichen Kindergarten

zu geben, da sie sonst »kein richtiges Deutsch« lernen würde, und begründet diese Be-

fürchtung mit der Anwesenheit »muslimische[r] Kinder« und deren defizitärer Sprach-

kompetenzen.

TF: […] Ich habe gerade die Diskussion mit meiner Frau, ob meine Tochter getauft

wird, weil wir einen Kindergartenplatz brauchen, meine Frau nicht möchte, dass sie

türkische Kinder im Kindergarten hat. also, wahrscheinlich wird es ein, wird es ein

christlicher Kindergarten […] Ich kann aber meine Frau total gut verstehen, die sagt,

ich […] habe keine Lust, dass da, dass da muslimische Kinder sind, weil die lernen

kein Deutsch, meine Tochter lernt kein richtiges Deutsch. und die Eltern sind meist

hinterwäldlerisch. und das stimmt leider, das ist gar kein Vorurteil ((klatscht bekräf-

tigend in die Hände)), das ist halt, das:: halt immer so, es gibt so voll viel Sachen, die

klingen immer wiemiese Vorurteile, aber, äh, sie sind einfach faktisch zum großen Teil

wahr, weil man es wirklich täglich erlebt ((klopft unterstützend auf seinen Oberschen-

kel)). also, es ist halt so (.) kannman gern sagen, ist, ist böse und klingt irgendwie nach,

weiß nicht, Republikanern, ist aber in vielen Bereichen ist es @wahr@. […] (Z 818-836)

Feller reproduziert hier antimuslimische bzw. antimigrantische Ideologeme, und zwar

konkret in der Fremdbeschreibung von ›Muslim*innen‹ als Nichtdeutsche. Dies zeigt

sich in der Annahme, ›muslimische‹ Kinder lernten per se eine andere Muttersprache

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


226 Grauzonen des Alltagsrassismus

als etwa ›christliche‹ Kinder. Zudem legt Feller nahe, dass es die Rückständigkeit der

Elternhäuser sei (»hinterwäldlerisch«), die für jenes Sprachdefizit verantwortlich zu ma-

chen ist. Mit diesem argumentativen Rückschluss aktualisiert Feller nicht nur das Nar-

rativ von der zivilisatorischen Rückständigkeit ›des Islams‹, wie man es aus islamfeind-

lichen Polemiken kennt (vgl. Schneiders 2010), sondern auch jenes von der Integrati-

onsunwilligkeit bzw. -unfähigkeit ›türkischstämmiger Muslim*innen‹ in Deutschland;

einerThese, die besonders prominent vom ehemaligen Berliner Finanzsenator und Vor-

standsmitglied der Deutschen Bundesbank,Thilo Sarrazin, vertreten wurde. ›Muslimi-

sche‹ Kinder werden vom Interviewpartner hier als ethnisch, kulturell und religiös an-

ders fixiert. Potentielle soziale Interaktionen beschreibt er als lernsozialisatorisch nach-

teilig und versucht daher, sie zu vermeiden. Dabei geht die – in Fellers Darstellung ur-

sprünglich von seiner Ehefrau ausgehende – Befürchtung, das eigene Kind durch den

Umgangmit ›Muslim*innen‹ nachhaltig zu schädigen, soweit, dass sie eine strategische

Taufe in Erwägung ziehen, umdas Kind für die Aufnahme in einen konfessionellen Kin-

dergarten zu qualifizieren.

Eine deutliche Faktizitätssteigerung erfahren die persönlichen Beobachtungen Fellers

und seiner Ehefrau dabei durch explizite Wahrheitsbekundungen (»es gibt so voll viel

Sachen, die klingen immer wie miese Vorurteile, aber, äh, sie sind einfach faktisch zum

großen Teil wahr, weil man es wirklich täglich erlebt (klopft unterstützend auf seinen

Oberschenkel«) sowie durch Nachdruck verleihende Gesten, wodurch das Ideologem

vom desintegrierten Muslim unter Rückgriff auf geteilte lebensweltlichen Erfahrungen

reproduziert und verifiziert wird. Explizit versichert der Interviewpartner, dass es sich

bei den gemeinsamen Befürchtungen um »gar kein Vorurteil« handle, vielmehr sei »das

halt immer so […], weil man es wirklich täglich erlebt«. Feller kontert damit erneut an-

tizipierte Implikationen, die ihm und seiner Frau rassistische Haltungen unterstellen

könnten. Dabei wird durch den Verweis auf die Alltäglichkeit seiner Beobachtungen de-

ren empirische Beweiskraft zusätzlich untermauert. ›Muslimische‹ Kinder mit schlech-

ten Deutschkenntnissen seien mithin keine Ausnahme, sondern zeigten sich in den

Primärerfahrungen Fellers als Normalzustand – »als faktisch zum großen Teil wahr.«

Die zusammenfassende Betrachtung zeigt, dass sich die zitierten Interviewten, wenn

sie über Erfahrungenmit ›dem Islam‹ sprechen, auch der kolportierten Alltagserlebnis-

se lebensweltlicher Dritter bedienen. Dies trifft in zwei Fällen auf Personen zu, die über

keine eigenen Kontakterfahrungen mit ›Muslim*innen‹ verfügen. In der Rekonstrukti-

on sozial vermittelter Alltagserfahrungen aktivieren diese zudem auffällig oft einen Be-

drohungsdiskurs, der insbesondere männliche ›Muslime‹ mit etwa aus Mediendiskur-

sen bekannten Negativattribuierungen beschreiben: Reproduziert werden dabei Vor-

stellungen von städtischen Angsträumen, kriminellen und gewaltbereiten Jugendgangs,

omnipräsenten Islamisten sowie sprachlich-defizitären Migrantenkindern. In Verbin-

dung mit den epistemologischen Techniken der Freund-Zuweisung sowie der Freund-ei-

nes-Freundes-Zuweisung, die von den Interviewten auch in Bezug auf nahe Verwandte an-

gewandt wird, ist zudem eine symbolische Entgrenzung des Benachteiligungsdiskurses

zu beobachten: Im hier aktualisierten Bedrohungsdiskurs werden ›Muslim*innen‹ zur

unmittelbaren Gefahr für die eigene physische Unversehrtheit erklärt. Wie schon bei

der ersten Diskurspraxis der Verifizierung auf Basis persönlicher Alltagserfahrungen

findet auch hier eine Bestätigung und alltagskommunikative Reproduktion antimus-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 227

limischer Ideologeme statt. Erkennen lässt sich dies v.a. an der fehlenden kritischen

Distanz zu den kolportierten Erlebnissen der referenzierten lebensweltlichen Dritten.

4.1.1.3 Verifizierungen III: Medial vermittelte Erfahrungen

Während Rekurse auf sozial-vermittelte Erfahrungen lebensweltlicher Dritter ledig-

lich unter den deutschen Interviewten beobachtet werden konnten, lassen sich in Be-

zug auf medienvermittelte Erfahrungen erneut Verifizierungen in beiden Samples fin-

den. Medienvermittelte Erfahrungen, so lässt sich dabei annehmen, stehen unabhän-

gig von den wohnräumlichen und sozialen Lebensbedingungen der Interviewten, allen

potentiell zur Verfügung, weshalb sie im individuellen Sprechen über ›den Islam‹ und

›Muslim*innen‹ auch häufiger zum Einsatz kommen. Mediendiskurse werden von den

Interviewten innerhalb des hegemonialen Aneignungsmusters nun überwiegend un-

kritisch gelesen und wiedergegeben, wobei sie negativ gerahmte Deutungsressourcen

über ›den Islam‹ mit Medieninformationen über lebensweltferne Ereignisse und Ent-

wicklungen verknüpfen und so empirisch fundieren.Wie sich zeigen wird, spielen hier

islambezogene Konflikt- und Ausnahmethemen, wie sie uns aus verschiedenen Medi-

eninhaltsanalysen bekannt sind (vgl. Kap. 1.2.3), eine zentrale Rolle. Mit dem Ergebnis

der Verifizierung antimuslimischer Ideologeme werden diese weitestgehend unreflek-

tiert referenziert und so in die persönliche Alltagskommunikation über ›Muslim*innen‹

integriert.

Im Vergleich der beiden Interviewsamples zeigen sich dabei sowohl thematische

Unterschiede als auch Überschneidungen. Während unter den deutschen Interview-

ten Themen wie Integrationsverweigerung, Frauenunterdrückung, Geschlechterunge-

rechtigkeit (konkret anhand der Schlüsselphänomene Kopftuch & ›Ehrenmord‹) und

Jugendkriminalität verhandelt werden – singuläre Konfliktthematiken, die sich in der

Gesamtschau erneut zu einem natio-kulturellen Bedrohungsdiskurs verdichten – ist es bei

den US-Interviewten insbesondere das Themenfeld Terrorismus (konkret gedeutet als

Terrorverdacht & Terrorsympathie) im eigenen In- und Ausland, das in den medi-

enbasierten Einlassungen der Interviewpartner*innen zum Einsatz kommt. Letzteres

kann dabei auch als sicherheitspolitisches Bedrohungsnarrativ bezeichnet werden. Zudem

wird im US-Teilsample ebenfalls das Thema fehlender Geschlechtergerechtigkeit auf-

gegriffen, jedoch anders angeeignet: Während die deutschen Interviewten dieses als

Bedrohung der eigenen emanzipatorischen Errungenschaften verhandeln, nehmen die

US-Interviewten ›muslimische‹ Weiblichkeit im Deutungsrahmen eines entfernten Op-

ferbildeswahr, das ohne explizite Rückschlüsse auf die eigenen US-amerikanischen Ge-

sellschaftsverhältnisse auskommt. Wir wollen uns nachfolgend die Alltagseindeutun-

gen medienvermittelter Erfahrungen durch die Interviewten genauer ansehen.

Natio-kultureller Bedrohungsdiskurs – Gefahr durch kulturelle ›Überfremdung‹

Besonders deutlich zeigt sich die Aktualisierung eines natio-kulturellen Bedrohungsdiskur-

ses bei der Interviewpartnerin Grit Paul (32), einer PR-Agentur-Mitarbeiterin aus Düs-

seldorf. Paul spricht vergleichsweise offen über ihre persönlichen Vorbehalte gegenüber

spezifischen Handlungen von Personen, die sie unter Verwendung ethnisierender Zu-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


228 Grauzonen des Alltagsrassismus

schreibungen als »türkisch« identifiziert. Auf die Frage der Autorin nach der Passfähig-

keit ›des Islams‹ – ein Frageitem, das dem vorgeschalteten Fragebogen entstammt und

hier zur näheren Ausführung nochmals aufgegriffen wurde – erläutert Paul am Beispiel

»türkischer Kinder« die Grenzen eines für sie tolerierbaren Verhaltens von ›Türk*in-

nen/Muslim*innen‹ in Deutschland. Der Deutungsrahmen, den sie dabei aufspannt,

beschreibt ein normatives Verständnis von Integration als einen einseitigen Assimi-

lationsprozess an die deutsche Aufnahmegesellschaft. Hinsichtlich der hier interessie-

renden Eindeutungmedial-vermittelter Erfahrungen ist aufschlussreich, dass Paul ihre

Informationsquellen zwar nur vage benennt (»viele Sachen, die man halt auch einfach

liest«), ihre gesamte Argumentation jedoch auf ihnen aufbaut und deren Faktizität und

Verlässlichkeit dabei mit keinem Wort in Frage stellt.

I: Passt der Islam in die westliche Welt? aus deiner Sicht?

GP: Es kommt drauf an. (.) also, es gibt (.) viele Sachen, ich hab’s selber jetzt noch nicht

erlebt, aber viele::, viele Sachen, die man halt auch einfach liest, dass so viele:: (.) Kin-

der halt irgendwie: in der Schule sind, dass das halt wirklich superviele:: (.) türkische

Kinder in Schulen sind, dass (da) kaumnoch deutsche Kinder sind. und dawird dann (.)

gesagt, »ok, wir brauchen jetzt, das Kreuz muss von der Wand« oder sowas. // ja // ich

finde, das passt nicht. das (.) passt nicht. // ja // also, ich finde immer noch, dass so ›n

gewisser Teil Integration da sein sollte, // hm // aber halt auch nicht so, dass das Gast-

geberland, das neue Heimatland sich da so unterzuordnen hat. // ja // und, also die,

die ich kenne, da gibt’s keine Probleme. ich finde auch, das passt, aber ich mag halt so

dieses Militante nicht so // ja // »und wir kommen jetzt hierher und ihr habt euch uns

unterzuordnen« und ähm also, wenn ihr halt sagt »nee, wollen wir nicht oder finden

wir nicht gut‹« dann sind wir halt gleich Nazis. // ja // so, also diese, diese Ebene find

ich ganz furchtbar. // ja // (Z 136-151)

In Bezug auf die Frage, welche antimuslimischen Ideologeme von der Interviewpart-

nerin aktualisiert werden, zeigt sich zunächst, dass Paul Fremdbeschreibungen zum

Einsatz bringt, die ›Muslim*innen‹ wie selbstverständlich als national-›fremd‹ markie-

ren – dies realisiert sie argumentativ durch die Gegenüberstellung von »türkischen«

mit »deutschen Kinder[n]« sowie durch die implizite Unterstellung, ›Muslim*innen‹

würden eigentlich von woanders stammen (»und wir kommen jetzt hierher…«). Deu-

tungsoptionen, die ›Muslim*innen‹ als Deutsche markieren, sie von Migrationserfah-

rungen entkoppeln oder deren gesellschaftliche Anwesenheit erst gar nicht unter dem

Schlagwort »Integration«8 verhandeln, werden von Paul hier weder offen artikuliert

noch angedeutet. Im Gegenteil, Paul attestiert ›Muslim*innen‹ eine konkrete Bring-

schuld, indem sie Integration als einen Vorgang beschreibt, der aufseiten der Auf-

8 Ratković reflektiert die verandernden und exkludierenden Elemente des hegemonialen Integrati-

onsparadigmas, wie es im deutschsprachigen Raum sowohl in politischen, zivilgesellschaftlichen

und akademischen Debatten Anwendung findet. Dabei stellt sie heraus, dass in diesen »die As-

similation der ›Migrant_innen‹ als das Ziel oder das Ende der Migration« betrachtet wird, auch

wenn dies so zumeist nicht offen ausgesprochen wird. Vordergründig werde stets betont, dass die

›Neuen‹ ihre kulturellen Eigenheiten durchaus behalten dürften, solange sie sich an »die Gege-

benheiten der Aufnahmegesellschaft« anpassten (2018: 17f.).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 229

nahmegesellschaft möglichst wenig Veränderungen beinhalten sollte. Etwaige migra-

tionsbedingte Transformationsprozesse – wie etwas das Aushandeln der Sichtbarkeit

religiöser Symbole in Klassenzimmern – werden von ihr in der Logik eines worst-case-

Szenarios als »Unterordnungen« unter die Gruppe der ›Muslim*innen‹ gedeutet, ar-

gumentative Zwischentöne werden dabei zugunsten imaginierter Extremsituationen

(»superviele türkische Kinder«, »das Kreuz muss von der Wand«, »ihr habt euch uns

unterzuordnen«) ausgelassen. Im selben Zusammenhang ist auch die Verwendung des

Wortes »militant« zu sehen,mit dem ›Muslim*innen‹, die sich nicht wortlos eingliedern

und eigene Ansprüche formulieren, von Paul als aggressiv und angriffslustig charakte-

risiert werden. Ein Attribut, das, schon für sich genommen, Forderungen vonseiten

›muslimischer‹ Personen an die deutsche Gesellschaft als überzogen und unrechtmä-

ßig deligitimiert. Das hier geschilderte Konfliktszenario lässt ›Muslim*innen‹ dabei als

eine Bedrohung für die kulturelle Verfasstheit und das aktuell bestehende Minderheits-

Mehrheits-Gefüge innerhalb des deutschen »Gastgeberland[es]« erscheinen.

Von besonderem Interesse ist nun die Tatsache, dass Paul die benannten »Proble-

me« gar nicht selbst erlebt oder beobachtet (»ich hab’s selber jetzt noch nicht erlebt…«),

sondern lediglich von ihnen »gelesen« hat. Sie rekurriert hier auf Erfahrungen und In-

formationen, die ihr mit hoher Wahrscheinlichkeit medial vermittelt wurden. Darauf

deutet konkret das von Paul gewählte Verb »lesen«, das eine vorhergehende Rezeption

der vorgetragenen Sachverhalte nahelegt.Hätte es sich umdurchDritte kolportierte, im

Rahmen sozialer Kommunikationsprozesse transportierte Informationen gehandelt, so

hätten sich andere Formulierungen angeboten, etwa: »was man so hört«, »was man

sich erzählt«, »wovon Person X berichtet hat« etc. Verschiedene rhetorische Techniken

lassen die hier angedeuteten medialen Erfahrungsressourcen als zuverlässige Quellen

erscheinen. Wir verstehen deren Funktion mithin erneut als faktizitätssteigernd und in-

teressensmanagend, d.h. sie dienen der Darstellung des Geschilderten als tatsächlich-so

sowie dem Selbstbild der Interviewpartnerin als integrer Sprecherin ohne rassistisches

Eigeninteresse.

Konkret ist hier das Mittel der direkten Rede zu nennen, das Paul mehrfach ein-

setzt und das eine wirklichkeitsgetreue Dokumentation durch die zitierende Instanz

(also Paul) sowie durch die originäre Erfahrungsquelle (dieMedien) suggeriert.Mit dem

Stilmittel der direkten Rede nimmt Paul eine doppelte Faktizitätszuschreibung vor: an

sich und an ihrer Quelle. Auch der wiederholte Einsatz des Partikels »halt« fungiert

in Bezug auf ihre Quellen als faktenversichernd: Es markiert die nachfolgenden Infor-

mationen als fraglos. Dass Paul zudem ihre Informationsquelle nicht näher definiert

und auch das unbestimmte, verallgemeinernde Pronomen »man« verwendet (»viele Sa-

chen, die man halt auch einfach liest«), lässt sich in diesem Sinne lesen. Hier wird eine

anonyme Allgemeinheit angerufen, die die Beobachtungen der Interviewten als kollek-

tiv geteilt präsentiert. In der fehlenden Spezifizierung der Quelle deutet sich zudem

an, dass es sich hier für Paul um ein allgemein verfügbares, wenig kontroverses Wis-

sen handelt, dessen Herkunft nicht genauer nachgezeichnet bzw. offengelegt werden

muss.Mit Schütz ließe sich hier auch von einem »schlicht gegebenen, unhinterfragten«

Wissen sprechen, das von einer lebensweltlichen Bekanntheit und Selbstverständlich-

keit geprägt ist – und mithin kaum mehr Irritationen auslöst, gegen die man sich im

Interaktionskontext Interview durch konkrete Herkunftsangaben wappnen müsste.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


230 Grauzonen des Alltagsrassismus

Auch an anderer Stelle im Interview zeigt Paul, dass Mediendiskurse für sie eine re-

levante Informationsquelle im Sprechen über ›Muslim*innen‹ darstellen. So beschreibt

sie ihre persönlicheWahrnehmung als gespalten – in Mediendiskursen zeige sich dabei

insbesondere die negative Seite der Religion und ihrer Anhänger*innen.

I: Ok, wie würdest du denn, also wie würdest du denn, sozusagen, deine Sicht heu-

te beschreiben. also wie, wie nimmst du den, wie nimmst du die Religion heute

wahr? // Ähm, also- // Oder vielleicht anders gefragt, wie nimmst du (.), wie nimmst

du Muslime heute wahr?

GP: Also ist (4) durch meinen Freundeskreis und die Leute, mit denen ich halt dann

wirklich zu tun habe, schon positiv. durch das, was man ähm, so weltlich durch Nach-

richten und sowas ähm erfährt, geht’s eher ins Negative. // ja // also, das ist, es ist, man

kann’s ja nicht aus-. (Z 259-272)

Interessant an den Eindeutungen Pauls ist die klare Trennung zwischenmedial vermit-

telten Informationen und persönlichen Alltagserfahrungen, die sich in beiden Zitaten

deutlich zeigt. Paul zufolge gebe es bei den ›Muslim*innen‹, die sie persönlich kenne,

»keine Probleme« in Sachen kultureller Passfähigkeit. Diese nehme sie »schon positiv«

wahr – wobei das Partikel »schon« ihre diesbezügliche Überzeugung einzuschränken

scheint. Die Anerkennung von ›Muslim*innen‹ zeigt sich hier einmal mehr als voraus-

setzungsvoll, sie ist nicht vorbehaltlos. Bei dem,was »man« hingegen »so weltlich durch

Nachrichten und sowas erfährt«, sei das genaue Gegenteil der Fall. Jene Berichte er-

scheinen in Pauls Darstellungen als klares und unhinterfragtes Zeugnis dafür, was ›am

Islam‹ nicht passe: Hier werden von der Interviewpartnerin bekannte antimuslimische

Deutungsressourcen aufgerufen, so etwa jene von der bedrohlichen Masse (»superviele

türkische Kinder«), vom muslimischen Islamisierungs- und Unterwerfungseifer (»das

Kreuz muss von der Wand«, »ihr habt euch uns unterzuordnen«) und deren religiöser

Radikalität (»ich mag halt dieses Militante nicht so«). All dies bekommt in Pauls Ein-

deutungen eine derart hohe Glaubwürdigkeit zugesprochen – dies könne man »ja nicht

aus[blenden]« – dass die Interviewpartnerin auf ein Abwägen der medialen gegenüber

ihren persönlichen Erfahrungsressourcen ganz verzichtet. Es existieren für sie mithin

zwei Wirklichkeiten, die beide Gültigkeit besitzen – dass diese sich allerdings grundle-

gend widersprechen, wird von Paul nicht weiter thematisiert.

Auf die Frage, was den medienvermittelten ›Islam‹ nun genauer charakterisiere,

weiß Paul im nachfolgenden und letzten Interviewausschnitt nun eine spontane Ant-

wort und bestätigt damit die bereits eingeführten Ideologeme von religiöser Militanz

und Beherrschungswillen, die sie durch ›Ehrenmordszenarien‹ und unterdrückte Kopf-

tuchträgerinnen ergänzt.

I: Ähm, dieser Medienislam oder dieser Islam, der nicht (.) durch deinen Freundeskreis

irgendwie an dich herantritt, zu dir durchdringt, ähm, wie lässt der sich beschreiben?

Also wie-

GP:           Als rückständig. also ich find-

I:                        -was ist das für’n Islam, der da vermittelt wird?

GP: Ich find’s rückständig, // mhm // weil halt grade im Fernsehen ganz oft so dieses

Thema Kopftuch angebracht wird und dann halt wirklich diese militanten Menschen

└

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 231

dann da sitzen und sagen »ja, das steht aber im Koran und wir müssen Kopftuch tra-

gen und wir müssen dies und wir müssen das. und ihr müsst euch uns unterordnen,

und«. also ich bin kein, kein Freund davon (.) in meinem eigenen Land (.) nicht mei-

ne Meinung sagen zu dürfen. // mhm // so. so, und in den Medien (2) wird das, glaub

ich, schon sehr propagiert, dass es halt schlecht ist, // mhm // so. das ist halt immer so

dieses, so »Männer unterdrücken die Frauen« und ähm »Die Frauen müssen halt wirk-

lich (immer) Kopftuch tragen, und die dürfen sich nicht schminken, und bloß nicht die

Haare und wennMädchen sich in nen, in nen, äh, Christen verlieben, dann werden die

gernmal von den Brüdern umgebracht« und sowas. das ist so das Bild, wasman, glaub

ich, in Deutschland hat. // ja // (Z 288-314)

Bemerkenswert an Pauls kommunikativem Umgang mit den medial verfügbaren Kon-

fliktnarrativen ist, dass sie diese, trotz abweichender persönlicher Erfahrungen und

trotz eines Bewusstseins darüber, dass Medien ein »halt schlechtes« Bild der Religion

»propagieren«, aufgreift und in ihre eigenen Einlassungenweitestgehend unhinterfragt

einflicht. Trotzdem sie sich am Ende des Zitates von den paraphrasierten Narrativen

›Ehrenmord‹, Kopftuchzwang und Frauenunterdrückung zu distanzieren scheint, in-

dem sie die Konfliktorientierung der Medien zumindest andeutet (»in denMedien wird

das, glaub ich, schon sehr propagiert«), sind ihre Schlussfolgerungen dennoch eindeu-

tig: Die religiöse Überzeugung, ein Kopftuch tragen zu müssen, gilt ihr nicht nur als

militant, sondern auch als kulturell wie persönlich übergriffig (»ihr müsst euch uns

unterordnen«). So fühlt sie sich davon laut eigener Aussage in ihrer Meinungsfreiheit

beschnitten (»ich bin kein Freund davon […], nicht meine Meinung sagen zu dürfen«).

Dass sie dabei einen nationalen Deutungshorizont aufruft (»inmeinem eigenen Land«),

verdeutlicht erneut, dass Paul muslimische Personen außerhalb des nationalen Eigen-

raums verortet. Auch unterstreicht dies, dass Paul, trotz positiver Primärerfahrungen,

den Medienislam weder in seiner alltagsweltlichen Übertragbarkeit noch in seiner Aus-

gewogenheit oder Transparenz wirklich kritisch reflektiert. So verifiziert sie jene me-

dialen antimuslimischen Deutungsangebote, indem sie sie als sinnstiftende Interpre-

tationsrahmen für sich nutzt und so alltagskommunikativ reproduziert.

Während Paul nun explizit zwischen einem persönlich erlebten Islam und einem me-

dienvermittelten Islam unterscheidet, zeigt sich bei der Interviewpartnerin Silvia Manck

eine zumindest in Ansätzen reflektierte Eindeutung medienvermittelter Islambilder.

Letztlichwerden jedoch auch von ihr antimuslimische Ideologeme aufgerufen, die in ei-

nen Diskurs natio-kultureller sowie physischer Bedrohung – insbesondere durch mus-

limische Männer – eingebettet sind.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232 Grauzonen des Alltagsrassismus

I: Ja, ok. und Sie wollten sagen, also, inwiefern sich dieses Erlebnis in der Türkei mög-

licher-weise ausgewirkt hat auf, ich sag jetzt mal ein bisschen abstrakt, Ihren Blick auf

Muslime auch hier in Deutschland.9

SM: Äh, was man ja- naja gut, das ist natürlich dann nicht nur durch dieses Erlebnis

geprägt, // ok // sondern es ist selbstverständlich auch geprägt durch das, was man in

der Presse hört // hm // und, und äh, in den Medien wahrnimmt. von daher ist der Ein-

druck, dass eben die:::::: (2) die Gleichheit (.) // hm // nicht wahrgenommen wird. also,

es gibt einen (.) dieWahrnehmung ist, dass es einen eklatanten Unterschied zwischen

Männern und Frauen gibt, ja. und, das ist natürlich etwas für, fürmeine Kultur, äh (.)

was mit sehr widerstrebt, ja. und was (.) nicht nur Ärger erzeugt, sondern natürlich

auch, wenn ich weiß, dass äh (.) diese Männer diesen Respekt vor Frauen nicht haben.

oder die, die Achtung da nicht haben, die als minderwertig ansehen, äh, es ja einem

natürlich auch ein bisschen Angst macht, ne. wenn jemand keinen Respekt vor einem

hat, ist die Gefahr, dass der einen vielleicht irgendwie:: was Negatives will, wesentlich

größer. // hm // (Z 160-179)

Auch Manck verweist mithin auf Mediendiskurse als lebensweltliche Erfahrungsres-

source, die ihre Wahrnehmung von ›Muslim*innen‹ neben ihren persönlichen Eindrü-

cken »selbstverständlich auch prägen«. Sie habe »von daher« – also aufgrund sowohl

der eigenen Primärerlebnisse als auch der medialen Thematisierung ›des Islams‹, die

Manck hier ebenfalls unhinterfragt übernimmt und sprachlich zu einem einheitlichen

Erfahrungshintergrund verschmelzen lässt – den »Eindruck, dass die Gleichheit [der

Geschlechter] nicht wahrgenommen« werde. Manck aktualisiert hier zunächst nur im-

plizit das Narrative von der Geschlechterungleichheit im Islam, um kurz darauf explizit

zu konstatieren, dass es einen »eklatanten Unterschied zwischenMännern und Frauen«

gebe. Auffällig ist, dass die Interviewpartnerin hier nur allgemein von demEindruck und

der Wahrnehmung spricht, auf eine explizite persönliche Perspektive auf die benannte

Problematik im Sinne eines positiven Interessensmanagements also zunächst verzichtet. Je-

nes lässt sich als implizite Konsensualisierung des Aussageinhalts interpretieren, im Sinne

eines man nehme das aufgrund der Medienberichte eben so wahr. Plausibel erscheint

diese Lesart nicht zuletzt auch durch die vorhergehende »man«-Konstruktion im Zu-

sammenhang mit islambezogenen Medienberichten, die Manck im Kreis einer nicht

9 Der Auszug befindet sich recht weit am Anfang des Interviews (Min. 7) und schließt an eine aus-

führliche Erlebnisschilderung an, in der Manck über Urlaubseindrücke im Zusammenhang mit

von ihr bereisten, mehrheitlich-muslimischen Ländern berichtet. Dabei kommt sie wiederholt auf

Situationen zu sprechen, in denen sie sich unwohl gefühlt habe u.a. auch auf einen versuchten

Übergriff auf ihre Tochter durch einen Mann in der Türkei. Um nun Näheres über die lebenswelt-

liche Relevanz jener Begegnungen auch im Kontext ihres deutschen Alltags zu erfahren, bittet sie

die Autorin im Anschluss um eine Einschätzung, inwieweit jene Reiseerlebnisse ihre Wahrneh-

mung ›des Islams‹ beeinflusst haben (Frage: »Hat das Ihre allgemeine Wahrnehmung des Islams be-

einflusst, nachhaltig? Ist das eine Erfahrung, die Sie behalten haben, sozusagen, auch in Ihren alltäglichen

Begegnungen?«). Die folgende Interviewpassage setzt mit der (zweiten) Nachfrage zur Tragweite

der Türkeierlebnisse auf Mancks Blick auf Muslim*innen in Deutschland ein – die Autorin stellt diese

Frage noch einmal zur Erinnerung, nachdemManck zuvor thematisch abgeschweift war.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 233

weiter bestimmten Allgemeinheit aufgehen lässt. Die empirische Evidenz des konstatier-

ten Problems wird im Zuge ihrer Ausführungen dabei sukzessive gesteigert: zuerst ist

lediglich von einem »Eindruck« die Rede, dann von einer allgemeinen Wahrnehmung

und schließlich vom konkreten Wissen Mancks. Für die Interviewpartnerin besteht an

der Misogynie ›muslimischer‹ Männer mithin wenig Zweifel, sie konstatiert dies als

pauschalen Tatbestand, den sie mit einer introspektiven Einlassung über ihre eigene

»Angst« gewissermaßen abrundet.

Unterfüttert sind Mancks Beobachtungen mit alltagstheoretischen Postulaten,

dass es sich bei der Angst »ja« um eine quasi-»natürliche« Reaktion handle und dass,

mehr noch, von einer signifikanten Gefahr durch ›muslimische‹ Männer auszugehen

sei. Hierin zeigt sich nun auch bei Manck die Aktualisierung eines neo-rassistischen

Bedrohungsnarrativs im Sinne eines drohenden gesellschaftlichen Verlustes liberaler

Werte, konkret dem der Geschlechtergleichheit (»was für meine Kultur […] was mir

sehr widerstrebt«). Durch die Verwendung gruppaler Kategorisierungen (»diese Män-

ner«) auf der einen und unbestimmter Pronomen (»einem«,« einen«) auf der anderen

Seite, wird das Bild eines intergruppalen Antagonismus gezeichnet: die ›muslimischen‹

Männer gegen uns Frauen. Das Narrativ von der westlichen Frau als potentielles Opfer des

muslimischen Mannes schält sich dabei als relevantes Deutungsmuster Mancks heraus.

Betrachten wir die beiden zitierten Beispiele abschließend gemeinsam, so wird in

ihnen die Bereitschaft der Interviewten deutlich, islambezogene Mediendiskurse als

glaubwürdige Informationsquellen alltagskommunikativ einzusetzen. Besonders deut-

lich wird diese Authentizitätszuschreibung im Falle Grit Pauls, die trotz persönlicher

und positiv-abweichender Alltagserfahrungen, an den medienvermittelten Deutungs-

ressourcen festhält: So stellt für sie die Präsenz ›muslimisch‹/›türkischer‹ Schüler*in-

nen in deutschen Schulen eine Bedrohung für die eigene natio-kulturelle Kollektivi-

dentität dar. Was Paul hier als kollektives Gefahrenszenario entwirft, wird von Manck

am Thema Frauenunterdrückung um eine persönliche Ebene erweitert. ›Muslimische‹

Männer nimmt sie auch als persönliche Bedrohung wahr, was sie sowohl mit medialen

Rezeptionserfahrungen als auch mit persönlichen Anekdoten begründet. Deutlich wird

in den Schilderungen beider Interviewter, dass mit ›Muslim*innen‹ eine unerwünschte

Abweichung von der gesellschaftlichen Normalität assoziiert wird, die unter Rückgriff

auf Medieninhalte als virulent und lebensweltlich bedeutsam erscheint. Trotzdem bei-

de die Fähigkeit zur kritischen Interpretation von Mediendiskursen andeuten – wenn

auch nicht mehr als das – geht dies nicht so weit, die referenzierten Bedrohungsszena-

rien in ihrer gesellschaftlichen Signifikanz zu hinterfragen.

Sicherheitspolitischer Bedrohungsdiskurs & ›Muslim*innen‹ als Opfer

Während die deutschen Interviewpartnerinnen Paul und Manck unter Rückgriff auf

medienvermittelte Erfahrungsressourcen ein Bedrohungsnarrativ aufrufen, in dessen

neo-rassistischer Logik ein natio-kultureller Status Quo durch die gesellschaftliche Prä-

senz von ›Muslim*innen‹ gefährdet erscheint, finden sich unter den US-Interviewpart-

ner*innen weniger kulturrassistische, dafür ebenso populäre antimuslimische Terroris-

mus- und Opfernarrative. Die empirische Herleitung erfolgt dabei ebenfalls aus rezipier-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


234 Grauzonen des Alltagsrassismus

ten Medienberichten, die auch hier weitestgehend unreflektiert in individuelle Alltags-

eindeutungen eingeflochten werden.

Besonders deutlich zeigt sich dies etwa bei der Interviewpartnerin Ellen Smith (35),

einer Logopädin aus einem Vorort Chicagos. Auf die Eingangsfrage der Interviewerin,

welche Erfahrungen sie bishermit ›dem Islam‹ gemacht habe, erläutert Smith zunächst,

dass ihre Wahrnehmung im Zuge von 9/11 und dem damit verbundenen Militäreinzug

ihresMannes nach Afghanistan durchMedienberichte geprägt worden sei: »he was the-

re and I was here, so certainly the media impacted my viewpoint on-, ahm (2) probably

til then I really didn’t had learnt anything about Islam« (Z 57ff.). Medien werden hier

zur zentralen Erfahrungsressource erklärt, die Smith nicht nur während einer beson-

ders herausfordernden Lebensphase mit Informationen versorgten, sondern auch ihre

persönliche Perspektive auf die Religion und insbesondere auf die »Rolle der Frau« be-

einflussten.

ES: […] and then I guess, ah (.) and all of this comes from the media too, I think,

that in all the other knowledge or perception that I have on the Islamic religion is

ahm, ah (.) both from when September 11th happened but then even was recently

with the abduction of the ahm (.) young women in ahm (.) I’m blanking on the

country // hm // there were like 30 (.) ah a couple of hundred young girls that were

abducted, is just, as a woman, how Islam and religions in general, are ahm (.) not as

supportive of women. // hm hm // and that they are ahm (4) ah (.) I don’t know, women

don’t play as big of a role in religion, ahm, the value, women aren’t valued // hm

hm // as much, I guess in religion in general. but I, I guess, I would say my perception

is more so on Islam // hm hm // than ahm (.) in other religions, let’s say […]. (Z 70-88)

Auffällig ist hier zunächst die problemorientierte Wahrnehmung der Interviewpart-

nerin, die sich frühzeitig im Interview abzeichnet. Die Frage nach alltagsweltlichen

Erfahrungen ruft bei ihr in thematischer Hinsicht Assoziationen mit Kriegen, Krisen

und Ausnahmeereignissen hervor: 9/11, Kriegseinsatz, Entführungen, Geschlechterun-

gerechtigkeit. Lückenhaft beschreibt sie zudem Medieninformationen als lebenswelt-

lich prägend, die sie am konkreten Beispiel einer kurz vor dem Interview im Früh-

jahr 2014 erfolgten Entführung mehrerer hundert nigerianischer Schülerinnen durch

die dschihadistische Terrororganisation Boko Haram veranschaulicht. Im Anschluss

schließt sie von diesem konkreten Entführungsfall auf die untergeordnete Rolle der

Frau im Allgemeinen. Sie erhebt den Medienbericht damit implizit zum Beleg für das

populäre antimuslimische Ideologem von derMuslimin als Opfer – das sie hier unreflek-

tiert übernimmt und so alltagskommunikativ reproduziert.

Das dabei aktivierte Opfernarrativ unterstreicht die Interviewpartnerin wenig spä-

ter noch einmal im Zusammenhang mit einer islambezogenen Sachbuchlektüre. Das

betreffende Buch,Three Cups of Tea, das über die humanitäre Arbeit eines US-Amerika-

ners im nördlichen Pakistan und sein Engagement gegen lokale Terrorismusnetzwer-

ke berichtet und das von wissenschaftlicher Seite überaus kritisch rezipiert wurde,10

10 Die Soziologin Nasheen Ali etwa kritisierte Three Cups of Tea »[for constructing] a misleading

narrative of terror in which the realities of Northern Pakistan and Muslim life-worlds are dis-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 235

wird für Smith zur Hintergrundfolie einer persönlich gewendeten westlichen Selbstglo-

rifizierung. Dabei liefert das Buch für Smith den entscheidenden Impuls – sie erwähnt

es im Laufe des Interviews noch mehrere Male – sich ihrer Freiheiten als westliche Frau

bewusst zu werden; eine Einsicht, die sie in Abgrenzung zu den unterdrückten Le-

benswelten ›muslimischer‹ Frauen formuliert, die ihr durch das Sachbuch und andere

klassische Medienberichte so vermittelt wurden.

ES: […] I do remember reading […] that »Three Cups of Tea«-book and it was a man

who had gone and studied ahm, well he’d come to live in Afghanistan but (.) to try to

help start schools // hm hm // ahm (3) and just thinking in a lot of ways how lucky I am

as a woman to have that, just born, where I was born, and have access to education

and not to be worried about (.) being physically harmed (.) ahm, in order just to get

an education // hm hm //. and that while my own education was influenced by (.) the

writers of the textbooks and things like that, wasn’t influenced by someone’s religious

agenda // hm hm // ahm (2) ahm (2) so I remember thinking that also. and ahm (2)

there was something else I was just thinking of and I- @(2)@ ah (3) also just I, almost

like a curiosity that (2) // hmhm // someone could grow up (.) thinkingwhat they think,

they must think about us, you know. ahm, and kind of a disbelief for that, I guess // hm

hm // so. (Z 173-186)

In der kontrastierenden Darstellung der eigenen privilegierten Lebensbedingungen er-

scheinen ›muslimische‹ Frauen als bemitleidenswerte Opfer, während Smith sich selbst als

freie, vom Glück begünstigte ›westliche‹ Frau entwirft. Orientalistischen Deutungslo-

giken folgend werden dabei differenzierende Sichtweisen sowie Gegenargumente – et-

wa sexistische Strukturen in ›westlichen‹ Gesellschaften (vgl. Welt Economic Forum

2018)11 – ausgeblendet. Ein zusätzliches koloniales Deutungsmoment, das die Vorstel-

lung derWhite-Man’s-Burden12 gegenüber dem nicht-›westlichen‹ Rest derWelt aktiviert

(vgl. Arndt 2005a: 26), wird in der Beschreibung des Autors als gutmeinenden Retter auf-

gerufen, womit sich das Opfernarrativ von der ›muslimischen‹ Frau, die unfähig ist,

sich selbst zu helfen, in den Aussagen Smiths zusätzlich manifestiert.

Im Vergleich zu den Äußerungen der deutschen Interviewpartnerinnen Grit Paul

und Silvia Manck fällt auf, dass Smith das Ideologem von der Muslimin als Opfer nicht

torted through simplistic tropes of ignorance, backwardness and extremism, while histories of

US geopolitics and violence are erased.« (2010: 541)

11 Dem aktuellen Bericht des Weltwirtschaftsforums zum Global Gender Gap zufolge liegen die USA

auf Platz 98 von 149 Ländern, was das politische Empowerment und die Repräsentation von Frau-

en im politischen System anbelangt (vgl. 2018: 14); berücksichtigt man zudem die Bereiche Ge-

sundheit, Bildung und wirtschaftliche Teilhabe liegen die USA auf Platz 51. Deutschland liegt auf

Platz 14.

12 Arndt bezeichnet das Narrativ als »Selbstrechtfertigung« kolonialisierender Länder, keine alter-

nativen Handlungsoptionen zu haben, als den unzivilisierten Rest der Welt an den eigenen kul-

turellen Errungenschaften teilhaben zu lassen und diesen so zu »normalisieren« (vgl. 2005a: 26).

Ursprünglich stammt der Begriff von Rudyard Kiplings Gedicht The White Men’s Burden, in dem

imperialistische Interventionen euphemistisch als noble Unternehmung dargestellt werden (vgl.

Zwick 2019).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


236 Grauzonen des Alltagsrassismus

auch im Sinne einer Bedrohung für sich bzw. den weiblichen Teil der US-amerikani-

schenGesellschaft interpretiert.Wo sich die deutschen Interviewten in ihrerMeinungs-

freiheit (Paul) bzw. persönlichen Unversehrtheit (Manck) bedroht sehen, konstatiert

Smith lediglich eine Art naives Glücksempfinden darüber, nicht als ›Muslimin‹ bzw.

im vornehmlich nichtmuslimischen ›Westen‹ geboren worden zu sein. So sagt sie we-

nig später im Zusammenhang mit Medienberichten über ›muslimische‹ Frauen in den

USA, die durch rechtliche Regelungen in einigen US-Bundesstaaten zum Ablegen ihres

Kopftuches für offizielle Fotos angehalten werden sollten:

ES: It just made me think of […] the way that women dress and how, again, I’m (2)

sometimes feeling lucky for that I just was born where I was born because a) it would

be too hot, but I suppose I would get used to that, but just that I would feel oppressed

wearing that // hm hm //. and yet I don’t think that everybodywhowears that feels that

way. I think they view that as a choice and that’s part of their // hm hm // culture, but

for myself I would feel oppressed ahm (.) with having to wear certain things. or having

to (.) ahm, walk behind a man, that type of stuff // hm hm // so. (Z 442-450)

Interessant an der Eindeutung der Interviewpartnerin ist auch hier die Art und Weise,

in der sie das Opfernarrativ aktualisiert, und zwar ohne dabei offenkundig genera-

lisierende Aussagen zu treffen. Dies gelingt konkret über die rhetorische Technik der

Selbstaussage, bei der antimuslimische Zuschreibungen mittels simulierter Perspektivüber-

nahme transportiert werden. Während Smith den Frauen zugesteht, das Tragen des

Kopftuchs als freie Wahl und Bestandteil »ihrer Kultur« zu sehen, stellt sie kontrastie-

rend klar, dass für sie selbst eine solche Entscheidung stets mit dem Gefühl des Unter-

drücktseins verbunden wäre: »but just that I would feel oppressed wearing that«. Das

paternalistische und verandernde Moment in dieser Aussage steckt in der wertenden

Gegenüberstellung: Was in deren Kultur Teil individueller Freiheiten ist, empfindet die

Interviewpartnerin für sich als Repression – die Betonung des Obligatorischen (»having

to wear…«; »having to walk«) unterstreicht dabei, dass für Smith Kopftuch und weibli-

che Selbstbestimmtheit in einem Spannungsverhältnis stehen. Diese Technik lässt sich

nun erneut als funktional für ein positives Interessensmanagement verstehen. Dassel-

be gilt auch für den relativierenden Konzessivsatz »and yet I don’t think that everybody

who wears that feels that way«, durch den die Perspektive Smiths umsichtig und dif-

ferenziert erscheint und antizipierte Rassismusvorwürfe implizit abgewehrt werden

können.

Weitere Fälle

Während sich Smith unter Rückgriff auf medienvermittelte Erfahrungsressourcen das

antimuslimische Ideologem der unterdrückten Muslimin lebensweltlich aneignet und so

reproduziert, lässt sich beim Interviewpartner James White (61), einem pensionierten

Vorstandmitglied einer US-Versicherungsgesellschaft, das ebenfalls populäre Terrorn-

arrativ – konkret in Form eines Terrorverdachts gegenüber sogenannten moderaten Mus-

lim*innen – erkennen, das White in Rekurs auf entsprechende Medienberichte aufruft

und damit implizit verifiziert. Interessant ist dabei zunächst auch hier das ausführli-

che Interessensmanagement des Interviewpartners, das jener im Vorfeld seiner islambe-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 237

zogenen Äußerungen detailliert entfaltet. So weist er in seiner Auftaktaussage zunächst

ausdrücklich auf seine tolerante Haltung gegenüber anderen Religionen hin.

JW: […] from the standpoint of my believes, I grew up Catholic but I would, would con-

sider myself a, ah (.) a fiscally conservative and socially liberal // mhm // person. very

tolerant // mhm // ah, (.) religion is irrelevant to me in terms of how I feel about some-

one. // ok // I don’t think there is, I, I don’t believe there is one, there is one truer re-

ligion. I believe that Muslims, Hindus, Jews, Catholics other denominations of Chris-

tians, what they all have is, you know, () bigot people and their version of heaven as

anyone else. ahm, and I don’t feel I, I, I’ve never grown up feeling the ahm (.) need to

try to convert someone over tomyway of thinking. I like to celebrate their way of think-

ing // mhm //. it’s interesting for me to understand how they think whether they are a

member of religion or not, is irrelevant […]. (Z 39-51)

Die von White nur wenige Sätze später folgenden generalisierenden und überaus ne-

gativ konnotierten Fremdzuschreibungen anUS-amerikanische ›Muslim*innen‹ alsGruppe

sind, so lässt sich vermuten, nur deswegen sagbar, weil er sie durch jene demonstra-

tiven Toleranzbekundungen vorsorglich als nicht-rassistisch markiert. White bedient

sich dabei einer rhetorischen Technik, die in rassismuskritischen Diskursanalysen als

Disclaimer bzw. »Apparent Denial« (vgl. van Dijk 1987: 91) bezeichnet wird:

»We call this a Apparent Denial because it is not a real denial of what was said, but only

a denial of possible inferences the recipient may make, as well as a statement that is

inconsistent with what is actually stated in previous or next assertions.« (Ebd.)

In den darauffolgenden Fremdbeschreibungen unterteilt White ›Muslim*innen‹ zu-

nächst in radikale und moderate – Letztere nennt er »Mainstream Muslims« –, um sie

daraufhin kollektiv eines religiös motivierten Sympathisantentums mit dschihadis-

tischen Ideen und Handlungen zu verdächtigen. Die Angriffe vom 11. September

2001 bilden dabei den thematischen Aufhänger seiner Argumentation. Aus Medien-

interviews und öffentlichen Aussagen »muslimischer Sprecher*innen« leitet White

die Überzeugung ab, dass nicht nur radikale ›Muslim*innen‹, sondern die gesamte

›muslimische‹ Community in den USA – White veranschaulicht dies mit der Metapher

des »Clubs« – jene Angriffe goutiert hätten. Dieses führt er in neo-rassistischer Logik

auf deren kollektive religiöse Identität zurück, also darauf, dass ›Muslim*innen‹, weil

sie ›Muslim*innen‹ sind, ausnahmslos alles gutheißen, solange es »im Namen Allahs«

geschehe. Der Interviewpartner aktiviert hier ein Terrornarrativ, das ›Muslim*innen‹

generell eine religiös begründete Gewaltsympathie unterstellt.

JW: […] the thing that I guess intrigued me about all of that, in fact, it, it upset me,

was that I can understand if radicals say, »we do that in the name of Allah« // yes // ah,

which to me, you know, they are doing it for power, // mhm // they are using Allah as

an excuse // mhm // ah, because I don’t belief any religion, no leader of any religion

would condone what they did // mhm // not that I believe that, that Jesus Christ would

condone the Crusades. // mhm, mhm // ahm (.) but having said that, what, what re-

ally I found upsetting was that the mainstream ah, Muslims in the United States who

were being interviewed at the time and being asked the questions »what do you think

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


238 Grauzonen des Alltagsrassismus

of this?«, none of them condemned it. // mhm, ok // and I thought, I just can’t imagine

why theywouldn’t. but someof the, someof themost influential spokespeople,Muslim

spokespeople in the United States, ah, stopped short of condemning that action ahm,

you know, theWorld Trade Center attacks. and so I, I, I ahh (.) that, that prejudiced me

then (.) against, I, I think it started to prejudicemeagainstMuslims // mhm // as a result

of that. all I was looking for was an acknowledgement that (.) you know, ah, this was a

terrible deed // mhm // and my impression was they, they:: were neutral on that, they,

they, they weren’t about, in other words, it’s their club // mhm // even though it may

have been a radical element of their club // ok // but it was still their club that did it. (2)

and at all cost, you defend your club. // mhm // the Muslims, you know, and (if it does)

anything in the name of Allah, I guess they think it is ok. // mhm // but they didn’t think

it was bad enough to, to stand up and say »this is wrong« // ok // and that confusedme.

and I, I think for a lot of people in the United States it was infuriating // mhm // when

tied down after a fair amount of conversation, you, you got a little bit of this »well, of

course, the killing of 3.000 innocent people was not a good thing«, but there was al-

ways that »but-«. ahm (.) »you have to understand the frame of mind of these people«.

I don’t have to understand the frame of mind of somebody that would highjack a jet

and kill innocent people. // mhm // I don’t have to understand that // ja // and I’m not

going to understand it. and (.) ahm, I guess the thing that I, ah, that, that- you know,

when it comes to that how cowardly (.) // mhm // Muslims are (.) ah, I don’t know how

they can think that they can achieve their goals by killing innocent people // mhm //.

all it does is infuriate me // ja //. I would sup-, you know, at the time, I would have sup-

ported any heinous thing that you could do as a retaliation for that. // ok // so if they

thought »well, we gonna kill a bunch of people at the World Trade Center« and think

public opinion, James White and others, would say »we must have just been bad. oh,

that was terrible (firstly) what we did. ok, we gonna stop being who we are«. so, once

again, I can understand that radicals do that. what I can’t understand is that non-rad-

icals // mhm // not ahm (2) speaking out against the radicals // mhm //. and they just

don’t seem to do that. (Z 81-126)

Zusammenfassend und vergleichend lässt sich nun zur dritten verifizierenden Diskurspra-

xis festhalten, dass Mediendiskurse für die zitierten Interviewpartner*innen im all-

täglichen Sprechen über ›Muslim*innen‹ und ›den Islam‹ im Rahmen hegemonialer

Aneignungen eine glaubwürdige Informationsquelle darstellen. Trotzdem im Material

wiederholt Andeutungen eines kritischenUmgangsmit islambezogenenMedienberich-

ten identifiziert werden konnten, werden diese zu keiner reflektiert-kritischen Lesart

ausgebaut. Im Gegenteil, selbst bei Interviewpartner*innen, die über positive persön-

liche Alltagserfahrungen verfügen, büßen davon abweichende Medienberichte kaum

an (zugeschriebener) Authentizität ein. Sie werden dann vielmehr als parallele »zweite

Wirklichkeit« referenziert. Im Vergleich der konkreten Bedeutungsproduktionen zeigt

sich zudem, dass die deutschen Interviewten verstärkt auf ein kollektiv-gedeutetes Be-

drohungsnarrativ Bezug nehmen, demzufolge ›Muslim*innen‹ die eigene natio-kultu-

relle Identität unrechtmäßig herausforderten. Ihre gesellschaftliche Präsenz wird als

potentiell konfliktverursachend interpretiert und Grenzen markiert, die ein maximal

tolerierbares Verhalten ausweisen. Unter jenen US-amerikanischen Interviewten, die

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 239

in ihren Schilderungen ebenfalls affirmativ auf Mediendiskurse verweisen, wird dieses

Bedrohungsnarrativ unter dem Schlüsselkonzept Terrorismus verhandelt. ›Muslim*in-

nen‹ stellen hier keine kulturelle, sondern eine sicherheitspolitische Gefahr dar. Dies

zeige sich, folgt man der Argumentation von James White, v.a. daran, dass selbst ›mo-

derate‹ Glaubensvertreter*innen mit terroristischer Gewalt sympathisierten. Hiermit

wird von dem Interviewten die Vorstellung von ›Muslim*innen‹ als stillen Terrorsympa-

thisant*innen entworfen, ein Bild, zu dem wir an späterer Stelle und im Rahmen einer

anderen Diskurspraxis noch einmal zurückkommen werden.

4.1.2 Gesellschaftliche Beobachtungen – Verifizierungen »ohne Quelle«

In den vorhergehenden Teilkapiteln wurde gezeigt, wie antimuslimische Deutungsres-

sourcen mit verschiedenen Alltagserfahrungen verflochten und so lebensweltlich ein-

gedeutet und alltagskommunikativ reproduziert werden. Die Interviewpartner*innen,

die sich dieser Diskurspraxis bedienen, verweisen auf persönliche, sozial vermittelte so-

wie medienvermittelte Erfahrungen und Informationen, welche sie so eindeuten, dass

diese als empirische Belege eines antimuslimisch-rassistischenWeltwissens fungieren.

Diese Art der lebensweltlichen Verifizierung vollzieht sich zumeist implizit, weswegen

hier auch von einer stillen Beweisführung gesprochen werden kann. Das Interviewmate-

rial zeigt nun, dass antimuslimische Ideologeme von den Interviewpartner*innen auch

ohne den Rekurs auf konkrete Alltagserfahrungen und Informationsquellen aktualisiert

werden. Dabei handelt es sich zumeist um allgemeine gesellschaftliche Beobachtungen – mit

Mecheril lässt sich hier auch von der Artikulation »dominanzkulturelle[r] Hintergrund-

annahmen« (2018: 20) sprechen – die die Interviewten im Rahmen des Interviews aus-

führen und innerhalb derer sie antimuslimische Bedeutungsressourcen sinnstiftend

anwenden und dabei kommunikativ entfalten. Unter dem zusätzlichen Stichwort Ve-

rifizierungen ohne Quelle werden sie als weitere Diskurspraxis des Aneignungsmusters

hegemonialer Reproduktionen aufgefasst. Im nachfolgenden Kapitel soll ihr Funktio-

nieren anhand konkreter Interviewpassagen nachvollzogen werden.

In der vergleichenden Betrachtung dieser Diskurspraxis fällt auf, dass Interview-

partner*innen aus beiden Teilsamples innerhalb ihrer gesellschaftlichen Beobachtun-

gen, in denen sie das Zusammenleben von Nichtmuslim*innen und ›Muslim*innen‹

thematisieren, immerwieder klare Toleranzlinien einziehen.Diese zielen aufHandlungs-

praxen, die die Interviewten mit ihnen assoziieren und über die sie wie selbstverständ-

lich eine Matrix zur Klassifizierung tolerabler und nicht-mehr-tolerabler Verhaltens-

weisen legen. Dabei spiegeln sich in den hegemonialen Reproduktionen der Interview-

ten die zentralen Aspekte von Rassismus – Essenzialisierung und Dominanz (vgl. At-

tia 2013: 7) – wider. Insbesondere die Stabilisierung der eigenen privilegierten Positi-

on durch das argumentative Unsichtbarmachen existierender gesellschaftlicher Macht-

konstellationen tritt hier deutlich zutage. Im Folgenden soll dies beispielhaft am The-

maMoscheebau nachvollzogen werden, das neben anderenThemenfeldern wie Kopftuch

und Integration sowohl von deutschen als auch von US-amerikanischen Interviewpart-

ner*innen aufgegriffen wird.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


240 Grauzonen des Alltagsrassismus

Einhegende Toleranzlinien: Moscheebau mit klaren Voraussetzungen

Gesellschaftliche Beobachtungen deutscher Interviewpartner*innen: BeimThema Moscheebau

zeigen die Aussagen der Interviewpartner*innen Grit Paul und Till Feller exempla-

risch, wie die Existenz von islamischen Gotteshäusern im deutschen Sample mit klaren

Grenzmarkierungen verknüpft wird. Der von ihnen aktivierte Legitimitätsdiskurs orien-

tiert sich dabei nicht am universellen Recht auf Religionsfreiheit – dieses juristische Ar-

gument wird von Paul und Feller weitestgehend ausgeblendet – sondern an Fragen des

kollektiv bzw. persönlich Zumutbaren. Paul rekurriert dabei konkret auf den Aspekt des

Quantitativen – Moscheen bräuchte es für sie »nicht in jedem Dorf« – und baut diesen

zu einemGefahrenszenario aus, in dem zukünftig entstehendeMoscheegemeinden un-

verhältnismäßige Forderungen an die deutsche Mehrheitsgesellschaft stellen und ihre

religiösen Bestrebungen »auf unserem Rücken« austragen könnten. Um dies zu ver-

hindern, benennt sie Toleranzgrenzen gegenüber Moscheebauprojekten, die im nach-

folgenden Zitat als dominanzkulturelle Forderungen sichtbar werden.

GP: Also ich bin (2) schon dafür, dass Leute dieMöglichkeit haben sollten, ihre Religion

auszuüben // ja //, weil das für die halt einfach wichtig ist. so, genauso wie wir halt, äh,

in jedem Dorf ne Kirche stehen haben, sollen die halt auch wirklich die Möglichkeit

haben, ähm, (.) ihre Religion auszuüben (3). ich m- muss aber auch sagen, ich brauch

das halt dann auch nicht (.) in jedemDorf, // ja // weil da drei Leute leben. also es reicht

schon, glaub ich, in den größeren Städten, ist es, glaub ich, schon ganz sinnvoll, weil

es für die Leute halt auch wichtig ist. ich meine, man kann denen ja auch nicht alles

verbieten. // ja // ja, wenn wir in ein anderes Land kommen, da stehen ja auch Kirchen

oder ähm buddhistische äh (2) Betzentren // hm // oder irgendwas, ja, also von daher

sollen die das ruhig nurmachen. es soll aber nicht auf unseremRücken sozusagen aus-

getragenwerden. dass es dann heißt, irgendwie die Kirchenglocken imUmkreis von (.)

2 Kilometern dürfen dann aber nicht läuten, während wir beten oder sowas. // ja // so-

lange es ein friedliches Miteinander ist, von mir aus bitte gerne. (Z 694-709)

Die Interviewpartnerin Paul aktualisiert dabei den bereits bekannten Benachteiligungs-

diskurs, in dem prospektive Moscheegemeinden zur Konkurrenzgruppe einheimischer

Bevölkerungen erklärt werden. Im Rückgriff auf dieses Deutungsmuster entfaltet ihre

Argumentation eine spezifische Sinnstruktur, in der sich essentialisierende Selbst- und

Fremdbeschreibungen spiegeln: So werden von ihr zunächst zwei geschlossene und ho-

mogene Gruppen (»die« und »wir«) konstruiert, die einander in antagonistischer Weise

gegenüberstehen und deren Beziehung zueinander insofern destruktiv ist, als sie auf

einen interreligiösen Konflikt zusteuern, in dem die christliche ›Wir‹-Gruppe – zu der

sich hier auch Paul zählt (»genauso wie wir halt, äh, in jedem Dorf ne Kirche stehen

haben«; »wenn wir in ein anderes Land kommen«; »es soll aber nicht auf unserem Rü-

cken ausgetragen werden«), obwohl nach eigener Aussage konfessionslos und froh, kei-

ner Religion anzugehören (Z 817, 1328) – das Nachsehen hat. Ein ergebnisoffener und

gleichberechtigter Austausch darüber, welche Gotteshäuser in einer Dorfgemeinde be-

nötigt werden und welche nicht, wird in den Aussagen Pauls als Lösungsoption nicht

mitgedacht. Die Essenzialisierung als zentrales Merkmal rassistischer Diskurse (vgl.

Attia: 8) zeigt sich in Pauls gesellschaftlichen Beobachtungen zudem konkret an den

diskursiven Veranderungstechniken derHomogenisierung (»die«), der Polarisierung (»die«

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 241

im Unterschied zu »uns«) und an der Vereindeutigung religiöser Identitäten (weil »das für

die halt wichtig ist«).

Im zweiten Teil des Zitats wird zudem deutlich, dass Paul ›Muslim*innen‹ im Ver-

hältnis zur natio-religiös gerahmten ›Wir‹-Gruppe eine untergeordnete Position zu-

weist. Der Eigengruppe als etablierter Gruppe kommt dabei im imaginierten Konflikt-

fall das Vorrecht zur Ausübung der eigenen christlichen Religion zu. Jene Ungleich-

heitsbeziehung wird von Paul dadurch kommunikativ normalisiert, dass sie die Ent-

scheidungsbefugnis zumBau vonMoscheen klar aufseiten der Alteingesessenen – ihrer

Gruppe – ansiedelt (»ich brauch‹ das halt dann auch nicht in jedem Dorf«). Ihre Aus-

legung des Rechts auf Religionsfreiheit orientiert sich mithin weniger am Gleichheits-

prinzip als am Gewähren von abgesteckten Freiheiten in klaren Grenzen, was nicht nur

herablassend ist (»man kann denen ja auch nicht alles verbieten«), sondern auch domin-

anzerhaltend und exkludierend. ›Muslim*innen‹ werden in einem eindeutigen Depen-

denzverhältnis zur ›Wir‹-Gruppe verortet – eine Diminuierung undObjektivierung, die

in den Aussagen Pauls zusätzlich dadurch unterstützt wird, dass ›Muslim*innen‹ nicht

als eigenständig handelnde Subjekte, sondern als von den Entscheidungen der Eigen-

gruppe Abhängige in Erscheinung treten (»…sollen die das ruhig nur machen«).

Eine ganz ähnliche Argumentation findet sich beim Interviewpartner Till Feller, der

mit der Präsenz vonMoscheen ebenfalls wie selbstverständlich Konflikte assoziiert. Da-

bei würde er einen beispielhaft erdachten Streit über Gebetsrufe in der Nachbarschaft

eher mit physischer Gewalt lösen als mit den Mitteln einer sachlichen Debatte:

TF: […] Ich wohne direkt in der Nähe von der Moschee, ich wohne °ziemlich nah dran°.

und würde damorgens einMuezzin schreien, wäre ich wahrscheinlich der Erste, der ir-

gendwie den da runterholen würde. // hm // ähm, weil ich das nicht möchte. ich weiß,

dass es Kirchenglocken inDeutschland gibt unddamit habe ichmicharrangiert. ich ha-

be vorher geguckt,wo sinddieKirchenglockenundgut ist.wenneiner jetzt vormeinem

Zimmerfenster eine Kirchenglocke stellen würde, würde mich das auch stören. ähm,

und ich muss sagen, dass mich äh (2) halt stört, was damit verbunden wird. // hm // al-

so, wenn ich halt denke, »hey, das ist eine total tolle Gruppe.«, dann würde ich da po-

sitive Sachen mit assoziieren, als wenn ich denke, »so, wow, mag ich nicht, finde ich

unangenehm, // hm // will ich nicht in meiner Nähe haben.« (Z 748-759)

Zwar richtet sich Fellers Ablehnung in diesem Zitat nicht nur gegen die islamische,

sondern auch gegen christliche Religionen, weil er – so seine Begründung – mit beiden

Glaubensrichtungen nichts Positives verbinde: »Wow, mag ich nicht, finde ich unange-

nehm, will ich nicht in meiner Nähe haben.« Damit legt auch Feller seinen Aussagen

eine essentialisierende Kollektivkonstruktion zugrunde, in der sowohlMuezzin als auch

Kirchenglocken als Repräsentationen einer homogen gedachten Glaubensgruppe fun-

gieren. Dennoch sind die prospektiven Reaktionen des Interviewpartners gegen den

islamischen Gebetsruf und den Muezzin deutlich drastischer. Sie beinhalten eine ge-

zielte Anwendung physischer Gewalt (»den da runterholen würde«). Dabei zeigt sich

wie schon bei Paul die fehlende Bereitschaft, die eigenen gesellschaftlichen Privilegi-

en – wie die Ruhe vor der eigenen Haustür in einem zunehmend säkularen öffentlichen

Raum eines zu sein scheint – gegenüber den Wünschen und Bedürfnissen anderer ab-

zuwägen und ggf. neu auszuhandeln.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


242 Grauzonen des Alltagsrassismus

Schaut man auf andere Textstellen, in denen die Interviewten sich zumThemaMo-

scheebau äußern, fällt zudem auf, dass beide damit kollektive bzw. individuelle Bedro-

hungsszenarien verkoppeln. Während Feller die Frage nach der Daseinsberechtigung

von Moscheen im Hori-zont eines Radikalisierungs- bzw. Terrorismusnarrativs verhandelt,

zeigt Paul eine weitere Toleranzlinie dort, wo sie vonseiten ›muslimischer‹ Mitbür-

ger*innen religiöse Bekehrungsversuche vermutet. Auffällig ist, dass beide ihre Ängste

in Selbstbeschreibungen einbetten, die sie im Sinne eines positiven Interessensmanage-

ments als tolerante und aufgeschlossene Personen präsentieren. Intoleranz wird damit

zu einem Merkmal erklärt, dass keinesfalls Teil der eigenen Identität sein kann.

TF: […] Ich finde gut, dass es, dass es islamische Gemeinden hier gibt zum Beispiel,

die sich auch nicht auf irgendwelchen Hinterhöfen verstecken müssen und so. finde

ich vollkommen in Ordnung, // ja // finde ich auch gut. solange (2) irgendwer, @dem

ich vertraue, da einen Blick rein hat@, dass das halt nicht dazu dient, äh- dass es dazu

dient, Leuten zu helfen, // ja // die zu integrieren in diesem Land. sprich, wir leben ge-

meinsamhier,wollenhier gemeinsam lebenundwir glaubenhalt an (.) ((klatscht in die

Hände)) weiß ich nicht, wir sind Juden, Christen, Moslems, was auch immer // ja // und

nicht ähm- (.) »wir, wir finden uns hier zusammen als Kaderschmiede und ähm, haben

so die Chance, unsere eigene Suppe zu kochen.« (Z 308-319)

***

GP: […] was (.) den Islam angeht, (2) denk ich schon, dass ich tolerant bin, aber halt

auch (.) nicht bedingungslos // ja // tolerant. also, bestimmte Sachen, die dürfen alle

gerne herkommen, die dürfen ihre Religion ausüben, was-, in dieMoschee gehen, Mo-

scheen bauen, aber (.) ich möchte auch nicht, dass (.) sie mir dann aufdiktieren, dass

ich das auch machen muss, // ja // weil ich das zu respektieren oder zu tolerieren, dul-

den irgendwas habe, wenn (2) irgendwie (.) irgendwelche Sachen passieren. das, ne?

also ichmöchte nicht, dass (.) ich find-, ich bin den Leuten nicht tolerant gegenüber, die

dann halt wirklich ihre Schwester abstechen, weil die halt jemanden liebt, // hm // der

nicht der Religion zugehörig ist […]. (Z 1355-1366)

Es zeigt sich insgesamt, dass die Interviewpartner*innen hier auf antimuslimische Deu-

tungsmuster zurückgreifen, um eine gesellschaftliche Wirklichkeit zu beschreiben, wie

sie für sie wünschenswert und im Zweifel auch einzufordern ist. Sie tun dies, ohne kon-

krete Informations- oder Erfahrungsquellen zu benennen bzw. offenzulegen – ihr Um-

gang mit antimuslimischen Ideologemen erscheint damit fraglos und natürlich. Zwei-

fel an der empirischen Haltbarkeit ihrer Terrorismus-, ›Überfremdungs‹- oder Mis-

sionierungsvermutungen werden von den Interviewten nicht geäußert; sie scheinen

jenseits ihrer lebensweltlichen Gewissheiten zu liegen. Die hier vorliegenden empiri-

schen Beobachtungen schließen damit an rassismuskritische Arbeiten an, die zeigen,

wie gesellschaftlich verbreitete Vorstellungen über die Rückständigkeit und Grausam-

keit ›des Islams‹ über verschiedene Sozialisationskanäle (Kinderliteratur, Schulbücher,

Unterhaltungsmedien etc., vgl. u.a. Attia 2009a; vgl. Kap. 1.2.3) tradiert und interna-

lisiert werden und sich so als wirklichkeitskonstituierendes Weltwissen im Alltags an-

bieten. Dabei erfahren einzelne antimuslimische Ideologeme in einigen Medien eine

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 243

geradezu hysterische Aufmerksamkeit, wodurch diese zusätzlich dazu beitragen, die

gesellschaftliche Wahrnehmung ›des Islams‹ auf einzelne Konfliktthemen zu verengen

(vgl. Hafez & Richter 2007). Am Beispiel der Terrorberichterstattung zeigt sich etwa,

das jene in öffentlichen und politischen Debatten kommunikativ hervorgebrachte Ge-

fahrensituation – auf die auch Feller hier abhebt – als wesentlich dringlicher präsen-

tiert wird, als es das empirisch nachweisbare Bedrohungspotential hergibt (vgl. Bock

2017). In Kombination mit der Tatsache, dass ein Großteil der deutschen nichtmusli-

mischen Bevölkerung neben medialen Informationsquellen kaum auf persönliche Kon-

takterfahrungen als Wissens- und Wahrnehmungskorrektiv zurückgreifen kann (vgl.

Hafez & Schmidt 2015), plausibilisiert dies auch hier die Vermutung, dass konfliktori-

entierte Mediendiskurse die alltagskommunikativen Diskurspraxen in Bezug auf ›Mus-

lim*innen‹ und ihre Religion beeinflussen. Im Falle der hier vorgestellten Interview-

partner*innen scheint sich dies zu bestätigen.

Gesellschaftliche Beobachtungen US-amerikanischer Interviewpartner*innen: Im US-ame-

rikanischen Sample gibt es nun ebenfalls Interviewpartner*innen, die den Bau vonMo-

scheen mit der Frage nach der Unbedenklichkeit islamischer Religionspraxen, ihrer

angeblichen Affinität zu Gewalt und Herrschaft sowie mit der Überzeugung verkop-

peln, dass die Entscheidungsbefugnis über den Bau von islamischen Glaubenshäusern

letztlich auf Seiten US-amerikanischer Nichtmuslim*innen liegen sollte. Hier lassen

sich einige Parallelen zu den Deutungsmustern finden, die auch von deutschen In-

terviewpartner*innen fraglos übernommen werden. So etwa bei Francis Simon (53),

einem Immobilienmakler aus Chicago, der auf die Frage nach seiner Meinung zu Mo-

scheebauprojekten ähnlich wie der Deutsche Till Feller Islamisierungs- und Terrornarrative

aktiviert, indem er hinter einem konkreten Bauprojekt in New York City unlautere po-

litische Motive vermutet. Eingeleitet wird seine Stellungnahme mit einem Verweis auf

die Bedingungen eines solchen Baus, womit auch Simon einenMaßstab des Tolerierbaren

anlegt. Dieser orientiert sich jedoch nicht etwa an kommunalen Bauvorschriften oder

anderen gesetzlichen Regelungen zum Bau von Gotteshäusern, sondern an der Frage,

ob Moscheen tatsächlich zu religiösen oder nicht eher zu politischen Beherrschungs-

und Unterwerfungszwecken genutzt werden.

I: What is your opinion about mosque building projects?

FS: Well, I guess it depends on where and what the circumstances are. one of the

controversial parts of building mosques is that (3) from what I understand also is

that they would build mosques on places that they conquered. // hm // ahm, and so

there is a big controversy about a mosque being built in New York // hm // which was

steps or a few blocks from 9/11. // hm // and so people were saying that it’s (.) a slap

that they are building this because they bomb ahm, a, a building that is- that they

conquered, // hm // the Twin Towers or whatever. // hm // and so, if that’s in fact why

they are building something, I am against it. because all that does is- you are creating

tension. (Z 842-851)

Der Interviewpartner greift hier auf das populäre Islamisierungsnarrativ zurück,

um seine Dis-position zum Moscheebau in eine für ihn sinnhafte Ordnung zu

bringen. Moscheen betrachtet er weniger als Gotteshäuser oder Gebetszentren,

sondern als Symbole von Eroberung und Expansion. Die Wortwahl dieser Interview-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


244 Grauzonen des Alltagsrassismus

sequenz ist dabei von einer offenkundigen Kampfesmetaphorik getragen (»conque-

red« – »slap« – »bomb« – »conquered« – »tension«), die an die Thesen Huntingtons

vom Clash of Civilizations erinnert. Jener wurde für seine ›den Islam‹ als neues Feindbild

markierende Polemik weithin kritisiert (vgl. Foroutan 2012: 14f.). Zusammen mit der

kausalen Verlinkung zu 9/11 verdichten sich Simons Aussagen zunehmend zu einer

dezidierten Ablehnung des Moscheebauvorhabens – wobei er die Verantwortung für

diese Disposition von sich an andere delegiert (»people were saying that it’s a slap«).

Durch die Verweise auf öffentliche Debatten und unspezifische bzw. ungeprüfte In-

formationen über den Moscheebau (»from what I understand«), bettet Simon seine

persönliche Wahrnehmung in gesellschaftliche Diskurse und kollektive Positionie-

rungen ein – jedoch ohne konkrete Informationsquellen dafür zu benennen. Über

die rhetorische Technik der Konsensualisierung verschafft er sich dabei einen sicheren

Rückhalt im Kreise von Gleichgesinnten, wodurch es ihm gelingt, seine Vorbehalte

als sozial geteilt zu legitimieren. Darüber hinaus enthält diese Sequenz neben ihrem

sprachlich-expliziten Generalverdacht auch eine zusätzliche antimuslimische Latenz:

Diese entfaltet sich erneut über die Selektion von Argumenten, oben wurde dies

bereits als ontologisches Manipulieren bezeichnet (vgl. Kap. 2.3.2.1): Andere Beweggründe

als die eines islamischen Eroberungsfeldzuges und andere Lösungsansätze als die der

Verteidigung und der Konfliktprävention treten bei Simon gar nicht oder nur in Gestalt

eines argumentativen Nachtrags in Erscheinung.

FS: […] if it’s controversy around it because (.) you are acting like you conquered some-

thing or you are taking over a church because you conquered it, and, I don’t, I don’t agree

with that. // hm // if youwanna just buy a part of land that’s vacant and youwannabuild

a mosque, ok, // hm // build your mosque. that’s fine. (Z 869-874)

Unveräußerliche Grundrechte wie Religionsfreiheit sowie die gesetzlich verankerten

Grund-sätze gegen Diskriminierung werden so vom Interviewpartner weggewischt

und ausgeblendet. Lediglich am Ende seiner Einlassungen wird in einer gönnerhaft

anmutenden Geste (»ok, build your mosque, that’s fine«) auf die Möglichkeit verwiesen,

sich auf einem freien Stück Land niederzulassen. Moscheebauprojekte – so ließe es

sich aus diesem abschließenden Statement herauslesen – haben nur dort ein Anrecht

auf Verwirklichung, wo sie der Vorrechte innehabenden ›weißen‹ Dominanzgruppe

nicht in die Quere kommen. Die Entscheidungsbefugnis darüber, wo genau diese

Grenze verläuft, liegt dabei klar aufseiten der »people«, der nichtmuslimischen Mehr-

heit, in deren Kreis sich der Interviewpartner auch selbst einordnet. Darauf deutet der

simulierte direkte Dialog zwischen ihm und einem anonymen muslimischen Gegen-

über, den er argumentativ nachschiebt. Dass diese*r nicht näher charakterisiert wird,

unterstreicht zusätzlich, dass Simon weniger eine heterogene Glaubensgemeinschaft

als einen auf wenige Eigenschaften verkürzten Muslim-Typus vor Augen hat.

Insgesamt deutet der Interviewpartner einen vor dem Hintergrund liberaler Frei-

heitsrechte und für eine multireligiöse Gesellschaft im Grunde selbstverständlichen

Vorgang – die Errichtung eines repräsentativen Glaubenshauses – als einen provoka-

tiven und nahezu kriegerischen Akt, bei dem sich zwei klar voneinander getrennte Par-

teien (»they« vs. »people«/»I«) gegenüberstehen. Toleranz ließe sich mithin nur dann

aufbringen, wenn antagonistische Motive auszuschließen seien – nur wie soll das ge-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 245

hen, möchte man fragen, wenn die Errichtung von Moscheen laut Simon immer schon

einen Akt erfolgreicher Eroberungen darstellt?

Einen Legitimitätsdiskurs über die Angemessenheiten islamischer Bauten ruft auch

der Interviewpartner Oliver Strauss (31) auf, Anwalt aus Chicago-Downtown. Auch er

verhandelt das Thema am Beispiel der NYC-Moscheekontroverse, die zum Zeitpunkt

des Interviews bereits mehrere Jahre in diversen US-Medien präsent war und dort

mitunter erhebliche Prominenz erfuhr (vgl. Pew Research 2010). Anders als der Inter-

viewpartner Francis Simon deutet Strauss seine Erfahrungsressource zumindest vage

an – »I read about it« – ohne jedoch konkrete Auskünfte darüber zu geben, auf welcher

Informationsgrundlage genau sich seine nachfolgenden Einlassungen beziehen. Dass

ein konkreter Quellenbeleg in diesem Zusammenhang für obsolet erachtet wird, deutet

auf die Diskurspraxis der Verifizierung ohne Quelle hin.

OS: I, I, I’ve read about it, you know, in general // aha // (.) I think a lot of it is unfortu-

nate. I think it’s unfortunate on both sides // aha //. the one that was going on in New

York // aha // that was, that’s an optics thing. kind of what I was talking about before,

like, like right in the a:fterma:th of 9/11 when certain people were complaining about,

you know, being calledmean names since they’re Muslim // ya //. yes, it’s wrong. I don’t

wanna hear it right now // aha //. you know, so, so, kind of similar to that there was the

contro- and I didn’t follow it that closely but my understanding of it was, In New York,

they wanted to build a mosque, that was (going to be not) just a mosque, it gonna be

a big community center that had a mosque (and so, and so). (They either gonna build

a mosque) like I think (.) some-, somewhat close to 9/11 // ya // and I think it was just

(3) it probably shouldn’t have been an issue but it became one // yes //. (it’s) getting

stupid then because kind of like both sides (were very) obscene, you know, both sides

became obscene, became very ahm (.) not willing to work something out // ok //. you

know, it’s like, I mean, I think, I think it may not be fair but like I think the Muslims

should realize there’s the optics of building a mosque right next to the place where

professing on your faith saying that faith caused them to do it, kill a lot of people. well

I get it, you don’t think, their interpretation of your faith was correct // hm hm // I get

that! but they still said it (the stuff) that they did it cause their Mu-, part-, partly ’cause

they’re Muslim // ya //, you know. so the optics of that were bad, you know.

I: What do you mean with, I don’t, I don’t know if understand you right, optics?

OS: Oh, ahm, how it looks // ah, ok //. yeah // ok ok //, you know, it’s like they need to be

sensitive with that. yeah, yeah, it’s a long time away. and it’s unfortunate kind of that

they need to be sensitive to it, but they need to be, you know // ok //. and I thought it

was rather, it was very (3) insensitive of them // ok // not to like »Hey, you know, we’ve

got it, we understand« // yeah //. I mean at the same time you hear about how those

controversies around the country, like some, I guess, some smaller city sometime // hm

hm //, but we wanna () a mosque, that’s just stupid. I mean, they should be allowed

to build mosques where they wanna build a mosque, you know // ya //. I mean, it

just, it’s wrong what they say that they try to stop them from doing it // ok //, you

know. I mean, that’s the only one, again, not saying it’s righ- I’m not saying that you

shouldn’t be allowed to build it the:re, it should just be something where you’re like

»Ok, look, we get it, it looks bad. we have nothing to do with them but we’re not gonna

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


246 Grauzonen des Alltagsrassismus

make a big deal of it«, you know // yeah //. they shouldn’t have try tried to make a

deal out what they do. now, it’s just, I think, (it rather) be a long way. again, they had

the constitutional right to build one there, undoubtedly. it’s just sometimes you just

gotta be sensitive // ok // ((laughs)). sometimes insisting on your constitutional rights

makes you look a big jerk. not that you’re wro:ng, but »Ok, you’re just a big jerk«,

@you know@ ((laughs)) // I understand //. But I mean, but everywhere else there’s no

excuse for why they were trying to stop them // ok //. no excuse at all. I mean, they

weren’t being jerks by asking to build it, you know, in those other cities. They were like

perfectly entitled to, there’s no reason why they shouldn’t and it’s stupid that people

were saying they’re trying to keep them from doing it. it was wrong people trying keep

them from doing it // ok //, you know (3) and I think most people would agree with

that. (Z 726-782)

Strauss charakterisiert jene Kontroverse zunächst euphemisierend als »unfortun-

ate/unglückliche« Angelegenheit. Die Beteiligten an der Debatte bezeichnet er in

antagonistischer Logik als »sides«, wobei Strauss die Seite der Befürworter genera-

lisierend als »the Muslims« identifiziert. Während er aufseiten der Moscheebaugeg-

ner*innen lediglich die fehlende Bereitschaft zum Kompromiss einräumt (»not willing

to work something out«), verortet er die Verantwortung für den Streit letztlich bei

den ›Muslim*innen‹. Jene hätten sich der unschönen »Optik« einer Moschee in der

Nähe des Ground Zero bewusst sein und folglich auf ein derartiges Bauvorhaben in

vorausschauender Rücksichtnahme verzichten müssen.

Durch den von Strauss hier vorgenommenen Generalverdacht gegenüber ›Mus-

lim*innen‹, den er durch den Umstand begründet, dass sich die Attentäter von 9/11 auf

›den Islam‹ beriefen (eine ähnliche Argumentation ließ sich bereits beim Interviewpart-

ner JamesWhite erkennen, vgl. Kap. 4.1.1), ruft er einen Verdachtstopos auf, der im Islam

eine per se gewaltbereite Religion erkennt. Entsprechend fordert er von ›Muslim*innen‹

eine größere »Sensibilität« undwirft ihnen abschließend vor, durch ein Bestehen auf ih-

ren »constitutional rights« wie ein »big jerk/großer Idiot« ausgesehen zu haben. Dabei

wird deutlich, dass der Interviewpartner den New Yorker Moscheebau nicht aus juris-

tischer, sondern aus moralischer Perspektive betrachtet. Für ihn liegt dieser außerhalb

des moralisch Zumutbaren, den empathischen Perspektivwechsel mit ›Muslim*innen‹,

die sich aufgrund eines solchen Verbots diskriminiert und stigmatisiert fühlen könn-

ten, verweigert er. In dieser Art der Argumentation kommt eine illiberale Machtde-

monstration zum Vorschein, in der diverse Argumente für den Moscheebau – Religi-

onsfreiheit, heterogene Religiositäten von ›Muslim*innen‹, die politisch-ideologischen

Motive der Attentäter, die nicht verallgemeinert werden können – durch die Fremdbe-

schreibung von ›Muslim*innen‹ als homogenes religiöses Kollektiv deligitimiert wer-

den.

Strauss und Simons Einlassungen ähneln sich dennoch in dem Umstand, dass bei-

de zunächst nicht allgemein, sondern anhand eines konkreten historischen Beispiels

argumentieren, trotzdem die Frage nach ihrer Meinung zum Moscheebau jeweils of-

fen formuliert war. Sie schließen damit an eine bereits bestehende öffentliche Debat-

te an, solidarisieren sich mit einer den Bau kritisierenden gesellschaftlichen Fraktion

und konstruieren damit eine Kollektividentität in Abgrenzung zur ›muslimischen Sei-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 247

te‹. Wissenssoziologisch und ideologietheoretisch zeigt sich hier erneut, wie öffentlich

verfügbare antimuslimische Deutungen in subjektiven Diskurspraxen aufgegriffen und

reproduziert werden – und dies, obwohl sich die Interviewten Simon und Strauss nicht

offen-rassistisch und pauschalisierend positionieren. Dass es sich bei ihren Äußerun-

gen um eine implizite Form des rassistischen Sprechens handelt, lässt sich zudem im Ver-

gleich mit einer weiteren US-amerikanischen Interviewpartnerin erkennen. So bringt

Kelly Scheiner (71), eine pensionierte Medizinisch-Technische Assistentin aus einem

Chicagoer Vorort, beim Thema Moscheebau ihre Ablehnung wesentlich expliziter zum

Ausdruck. Bevor Scheiners Äußerungen nachfolgend dargestellt werden, gilt es, zu ih-

rem besonderen biographischen Hintergrund noch ein paar einleitende Bemerkungen

zu machen.

Die Interviewpartnerin ist Vorsitzende eines lokalen Ablegers der landesweiten Lob-

bygruppe ACT! For America, welche vom Southern Poverty Law Center als »largest anti-

Muslim group in America« eingestuft wurde (Southern Poverty Law Center o.J.). Trotz

ihrer persönlichen Verbindung zu dezidiert antimuslimischen Netzwerken und ihres

im Vergleich zu anderen Interviewpartner*innen erhöhten politischen Engagements,

wurde sie für das vorliegende Sample ausgewählt. Dies hat vor allem den Grund, dass

sichmittels Scheiners Aussagen eine sampleinterne Vergleichsgröße konstruieren lässt,

da sich bei ihr eine besonders offenere, aggressivere und sendungsbewusstere Form des

antimuslimischen Rassismus zeigt. Dieser ergibt sich gewissermaßen folgelogisch aus

der radikalen Ausrichtung ihrer Lobbygruppe. Sampleinterne Vergleiche sindmit Schei-

ner nun insofernmöglich, als sich imHorizont ihrer Aussagen die Verstrickung anderer

Interviewpartner*innen in antimuslimisches Diskurswissen zusätzlich validieren lässt.

Kelly Scheiner verhandelt die Frage nach der Daseinsberechtigung vonMoscheen in

den USA nun zunächst ähnlich wie die deutsche Interviewpartnerin Grit Paul, nämlich

im Horizont kultureller Verdrängungsängste. Sie unterstellt ›Muslim*innen‹ ein stra-

tegisches Expansionsbestreben (»they take over little sections here and there«), das in

der Zerstörung »traditioneller amerikanischer Gemeinschaften« münde. Eine Koexis-

tenz ›muslimischer‹ und nichtmuslimischer Bevölkerungsgruppen wird von Scheiner

als Option ausgeblendet, sie bedient sich vielmehr der Logik eines antipluralistischen

Entweder-Oder. In der von ihr hergestellten Verschränkung von Islamisierungs- und Mi-

grationsnarrativ (»migrate«; »influx«) verstärkt sich zudem die Vorstellung von ›Mus-

lim*innen‹ als Außenstehende (ob auf das konkrete Wohnumfeld oder die US-Nation

bezogen, bleibt hier offen), diemit ihrer Präsenz die alteingesessenen US-Communities

bedrohten.

KS: […] they go into communities that are ahm (.), ahm (2) just nice little old(.)fash-

ioned American communities (.) where they think they’re not gonna get any push

back and then they get, they get the, the permission to build an Islamic center or a

mosque, // hm // ahm (.) and then once they’re there (.) the, the Muslim, Muslim peo-

ple will, will migrate to there, because they wanna be near their mosque. // hm // so

then you’ll get this influx of, of Muslim people around the mosque. and the other

people will tend to say, »this isn’t, this isn’t the community I grew up in. it’s, it’s, you

know, we can’t deal with this«, you know, and so they move out. and ahm, so they take

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


248 Grauzonen des Alltagsrassismus

over little, little sections here and there and then they grow. and this is happening

hundreds and hundreds and hundreds of places all over this country […]. (Z 158-169)

Im unmittelbaren Vergleich der beiden Interviewpartner Simon und Strauss mit der an-

timuslimischen Aktivistin Scheiner zeigt sich zudem, dass erstere zwar deutlich impli-

ziter ihre Vorbehalte gegenüber dem Bau islamischer Glaubenshäuser zum Ausdruck

bringen, dennoch bedienen sie sich ähnlicher Islamisierungs- bzw. Kolonisierungsnarrati-

ve. Die von ihnen gesetzten Toleranzlinien beziehen sich auf die Motive hinter den Mo-

scheebauprojekten, bei denen beide politisch-ideologische bzw. expansionistische Ziele

vermuten.Moscheen sind für sie im Zweifel eher Symbole der Eroberung eines westlich-

christlichen Territoriums als Repräsentationen des Glaubens. Im Vergleich zu den Aussa-

gen der deutschen Interviewpartner*innen zeigt sich zudem, dass Simon, Strauss und

Scheiner ausschließlich kollektive Bedrohungsszenarien konstruieren – die Verdrän-

gung von alteingesessenen Gemeinschaften, das Besetzen von Land und Kirchen, die

Provokation von durch Terror traumatisierter Personengruppen – während die deut-

schen Interviewpartner*innen Paul und Feller jeweils auch ihre persönlichen Freihei-

ten durch Moscheen in Gefahr sehen. Dies lässt sich auch als Hinweis darauf lesen,

dass in den öffentlichen Diskursen über ›Muslim*innen‹ und mithin im gesellschaft-

lich verfügbaren Wissen über ›den Islam‹ in den USA und Deutschland verschieden

konnotierte Konfliktbilder zirkulieren. Während in den USA ›Muslim*innen‹ eher als

äußere Feinde und mithin Antagonist*innen der US-Gesellschaft als Ganzes betrachtet

werden, sind es in Deutschland vor allem die ›Muslim*innen‹ als Feinde im Innern, die

aufgrund ihrer stärker problematisierten Migrationsgeschichte als zwar gesellschaft-

lich anwesend, aber kulturell nichtzugehörig, betrachtet werden. Eine ähnliche Beob-

achtung stellt auch Cesari an. Ihr zufolge sei die öffentliche Wahrnehmung ›des Islam‹

in den USA »largely based on a form of externalization tied to foreign policy and the

troubles in the Middle East« (2004: 32).

Toleranzlinien im Zusammenhang mit 9/11

Unter den US-Interviewten lassen sich weitere explizite Toleranzbegrenzungen gegen-

über ›Muslim*innen‹ im Zusammenhang mit den Terrorangriffen von 9/11 beobachten.

Diese stellen sich im Teilsample als kollektive Erinnerung dar, da sie von fast allen Inter-

viewpartner*innen eigenständig ins Gespräch eingebracht werden. Der Anwalt Oliver

Strauss etwa unterscheidet in seinem Eingangsstatement zunächst zwischen direkten

und indirekten Erfahrungen, über die er in Bezug auf ›den Islam‹ und ›Muslim*innen‹

verfüge.Während direkte, persönliche Erfahrungen stets »somewhat limited/etwas be-

schränkt« gewesen seien, was er darauf zurückführt, dass in seiner Heimat, dem nord-

westlichen Florida, kaum ›Muslim*innen‹ lebten (Z 13-20), attestiert er den Ereignissen

vom 11. September eine enorme Strahlkraft auf seine persönliche Wahrnehmung – und

auf die seiner gesamten Generation.

OS: […] I think my perception was also shaped, like I think, a lot of people’s were

of my particular age, that is. my first year of college that September-, so, I’ve been

in college like less than a month // ja // was when the September 11th attacks hap-

pened. // yes // so, for me and I think a lot of people of my age (.) that for better or for

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 249

worse really shaped your attitudes and a lot of what you think is, you know, colored by

that […]. (Z 27-33)

Auffällig ist hier, dass Strauss nicht nur eine Selbstbewertung vorträgt, was die Qua-

lität seiner Islamwahrnehmung betrifft, er stellt diese auch in einen größeren kollek-

tiven Zusammenhang. Der doppelte Verweis auf andere »Leute« sorgt dabei einerseits

für eine persönliche Entlastung, denn dass ein solches Ereignis auf nachhaltige Weise

Sichtweisen auf ›den Islam‹ prägen konnte, treffe laut Strauss keinesfalls nur auf sei-

ne Person zu. Andererseits konstruiert er damit ein Solidaritätsempfinden mit ande-

ren Betroffenen seiner Generation. Letzteres wird im Verlauf des Eingangsstatements

gleichmehrmals betont: So beschreibt Strauss die Stimmung nach den Angriffen als äu-

ßerst aufgeladen.Die heftigen Reaktionen seiner US-amerikanischenMitbürger*innen

verortet er jedoch außerhalb seines unmittelbaren sozialen Umfeldes, womit er sich von

ihnen zunächst distanziert. Seine eigene Disposition bleibt vorerst unausgesprochen.

Sie zeigt sich lediglich implizit im Nachdenken über die Ursachen jener angespannten

öffentlichen Stimmung und deren Legitimität.

OS: […] right after the 9/11-attack happened, you know, you have a lot of people saying,

you know, very, you know, hateful things // hmhm //. you know, you, you hear about the

press. I, I didn’t see thatmuch of it (.) with like people I knew // hm hm // but, you know,

you knew what happened. you know, you had, you know, people saying, you know, all

Muslims are terrorists // hm hm // and buying that, you know. that was, that was out

there (.) you-, I, I think the vast majority of Americans didn’t agree with that but at the

same time, you know, the country is just deep in () this blow and there is, I think, there

is kind of like disavowal or perhaps some knee-jerk, you know, us versus them // yes //.

you know, and, I, I think most people would () on a good thing but to some extend

it’s subconscious, for example // ok //. or that, you know, it’s just forwards just this vice

and prejudice, that even if you know you have, it’s hard to overcome. and, you know,

right after 9/11 you may not care too much about overcoming. again, not that most

people are saying: »Oh, I think, all Muslims are terrorists« // yes //. but, you know, most

people are kind of fight too hard. if someone else says that you may say: »Oh, you’re

a jerk.« you know, but, that, you know, that’s all, you know, it’s just ›cause people are

upset // ja //, you know. and so what happened, but, you know, at the same time there

is also people who are going too far saying that, there’s people who trying to excuse

it on the other side // hm hm // and then that of course inflames // yes // things a lot as

well. […]. (Z 39-62)

Der erste Teil von Strauss’ Beschreibungen ist von einer gewissen Unentschlossenheit

gekennzeichnet, welche öffentlichen Reaktionen nun nachvollziehbar und welche

als unangemessen einzustufen seien. Der Interviewpartner misst in seinen Schilde-

rungen den Raum akzeptablen Verhaltens vorsichtig aus, ohne dabei eine explizite

Verurteilung vorzunehmen. Selbst die drastischsten Äußerungen scheinen ihm letzt-

lich nachvollziehbar, darauf deuten seine alltagstheoretischen Verweise auf 9/11 als

nationalen Schicksalsschlag (»blow«), auf unterbewusste psychologische Reflexe und

hartnäckige Vorurteile. Diese ließen sich, so Strauss, selbst wenn man es wollte, nur

schwerlich überwinden – und wer wollte das auch, so kurz nach den Angriffen? Sein

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


250 Grauzonen des Alltagsrassismus

Darstellungsmodus ist anfangs bemüht distanziert, nahezu chronistisch, nimmt dann

aber nach und nach einen verständnisvolleren, fast empathischen Gestus an: Einige

Menschen sagten zwar hasserfüllte Dinge und er sei überzeugt, dass die Mehrheit der

Amerikaner*innen nicht an so plumpe Generalisierungen (»all Muslims are terrorists«)

glaube – aber ein »wir gegen die«-Denken sei eben auch eine reflexartige Reakti-

on (»knee-jerk«). Dies alles ließe sich letztlich damit erklären, dass die Menschen

»upset« – verärgert, verunsichert oder verletzt – gewesen seien.

Der Eindruck, dass hier ein Bild kollektiver Betroffenheit gezeichnet wird, das selbst

die heftigsten Anschuldigungen und antimuslimischen Pauschalurteile als quasi-na-

türlich und nachvollziehbar bagatellisiert, wird durch das Fehlen einer kritischen Ein-

ordnung und Strauss’ alltagsanthropologische Erklärungsansätze bestärkt. Erkennbar wird

dabei die Solidarisierung des Interviewpartners mit einem als national und nichtmus-

limisch konstruierten ›Wir‹, das er sowohl vor moralischen Verurteilungen schützt (es

habe zwar diese Stimmung gegeben, aber es sei sicher nicht die Mehrheit der Ame-

rikaner*innen, die so dachte und ganz sicher niemand in seinem unmittelbaren Be-

kanntenkreis) als auch in seinen Überreaktionen verteidigt (es sei eine unterbewusste

Reaktionen, Menschen seien nun einmal »upset« gewesen).

Im zweiten Teil der Passage kommt jene implizite Solidarisierung offen zur Spra-

che. ›Muslim*innen‹ werden dabei explizit aus dem Kreis der Betroffenen herausge-

hoben. Für sie gelte eine Sonderregelung – eine Toleranzgrenze –, was das öffentliche

Verhalten unmittelbar nach 9/11 betrifft.

OS: […], I can imagine how difficult it would have been to be aMuslim American in the

aftermath of 9/11 // hm hm //. you know, I’m sure you got dirty looks from people // hm

hm //, I’m sure people said things to you // hm hm //, but then at the same time I think

what kind of made it difficult for me is (.) the last thing, I think, a lot of Americans

including myself wanted to hear in the aftermath was other Muslim Americans play-

ing the victim part // ok //. you know, it’s like you may well be completely right // hm

hm // @(.)@ no one wants to hear and it pisses people off to hear // ja //. not, not to

say it was right at all for people, you know (.) you know, to make mean comments to

them // ja // or anything like that. it’s just (.) that’s kind of so my first experiences, was

like that tension right there // ja //, you know. you know, and, and, you know. (Z 74-86)

Strauss verwendet hier eine emotionalere, deutlichere Sprache, verglichen mit den ein-

leitenden Beobachtungen zur öffentlichen Stimmung nach den Anschlägen.Der Aufbau

der Argumentation zeigt eine dramenähnliche Struktur: Alle bisherigen Schilderungen,

Abwägungen und Erklärungsversuche münden klimaxartig in eine explizite Absage an

Versuche der gemeinsamen Aufarbeitung. Die ersten zwei Sätze lassen dabei zunächst

noch auf eine empathische Perspektive des Interviewten schließen: Er könne sich vor-

stellen, wie schwer es für »Muslim Americans« nach 9/11 gewesen sei, was jene an An-

feindungen ertragen mussten. Hieraus spricht eine gewisse Bereitschaft, sich in mus-

limische Erfahrungswelten hineinzuversetzen. Auch die Bezeichnung »Muslim Ameri-

can« lässt darauf schließen, dass Strauss ›Muslim*innen‹ als Bestandteil der US-ameri-

kanischen Gesellschaft betrachtet oder zumindest die Position vertritt, dass sich musli-

mische und US-amerikanische Identitäten nicht gegenseitig ausschließen. Interessant

ist zudem die Vagheit der Ausdrücke »people« and »things«, die offen lassen,wer genau

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 251

was genau sagte. Die »bösen Blicke« werden so zum Symbol für die öffentliche Stim-

mung jener Zeit.

Nach dieser eher gewogenen Einleitung erfolgt jedoch ein argumentativer Rich-

tungswechsel (»but then at the same time«), wodurch die angedeutete Perspektivüber-

nahme abrupt endet und stattdessen der eigene lebensweltliche Blickwinkel eingenom-

men wird. Zum zweiten Mal zieht sich der Interviewpartner dabei in den Kreis seiner

US-amerikanischen Mitbürger*innen zurück (»a lot of Americans including myself«),

bevor er seine persönliche Haltung explizit zum Ausdruck bringt: Das letzte, was an-

dere Amerikaner*innen, er selbst eingeschlossen, im Nachgang von 9/11 hören wollten,

waren amerikanische ›Muslim*innen‹, die »playing the victim part/die Opferrolle spiel-

ten«. Strauss’ Äußerungen sind dabei durchaus ambivalent: Einerseits erkennt er an,

dass ›Muslim*innen‹ nach 9/11 einem allgegenwärtigen Generalverdacht ausgesetzt wa-

ren. Andererseits spricht er ihnen das Recht ab, die Ungerechtigkeit dieser Situation

öffentlich zu thematisieren.

In der darauffolgenden Sequenz spitzt er diesen Widerspruch noch einmal zu und

löst ihn anschließend mit einer Rechtfertigung des Generalverdachts auf: ›Muslim*in-

nen‹ hätten sicher Recht damit, sich öffentlich zur Wehr zu setzen – nur, dies wolle

niemand hören, im Gegenteil: »it pisses people off to hear«. Hier wird ein Szenario

des Grenzübertritts entworfen, dem auch der Interviewpartner zustimmt. Der öffentli-

cheWiderstand »muslimischer Bürger*innen« überspannt für Strauss den Rahmen des

Tolerierbaren, der Raum zur gegenseitigen Verständigung ist für ihn an dieser Stelle

ausgereizt.

Insgesamt zeigt die obige Interviewsequenz das Wissen des Interviewpartners um

die Multiperspektivität und lebensweltliche Vielfalt, wie sie in der US-amerikanischen

Gesellschaft existiert. In Situationen der Krise rechtfertigt er allerdings eine bewuss-

te Suspendierung jener Anforderungen, die eine multikulturelle Gesellschaft v.a. an ihre

Mehrheitsvertreter*innen stellt: Die anderen nicht nur als formal zugehörig anzusehen,

sondern ihnen das Recht zu gewähren, in ihren besonderen Positionen auch gehört und

verstanden zu werden (vgl. Husband 2000). Es geht hier um eine konsequente und er-

schütterungsresistente Verständigungs- und Anerkennungsbereitschaft, eine Bereitschaft auch

zur Empathie, die nicht beim ersten Konflikt aufgekündigt wird. Dieses Recht will der

Interviewpartner – und mit ihm zusammen das von ihm heraufbeschworene kollektive

»Wir« – amerikanischen ›Muslim*innen‹ in Krisensituationen nicht gewähren. ›Mus-

lim*innen‹ werden damit als potentiell verdächtig entworfen; sie werden zu einer Gruppe

objektiviert, der man in Zeiten der Krise feindlich gegenübersteht.

Mit Blick auf die auch hier stattfindenden diskursiven Verifizierungen lässt sich

festhalten, dass antimuslimische Ideologeme unter Anrufung nicht spezifizierter In-

formationsressourcen aktiviert und alltagskommunikativ bestätigt werden. Aus lebens-

welttheoretischer Sicht kann dies als weiterer Hinweis auf die Normalität und Fraglo-

sigkeit rassistischer Denk- und Redeweisen im Alltagsleben der Interviewten gedeutet

werden. Am Thema Moscheebau lässt sich zudem zeigen, wie dieses sowohl unter den

zitierten deutschen als auch unter den US-amerikanischen Interviewten zur Demons-

tration von Toleranzlinien genutzt wird: Die Frage nach der Rechtmäßigkeit islami-

scher Glaubenshäuser wird dabei mit Islamisierungs-, Terror- und Segregationsnar-

rativen verknüpft. Gleichzeitig präsentieren sich die Interviewpartner*innen explizit

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


252 Grauzonen des Alltagsrassismus

als liberal und tolerant gegenüber der Religion. Hierbei scheint es sich um ein globales

Konfliktthema zu handeln, das in den beiden Gesellschaftskontexten mit variierenden

ideologischen Kolorierungen eingedeutet wird.

4.1.3 Antizipieren von Konflikten

Eine weitere alltagskommunikative Diskurspraxis – und in gewisser Weise auch eine

Variante der Verifizierung durch primäre Erfahrungsressourcen – ist die Antizipati-

on von Negativereignissen im Kontext interpersonaler Quasi-Begegnungen mit ›Mus-

lim*innen‹. Diese spezifische Art der Übernahme antimuslimischer Ideologeme ist in-

sofern besonders interessant, als sie sich gewissermaßen vor eine potentielle persön-

liche Kontakterfahrung schiebt und so dazu beiträgt, diese zu unterbinden. Während

laut Kontakthypothese von nachhaltigen und wertgeschätzten Kontakten wichtige Im-

pulse für eine kritische Auseinandersetzung mit vorurteilsbehafteten Überzeugungen

ausgehen können (vgl. Pettigrew 1998), zeigt das vorliegende Interviewmaterial, dass

die Rekonstruktion bedrohlich wahrgenommener Quasi-Kontakte dazu dient, sich ras-

sistische Ideologeme hegemonial anzueignen und so lebensweltlich zu verifizieren. Be-

merkenswert ist nun, dass die Interviewpartner*innen, bei denen dieses Muster beson-

ders deutlich in Erscheinung tritt, selbst über keine nachhaltigen Kontakterfahrungen

mit ›Muslim*innen‹ verfügen. Insofern lässt sich annehmen, dass sie zur sinntechni-

schen Einordnung ihres Quasi-Kontaktes Deutungen aufrufen, die ihnen als diskursiv

präsentes Wissen zur Verfügung stehen. Gleichzeitig handelt es sich um eine Diskurs-

praxis, die – mit Ausnahme der antimuslimisch-aktiven US-Interviewpartnerin Kelly

Scheiner – lediglich innerhalb des deutschen Samples zu beobachten ist. Während in-

terpersonale Konflikte fast ausschließlich von deutschen Interviewpartner*innen antizi-

piert werden, finden sich im US-amerikanischen Sample Antizipationen kollektiver Kon-

flikt- und Krisenszenarien. Wiederum ist es hier nicht die persönliche, sondern lediglich

die gesellschaftliche Ebene, die von den zitierten Interviewpartner*innen aufgerufen

wird.

Wir wollen uns nachfolgend die rekonstruierten Begegnungssituationen genauer

anschauen und dabei die verifizierende Diskurspraxis der Konfliktantizipation herausarbei-

ten. Dabei wird auch von Interesse sein, wie die Interviewpartner*innen ihr persönli-

ches Abwehrverhalten legitimieren und inwiefern sie dabei auf Erfahrungsressourcen

wie etwa Medien oder lebensweltliche Dritte rekurrieren.

Narrative von der ›muslimischen‹ Parallelgesellschaft & der chauvinistischen Angriffslust

Ein Beispiel alltagskommunikativer Verifizierungen, das die Antizipation eines inter-

personalen Konfliktes auf besonders deutliche Weise zeigt, ist die im Folgenden rekon-

struierte Interaktion zwischen Ellen Kaufmann und einer als muslimisch markierten

unbekannten Frau, die sich im Alltag der Interviewpartnerin ereignete. Kaufmann be-

richtet auf die Frage, ob es schon einmal zu einer persönlichen Begegnung zwischen ihr

und ›muslimischen‹ Mitbürger*innen gekommen sei, sie habe bisher eher das Gegen-

teil, nämlich ein gezieltes Verweigern von Kontakten erlebt. Diese dem Narrativ von der

muslimischen Parallelgesellschaft ähnliche Verweigerungsthese untermauert Kaufmann

im Anschluss mit der Rekonstruktion eines persönlich erlebten Quasi-Kontaktes. Dabei

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 253

zeigt sich bereits in ihrer prologartigen Einordnung, dass es sich dabei »eher« um das

»Gegenteil« eines »Gesprächs« gehandelt habe, der antagonistische Deutungsrahmen,

den Kaufmann hier implizit aufruft.

EK: Also, n Gespräch nicht, eher im Gegenteil. also (2) ich hab’s eher so empfunden,

dass die einem dann schon aus dem Weg gehen // ja // () dass ich beim DM (.) vorne

gewartet habe und da war ne Bank und dann hab ichmich da drauf gesetzt und da saß

halt ne Frau mit nem Kopftuch, ich kann jetzt nicht 100 Prozent sagen, ob sie Musli-

me (sic!) war, aber // ja // ich würde jetzt tendieren. und dann hab ich mich daneben

gesetzt und dann ist sie direkt aufgestanden und ans andere Ende (.) von den Kassen

gegangen. // ok // und das ist halt- (2) weiß ich nicht (.) also, das war halt schon n biss-

chen komisch. und sonst-

I:                   Also, als Reaktion darauf, dass du dich da hingesetzt hast?

EK: Ja, // ok // genau, genau, genau. (.) ich bin jetzt aber auch nicht drauf und dran,

dass ich jetzt irgendwie auf ne Begegnung poche, ne // ja // // ja // also. das muss jetzt

nicht sein, dass ich irgendwie mit irgendwem, also sei’s, (.) also jetzt vor allem negativ

aneinander gerate, // ja // sondern ich gehe dann eher schon (.) den Leuten aus dem

Weg. (Z 172-192)

Die hier beschriebene Begegnungssituation ist in ihrer sprachlichen Ausgestaltung

hochgradig antizipativ und aktualisiert auf subtile Weise antimuslimische Ideologeme,

wie etwa jenes vom Isolationswillen muslimischer Communities – und hier insbeson-

dere der Kontaktscheue bzw. dem sprachlichen Unvermögen muslimischer Frauen.

Während die Interviewpartnerin in Bezug auf die Einkaufsszene zumindest von einer

konkreten nonverbalen Interaktion ausgeht (»und dann hab ich mich daneben gesetzt

und dann ist sie direkt aufgestanden«), stellt sie im zweiten Teil ihrer Ausführungen

lediglich Annahmen über potentielle Begegnungen an (»das muss jetzt nicht sein, dass

ich irgendwie mit irgendwem […] jetzt vor allem negativ aneinander gerate«).

Obwohl unklar bleibt, ob die Frau im Supermarkt tatsächlich auf die Interviewpart-

nerin reagierte oder es sich um einen Zufall und damit um einMissverständnis handelt,

ist die Tatsache, dass Kaufmann am Vermeidungshandeln der Muslima keinen Zweifel

lässt, durchaus aufschlussreich. Die Deutungsoption flüchtende bzw. unhöfliche Muslima

scheint für sie plausibel und fügt sich damit in ein bekanntes Interpretationsschema

ein, dass ›Muslim*innen‹ als isolierte, schlecht integrierte Bevölkerungsgruppe präsen-

tiert. Darüber hinaus scheint auch das nicht zufällig erwähnte Kopftuch als zusätzliche

Evidenz für eine religions- bzw. kulturbedingte Zurückgezogenheit. Dafür sprechen

auch spätere Textstellen, in denen Kaufmann die Unfreiwilligkeit des Kopftuchtragens

als eine naheliegende Bedeutungszuschreibung aktualisiert:13

EK: Ja, im Prinzip muss ja jeder selber wissen, was er trägt, ne. also, das ist da schon,

aber ähm (.) ich sag mal, es gibt ja auch viele Frauen, die dann sagen, die tragen das

freiwillig. // ja // es gibt aber auch welche, die sagen, »mein Mann sagt mir, sagt mir,

ich muss das tragen«. (Z 465-469)

13 Siehe auch Kap. 4.3.2.1 zur Bedeutungsmatrix freiwillig vs. unfreiwillig in Bezug auf das Kopftuch.

└

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


254 Grauzonen des Alltagsrassismus

Insgesamt betrachtet enthält Kaufmanns artikulierte Wahrnehmung symbolische Ver-

satzstücke kulturrassistischer Ideologeme über die muslimische Frau – diese sei devot,

unmündig, dem Ehemann untergeben – die ihr offenbar dabei helfen, direkte Kontakt-

situationen sinnhaft auszudeuten. Eine kritische Prüfung durch die Interviewpartne-

rin findet nicht statt. Dafür lässt sich jenes Vermeidungsschema möglicherweise auch

zu gut mit der eigenen Distanzhaltung in Einklang bringen, die Kaufmann ohne Um-

schweife im zweiten Teil der Sequenz einräumt: ›Muslim*innen‹ ginge sie grundsätz-

lich lieber aus dem Weg, um unangenehme Konfrontationen – die sie an dieser Stel-

le begründungslos voraussetzt – zu vermeiden. Der ›muslimische Andere‹ scheint hier

erneut wie durch einen Problemfilter gebrochen und auf einige wenige negativ-konno-

tierte Eigenschaften reduziert. Die Muslima im Supermarkt tritt dabei allenfalls scha-

blonenhaft in Erscheinung, potentielle Kontaktpartner*innen werden als aggressiv und

feindselig imaginiert. Im paradoxen Zusammenspiel von zugeschriebenem Vermei-

dungshandeln und selbstgewählter Distanzierung zeigt sich letztlich auch der Versuch

der Interviewpartnerin, die bevorzugte generelle Abwehrhaltung als nichtrassistisch zu

legitimieren.

Unter den US-amerikanischen Interviewpartner*innen findet sich jenes Argumen-

tationsmuster, das ›Muslim*innen‹ für das Fehlen persönlicher Kontakterfahrungen

verantwortlich macht, ebenfalls – allerdings lediglich bei Kelly Scheiner (71), der anti-

muslimischen Vorortaktivistin, wieder. Jene erklärt die fehlenden Bekanntschaften mit

›Muslim*innen‹ mit dem Mangel an »opportunities« sowie mit ihrer Erfahrung, dass

›Muslim*innen‹ lieber unter sich blieben: »they keep to themselves, completely«.

I: Have you ever had an encounter with a Muslimman or woman that you can remem-

ber? something that is memorable, something that is special?

KS: I haven’t. and I’m, I’m ashamed to say that. that I don’t know a Muslim person. I

don’t have a Muslim as a friend. and that I don’t ahm (2) I don’t know why I should be

ashamed of that, but I kind of am. that I haven’t had the opportunity to get to know

ahm, any Muslims. ahm, but you know, they do (.) my, my experience has been that

they keep to themselves, completely. they don’t go out and seekmy friendship. or they

pretty much keep to themselves. ahm, so I don’t know where I would ever go where I

would meet or make a friend of a Muslim […]. (Z 670-677)

Ähnlich wie bei Kaufmann wird auch von Scheiner das Narrativ von bewusst sich iso-

lierenden ›Muslim*innen‹ aktualisiert. Allerdings wird an diesem Beispiel noch stär-

ker deutlich, dass hier ein generalisierendes Urteil über das Verhalten ›muslimischer‹

Personen im Allgemeinen getroffen wird. Scheiner konstruiert ›Muslim*innen‹ als ho-

mogene Gruppe, die sich aus der gesellschaftlichen Öffentlichkeit zurückzieht (»I don’t

know where I would ever go where I would meet or make a friend of a Muslim.«) und

sich damit auch einer persönlichen Freundschaft mit ihr verweigert. Aus rassismus-

theoretischer Perspektive scheint hierin ein rassistisches Ideologem auf, das insofern

ebenfalls antizipativ ist, als es eine Abwehrhaltung des ›muslimischen Anderen‹ qua

Religionszugehörigkeit unterstellt.

Bei der Deutschen Ellen Kaufmann kommt nur wenige Minuten nach dem obigen

Zitat ein persönliches Bedrohungsempfinden zur Sprache, und zwar im Kontext einer

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 255

von ihr rekonstruierten Konfrontationmit einer Gruppe junger ›muslimischer‹Männer.

Wir finden hierin das Narrativ von der muslimisch-chauvinistischen Angriffslust wieder.

EK: Ja, ist halt (.) weiß ich nicht, also ich find’s halt immer negativ, wenn ich allei-

ne durch die Stadt gehe, // ja // drei vor mir laufen, also drei Muslime vor mir laufen,

ähm, rumschreien und dann auch so dumme Sprüche über mich bringen. // hm // und

dann halt, halt auf Türkisch und dann irgendwie auch n bisschen Deutsch mit da drin-

ne. ähm, das find ich halt (.) negativ. // ja // und dann halt, ich sag mal jetzt vielleicht

durch die Medien auch sehr hochgepuscht, ist halt auch dieses Unwohlsein, ne? also,

wennman dann in Bonn hört, jedeWochemindestens irgendwelcheWohnungsdurch-

suchungen, dann diese (.) kademie da, ist es schon so, dass ichmir denke, ähm (2) also,

abends, wenn es dunkel ist, geh ich jetzt im Winter nicht mehr Joggen. // ja // so, ne?

das hat jetzt nichts nur alleine mit den (.) Muslimen zu tun, das () diese Geschichte

mit diesem Horrorclown, oder wat da war, // ja // // ja // // ja // war ja genau das glei-

che, aber es ist schon eher so da- dadurch entstanden, dass ich mich unsicher fühle.

(Z 294-309)

In der kurzen Sequenz werden gleich mehrere antizipierte Konfliktszenarien prognosti-

ziert, die auf ganz unterschiedliche Erfahrungskontexte verweisen. Zunächst wird mit

der Straßenszene eine unmittelbare intersubjektive Begegnungssituation geschildert,

wobei auch hier keine eigentliche verbale Interaktion stattfindet, sondern lediglich von

einem wahrgenommenen »Herumschreien und dumme Sprüche bringen« die Rede ist.

Inwiefern es sich zudem um ein konkretes Erlebnis oder eher um eine verallgemeinerte

Beispielsituation handelt, muss ebenfalls unklar bleiben. In jedem Fall wird sprachlich

auf eine Systematik und Regelmäßigkeit (»find’s halt immer negativ«) hingewiesen, die

Rückschlüsse auf die lebensweltliche Bedeutsamkeit jener Konfliktkonstellation für die

Interviewpartnerin zulässt – unabhängig davon, ob diese nun objektiv virulent oder nur

imaginiert ist.

Darüber hinaus spricht Kaufmann Medienberichte über Wohnungsrazzien bei

mutmaßlichen ›Islamisten”14 im weiteren Wohnumfeld an, die sie ebenfalls als Aus-

löser ihrer Bedrohungsempfindungen einordnet. Interessant ist dabei nun einerseits

die gleichrangige Auflistung von alltäglichen Szenarien und medienvermittelten Aus-

nahmeereignissen, in denen sich der Konfliktfokus auf ›den Islam‹ wechselseitig zu

bestätigen und zu verdichten scheint. Andererseits fallen durch die narrative Nähe von

Straßen- und Medienepisode die Kategorien ›Muslim‹ und ›Islamist‹ gewissermaßen

in eins. Dies zeigt sich auch daran, dass unklar bleibt, wovor sich die Interviewpart-

nerin nun eigentlich fürchtet (und was sie vom abendlichen Laufen abhält) – und ob

es nicht vielleicht eher eine diffuse Angst vor potentiellen Gefahren ist, die durch

Medienberichte etwa auch über den »Horrorclown« in ihr lebensweltliches Sichtfeld

tritt. ›Der Islam‹ sowie insbesondere männliche ›Muslime‹ erscheinen hier als eine

14 Kaufmann führte zu Beginn des Interviews aus, dass sie über die lokalen Nachrichten regelmäßig

vonPolizeidurchsuchungen vonWohnungenmutmaßlicher Islamisten erführe unddass es sichbei

einer ortsansässigen Akademie um eine »Islamistenhochburg« handele (vgl. Z 69-102). Auf eben

diese Durchsuchungen und jene Akademie nimmt sie in der ausgewählten Textstelle Bezug.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


256 Grauzonen des Alltagsrassismus

unter vielen anderen medienvermittelten Gefahrenquellen, die Kaufmann weitest-

gehend undifferenziert nebeneinanderstellt. So lässt sich die These vertreten, dass

ein mediatisiertes Konfliktwissen über den ›muslimischen Anderen‹ gerade flüchtige

Primärkontakte determinieren und komplexere soziale Phänomene vereinheitlichend

überblenden kann.

Bemerkenswert ist, dass sich bei einer weiteren Interviewpartnerin, Silvia Manck,

ganz ähnliche antizipierte Bedrohungsszenarien finden lassen. Auf dieselbe Frage nach bis-

her erlebten Begegnungen mit ›Muslim*innen‹, führt sie zunächst »sehr positive« Er-

lebnisse mit Personen während eines Ägyptenurlaubs ins Feld. Den Beschreibungen

Mancks zufolge handelte es sich dabei um typische touristische Spontankontakte auf

der Straße, während des Einkaufens oder im Rahmen geführter Sightseeing-Touren

(vgl. Z 656-664). Jenseits ihrer Urlaube, also im heimatlich-alltagsweltlichen Lebensum-

feld, könne sie von solchen Erfahrungen allerdings nicht berichten – im Gegenteil. So

seien etwa Situationen, in denen ihr Gruppen junger Männer auf der Straße begegne-

ten, eher solche, die sie zu vermeiden suche:

SM: […] Hier (.) hab ich eigentlich nicht so viel, wie gesagt, ich, ich, ich vermeid na-

türlich dann auch so ne Situation, manchmal. ähm (.) und wenn (2), dann ist es wirk-

lich ja auch mit diesen, mit den jungen Männern. also, wenn so ne Horde jüngerer

(2) ähm::::: extrem südländisch aussehender junger Männer auf mich zukommt, also,

wo ich schon sage naja, die könnten so aus der Region irgendwo kommen, // hm // ist

es:::::: strafft man sich schon n bisschen mehr, ja (2) oder man wechselt die Straßen-

seite […]. (Z 666-672)

Manck bedient sich hier eines Deutungsrahmens, der offenbar über bestimmte visuel-

le Hinweisreize aktiviert wird – das phänotypische Erscheinungsbild der Männer, die

Tatsache, dass sie nicht als Einzelne, sondern in der Gruppe auftreten, ihre rein männ-

liche Geschlechterkonstellation – und der auch in ihr heftige emotionale Reaktionen

sowie Vermeidungshandlungen auslöst. In ihren Ausführungen zeigt sich das rassisti-

sche Ideologem vom hypersexuellen schwarzen Mann sowie die Kriminalisierung migran-

tischer bzw. ›muslimischer‹ Männer. Ohne dass für sie eine evidente Gefahrensituation

vorliegt, aktiviert die Interviewpartnerin hier Bilder potentieller An- oder Übergriffe,

die sie auf eine spezifische rassifizierte Identität (»extrem südländisch aussehend«) und

ethnische Zugehörigkeit (»könnten so aus der Region irgendwo kommen«) zurückführt.

Zudem nimmt sie eine unausgesprochene Gleichsetzung der muslimischen mit spe-

zifischen Herkunftsidentitäten vor – gefragt wurde Manck nach ›Muslim*innen‹, sie

spricht jedoch über Menschen »aus der Region irgendwo« – und zeigt damit, dass auch

von ihr öffentlich verfügbare Vorstellungen über ein natio-kulturelles Fremdsein von ›Mus-

lim*innen‹ aktiviert werden.

Die naheliegende Annahme, dass es sich beimAngriffsszenario durch ›muslimische‹

Männergruppen auf eine einzelne nichtmuslimische Frau um ein besonders dominan-

tes, d.h. gesellschaftlich verbreitetes Bedrohungsnarrativ handelt, erhält zusätzliches

empirisches Gewicht durch den Umstand, dass weitere Interviewpartnerinnen dieses

Szenario aktualisieren, konkret: in der Rekonstruktion bestimmter alltäglicher Begeg-

nungssituationen zum Einsatz bringen. Die Interviewpartnerin Luise Drechsel (32), ei-

ne evangelische Pfarrerin aus der Nähe von Köln, bestätigt in einer Gesprächssequenz,

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 257

dass auch sie diesen »Bedrohungsreflex« bereits erlebt habe. Auf die konkrete Nachfra-

ge der Interviewerin, ob sie Situationen kenne, in denen sie sich schon einmal unsicher

gefühlt habe – eine immanente Nachfrage, die aus dem Gesprächskontext entstand, in

dem die Interviewpartnerin gerade über die sozialen Nachwirkungen der Kölner Sil-

vesterereignisse reflektierte – berichtet Drechsel von einem ganz ähnlichem »Männer-

gruppen«-Szenario.

I: Gab’s schon mal ne Situation, wo du dich unsicher gefühlt hast? oder kannst du das

so n bisschen mit, also aus-

LD:                                                                                                                                                                        Also,

ich hab das mal gehabt, da bin ich mit dem Fahrrad hier durch Köln noch gefahren

abends, auch auf so ner, also Straße, wo Autos, viel los ist sonst nicht und da stand halt

ne Gruppe, aber das kann ich jetzt ja nicht sagen, dass das Muslime waren, das sieht

man denen ja nicht vom Kopf an, aber ich sag mal, a- ausländisch aussehender junger

Männer zusammen und da hab ich so n Moment, hab ich gemerkt, »oh Gott, jetzt da

vorbeifahren«, aber, ich denke, dass mir das ähm (.) mit ner Gruppe deutschausse-

hender Männer nicht anders gehen würde, weil das einfach ein Gruppenverhalten ist,

ne. // ja // also, wenn ich, wenn äh, irgendwo Männer in so ner Gruppe da zusammen-

stehen, dann denk ich immer, »oh, was ist da?«, ne. // ja // so, deshalb, also, das wäre

ne Situation, wo ich mal so gedacht hab, »boah, Hilfe« […]. Aber es ist n Gruppenphä-

nomen, glaube ich, eher und weniger nen, ähm (.) klar, wenn die natürlich, also ich

sag mal so, wenn ich auf ne deutsche Gruppe zufahr, dann kann ich eventuell aus der

Ferne schon hören, »worüber reden die?«, und dann kann ich so n bisschen mir wieder

n Bild machen, ähm (.) »ok, reden die Quatsch oder so und sind die grad n bisschen

aggressiv?«, das merkt man ja dann. das merkt ich dann natürlich nicht, weil mir die

Sprache auch fremder ist […]. (Z 966-995)

Drechsels Schilderung enthält ähnliche narrative Komponenten wie die Rekonstruktio-

nen der Interviewpartnerinnen Kaufmann und Manck, allerdings zeigt sich bei ihr ein

deutlich reflektierterer Umgang mit den eigenen Bedrohungsgefühlen. Einerseits ver-

weist auch sie auf die bereits bekannten Schlüsselreize: das Auftreten der ›Anderen‹ in

der Gruppe, das »ausländische Aussehen«, die ausschließlichmännliche Zusammenset-

zung, die »fremde Sprache«, womit auch sie rassistische Vorstellung von der Angriffs-

lust des ›fremden‹ Mannes aktualisiert. In der unmittelbar folgenden argumentativ-

analytischen Teilsequenz setzt sie sich jedoch mit ihrer Reaktion reflexiv auseinander

und versucht sich an einer Ursachenanalyse: So wisse sie natürlich nicht mit Sicherheit,

ob es sich um ›Muslime‹ handelte, denn deren religiöse Identität ließe sich nicht von

deren Erscheinungsbild ableiten. Sie nimmtmithin eine analytische Distanz zur Synony-

misierung von religiösen und nationalen Zugehörigkeiten ein, was sowohl Manck als

auch Kaufmann unterlassen. Zudem stelle sich bei ihr ein Angstempfinden auch bei

»deutschaussehenden« Männergruppen ein. Dies habe folglich weniger mit der eth-

nischen als mit der Geschlechteridentität der Gruppe zu tun. Im direkten Anschluss

relativiert sie diese Einschätzung jedoch partiell, da es schon die »fremde« und mithin

unverständliche Sprache sei, die die Situation für sie unberechenbar mache.

Insgesamt lässt sich festhalten, dass das Narrativ von der chauvinistischen Angriffs-

lust in den Schilderungen verschiedener Interviewpartnerinnen eine alltagskommu-

└

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


258 Grauzonen des Alltagsrassismus

nikative Reproduktion und mithin Verifizierung erfährt. Eine intersektional-rassistische

Dimension erhält es durch die zusätzlichen Spezifikationen: Alter – bei zwei der drei

Frauen ist explizit von »jungen Männern« die Rede – sowie Aussehen bzw. Herkunft

und Sprache. Insofern lässt sich hier auch von intersektionalen Fremdbeschreibungen

sprechen, bei denen verschiedene Differenzmarkierungen verkoppelt werden (männ-

lich + jugendlich + fremd in Aussehen und Sprache + potentiell muslimisch = gewalt-

bereit, frauenfeindlich, in sexueller Hinsicht maßlos). Interessant ist zudem, dass die

beiden Interviewpartnerinnen Manck und Kaufmann das Narrativ dazu nutzen, feh-

lende persönliche Kontakterfahrungen mit ›Muslim*innen‹ zu begründen bzw. die ei-

gene antizipative Abwehrhaltung zu rechtfertigen. In diesem Zusammenhang verweist

Kaufmann explizit auch auf die Konfliktbilder, die ihr über die Medien in Bezug auf

›den Islam‹ vermittelt wurden. Entsprechend lässt sich die These ableiten, dass hier

konfliktorientierte Mediendiskurse zur Sinnstiftung im Kontext alltagsweltlicher (al-

lenfalls flüchtiger) Begegnungen eingesetzt werden.

Ein weiterführender Fallvergleich zeigt nun, dass das Antizipieren interpersonaler

Konfliktsituationen keinesfalls eine spezifischweiblicheDiskurspraxis ist. Vielmehr be-

dienen sich auch männliche Interviewpartner wie Till Feller jener gleichermaßen vor-

verurteilenden wie von diffusen Bedrohungsängsten geleiteten Situationsdeutungen.

Wir wollen uns diese nachfolgend genauer anschauen.

Das Angriffsnarrativ aus ›männlicher‹ Perspektive

Konfliktszenarien werden also nicht nur von weiblichen Interviewpartnerinnen antizi-

piert. Auch Till Feller schildert eine Begegnung vor einerMoschee in Köln als hochgradig

konfliktgeladen, gleichzeitig wird hier der non-interaktionale Charakter der Episode

offenkundig.

TF: […] und das ist halt das Problem auch im Islam, dass halt viele Menschen hier

sind, nun mal auch zur einfachen Bevölkerung gehörten oder gehören, hier rüber-

gekommen sind, sich hier zusammenfinden unter dem Dach des Islams zusammen-

raffen // hm // ahm, die, die neue Moschee, die hier gebaut ist, ich war mit meiner

Frau schon drin, haben uns die mal angeguckt // ja // und wir mussten eine Zeit lang

da vorbei, freitags, weil wir in der Nähe eingekauft haben. Und da waren sehr vie-

le nicht-kölner Kennzeichen, sprich, Leute kommen von überall her (.) und es war

echt unangenehm da durchzugehen, muss ich sagen // ok- // weil, da lief extrem

viel, extrem viel, sage ich mal, Pack rum. Und das bezieht ich nicht auf ausländisch

oder so, sondern einfach auf die Art der Menschen, das hätten auch Deutsche sein

können, sind es aber nicht. Ahm, die extra auch von weit her kommen. Ich sehe

ja die Kennzeichen // ja // und wenn man da durchkommt, man denkt: »Wow! Also

entweder fange ich gleich mit irgendwer an zu prügeln oder ich gehe einfach schnell

durch.« // ja // aber, also (.) so Menschen möchte ich nicht in meiner Nachbarschaft

haben […]. (Z 167-184)

Die ausgewählte Textstelle befindet sich recht weit am Anfang des Interviews (ca. Mi-

nute 8) und markiert das Ende einer längeren Einlassung des Interviewspartners zur

Frage, in welche Richtung ›der Islam‹ sich gesellschaftlich entwickeln könnte. Feller

streift zunächst eher assoziativ durch verschiedeneThemenfelder, etwa die zeitversetz-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 259

ten Entwicklungslinien von Islam und Christentum, die Kontextabhängigkeit religiöser

Exegese sowie die Anfälligkeit von Religionen für politische Instrumentalisierung. Sei-

ne Ausführungen zum »Problem im Islam« leitet er mit vergleichenden Überlegungen

zum religiösen Radikalismus ein, wobei er die »Amish People« in den USA als christ-

liches Äquivalent zum islamischen Fundamentalismus anführt. Seine Meinung zu den

Ansichten ersterer gibt er unumwunden preis, um dann zur obigen »Islam«-Passage

überzugehen.

TF: […] ich bin immerwieder geschockt, wie radikal christlich viele Amerikaner sind. al-

so, das kannman sich gar nicht vorstellen. Da denktman »Wow! Das dachte ich eigent-

lich, das @(kenne ich nur) vom, vom Islam.«@ @ »wow! Das ja, also das ist ja wirklich

das ist ja wirklich zurückgeblieben, die Aussagen, die Leute treffen über Abtreibung,

über Verhütung. (2) das sind Christen? (Z 158-164)

In dieser vorausgehenden Überleitung wird die konfliktorientierte Perspektive des In-

terviewpartners auf die Religion des Islams argumentativ vorbereitet. Im geschilderten

Überraschungsmoment (»Wow!«) kommen evaluative Assoziationen zum Vorschein,

die für Feller bislang ›dem Islam‹ vorbehalten waren (Radikalität, Rückständigkeit). Die

Verknüpfung von Islam und Radikalismus zeigt sich hier als aktiviertes antimuslimi-

sches Ideologem, das in seiner fraglosen Gesetztheit sinnstrukturierend und normali-

tätsstiftend wirkt. Frei nach dem Motto: Radikales Christentum, das kann noch »scho-

ckieren«, radikaler Islam ist hingegen ein alter Hut. Dabei wird der islamische Glaube,

wie beiläufig, auch alsNonplusultra des religiösen Fanatismus konstruiert. Auf implizite

Weise wird hier das vermeintlich Problematische, das Abweichlerische im Islam zum

Typischen und zum Normalzustand erklärt.

Im Rahmen des antizipierten Konfliktszenarios nimmt Feller zur Charakterisie-

rung ›muslimischer‹ Personen nun verschiedene antimuslimische Fremdbeschreibun-

gen vor. Auffällig ist eine dreidimensionale Gruppenkategorisierung, in der die Fak-

toren Migration, Sozialstatus und Religionszugehörigkeit auf intersektional-rassistische

Weisemiteinander verflochten werden. ›Muslim*innen‹, so ließe sich die Einleitung pa-

raphrasieren, gehören zu einerMenschengruppe, die ursprünglich nicht von hier stammt,

über vergleichsweise wenig Bildung und Geld verfügt, sich »unter dem Dach des Is-

lams« zusammenscharrt und dort radikale Ansichten kultiviert. Nicht nur wird in die-

ser Fremdbezeichnung eine deutliche Grenzmarkierung vorgenommen zwischen dem

Hiesigen und dem ›Muslimischen‹, wobei es der Vermutung überlassen bleibt, inwie-

fern das »Hier« das territoriale Deutschland, die Stadt Köln oder im eher kulturell-

gesellschaftlichen Sinne die deutsche Wertegemeinschaft bezeichnet. Darüber hinaus

wird mit der Dach-Metapher auch auf die populären antimuslimischen Narrative der

Etablierung homogener Parallelgesellschaften und Verschleierung antiliberaler Handlungen un-

ter ›Muslim*innen‹ angespielt (vgl. Shooman 2014).

Die rekonstruierte Konfliktsituation selbst ist nun einerseits von enormer Emo-

tionalität geprägt, die sich sowohl in der offen-rassistischen Wortwahl Fellers nieder-

schlägt als auch in der Drastik potentiell-prospektiver Anschlusshandlungen, die der

Interviewpartner formuliert. Sie ist zudem von argumentativen Auslassungen und ei-

ner Vagheit in Bezug auf die Ursachen des Konflikts gekennzeichnet. Feller schildert

sein Bedrohungsempfinden überaus deutlich, unerwähnt bleibt jedoch, was genau zu

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


260 Grauzonen des Alltagsrassismus

diesem Gefühl und der Einschätzung der Situation als gefährlich geführt hat. Sollte

es Übergriffshandlungen vonseiten der Moscheebesucher*innen gegeben haben, wer-

den diese nicht benannt. Das Fehlen eines konkreten Auslösers deutet darauf hin, dass

sich die Konfliktwahrnehmung Fellers lediglich aus der räumlichen Anwesenheit ›mus-

limischer‹ Personen ergab – und mithin hochgradig antizipativ ist. Der Vergleich mit

anderen Textstellen im Interview macht dabei plausibel, was sich hier bereits andeutet:

Das Bedrohungsgefühl Fellers beruht offenbar weniger auf einer erfahrungsbasierten

Angst, als auf der Eindeutung sichtbarer Marker, die hier in ihren rassistischen Sinnge-

halten hegemonial entschlüsselt werden. In der zitierten Textstelle betrifft dies konkret

die Betonung des Massenhaften und Unwerten (»extrem viel Pack«), des Nichtzugehö-

rigen (»kommen von überall her«, »keine Deutschen«) und Bedrohlichen (»prügeln oder

einfach schnell durch«). In der Anschlusssequenz werden jene visuellen Fremdheitsmarker

zusätzlich mit Verweisen auf Bärte, Kopftuch und andere als typisch ›muslimisch‹ in-

terpretierte Kleidungsstücke benannt. Auf die Frage der Interviewerin, welche Gefühle

das Erlebte im Interviewpartner auslösen, antwortet dieser:

TF: Das ist ein bedrohliches Gefühl. ähm, aber das bedrohliche Gefühl, wie gesagt,

geht, äh (.) geht von bestimmten (.) Ausländergruppen aus und nicht von, von, von

Moslems // ja // das ist halt, wissen Sie, was ich meine? ich fühle mich nicht von

Moslems bedroht // ja //. Ich fühle mich nicht bedroht, weil der an Allah glaubt // ja //.

der kann glauben, was er will // ja //. wobei ich, ich fühle mich von Fundamentalisten

bedroht // ja //. und ich empfinde mit Kopftuch als fundamentalistisch. das kann ich

ganz klar so äußern // ok //. eine Frau, die mir sagt, sie trägt aus Überzeugung ein

Kopftuch, verschleiert sich total, äh, ist für mich, äh (.) eine fundamentalistische

Religiöse, äh (.) was ich auch im Christentum nicht mag // ja // oder bei (irgeneinem

andern) mag. also // ok //, davon fühle ich mich bedroht und auch von Menschen mit,

äh, langen Bärten, Kaftan, das ganze Programm // ok //. fühle ichmich bedroht // ok //.

weil ich die, weil ich die, weil ich die, den religiösen Fundamentalismus für ähm (.) für

zurückgeblieben halte, egal, welche Religion das betrifft // ja //, muss ich ganz klar zu

sagen. (Z 198-214)

Interessant ist hier auch das Verhältnis zwischen den expliziten Bedrohungsbekundun-

gen des Interviewpartners und seiner ebenfalls expliziten Erklärung, er habe kein Pro-

blem mit »Mos-lems« und dem, woran diese glaubten. Einerseits verweist dies darauf,

dass hier ein offenkundig rassistisches Pauschalisieren mittels positivem Interessensma-

nagement moderiert wird. Andererseits deuten die konkreten sprachlichen Ausführun-

gen Fellers darauf hin, dass es die oben bereits eingeführten Merkmale des Nichtzu-

gehörigen (»Ausländergruppen«), des Religiös-Radikalen (»Kopftuch ist fundamenta-

listisch«) und des Rückständigen (»Fundamentalismus ist zurückgeblieben«) sind, die

in seiner Wahrnehmung derart eng mit ›muslimischen‹ Personen verknüpft sind, dass

daraus gewissermaßen ein Bedeutungsamalgam (Muslime = fremd, radikal, rückständig)

entsteht. Ohne dass der Interviewpartner seine Ablehnung sprachlich eindeutig expli-

zieren muss, lassen sich in seinen Hervorhebungen und Einschränkungen eindeutig

antimuslimische Deutungsmuster erkennen. Ob das dem Interviewten nun bewusst

ist oder nicht, ist an dieser Stelle unerheblich – und auch nicht eindeutig nachweisbar.

Festhalten lässt sich jedoch, dass ihm rassistische Ideologeme als symbolische Sinnres-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 261

sourcen zu Verfügung stehen, mit denen er das Erlebte sinnhaft entschlüsseln und in

hegemoniale Interpretationsrahmen einordnen kann.

Zusammenfassung: In den Rekonstruktionen der Interviewpartner*innen lassen sich

Antizipationen intersubjektiver Konflikte finden. Diese ereignen sich laut Aussagema-

terial v.a. im Rahmen von Alltagssituationen, genauer noch auf der Straße, was unter-

streicht, dass mittels dieser Diskurspraxis nur äußerst flüchtige Begegnungen einge-

deutet werden. Antizipierte Konflikte in Form physischer Übergriffe bzw. gewaltvol-

ler Auseinandersetzungen werden folglich nicht mit etablierten sozialen Beziehungen

verkoppelt. Aus Begegnungen mit gänzlich Unbekannten hingegen leiten einige Inter-

viewpartner*innen mitunter explizit formulierte Bedrohungsängste ab. Auffällig dabei

ist, dass das wahrgenommene Gefahrenpotential von keiner spezifischenHandlung der

›muslimischen‹ Personen auszugehen scheint, sondern allein durch deren visuelle Prä-

senz ausgelöst wird. Der artikulierten Bedrohungswahrnehmung inhärent ist dabei ei-

ne Mischung aus Projektion und Antizipation eines Gefährdungspotentials.

Hinsichtlich der Frage, welche Rolle unmittelbare Primärerfahrungen bei der kom-

munikativen Verarbeitung von öffentlich verfügbaren antimuslimischen Ideologemen

spielen, lässt sich hier annehmen, dass ausschließlich flüchtige Begegnungen sowie

distanzierte Beobachtungen von entsprechend antizipativen Verifizierungen betroffen

sind. Als Projektionsgelegenheiten tragen sie dazu bei, konfliktorientierte Ideologeme

alltagsweltlich zu bestätigen. Im Sinne der Kontakthypothese scheinen engere soziale

Verbindungen hier hingegen einen Schutzraum vor den Aneignungen entsprechender

Konfliktnarrative zu bilden. Engere persönliche Kontakte sind jedoch noch lange kein

Bollwerk gegen antimuslimische Ideologeme im Allgemeinen, wie wir in den Kapiteln

zu den vermittelnden und dilemmatischen Reproduktionen (vgl. Kap. 4.2 und 4.3) noch se-

hen werden. Gerade kulturalistische und neo-rassistische Deutungen werden auch im

Kontext freundschaftlicher Beziehungen alltagskommunikativ reproduziert.

Ein abschließender Blick auf die inhaltliche Ausgestaltung der antizipierten Kon-

fliktszenarien zeigt zudem, dass die weiblichen Interviewpartnerinnen das Feindbild

des hypersexuellen, gewaltbereiten ›muslimischen‹ Mannes aufrufen. Dieses hat gro-

ße Ähnlichkeit mit dem rassistischen Narrativ vom schwarzenWilden, vom »sexual beast«

(vgl. Fanon 2008 [1952]: 135ff.), der in kolonialistischen Diskursen als Personifikation

des sexuellen Exzesses vis-à-vis dem zivilisierten ›weißen‹ Mann konstruiert wurde.15

Der Interviewpartner Till Feller hingegen begründet sein Bedrohungsempfinden mit

einer grundsätzlichen Abwehrhaltung gegenüber ›muslimischen‹ Personen, die er als

›fremd‹, bildungsfern und potentiell kriminell charakterisiert. In dieser intersektional-

rassistischen Fremdbeschreibung sind sozialchauvinistische, migrationsfeindliche so-

wie antimuslimische Zuschreibungen eng miteinander verflochten. Religiös-kulturelle

Symbole wie das Kopftuch und andere religiöse Kleidungsstücke (»Kaftan«) deutet Fel-

ler zudem als Zeichen einer fundamentalistisch-aggressiven Haltung unter muslimi-

schen Religionsanhänger*innen, womit er auf subtile Weise eine Synonymisierung von

›Muslim*innen‹ und ›Fundamentalist*innen‹ vornimmt.

15 Siehe dazu ausführlich Mercer (1994):Wecome to the Jungle.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


262 Grauzonen des Alltagsrassismus

4.1.4 Zusammenfassung

Im Fokus des ersten Ergebniskapitels standen zunächst hegemoniale Formen all-

tagdiskursiver Aneignung, die unter Verwendung verschiedener Erfahrungsressour-

cen – persönlicher, sozial-vermittelter sowie medialer – rassistische Wissenselemente

alltagskommunikativ aufrufen, empirisch fundieren und so lebensweltlich verifizieren.

Im Zentrum hegemonialer Diskurspraxen steht dabei das Referenzieren von Alltagser-

fahrungen, die mit verschiedenen antimuslimischen Deutungsressourcen verflochten

sind. Die Interviewpartner*innen, bei denen sich diese Diskurspraxis beobachten

lässt, betten antimuslimische Symboliken ein in einen spezifischen Diskurs des Erlebten.

Antimuslimische Bedeutungsproduktionen werden dabei faktisch aufgewertet und

verifiziert: Sie werden als am konkreten Alltag der Interviewten belegt präsentiert.

Durch deren Verflechtung mit biographisch verfügbaren Alltagserfahrungen, ist es

den Interviewten zudem möglich, ein positives Interessensmanagement im Kontext der

Interviewsituation zu verfolgen. Trotz der Aktivierung antimuslimischer Symboliken

entwerfen sie sich als glaubwürdige, integre Sprecher*innen, die lediglich bezeugen,

was sie erlebt haben.

Die ermittelten personen- und religionsbezogenen Bedeutungsproduktionen wei-

sen diverse antimuslimische Ideologeme auf, die sich hinsichtlich ihrer verandernden

Funktion und im Vergleich der deutschen und US-amerikanischen Interviewten nur

geringfügig voneinander unterscheiden. Entsprechend kann auf Basis der analysierten

Daten vermutet werden, dass die Vorstellung von ›Muslim*innen‹ als gesellschaftlich

›Fremden‹ ein zentraler Bestandteil eines transnationalen rassistischen Bildkanons ist, der

je nach nationalemKontext variierende symbolische Kolorierungen aufweist: Sowerden

›Muslim*innen‹ im deutschen Teilsample zur Projektionsfläche persönlicher sowie na-

tio-kultureller Benachteiligungs- und Bedrohungsdiskurse, während sie von einigen US-In-

terviewten als sicherheitspolitische Herausforderung und potentiell radikale und ter-

roraffine Bevölkerungsgruppe markiert werden. Zudem dominiert unter den US-Inter-

viewten ein Vereindeutigungsdiskurs,16 der ›Muslim*innen‹ zu ›fremden‹ Bestimmungs-

und Bewertungsobjekten erklärt, sie symbolisch vereindeutigt und damit ebenfalls ei-

ner rassismustypischen Essentialisierungslogik unterwirft.

Im Mittelpunkt der hegemonialen Diskurspraxen stehen dabei symbolische Grenz-

markierungen, die für ›Muslim*innen‹ – etwa, was den Bau von Moscheen, das Öffent-

lichmachen ihrer Religiosität, ihre zivilgesellschaftliche Teilhabe und ihre Positionie-

rung gegenüber radikalen Elementen innerhalb des islamischen Glaubens angeht – to-

lerierbare Verhaltensweisen klar identifizieren. Im alltagskommunikativen Aufzeigen

16 Bauer (2018: 16) geht davon aus, dass »Menschen von Natur aus nur beschränkt ambiguitätsto-

lerant« seien. Was der Autor anthropologisch bzw. kognitionspsychologisch begründet, wollen

wir im Rahmen der nachfolgenden Analysen eher als ein kommunikationspraktisches bzw. ideo-

logietheoretisches Phänomen begreifen. Mit ersterem gehen wir davon aus, dass das Herstellen

von Eindeutigkeit für die Sprechenden eine spezifische Funktion enthält, z.B. das Inszenieren von

Kompetenz. Mit letzterem nehmen wir einen erkenntnistheoretischen Standpunkt ein mit der

Annahme, dass der Rassismus als Ideologie seine Macht zur sozialen Erkenntnis gerade aus der

Praxis der Vereindeutigung – nicht zuletzt operiert er mit der Behauptung eindeutiger Differen-

zen – bezieht.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 263

von Sanktionsmaßnahmen im Falle, dass jene Toleranzgrenzen überschritten werden,

kommt die funktionale Dimension von Rassismus zum Tragen. Durch sie wird das An-

recht zum Erhalt bzw. den Ausbau bestehender gesellschaftlicher Privilegien innerhalb

einer sich zunehmend pluralisierenden gesellschaftlichen Wirklichkeit demonstriert,

ohne dass dies explizit formuliert werden muss. In den impliziten Vorrechte-Reklama-

tionen spiegelt sich ein natio-kulturelles Selbstverständnis, das ›muslimische‹ Personen

aus der Gruppe der ›Eigenen‹ ausklammert und sie als kulturelle Abweichler*innen dau-

erhaft unter Beobachtung stellt.

Der Umgang der Interviewten mit individuell verfügbaren Erfahrungsressourcen

zeigt insgesamt, wie diese zur lebensweltlichen Verifizierung gesellschaftlich flottie-

render rassistischer Ideologeme eingesetzt werden. Im hegemonialen Aneignungsmo-

dus wird deutlich, dass hier auch unmittelbare Kontakterfahrungen zur Reproduktion

symbolischer Rassismen zum Einsatz kommen, indem sie als glaubwürdige, persönlich

verbriefte Erfahrungen dargeboten werden. Zudem sorgt die Antizipation von Konflik-

ten im Rahmen intersubjektiver Quasi-Kontakte dafür, dass Begegnungen bereits im

Vorfeld als bedrohlich eingestuft und so letztlich vermieden werden. Anhand des Da-

tenmaterials konnte insgesamt gezeigt werden, wie rassistische Ideologeme dazu bei-

tragen, zivilgesellschaftliche Annäherungen zwischen ›Muslim*innen‹ und Nichtmus-

lim*innen in konkreten Alltagssituationen zu unterbinden.

4.2 Polarisierte Aneignungen

Im Rahmen des zweiten polarisierten Aneignungsmusters erscheinen die islambezoge-

nen Bedeutungsproduktionen zunächst differenzierter und weniger essentialistisch als

beim hegemonialenModus. Antimuslimische Ideologeme werden hier lediglich auf eine

muslimische Untergruppe übertragen. In der Aneignung durch die Interviewten werden

diese so modelliert, dass sie mit anerkennenden Argumenten relativ widerspruchs-

frei verbunden werden können. Die unter diesem Aneignungsmuster versammelten

Diskurspraxen stellen sich dabei als flexible Kategorisierungstechniken dar. In Alltags-

diskursen übernehmen sie verschiedene Funktionen: Durch sie werden diskrepante

Deutungsressourcen in Bezug auf ›Muslim*innen‹ geordnet, geglättet und argumenta-

tiv verknüpft (meist jedoch im Rahmen asymmetrischer Bedingungskonstellationen).

So können paradoxe Normvorstellungen wie Offenheit gegenüber Vielfalt und Schutz des

Bestehenden auf den ersten Blick relativ spannungsfrei miteinander verbunden werden.

Zudem lassen sich mittels dieser Techniken rassistische Bedeutungsproduktionen

als weniger pauschal und geschlossen präsentieren. Letztlich stellt sich der Einsatz

wohlwollender und anerkennender Argumente in der Analyse jedoch als vorläufig,

voraussetzungsvoll und rhetorisch nachrangig dar.

Die Modellierung antimuslimischer Ideologeme, wie sie für dieses Aneignungs-

muster typisch ist, vollzieht sich in drei Schritten. Zunächst erfolgt eine binäre Kategori-

sierung ›muslimischer‹ Personen, dann die Behauptung ihrer Partikularität und anschlie-

ßend deren polare Bewertung. ›Muslim*innen‹ werden dabei in zwei separate Untergrup-

pen eingeteilt, etwa in ›Radikale‹ und ›Moderate‹. Es folgt die Behauptung der Eigen-

heit und Trennschärfe dieser Gruppen, welche letztlich auf ontologischen Zuschreibun-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009 - am 14.02.2026, 10:18:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

