4 Ergebnisse

Weil diese Arbeit in ihren theoretischen Grundlagen davon ausgeht, dass rassistische
Auflerungen »nicht Sache persénlicher Einstellungen von Individuen, sondern in der
Organisation des gesellschaftlichen Miteinanders verortet sind« (Osterkamp 1997: 95),
ist die zentrale Frage im Hinblick auf die nachfolgenden Ergebnisse, wie sich ein ge-
sellschaftlich prisentes antimuslimisches Wissen in den alltiglichen Diskurspraxen der
Interviewpartner®innen niederschligt. Dabei wird davon ausgegangen, dass das Sub-
jekt nicht lediglich in der passiven »Anschauung von Wirklichkeit« agiert, sondern ak-
tiv und »verindernd auf diese Wirklichkeit einwirkt« (Jiger in Bezug auf Leontjew 1997:
137). Um diesen Aspekt der aktiven und lebensweltlich lokalisierten Auseinanderset-
zung mit prisenten Deutungsressourcen zu betonen, soll in Bezug auf die Aussagen
der Interviewten von Aneignungen gesprochen werden. Der Aneignungsbegriff erlaubt
es, ihre Erzdhlungen, Beschreibungen und Argumentationen als temporire Resultate
fortlaufender Konstruktionsprozesse zu betrachten.

Wir wollen zudem, wie im Methodenkapitel dargelegt, den Begriff der Diskurspraxen
verwenden. Diese verstehen wir als konkrete Kommunikationsakte — dhnlich Saussures
»parole« —, in denen sich subjektive Aneignungen in Form von Bedeutungsproduktio-
nen sprachlich materialisieren. Wie die Analyse zeigt, bringen &hnliche Aneignungs-
weisen verschiedene Diskurspraxen hervor bzw. verweisen unterschiedliche Diskurs-
praxen auf dieselben Aneignungsmuster. Deren Bezeichnung als hegemonial, polarisiert,
dilemmatisch und widerstindig wurden zunichst deduktiv von Halls Lesarten-Typologie
abgeleitet, am vorliegenden Datenmaterial iiberprift und anschlieflend um die Typen
»polarisiert« und »dilemmatisch« erweitert. Halls Typus der »ausgehandelten Lesart«
lie3 sich dabei in konkretere Subtypen ausdifferenzieren.

Die somit modifizierte Aneignungstypologie dient uns als globales Ordnungsraster
fiir die im Datenmaterial induktiv herausgearbeiteten Diskurspraxen. Diese sind auf
einer konkreteren Kommunikationsebene angesiedelt und konnten den abstrakteren
Aneignungsmustern zugeordnet werden. Im Interviewmaterial lie sich eine Vielzahl
an Diskurspraxen identifizieren, mit denen die Interviewpartner*innen ihren indivi-
duellen Umgang mit antimuslimischen Deutungsressourcen zum Ausdruck bringen.
Die fortlaufend-vergleichende Analyse im Sinne der Grounded Theory erlaubte deren
schrittweise Identifikation — wobei sich ihre Bezeichnung an der Qualitit der artiku-

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196

Grauzonen des Alltagsrassismus

lierten Alltagserfahrungen, den eingesetzten rhetorischen Techniken, Argumentations-
weisen sowie Reflexionsgraden ableiten, die im Rahmen der personen- und religionsbezo-
genen Bedeutungsproduktionen zum Einsatz kommen.

In der nachfolgenden Ergebnisdarstellung wird zunichst das jeweilige Aneignungs-
muster vorgestellt und beschrieben, worauthin im Anschluss die zugehorigen Diskurs-
praxen in enger Verbindung mit dem Datenmaterial prisentiert werden. Durch aus-
fithrliche Interviewzitate wird den Leser*innen die Moglichkeit gegeben, den Inter-
pretations- und Abstraktionsprozess der Autorin nachzuvollziehen sowie eigene Lesar-
ten zu entwickeln. Zudem werden zu etwaigen Partikularititen, die sich zwischen den
Teilsamples durch gesellschaftlich geteilte Erfahrungen und Wissensumwelten ergeben
konnen, am Ende der Teilkapitel Interpretationsangebote bereitgestellt.

4.1 Hegemoniale Aneignungen

Ein erstes Aneignungsmuster zeigt sich in Gestalt alltagskommunikativer Reproduktio-
nen antimuslimischer Ideologeme. Wir wollen von hegemonialen Aneignungen sprechen.
Zu den wesentlichen Merkmalen dieses Musters gehort, dass in ihm rassistische und
rassismusaffine Symboliken entfaltet werden, ohne dass die Interviewten diese kritisch
reflektieren. Sie sprechen gewissermafien innerhalb eines antimuslimischen Referenz-
codes — die in ihm verankerten rassifizierenden und machtlegitimierenden Deutungs-
angebote iibernehmen sie dquivalent zu Halls dominant-hegemonialer Lesart »full and
straigt« (Hall 2001: 101). In den individuellen Bedeutungsproduktionen konnten dabei
sowohl rassifizierende Veranderungen als auch diskursive Machtdemonstrationen identifiziert
werden. Aus wissenssoziologischer Perspektive dokumentiert sich in ihnen die lebens-
weltliche Verankerung eines rassistischen Gesellschaftswissens, das von den Interview-
ten — trotz antizipierter Rassismusvorwiirfe innerhalb der konkreten Interviewsitua-
tion und trotz wiederholter Toleranzbekundungen — aufgerufen und affirmiert wird.
Wir erkennen so bereits bei diesem ersten Muster, wie Personen, die sich selbst als of-
fen und liberal bezeichnen, in Abweichung zu diesem Selbstbild auf antimuslimische
Deutungsressourcen zuriickgreifen. Daran wird deutlich, dass jene Veranderungssym-
boliken auch jenseits geschlossen-rassistischer Weltbilder kursieren. Im Hinblick auf
die gesellschaftlichen Funktionen von Rassismus zeigt sich, wie auf banal-alltigliche
Weise rassistische Herrschaftsstrukturen (unbewusst) kommunikativ stabilisiert und
legitimiert werden.

Im Rahmen hegemonialer Aneignungen kommen nun unterschiedliche Diskurspraxen
zum Einsatz, die nachfolgend detailliert beschrieben werden. Die erste Diskurspraxis
zeichnet sich durch Schilderungen konkreter Alltagserfahrungen (personlich, sozial, me-
dial) aus, die die Interviewpartner*innen im Sprechen iiber Muslim*innen< und >den
Islamc rekonstruieren. Die Analyse zeigt, dass dabei antimuslimische Ideologeme zum
Einsatz kommen, welche die Interviewten mit ihren Erfahrungen verflechten und so
empirisch fundieren. Das zweite Unterkapitel zeigt, wie antimuslimische Ideologeme
im Rahmen diffuser gesellschaftlicher Beobachtungen reproduziert werden. Diffus meint
hier, dass die Interviewten (vermeintliche) gesellschaftliche Entwicklungen schildern,
ohne dabei Angaben zu ihren Informations- bzw. Erfahrungsquellen zu machen. Trotz

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

fehlender Belege scheinen ihre Beobachtungen fiir sie plausibel und glaubwiirdig; kriti-
sche Auseinandersetzungen bleiben aus. Unterkapitel drei schliefRlich analysiert das all-
tagsdiskursive sowie -praktische Phinomen des antizipierten Konflikts, indem antimus-
limische Deutungen in der Rekonstruktion persénlich erlebter, intersubjektiver Quasi-
Begegnungen aktualisiert werden.

4.1 Antimuslimische Bedeutungsproduktionen innerhalb
von Alltagserfahrungen

41.1.1  Verifizierungen I: Priméare Alltagserfahrungen

Diskursanalytische Arbeiten zeigen, dass es zum Basisrepertoire deskriptiver Aussa-
gen gehort, die artikulierten Wirklichkeitsvorstellungen als faktisch gesichert, als »rei-
ne Beschreibungen« zu prisentieren, die von etwaigen Interessen der Sprechenden
entkoppelt sind (vgl. Potter 1996: 108). Im Falle moralisch wie politisch aufgeladener
Themen, wie Rassismus ohne Zweifel eines ist, gilt dies umso mehr, nicht zuletzt um
dem Vorwurf empirisch ungerechtfertigter Behauptungen, persénlicher Ressentiments
usw. zu begegnen (vgl. Wetherell & Potter 1992: 97). Eine Moglichkeit, antimuslimische
Bedeutungsproduktionen als naturalisierte, d.h. nicht-konstruierte Wirklichkeitsbeschrei-
bungen zu gestalten, ist deren Verflechtung mit personlichen Erfahrungen, die durch
die Sprechenden dann als »tatsichlich so geschehen« verbiirgt werden kénnen. An-
timuslimische Ideologeme werden so nicht nur »alltags«-empirisch untermauert und
faktisch aufgewertet, sondern es werden auch Implikationen zu etwaigen Interessen,
Uberzeugungen und Befindlichkeiten gekontert. Auf Ebene des Interviews lisst sich da-
bei von einem rhetorischen Interessensmanagement sprechen, das die Interviewpersonen
vor unangenehmen Vermutungen schiitzt. Auf Aneignungsebene jedoch entfalten derar-
tige Verflechtungen eine diskursive Strahlkraft, die die konkrete Kommunikationssi-
tuation transzendiert. Hier konnen Rekurse auf Alltagserfahrungen, die mit (implizi-
ten) antimuslimischen Bedeutungsproduktionen verflochten werden, als lebensweltli-
che Verifizierungen eines gesellschaftlich flottierenden rassistischen Wissens verstan-
den werden. Mit anderen Worten: Was als Ideologem abstrakt existiert, wird durch
die kommunikative Verflechtung mit persénlichen Erfahrungen zum Tatbestand erho-
ben. Dabei »wirken« jene Verflechtungen in zwei Richtungen: Zum einen werden an-
timuslimische Ideologeme von den Interviewpartner®innen genutzt, um die eigenen
Alltagserfahrungen sinnhaft aufzuschliisseln, gleichzeitig dienen sie der (unbewuss-
ten) empirischen Unterfiitterung und Bestitigung jener Deutungsressourcen. Durch
ihre alltagskommunikative Verwendung werden sie gesellschaftlich reproduziert und
diskursiv verfestigt.

Nachfolgend soll die Praxis der Verifizierung antimuslimischer Ideologeme anhand
konkreter Interviewausziige nachvollzogen werden. Dabei richten wir den Blick zu-
nichst auf Falldarstellungen aus dem deutschen Teilsample, da sich in ihnen spezi-
fische Kolorierungen in der lebensweltlichen Aneignung antimuslimischer Ideologe-
me erkennen lassen. So zeigt sich etwa, dass die generierten Bedeutungsproduktionen
in einen tibergeordneten Benachteiligungsdiskurs eingebettet sind, in dessen Logik die

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access

197


https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198

Grauzonen des Alltagsrassismus

gesellschaftliche Anwesenheit von >Muslim*innenc« zur Ursache fir den (imaginierten)
Verlust an personlichen bzw. kollektiven Vorrechten und Privilegien erklart wird.

Interviewebene: Antimuslimische Reproduktionen trotz Interessensmanagement

Ein erstes Textbeispiel liefert der deutsche Interviewpartner Till Feller' (33)*, wohnhaft
in Ko6ln und selbststindig in der Immobilienbranche titig. Da es sich bei seiner Aussage
um den ersten hier vorgestellten Fall handelt, soll im Sinne der intersubjektiven Nach-
vollziehbarkeit der Argumentation eine sehr ausfithrliche Textdarstellung und -inter-
pretation erfolgen. Diese wird zugunsten der Lesbarkeit bei den nachfolgenden Beispie-
len auf die wesentlichen Textpassagen reduziert. Da Feller direkt zu Gesprichsbeginn
auf den Umfang und die Qualitit seiner persénlichen Erfahrungen mit >Muslim*innen«
verweist — und damit nicht nur den authentischen Charakter seiner nachfolgenden Ein-
lassungen versichert, sondern auch ein Bild von sich als glaubwiirdigen und erfahrenen,
zugleich reflektierten und differenzierten Beobachter vorbereitet — wollen wir bei ihm
direkt mit dem Interviewauftakt beginnen.

I: Die allererste Frage, Herr Feller, ist das Thema Islam irgendwas, womit Sie sich
generell beschiftigen, was Sie generell interessiert?

TF: Zwangslaufig. also, ich meine, wir wohnen (.) ich wohne ja mittenin KéIn //ja // und
wir haben eine relativ hohe, dh, Rate, wiirde ich mal vermuten //ja // an muslimischen
Menschen, Mitblrgern, wie auch immer. dhm () da tut man das zwangslaufig. // hm,
ok //da ich einen relativ () unorthodoxen Schulweg hinter mir hatte, also, Schul-
laufbahn. ah (.) war ich eine Zeitlang in einer Klasse, wo es zwei Deutsche gab und
davon war ich einer. also, daher, hatte ich doch sehr viel damit zu tun, zwangslau-
fig. /] ok // wobei dir Frage ja auch immer ist, ob, ja, ob man das darauf runterbrechen
kann, hm. also, an was Leute glauben oder wie sie getauft sind oder wie auch immer.
I: Was meinen Sie denn mit »runterbrechen«?

TF: Ja, wenn ich, wenn ich eine Klasse hab und ich bin, ich habe, sage ich mal, zwei
Deutsche in der Klasse und gleichzeitig vielleicht dann auch, ah () nur finf Nicht-
Muslime ((besondere Betonung)), vielleicht. ich weifs gar nicht, waren vielleicht sogar
mehr. aber, dann ist ja die Frage, ob, dh (.) Verhaltensweise und Situationen im Leben
darauf runterzubrechen sind, dass Leute Muslime sind oder nicht. also, nehme ich
eigentlich von @Abstand@. also Leute darauf zu reduzieren. // hm, ok // genauso wie
ich niemanden darauf reduziere, ob er schwul ist oder Katzen mag oder, dh (.) ne, also.
I: Ok. Gibt es irgendwie eine besondere Episode oder so, die Sie erzdhlen kdénnten, aus
dieser Zeit?

TF: Also, ich habe, ich habe, ich habe ziemlich viel (.) erlebt mit Menschen, die
Muslime waren, aber nicht, weil sie Muslime waren, deswegen ist das halt immer
schwer //ja // ne? und das ist schwer, das zu verkniipfen. also, ich meine, es ist immer,
es ist ja immer so die Frage, ahm () also ich habe, ich habe, ich habe gelernt, dass
eigentlich gerade auch was Integrationsproblematiken in Deutschland angeht, nicht
wichtig ist, ob die Leute Muslime ((besondere Betonung)) sind oder nicht. sondern

1 Die Namen der Interviewpartner*innen wurden anonymisiert und durch fiktive Namen ersetzt.
2 Altersangabe zum Zeitpunkt des Interviews.

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

eher, aus welchem Background sie kommen, sprich, ob das irgendwelche dhm ()
iranischen Arzte sind oder irgendwelche dh, dh () anatonischen (sic!) Bauern, die hier
rilbbergekommen sind. das ist viel problematischer, als ob, die Frage, ob sie Muslime
sind oder nicht. // ok //ich habe zum Beispiel eine Freundin, wusste ich gar nicht,
dass sie Syrerin ist, wusste ich iberhaupt nicht und dass sie Muslima ist. war mir gar
nicht bewusst, weil das kein Thema ist. ich glaube, das ist () &hm, im Leben immer
die Frage, inwieweit man sich darliber definiert. also, ich habe zum Beispiel auch
Freunde, die homosexuell sind, das ist mir vollkommen egal. die laufen halt auch
nicht rum und sagen, »hey, ich bin schwul«, sondern, sie sind halt schwul und ganz
normale Menschen. wenn aber Leute rumlaufen und sagen, »hey, ich bin Peter und
ich bin schwul« @(.)@ um sich dariber zu definieren, ist das das gleiche Problem wie
mit Muslim(a), denke ich. also, wenn Leute sagen, »ich bin Moslem. ich bin, ich bin
Moslem —und das ist mein, mein Statement«, dann ist das ein anderes Problem, als
wenn jemand sagt, »hey!«, keine Ahnung, »ich bin Deutscher, tirkischer Herkunft und
ich, ahm, glaube an Allah statt an Gott oder an Buddha oder so.«

I: Ok. Gab es so Leute in lhrer Klasse oder in dieser Zeit, die sich vorrangig liber ihren
Glauben definiert haben?

TF: Also, wir hatten, wir hatten, ich hatte ein Problem in meiner Schulzeit, éhm, das
war, dhm () dass die Jungen im Sport, wir hatten getrennten Sportunterricht, aber
jetzt nicht religiés getrennt, sondern einfach war er getrennt. dh und die Jungs haben
meistens FuRball gespielt-

I:LFrauen, 4h, Miadchen und Jungs?-

TF: Genau. genau. ahm, und die, also es war ja Alter so, was war es? 13 bis 16 vielleicht
oder 17. ahm, und die Jungs haben immer Fufiball gespielt, weil die alle Fu3ball
spielen. da ich aber kein Fuball spiele, weil ich, ich mag Fufiball nicht, (treibe) lieber
andere Sportarten, habe ich dann, also, auf, auf, auf Hinweis meines Lehrers, bei
den, bei den Madchen mitgemacht. und die haben dann Volleyball gespielt oder
Badminton oder andere Sachen. 4hm. und es gab irgendwann ein Problem, weil wir
drei tiirkischsprachige Madchen hatten, die mit Kopftiichern, 4h (2) normal rumliefen,
im Sportunterricht keines trugen und die Eltern denen dann verboten, am Sportunter-
richt teilzunehmen, weil ich an diesem Sportunterricht teilnahm // hm //. was ich ()
ja, ich bin da- also, ich denke, ich denke, jeder sollte das tun, was er gut findet, ahm,
egal generell. ich bin nicht getauft, muss ich dazu sagen, also, ich, ahm, jeder sollte
das leben, was er gut findet. sobald es andere tangiert, finde ich das ist ein Problem.
und damit meine ich, sobald, ahm man selber durch seine Religionsausiibung andere
tangiert, indem, was sie tun, ah (.) stort mich das. und da stért mich aber auch, ahm (.)
ein fundamental denkender Christ, sage ich mal. ich habe nur das Gefiihl, oft, dass die

Religionsentwicklung, 4hm (.) Jahrhunderte braucht, um da anzukommen, wo sie ist.
und dass das, dass der Islam halt erst 500, vor 500 Jahren, sage ich mal, angefangen
hat, sich zu entwickeln, wihrend das Christentum ja die ganze (.) @Scheifle@ schon
vor 2000 Jahren angefangen hat, bzw. schon vor1ooo Jahren dann oder vor 500 Jahren,
sage ich mal, die Sachen, seine, seine schlimme Zeit hinter sich hatte und daraus dann
gestarkt hervorzugehen. (ich denke) das ist eins der Hauptprobleme // ok // was die
Religion betrifft. (Z 3-105)

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access

199


https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200

Grauzonen des Alltagsrassismus

Einleitend wurde bereits festgestellt, dass zur Praxis der Verifizierungen auf Ebene
des Interviews ein aktives Interessensmanagement gehort, dessen Funktionen die fakti-
sche Aufwertung des Geschilderten sowie das Kontern antizipierter Rassismusvorwiirfe
sind. Bereits die ersten Einlassungen Fellers zur persénlichen Relevanz und alltiglichen
Prisenz des »Themas Islam« — eine bewusst offen gehaltene Formulierung, die es den
Interviewpartner*innen erlauben soll, eigene Deutungen und Schwerpunktsetzungen
vorzunehmen - enthalten deutliche Hinweise auf ein derartiges »stake management«
(Potter 1996: 122fT.). Feller konstruiert hier das Selbstbild eines erfahrenen und involvierten
Beobachters, der seine persdnlichen Erlebnisse mit differenzierten Analysen unterfiit-
tert. So betont er den erheblichen Erfahrungsreichtum, iber den er in Bezug auf >Mus-
lim*innenc« verfiigt, was er mit seiner Wohnsituation (»zwangsldufig [...] ich wohne ja
mitten in Kéln [...] doch sehr viel damit zu tun«) und seiner Schulzeit (»ziemlich viel
erlebt mit Menschen, die Muslime waren«) begriindet. Deutlich unterstreicht er zu-
dem sein Bemithen um sachliche Reflektiertheit. So wolle er seine Erlebnisse keinesfalls
mit religiésen Merkmalszuschreibungen oder pauschalen Kausalannahmen verkniip-
fen, explizit verwehre er sich dagegen, »Verhaltensweisen und Situationen im Leben
darauf runterzubrechen [...], dass Leute Muslime sind oder nicht«.

Diese vorangestellten Erfahrungsbelege und betonten Metareflexionen lassen sich
im Lichte des Interessensmanagements als rhetorische Techniken lesen, als sprachliches
Agieren gegen vermutete Rassismusvorwilrfe, wie sie in der Interviewsituation seitens
der Autorin vorgetragen bzw. entwickelt werden kénnten. Folgt man dieser Deutung,
bemiiht sich Feller um eine diskursethische Aufwertung seiner Aussagen, indem er sie un-
ter den Maximen von Wahrheit und Wahrhaftigkeit vortragt (vgl. Joas & Kn6bl 2004:
327): Was er berichtet, erhebt den Anspruch, so und nicht anders geschehen zu sein.
Dabei zeigen sich in seinen Aussagen jedoch Widerspriiche zwischen jenem explizit be-
tonten Erfahrungsreichtum und impliziten Unsicherheiten im Reden iiber das Thema
Islam. Wahrend Feller seine Erlebnisse als zeitlich umfassend (langjahrig und andau-
ernd) und vielfiltig (fliichtige Beziehungen im Wohnumfeld, viele Klassenkamerad*in-
nen, syrische Freundin) beschreibt, fallen in der konkreten Benennung >muslimischer«
Personen sprachliche Vagheiten auf. Diese zeigen sich in unpersénlichen Adverbien wie
»damit«, nachtriglichen semantischen Verwaschungen wie »muslimischen Menschen,
Mitbirgern, wie auch immer, in ibermifigen Betonungen wie bei »Nicht-Muslime«
und »Muslime« sowie in der Uneinheitlichkeit der verwendeten Benennungen: »Mus-
lime«, »Moslems«, »tiirkischsprachige Madchen«. Aus diskursanalytischer Perspektive
lassen sich jene variierenden Bezeichnungen als Vagheits-Demonstrationen deuten und
damit als subtile Versuche, sich vom Gesprichsgegenstand zu distanzieren (vgl. Potter
1996: 131f.).

Folgt man dieser Lesart, so vermeidet Feller auf diese Weise, sich auf Worter fest-
zulegen, die delikate Konnotationen transportieren und negativ auf seine Person aus-
strahlen konnten. Zusammen mit der mittels Auflachen betonten und der Beantwor-
tung der Frage vorangestellten Ablehnung reduktionistischer Schlussfolgerungen iiber
>Muslim*innen«< (»nehme ich eigentlich von @Abstand@. also Leute darauf zu reduzie-
ren.«) wird das Bild eines sachlichen und differenzierten Beobachters, der sich bewusst und
explizit gegen rassistische Verkiirzungen positioniert, zusitzlich unterstrichen. Uber
die uns hier interessierende Verifizierungspraxis gibt dies insofern Aufschluss, als Feller

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

sich als bewertende Akteursinstanz aus seinen Beobachtungen argumentativ ausblen-
det. Seine personlichen Erfahrungsschilderungen erscheinen so als reine Beschreibun-
gen, als kontext- und perspektivunabhingige Realitits(ab)bilder, die als verldsslich und
glaubhaft gelesen werden konnen. Feller entwirft ein Selbstbild, das Kompetenz durch
Erfahrungsfiille vermittelt und eine sich gegen Rassismus-Implikationen verwehrende
Integritdt.

Betrachten wir vor diesem Hintergrund die personen- und religionsbezogenen Bedeu-
tungsproduktionen des Interviewpartners, wie er sie im Rahmen seiner rekonstruierten
Alltagserfahrungen entwickelt, so zeigt sich eine deutliche Diskrepanz zwischen die-
sem Selbstbild und diversen implizit reproduzierten antimuslimischen Ideologemen. Da
ist zunichst die Unfreiwilligkeit, die er seinen Begegnungen mit >Muslim*innen« in
allen benannten Lebensbereichen attestiert. Aufgrund der »relativ hohen Rate« musli-
mischer Personen in seinem Wohnumfeld sowie wihrend seiner Schulzeit, zeitweilig
sei er zusammen mit einem anderen Mitschiiler der einzige »Deutsche« in der Klasse
gewesen, ergebe sich die Beschiftigung mit >dem Islam« fiir ihn »zwangslaufig« — ein
Attribut, das er in den ersten Sitzen des Gesprichs gleich dreimal verwendet. Feller
operiert zudem mit Assoziationen des Massenhaften und national Jenseitigen, die zusam-
men mit der Possessivkonstruktion »wir haben« >Muslim*innen« objektiviert und als
Sonder- bzw. Gegenpart zur eigentlichen Stadtbevolkerung erscheinen lisst. In dieser
sprachlichen Verbesonderung zeigen sich symbolische Grenzziehungen, in denen die
zentralen rassistischen Elemente der Essentialisierung und der Abgrenzung lebenswelt-
lich-kommunikativ aktualisiert werden. >Muslim*innen«< werden dabei als Gruppe zu-
sammengefasst, als Nichtdeutsche identifiziert und jenseits gesellschaftlicher Normali-
titen verortet — Letzteres zeigt sich auch anhand der rhetorischen Denormalisierung der
Schulbiographie des Interviewpartners (»relativ unorthodoxe[r] Schulweg«, »nur fiunf
Nichtmuslime«). Auf die Denormalisierung von >sMuslim*innenc als deutsche Gesell-
schaftsmitglieder durch Feller kommen wir gleich noch einmal ausfiihrlich zu spre-
chen.

Eine weitere Diskrepanz zwischen Fellers Selbstbild und seinen implizit antimus-
limischen Bedeutungsproduktionen dokumentiert sich in seinem problemorientierten
Blick auf Migrant®-innen, in dem sich ethnisierende und sozialdarwinistische Attribuie-
rungen miteinander verbinden. So begriindet er seine Ablehnung antimuslimischer
Kausaldeutungen nicht, wie es fiir eine rassismuskritische Lesart charakteristisch wire,
mit dem rassifizierenden oder unterkomplexen Charakter derartiger Ursachenanaly-
sen, sondern mit einem Verweis auf andere nichtdeutsche >Problemgruppen«. Folgt
man seiner Argumentation, seien fiir »Integrationsproblematiken in Deutschland«
nicht >Muslim*innenc allgemein, sondern ganz bestimmte >muslimische« Migrant*in-
nengruppen verantwortlich. Jene »Problematiken« entstiinden nicht, weil Menschen
»Muslime sind oder nicht«, sondern aufgrund ihrer milieuspezifischen sowie natio-
ethnischen Herkunft: »ob das irgendwelche dhm (.) iranischen Arzte sind oder ir-
gendwelche 4h, 4h (.) anatonischen (sic!) Bauern, die hier ritbergekommen sind«. Der
Assimilationsimperativ, der in medialen und politischen Debatten iiber Integration
in Deutschland oftmals versteckt enthalten ist (vgl. Ratkovi¢ 2018; Terkessidis 2010),
wird von Feller hier — im erneuten Widerspruch zu seinem Selbstbild — nicht kritisch
hinterfragt, sondern, im Gegenteil, als Interpretationsrahmen iibernommen. Dieses

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access

201


https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202

Grauzonen des Alltagsrassismus

und die argumentative Nahelegung, dass weniger gebildete Migrant*innen soziale
Konflikte verursachten — wir finden in der Bezeichnung »anatolische [!] Bauern« ei-
nen impliziten Hinweis auf Einwander*innen der sogenannte >Gastarbeiter*innen:-
Generation - konstruiert >Muslim*innen« als zumindest potentiell problematische und
mithin gesellschaftlich unerwiinschte Personengruppe.

Durch die wiederholte Verwendung des Indefinitpronomens »irgendwelche«, die
gesetzten Pausen, die »ah«-Partikel und die verhaspelte Aussprache deutet sich zudem
an, dass der Interviewte hier auf der Suche nach einer passenden, einer unverfing-
lichen Bezeichnung fur die eigentlichen Verursacher*innen der Integrationsprobleme
ist. Was als erneutes Interessensmanagement gelesen werden kann — Feller agiert ge-
gen die Implikation einer rassistischen Argumentationsweise, indem er lexikalische so-
wie prosodische Vagheiten mit vergleichsweise harmlosen Gruppenkategorisierungen
(»iranische Arzte«, »anatolische [!] Bauern«) koppelt — lisst sich ebenso als Substituie-
rung einer antimuslimischen durch eine intersektional-rassistische Veranderungsform inter-
pretieren. Die Integrationsprobleme — eine thematische Schwerpunktsetzung, mit der
Feller die Defizitperspektive medialer Diskurse auf >Muslim*innen«< und Migrant*in-
nen iibernimmt (vgl. Kap. 1.2.3) — werden von ihm nicht auf religidse, jedoch auf natio-
ethnische und bildungsspezifische Zugehdorigkeiten zuriickgefiihrt.

Zwischenfazit: Vergleicht man nun Fellers Aussage mit offen-pauschalisieren-
den Rassismen (z.B. »Muslim*innen haben Integrationsprobleme.«), konnten seine
Einlassungen als differenzierte Argumentation gedeutet werden, so wie es der Inter-
viewpartner in der Gesprichssituation auch verstanden wissen mochte. Beriicksichtigt
man jedoch die Tatsache, dass Feller >Muslim*innen< in mehr oder weniger erwiinsch-
te Personengruppen unterteilt, damit als potentielle Unruhestifter*innen markiert
und die eigene (personliche bzw. kollektive) Rolle im Kontext migrationsbegleitender
gesellschaftlicher Transformationsprozesse ausklammert, werden die typischen Ele-
mente symbolischer Rassismen in seinen Aussagen offenkundig: Essentialisierung,
Abgrenzung sowie die Normalisierung bzw. Verteidigung der eigenen gesellschaft-
lichen Vorteilsposition. Rassifizierende Kausaldeutungen werden vom Interviewten
mithin trotz expliziter Verwehrung argumentativ eingesetzt. Der dabei entstehende
Widerspruch wird von Feller nicht thematisiert, moglicherweise ist ihm dieser nicht
bewusst. In seiner Argumentation wird das Differenzkriterium, iiber das sich der
rassistische Gehalt seines Sprechens vermittelt, lediglich ausgetauscht und durch eine
weniger tabubehaftete Gruppenkategorie ersetzt. Damit sind es nicht >Muslim*innenc
per se, sondern anatolisch-bildungsferne Migrant*innen per se, die in Deutschland
soziale Konflikte verursachten. Hierin zeigt sich neben der Kombinierbarkeit von ras-
sistischen Artikulationen mit positiven Selbstbildern (eine nicht-rassistische Haltung
wird behauptet und rhetorisch aufgebaut, dennoch sind die Argumentations- und
Deutungsmuster von rassistischer, in diesem Fall natio-ethnisierender sowie sozial-
darwinistischer Qualitit) auch die inhaltliche Flexibilitit rassistischer Ideologeme im
konkreten alltagsweltlichen Sprechen. Eine tabubehaftete Gruppenkategorisierung
(Muslim*innenq kann so mithelos durch eine andere (bildungsferne Anatolier*innen)
ersetzt werden.

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

Aneignungsebene: Aktivierung eines Benachteiligungsdiskurses

Im Anschluss daran beginnt Feller, unter Riickgriff auf primdre Alltagserfahrungen, sei-
ne Argumentation empirisch zu unterfiittern und dabei eingesetzte antimuslimische
Ideologeme zu verifizieren. So greift er die populire These von der unproblematischen mus-
limischen Identitit auf, wie sie Spielhaus als hegemoniales Bewertungs- und Ordnungs-
paradigma herausgearbeitet hat (vgl. 2011). Feller verwendet diese im Verweis auf sei-
ne syrisch-muslimische »Freunding, von deren religiéser Zugehérigkeit und nationaler
Herkunft er keinerlei Kenntnis hatte: »Ich habe zum Beispiel eine Freundin, wusste ich
gar nicht, dass sie Syrerin ist, wusste ich Gberhaupt nicht und dass sie Muslima ist.
war mir gar nicht bewusst, weil das kein Thema ist.« Seine mehrfach betonte Unkennt-
nis iberfithrt Feller anschliefRend in ein Plidoyer fiir einen moderaten, diskreten und
nicht-6ffentlichen Umgang mit religiosen Orientierungen. Dabei bringt er Vorstellun-
gen von gesellschaftlicher Normalitit in Stellung, die er am Beispiel seiner Freund*in-
nen (muslimisch bzw. heterosexuell) veranschaulicht.

Zum Einsatz kommen hierbei heteronormative sowie antimuslimische Gesell-
schaftsvisionen, die sich in der impliziten Forderung Fellers zur Privatisierung be-
stimmter — vom >Normalen« abweichender — Identititsaspekte zu erkennen geben.
Seine Argumentation suggeriert hier, dass fir den Interviewpartner die religiose bzw.
sexuelle Orientierung seiner Freund*innen nur so lange akzeptabel ist, wie sie von ih-
nen nicht in den Vordergrund geriickt, in den Bereich des offen Ausgesprochenen, des
offentlich Sichtbaren iiberfithrt wird.? Selbstbewusste, offen-religiése >Muslim*innen«
werden hier als potentiell problematisch markiert. Lediglich im Modus des Dethema-
tisierten bzw. Unerkannten konnen sie fiir ihn »ganz normale Menschen« sein. Feller
nutzt hier seine Primirerfahrungen, um seine Freund*innen als Rollenmodelle zu
prisentieren, womit er gleichzeitig die von ihm definierten Grenzen gesellschaftlicher
Zugehorigkeit und tolerierbaren Verhaltens aufzeigt und verfestigt. Dabei wird der
im letzten Drittel der Passage entfaltete Benachteiligungsdiskurs bereits vorbereitet,
indem Feller einen offenen und 6ffentlichen Umgang mit der eigenen muslimischen
Religiositit als problematisch markiert.

So entwirft Feller im letzten Abschnitt seiner Eingangsausfithrungen* sich selbst
als Leidtragenden einer als inadiquat und iiberzogen prisentierten Anspruchshaltung
smuslimischer«< Mitschillerinnen. Der Interviewpartner greift dabei auf verschiedene
antimuslimische Interpretationsrahmen zuriick, um seine Alltagserfahrung sinnhaft
einzudeuten. Gleichzeitig werden diese Rahmen durch seine Erfahrungsschilderungen
implizit verifiziert und so diskursiv verfestigt. Konkret aufgerufen wird das Narrativ
religioser Ubergriffigkeit >muslimischer« Personen sowie das orientalistische Bild von der
Riickstandigkeit des Islams. Eingeleitet wird diese Episode durch die Anschlussfrage der
Autorin, ob es >Muslim*innens, die ihren Glauben 6ffentlich zeigten, wie Fellers es zuvor

3 Feller ist damit nicht allein. Eine bevélkerungsreprasentative Umfrage der Antidiskriminierungs-
stelle des Bundes bestdtigt, dass subtile Abwertungen von LGBTQ-Personen nach wie vor von ca.
einem Drittel der Deutschen vertreten werden. So stimmten knapp 44 % der Befragten der Aus-
sage zu »Homosexuelle sollen aufhéren, so einen Wirbel um ihre Sexualitidt zu machen« (ADB
2017b: 7).

4 Diese wurden durch die interviewende Autorin durch inhdrente Nachfragen mehrfach erweitert.

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access

203


https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204

Grauzonen des Alltagsrassismus

allgemein kritisiert hat, auch in seiner Klasse gegeben habe. Feller schliisselt darauthin
seine personlichen Alltagserfahrungen mit antimuslimischen Deutungen auf. Die re-
konstruierte Sportunterrichtsepisode von ihm dabei als interkultureller Interessenskonflikt
erzihlt, der sich wihrend seiner Schulzeit zwischen ihm und zwei »tiirkischsprachigenc
Mitschiilerinnen bzw. ihren Eltern ereignete. In der antagonistisch gezeichneten Situa-
tion steht Fellers personlicher Wunsch nach spezifischen Unterrichtsinhalten — nim-
lich solchen, die seinen individuellen Vorlieben entsprechen — dem Wunsch der Eltern
entgegen, jenen Unterricht als Schutzraum fiir ihre Téchter zu bewahren. Die von ihm
bevorzugte Losung des Konfliktes platziert der Interviewpartner in einen Deutungs-
rahmen universeller Freiheitsrechte (»jeder sollte das leben, was er gut findet«), den er
jedoch ausschlief3lich zu seinen Gunsten beansprucht: »sobald, ahm man selber durch
seine Religionsausiibung andere tangiert, indem, was sie tun, dh (.) stort mich das.«

Obwohl an dieser Stelle noch nicht ausgesprochen ist, dass Feller seine personliche
Freiheit durch die Religiositit der Schillerinnen verletzt sieht (s.u.), wird bereits impli-
zit deutlich, wessen Bediirfnisse er als legitim betrachtet (seine) und wessen eher nicht
(die der Midchen). Das Tragen des Kopftuches, so die naheliegende Lesart, ist fiir ihn
nur so lange unproblematisch, wie es den Handlungsspielraum der etablierten, nicht-
muslimischen Mehrheit — zu der er sich hier implizit rechnet - nicht beeintrichtigt.
Feller markiert damit klar Grenzen des Tolerablen fiir die sich zunehmend pluralisie-
renden gesellschaftlichen Verhiltnisse in Deutschland. Es zeigt sich darin das rassis-
mustypische Merkmal der Dominanzsicherung >weifler« Vorrechte: Religiose Vielfalt ist
in dieser Deutungsperspektive nur so lange in Ordnung, wie sich an den >weiflen« Pri-
vilegien und dem bestehenden Machtgefiige zwischen Etablierten und Aufienseiter*in-
nen nichts verschiebt. Ein deutscher Junge, der wegen der religissen Uberzeugungen
nichtdeutscher Mddchen den Unterricht verlassen muss, geht dabei fiir Feller klar iiber
die Toleranzgrenzen hinaus.

Was sich hier als Benachteiligungsdiskurs implizit andeutet, wird vom Interviewpart-
ner nur wenig spiter offen als solcher benannt. Dabei prisentiert Feller die Riicksicht-
nahme auf die Schiilerinnen zu seinen Ungunsten als klare Fehlentscheidung - erneut,
ohne dabei eine konkrete Akteursinstanz zu identifizieren.

TF.: [..] in tirkischen Unis war war, war, war- weif$ nicht, ob es noch so ist, aber es ver-
boten, Kopftuch zu tragen. ahm, in Deutschland, 4hm, im Sportunterricht wird den
Méadchen das gestattet und dafiir den Jungen nicht erlaubt teilzunehmen, damit die
nicht in ihren Gefiihlen verletzt werden. ich meine, das sagt ja schon viel aus, also (2)
und wenn mir dann ein 12-jahriges Madchen erzihlt, dass es aus, aus 4hm (.) aus Uber-
zeugung Kopftuch tragt @(.)@ (.) ((ringt nach Worten)) das ist so wie, wenn, wenn mir
ein Madchen erzihlen wiirde, dass sie sich aus Uberzeugung ein Kreuz auf die Stirn
tatowieren lasst. wiirde ich mir auch meinen Teil zu denken. [...] (Z 261-271)

Indem Feller mit dem Kopftuch Fanatismus assoziiert (»sich aus Uberzeugung ein
Kreuz auf die Stirn titowieren«), prisentiert er gleichzeitig eine Legitimation dafiir,
>Muslim*innen«< im Konfliktfall das Recht zur Ausiibung ihrer religiésen Freiheitsrech-
te zu verwehren. Zudem deutet er durch den Vergleich mit dem Kopftuchverbot in
tirkischen Bildungseinrichtungen an, dass die Tiirkei ihm als das eigentliche Heimat-
land der Schiillerinnen gilt (was sich in der Fremdkategorisierung der Schiilerinnen

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

als »tiirkischsprachig« bereits andeutete). Deutschland wird in der Konsequenz als
Nichtheimat markiert, ohne dies sprachlich explizieren zu miissen. Der aktivierte
Benachteiligungsdiskurs wird damit um die rassistische Deutung der Bevorzugung
von >Muslim*innen« als national AufSenstehende verfestigt.

Weitere in die personliche Benachteiligungserfahrung eingeflochtene rassistische
Ideologeme zeigen sich im letzten Abschnitt der Passage. Eingeleitet wird dieser durch
den Vergleich der Schiilerinnen mit einem »fundamental denkenden Christ[en]«, mit
dem Feller die Implikation, er wiirde die Benachteiligung smuslimischer« Mitbiirger*in-
nen beftirworten, im Sinne eines erneuten Interessensmanagements zu neutralisieren
versucht. Feller zeigt so an, dass er nicht mit einer bestimmten Religionsgruppe, son-
dern mit fundamentalistischem Denken — das im Vergleich implizierte Tertium Compa-
rationis — ein Problem hat. Die damit erfolgende Markierung des Kopftuchs als funda-
mentalistisch liefert dem Interviewpartner eine mit liberalen Grundwerten vereinba-
re Rechtfertigung dafiir, warum es im erlebten Widerstreit personlicher Freiheitsrech-
te — sein Recht auf Bildung gegen das Recht der Madchen aufindividuelle Religionsaus-
ibung — zuriickzustehen hat. Aus rassismustheoretischer Perspektive greift Feller hier
nicht nur auf jahrhundertealte, antimuslimische Vorstellungen zuriick — >der Islamc«als
fundamentalistisch, gewaltaffin, repressiv (vgl. Kap. 2.1.3) — sondern trigt auch ganz
praktisch zur Legitimierung und Stabilisierung gesellschaftlicher Dominanz bei, indem
in seinen Alltagsaussagen das operiert, was Terkessidis als »differenzierende Macht«
bezeichnet (2004: 99f.). Gemeint ist damit das Privileg einer gesellschaftlich dominie-
renden Gruppe, eine andere Gruppe »sichtbar zu machen« sowie tiber diese Gewalt
auszuiiben, etwa indem sie ihr, wenn auch nur in alltiglich-lebensweltlichen Zusam-
menhingen, Rechte versagt (oder das Versagen von Rechten rechtfertigt), die sie fir
sich selbst in Anspruch nimmt.

Die im gesamten Redeabschnitt mehrfach erfolgte Markierung der Midchen als
nichtzugehorig wird in den letzten Ausfihrungen Fellers durch die orientalistische The-
se von der verzogerten »Religionsentwicklung« >des Islams«< zusitzlich untermauert.
Dabei nutzt er die oben genannten antimuslimischen Deutungsressourcen, um die Ver-
haltensmuster von >Muslim*innen< im Rahmen seiner persénlichen Alltagserfahrungen
sinnhaft aufzuschliisseln. Als unausgesprochene Primisse greift dabei, dass jene fiir
ihn Reprisentant*innen einer homogenen >muslimischen Kultur< sind. In ihrem Han-
deln spiegelten sich — unter Verwendung dieses Interpretationsrahmens — nicht die Be-
diirfnisse und Interessen einer konkreten muslimischen Familie innerhalb eines kon-
kreten zeitlichen, wohnraumlichen, politischen und sozialen Kontextes. Vielmehr be-
statigt sich das antimuslimische Narrativ vom a-modernen, demokratieinkompatiblen
Islam - eine Verflechtung von Alltagserfahrung und antimuslimischen Deutungsres-
sourcen, in der sich erneut eine lebensweltlich-kommunikative Verifizierung aktivier-
ter antimuslimischer Ideologeme vollzieht. Es handelt sich letztlich um die Abstra-
hierung, Ahistorisierung und Essentialisierung muslimischer Identititen, Denkweisen,
die Amirpur als »Muslimisierung der Muslime« bezeichnet (2011: 197).

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access

205


https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206

Grauzonen des Alltagsrassismus

Weitere Falle

Es gibt weitere Interviewpartner*innen aus dem deutschen Teilsample, bei denen sich
die Praxis der Verifizierungen erkennen lisst. Wir wollen uns zum Zwecke einer zusitz-
lichen empirischen Fundierung zwei Textpassagen genauer ansehen, die von zwei an-
deren Interviewpart-ner*innen stammen. Diese aktivieren ebenfalls einen Benachteili-
gungsdiskurs, den sie sowohl personlich als auch kollektiv eindeuten. Im Fall von Mike
Koller, 35, einem Angestellten der regionalen Energieversorgung, strukturiert dieses
Narrativ eine Alltagserfahrung aus dem Bereich gesellschaftlichen Zusammenlebens.
Es geht konkret um die drohende Abschaffung des Sankt-Martins-Tags im Kindergar-
ten seines Sohnes. Wihrend der Interviewpartner seine emotionale Reaktionen auf die
Nachricht der (angeblich) geplanten Verinderungen beschreibt, macht er wie selbstver-
standlich »tiirkische oder muslimische« Akteur*innen als Urheber*innen der Initiative
aus.

MK: [...]Ja, als ich das gehért habe, habe ich gedacht, ich krich n Knall. wie::so kommt
irgendjemand jetzt hier hin und Sankt Martin, ich bin als Kind mit der Laterne rum-
gegangen. dat ist Kultur, das Tradition bei uns im Land und dat lass ich mir nicht

verbieten. ich hab direkt gesacht, wenn die bei uns im Kindergarten das anfangen,
dann guck ich, dass mein Sohn in nen anderen Kindergarten geht, in Kindergarten
mit Toleranz. (.) und als man dann, das war ja erstmal so n Bild gewesen, dass man
gesacht hat, »der tiirkische oder muslimische Verbund will das«, im Nachhinein hat
man mitbekommen, das kam ja gar nicht mal aus der Richtung. das war ja eigentlich
eher die Linkspartei, von der das kam, ne. [...] (Z1710-1721)

Wie schon beim Interviewpartner Feller wird auch anhand von Koéllers Schilderung
nachvollziehbar, wie Fremdzuschreibungen (vkommt irgendjemand jetzt hier hin« — je-
mand also, der nicht von hier kommt oder bereits hier ist) mit Dominanzanspriichen
kommunikativ verkoppelt werden (»dat lass ich mir nicht bieten«). Im Aufruf national-
kultureller Traditionen (»dat ist Kultur, das Tradition bei uns im Land«) ist die Exklu-
sion von >Muslim*innenc als natio-kulturell Andere bereits impliziert. In dieser Spaltung
zwischen >uns< und >denen« wird die Ausgrenzung von muslimisch-markierten Perso-
nen alltagsdiskursiv vollzogen und itber das antimuslimische Narrativ von der kulturellen
Ubergriffigkeit muslimischer Personen legitimiert. Kéller verifiziert dieses Narrativ hier
insofern, als er es auf seine primiren Alltagserfahrungen tibertragt und so als selbst-er-
lebt bestitigt. Die Tatsache, dass sich die eigentlichen Urheber*innen des Abschaffungs-
vorstofes als deutsche Politvertreter*innen und damit vermutlich als nichtmuslimisch
entpuppten, hilt ihn dabei nicht davon ab, auf jene antimuslimische Deutungsressour-
ce zuriickzugreifen und diese so im praktischen Sprechen — trotz besseren Wissens — zu
reproduzieren.

Ahnliches zeigt sich auch bei der Interviewpartnerin Paula Feldstein, 31, einer An-
gestellten im Bereich Film- und Fernsehen. In der von ihr rekonstruierten Teestuben-
Episode werden antimuslimische Vorstellungen iiber das Verhalten minnlicher »Musli-
me«insofern aktiviert und lebensweltlich verifiziert, als sie die gesamte Szene symbolisch
einrahmen und strukturieren. Sie dominieren Feldsteins Eindeutung derart, dass diese
aus dem singuldren Erlebnis generelle Schliisse auf eine adiquate islamische Religiositit
und die 6ffentliche Sichtbarkeit smuslimischer< Personen in Deutschland zieht. Dabei

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

aktiviert auch sie einen Benachteiligungsdiskurs, in dem sie sich als Leidtragende chauvi-
nistischer Religionsvertreter prisentiert.

PF: [..] dann gibt’s natiirlich aus diese ahm, Teestuben, wo nur// mhm // Médnner
reindiirfen // mhm // und dhm, da wei? man irgendwann auch als Frau, beziehungs-
weise ja, na klar, als Frau haha ((ironisch gekiinstelt)) // mhm //dass man da eben
auch nicht einfach nur reingeht und nach dem Weg fragt oder so, weil man das eben
nicht macht. aber, also das zum Beispiel weif$ ich nur, weil’s mir mal jemand gesagt
hat// mhm//, weil ich eben schon auf m Weg auf die Tiir zusteuerte und eben nach
dem Weg fragen wollte //ja // und dann wurde ich noch zuriickgehalten, »da darfst du
nicht rein, @da darfst du nicht rein@« // ok // und 4hm, das wiederum hab eben dann
wieder nicht verstanden, weil ich mir eben einfach dachte, dass dieses Glauben an sich
ja ne Sache ist, die jeder privat macht// mhm//und dhm () die Teestube betreiben
sozusagen ist was, was Offentlich passiert // mhm //. und man sollte das Private von
dem Offentlichen ganz klar trennen // mhm //. deswegen finde ich, sollte es mir auch
gestattet sein, diese Teestube- also (.) zu betreten und nach dem Weg zu fragen. man
kann einemja dann auch hoflich sagen, »tschuldigung, Sie haben hier nichts verloren,
bitte gehen Sie wieder. Sie sind ne Frau«, oder was weifs ich // mhm //. also, es ist ja
immer so ne Sache, wie man, wie man das dann halt formuliert, aber. dass mir zum
Beispiel von Vornherein verboten wird da (iberhaupt reinzugehen (.) das finde ich

bldd [..] da sage ich mir dann halt, »ok, das ist dann vielleicht dh zuviel des, dh der
Ricksichtnahme.«[..] (Z 540-571)

Die von Feldstein aufgerufenen Normalvorstellungen iiber die Rolle von Religion in der
Offentlichkeit (»man sollte das Private von dem Offentlichen ganz klar trennen«) er-
innert nicht nur stark an Fellers Forderungen zur Privatisierung religiéser Identitits-
beziige, eine Normativkonstruktion, die laizistische Ideen autoritir auslegt — und zwar
insofern, als mit ihr keinerlei Verhandlungsbereitschaft einhergeht. Die Darstellung der
Teestuben als hermetisch abgeschlossene, minnlich besetzte Riume impliziert zudem
antimuslimisch-antimigrantische Narrative wie das der Parallelgesellschaft, der kollekti-
ven Integrationsverweigerung sowie des misogynen >muslimischen« Mannes. Es zeigt
sich auch, wie Interviewpartner*innen — die beide ihr Wohlwollen gegeniiber und ihre
Akzeptanz von >Muslim*innen< an anderen Interviewstellen explizit betonen — hier ein
gesellschaftlich prisentes, antimuslimisches Wissen nutzen, um eigene Erfahrungen
sinnhaft aufzuschliisseln, wobei sie dieses Wissen gleichzeitig verifizieren, indem sie
einen konkreten Bezug zum eigenen Alltag, d.h. zum Selbstbeobachteten und Selbsterleb-
ten — herstellen.

Insgesamt lasst sich festhalten, dass in den geschilderten Alltagserfahrungen der zi-
tierten Interviewpartner*innen nicht nur diverse antimuslimische Ideologeme eine all-
tagskommunikative Aktualisierung und Verifizierung erfahren — hegemoniale Narrative,
die von hermetischen Parallelgesellschaften, fehlendem Integrationswillen, religiésem
Fanatismus und muslimischem Chauvinismus erzihlen. Auffillig ist zudem, dass die
Interviewten Konfliktsituationen, wie sie in pluralistischen Gesellschaften und inner-
halb sozialer Transformationsprozesse die Regel sind, als Versuche kulturell-religioser
Verdringung deuten. Die Bediirfnisse und Interessen von >Muslim*innens, ihrer Reli-
gion auch im 6ffentlichen Raum und in gesellschaftlichen Institutionen wie Schule und

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access

207


https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208

Grauzonen des Alltagsrassismus

Kindergarten nachzugehen, werden hier als illegitime Forderungen disqualifiziert. Die
eigene, personliche sowie kollektive Lage, wird dabei als iibervorteilt und deprivilegiert
gezeichnet. Auf persénliche Alltagserfahrungen wird ein nationalkulturell-markierter
Benachteiligungsdiskurs angelegt. In diesem wird die gesellschaftliche Anwesenheit
von >Muslim*innen« denormalisiert und klaren Toleranzgrenzen unterworfen: Sobald
sie etablierte Teilhabeverhiltnisse infrage stellen und herausfordern, verweist sie die-
ser zuriick auf den Status des Nichtzugehérigen und Aufiernationalen.

Aktivierung eines Vereindeutigungsdiskurses®

Auch unter den US-amerikanischen Interviewten finden sich Fille, die antimuslimi-
sche und rassismusaffine Deutungsressourcen in der Rekonstruktion und Sinngebung
personlicher Alltagserfahrungen aktivieren und so deren Verifizierung lebensweltlich-
kommunikativ vollziehen. Allerdings zeigen sich bei diesen eigene symbolische Kolo-
rierungen in Bezug auf die konstruierten Selbst- und Fremdbilder. Wihrend die zitier-
ten deutschen Interviewten sich selbst als Leidtragende, sMuslim*innen< hingegen als
zu Unrecht Bevorzugte innerhalb eines nationalkulturell-markierten Benachteiligungs-
diskurses prisentieren, wird eine solche >weifRe« Vorrechte verteidigende Position von
den US-Interviewten nicht eingenommen. Die Einflechtung antimuslimischer Ideolo-
geme in personliche Erfahrungsschilderungen lisst sich dennoch auch bei ihnen beob-
achten. So spielt im unten geschilderten Fall die Prisentation eines eindeutigen, per-
sonlich verbrieften Wissens iiber »den Islam« und >sMuslim*innen« eine zentrale Rol-
le. sMuslim*innen«< werden dabei als Bestimmungs- und Bewertungsobjekte markiert,
wihrend die Interviewpartner*innen sich selbst als kompetente Expert*innen und All-
tagsethnologin®innen ausweisen. Dabei integrieren sie ihre personlichen Erfahrungen
in einen Vereindeutigungsdiskurs, in welchem ambiguititsfreie Deutungsrahmen in Be-
zug auf >muslimische« Personen zum Einsatz kommen. >Muslim*innen< werden damit
nicht nur auf ihre (vermeintliche) religiose Zugehorigkeit reduziert, sondern es werden
zudem — in einem abstrakteren Sinne - fliefende, situationsabhingige sowie selbstbe-
stimmte Identititsbildungen unter >Muslim*innen« negiert. Der Vereindeutigungsdis-
kurs macht dabei ein autoritares Sprechen iiber >Muslim*innens, erst méglich.

Im Datenmaterial lassen sich bei verschiedenen US-Interviewpartner*innen Passa-
gen finden, bei denen ein Vereindeutigungsdiskurs in Bezug auf >muslimische« Lebens-
weisen und die Religion »des Islams«< aktiviert wird. Zwei Fille wollen wir uns nachfol-
gend genauer anschauen. Wir beginnen mit dem Interviewpartner Dan Smith, in des-
sen Beschreibungen sich die Praxis der Verifizierung insbesondere am Einsatz der rhetori-
schen Technik der personlichen Distanzierung (Interessensmanagement), verflochten mit
der Beanspruchung einer kompetenten Expertise, erkennen lasst. Smith ist einer von zwei
US-Interviewten, die im Rahmen von US-Militirinterventionen als Soldaten im Aus-
landseinsatz waren. Aufgrund dieses besonderen biografischen Hintergrunds verfigt
er iiber personliche Erfahrungsressourcen, die ihn von anderen Personen der Samples
unterscheiden. Fiir die Einordnung seiner Beschreibungen ist dies insofern relevant, als
die von ihm verwendeten Diskurspraxen auch als Reklamation seiner professionellen

5 Der Begriff ist von Bauers Abhandlung Die Vereindeutigung der Welt (2018) inspiriert, in der er sich
mit verschiedenen Formen moderner Ambiguitat auseinandersetzt.

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

Rolle als Soldat in den geschilderten Encounters sowie innerhalb der Interviewsituation
fungieren kénnen. In der nachfolgenden Analyse soll dies entsprechend beriicksichtigt
werden.

Vereindeutigung | - Beherrschung durch Wissen im Kriegskontext

Dan Smiths Erfahrungsschilderungen sind ausschlief}lich um seine persénlichen
Kriegserlebnisse herum organisiert. Auf die von der Autorin eingangs gestellte Frage
nach persénlichen Erfahrungen mit >dem Islam¢,® berichtet Smith von verschiedenen
kriegsbedingten Interaktionen im Rahmen seiner Rolle als »infantry officer«. Eine
solche Rekonstruktion konkreter Begegnungen gestaltet sich beim Interviewpartner
etwa wie folgt:

I: Do you remember a, do you remember a specific encounter, a specific situation, a
specific moment in which you experienced Islam firsthand that you can describe to
me?

DS: Ah, yeah, | mean, ah, ah () a lot of their (.) practices are ah, daily and sometimes

more than daily, like multiple times a day with the prayers and stuff like that. ahm,
we, we dealt with that, you know, we worked ahm, when | was over in Afghanistan
and Iraq, we worked hand in hand with the locals ah, so you had to respect that, you
know, they had to do their prayers. ahm, there was ah obviously a lot of ah (.) death
that happened while | was over there. ahm, on both sides and you had to respect the
different ah () religious aspects of burials, stuff like that. ahm, when you're (.) dealing
with, when you're in a situation like that ahm, it’s very tough because there are very (.)
high tensed situations you may not understand their cultures and what they, they're

compelled to do, based on the religion just as any other religion, or religious person is,
feels compelled to do things. ahm, and so you had to interact with that, you know, be-
cause they may feel they needed to do something, and you tell them they can't @() @.
and then, but no one knows the repercussion of that. so it was a very (2) very tensed
situation, very ahm (2) not necessarily for myself hard to understand but it was hard
for me to manage the soldiers underneath me that don't understand // ok //. ahm, you

know, what Islam is and all that kind of stuff. and how their religion ahm () is played
out on a daily basis. (Z 45-69)

Wir finden in dieser Einlassung zunichst erneut verschiedene Hinweise auf ein In-
teressensmanagement des Interviewpartners, in dessen Fluchtpunkt er als authentischer
Sprecher erscheint. So fillt auf, dass Smith - anders als es die Frage vorgibt — gerade
nicht auf eine spezifische personliche Begegnung eingeht, weder konkrete Personen
noch Situationen oder Interaktionsinhalte benennt. Auch entscheidet er sich gegen ei-
ne Erzihlung, in der etwa auch personliche Eindriicke, Gedanken und Gefiihle hitten
thematisiert werden konnen. Seine Schilderungen sind eher im Stil einer ethnologi-
schen Beobachtung gehalten, die den erlebten Islam als Beobachtungsgegenstand ein-

6 Hierbei handelt es sich wiederum um eine bewusst offen gehaltene Frageformulierung der Inter-
viewerin, die es dem Interviewpartnerfinnen erlauben soll, von denjenigen Erfahrungen zu be-
richten, die sie mit dem Themenfeld »Islam«assoziieren. Auf eine Zuspitzung auf Personen unter
Verwendung der Kategorie >Muslim*innen<wurde aus diesem Grund verzichtet.

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access

209


https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210

Grauzonen des Alltagsrassismus

fithrt, und zwar in konkreter Gestalt muslimischer Glaubenspraxen, die an ein nicht
niher spezifiziertes Objekt (»their«) gekniipft sind. Der Fokus wird so von Smith als er-
lebender Instanz weg und auf die religiosen Routinen der Einheimischen hin gelenkt.
Rhetorische Techniken persénlicher Distanzierung zeigen sich hier in unterschiedli-
cher Form: So erwahnt Smith sich selbst lediglich in kontextualisierenden Raum-Zeit-
Angaben: »when I was over in Afghanistan and Iraq«; »while I was over there«, vorherr-
schend sind hingegen das Personalpronomen »we«, das ihn im Kreis der Einsatztruppe
aufgehen lisst, sowie das kollektive »you/manc, das ebenfalls lediglich gemeinschaftli-
che Handlungen anzeigt. Insgesamt bietet Smith damit eine Version seiner Erlebnisse
an, die ihn als konkrete Person zunichst ausklammert. Damit prisentiert er sich als
einen objektiv-distanzierten und gerade deswegen als authentischen Beobachter, dessen
Blick weder von Emotionalitit noch von Parteilichkeit verstellt ist. Gleichzeitig ent-
zieht er damit antizipierten Fragen zu Moral, individueller Verantwortung oder Schuld
jeglichen Ansatzpunkt, indem er seine personliche Beteiligung am konkreten Kriegs-
geschehen allenfalls andeutungsweise zum Ausdruck bringt.

In konkretem Bezug auf Selbst- und Fremdbezeichnungen zeigen sich weitere auf-
schlussreiche rhetorische Techniken. So sind etwa Smiths Beschreibungen der Ereig-
nisse vor Ort iiberwiegend positiv, entwerfen eine harmonische und kooperative At-
mosphire, womit sie sich durchaus plausibel als Euphemismen dechiffrieren lassen.
Die handlungsanzeigenden Verben sind von auffallend egalitirer Symbolik (»work hand
in hand«; »respect«; »understand«; interact«; »tell«). Typische Kriegshandlungen wie
toten, verletzen oder zerstéren bleiben in Smiths Beschreibungen auffallend unaus-
gesprochen.” Dass das Sterben jedoch prisent war, zeigt sich etwa an der Nominal-
konstruktion (»a lot of death that happened...on both sides«), die weder tiber konkrete
Verursacher*innen, noch iiber Opfer, Umstinde oder Folgen genauere Informationen
liefert. In der von Smith gewihlten Beschreibung erscheint der Tod wie ein Naturer-
eignis, das sozialen — menschengemachten — Handlungskontexten enthoben ist. Hier-
in mag sich die professionelle Sprache von Militirangehorigen bahnbrechen, die mit
der Verharmlosung von Kriegshandlungen deren Vermittlung an eine nichtbeteiligte
Offentlichkeit bewerkstelligt, oder eine Art Bewiltigungsstrategie von Kriegsbeteilig-
ten, die in der Selbstdistanzierung und technischen Bezeichnung eine Form des Um-
gangs mit dem Erlebten und mit etwaigen Schuldfragen findet. So oder so nimmt der
Interviewpartner eine professionell-distanzierte Haltung zu den Vor-Ort-Ereignissen
ein, personliche Eindriicke bleiben trotz expliziter Nachfrage eine Leerstelle.

Zusitzlich zur Distanzierung entfaltet sich ein Legitimationsdiskurs, der allerdings
aufgrund der Andeutungshaftigkeit der geschilderten Kriegshandlungen latent bleibt.
Dieser lisst rhetorische Techniken ontologischer Manipulation erkennen, bei denen es v.a.
um das Unsichtbarmachen konkurrierender Deutungsversionen geht. Dabei wird das
konkret-physische Herrschaftsverhiltnis, welches durch die Kontrolle irakischer bzw.
afghanischer Infrastruktur durch die US-Armee realisiert wurde, von Smith lediglich

7 An verschiedenen Stellen im Interview zeigen sich euphemistische Umschreibungen, die Smiths
Einsatz im Rahmen der US-Interventionen in Afghanistan und dem Irak als Schutzmafinahmen
prasentieren, z.B.: »that’s what | was there to do, was to keep, keep the security of the forces and
the, and the locals there //ja //. ah, you know, protect their ahm, infrastructure [..].« (Z 94-97.)

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

mit vagen Beschreibungen wie »high tensed situations« umschrieben. Fragen zur ethi-
schen und volkerrechtlichen Rechtmifligkeit der US-gefiihrten Interventionen werden
so in den Hintergrund verschoben — und vom Interviewpartner auch spiter im Inter-
view nicht aufgemacht. Indem die Anwesenheit der US-Soldat*innen an keiner Stel-
le infrage gestellt wird, wird sie von Smith indirekt als rechtmiRig prisentiert. Die
Moglichkeit einer aktiven Gegenwehr vonseiten der Einheimischen wird zudem durch
zwei weitere rhetorische Techniken ausgeblendet: einerseits durch die Eindeutung der
Interaktionen als kooperativ (»we worked hand in hand with the locals«), anderseits
durch die erneut nebuldse Bezeichnung »repercussions/Auswirkungenc, die wiederum
Fragen nach Motiven, Zielen und sozialen Verhiltnissen offen lisst (so lieRRen sich die-
se auch als Verteidigungs- oder Schutzmafinahmen deuten). Smiths kollektive Selbstbe-
zeichnungen lassen sich bis hier mit den Attributen professionell, zivilisiert und recht-
mifig zusammenfassen. Konkurrierende Deutungsoptionen in Richtung einer Beset-
zung oder Unterdriickung der lokalen Bevolkerung durch die US-Soldat*innen werden
von Smith durch wohlwollende Situationsbeschreibungen antizipativ gekontert bzw.
widerlegt.

Das so positiv gerahmte Selbstbild steht jedoch in einem auffilligen Kontrast zu
den verwendeten Fremdbezeichnungen, in denen die lokale > muslimische« Bevolkerung als
passives Handlungs- und Bestimmungsobjekt erscheint. Das potentiell aufbegehrende,
sich wehrende Subjekt wird in Smiths Einlassungen ausgeblendet und negiert. Hierin
zeigen sich Strukturen orientalistischer Diskurse, wie Said sie beschreibt:

»The scientist, the scholar, the missionary, the trader, the soldier was in, or thought
about, the Orient because he could be there, or could think about it, with very little re-
sistance on the Orient’s part.« (Said 1994: 7, Herv.i.0.)

In Smiths Fremdbezeichnungen verbinden sich persénliche Distanzierungen mit ei-
ner beanspruchten Expertise und Deutungshoheit iiber die Situation: zwei rhetorische
Praxen, die sich zusammen mit der Charakterisierung der Lokalbevélkerung zu einem
Vereindeutigungsdiskurs verdichten. So sind nicht nur seine Beschreibungen des erleb-
ten Islams frei von Irritationen, Selbstreflexionen oder Unsicherheiten — im Gegenteil,
Smith weif3 alles eindeutig zu definieren und zu klassifizieren: Die Glaubenspraxen
erfolgen »daily« oder »multiple times a day«, bei den Begribssen galt es, »different reli-
gious aspects« zu beachten und das Verstehen, »what Islam is«, sei weniger fiir ihn als
fiir seine Untergebenen eine Herausforderung gewesen.

Auch in der beiliufigen Charakterisierung der Einheimischen zeigt sich deutlich
der betont sachliche Habitus des souverinen Experten. Subtil entfaltet sich hier je-
ne symbolische Macht, die der Reprisentation des anderen als Anderen innewohnt (vgl.
Hall 2009b: 259). In orientalistischer Logik treten die Einheimischen lediglich als de-
personalisiertes Kollektiv in Erscheinung (»their«, »they«, »them«), ihr Handeln ist nie
individuell motiviert, sondern wirkt reglementiert und heteronom, unaufgeklirt (»they
had to do...«; »they’re compelled to do...«; »they feel they needed to do...«). Sie erscheinen
weniger als Subjekte, denn als passives, kollektives Handlungsobjekt, an dem sich das
Agieren der soldatischen >Wir<-Gruppe im Spiegel normativer Vorgaben aktiv orientiert
(»we dealt with that«; »you had to respect that«; »you had to interact with that«). Die
eigentliche Handlungsfreiheit liegt hier aufseiten der Soldat*innen, da sie es sind, die

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access

Al


https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212

Grauzonen des Alltagsrassismus

entscheiden, ob jene ihre Glaubenspraxen realisieren diirfen oder nicht (»you tell them
they can't«).

Zudem liegt auch im Akt des Respektierens, den Smith hier wiederholt herausstellt,
ein Moment machtvoller Beherrschung: So betont er nicht nur die Andersheit des Ge-
geniibers (was mir selbst bekannt und meiner Lebenswelt eigen ist, muss von mir nicht
aktiv respektiert werden), sondern schlieft immer auch die Moglichkeit der Verwei-
gerung von Respekt mit ein. Die Respektierten treten so lediglich in Abhingigkeit von
(den Entscheidungen) der Respektierenden in Erscheinung. Hierin zeigt sich, was Said
mit »positioneller Superioritit« beschreibt:

»In a quite constant way, Orientalism depends for its strategy on this flexible positional
superiority, which puts the Westerner in a whole series of possible relationships with
the Orient without ever losing him the relative upper hand.« (Ebd., Herv.i.O.)

Auch an anderen Stellen im Interview finden wir Hinweise auf Smiths spezifische Ver-
eindeutigungs-Perspektive. Seine Expertise scheint fir ihn fraglos. Entsprechend ver-
weist er direkt zu Beginn auf die Echtheit seines Islamwissens, welches er bei seinen
Einsitzen »firsthand« erfahren habe.

DS:[..]Iserved two tours overin Iraq and Afghanistan, so I've experienced firsthand, ah
cultures ah thatare driven by Islam ah and then the various quote-on-quote ah types of
Islam that there are ah, or denominations or whatever youwanna call it //ja //. (Z 31-35)

Nur wenig spiter wird auch die Verflechtung von Wissensproduktionen und imperia-
listischen, hier konkret kriegerischen Praxen, wie Said sie herausgearbeitet hat (vgl.
Castro Varela & Dha-wan 2015: 97), offensichtlich. So beschreibt Smith das Zusammen-
wirken von professionellem Wissensmanagement (»cultural training«), sich anschlie-
fenden Kriegsaktivititen und der Regulierung bzw. Beherrschung des >Anderenc als
Schliisselelemente einer kohirenten Prozesskette:

DS: [..] obviously, as officers in the army you get training. ah, you get cultural training,
especially whenyou're about to invade another country. ahm (.) you have professionals
within the military that are trained to deal with that kind of stuff. ahm (2) there’s
certain, atcertain times during Afghanistan and Iraq (3) it didn't matter. you know what
I'msaying?ah, it'scombat// hm //it’s,it’swar.ahm, so at, at that momentin time there,
it doesn't matter who they were, it doesn’t matter if they were Catholic or if they were
ah () Muslim or if they were Jewish, you know // hm //, it’s war. // hm [/ you know, even
our own religions were put on hold, you know, for that. but once that’s over then that’s
when everything »Ok, what's the fallout? what’s the-?«, you know, now you gotta start
thinkin’ about it, once you have control. | mean, that’s what it’s all about. //hm // ahm,
it's about making sure you have the control and the security to allow people ah, to
continue on. and that’s, that’s the role that | played, so. (Z142-156)

Wir finden hier das wieder, was Hall in Bezug auf Foucault als unauflgsliche Verbindung
von Wissen und Macht bezeichnet: »Knowledge, once used to regulate the conduct of
others, entails constraint, regulation and the disciplining of practices.« Und weiter mit
den Worten Foucaults: »There is no power relation without the correlative constitution
of a field of knowledge, nor any knowledge that does not presuppose and constitute at

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

the same time, power relations.« (Hall 2009a: 49) Die Produktion eines Wissens iiber
den >Anderenc stellt also die Voraussetzung seiner (hier: politischen, kriegerischen) Un-
terwerfung und Beherrschung dar. Diese Beherrschung dufert sich in der Extremsi-
tuation des Krieges in Form von direktem Zwang und Kontrolle, in gewohnlichen All-
tagssituationen — wie am nichsten Beispiel zu sehen sein wird — zeigt sie sich hingegen
im (vermeintlich) unschuldigen Gewand eines naiven Verstehenshungers.

Betrachten wir Smiths Schilderungen abschlieflend, so lisst sich sagen, dass der von
ihm aufgerufene Vereindeutigungsdiskurs als Mittel zur Markierung von >Muslim*in-
nen« als Wissensobjekte sowie als Herrschaftsinstrument im Kriegskontext fungiert.
Diese Beherrschung zeigt sich einerseits auf konkret-physischer Ebene durch die mili-
tirische Besetzung der lokalen Infrastruktur im rekonstruierten Kriegsgeschehen und
anderseits auf reprisentationaler — symbolischer — Ebene durch die Reproduktion ei-
nes autoritiren, »positiven« Wissens iiber sie, d.h. ihre kulturell-religiésen Besonderhei-
ten. Hierin entfaltet sich der »Mythos«, auf dem Konstruktionen von rassifizierten Anderen
beruhen, niamlich, dass jene »observiert werden kénnen, sie diesen oberservierenden
Blick jedoch nicht zu erwidern vermogen« (Eggers 2005: 18).

In seinen Einsatzschilderungen aktualisiert Smith diesen Mythos durch die Anwen-
dung spezifischer rhetorischer Techniken, wobei fiir die hier interessierende Verifizie-
rungspraxis die Inszenierung von personlicher Distanz sowie die Beanspruchung einer
authentischen Expertise von besonderer Bedeutung sind. In Smiths kontrastiver Pro-
duktion von Selbst- und Fremdbild werden orientalistische Ideologeme aufgerufen und
aktualisiert, die die >muslimischen«< Einheimischen nicht nur auf eine inferiore Position
verweisen und die eigenen Kriegshandlungen als gerechtfertigt darstellen, sondern ih-
nen als >Fremdenc<auch ihre potentiell verunsichernden Eigenschaften entziehen: -Mus-
lim*innen< werden bei Smith zu kontrollierbaren Kollektiven, jegliche innere Diversitit
und aktive Handlungskraft werden dabei ausgeblendet. Diese Form der Vereindeuti-
gung lasst sich beim Interviewpartner nicht zuletzt auch als Umgangs- und Bewalti-
gungsstrategie mit der Extremsituation des Krieges lesen. Sie ermdglicht es ihm, seine
Beteiligung nicht nur (vor sich selbst) zu rechtfertigen. Mit ihrer Hilfe gelingt es auch,
>Muslim*innen« in die eindeutige Rolle des Kriegsgegners zu verweisen, die sie fiir Em-
pathien und Riicksichtnahme disqualifiziert. In der Rolle des Feindes tritt dabei nicht
nur ihre religiose Identitit, sondern die Tatsache ihres Menschseins ganz und vollkom-
men in den Hintergrund: »it doesn’t matter who they were, it doesn’t matter if they
were Catholic or if they were ah (.) Muslim or if they were Jewish, you know, it's war.«

Vereindeutigung Il - Verstehenshunger im Alltagskontext

Es gibt mit Kim McDonald nun eine weitere Interviewpartnerin im US-amerikanischen
Sample, die ihre personlichen Erfahrungen in einen Vereindeutigungsdiskurs einbettet,
wobei auch sie antimuslimische Ideologeme reproduziert und verifiziert. Bei ihr je-
doch - und das ist besonders interessant — liegt im Vergleich zu Dan Smith ein ganz
anderer Erfahrungskontext vor. Hier ist es nicht die Ausnahmesituation des Kriegsall-
tags, in deren Rahmen eine Vereindeutigung von >Muslim*innen« vorgenommen wird,
sondern das genaue Gegenteil: unspektakulir anmutende Alltagsszenen im Studien-
leben der Interviewten. Zudem erfolgt bei McDonald die Verifizierung antimuslimi-

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access

213


https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214

Grauzonen des Alltagsrassismus

scher Ideologeme nicht durch die Betonung von Distanz, sondern durch das genaue
Gegenteil: durch die Betonung von intersubjektiver Nihe und personlicher Naivitit. Fur
die Charakterisierung der hier interessierenden Verifizierungspraxis ist die Variabilitit
der rekonstruierten Erfahrungen und der angewandten rhetorischen Techniken inso-
fern besonders aufschlussreich, als sie die Flexibilitit rassistischen Wissens in seiner
konkreten und individuellen sprachlichen Realisierung aufzeigt. Der nachfolgende In-
terviewauszug zeigt die Ausfithrungen McDonalds auf die Bitte der Autorin hin, eines
der Gespriche mit ihren muslimischen Kommilitoninnen — das die Interviewte kurz
zuvor angedeutet hatte — einmal genauer nachzuzeichnen.

KM: Soahm, |@(.)@ | always thought that () 'msoignorant, | feel so bad because there
just weren’t very many Muslims @where | grew up@. //ja // so, | just didn’t know. ahm,
butahm, I'm always just asking very naive questions. so like, in my rotation, | had, there
was four students. me (.) and three other Muslims. // hm // and one would wear the
like the burga or the, the head covering and the other two were sisters and they were
from Africa //hm //, from ahm::: Somalia? // hm // and they were Muslim. // hm // and
I would like to sit amongst them and they would be talking about things that | had
come to understand as a med student. //ja // you know, they don’t drink, //ja //they
would talk about how, you know, not drinking is ahm (.), like not necessarily written
in their holy:: scripts. and how it’s, you know, interpreted, but most people choose not
to drink. //ja // and like, and then I'm just kind of in the middle, like »oh, well, I drink
like all the time. ahm @ ()@« and then, I'm so: you know, ignorant, I'm like »and you
are from Africa, right? and you, too, are from Africa?« cause they were from Africa.
and they're like »yeah.«//ja [/ and then I'm like »ok and you're from the Middle East?«
and she’s like »yeah.«//ja /[ and then | find myself all the time being so ignorant. I'll
be like, ahm, like, I'll meet people (.) from like Israel and I'll be like »oh, you're Jew-
ish.«, //ja //»no,I'm Muslim.«and then I'm like »oh:: sorry @(.)@«. // ok // so, it’s, for me
like, recently I've learned how diverse it is. // hm // and ahm, cause it’s like one of the,
like the second biggest (.), like ahm: religion in the world, or something. // hm // like
Taoists and then Muslim or something. and I, so I'm @still@ really ignorant about it,
all the time. I'm always learning, | feel so stupid @(.)@. (Z 50-72)

Schauen wir erneut zunichst auf das Interessensmanagement der Interviewpartnerin Mc-
Donald, so fillt auf, dass sie anders als Smith gerade keine professionelle Expertise re-
klamiert, sondern im Gegenteil, immer wieder auf die Limitiertheit ihres Wissens hin-
weist — diese Bekundungen rahmen die obenstehende Passage ein: »I always thought
that I am so ignorant«; »I'm still really ignorant about it«. Auch versucht sie nicht,
ihr personliches Involviertsein auszuklammern, vielmehr betont sie die Nihe zu ihren
muslimischen Kommilitoninnen explizit (»I would like to sit amongst theme; »I am just
kind of in the middle«). Trotz dieser Unterschiede lisst sich bei McDonald etwas erken-
nen, was als Verstehenshunger bezeichnet werden kann, und eben hierin zeigt sich das
Gemeinsame in den Schilderungen beider Interviewpartner*innen: 1) Die Veranderung
von >Muslim*innen< durch die Konstruktion einer Gruppe und deren kontrastierenden
Charakterisierung sowie 2) das Bestreben, sich diese »Anderen« zuginglich zu machen
durch den konkreten Versuch, sie zu verstehen, zu erfassen, zu begreifen. Bei Smith zeigt
sich dies anhand eines reklamierten Expertenstatus, in McDonalds Rekonstruktionen

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

hingegen ist es gerade die betonte Einsicht in ihre fehlenden Kenntnisse muslimischer
Lebensweisen und Naivitit, die ihr »argloses Nachfragen« rechtfertigt.

Jene Nachfragen orientieren sich etwa an groben Herkunftszuweisungen: »you are
from Africa?«; »you're from the Middle East?« Wiederholt betont sie auch ihren Wunsch,
ihre Wissensliicken zu tiberwinden: »I had come to understand«; »I've learned how di-
verse it is«; »I am always learning«. Zudem prisentiert sie ihr erworbenes Wissen im
Interview explizit, wobei auffillt, dass sich dieses von den gingigen orientalistischen
Essentialismen unterscheidet. McDonald unterstreicht die Diversitit muslimischer Re-
ligiositit, die Unterschiedlichkeit nationaler Herkunftskontexte, die Interpretationsab-
hingigkeit koranischer Verse und religioser Verhaltensregeln. Auch spricht sie nicht
stellvertretend fiir ihre Kommilitoninnen, sondern lisst sie selbst zu Wort kommen:
»they would talk about...«. All dies lasst sich als Widerstindigkeit gegeniiber antimus-
limischen Ideologemen lesen, die sie hier nicht reproduziert, sondern in ihrer symbo-
lischen Verengung aufzeigt und differenziert.

Gleichzeitig zeigt sich jedoch — den dilemmatischen Reproduktionen dhnlich (vgl.
Kap. 4.3) — ein Bestreben nach Vereindeutigung ihrer muslimischen Mitstudieren-
den. So greift McDonald in ihren Fremdbeschreibungen auf orientalistische Sinnmuster
zuriick, wenn sie - fir das Verstehen der Gesprachssituationen vollkommen unmo-
tiviert — das Kopftuch der Mitstudentin erwihnt (welches sie zunichst als »Burka,
dann relativierend als »head covering« bezeichnet) oder wenn sie sich als Gegenbild
ihrer Kommilitoninnen entwirft: »they don't drink [..] oh well I drink all the time«.
Insgesamt bleiben ihre Kommilitoninnen zudem recht blass, nahezu schablonenhaft.
Niheres iiber ihre Geschichten, Charaktere, ihre Beziehung zur Interviewpartnerin
erfahren wir nicht. Die Perspektive der Interviewpartnerin ist hier zwar eindeutig
involviert, womit eine persinliche Nihe zu den muslimischen Gesprichspartnerinnen
angezeigt wird. Allerdings bleibt McDonald dabei iiberwiegend ihren eigenen kulturel-
len Positionen verhaftet, eine elaborierte, selbstreflexive Auseinandersetzung etwa mit
ihrer Fragepraxis oder den verwendeten nationalen Zuordnungsmustern findet nicht
statt.

Aus rassismustheoretischer Perspektive lassen sich jene Fragen nach Herkunft und
regionaler Zugehorigkeit jedoch als prototypische Beispiele eines (unbewussten) All-
tagsrassismus dekonstruieren (vgl. Kapitel 2.2.2). Die Tatsache, dass McDonald aus-
schlieRlich ihre Unwissenheit (»I am so ignorant«), jedoch nicht die rassistischen Struk-
turmuster hinter ihrer Fragehaltung thematisiert (die sich nicht allein in ihrer Zuge-
horigkeit zum >weiflen« Bildungsmilieu zeigen, sondern in deren Verkopplung mit der
subtilen Veranderung ihrer muslimisch-somalischen Kommilitoninnen), deutet auf ein
Phinomen, das Essed im Zusammenhang mit politischen Projekten gegen Vorurteile
als »Wunschdenken« bezeichnet:

»Itis [..] only wishful thinking to believe that information alone could combat racism
in a fundamental way —unless that information makes the problem of racism itself
visible and clear.« (1990: 32)

Rassismus wird folglich erst dann in seinen alltiglichen (verdeckten) Strukturen und
Erscheinungsformen sichtbar — und mithin als Problem adressierbar — wenn seine
Machtdimension erkannt und das eigene Verstricktsein in diese reflektiert wird. Das

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access

215


https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216

Grauzonen des Alltagsrassismus

offenkundige Bestreben McDonalds nach einem besseren Wissen iitber >Muslim*innenc
verstellt ihren Blick auf im Hintergrund operierende gesellschaftliche Herrschafts-
strukturen, die sich in ihrer Fragepraxis diskursiv manifestieren.

Auch an anderer Stelle im Interview zeigt sich der Versuch McDonalds, die Diver-
sitit muslimischer Lebensweisen durch kategoriale Zuordnungen zu vereindeutlichen,
in ihrer Vielgestaltigkeit und Hybriditit zu kanalisieren und so tiberschaubar zu ma-
chen. Auch wenn sich dabei erneut Momente der Modifikation antirassistischer Zu-
schreibungen finden lassen — auf den ersten Blick sind McDonalds Aussagen durchaus
differenziert und wohlwollend - so sind es letztlich doch Bemithungen, das Verhalten
von >Muslim*innen« zu klassifizieren. In diesen symbolischen Vereindeutigungen schei-
nen erneut Muster der Stabilisierung struktureller Dominanz auf.

KM.: [.] I didn't know like, how diverse Islam itself can be. //ja//| didn't know that

people are very, they practice, they're very devout, and very strict. //hm//and they,
they dont drink, they don’t believe in, you know, partying () and they, they pray:: ahm,
consistently and they-, all their family doe::s and they, they gonna have an arranged
marriage or they already had an arranged marriage. //ja // and then there would be
people, ahm, on the other side, that would say »well, this is my religion. this is what
it says | should do and my family does it, but | don't do it.« // ok // or they would pick
and choose the things they wanted. | had really good friends that wouldn't drink,
but they would smoke a lot of Marihuana, cause they said »well my, my culture says
| can smoke Marihuana. it's more accepted than me drinking.«//ja// that kind of
thing. so, | started to learn, like how diverse it is, it’s just like anything, like Catholi-
cism, //ja [/ some Catholics like (.) go and confess every week and some Catholics rob
banks. [..] (Z146-159)

McDonald bestitigt und verifiziert dabei unter Riickgriff auf personliche Eindriicke so-
wohl differenzierende als auch essentialisierende Ideologeme. So argumentiert sie, dass
sie das, was sie iiber muslimische Glaubens- und Lebenspraxen erfahren habe, an ih-
ren Bekannten und Freund*innen unmittelbar habe beobachten kénnen. Dabei zeigt
sich auch hierin ein Streben nach Kategorisierungen, das sich konkret am Identifizie-
ren zweier muslimischer Glaubenstypen erkennen lisst. Zunichst seien da die strikten
>Muslim*innens, die ihren personlichen Glauben in den Vordergrund riickten. Jene kon-
struiert McDonald als widerspruchslose, restlos tiberzeugte Charaktere — der Idealtyp
eines muslimischen Orthodoxen gewissermaflen: »they’re very devout, and very strict.
and they dor't drink, they don't believe in partying [...] they pray consistently, all their
family does and they gonna have an arranged marriage or they already had an arranged
marriage.« Auf der anderen Seite — »on the other side« — gebe es jene, die ihren Glauben
flexibel und frei interpretierten, sich dabei notfalls auch von ihren Familien distanzier-
ten, die moderne, individualistische Version eines >Muslims< also. McDonald gelingt
es hier einerseits, sich von einem essentialistischen Orientalismus zu l8sen, indem sie
die Diversitit >des Islams< (»how diverse Islam itself can be«) anerkennt. Gleichzeitig
entwirft sie neue, ebenfalls starre Konzepte, die eine situative Auslegung und Gestaltung
religidser Identitit durch sMuslim*innen<kaum zulassen. So entfalten sich in ihrer Dar-
stellung lediglich zwei kontrire Auspragungen muslimischer Identitit. Ein tempordres,

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

dauerhaftes und generell flexibles Dazwischen wird von McDonald argumentativ aus-
gelassen.

Deutlich wird dies auch noch einmal an anderer Stelle: Die Interviewpartnerin be-
schreibt hier einen ihrer engsten muslimischen Freunde, dessen personliche Auslegung
seines Glaubens sie nachdriicklich irritiert und zu der - letztlich wenig ambiguititsto-
leranten — Deutung fithrt, ihr Freund lebe eine Art »Doppellebenc.

KM: [..] | feel like they almost lived double lives. like | have a really good friend here, he
is from Chicago. // hm /[ ahm, he’s great, | mean, he’s amazing. and he would like, he
smoked a lot of Marihuana, it’s his favorite past time. then he says he wouldn’t drink. he
would never, he wouldn’t let us be friends with him on Facebook so that there wouldn’t
be any pictures of him out and partying cause his wife was home. // ok // ahm, he had an
arranged marriage. // ok // like he wouldn’t ahm, like he would let two lives. he was this
crazy guy whom | had always fun and then, you know, that in reality he had to pretend
to be this guy that studies all the time and didn’t drink or smoke. //ja // and | was just-
butin lots ways he was really devote, like he would ahm, he would pray consistently. he
spend time with people that were really ahm (2) like consistently religious. //ja // like,
you know, that’s a lot of what | learned @from it@. it’s that how the vast, like, not
everybody is the same. [...] (Z 228-241)

In der Charakterisierung des Freundes scheint es so, als trifen sich in seiner Person die
rekreativen Praxen verschiedener kultureller Welten. Ein »Clash of Freizeitaktivitaten«
gewissermafien, die sich eigentlich nicht vertriigen und daher eine Art schizophrene
Lebensfithrung verlangten: »he was this crazy guy whom I had always fun and then that
in reality he had to pretend to be this guy that studies all the time and didn't drink or
smoke.«. Dass der Freund all diese Interessen und Bediirfnisse haben und sie - ja nach
Stimmung oder Gelegenheit — mit Priorititen versehen und ausleben kénnte, ohne da-
bei ein Gefithl der Tiuschung, des Unechten oder Unauthentischen zu verspiiren, wird
von McDonald als Deutungsmaéglichkeit ausgeschlossen. In ihrer Perspektive itberwiegt
das Moment der Inkompatibilitit — und damit der kulturellen Eindeutigkeit.

Betrachten wir nun abschliefSend die Verifizierungen antimuslimischer Ideologeme
durch die Interviewpartner*innen Dan Smith und Kim McDonald so lisst sich sagen,
dass beide auf jeweils unterschiedliche Weise eine Vereindeutigung von >Muslim*in-
nen« als kulturell Andere vornehmen. Dabei werden die Sinn- und Ordnungsmuster ih-
rer eigenen Lebenswelt unhinterfragt auf den anderen projiziert: Bei Smith entsteht
dadurch eine starre Kontrastierung zwischen sich und der muslimischen Lokalbevolke-
rung (zu respektieren! zu kontrollieren! zu neutralisieren!), McDonald hingegen entwi-
ckelt gleich mehrere Differenzachsen, mit denen sie die Gruppe der >Muslim*innen« seg-
mentiert: Ihre Fremdbeschreibungen erfolgen anhand regionaler Zuordnungen (aus Afri-
ka! aus dem Mittleren Osten!) sowie durch die Konstruktion einer simplen Glaubensty-
pologie (die Orthodoxen vs. die Modernen). Wihrend Smith dabei auf die Betonung von
Objektivitit, Authentizitit und Expertise setzt, um personlich Erlebtes als verbrieftes
Wissen tiber muslimische Lebensweisen zu prisentieren, greift McDonald auf persén-
liche Nihe und unschuldigen Verstehenshunger als Verifizierungsquellen zuriick. Die
asymmetrisch-paternalistische Beziehung, die zwischen den Interviewpartner*innen
und ihrem >muslimischen«< Gegeniiber durch deren Objektifizierung zum Wissensge-

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access

27


https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218

Grauzonen des Alltagsrassismus

genstand (im Interviewkontext) entsteht, wird von beiden nicht reflektiert. Damit ein-
her geht auch ein Legitimierungsdiskurs, der sich bei Smith in Euphemismen und der
Auslassung von Fragen iiber die RechtmifRigkeit seines Kriegseinsatzes zeigt und bei
McDonald in der Bagatellisierung alltagsrassistischer Frageweisen.

Der Vergleich der Verifizierungspraxen zeigt, dass antimuslimische Ideologeme in der
konkreten Sprachpraxis der Interviewpartner*innen mit ganz unterschiedlichen Pri-
mirerfahrungen verflochten werden, am Ende jedoch zu einem 3hnlichen Ergebnis
fithren, nidmlich die hegemoniale Vorstellung von >Muslim*innen« als Fremde alltags-
kommunikativ zu bestitigen und lebensweltlich zu verselbststandlichen. Antimuslimi-
sche Wissenselemente werden so, wie fiir Alltagsrassismen charakteristisch, auf un-
spektakulir-banale Weise diskursiv reproduziert. Dabei konnten in beiden Teilsam-
ples unterschiedliche Kolorierungen der Veranderung ausgemacht werden: Wihrend die
deutschen Interviewten Fremdbeschreibungen nutzten, um >Muslim*innenc als Anforde-
rungsobjekt fiir hegemoniale Integrationsanspriiche zu markieren, wobei diese im Rah-
men der rekonstruierten Primirerfahrungen als unrechtmifig Bevorteilte bzw. als In-
tegrationsverweigernde erschienen, markieren die US-Interviewten >Muslim*innen<als
Wissensobjekt, itber das sie ein Repertoire ambiguititsfreier Kenntnisse zur Schau stel-
len, womit die Diversitit muslimischer Identititen nicht nur vereindeutigt, sondern auch
symbolisch beherrschbar gemacht wird.

Wihrend der Fokus der zitierten deutschen Interviewten in der Kritik eines ver-
meintlich drohenden Verlustes bisheriger gesellschaftlicher Privilegien liegt, den die re-
konstruierten Primirerfahrungen gewissermafen bezeugen, zeigt sich bei den US-In-
terviewten die Vereindeutigung von >Muslim*innenc als falliibergreifendes Muster, wel-
ches die eigene lebensweltliche Sinnordnung vor Herausforderungen schiitzt und eine
positionelle Superioritit der Sprecher*innen sichert. Was auf deutscher Seite als Legi-
timation und Stabilisierung bestehender sozialer Herrschaftsstrukturen gelesen wer-
den kann — gerade, weil in den subjektiven Aussagen der Interviewten deutlich eine
kollektive Bezugsebene aufscheint — lisst sich bei den US-Interviewten als Sicherung
personlich verfiigbarer, jedoch kollektiv geteilter Lebensweltgewissheiten interpretie-
ren. Antimuslimische Deutungsmuster kommen mithin im Rahmen unterschiedlicher
kommunikativer Zielsetzungen zum Einsatz: Auf der einen Seite fir die Kritik an (ima-
ginierten) gesellschaftlichem Entwicklungen und einem persénlichen sowie kollekti-
ven Machtverlust, auf der anderen Seite zum Schutz unhinterfragt-selbstverstindlicher
Sinnmuster und mithin des eigenen Blickes auf die gesellschaftliche Gegenwart.

4.1.1.2 Verifizierungen II: Sozial vermittelte Erfahrungen

Die Eindeutung sozial vermittelter Alltagserfahrungen, welche Familienangehérige,
Freunde oder Bekannte mit >dem Islam« und >Muslim*innen« gemacht haben, stellt
eine zweite Variante verifizierender Diskurspraxen dar, mit der antimuslimische
Ideologeme lebensweltlich eingebettet und bekriftigt werden. Im Verweis darauf,
was lebensweltliche Dritte — hier verstanden als Personen aus dem »inneren Kreis«
der Alltagswelt (vgl. Berger & Luckmann 2013: 36) — so-erlebt oder so-beobachtet haben,
werden entsprechende Deutungsressourcen empirisch fundiert. Dabei ldsst sich er-
neut der Einsatz rhetorischer Techniken erkennen, die jene Erfahrungsschilderungen

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

als reine Wirklichkeitsbeschreibungen aussehen lassen und damit faktisch aufwerten.
Von besonderer Bedeutung ist hier die Rollendifferenzierung zwischen erzihlenden
und erlebenden Akteur*innen. Den Interviewpartner®innen ist es dank ihr moglich,
antimuslimische Deutungen alltagskommunikativ zu aktivieren, ohne sich mit diesen
im Rahmen des Interviews personlich identifizieren (bzw. verantworten) zu miissen.
Es entsteht auch hier ein Diskurs des Erlebten, allerdings des Erlebten durch vertraute
Dritte, in dem die Interviewten die Rolle der Nacherzihlenden einnehmen. So macht
diese Diskurspraxis die simultane Verifizierung und rhetorische Distanzierung von
antimuslimischen Ideologemen méglich.

Fir die nachfolgende Analyse von besonderer Bedeutung sind zudem die von
den Interviewten gewdhlten Akteursbezeichnungen, mit denen lebensweltliche Dritte
als glaubwiirdige Erfahrungsquellen prisentiert und so epistemologisch verstirkt
werden. Mit diesen Bezeichnungen gehen implizite Faktizititsbehauptungen einher,
die jene sozial vermittelten Erfahrungen zu unhinterfragten Tatsachen erkliren. Potter
zufolge miissen »Konstruktionsprozesse des Faktischen« nicht nur an den Fakten
selbst arbeiten, sondern auch an den »resources that build up the facts« (Potter 1996:
115). Konkret lassen sich iiber die Bezeichnung der originiren Erfahrungsquelle als
Freund*in oder nahe*r Verwandte®r, tiber den Einsatz von Berufsbezeichnungen, die
auf ein spezifisches Sonderwissen verweisen (category entitlements) und weitere fak-
tizititssteigernde Techniken sekundire Alltagserfahrung als empirische Wahrheiten
darbieten.

Die Analyse des deutschen Samples zeigt nun bei genauer Betrachtung eine Ver-
schirfung der verwendeten Fremdbeschreibungen. Im Vergleich zu den Alltagseindeu-
tungen auf Basis von Primirerfahrungen, in denen >Muslim*innenc lediglich als gesell-
schaftlich Bevorteilte konstruiert wurden, erscheinen sie hier als konkrete physische und
nationalkulturelle Bedrohung in Gestalt krimineller Jugendbanden, islamistischer Grup-
pierungen oder misogyner Chauvinisten. Indem die personliche Unmittelbarkeit des
Erlebten durch eine soziale Vermitteltheit ersetzt wird, die Rollen des Erlebendem und
des Berichtendem auf Ebene des Interviews mithin auseinanderfallen, erweitert sich — so
liefe sich hier schlussfolgern — gleichsam auch der alltagskommunikative Sagbarkeits-
bereich fiir antimuslimische Ideologeme. Mit anderen Worten: Die Riickbindung ras-
sistischer Ideologeme an die Erfahrungen anderer, schiitzt die Interviewten vor nega-
tiven Riickschliissen auf die jeweils eigene Identitit, wodurch die artikulierten Fremd-
beschreibungen drastischer ausfallen kénnen. Dies zeigt sich konkret an der Verschir-
fung des dominierenden Interpretationsrahmens von einem Benachteiligungs- hin zu
einem Bedrohungsdiskurs.

Vom Benachteiligungs- zum Bedrohungsdiskurs

Aufschlussreich fiir die Frage, welche Rolle sozial vermittelte Erfahrungen fir die le-
bensweltliche Verifizierung antimuslimischer Ideologeme spielen, sind etwa die fol-
genden Ausfithrungen Silvia Mancks, (50), einer Diplom-Ingenieurin aus der Nihe von
Bonn. Eingeleitet wird die Sequenz durch die implizite Nachfrage der Interviewerin,
in welchen Kontexten Manck die von ihr konstatierte Bedrohung durch smuslimische«

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220  Grauzonen des Alltagsrassismus

Minner konkret beobachten konnte. Von ihr kurz zuvor selbst eingefithrt, schildert
Manck ihre Eindriicke zu dieser Thematik nun wie folgt:

SM: [..] n starken Eindruck hab ich natiirlich durch die Erlebnisse der Kinder, die:::
(.) ja, die auch eigentlich mein Verhalten oder meine Restriktionen davor verstarkt
haben, //ja//ja. die haben wéahrend ihrer Schulzeit ja auch viel mit (2) &h, wo ich mal
annehme, dass die n islamischen Hintergrund haben, also, sehr viele Tirken auch zu
tun gehabt. und das Verhalten dort, gerade der jungen Tiirken, also der jugendlichen,
mannlichen Tiirken, // hm [/ 4h, sehr, sehr aggressivist. // hm // 4hm, dass die:: auch ih-
re Altersgruppe oder eben auch Altere sehr massiv angehen. // hm // das fingt vom,
vom Fordern von (.) Handys und sonstiges und Priigelandrohung und also wirklich, das
sind schon, schon eher kriminelle Handlungen, &h sehr, sehr stark sind. und dass die,
dass die::, was ich von den Kindern eben auch soimmer erzahlt bekommen habe (.) die
Polizei tut auch nichts dagegen. // hm // du bist dem ausgeliefert, hier in Deutschland
bist du dem ausgeliefert. wenn die dich angehen und wenn die dich iberfallen und
wenn die dich inner Gruppe, die treten ja meistens erst einzeln auf und wenn du dann
nicht gleich parierst, dann kommen mehrere noch dazu, ahm, dass du keine Méglich-
keit hast, dich wirklich dagegen zu wehren und zu schiitzen. auferdem, dass du dann
eben solche:: Regionen absolut meidest. // hm // und das find ich nicht gut.

I: Ist das jetzt den Kindern im Schulkontext passiert?

SM: Ja. im Schulkontext, naja, und wenn sie mit 6ffentlichen Verkehrsmitteln gefah-
ren /[ hm /[ sind, ne. [Ort] ist n Bereich, wo es relativ viele Tirken auch gibt und in man-
chen Gebieten ballt es sich auch, // hm // insbesondere mein Sohn kriegt relativ viel
davon mit. ahm, der regt sich och eher dariiber dann schnell auf. und der weifs auch
in dem Cebiet, wo er arbeitet und so, dass auch die Bevélkerung dort, &h, seh::r (), die
nicht haben méchte, //ja //ja. aberdas liegt, glaube ich, weniger daran dh also, es liegt
eigentlich daran, wie sie auftreten, // hm // ne. 4hm, dass sie (.) immer so n (.) »ich bin
hier der Starkste und ich hab hier das Sagen und ich darf alles und ich mach auch Ran-
dale. ich zeig dir mal, was ich alles machen kann, und du kannst gar nichts machenc,
und viele alte Leute sich dadurch auch bedroht fithlen, verunsichert fithlen. // hm // al-
so, dass ist das, wiederum, was mein Sohn mir dann eben auch erzihlt. ich personlich,
ich fahr mit dem Auto, ich hab ja damit nicht so viel zu tun. (Z 204-244)

Die Interviewpartnerin berichtet hier von verschiedenen massiven Bedrohungsszena-
rien, die sie nicht selbst erlebt, sondern von ihren Kindern erzihlt bekommen habe.
Schauen wir zunichst auf die Techniken, mit denen Manck die geschilderten Ereig-
nisse als faktisch und glaubwiirdig ausweist, so fallen verschiedene rhetorische Hin-
weisgeber ins Auge. Da ist zuallererst die Tatsache, dass Manck mit der Benennung
ihrer Kinder als Erfahrungsressource eine Akteursinstanz ausweist, der qua persénlich-
verwandtschaftlicher Nihe ein hohes Glaubwiirdigkeitspotential zugesprochen werden
kann. Diese fungiert gewissermafien als Faktizititsgarant fir simtliche nachfolgenden
Schilderungen, was sich etwa auch daran zeigt, dass Manck an keiner Stelle Zweifel
oder Unsicherheiten hinsichtlich der Tatsachentreue der kolportierten Erlebnisse du-
Rert. Zudem fillt der wiederholte Einsatz der intensititsanzeigenden Worter »sehrs,
»stark« und »viel« auf, die nicht nur die Qualitit der geschilderten Bedrohungssitua-
tionen, sondern auch die erfahrungsbasierte Expertise der Kinder unterstreichen. Eine

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

zusitzliche argumentative Absicherung erfihrt diese durch die Betonung der Regel-
mifigkeit jener bedrohlichen Interaktionen (»sehr viel [...] zu tun gehabt, »insbeson-
dere mein Sohn kriegt relativ viel davon mit«) sowie durch den Verweis auf die per-
sonlich-lebensweltliche Relevanz und nachhaltige Wirksambkeit jener Erlebnisse auf die
Interviewpartnerin selbst. So hitten diese das »Verhalten« Mancks, genauer ihre »Re-
striktionen« — gemeint sind hier womdoglich Ressentiments, gegen wen oder was wird
an dieser Stelle jedoch durch die Verwendung eines unbestimmten »davor« offengelas-
sen — »verstarkt«.

Wie oben bereits angedeutet, betten die Interviewpartner*innen die hier geschil-
derten sekundiren Erfahrungen ein in einen Bedrohungsdiskurs, wobei sie >sMuslim*in-
nen«verschiedene negativ konnotierte Attribute zuweisen. Bei Manck werden diese ein-
geleitet durch eine intersektional-rassistische Zuschreibung, die die Differenzmerkma-
le Herkunft, Religionszugehorigkeit sowie Alter und Geschlecht miteinander verflicht:
»wo ich mal annehme, dass die n islamischen Hintergrund haben, also, sehr viele Tiir-
ken auch zu tun gehabt. und das Verhalten dort, gerade der jungen Tiirken, also der
jugendlichen, minnlichen Tiirken, 3h, sehr, sehr aggressiv ist.« Wir erkennen hierin
die klassischen Elemente eines Feindbilds, das seine rassistische Symbolik insbesondere
durch den Riickschluss auf deviante kollektive Verhaltensmuster erhilt (»Priigelandro-
hungenc; »das sind schon, schon eher kriminelle Handlungen«). Hier greift Manck auf
hegemoniale antimuslimische Wissensbestinde zuriick, wie sie ihr etwa auch in me-
dialen Problemdiskursen iiber kriminelle Migrant*innen (vgl. Kap. 1.2.3) diskursiv zur
Verfiigung stehen. Um ein klassisches Feindbild handelt es sich dabei deswegen, weil
es neben pauschalisierenden und verunglimpfenden Elementen auch ein Moment der
Handlungsmobilisierung enthilt, nimlich dort, wo auf die angebliche Apathie der Po-
lizei und das »Ausgeliefert«-Sein der ansissigen Bevilkerung hingewiesen wird. Die
sich in Wiederholungen und Intonation steigernde Empérung Mancks ob dieser Ohn-
machtssituation impliziert einen Aufruf zum Wandel, zur Gegenwehr.

Zusitzliche Symbolkraft erhilt der von Manck aktivierte Bedrohungsdiskurs durch
die selektive Hervorhebung jener sozial vermittelten Konfliktinteraktionen, wodurch
das Bild eines ethnisch segregierten Schulalltags entsteht, in dem gewaltvolle Ausein-
andersetzungen mit »den Tiirken« an der Tagesordnung sind. Positive Begegnungen,
weibliche Mitschiilerinnen und Phasen eines konfliktfreien Schulinteralltags befinden
sich auferhalb des von der Interviewten applizierten Deutungsrahmens. Dadurch
erscheint kriminelles Verhalten als typisches Merkmal tiirkischer Mitschiiler. Manck
integriert die vermittelten Erfahrungen ihrer Kinder hier in ein ibergeordnetes Be-
drohungsnarrativ, das sich in einem allumfassenden Konfliktszenario entfaltet: »die
Polizei tut nichts«; »du bist dem ausgeliefert, wenn die dich iiberfallen«; »dass du
keine Moglichkeit hast, dich zu wehren und zu schiitzen«. Die tiirkisch-muslimische
Gruppe —auch bei Manck werden keine Einzelpersonen eingefiihrt — erscheint dabei als
bedrohliche Ubermacht, der selbst staatliche Ordnungsorgane nichts entgegensetzen
konnen. Im Ergebnis entstiinden Angstriume, »Regionen [die du] absolut meidestx,
die vom Tiirken gewissermaflen besetzt sind. Zusammen mit der Generalisierung des
Erlebten und der plétzlich eingefithrten involvierenden Du-Perspektive entwickelt
Manck hier ein Szenario klaustrophobischer Ausweglosigkeit. Titer- und Opferrollen
sind dabei klar verteilt.

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access

22


https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222

Grauzonen des Alltagsrassismus

Dass die Interviewpartnerin die sozial an sie vermittelten Erfahrungen aus dem
»inneren Kreis« ihrer Lebenswelt nutzt, um einen Bedrohungsdiskurs zu aktivieren,
davon zeugt nun insbesondere auch der letzte Teil der Interviewsequenz. In dieser
reproduziert Manck das antimuslimisch-antimigrantische Ideologem von der Bedro-
hung durch tirkisch-muslimische Jugendgruppen auf Basis einer doppelten Kolpor-
tage. Diesmal sind es nicht die Erlebnisse ihres Sohnes, sondern die Geschichten, die
dieser von anderen erzihlt bekam. Ohne diesen Kommunikationsweg niher zu reflek-
tieren und ohne jeglichen Zweifel an der Faktizitit des Berichteten, itbernimmt Manck
erneut die oben bereits eingefiithrten Ideologeme von tiirkisch besetzen Riumen, vom
lautstarkem Chauvinismus und gefithlter Bedrohung (»wo es relativ viele Tiirken gibtc;
»es liegt daran, wie sie auftretenc; »viele alte Leute fiihlen sich bedroht«).

Zudem erweitert sie den Gefahrenraum Schule um den 6ffentlichen Nahverkehr
und bestimmte Stadtviertel, die ihr als tiirkisch dominiert gelten. Manck benutzt fiir
deren Beschreibung depersonalisierende Quantititsangaben (»ballt es sich«), wie wir
sie bereits bei Till Feller beobachtet haben, und evoziert damit neo-rassistische Narrati-
ve von >Uberfremdung« und ethnischen Ghettos. Die lokale (nichttiirkische = nichtmus-
limische) Bevolkerung in diesen Gegenden reagiere mit Ablehnung, was Manck durch
eine ausfithrliche Imitation des problematisierten Verhaltens legitimiert (»Ich bin hier
der Stirkste und ich hab hier das Sagen und ich darf alles und ich mach auch Randale.
ich zeig dir mal, was ich alles machen kann, und du kannst gar nichts machen«). Sie
evoziert damit erneut das Bild eines invertierten Machtverhiltnisses zwischen aggres-
siven Tiirken und verunsicherten Deutschen, das in rassismustheoretischer Perspektive
als Reaktion auf einen (imaginierten) Distanzverlust zwischen der sozial dominieren-
den >Wir<-Gruppe und der sozial dominierten >Fremdgruppe« gedeutet werden kann.

Zum Erhalt eines positiven Sprecherbildes werden die itberaus drastischen Bedro-
hungsszenarien von Manck abschlieflend noch einmal aufschlussreich moderiert. In-
dem sie ihre Einlassungen mit dem Hinweis beendet, dass es sich bei dem Geschil-
derten um Geschichten entfernter Dritter handelt (»ich persénlich, ich fahr mit dem
Auto, ich hab ja damit nicht so viel zu tun«) — die ihr wiederum auch nur iber ihren
Sohn vermittelt wurden — delegiert auch sie die Verantwortung fir deren rassistischen
Sinngehalte. Was sich in sozialpsychologischer Perspektive als moralische Entlastung
verstehen lisst, kann aus diskursanalytischer Sicht als positives Identitdtsmanagement ge-
lesen werden.

Weitere Falle

Im deutschen Sample finden sich weitere Interviewpartner®innen, die auf sozial
vermittelte Erfahrungen zuriickgreifen, wobei auch sie antimuslimische Ideologeme
innerhalb eines iibergeordneten Bedrohungsdiskurses lebensweltlich verifizieren. Dabei
zeigt sich bei der Interviewpartnerin Ellen Kaufmann, (26), Studentin aus der Nihe
von Bonn, bereits zu Beginn des Interviews, wie sehr das Bedrohungsnarrativ in
die Alltagskommunikation der Interviewten tiber >Muslim*innen< und >den Islamx«
hineinragt.

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

I: [.] Wo begegnet dir denn das Thema Islam (.) im Alltag? gibt’s irgendwie (.) Situatio-
nen::, ganz konkret, Begegnungen oder so, wo du, wo du mit dem Thema konfrontiert
bist oder gibt’s irgendwie-?

EK: LHmm, naja, wenn man durch die Stadt lauft und da
irgendwelche stehen, die ihren Koran verteilen, //ja // das finde ich schon () also da
halt, ahm (2) ja, und das ist halt () also, ich weif3 nicht, ob’s (.) so ne Empfindung ist
oder ob’s wirklich so stimmt, dass es zunehmend () ja auch immer mehr und mehr ()
Islamisten in Deutschland gibt. //ja // so, das dann halt. (Z 9-20)

Die thematische Fokussierung auf das Phinomen Islamismus macht deutlich, dass
Kaufmann konfliktbehaftete Zuschreibungen mit der Religion bzw. ihren Anhinger*in-
nen assoziiert. Dabei evoziert sie das Bild einer wachsenden Gruppe religios-ideologi-
sierter >Muslim*innens, indem fiir sie »das Thema Islam« zunichst einmal die Ausbrei-
tung so-bezeichneter »Islamisten« bedeutet. Hierin lassen sich Deutungselemente ei-
nes Bedrohungsnarrativs finden, das Vorstellungen kulturell-religiéser »Uberfremdung:
aktiviert sowie das Phinomen verfassungsfeindlicher Haltungen unter >Muslim*innen
hervorhebt. Fast zeitgleich versieht Kaufmann diese Beobachtung mit expliziten Unsi-
cherheitsbekundungen (»ich weif nicht, ob's (.) so ne Empfindung ist oder ob’s wirklich
so stimmt«) und vagen Beschreibungen (»irgendwelche, dir ihren Koran verteilen«), mit
deren Hilfe sie sich von der behaupteten Synonymisierung Islam = Islamisten zunichst
rhetorisch distanziert. Vergleichen wir dies mit Kaufmanns Aussagen, die sich nicht
auf personliche Beobachtungen, sondern auf Erfahrungen lebensweltlicher Dritter stiit-
zen, erhalten jene Konfliktzuschreibungen an >Muslim*innen« eine epistemologische
Aufwertung. So schildert sie Polizeieinsitze gegen so-bezeichnete Islamisten in ihrer
Stadt wie folgt:

EK: Bei uns in [Stadt] ist es ja, dass mindestens einmal in der Woche, das 4hm::, die
P-, Bundespolizei da irgendwelche Wohnungen durchsucht//ja//, halt wegen °Isla-
mistengefahr®, // ok // und das ist halt schon (2) also das, damit wird man schon oft
konfrontiert, dann. (Z 99-103)

Hier sorgen das zustandsanzeigende Kompositum »Islamistengefahr« zusammen
mit den Partikeln »ja« und »halt«, die eine Selbstverstindlichkeit und allgemeine
Bekanntheit zum Ausdruck bringen, sowie die Betonung der Regelmifiigkeit der Ein-
sitze (»mindestens einmal die Wochex, »oft«) fiir eine Prisentation der beschriebenen
Problematik als alltiglich und entsprechend lebensweltlich virulent: Damit werde man
»schon oft konfrontiert«. Kaufmann unterlegt diese Informationen wenig spiter mit
den First-Hand-Einblicken ihres Partners sowie dem berufsbedingten Sonderwissen
eines Freundes, der im Polizeidienst steht:

EK: [..] also, mein Freund arbeitet halt in [Stadt], genau da, wo [Akademie, Anm. d.
Verf]ist. /[ ok /[ &hm, und der kriegt halt einiges mit. dann ein anderer Freund von mir
ist bei der Hundertschaft // ok // und da kriegt man dann natirlich auch immer die Ein-
sdtze so mit. (.) 4hm, ja, also doch da wird schon oft, oft und viel driiber gesprochen.
(Z119-124)

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access

223


https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224

Grauzonen des Alltagsrassismus

Konflikte, die sie im Zusammenhang mit >dem Islam« und >Muslim*innenc schildert,
belegt sie hier mit direkten Beobachtungen und dem berufsbedingten Sonderwissen
lebensweltlicher Dritter. Deren Glaubwiirdigkeit unterstreicht sie durch die Betonung
von Unmittelbarkeit (»der arbeitet halt genau da«) und Zustindigkeit (»ist bei der Hun-
dertschaft«). Ihr Gefithl von Unsicherheit und Bedrohung, das sie mit der zunehmen-
den Prisenz von »Islamisten« in Verbindung bringt — konkret spricht sie davon, des-
wegen im Dunkeln nicht mehr Joggen zu gehen (Z 303-305) - fithrt sie dabei einerseits
auf entsprechende Medienberichte, andererseits auf die direkten Beobachtungen ihres
Freundes zurtick:

EK: Ist wahrscheinlich auch der-, sehr durch die Medien hochgepuscht worden //ja//,
dhm (2) aber es hat auch wahrscheinlich auch damit zu tun, dass ich () also quasi ja
auch genau an der Quelle sitze, weil n Freund von mir Polizist ist und ich dann immer
mitkriege //ja //, was Sache ist. (Z 313-317)

Wihrend die Interviewpartnerin gegeniiber den Medien eine gewisse kritische Distanz
artikuliert, prisentiert sie den befreundeten Polizisten als authentische und verlissliche
Informationsquelle, die ihr vermittle, »was Sache ist«. Aufschlussreich ist dabei, dass
sie das von ihm Erlebte in seiner Faktizitit nicht hinterfragt, seine spezifische Stand-
ortgebundenheit bleibt von ihr unreflektiert. Dabei lief3e sich bei den Berichten eines
Polizisten durchaus eine berufsbedingte Konfliktfokussierung vermuten, die von der
Interviewpartnerin jedoch nicht angesprochen oder eingeordnet wird. Im Gegenteil,
gerade die Tatsache, dass sie ihn als professionellen Akteur mit spezifischem Sonder-
wissen prasentieren kann, scheint ihn als verldssliche Informations- und Erfahrungs-
ressource zu qualifizieren.

Auch bei Till Feller, den wir oben bereits vorgestellt haben, spielt das unmittelbare
soziale Umfeld eine bedeutende Rolle, sowohl als Erfahrungsquelle, als auch als Validie-
rungs- und Legitimierungsinstanz fiir die eigenen antimuslimischen bzw. antimigran-
tischen Auerungen. Schauen wir auf die Art und Weise, wie der Interviewpartner un-
ter Verweis auf sekundire Erfahrungen Argumente gegen >Muslim*innen« verhandel,
so lassen sich verschiedene Schliisselstellen im Interview finden. Als zentrale Erfah-
rungsressource tritt dabei Fellers Ehefrau in Erscheinung, die er wiederholt als wichti-
ge Kommunikationspartnerin und Ratgeberin ausweist. Die in diesem Zusammenhang
vorgenommene Akteursbezeichnung fungiert hier erneut als faktizititssteigernde Tech-
nik.

So beschreibt Feller seine Ehefrau einleitend unter Verwendung offizieller Kriterien
nationaler Zugehorigkeit als Kroatin, die zwar in Deutschland geboren wurde, jedoch
ihren kroatischen Pass behalten habe. Als Musterbeispiel gelungener Integration — »Die
ist hier geboren und die hat sich hier auch integriert« (Z 292-293) und »deutscher als vie-
le Menschen« — erfiillt sie fiir Feller wichtige Kriterien, um als gleichermafien erfahrene
wie loyale Beobachterin fungieren zu kdnnen. Da sie selbst eine Integrationsgeschichte
habe — so Fellers implizite Argumentation — jedoch mustergiiltig integriert sei, kénne
sie die Defizite der >Anderen« klarer benennen, ohne dabei »Nazi-Vergleichen« ausge-
setzt zu werden, die ihm hingegen — als richtigem Deutschen — drohen wiirden:

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

TF: [..] man muss immer total aufpassen, dass man nicht direkt als Nazi gilt. interes-
sant ist, dass meine Frau- ((ordnet sich neu)) es ist interessant, weil gerade meine Frau
viel radikalere Aussagen trifftalsich. also, ich wiisste, wenn ich die Aussagen so treffen
wiirde, wiirde man dauernd denken (»hh, der Deutsche«) und sie hat nicht einmal ei-
nen deutschen Pass. das ist halt immer interessant, weil es gibt viele Sachen, die man
sich in Deutschland gar nicht traut zu sagen, weil man direkt abgestempelt wird. und
ich bin alles andere als rechtsradikal. (Z 442-450)

Indem Feller seine Frau als die radikalere Version seiner selbst in Sachen Integrations-
fragen présentiert, erscheinen seine eigenen Aussagen —im Sinne eines positiven In-
teressensmanagements — nicht nur moderater, sondern auch kollektiv riickgebunden und
sozial abgesichert. Nicht nur er sei es mithin, der jene Probleme erkenne und benenne,
sondern es gebe konkrete andere Personen, die seine Ansichten teilten. Die hier be-
hauptete Konsenshaftigkeit seiner Position unterstiitzt Fellers Selbstbild als »alles ande-
re als rechtsradikal«. Im selben Zusammenhang steht auch sein Hinweis, sich selbst we-
gen eines angeblich restriktiven Meinungsklimas in Deutschland zensieren zu miissen.
Feller reproduziert damit ein aus der rechtspopulistischen Rhetorik bekanntes Zensur-
Narrativ, das es den Sprecher*innen erlaubt, sich selbst als Opfer einer exkludieren-
den offentlichen Meinung zu prisentieren (vgl. Amadeu-Antonio-Stiftung 2017: 14). Die
Verwendung dieses Narrativs sorgt fiir eine zusatzlich Faktizititssteigerung Fellers und
seiner Ehefrau — nach dem Motto: Sie beide haben die unbequeme Wahrheit erkannt,
nur sie diirfe sie jedoch aufgrund ihrer nicht-ganz-deutschen Identitit aussprechen.

Eine weitere Schliisselstelle, an der Feller antimuslimische Deutungsressourcen un-
ter Rickgriff auf sekundire Erfahrungen einfithrt und legitimiert, ist die nachfolgende
Passage. Hier berichtet der Interviewpartner von der Entscheidung seiner Frau, die
gemeinsame Tochter in keinen staatlichen, sondern in einen christlichen Kindergarten
zu geben, da sie sonst »kein richtiges Deutsch« lernen wiirde, und begriindet diese Be-
fiirchtung mit der Anwesenheit »muslimische[r] Kinder« und deren defizitirer Sprach-
kompetenzen.

TF: [...] Ich habe gerade die Diskussion mit meiner Frau, ob meine Tochter getauft
wird, weil wir einen Kindergartenplatz brauchen, meine Frau nicht mochte, dass sie
tirkische Kinder im Kindergarten hat. also, wahrscheinlich wird es ein, wird es ein
christlicher Kindergarten [...] Ich kann aber meine Frau total gut verstehen, die sagt,
ich [..] habe keine Lust, dass da, dass da muslimische Kinder sind, weil die lernen
kein Deutsch, meine Tochter lernt kein richtiges Deutsch. und die Eltern sind meist
hinterwaldlerisch. und das stimmt leider, das ist gar kein Vorurteil ((klatscht bekraf-

tigend in die Hande)), das ist halt, das:: halt immer so, es gibt so voll viel Sachen, die
klingenimmer wie miese Vorurteile, aber, ah, sie sind einfach faktisch zum grofien Teil
wahr, weil man es wirklich taglich erlebt ((klopft unterstiitzend auf seinen Oberschen-
kel)). also, esist haltso () kann man gernsagen, ist, ist bose und klingt irgendwie nach,
weifd nicht, Republikanern, ist aber in vielen Bereichen ist es @wahr@. [...] (Z 818-836)

Feller reproduziert hier antimuslimische bzw. antimigrantische Ideologeme, und zwar
konkret in der Fremdbeschreibung von >Muslim*innen« als Nichtdeutsche. Dies zeigt
sich in der Annahme, >muslimische« Kinder lernten per se eine andere Muttersprache

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access

225


https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226

Grauzonen des Alltagsrassismus

als etwa >christliche« Kinder. Zudem legt Feller nahe, dass es die Riickstindigkeit der
Elternhiuser sei (»hinterwildlerisch«), die fiir jenes Sprachdefizit verantwortlich zu ma-
chen ist. Mit diesem argumentativen Riickschluss aktualisiert Feller nicht nur das Nar-
rativ von der zivilisatorischen Riickstindigkeit >des Islams<, wie man es aus islamfeind-
lichen Polemiken kennt (vgl. Schneiders 2010), sondern auch jenes von der Integrati-
onsunwilligkeit bzw. -unfihigkeit >tiirkischstimmiger Muslim*innen< in Deutschland,;
einer These, die besonders prominent vom ehemaligen Berliner Finanzsenator und Vor-
standsmitglied der Deutschen Bundesbank, Thilo Sarrazin, vertreten wurde. sMuslimi-
sche« Kinder werden vom Interviewpartner hier als ethnisch, kulturell und religiés an-
ders fixiert. Potentielle soziale Interaktionen beschreibt er als lernsozialisatorisch nach-
teilig und versucht daher, sie zu vermeiden. Dabei geht die — in Fellers Darstellung ur-
spriinglich von seiner Ehefrau ausgehende — Befiirchtung, das eigene Kind durch den
Umgang mit >Muslim*innen« nachhaltig zu schidigen, soweit, dass sie eine strategische
Taufe in Erwigung ziehen, um das Kind fiir die Aufnahme in einen konfessionellen Kin-
dergarten zu qualifizieren.

Eine deutliche Faktizititssteigerung erfahren die personlichen Beobachtungen Fellers
und seiner Ehefrau dabei durch explizite Wahrheitsbekundungen (»es gibt so voll viel
Sachen, die klingen immer wie miese Vorurteile, aber, dh, sie sind einfach faktisch zum
grofien Teil wahr, weil man es wirklich tiglich erlebt (klopft unterstiitzend auf seinen
Oberschenkel«) sowie durch Nachdruck verleihende Gesten, wodurch das Ideologem
vom desintegrierten Muslim unter Riickgriff auf geteilte lebensweltlichen Erfahrungen
reproduziert und verifiziert wird. Explizit versichert der Interviewpartner, dass es sich
bei den gemeinsamen Befiirchtungen um »gar kein Vorurteil« handle, vielmehr sei »das
halt immer so [...], weil man es wirklich tiglich erlebt«. Feller kontert damit erneut an-
tizipierte Implikationen, die ihm und seiner Frau rassistische Haltungen unterstellen
konnten. Dabei wird durch den Verweis auf die Alltidglichkeit seiner Beobachtungen de-
ren empirische Beweiskraft zusitzlich untermauert. -Muslimische« Kinder mit schlech-
ten Deutschkenntnissen seien mithin keine Ausnahme, sondern zeigten sich in den
Primdarerfahrungen Fellers als Normalzustand — »als faktisch zum grofRen Teil wahr.«

Die zusammenfassende Betrachtung zeigt, dass sich die zitierten Interviewten, wenn
sie tiber Erfahrungen mit>dem Islam« sprechen, auch der kolportierten Alltagserlebnis-
se lebensweltlicher Dritter bedienen. Dies trifft in zwei Fillen auf Personen zu, die iiber
keine eigenen Kontakterfahrungen mit >Muslim*innenc verfiigen. In der Rekonstrukti-
on sozial vermittelter Alltagserfahrungen aktivieren diese zudem auffillig oft einen Be-
drohungsdiskurs, der insbesondere méinnliche >Muslime« mit etwa aus Mediendiskur-
sen bekannten Negativattribuierungen beschreiben: Reproduziert werden dabei Vor-
stellungen von stidtischen Angstriumen, kriminellen und gewaltbereiten Jugendgangs,
omniprisenten Islamisten sowie sprachlich-defizitiren Migrantenkindern. In Verbin-
dung mit den epistemologischen Techniken der Freund-Zuweisung sowie der Freund-ei-
nes-Freundes-Zuweisung, die von den Interviewten auch in Bezug auf nahe Verwandte an-
gewandt wird, ist zudem eine symbolische Entgrenzung des Benachteiligungsdiskurses
zu beobachten: Im hier aktualisierten Bedrohungsdiskurs werden sMuslim*innen< zur
unmittelbaren Gefahr fiir die eigene physische Unversehrtheit erklirt. Wie schon bei
der ersten Diskurspraxis der Verifizierung auf Basis personlicher Alltagserfahrungen
findet auch hier eine Bestitigung und alltagskommunikative Reproduktion antimus-

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

limischer Ideologeme statt. Erkennen lisst sich dies v.a. an der fehlenden kritischen
Distanz zu den kolportierten Erlebnissen der referenzierten lebensweltlichen Dritten.

41.1.3 Verifizierungen lll: Medial vermittelte Erfahrungen

Wihrend Rekurse auf sozial-vermittelte Erfahrungen lebensweltlicher Dritter ledig-
lich unter den deutschen Interviewten beobachtet werden konnten, lassen sich in Be-
zug auf medienvermittelte Erfahrungen erneut Verifizierungen in beiden Samples fin-
den. Medienvermittelte Erfahrungen, so ldsst sich dabei annehmen, stehen unabhin-
gig von den wohnraumlichen und sozialen Lebensbedingungen der Interviewten, allen
potentiell zur Verfiigung, weshalb sie im individuellen Sprechen tiber >den Islam« und
>Muslim*innen< auch hiufiger zum Einsatz kommen. Mediendiskurse werden von den
Interviewten innerhalb des hegemonialen Aneignungsmusters nun itberwiegend un-
kritisch gelesen und wiedergegeben, wobei sie negativ gerahmte Deutungsressourcen
iiber »den Islam« mit Medieninformationen iiber lebensweltferne Ereignisse und Ent-
wicklungen verkniipfen und so empirisch fundieren. Wie sich zeigen wird, spielen hier
islambezogene Konflikt- und Ausnahmethemen, wie sie uns aus verschiedenen Medi-
eninhaltsanalysen bekannt sind (vgl. Kap. 1.2.3), eine zentrale Rolle. Mit dem Ergebnis
der Verifizierung antimuslimischer Ideologeme werden diese weitestgehend unreflek-
tiert referenziert und so in die persénliche Alltagskommunikation iiber >Muslim*innenc
integriert.

Im Vergleich der beiden Interviewsamples zeigen sich dabei sowohl thematische
Unterschiede als auch Uberschneidungen. Wihrend unter den deutschen Interview-
ten Themen wie Integrationsverweigerung, Frauenunterdriickung, Geschlechterunge-
rechtigkeit (konkret anhand der Schliisselphinomene Kopftuch & >Ehrenmord<) und
Jugendkriminalitit verhandelt werden - singulire Konfliktthematiken, die sich in der
Gesamtschau erneut zu einem natio-kulturellen Bedrohungsdiskurs verdichten — ist es bei
den US-Interviewten insbesondere das Themenfeld Terrorismus (konkret gedeutet als
Terrorverdacht & Terrorsympathie) im eigenen In- und Ausland, das in den medi-
enbasierten Einlassungen der Interviewpartner*innen zum Einsatz kommt. Letzteres
kann dabei auch als sicherheitspolitisches Bedrohungsnarrativ bezeichnet werden. Zudem
wird im US-Teilsample ebenfalls das Thema fehlender Geschlechtergerechtigkeit auf-
gegriffen, jedoch anders angeeignet: Wihrend die deutschen Interviewten dieses als
Bedrohung der eigenen emanzipatorischen Errungenschaften verhandeln, nehmen die
US-Interviewten >muslimische« Weiblichkeit im Deutungsrahmen eines entfernten Op-
ferbildes wahr, das ohne explizite Riickschliisse auf die eigenen US-amerikanischen Ge-
sellschaftsverhiltnisse auskommt. Wir wollen uns nachfolgend die Alltagseindeutun-
gen medienvermittelter Erfahrungen durch die Interviewten genauer ansehen.

Natio-kultureller Bedrohungsdiskurs - Gefahr durch kulturelle >Uberfremdungc

Besonders deutlich zeigt sich die Aktualisierung eines natio-kulturellen Bedrohungsdiskur-
ses bei der Interviewpartnerin Grit Paul (32), einer PR-Agentur-Mitarbeiterin aus Diis-
seldorf. Paul spricht vergleichsweise offen tiber ihre personlichen Vorbehalte gegeniiber
spezifischen Handlungen von Personen, die sie unter Verwendung ethnisierender Zu-

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access

227


https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228

Grauzonen des Alltagsrassismus

schreibungen als »tiirkisch« identifiziert. Auf die Frage der Autorin nach der Passfihig-
keit >des Islams« — ein Frageitem, das dem vorgeschalteten Fragebogen entstammt und
hier zur niheren Ausfithrung nochmals aufgegriffen wurde - erliutert Paul am Beispiel
»tiirkischer Kinder« die Grenzen eines fir sie tolerierbaren Verhaltens von »>Tirk*in-
nen/Muslim*innen« in Deutschland. Der Deutungsrahmen, den sie dabei aufspannt,
beschreibt ein normatives Verstindnis von Integration als einen einseitigen Assimi-
lationsprozess an die deutsche Aufnahmegesellschaft. Hinsichtlich der hier interessie-
renden Eindeutung medial-vermittelter Erfahrungen ist aufschlussreich, dass Paul ihre
Informationsquellen zwar nur vage benennt (»viele Sachen, die man halt auch einfach
liest«), ihre gesamte Argumentation jedoch auf ihnen aufbaut und deren Faktizitit und
Verlisslichkeit dabei mit keinem Wort in Frage stellt.

I: Passt der Islam in die westliche Welt? aus deiner Sicht?

GP: Es kommtdraufan. () also, es gibt () viele Sachen, ich hab's selber jetzt noch nicht
erlebt, aber viele::, viele Sachen, die man halt auch einfach liest, dass so viele:: () Kin-
der halt irgendwie: in der Schule sind, dass das halt wirklich superviele:: () tiirkische
Kinderin Schulen sind, dass (da) kaum noch deutsche Kinder sind. und da wird dann ()
gesagt, »ok, wir brauchen jetzt, das Kreuz muss von der Wand« oder sowas. //ja //ich
finde, das passt nicht. das (.) passt nicht. //ja//also, ich finde immer noch, dass so>n
gewisser Teil Integration da sein sollte, // hm // aber halt auch nicht so, dass das Gast-
geberland, das neue Heimatland sich da so unterzuordnen hat. //ja// und, also die,
dieich kenne, da gibt’s keine Probleme. ich finde auch, das passt, aber ich mag halt so
dieses Militante nicht so //ja //»und wir kommen jetzt hierher und ihr habt euch uns
unterzuordnen« und dhm also, wenn ihr halt sagt »nee, wollen wir nicht oder finden
wir nicht gut« dann sind wir halt gleich Nazis. //ja /[ so, also diese, diese Ebene find
ich ganz furchtbar. //ja // (Z136-151)

In Bezug auf die Frage, welche antimuslimischen Ideologeme von der Interviewpart-
nerin aktualisiert werden, zeigt sich zunichst, dass Paul Fremdbeschreibungen zum
Einsatz bringt, die >Muslim*innen« wie selbstverstindlich als national->fremd« markie-
ren — dies realisiert sie argumentativ durch die Gegeniiberstellung von »tiirkischen«
mit »deutschen Kinder[n]« sowie durch die implizite Unterstellung, >Muslim*innenc
wiirden eigentlich von woanders stammen (»und wir kommen jetzt hierher..«). Deu-
tungsoptionen, die >Muslim*innenc als Deutsche markieren, sie von Migrationserfah-
rungen entkoppeln oder deren gesellschaftliche Anwesenheit erst gar nicht unter dem
Schlagwort »Integration«<® verhandeln, werden von Paul hier weder offen artikuliert
noch angedeutet. Im Gegenteil, Paul attestiert >Muslim*innenc« eine konkrete Bring-
schuld, indem sie Integration als einen Vorgang beschreibt, der aufseiten der Auf-

8 Ratkovic reflektiert die verandernden und exkludierenden Elemente des hegemonialen Integrati-
onsparadigmas, wie es im deutschsprachigen Raum sowohl in politischen, zivilgesellschaftlichen
und akademischen Debatten Anwendung findet. Dabei stellt sie heraus, dass in diesen »die As-
similation der >Migrant_innen<als das Ziel oder das Ende der Migration« betrachtet wird, auch
wenn dies so zumeist nicht offen ausgesprochen wird. Vordergriindig werde stets betont, dass die
>Neuencihre kulturellen Eigenheiten durchaus behalten diirften, solange sie sich an »die Gege-
benheiten der Aufnahmegesellschaft« anpassten (2018: 17f.).

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

nahmegesellschaft méglichst wenig Verinderungen beinhalten sollte. Etwaige migra-
tionsbedingte Transformationsprozesse — wie etwas das Aushandeln der Sichtbarkeit
religiéser Symbole in Klassenzimmern — werden von ihr in der Logik eines worst-case-
Szenarios als »Unterordnungen« unter die Gruppe der >Muslim*innen< gedeutet, ar-
gumentative Zwischentone werden dabei zugunsten imaginierter Extremsituationen
(»superviele tirkische Kinder«, »das Kreuz muss von der Wandx, »ihr habt euch uns
unterzuordnenc) ausgelassen. Im selben Zusammenhang ist auch die Verwendung des
Wortes »militant« zu sehen, mit dem >Muslim*innens, die sich nicht wortlos eingliedern
und eigene Anspriiche formulieren, von Paul als aggressiv und angriffslustig charakte-
risiert werden. Ein Attribut, das, schon fiir sich genommen, Forderungen vonseiten
>muslimischer< Personen an die deutsche Gesellschaft als iitberzogen und unrechtmi-
Rig deligitimiert. Das hier geschilderte Konfliktszenario lisst >Muslim*innen< dabei als
eine Bedrohung fiir die kulturelle Verfasstheit und das aktuell bestehende Minderheits-
Mehrheits-Gefiige innerhalb des deutschen »Gastgeberland[es]« erscheinen.

Von besonderem Interesse ist nun die Tatsache, dass Paul die benannten »Proble-
me« gar nicht selbst erlebt oder beobachtet (»ich hab’s selber jetzt noch nicht erlebt...«),
sondern lediglich von ihnen »gelesen« hat. Sie rekurriert hier auf Erfahrungen und In-
formationen, die ihr mit hoher Wahrscheinlichkeit medial vermittelt wurden. Darauf
deutet konkret das von Paul gewihlte Verb »lesenc, das eine vorhergehende Rezeption
der vorgetragenen Sachverhalte nahelegt. Hitte es sich um durch Dritte kolportierte, im
Rahmen sozialer Kommunikationsprozesse transportierte Informationen gehandelt, so
hitten sich andere Formulierungen angeboten, etwa: »was man so hort«, »was man
sich erzihlt«, »wovon Person X berichtet hat« etc. Verschiedene rhetorische Techniken
lassen die hier angedeuteten medialen Erfahrungsressourcen als zuverlissige Quellen
erscheinen. Wir verstehen deren Funktion mithin erneut als faktizititssteigernd und in-
teressensmanagend, d.h. sie dienen der Darstellung des Geschilderten als tatsichlich-so
sowie dem Selbstbild der Interviewpartnerin als integrer Sprecherin ohne rassistisches
Eigeninteresse.

Konkret ist hier das Mittel der direkten Rede zu nennen, das Paul mehrfach ein-
setzt und das eine wirklichkeitsgetreue Dokumentation durch die zitierende Instanz
(also Paul) sowie durch die originire Erfahrungsquelle (die Medien) suggeriert. Mit dem
Stilmittel der direkten Rede nimmt Paul eine doppelte Faktizititszuschreibung vor: an
sich und an ihrer Quelle. Auch der wiederholte Einsatz des Partikels »halt« fungiert
in Bezug auf ihre Quellen als faktenversichernd: Es markiert die nachfolgenden Infor-
mationen als fraglos. Dass Paul zudem ihre Informationsquelle nicht niher definiert
und auch das unbestimmte, verallgemeinernde Pronomen »man« verwendet (»viele Sa-
chen, die man halt auch einfach liest«), lisst sich in diesem Sinne lesen. Hier wird eine
anonyme Allgemeinheit angerufen, die die Beobachtungen der Interviewten als kollek-
tiv geteilt prasentiert. In der fehlenden Spezifizierung der Quelle deutet sich zudem
an, dass es sich hier fiir Paul um ein allgemein verfiigbares, wenig kontroverses Wis-
sen handelt, dessen Herkunft nicht genauer nachgezeichnet bzw. offengelegt werden
muss. Mit Schiitz liefRe sich hier auch von einem »schlicht gegebenen, unhinterfragtenc
Wissen sprechen, das von einer lebensweltlichen Bekanntheit und Selbstverstindlich-
keit geprigt ist — und mithin kaum mebhr Irritationen auslost, gegen die man sich im
Interaktionskontext Interview durch konkrete Herkunftsangaben wappnen miisste.

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access

229


https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230

Grauzonen des Alltagsrassismus

Auch an anderer Stelle im Interview zeigt Paul, dass Mediendiskurse fiir sie eine re-
levante Informationsquelle im Sprechen iiber sMuslim*innenc« darstellen. So beschreibt
sie ihre personliche Wahrnehmung als gespalten — in Mediendiskursen zeige sich dabei
insbesondere die negative Seite der Religion und ihrer Anhinger*innen.

I: Ok, wie wiirdest du denn, also wie wiirdest du denn, sozusagen, deine Sicht heu-
te beschreiben. also wie, wie nimmst du den, wie nimmst du die Religion heute
wahr? // Ahm, also- // Oder vielleicht anders gefragt, wie nimmst du (), wie nimmst
du Muslime heute wahr?

GP: Also ist (4) durch meinen Freundeskreis und die Leute, mit denen ich halt dann
wirklich zu tun habe, schon positiv. durch das, was man &hm, so weltlich durch Nach-
richten und sowas ahm erfahrt, geht’s eherins Negative. //ja // also, das ist, es ist, man
kann’s ja nicht aus-. (Z 259-272)

Interessant an den Eindeutungen Pauls ist die klare Trennung zwischen medial vermit-
telten Informationen und personlichen Alltagserfahrungen, die sich in beiden Zitaten
deutlich zeigt. Paul zufolge gebe es bei den >Muslim*innen, die sie personlich kenne,
»keine Probleme« in Sachen kultureller Passfihigkeit. Diese nehme sie »schon positiv«
wahr — wobei das Partikel »schon« ihre diesbeziigliche Uberzeugung einzuschrinken
scheint. Die Anerkennung von >Muslim*innen« zeigt sich hier einmal mehr als voraus-
setzungsvoll, sie ist nicht vorbehaltlos. Bei dem, was »man« hingegen »so weltlich durch
Nachrichten und sowas erfihrt«, sei das genaue Gegenteil der Fall. Jene Berichte er-
scheinen in Pauls Darstellungen als klares und unhinterfragtes Zeugnis dafiir, was >am
Islamc nicht passe: Hier werden von der Interviewpartnerin bekannte antimuslimische
Deutungsressourcen aufgerufen, so etwa jene von der bedrohlichen Masse (»superviele
tiirkische Kinder«), vom muslimischen Islamisierungs- und Unterwerfungseifer (»das
Kreuz muss von der Wandx, »ihr habt euch uns unterzuordnen«) und deren religiser
Radikalitit (»ich mag halt dieses Militante nicht so«). All dies bekommt in Pauls Ein-
deutungen eine derart hohe Glaubwiirdigkeit zugesprochen — dies kdnne man »ja nicht
aus[blenden]« — dass die Interviewpartnerin auf ein Abwigen der medialen gegeniiber
ihren personlichen Erfahrungsressourcen ganz verzichtet. Es existieren fiir sie mithin
zwei Wirklichkeiten, die beide Giiltigkeit besitzen — dass diese sich allerdings grundle-
gend widersprechen, wird von Paul nicht weiter thematisiert.

Auf die Frage, was den medienvermittelten >Islam< nun genauer charakterisiere,
weif Paul im nachfolgenden und letzten Interviewausschnitt nun eine spontane Ant-
wort und bestitigt damit die bereits eingefithrten Ideologeme von religiéser Militanz
und Beherrschungswillen, die sie durch sEhrenmordszenarienc und unterdriickte Kopf-
tuchtrigerinnen erginzt.

I: Ahm, dieser Medienislam oder dieser Islam, der nicht () durch deinen Freundeskreis
irgendwie an dich herantritt, zu dir durchdringt, 4hm, wie lasst der sich beschreiben?
Also wie-

GP:  LAlsriickstandig. also ich find-

I: -was ist das fiir'n Islam, der da vermittelt wird?

GP: Ich find’s riickstandig, // mhm // weil halt grade im Fernsehen ganz oft so dieses
Thema Kopftuch angebracht wird und dann halt wirklich diese militanten Menschen

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

dann da sitzen und sagen »ja, das steht aber im Koran und wir missen Kopftuch tra-
gen und wir missen dies und wir miissen das. und ihr miisst euch uns unterordnen,
und«. also ich bin kein, kein Freund davon (.) in meinem eigenen Land (.) nicht mei-
ne Meinung sagen zu diirfen. // mhm // so. so, und in den Medien (2) wird das, glaub
ich, schon sehr propagiert, dass es halt schlecht ist, // mhm // so. das ist halt immer so
dieses, so »Manner unterdricken die Frauen« und ahm »Die Frauen miissen halt wirk-
lich (immer) Kopftuch tragen, und die diirfen sich nicht schminken, und blof3 nicht die
Haare und wenn Midchen sich in nen, in nen, dh, Christen verlieben, dann werden die
gern mal von den Briidern umgebracht« und sowas. das ist so das Bild, was man, glaub
ich, in Deutschland hat. //ja// (Z 288-314)

Bemerkenswert an Pauls kommunikativem Umgang mit den medial verfiigbaren Kon-
fliktnarrativen ist, dass sie diese, trotz abweichender persénlicher Erfahrungen und
trotz eines Bewusstseins dariiber, dass Medien ein »halt schlechtes« Bild der Religion
»propagierenc, aufgreift und in ihre eigenen Einlassungen weitestgehend unhinterfragt
einflicht. Trotzdem sie sich am Ende des Zitates von den paraphrasierten Narrativen
sEhrenmords, Kopftuchzwang und Frauenunterdriickung zu distanzieren scheint, in-
dem sie die Konfliktorientierung der Medien zumindest andeutet (»in den Medien wird
das, glaub ich, schon sehr propagiert«), sind ihre Schlussfolgerungen dennoch eindeu-
tig: Die religiése Uberzeugung, ein Kopftuch tragen zu miissen, gilt ihr nicht nur als
militant, sondern auch als kulturell wie persénlich iibergriffig (»ihr miisst euch uns
unterordnenc). So fiihlt sie sich davon laut eigener Aussage in ihrer Meinungsfreiheit
beschnitten (»ich bin kein Freund davon [..], nicht meine Meinung sagen zu diirfenx).
Dass sie dabei einen nationalen Deutungshorizont aufruft (»in meinem eigenen Landx),
verdeutlicht erneut, dass Paul muslimische Personen aufierhalb des nationalen Eigen-
raums verortet. Auch unterstreicht dies, dass Paul, trotz positiver Primirerfahrungen,
den Medienislam weder in seiner alltagsweltlichen Ubertragbarkeit noch in seiner Aus-
gewogenheit oder Transparenz wirklich kritisch reflektiert. So verifiziert sie jene me-
dialen antimuslimischen Deutungsangebote, indem sie sie als sinnstiftende Interpre-
tationsrahmen fiir sich nutzt und so alltagskommunikativ reproduziert.

Wihrend Paul nun explizit zwischen einem personlich erlebten Islam und einem me-
dienvermittelten Islam unterscheidet, zeigt sich bei der Interviewpartnerin Silvia Manck
eine zumindest in Ansitzen reflektierte Eindeutung medienvermittelter Islambilder.
Letztlich werden jedoch auch von ihr antimuslimische Ideologeme aufgerufen, die in ei-
nen Diskurs natio-kultureller sowie physischer Bedrohung — insbesondere durch mus-
limische Manner — eingebettet sind.

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access

231


https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232

Grauzonen des Alltagsrassismus

I: Ja, ok. und Sie wollten sagen, also, inwiefern sich dieses Erlebnis in der Tiirkei mog-
licher-weise ausgewirkt hat auf, ich sag jetzt mal ein bisschen abstrakt, Ihren Blick auf
Muslime auch hier in Deutschland.’

SM: Ah, was man ja- naja gut, das ist natiirlich dann nicht nur durch dieses Erlebnis
gepragt, // ok // sondern es ist selbstverstandlich auch geprigt durch das, was man in
der Presse hort // hm // und, und &h, in den Medien wahrnimmt. von daher ist der Ein-
druck, dass eben die:::::: (2) die Gleichheit () // hm // nicht wahrgenommen wird. also,
es gibt einen () die Wahrnehmung ist, dass es einen eklatanten Unterschied zwischen
Mannern und Frauen gibt, ja. und, das ist natiirlich etwas fir, fir meine Kultur, &h ()
was mit sehr widerstrebt, ja. und was () nicht nur Arger erzeugt, sondern natiirlich
auch, wenn ich weif3, dass dh (.) diese Manner diesen Respekt vor Frauen nicht haben.
oder die, die Achtung da nicht haben, die als minderwertig ansehen, dh, es ja einem
natirlich auch ein bisschen Angst macht, ne. wenn jemand keinen Respekt vor einem
hat, ist die Gefahr, dass der einen vielleicht irgendwie:: was Negatives will, wesentlich
grofRer. /[ hm [/ (Z160-179)

Auch Manck verweist mithin auf Mediendiskurse als lebensweltliche Erfahrungsres-
source, die ihre Wahrnehmung von >Muslim*innen«< neben ihren persénlichen Eindrii-
cken »selbstverstindlich auch prigen«. Sie habe »von daher« — also aufgrund sowohl
der eigenen Primirerlebnisse als auch der medialen Thematisierung >des Islams, die
Manck hier ebenfalls unhinterfragt iibernimmt und sprachlich zu einem einheitlichen
Erfahrungshintergrund verschmelzen lisst — den »Eindruck, dass die Gleichheit [der
Geschlechter] nicht wahrgenommen« werde. Manck aktualisiert hier zunichst nur im-
plizit das Narrative von der Geschlechterungleichheit im Islam, um kurz darauf explizit
zu konstatieren, dass es einen »eklatanten Unterschied zwischen Mannern und Frauen«
gebe. Auffillig ist, dass die Interviewpartnerin hier nur allgemein von dem Eindruck und
der Wahrnehmung spricht, auf eine explizite persénliche Perspektive auf die benannte
Problematik im Sinne eines positiven Interessensmanagements also zunichst verzichtet. Je-
nes lasst sich als implizite Konsensualisierung des Aussageinhalts interpretieren, im Sinne
eines man nehme das aufgrund der Medienberichte eben so wahr. Plausibel erscheint
diese Lesart nicht zuletzt auch durch die vorhergehende »man«-Konstruktion im Zu-
sammenhang mit islambezogenen Medienberichten, die Manck im Kreis einer nicht

9 Der Auszug befindet sich recht weit am Anfang des Interviews (Min. 7) und schlief3t an eine aus-
fithrliche Erlebnisschilderung an, in der Manck tber Urlaubseindriicke im Zusammenhang mit
von ihr bereisten, mehrheitlich-muslimischen Lindern berichtet. Dabei kommt sie wiederholt auf
Situationen zu sprechen, in denen sie sich unwohl gefiihlt habe u.a. auch auf einen versuchten
Ubergriff auf ihre Tochter durch einen Mann in der Tiirkei. Um nun Naheres iiber die lebenswelt-
liche Relevanz jener Begegnungen auch im Kontext ihres deutschen Alltags zu erfahren, bittet sie
die Autorin im Anschluss um eine Einschatzung, inwieweit jene Reiseerlebnisse ihre Wahrneh-
mung >des Islams< beeinflusst haben (Frage: »Hat das Ihre allgemeine Wahrnehmung des Islams be-
einflusst, nachhaltig? Ist das eine Erfahrung, die Sie behalten haben, sozusagen, auch in lhren alltdglichen
Begegnungen?«). Die folgende Interviewpassage setzt mit der (zweiten) Nachfrage zur Tragweite
der Tiirkeierlebnisse auf Mancks Blick auf Muslim*innen in Deutschland ein —die Autorin stellt diese
Frage noch einmal zur Erinnerung, nachdem Manck zuvor thematisch abgeschweift war.

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

weiter bestimmten Allgemeinheit aufgehen lisst. Die empirische Evidenz des konstatier-
ten Problems wird im Zuge ihrer Ausfithrungen dabei sukzessive gesteigert: zuerst ist
lediglich von einem »Eindruck« die Rede, dann von einer allgemeinen Wahrnehmung
und schlieflich vom konkreten Wissen Mancks. Fiir die Interviewpartnerin besteht an
der Misogynie >muslimischer« Minner mithin wenig Zweifel, sie konstatiert dies als
pauschalen Tatbestand, den sie mit einer introspektiven Einlassung iiber ihre eigene
»Angst« gewissermaflen abrundet.

Unterfiittert sind Mancks Beobachtungen mit alltagstheoretischen Postulaten,
dass es sich bei der Angst »ja« um eine quasi-»natiirliche« Reaktion handle und dass,
mehr noch, von einer signifikanten Gefahr durch >muslimische« Mdnner auszugehen
sei. Hierin zeigt sich nun auch bei Manck die Aktualisierung eines neo-rassistischen
Bedrohungsnarrativs im Sinne eines drohenden gesellschaftlichen Verlustes liberaler
Werte, konkret dem der Geschlechtergleichheit (»was fiir meine Kultur [..] was mir
sehr widerstrebt«). Durch die Verwendung gruppaler Kategorisierungen (»diese Min-
ner«) auf der einen und unbestimmter Pronomen (»einemc,« einen«) auf der anderen
Seite, wird das Bild eines intergruppalen Antagonismus gezeichnet: die > muslimischen«
Minner gegen uns Frauen. Das Narrativ von der westlichen Frau als potentielles Opfer des
muslimischen Mannes schilt sich dabei als relevantes Deutungsmuster Mancks heraus.

Betrachten wir die beiden zitierten Beispiele abschlieflend gemeinsam, so wird in
ihnen die Bereitschaft der Interviewten deutlich, islambezogene Mediendiskurse als
glaubwiirdige Informationsquellen alltagskommunikativ einzusetzen. Besonders deut-
lich wird diese Authentizititszuschreibung im Falle Grit Pauls, die trotz persénlicher
und positiv-abweichender Alltagserfahrungen, an den medienvermittelten Deutungs-
ressourcen festhilt: So stellt fur sie die Prasenz >muslimisch¢/>tiirkischer< Schiiler*in-
nen in deutschen Schulen eine Bedrohung fiir die eigene natio-kulturelle Kollektivi-
dentitit dar. Was Paul hier als kollektives Gefahrenszenario entwirft, wird von Manck
am Thema Frauenunterdriickung um eine personliche Ebene erweitert. sMuslimisches
Minner nimmt sie auch als personliche Bedrohung wahr, was sie sowohl mit medialen
Rezeptionserfahrungen als auch mit personlichen Anekdoten begriindet. Deutlich wird
in den Schilderungen beider Interviewter, dass mit >Muslim*innenc eine unerwiinschte
Abweichung von der gesellschaftlichen Normalitit assoziiert wird, die unter Riickgriff
auf Medieninhalte als virulent und lebensweltlich bedeutsam erscheint. Trotzdem bei-
de die Fahigkeit zur kritischen Interpretation von Mediendiskursen andeuten — wenn
auch nicht mehr als das — geht dies nicht so weit, die referenzierten Bedrohungsszena-
rien in ihrer gesellschaftlichen Signifikanz zu hinterfragen.

Sicherheitspolitischer Bedrohungsdiskurs & »Muslim*innen« als Opfer

Wihrend die deutschen Interviewpartnerinnen Paul und Manck unter Rickgriff auf
medienvermittelte Erfahrungsressourcen ein Bedrohungsnarrativ aufrufen, in dessen
neo-rassistischer Logik ein natio-kultureller Status Quo durch die gesellschaftliche Pri-
senz von >Muslim*innen« gefihrdet erscheint, finden sich unter den US-Interviewpart-
ner*innen weniger kulturrassistische, dafiir ebenso populire antimuslimische Terroris-
mus- und Opfernarrative. Die empirische Herleitung erfolgt dabei ebenfalls aus rezipier-

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access

233


https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234

Grauzonen des Alltagsrassismus

ten Medienberichten, die auch hier weitestgehend unreflektiert in individuelle Alltags-
eindeutungen eingeflochten werden.

Besonders deutlich zeigt sich dies etwa bei der Interviewpartnerin Ellen Smith (35),
einer Logopidin aus einem Vorort Chicagos. Auf die Eingangsfrage der Interviewerin,
welche Erfahrungen sie bisher mit>dem Islam«gemacht habe, erliutert Smith zunichst,
dass jhre Wahrnehmung im Zuge von 9/11 und dem damit verbundenen Militireinzug
ihres Mannes nach Afghanistan durch Medienberichte geprigt worden sei: »he was the-
re and I was here, so certainly the media impacted my viewpoint on-, ahm (2) probably
til then I really didn't had learnt anything about Islam« (Z 57ff.). Medien werden hier
zur zentralen Erfahrungsressource erklirt, die Smith nicht nur wihrend einer beson-
ders herausfordernden Lebensphase mit Informationen versorgten, sondern auch ihre
personliche Perspektive auf die Religion und insbesondere auf die »Rolle der Frau« be-
einflussten.

ES: [...] and then | guess, ah (.) and all of this comes from the media too, | think,
that in all the other knowledge or perception that | have on the Islamic religion is
ahm, ah () both from when September 11th happened but then even was recently
with the abduction of the ahm () young women in ahm () I'm blanking on the
country //hm // there were like 30 () ah a couple of hundred young girls that were
abducted, is just, as a woman, how Islam and religions in general, are ahm (.) not as

supportive of women. // hm hm // and that they are ahm (4) ah () | don’t know, women
don't play as big of a role in religion, ahm, the value, women aren't valued // hm
hm /[ as much, | guess in religion in general. but I, | guess, | would say my perception
is more so on Islam // hm hm // than ahm () in other religions, let’s say [...]. (Z 70-88)

Auffillig ist hier zunichst die problemorientierte Wahrnehmung der Interviewpart-
nerin, die sich frithzeitig im Interview abzeichnet. Die Frage nach alltagsweltlichen
Erfahrungen ruft bei ihr in thematischer Hinsicht Assoziationen mit Kriegen, Krisen
und Ausnahmeereignissen hervor: 9/11, Kriegseinsatz, Entfithrungen, Geschlechterun-
gerechtigkeit. Liickenhaft beschreibt sie zudem Medieninformationen als lebenswelt-
lich prigend, die sie am konkreten Beispiel einer kurz vor dem Interview im Frith-
jahr 2014 erfolgten Entfithrung mehrerer hundert nigerianischer Schiilerinnen durch
die dschihadistische Terrororganisation Boko Haram veranschaulicht. Im Anschluss
schlieRt sie von diesem konkreten Entfithrungsfall auf die untergeordnete Rolle der
Frau im Allgemeinen. Sie erhebt den Medienbericht damit implizit zum Beleg fiir das
populire antimuslimische Ideologem von der Muslimin als Opfer — das sie hier unreflek-
tiert itbernimmt und so alltagskommunikativ reproduziert.

Das dabei aktivierte Opfernarrativ unterstreicht die Interviewpartnerin wenig spi-
ter noch einmal im Zusammenhang mit einer islambezogenen Sachbuchlektiire. Das
betreffende Buch, Three Cups of Tea, das tiber die humanitire Arbeit eines US-Amerika-
ners im nérdlichen Pakistan und sein Engagement gegen lokale Terrorismusnetzwer-
ke berichtet und das von wissenschaftlicher Seite iiberaus kritisch rezipiert wurde,"

10 Die Soziologin Nasheen Ali etwa kritisierte Three Cups of Tea »[for constructing] a misleading
narrative of terror in which the realities of Northern Pakistan and Muslim life-worlds are dis-

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

wird fiir Smith zur Hintergrundfolie einer persénlich gewendeten westlichen Selbstglo-
rifizierung. Dabei liefert das Buch fiir Smith den entscheidenden Impuls — sie erwihnt
es im Laufe des Interviews noch mehrere Male - sich ihrer Freiheiten als westliche Frau
bewusst zu werden; eine Einsicht, die sie in Abgrenzung zu den unterdriickten Le-
benswelten >muslimischer< Frauen formuliert, die ihr durch das Sachbuch und andere
klassische Medienberichte so vermittelt wurden.

ES: [..] | do remember reading [..] that »Three Cups of Tea«-book and it was a man
who had gone and studied ahm, well he’d come to live in Afghanistan but () to try to
help start schools // hm hm //ahm (3) and just thinking in a lot of ways how lucky | am
as a woman to have that, just born, where | was born, and have access to education
and not to be worried about (.) being physically harmed () ahm, in order just to get
an education // hm hm //. and that while my own education was influenced by (.) the
writers of the textbooks and things like that, wasn't influenced by someone’s religious
agenda//hm hm//ahm (2) ahm (2) so | remember thinking that also. and ahm (2)
there was something else | was just thinking of and I- @(2) @ ah (3) also just I, almost
like a curiosity that (2) // hm hm // someone could grow up (.) thinking what they think,
they must think about us, you know. ahm, and kind of a disbelief for that, | guess // hm
hm //so. (Z173-186)

In der kontrastierenden Darstellung der eigenen privilegierten Lebensbedingungen er-
scheinen >muslimische« Frauen als bemitleidenswerte Opfer, wihrend Smith sich selbst als
freie, vom Gliick begiinstigte >westliche« Frau entwirft. Orientalistischen Deutungslo-
giken folgend werden dabei differenzierende Sichtweisen sowie Gegenargumente — et-
wa sexistische Strukturen in >westlichen« Gesellschaften (vgl. Welt Economic Forum
2018)" - ausgeblendet. Ein zusitzliches koloniales Deutungsmoment, das die Vorstel-
lung der White-Maw’s-Burden' gegeniiber dem nicht->westlichen< Rest der Welt aktiviert
(vgl. Arndt 2005a: 26), wird in der Beschreibung des Autors als gutmeinenden Retter auf-
gerufen, womit sich das Opfernarrativ von der smuslimischen« Frau, die unfihig ist,
sich selbst zu helfen, in den Aussagen Smiths zusitzlich manifestiert.

Im Vergleich zu den Auferungen der deutschen Interviewpartnerinnen Grit Paul
und Silvia Manck fillt auf, dass Smith das Ideologem von der Muslimin als Opfer nicht

torted through simplistic tropes of ignorance, backwardness and extremism, while histories of
US geopolitics and violence are erased.« (2010: 541)

11 Dem aktuellen Bericht des Weltwirtschaftsforums zum Global Gender Gap zufolge liegen die USA
auf Platz 98 von 149 Landern, was das politische Empowerment und die Reprédsentation von Frau-
en im politischen System anbelangt (vgl. 2018: 14); beriicksichtigt man zudem die Bereiche Ge-
sundheit, Bildung und wirtschaftliche Teilhabe liegen die USA auf Platz 51. Deutschland liegt auf
Platz14.

12 Arndt bezeichnet das Narrativ als »Selbstrechtfertigung« kolonialisierender Lander, keine alter-
nativen Handlungsoptionen zu haben, als den unzivilisierten Rest der Welt an den eigenen kul-
turellen Errungenschaften teilhaben zu lassen und diesen so zu »normalisieren« (vgl. 2005a: 26).
Urspriinglich stammt der Begriff von Rudyard Kiplings Gedicht The White Men’s Burden, in dem
imperialistische Interventionen euphemistisch als noble Unternehmung dargestellt werden (vgl.
Zwick 2019).

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access

235


https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236

Grauzonen des Alltagsrassismus

auch im Sinne einer Bedrohung fiir sich bzw. den weiblichen Teil der US-amerikani-
schen Gesellschaft interpretiert. Wo sich die deutschen Interviewten in ihrer Meinungs-
freiheit (Paul) bzw. personlichen Unversehrtheit (Manck) bedroht sehen, konstatiert
Smith lediglich eine Art naives Gliicksempfinden dariiber, nicht als >Muslimin< bzw.
im vornehmlich nichtmuslimischen sWesten« geboren worden zu sein. So sagt sie we-
nig spiter im Zusammenhang mit Medienberichten iiber >muslimische«< Frauen in den
USA, die durch rechtliche Regelungen in einigen US-Bundesstaaten zum Ablegen ihres
Kopftuches fiir offizielle Fotos angehalten werden sollten:

ES: It just made me think of [..] the way that women dress and how, again, I'm (2)
sometimes feeling lucky for that | just was born where | was born because a) it would
be too hot, but | suppose | would get used to that, butjust that | would feel oppressed
wearing that //hm hm //. and yet | don’t think that everybody who wears that feels that
way. | think they view that as a choice and that’s part of their // hm hm // culture, but
for myself | would feel oppressed ahm (.) with having to wear certain things. or having
to (.) ahm, walk behind a man, that type of stuff // hm hm // so. (Z 442-450)

Interessant an der Eindeutung der Interviewpartnerin ist auch hier die Art und Weise,
in der sie das Opfernarrativ aktualisiert, und zwar ohne dabei offenkundig genera-
lisierende Aussagen zu treffen. Dies gelingt konkret iiber die rhetorische Technik der
Selbstaussage, bei der antimuslimische Zuschreibungen mittels simulierter Perspektiviiber-
nahme transportiert werden. Wihrend Smith den Frauen zugesteht, das Tragen des
Kopftuchs als freie Wahl und Bestandteil »ihrer Kultur« zu sehen, stellt sie kontrastie-
rend klar, dass fiir sie selbst eine solche Entscheidung stets mit dem Gefithl des Unter-
driicktseins verbunden wire: »but just that I would feel oppressed wearing that«. Das
paternalistische und verandernde Moment in dieser Aussage steckt in der wertenden
Gegeniiberstellung: Was in deren Kultur Teil individueller Freiheiten ist, empfindet die
Interviewpartnerin fiir sich als Repression — die Betonung des Obligatorischen (»having
to wear...«; »having to walk«) unterstreicht dabei, dass fiir Smith Kopftuch und weibli-
che Selbstbestimmtheit in einem Spannungsverhiltnis stehen. Diese Technik lisst sich
nun erneut als funktional fiir ein positives Interessensmanagement verstehen. Dassel-
be gilt auch fiir den relativierenden Konzessivsatz »and yet I don't think that everybody
who wears that feels that way«, durch den die Perspektive Smiths umsichtig und dif-
ferenziert erscheint und antizipierte Rassismusvorwiirfe implizit abgewehrt werden
kénnen.

Weitere Falle

Wihrend sich Smith unter Rickgriff auf medienvermittelte Erfahrungsressourcen das
antimuslimische Ideologem der unterdriickten Muslimin lebensweltlich aneignet und so
reproduziert, lisst sich beim Interviewpartner James White (61), einem pensionierten
Vorstandmitglied einer US-Versicherungsgesellschaft, das ebenfalls populire Terrorn-
arrativ—konkret in Form eines Terrorverdachts gegeniiber sogenannten moderaten Mus-
lim*innen — erkennen, das White in Rekurs auf entsprechende Medienberichte aufruft
und damit implizit verifiziert. Interessant ist dabei zunichst auch hier das ausfithrli-
che Interessensmanagement des Interviewpartners, das jener im Vorfeld seiner islambe-

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

zogenen Aulerungen detailliert entfaltet. So weist er in seiner Auftaktaussage zunichst
ausdriicklich auf seine tolerante Haltung gegeniiber anderen Religionen hin.

JW: [...] from the standpoint of my believes, | grew up Catholic but | would, would con-
sider myself a, ah () a fiscally conservative and socially liberal // mhm // person. very
tolerant// mhm // ah, () religion is irrelevant to me in terms of how | feel about some-
one. [/ ok // 1 don’t think there is, I, | don’t believe there is one, there is one truer re-
ligion. | believe that Muslims, Hindus, Jews, Catholics other denominations of Chris-
tians, what they all have is, you know, () bigot people and their version of heaven as
anyone else. ahm, and | don't feel I, I, I've never grown up feeling the ahm (.) need to
try to convert someone over to my way of thinking. I like to celebrate their way of think-
ing // mhm //. it’s interesting for me to understand how they think whether they are a
member of religion or not, is irrelevant [..]. (Z 39-51)

Die von White nur wenige Sitze spiter folgenden generalisierenden und iiberaus ne-
gativ konnotierten Fremdzuschreibungen an US-amerikanische sMuslim*innen« als Gruppe
sind, so lisst sich vermuten, nur deswegen sagbar, weil er sie durch jene demonstra-
tiven Toleranzbekundungen vorsorglich als nicht-rassistisch markiert. White bedient
sich dabei einer rhetorischen Technik, die in rassismuskritischen Diskursanalysen als
Disclaimer bzw. »Apparent Denial« (vgl. van Dijk 1987: 91) bezeichnet wird:

»We call this a Apparent Denial because itis not a real denial of what was said, but only
a denial of possible inferences the recipient may make, as well as a statement that is
inconsistent with what is actually stated in previous or next assertions.« (Ebd.)

In den darauffolgenden Fremdbeschreibungen unterteilt White >Muslim*innen< zu-
nichst in radikale und moderate — Letztere nennt er »Mainstream Muslims«—, um sie
daraufhin kollektiv eines religiés motivierten Sympathisantentums mit dschihadis-
tischen Ideen und Handlungen zu verdichtigen. Die Angriffe vom 11. September
2001 bilden dabei den thematischen Aufthinger seiner Argumentation. Aus Medien-
interviews und offentlichen Aussagen »muslimischer Sprecher*innen« leitet White
die Uberzeugung ab, dass nicht nur radikale >Muslim*innens, sondern die gesamte
smuslimische« Community in den USA — White veranschaulicht dies mit der Metapher
des »Clubs« — jene Angriffe goutiert hitten. Dieses fithrt er in neo-rassistischer Logik
auf deren kollektive religiose Identitit zuriick, also darauf, dass sMuslim*innens, weil
sie >Muslim*innenc sind, ausnahmslos alles gutheiflen, solange es »im Namen Allahs«
geschehe. Der Interviewpartner aktiviert hier ein Terrornarrativ, das >Muslim*innen«
generell eine religios begriindete Gewaltsympathie unterstellt.

JW: [..] the thing that | guess intrigued me about all of that, in fact, it, it upset me,
was that | can understand if radicals say, »we do that in the name of Allah«// yes // ah,
which to me, you know, they are doing it for power, // mhm // they are using Allah as
an excuse // mhm // ah, because | don't belief any religion, no leader of any religion
would condone what they did // mhm // not that | believe that, thatJesus Christ would
condone the Crusades. // mhm, mhm //ahm () but having said that, what, what re-
ally | found upsetting was that the mainstream ah, Muslims in the United States who
were being interviewed at the time and being asked the questions »what do you think

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access

237


https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238

Grauzonen des Alltagsrassismus

of this?«, none of them condemned it. // mhm, ok // and | thought, | just can’t imagine
why they wouldn’t. but some of the, some of the most influential spokespeople, Muslim
spokespeople in the United States, ah, stopped short of condemning that action ahm,
you know, the World Trade Center attacks. and so I, I, | ahh (.) that, that prejudiced me
then (.) against, |, | think it started to prejudice me against Muslims // mhm // asaresult
of that. all | was looking for was an acknowledgement that (.) you know, ah, this was a
terrible deed // mhm // and my impression was they, they:: were neutral on that, they,
they, they weren't about, in other words, it’s their club // mhm // even though it may
have been a radical element of their club // ok // but it was still their club that did it. (2)
and at all cost, you defend your club. // mhm // the Muslims, you know, and (if it does)

anything in the name of Allah, | guess they think itis ok. // mhm // but they didn’'t think
it was bad enough to, to stand up and say »this is wrong«// ok // and that confused me.
and |, | think for a lot of people in the United States it was infuriating // mhm // when
tied down after a fair amount of conversation, you, you got a little bit of this »well, of
course, the killing of 3.000 innocent people was not a good thing«, but there was al-
ways that »but-«. ahm () »you have to understand the frame of mind of these people«.
I don’t have to understand the frame of mind of somebody that would highjack a jet
and kill innocent people. //mhm //| don’t have to understand that//ja//and I'm not
going to understand it. and (.) ahm, | guess the thing that |, ah, that, that- you know,
when it comes to that how cowardly () // mhm // Muslims are (.) ah, | don’t know how
they can think that they can achieve their goals by killing innocent people // mhm //.
all it does is infuriate me //ja //. | would sup-, you know, at the time, | would have sup-
ported any heinous thing that you could do as a retaliation for that. // ok // so if they
thought »well, we gonna kill a bunch of people at the World Trade Center« and think
public opinion, James White and others, would say »we must have just been bad. oh,
that was terrible (firstly) what we did. ok, we gonna stop being who we are«. so, once
again, | can understand that radicals do that. what | can’t understand is that non-rad-
icals // mhm // not ahm (2) speaking out against the radicals // mhm //. and they just
don’'t seem to do that. (Z 81-126)

Zusammenfassend und vergleichend lasst sich nun zur dritten verifizierenden Diskurspra-
xis festhalten, dass Mediendiskurse fiir die zitierten Interviewpartner*innen im all-
tiglichen Sprechen iiber >Muslim*innen< und >den Islam« im Rahmen hegemonialer
Aneignungen eine glaubwiirdige Informationsquelle darstellen. Trotzdem im Material
wiederholt Andeutungen eines kritischen Umgangs mit islambezogenen Medienberich-
ten identifiziert werden konnten, werden diese zu keiner reflektiert-kritischen Lesart
ausgebaut. Im Gegenteil, selbst bei Interviewpartner*innen, die iiber positive person-
liche Alltagserfahrungen verfiigen, bitflen davon abweichende Medienberichte kaum
an (zugeschriebener) Authentizitit ein. Sie werden dann vielmehr als parallele »zweite
Wirklichkeit« referenziert. Im Vergleich der konkreten Bedeutungsproduktionen zeigt
sich zudem, dass die deutschen Interviewten verstirkt auf ein kollektiv-gedeutetes Be-
drohungsnarrativ Bezug nehmen, demzufolge >Muslim*innen« die eigene natio-kultu-
relle Identitit unrechtmiflig herausforderten. Ihre gesellschaftliche Prisenz wird als
potentiell konfliktverursachend interpretiert und Grenzen markiert, die ein maximal
tolerierbares Verhalten ausweisen. Unter jenen US-amerikanischen Interviewten, die

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

in ihren Schilderungen ebenfalls affirmativ auf Mediendiskurse verweisen, wird dieses
Bedrohungsnarrativ unter dem Schliisselkonzept Terrorismus verhandelt. »Muslim*in-
nenc« stellen hier keine kulturelle, sondern eine sicherheitspolitische Gefahr dar. Dies
zeige sich, folgt man der Argumentation von James White, v.a. daran, dass selbst >mo-
derate« Glaubensvertreter*innen mit terroristischer Gewalt sympathisierten. Hiermit
wird von dem Interviewten die Vorstellung von >sMuslim*innenc« als stillen Terrorsympa-
thisant “innen entworfen, ein Bild, zu dem wir an spiterer Stelle und im Rahmen einer
anderen Diskurspraxis noch einmal zuriickkommen werden.

4.2 Gesellschaftliche Beobachtungen - Verifizierungen »ohne Quelle«

In den vorhergehenden Teilkapiteln wurde gezeigt, wie antimuslimische Deutungsres-
sourcen mit verschiedenen Alltagserfahrungen verflochten und so lebensweltlich ein-
gedeutet und alltagskommunikativ reproduziert werden. Die Interviewpartner*innen,
die sich dieser Diskurspraxis bedienen, verweisen auf personliche, sozial vermittelte so-
wie medienvermittelte Erfahrungen und Informationen, welche sie so eindeuten, dass
diese als empirische Belege eines antimuslimisch-rassistischen Weltwissens fungieren.
Diese Art der lebensweltlichen Verifizierung vollzieht sich zumeist implizit, weswegen
hier auch von einer stillen Beweisfilhrung gesprochen werden kann. Das Interviewmate-
rial zeigt nun, dass antimuslimische Ideologeme von den Interviewpartner*innen auch
ohne den Rekurs auf konkrete Alltagserfahrungen und Informationsquellen aktualisiert
werden. Dabei handelt es sich zumeist um allgemeine gesellschaftliche Beobachtungen — mit
Mecheril lisst sich hier auch von der Artikulation »dominanzkulturelle[r] Hintergrund-
annahmen« (2018: 20) sprechen — die die Interviewten im Rahmen des Interviews aus-
fithren und innerhalb derer sie antimuslimische Bedeutungsressourcen sinnstiftend
anwenden und dabei kommunikativ entfalten. Unter dem zusitzlichen Stichwort Ve-
rifizierungen ohne Quelle werden sie als weitere Diskurspraxis des Aneignungsmusters
hegemonialer Reproduktionen aufgefasst. Im nachfolgenden Kapitel soll ihr Funktio-
nieren anhand konkreter Interviewpassagen nachvollzogen werden.

In der vergleichenden Betrachtung dieser Diskurspraxis fillt auf, dass Interview-
partnerinnen aus beiden Teilsamples innerhalb ihrer gesellschaftlichen Beobachtun-
gen, in denen sie das Zusammenleben von Nichtmuslim*innen und >Muslim*innens
thematisieren, immer wieder klare Toleranzlinien einziehen. Diese zielen auf Handlungs-
praxen, die die Interviewten mit ihnen assoziieren und iiber die sie wie selbstverstind-
lich eine Matrix zur Klassifizierung tolerabler und nicht-mehr-tolerabler Verhaltens-
weisen legen. Dabei spiegeln sich in den hegemonialen Reproduktionen der Interview-
ten die zentralen Aspekte von Rassismus — Essenzialisierung und Dominanz (vgl. At-
tia 2013: 7) — wider. Insbesondere die Stabilisierung der eigenen privilegierten Positi-
on durch das argumentative Unsichtbarmachen existierender gesellschaftlicher Macht-
konstellationen tritt hier deutlich zutage. Im Folgenden soll dies beispielhaft am The-
ma Moscheebau nachvollzogen werden, das neben anderen Themenfeldern wie Kopftuch
und Integration sowohl von deutschen als auch von US-amerikanischen Interviewpart-
ner*innen aufgegriffen wird.

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access

239


https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240

Grauzonen des Alltagsrassismus

Einhegende Toleranzlinien: Moscheebau mit klaren Voraussetzungen

Gesellschaftliche Beobachtungen deutscher Interviewpartner“innen: Beim Thema Moscheebau
zeigen die Aussagen der Interviewpartner®innen Grit Paul und Till Feller exempla-
risch, wie die Existenz von islamischen Gotteshiusern im deutschen Sample mit klaren
Grenzmarkierungen verkniipft wird. Der von ihnen aktivierte Legitimititsdiskurs orien-
tiert sich dabei nicht am universellen Recht auf Religionsfreiheit — dieses juristische Ar-
gument wird von Paul und Feller weitestgehend ausgeblendet — sondern an Fragen des
kollektiv bzw. personlich Zumutbaren. Paul rekurriert dabei konkret auf den Aspekt des
Quantitativen — Moscheen briuchte es fiir sie »nicht in jedem Dorf« — und baut diesen
zu einem Gefahrenszenario aus, in dem zukiinftig entstehende Moscheegemeinden un-
verhidltnismifige Forderungen an die deutsche Mehrheitsgesellschaft stellen und ihre
religiésen Bestrebungen »auf unserem Riicken« austragen konnten. Um dies zu ver-
hindern, benennt sie Toleranzgrenzen gegeniiber Moscheebauprojekten, die im nach-
folgenden Zitat als dominanzkulturelle Forderungen sichtbar werden.

GP: Also ich bin (2) schon dafiir, dass Leute die Méglichkeit haben sollten, ihre Religion
auszuiiben //ja //, weil das fiir die halt einfach wichtig ist. so, genauso wie wir halt, dh,
in jedem Dorf ne Kirche stehen haben, sollen die halt auch wirklich die Méglichkeit
haben, ahm, (.) ihre Religion auszuiiben (3). ich m- muss aber auch sagen, ich brauch
das haltdannauch nicht (.) injedem Dorf, //ja // weil da drei Leute leben. also es reicht
schon, glaub ich, in den gréReren Stddten, ist es, glaub ich, schon ganz sinnvoll, weil
es fir die Leute halt auch wichtig ist. ich meine, man kann denen ja auch nicht alles
verbieten. //ja //ja, wenn wir in ein anderes Land kommen, da stehen ja auch Kirchen
oder ahm buddhistische dh (2) Betzentren // hm // oder irgendwas, ja, also von daher
sollen die das ruhig nur machen. es soll aber nicht auf unserem Riicken sozusagen aus-
getragen werden. dass es dann heifst, irgendwie die Kirchenglocken im Umbkreis von (.)
2 Kilometern diirfen dann aber nicht lauten, wiahrend wir beten oder sowas. //ja // so-
lange es ein friedliches Miteinander ist, von mir aus bitte gerne. (Z 694-709)

Die Interviewpartnerin Paul aktualisiert dabei den bereits bekannten Benachteiligungs-
diskurs, in dem prospektive Moscheegemeinden zur Konkurrenzgruppe einheimischer
Bevélkerungen erklirt werden. Im Riickgriff auf dieses Deutungsmuster entfaltet ihre
Argumentation eine spezifische Sinnstruktur, in der sich essentialisierende Selbst- und
Fremdbeschreibungen spiegeln: So werden von ihr zunichst zwei geschlossene und ho-
mogene Gruppen (»die« und »wir«) konstruiert, die einander in antagonistischer Weise
gegeniiberstehen und deren Beziehung zueinander insofern destruktiv ist, als sie auf
einen interreligiosen Konflikt zusteuern, in dem die christliche >Wir«-Gruppe - zu der
sich hier auch Paul zhlt (»genauso wie wir halt, dh, in jedem Dorf ne Kirche stehen
haben«; »wenn wir in ein anderes Land kommenc; »es soll aber nicht auf unserem Rii-
cken ausgetragen werden«), obwohl nach eigener Aussage konfessionslos und froh, kei-
ner Religion anzugehoren (Z 817, 1328) — das Nachsehen hat. Ein ergebnisoffener und
gleichberechtigter Austausch dariiber, welche Gotteshiuser in einer Dorfgemeinde be-
notigt werden und welche nicht, wird in den Aussagen Pauls als Losungsoption nicht
mitgedacht. Die Essenzialisierung als zentrales Merkmal rassistischer Diskurse (vgl.
Attia: 8) zeigt sich in Pauls gesellschaftlichen Beobachtungen zudem konkret an den
diskursiven Veranderungstechniken der Homogenisierung (»die«), der Polarisierung (»die«

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

im Unterschied zu »uns«) und an der Vereindeutigung religioser Identititen (weil »das fir
die halt wichtig ist«).

Im zweiten Teil des Zitats wird zudem deutlich, dass Paul >Muslim*innen< im Ver-
hiltnis zur natio-religiés gerahmten >Wir«-Gruppe eine untergeordnete Position zu-
weist. Der Eigengruppe als etablierter Gruppe kommt dabei im imaginierten Konflikt-
fall das Vorrecht zur Ausitbung der eigenen christlichen Religion zu. Jene Ungleich-
heitsbeziehung wird von Paul dadurch kommunikativ normalisiert, dass sie die Ent-
scheidungsbefugnis zum Bau von Moscheen klar aufseiten der Alteingesessenen — ihrer
Gruppe - ansiedelt (»ich brauch« das halt dann auch nicht in jedem Dorf«). Ihre Aus-
legung des Rechts auf Religionsfreiheit orientiert sich mithin weniger am Gleichheits-
prinzip als am Gewihren von abgesteckten Freiheiten in klaren Grenzen, was nicht nur
herablassend ist (sman kann denen ja auch nicht alles verbieten«), sondern auch domin-
anzerhaltend und exkludierend. Muslim*innen« werden in einem eindeutigen Depen-
denzverhiltnis zur sWir«-Gruppe verortet — eine Diminuierung und Objektivierung, die
in den Aussagen Pauls zusitzlich dadurch unterstiitzt wird, dass >Muslim*innen< nicht
als eigenstindig handelnde Subjekte, sondern als von den Entscheidungen der Eigen-
gruppe Abhingige in Erscheinung treten (»...sollen die das ruhig nur machen«).

Eine ganz dhnliche Argumentation findet sich beim Interviewpartner Till Feller, der
mit der Prisenz von Moscheen ebenfalls wie selbstverstindlich Konflikte assoziiert. Da-
bei wiirde er einen beispielhaft erdachten Streit iiber Gebetsrufe in der Nachbarschaft
eher mit physischer Gewalt losen als mit den Mitteln einer sachlichen Debatte:

TF: [..] Ich wohne direkt in der Ndhe von der Moschee, ich wohne °ziemlich nah dran®.
und wiirde da morgens ein Muezzin schreien, wire ich wahrscheinlich der Erste, der ir-
gendwie den da runterholen wiirde. // hm // 4hm, weil ich das nicht méchte. ich weif3,
dass es Kirchenglocken in Deutschland gibt und damit habe ich mich arrangiert. ich ha-
be vorher geguckt, wo sind die Kirchenglocken und gutist. wenn einerjetzt vor meinem
Zimmerfenster eine Kirchenglocke stellen wiirde, wiirde mich das auch stéren. 4hm,
und ich muss sagen, dass mich dh (2) halt stért, was damit verbunden wird. // hm // al-
so, wenn ich halt denke, »hey, das ist eine total tolle Gruppe.«, dann wiirde ich da po-
sitive Sachen mit assoziieren, als wenn ich denke, »so, wow, mag ich nicht, finde ich
unangenehm, // hm /[ will ich nicht in meiner Ndhe haben.« (Z 748-759)

Zwar richtet sich Fellers Ablehnung in diesem Zitat nicht nur gegen die islamische,
sondern auch gegen christliche Religionen, weil er — so seine Begriindung — mit beiden
Glaubensrichtungen nichts Positives verbinde: »Wow, mag ich nicht, finde ich unange-
nehm, will ich nicht in meiner Nihe haben.« Damit legt auch Feller seinen Aussagen
eine essentialisierende Kollektivkonstruktion zugrunde, in der sowohl Muezzin als auch
Kirchenglocken als Reprisentationen einer homogen gedachten Glaubensgruppe fun-
gieren. Dennoch sind die prospektiven Reaktionen des Interviewpartners gegen den
islamischen Gebetsruf und den Muezzin deutlich drastischer. Sie beinhalten eine ge-
zielte Anwendung physischer Gewalt (»den da runterholen wiirde«). Dabei zeigt sich
wie schon bei Paul die fehlende Bereitschaft, die eigenen gesellschaftlichen Privilegi-
en — wie die Ruhe vor der eigenen Haustiir in einem zunehmend sikularen 6ffentlichen
Raum eines zu sein scheint — gegeniiber den Witnschen und Bediirfnissen anderer ab-
zuwigen und ggf. neu auszuhandeln.

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access

241


https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242

Grauzonen des Alltagsrassismus

Schaut man auf andere Textstellen, in denen die Interviewten sich zum Thema Mo-
scheebau duflern, fillt zudem auf, dass beide damit kollektive bzw. individuelle Bedro-
hungsszenarien verkoppeln. Wihrend Feller die Frage nach der Daseinsberechtigung
von Moscheen im Hori-zont eines Radikalisierungs- bzw. Terrorismusnarrativs verhandelt,
zeigt Paul eine weitere Toleranzlinie dort, wo sie vonseiten >muslimischer« Mitbiir-
ger*innen religidse Bekehrungsversuche vermutet. Auffillig ist, dass beide ihre Angste
in Selbstbeschreibungen einbetten, die sie im Sinne eines positiven Interessensmanage-
ments als tolerante und aufgeschlossene Personen prisentieren. Intoleranz wird damit
zu einem Merkmal erklirt, dass keinesfalls Teil der eigenen Identitit sein kann.

TF: [..] Ich finde gut, dass es, dass es islamische Gemeinden hier gibt zum Beispiel,
die sich auch nicht auf irgendwelchen Hinterhofen verstecken miissen und so. finde
ich vollkommen in Ordnung, //ja // finde ich auch gut. solange (2) irgendwer, @dem

ich vertraue, da einen Blick rein hat@, dass das halt nicht dazu dient, dh- dass es dazu
dient, Leuten zu helfen, //ja // die zu integrieren in diesem Land. sprich, wir leben ge-
meinsam hier, wollen hier gemeinsam leben und wir glauben haltan () ((klatschtin die
Hande)) weifd ich nicht, wir sind Juden, Christen, Moslems, was auch immer //ja // und
nicht ahm- () »wir, wir finden uns hier zusammen als Kaderschmiede und 4hm, haben
so die Chance, unsere eigene Suppe zu kochen.« (Z 308-319)

GP: [..] was (.) den Islam angeht, (2) denk ich schon, dass ich tolerant bin, aber halt
auch () nicht bedingungslos //ja // tolerant. also, bestimmte Sachen, die diirfen alle
gerne herkommen, die diirfen ihre Religion ausiiben, was-, in die Moschee gehen, Mo-
scheen bauen, aber (.) ich mochte auch nicht, dass (.) sie mir dann aufdiktieren, dass
ich das auch machen muss, //ja // weil ich das zu respektieren oder zu tolerieren, dul-
den irgendwas habe, wenn (2) irgendwie (.) irgendwelche Sachen passieren. das, ne?
alsoich méchte nicht, dass (.) ich find-, ich bin den Leuten nicht tolerant gegeniiber, die
dann halt wirklich ihre Schwester abstechen, weil die haltjemanden liebt, // hm // der
nicht der Religion zugehdrig ist [...]. (Z1355-1366)

Es zeigt sich insgesamt, dass die Interviewpartner*innen hier auf antimuslimische Deu-
tungsmuster zuriickgreifen, um eine gesellschaftliche Wirklichkeit zu beschreiben, wie
sie fiir sie wiinschenswert und im Zweifel auch einzufordern ist. Sie tun dies, ohne kon-
krete Informations- oder Erfahrungsquellen zu benennen bzw. offenzulegen — ihr Um-
gang mit antimuslimischen Ideologemen erscheint damit fraglos und natiirlich. Zwei-
fel an der empirischen Haltbarkeit ihrer Terrorismus-, »Uberfremdungs< oder Mis-
sionierungsvermutungen werden von den Interviewten nicht geduflert; sie scheinen
jenseits ihrer lebensweltlichen Gewissheiten zu liegen. Die hier vorliegenden empiri-
schen Beobachtungen schliefRen damit an rassismuskritische Arbeiten an, die zeigen,
wie gesellschaftlich verbreitete Vorstellungen tiber die Riickstindigkeit und Grausam-
keit »des Islams« iiber verschiedene Sozialisationskanile (Kinderliteratur, Schulbiicher,
Unterhaltungsmedien etc., vgl. u.a. Attia 2009a; vgl. Kap. 1.2.3) tradiert und interna-
lisiert werden und sich so als wirklichkeitskonstituierendes Weltwissen im Alltags an-
bieten. Dabei erfahren einzelne antimuslimische Ideologeme in einigen Medien eine

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

geradezu hysterische Aufmerksambkeit, wodurch diese zusitzlich dazu beitragen, die
gesellschaftliche Wahrnehmung >des Islams« auf einzelne Konfliktthemen zu verengen
(vgl. Hafez & Richter 2007). Am Beispiel der Terrorberichterstattung zeigt sich etwa,
das jene in 6ffentlichen und politischen Debatten kommunikativ hervorgebrachte Ge-
fahrensituation — auf die auch Feller hier abhebt — als wesentlich dringlicher prisen-
tiert wird, als es das empirisch nachweisbare Bedrohungspotential hergibt (vgl. Bock
2017). In Kombination mit der Tatsache, dass ein Grof3teil der deutschen nichtmusli-
mischen Bevolkerung neben medialen Informationsquellen kaum auf personliche Kon-
takterfahrungen als Wissens- und Wahrnehmungskorrektiv zuriickgreifen kann (vgl.
Hafez & Schmidt 2015), plausibilisiert dies auch hier die Vermutung, dass konfliktori-
entierte Mediendiskurse die alltagskommunikativen Diskurspraxen in Bezug auf >Mus-
lim*innen< und ihre Religion beeinflussen. Im Falle der hier vorgestellten Interview-
partner*innen scheint sich dies zu bestitigen.

Gesellschaftliche Beobachtungen US-amerikanischer Interviewpartner*innen: Im US-ame-
rikanischen Sample gibt es nun ebenfalls Interviewpartner*innen, die den Bau von Mo-
scheen mit der Frage nach der Unbedenklichkeit islamischer Religionspraxen, ihrer
angeblichen Affinitit zu Gewalt und Herrschaft sowie mit der Uberzeugung verkop-
peln, dass die Entscheidungsbefugnis iiber den Bau von islamischen Glaubenshiusern
letztlich auf Seiten US-amerikanischer Nichtmuslim*innen liegen sollte. Hier lassen
sich einige Parallelen zu den Deutungsmustern finden, die auch von deutschen In-
terviewpartner*innen fraglos iitbernommen werden. So etwa bei Francis Simon (53),
einem Immobilienmakler aus Chicago, der auf die Frage nach seiner Meinung zu Mo-
scheebauprojekten dhnlich wie der Deutsche Till Feller Islamisierungs- und Terrornarrative
aktiviert, indem er hinter einem konkreten Bauprojekt in New York City unlautere po-
litische Motive vermutet. Eingeleitet wird seine Stellungnahme mit einem Verweis auf
die Bedingungen eines solchen Baus, womit auch Simon einen Maf3stab des Tolerierbaren
anlegt. Dieser orientiert sich jedoch nicht etwa an kommunalen Bauvorschriften oder
anderen gesetzlichen Regelungen zum Bau von Gotteshiusern, sondern an der Frage,
ob Moscheen tatsichlich zu religiésen oder nicht eher zu politischen Beherrschungs-
und Unterwerfungszwecken genutzt werden.

I: What is your opinion about mosque building projects?
FS: Well, | guess it depends on where and what the circumstances are. one of the

controversial parts of building mosques is that (3) from what | understand also is
that they would build mosques on places that they conquered. //hm //ahm, and so
there is a big controversy about a mosque being built in New York // hm // which was
steps or a few blocks from 9/11. //hm /[ and so people were saying that it’s () a slap
that they are building this because they bomb ahm, a, a building that is- that they
conquered, // hm // the Twin Towers or whatever. // hm // and so, if that’s in fact why
they are building something, | am against it. because all that does is- you are creating
tension. (Z 842-851)

Der Interviewpartner greift hier auf das populire Islamisierungsnarrativ zurick,
um seine Dis-position zum Moscheebau in eine fiir ihn sinnhafte Ordnung zu
bringen. Moscheen betrachtet er weniger als Gotteshiuser oder Gebetszentren,
sondern als Symbole von Eroberung und Expansion. Die Wortwahl dieser Interview-

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access

243


https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24t

Grauzonen des Alltagsrassismus

sequenz ist dabei von einer offenkundigen Kampfesmetaphorik getragen (»conque-
red« — »slap« — »bomb« — »conquered« — »tension«), die an die Thesen Huntingtons
vom Clash of Civilizations erinnert. Jener wurde fiir seine »den Islamc« als neues Feindbild
markierende Polemik weithin kritisiert (vgl. Foroutan 2012: 14f.). Zusammen mit der
kausalen Verlinkung zu 9/11 verdichten sich Simons Aussagen zunehmend zu einer
dezidierten Ablehnung des Moscheebauvorhabens — wobei er die Verantwortung fir
diese Disposition von sich an andere delegiert (»people were saying that it’s a slap«).
Durch die Verweise auf 6ffentliche Debatten und unspezifische bzw. ungepriifte In-
formationen iiber den Moscheebau (»from what I understand«), bettet Simon seine
personliche Wahrnehmung in gesellschaftliche Diskurse und kollektive Positionie-
rungen ein - jedoch ohne konkrete Informationsquellen dafiir zu benennen. Uber
die rhetorische Technik der Konsensualisierung verschafft er sich dabei einen sicheren
Riickhalt im Kreise von Gleichgesinnten, wodurch es ihm gelingt, seine Vorbehalte
als sozial geteilt zu legitimieren. Dariiber hinaus enthilt diese Sequenz neben ihrem
sprachlich-expliziten Generalverdacht auch eine zusitzliche antimuslimische Latenz:
Diese entfaltet sich erneut tiber die Selektion von Argumenten, oben wurde dies
bereits als ontologisches Manipulieren bezeichnet (vgl. Kap. 2.3.2.1): Andere Beweggriinde
als die eines islamischen Eroberungsfeldzuges und andere Losungsansitze als die der
Verteidigung und der Konfliktprivention treten bei Simon gar nicht oder nur in Gestalt
eines argumentativen Nachtrags in Erscheinung.

FS: [..]if it’s controversy around it because (.) you are acting like you conquered some-
thingoryouare taking overa church because you conquered it, and, | don't, | don'tagree
with that. // hm //ifyouwannajust buy a part of land that’s vacantand you wanna build
a mosque, ok, // hm // build your mosque. that’s fine. (Z 869-874)

Unverduflerliche Grundrechte wie Religionsfreiheit sowie die gesetzlich verankerten
Grund-sitze gegen Diskriminierung werden so vom Interviewpartner weggewischt
und ausgeblendet. Lediglich am Ende seiner Einlassungen wird in einer génnerhaft
anmutenden Geste (»ok, build your mosque, that’s fine«) auf die Méglichkeit verwiesen,
sich auf einem freien Stiick Land niederzulassen. Moscheebauprojekte — so liefe es
sich aus diesem abschlieflenden Statement herauslesen — haben nur dort ein Anrecht
auf Verwirklichung, wo sie der Vorrechte innehabenden >weiflen« Dominanzgruppe
nicht in die Quere kommen. Die Entscheidungsbefugnis dariiber, wo genau diese
Grenze verliuft, liegt dabei klar aufseiten der »people«, der nichtmuslimischen Mehr-
heit, in deren Kreis sich der Interviewpartner auch selbst einordnet. Darauf deutet der
simulierte direkte Dialog zwischen ihm und einem anonymen muslimischen Gegen-
tiber, den er argumentativ nachschiebt. Dass diese*r nicht niher charakterisiert wird,
unterstreicht zusitzlich, dass Simon weniger eine heterogene Glaubensgemeinschaft
als einen auf wenige Eigenschaften verkiirzten Muslim-Typus vor Augen hat.
Insgesamt deutet der Interviewpartner einen vor dem Hintergrund liberaler Frei-
heitsrechte und fiir eine multireligiése Gesellschaft im Grunde selbstverstindlichen
Vorgang — die Errichtung eines reprisentativen Glaubenshauses - als einen provoka-
tiven und nahezu kriegerischen Akt, bei dem sich zwei klar voneinander getrennte Par-
teien (»they« vs. »people«/»l«) gegeniiberstehen. Toleranz liefde sich mithin nur dann
aufbringen, wenn antagonistische Motive auszuschlief3en seien — nur wie soll das ge-

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

hen, méchte man fragen, wenn die Errichtung von Moscheen laut Simon immer schon
einen Akt erfolgreicher Eroberungen darstellt?

Einen Legitimititsdiskurs iiber die Angemessenheiten islamischer Bauten ruft auch
der Interviewpartner Oliver Strauss (31) auf, Anwalt aus Chicago-Downtown. Auch er
verhandelt das Thema am Beispiel der NYC-Moscheekontroverse, die zum Zeitpunkt
des Interviews bereits mehrere Jahre in diversen US-Medien prisent war und dort
mitunter erhebliche Prominenz erfuhr (vgl. Pew Research 2010). Anders als der Inter-
viewpartner Francis Simon deutet Strauss seine Erfahrungsressource zumindest vage
an — »I read about it« — ohne jedoch konkrete Auskiinfte dariiber zu geben, auf welcher
Informationsgrundlage genau sich seine nachfolgenden Einlassungen beziehen. Dass
ein konkreter Quellenbeleg in diesem Zusammenhang fiir obsolet erachtet wird, deutet
auf die Diskurspraxis der Verifizierung ohne Quelle hin.

0S: |, 1, I've read about it, you know, in general //aha // () | think a lot of it is unfortu-
nate. | think it’s unfortunate on both sides // aha //. the one that was going on in New
York // aha // that was, that’s an optics thing. kind of what | was talking about before,
like, like right in the a:fterma:th of 9/11 when certain people were complaining about,
you know, being called mean names since they’re Muslim // ya //. yes, it's wrong. | don’t
wanna hear it right now //aha //. you know, so, so, kind of similar to that there was the
contro- and | didn't follow it that closely but my understanding of it was, In New York,
they wanted to build a mosque, that was (going to be not) just a mosque, it gonna be
a big community center that had a mosque (and so, and so). (They either gonna build
a mosque) like I think (.) some-, somewhat close to 9/11//ya // and | think it was just
(3) it probably shouldn’t have been an issue but it became one //yes//. (it’s) getting
stupid then because kind of like both sides (were very) obscene, you know, both sides
became obscene, became very ahm (.) not willing to work something out // ok //. you
know, it’s like, | mean, I think, | think it may not be fair but like I think the Muslims
should realize there’s the optics of building a mosque right next to the place where

professing on your faith saying that faith caused them to do it, kill a lot of people. well

| get it, you don't think, their interpretation of your faith was correct //hm hm //1 get
that! but they still said it (the stuff) that they did it cause their Mu-, part-, partly ‘cause
they’re Muslim // ya //, you know. so the optics of that were bad, you know.

I: What do you mean with, | don't, | don’t know if understand you right, optics?

0S: Oh, ahm, how it looks // ah, ok //. yeah /] ok ok //, you know, it’s like they need to be
sensitive with that. yeah, yeah, it's a long time away. and it’s unfortunate kind of that
they need to be sensitive to it, but they need to be, you know // ok //. and | thought it

was rather, it was very (3) insensitive of them // ok // not to like »Hey, you know, we've
got it, we understand«//yeah //. | mean at the same time you hear about how those
controversies around the country, like some, | guess, some smaller city sometime // hm
hm //, but we wanna () a mosque, that’s just stupid. | mean, they should be allowed
to build mosques where they wanna build a mosque, you know //ya//. | mean, it
just, it's wrong what they say that they try to stop them from doing it// ok //, you
know. | mean, that’s the only one, again, not saying it’s righ- I'm not saying that you
shouldn’t be allowed to build it the:re, it should just be something where you're like
»0k, look, we get it, it looks bad. we have nothing to do with them but we’re not gonna

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access

245


https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246

Grauzonen des Alltagsrassismus

make a big deal of it«, you know //yeah//. they shouldn’t have try tried to make a
deal out what they do. now, it’s just, | think, (it rather) be a long way. again, they had
the constitutional right to build one there, undoubtedly. it’s just sometimes you just

gotta be sensitive // ok // ((laughs)). sometimes insisting on your constitutional rights
makes you look a big jerk. not that you're wro:ng, but »Ok, you're just a big jerk,
@you know@ ((laughs)) // 1 understand //. But | mean, but everywhere else there’s no
excuse for why they were trying to stop them // ok //. no excuse at all. | mean, they
weren't being jerks by asking to build it, you know, in those other cities. They were like
perfectly entitled to, there’s no reason why they shouldn’t and it’s stupid that people
were saying they're trying to keep them from doing it. it was wrong people trying keep
them from doing it // ok //, you know (3) and | think most people would agree with
that. (Z726-782)

Strauss charakterisiert jene Kontroverse zunichst euphemisierend als »unfortun-
ate/ungliickliche« Angelegenheit. Die Beteiligten an der Debatte bezeichnet er in
antagonistischer Logik als »sides«, wobei Strauss die Seite der Befiirworter genera-
lisierend als »the Muslims« identifiziert. Wahrend er aufseiten der Moscheebaugeg-
ner*innen lediglich die fehlende Bereitschaft zum Kompromiss einriumt (»not willing
to work something out«), verortet er die Verantwortung fiir den Streit letztlich bei
den >Muslim*innen«. Jene hitten sich der unschonen »Optik« einer Moschee in der
Nihe des Ground Zero bewusst sein und folglich auf ein derartiges Bauvorhaben in
vorausschauender Riicksichtnahme verzichten miissen.

Durch den von Strauss hier vorgenommenen Generalverdacht gegeniiber sMus-
lim*innen, den er durch den Umstand begriindet, dass sich die Attentiter von 9/11 auf
»den Islamc«beriefen (eine dhnliche Argumentation lief3 sich bereits beim Interviewpart-
ner James White erkennen, vgl. Kap. 4.1.1), ruft er einen Verdachtstopos auf, der im Islam
eine per se gewaltbereite Religion erkennt. Entsprechend fordert er von >Muslim*innenc
eine grofiere »Sensibilitit« und wirft ihnen abschliefiend vor, durch ein Bestehen auf ih-
ren »constitutional rights« wie ein »big jerk/grofier Idiot« ausgesehen zu haben. Dabei
wird deutlich, dass der Interviewpartner den New Yorker Moscheebau nicht aus juris-
tischer, sondern aus moralischer Perspektive betrachtet. Fiir ihn liegt dieser aufderhalb
des moralisch Zumutbaren, den empathischen Perspektivwechsel mit >Muslim*innens,
die sich aufgrund eines solchen Verbots diskriminiert und stigmatisiert fithlen konn-
ten, verweigert er. In dieser Art der Argumentation kommt eine illiberale Machtde-
monstration zum Vorschein, in der diverse Argumente fiir den Moscheebau — Religi-
onsfreiheit, heterogene Religiosititen von >Muslim*innens, die politisch-ideologischen
Motive der Attentiter, die nicht verallgemeinert werden konnen — durch die Fremdbe-
schreibung von >Muslim*innen« als homogenes religiéses Kollektiv deligitimiert wer-
den.

Strauss und Simons Einlassungen dhneln sich dennoch in dem Umstand, dass bei-
de zunichst nicht allgemein, sondern anhand eines konkreten historischen Beispiels
argumentieren, trotzdem die Frage nach ihrer Meinung zum Moscheebau jeweils of-
fen formuliert war. Sie schlieen damit an eine bereits bestehende 6ffentliche Debat-
te an, solidarisieren sich mit einer den Bau kritisierenden gesellschaftlichen Fraktion
und konstruieren damit eine Kollektividentitit in Abgrenzung zur >muslimischen Sei-

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

te<. Wissenssoziologisch und ideologietheoretisch zeigt sich hier erneut, wie 6ffentlich
verfiigbare antimuslimische Deutungen in subjektiven Diskurspraxen aufgegriffen und
reproduziert werden — und dies, obwohl sich die Interviewten Simon und Strauss nicht
offen-rassistisch und pauschalisierend positionieren. Dass es sich bei ihren Auflerun-
gen um eine implizite Form des rassistischen Sprechens handelt, lasst sich zudem im Ver-
gleich mit einer weiteren US-amerikanischen Interviewpartnerin erkennen. So bringt
Kelly Scheiner (71), eine pensionierte Medizinisch-Technische Assistentin aus einem
Chicagoer Vorort, beim Thema Moscheebau ihre Ablehnung wesentlich expliziter zum
Ausdruck. Bevor Scheiners Aulerungen nachfolgend dargestellt werden, gilt es, zu ih-
rem besonderen biographischen Hintergrund noch ein paar einleitende Bemerkungen
zu machen.

Die Interviewpartnerin ist Vorsitzende eines lokalen Ablegers der landesweiten Lob-
bygruppe ACT! For America, welche vom Southern Poverty Law Center als »largest anti-
Muslim group in America« eingestuft wurde (Southern Poverty Law Center o.].). Trotz
ihrer personlichen Verbindung zu dezidiert antimuslimischen Netzwerken und ihres
im Vergleich zu anderen Interviewpartner*innen erhohten politischen Engagements,
wurde sie fiir das vorliegende Sample ausgewihlt. Dies hat vor allem den Grund, dass
sich mittels Scheiners Aussagen eine sampleinterne VergleichsgrofRe konstruieren lisst,
da sich bei ihr eine besonders offenere, aggressivere und sendungsbewusstere Form des
antimuslimischen Rassismus zeigt. Dieser ergibt sich gewissermafien folgelogisch aus
der radikalen Ausrichtung ihrer Lobbygruppe. Sampleinterne Vergleiche sind mit Schei-
ner nun insofern moglich, als sich im Horizont ihrer Aussagen die Verstrickung anderer
Interviewpartner*innen in antimuslimisches Diskurswissen zusitzlich validieren lisst.

Kelly Scheiner verhandelt die Frage nach der Daseinsberechtigung von Moscheen in
den USA nun zunichst dhnlich wie die deutsche Interviewpartnerin Grit Paul, nimlich
im Horizont kultureller Verdringungsingste. Sie unterstellt >Muslim*innen« ein stra-
tegisches Expansionsbestreben (»they take over little sections here and there«), das in
der Zerstorung »traditioneller amerikanischer Gemeinschaften« miinde. Eine Koexis-
tenz >muslimischer« und nichtmuslimischer Bevolkerungsgruppen wird von Scheiner
als Option ausgeblendet, sie bedient sich vielmehr der Logik eines antipluralistischen
Entweder-Oder. In der von ihr hergestellten Verschrinkung von Islamisierungs- und Mi-
grationsnarrativ (»migrate«; »influx«) verstirkt sich zudem die Vorstellung von >Mus-
lim*innen« als AufRenstehende (ob auf das konkrete Wohnumfeld oder die US-Nation
bezogen, bleibt hier offen), die mit ihrer Prisenz die alteingesessenen US-Communities
bedrohten.

KS: [...] they go into communities that are ahm (.), ahm (2) just nice little old(.)fash-
ioned American communities (.) where they think they’re not gonna get any push
back and then they get, they get the, the permission to build an Islamic center or a
mosque, // hm /[ ahm () and then once they're there () the, the Muslim, Muslim peo-
ple will, will migrate to there, because they wanna be near their mosque. // hm //so
then you'll get this influx of, of Muslim people around the mosque. and the other
people will tend to say, »this isn’t, this isn't the community | grew up in. it’s, it’s, you
know, we can't deal with this«, you know, and so they move out. and ahm, so they take

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access

247


https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248

Grauzonen des Alltagsrassismus

over little, little sections here and there and then they grow. and this is happening
hundreds and hundreds and hundreds of places all over this country [...]. (Z158-169)

Im unmittelbaren Vergleich der beiden Interviewpartner Simon und Strauss mit der an-
timuslimischen Aktivistin Scheiner zeigt sich zudem, dass erstere zwar deutlich impli-
ziter ihre Vorbehalte gegeniiber dem Bau islamischer Glaubenshiuser zum Ausdruck
bringen, dennoch bedienen sie sich dhnlicher Islamisierungs- bzw. Kolonisierungsnarrati-
ve. Die von ihnen gesetzten Toleranzlinien beziehen sich auf die Motive hinter den Mo-
scheebauprojekten, bei denen beide politisch-ideologische bzw. expansionistische Ziele
vermuten. Moscheen sind fiir sie im Zweifel eher Symbole der Eroberung eines westlich-
christlichen Territoriums als Reprisentationen des Glaubens. Im Vergleich zu den Aussa-
gen der deutschen Interviewpartner*innen zeigt sich zudem, dass Simon, Strauss und
Scheiner ausschliefilich kollektive Bedrohungsszenarien konstruieren — die Verdrin-
gung von alteingesessenen Gemeinschaften, das Besetzen von Land und Kirchen, die
Provokation von durch Terror traumatisierter Personengruppen — wihrend die deut-
schen Interviewpartner*innen Paul und Feller jeweils auch ihre personlichen Freihei-
ten durch Moscheen in Gefahr sehen. Dies lisst sich auch als Hinweis darauf lesen,
dass in den 6ffentlichen Diskursen iiber >Muslim*innen< und mithin im gesellschaft-
lich verfiigbaren Wissen iiber >den Islamc« in den USA und Deutschland verschieden
konnotierte Konfliktbilder zirkulieren. Wihrend in den USA >Muslim*innen« eher als
dufSere Feinde und mithin Antagonist*innen der US-Gesellschaft als Ganzes betrachtet
werden, sind es in Deutschland vor allem die >Muslim*innenc als Feinde im Innern, die
aufgrund ihrer stirker problematisierten Migrationsgeschichte als zwar gesellschaft-
lich anwesend, aber kulturell nichtzugehérig, betrachtet werden. Eine dhnliche Beob-
achtung stellt auch Cesari an. Ihr zufolge sei die 6ffentliche Wahrnehmung >des Islamx«
in den USA »largely based on a form of externalization tied to foreign policy and the
troubles in the Middle East« (2004: 32).

Toleranzlinien im Zusammenhang mit 9/11

Unter den US-Interviewten lassen sich weitere explizite Toleranzbegrenzungen gegen-
iiber >Muslim*innen< im Zusammenhang mit den Terrorangriffen von 9/11 beobachten.
Diese stellen sich im Teilsample als kollektive Erinnerung dar, da sie von fast allen Inter-
viewpartner*innen eigenstindig ins Gesprich eingebracht werden. Der Anwalt Oliver
Strauss etwa unterscheidet in seinem Eingangsstatement zunichst zwischen direkten
und indirekten Erfahrungen, tiber die er in Bezug auf>den Islam«und >Muslim*innens
verfiige. Wihrend direkte, personliche Erfahrungen stets »somewhat limited/etwas be-
schrinkt« gewesen seien, was er darauf zuriickfithrt, dass in seiner Heimat, dem nord-
westlichen Florida, kaum >Muslim*innenc« lebten (Z 13-20), attestiert er den Ereignissen
vom 11. September eine enorme Strahlkraft auf seine persénliche Wahrnehmung — und
auf die seiner gesamten Generation.

0S: [..] | think my perception was also shaped, like | think, a lot of people’s were
of my particular age, that is. my first year of college that September-, so, I've been
in college like less than a month //ja// was when the September 11th attacks hap-
pened. // yes /[ so, for me and | think a lot of people of my age (.) that for better or for

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

worse really shaped your attitudes and a lot of what you think is, you know, colored by
that [...]. (Z 27-33)

Auffillig ist hier, dass Strauss nicht nur eine Selbstbewertung vortrigt, was die Qua-
litit seiner Islamwahrnehmung betrifft, er stellt diese auch in einen grofieren kollek-
tiven Zusammenhang. Der doppelte Verweis auf andere »Leute« sorgt dabei einerseits
fiir eine personliche Entlastung, denn dass ein solches Ereignis auf nachhaltige Weise
Sichtweisen auf >den Islam« pragen konnte, treffe laut Strauss keinesfalls nur auf sei-
ne Person zu. Andererseits konstruiert er damit ein Solidarititsempfinden mit ande-
ren Betroffenen seiner Generation. Letzteres wird im Verlauf des Eingangsstatements
gleich mehrmals betont: So beschreibt Strauss die Stimmung nach den Angriffen als du-
Rerst aufgeladen. Die heftigen Reaktionen seiner US-amerikanischen Mitbiirger*innen
verortet er jedoch auf3erhalb seines unmittelbaren sozialen Umfeldes, womit er sich von
ihnen zunichst distanziert. Seine eigene Disposition bleibt vorerst unausgesprochen.
Sie zeigt sich lediglich implizit im Nachdenken iiber die Ursachen jener angespannten
Offentlichen Stimmung und deren Legitimitit.

0S: [..] right after the 9/11-attack happened, you know, you have a lot of people saying,
you know, very, you know, hateful things // hm hm //. you know, you, you hear about the
press. |, | didn't see that much of it (.) with like people I knew // hm hm // but, you know,
you knew what happened. you know, you had, you know, people saying, you know, all
Muslims are terrorists // hm hm // and buying that, you know. that was, that was out
there () you-, |, I think the vast majority of Americans didn't agree with that but at the
same time, you know, the country is just deep in () this blow and there is, | think, there
is kind of like disavowal or perhaps some knee-jerk, you know, us versus them // yes //.
you know, and, I, | think most people would () on a good thing but to some extend
it’s subconscious, for example // ok //. or that, you know, it’s just forwards just this vice
and prejudice, that even if you know you have, it’s hard to overcome. and, you know,

right after 9/11 you may not care too much about overcoming. again, not that most
people are saying: »Oh, | think, all Muslims are terrorists« // yes //. but, you know, most
people are kind of fight too hard. if someone else says that you may say: »Oh, you're
a jerk.« you know, but, that, you know, that’s all, you know, it’s just scause people are
upset //ja [/, you know. and so what happened, but, you know, at the same time there
is also people who are going too far saying that, there’s people who trying to excuse
it on the other side // hm hm // and then that of course inflames // yes // things a lot as
well. [..]. (Z39-62)

Der erste Teil von Strauss’ Beschreibungen ist von einer gewissen Unentschlossenheit
gekennzeichnet, welche offentlichen Reaktionen nun nachvollziehbar und welche
als unangemessen einzustufen seien. Der Interviewpartner misst in seinen Schilde-
rungen den Raum akzeptablen Verhaltens vorsichtig aus, ohne dabei eine explizite
Verurteilung vorzunehmen. Selbst die drastischsten Aulerungen scheinen ihm letzt-
lich nachvollziehbar, darauf deuten seine alltagstheoretischen Verweise auf 9/11 als
nationalen Schicksalsschlag (»blow«), auf unterbewusste psychologische Reflexe und
hartnickige Vorurteile. Diese liefRen sich, so Strauss, selbst wenn man es wollte, nur
schwerlich iitberwinden — und wer wollte das auch, so kurz nach den Angriffen? Sein

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access

249


https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250

Grauzonen des Alltagsrassismus

Darstellungsmodus ist anfangs bemitht distanziert, nahezu chronistisch, nimmt dann
aber nach und nach einen verstindnisvolleren, fast empathischen Gestus an: Einige
Menschen sagten zwar hasserfillte Dinge und er sei iiberzeugt, dass die Mehrheit der
Amerikaner*innen nicht an so plumpe Generalisierungen (»all Muslims are terrorists«)
glaube — aber ein »wir gegen die«-Denken sei eben auch eine reflexartige Reakti-
on (»knee-jerk«). Dies alles lieRRe sich letztlich damit erkliren, dass die Menschen
»upset« — verdrgert, verunsichert oder verletzt — gewesen seien.

Der Eindruck, dass hier ein Bild kollektiver Betroffenheit gezeichnet wird, das selbst
die heftigsten Anschuldigungen und antimuslimischen Pauschalurteile als quasi-na-
tiirlich und nachvollziehbar bagatellisiert, wird durch das Fehlen einer kritischen Ein-
ordnung und Strauss’ alltagsanthropologische Erklarungsansitze bestirkt. Erkennbar wird
dabei die Solidarisierung des Interviewpartners mit einem als national und nichtmus-
limisch konstruierten >Wir, das er sowohl vor moralischen Verurteilungen schiitzt (es
habe zwar diese Stimmung gegeben, aber es sei sicher nicht die Mehrheit der Ame-
rikaner*innen, die so dachte und ganz sicher niemand in seinem unmittelbaren Be-
kanntenkreis) als auch in seinen Uberreaktionen verteidigt (es sei eine unterbewusste
Reaktionen, Menschen seien nun einmal »upset« gewesen).

Im zweiten Teil der Passage kommt jene implizite Solidarisierung offen zur Spra-
che. >Muslim*innen« werden dabei explizit aus dem Kreis der Betroffenen herausge-
hoben. Fiir sie gelte eine Sonderregelung — eine Toleranzgrenze —, was das offentliche
Verhalten unmittelbar nach 9/11 betrifft.

0S: [...], | can imagine how difficult it would have been to be a Muslim American in the

aftermath of 9/11// hm hm //. you know, I'm sure you got dirty looks from people // hm
hm //, 'm sure people said things to you // hm hm //, but then at the same time | think
what kind of made it difficult for me is () the last thing, | think, a lot of Americans
including myself wanted to hear in the aftermath was other Muslim Americans play-
ing the victim part// ok //. you know, it’s like you may well be completely right // hm
hm // @(.)@ no one wants to hear and it pisses people off to hear//ja//. not, not to
say it was right at all for people, you know (.) you know, to make mean comments to
them //ja // or anything like that. it's just (.) that’s kind of so my first experiences, was
like that tension right there //ja //, you know. you know, and, and, you know. (Z 74-86)

Strauss verwendet hier eine emotionalere, deutlichere Sprache, verglichen mit den ein-
leitenden Beobachtungen zur 6ffentlichen Stimmung nach den Anschligen. Der Aufbau
der Argumentation zeigt eine dramenihnliche Struktur: Alle bisherigen Schilderungen,
Abwigungen und Erklirungsversuche miinden klimaxartig in eine explizite Absage an
Versuche der gemeinsamen Aufarbeitung. Die ersten zwei Sitze lassen dabei zunichst
noch auf eine empathische Perspektive des Interviewten schliefden: Er kénne sich vor-
stellen, wie schwer es fiir »Muslim Americans« nach 9/11 gewesen sei, was jene an An-
feindungen ertragen mussten. Hieraus spricht eine gewisse Bereitschaft, sich in mus-
limische Erfahrungswelten hineinzuversetzen. Auch die Bezeichnung »Muslim Ameri-
can« lisst darauf schliefien, dass Strauss >Muslim*innenc als Bestandteil der US-ameri-
kanischen Gesellschaft betrachtet oder zumindest die Position vertritt, dass sich musli-
mische und US-amerikanische Identititen nicht gegenseitig ausschliefRen. Interessant
ist zudem die Vagheit der Ausdriicke »people« and »things, die offen lassen, wer genau

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

was genau sagte. Die »bosen Blicke« werden so zum Symbol fiir die 6ffentliche Stim-
mung jener Zeit.

Nach dieser eher gewogenen Einleitung erfolgt jedoch ein argumentativer Rich-
tungswechsel (»but then at the same time«), wodurch die angedeutete Perspektiviiber-
nahme abrupt endet und stattdessen der eigene lebensweltliche Blickwinkel eingenom-
men wird. Zum zweiten Mal zieht sich der Interviewpartner dabei in den Kreis seiner
US-amerikanischen Mitbiirger*innen zuriick (»a lot of Americans including myself«),
bevor er seine personliche Haltung explizit zum Ausdruck bringt: Das letzte, was an-
dere Amerikaner*innen, er selbst eingeschlossen, im Nachgang von 9/11 horen wollten,
waren amerikanische >Muslim*innens, die »playing the victim part/die Opferrolle spiel-
ten«. Strauss’ Auflerungen sind dabei durchaus ambivalent: Einerseits erkennt er an,
dass >Muslim*innenc< nach 9/11 einem allgegenwirtigen Generalverdacht ausgesetzt wa-
ren. Andererseits spricht er ihnen das Recht ab, die Ungerechtigkeit dieser Situation
offentlich zu thematisieren.

In der darauffolgenden Sequenz spitzt er diesen Widerspruch noch einmal zu und
16st ihn anschlieRend mit einer Rechtfertigung des Generalverdachts auf: >Muslim*in-
nen< hitten sicher Recht damit, sich éffentlich zur Wehr zu setzen — nur, dies wolle
niemand héren, im Gegenteil: »it pisses people off to hear«. Hier wird ein Szenario
des Grenziibertritts entworfen, dem auch der Interviewpartner zustimmt. Der éffentli-
che Widerstand »muslimischer Biirger*innen« tiberspannt fiir Strauss den Rahmen des
Tolerierbaren, der Raum zur gegenseitigen Verstindigung ist fir ihn an dieser Stelle
ausgereizt.

Insgesamt zeigt die obige Interviewsequenz das Wissen des Interviewpartners um
die Multiperspektivitit und lebensweltliche Vielfalt, wie sie in der US-amerikanischen
Gesellschaft existiert. In Situationen der Krise rechtfertigt er allerdings eine bewuss-
te Suspendierung jener Anforderungen, die eine multikulturelle Gesellschaft v.a. an ihre
Mehrheitsvertreter*innen stellt: Die anderen nicht nur als formal zugehérig anzusehen,
sondern ihnen das Recht zu gewihren, in ithren besonderen Positionen auch gehért und
verstanden zu werden (vgl. Husband 2000). Es geht hier um eine konsequente und er-
schiitterungsresistente Verstindigungs- und Anerkennungsbereitschaft, eine Bereitschaft auch
zur Empathie, die nicht beim ersten Konflikt aufgekiindigt wird. Dieses Recht will der
Interviewpartner — und mit ihm zusammen das von ihm heraufbeschworene kollektive
»Wir« — amerikanischen >Muslim*innen« in Krisensituationen nicht gewihren. >Mus-
lim*innen< werden damit als potentiell verdichtig entworfen; sie werden zu einer Gruppe
objektiviert, der man in Zeiten der Krise feindlich gegeniibersteht.

Mit Blick auf die auch hier stattfindenden diskursiven Verifizierungen lasst sich
festhalten, dass antimuslimische Ideologeme unter Anrufung nicht spezifizierter In-
formationsressourcen aktiviert und alltagskommunikativ bestitigt werden. Aus lebens-
welttheoretischer Sicht kann dies als weiterer Hinweis auf die Normalitit und Fraglo-
sigkeit rassistischer Denk- und Redeweisen im Alltagsleben der Interviewten gedeutet
werden. Am Thema Moscheebau lisst sich zudem zeigen, wie dieses sowohl unter den
zitierten deutschen als auch unter den US-amerikanischen Interviewten zur Demons-
tration von Toleranzlinien genutzt wird: Die Frage nach der RechtmiRigkeit islami-
scher Glaubenshiuser wird dabei mit Islamisierungs-, Terror- und Segregationsnar-
rativen verkniipft. Gleichzeitig prisentieren sich die Interviewpartner*innen explizit

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access

251


https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252

Grauzonen des Alltagsrassismus

als liberal und tolerant gegeniiber der Religion. Hierbei scheint es sich um ein globales
Konfliktthema zu handeln, das in den beiden Gesellschaftskontexten mit variierenden
ideologischen Kolorierungen eingedeutet wird.

4.1.3 Antizipieren von Konflikten

Eine weitere alltagskommunikative Diskurspraxis — und in gewisser Weise auch eine
Variante der Verifizierung durch primire Erfahrungsressourcen - ist die Antizipati-
on von Negativereignissen im Kontext interpersonaler Quasi-Begegnungen mit >Mus-
lim*innen«. Diese spezifische Art der Ubernahme antimuslimischer Ideologeme ist in-
sofern besonders interessant, als sie sich gewissermafien vor eine potentielle person-
liche Kontakterfahrung schiebt und so dazu beitrigt, diese zu unterbinden. Wihrend
laut Kontakthypothese von nachhaltigen und wertgeschitzten Kontakten wichtige Im-
pulse fiir eine kritische Auseinandersetzung mit vorurteilsbehafteten Uberzeugungen
ausgehen konnen (vgl. Pettigrew 1998), zeigt das vorliegende Interviewmaterial, dass
die Rekonstruktion bedrohlich wahrgenommener Quasi-Kontakte dazu dient, sich ras-
sistische Ideologeme hegemonial anzueignen und so lebensweltlich zu verifizieren. Be-
merkenswert ist nun, dass die Interviewpartner®innen, bei denen dieses Muster beson-
ders deutlich in Erscheinung tritt, selbst iiber keine nachhaltigen Kontakterfahrungen
mit >Muslim*innenc verfiigen. Insofern lisst sich annehmen, dass sie zur sinntechni-
schen Einordnung ihres Quasi-Kontaktes Deutungen aufrufen, die ihnen als diskursiv
prasentes Wissen zur Verfiigung stehen. Gleichzeitig handelt es sich um eine Diskurs-
praxis, die — mit Ausnahme der antimuslimisch-aktiven US-Interviewpartnerin Kelly
Scheiner - lediglich innerhalb des deutschen Samples zu beobachten ist. Wihrend in-
terpersonale Konflikte fast ausschliefilich von deutschen Interviewpartner*innen antizi-
piert werden, finden sich im US-amerikanischen Sample Antizipationen kollektiver Kon-
flikt- und Krisenszenarien. Wiederum ist es hier nicht die persénliche, sondern lediglich
die gesellschaftliche Ebene, die von den zitierten Interviewpartner*innen aufgerufen
wird.

Wir wollen uns nachfolgend die rekonstruierten Begegnungssituationen genauer
anschauen und dabei die verifizierende Diskurspraxis der Konfliktantizipation herausarbei-
ten. Dabei wird auch von Interesse sein, wie die Interviewpartner*innen ihr persénli-
ches Abwehrverhalten legitimieren und inwiefern sie dabei auf Erfahrungsressourcen
wie etwa Medien oder lebensweltliche Dritte rekurrieren.

Narrative von der >muslimischen« Parallelgesellschaft & der chauvinistischen Angriffslust

Ein Beispiel alltagskommunikativer Verifizierungen, das die Antizipation eines inter-
personalen Konfliktes auf besonders deutliche Weise zeigt, ist die im Folgenden rekon-
struierte Interaktion zwischen Ellen Kaufmann und einer als muslimisch markierten
unbekannten Frau, die sich im Alltag der Interviewpartnerin ereignete. Kaufmann be-
richtet auf die Frage, ob es schon einmal zu einer persénlichen Begegnung zwischen ihr
und >muslimischen« Mitbiirger*innen gekommen sei, sie habe bisher eher das Gegen-
teil, nimlich ein gezieltes Verweigern von Kontakten erlebt. Diese dem Narrativ von der
muslimischen Parallelgesellschaft dhnliche Verweigerungsthese untermauert Kaufmann
im Anschluss mit der Rekonstruktion eines personlich erlebten Quasi-Kontaktes. Dabei

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

zeigt sich bereits in ihrer prologartigen Einordnung, dass es sich dabei »eher« um das
»Gegenteil« eines »Gesprichs« gehandelt habe, der antagonistische Deutungsrahmen,
den Kaufmann hier implizit aufruft.

EK: Also, n Gesprach nicht, eher im Gegenteil. also (2) ich hab’s eher so empfunden,
dass die einem dann schon aus dem Weg gehen //ja// () dass ich beim DM () vorne
gewartet habe und da war ne Bank und dann hab ich mich da drauf gesetzt und da saf
halt ne Frau mit nem Kopftuch, ich kann jetzt nicht 100 Prozent sagen, ob sie Musli-
me (sic!) war, aber //ja /[ ich wiirde jetzt tendieren. und dann hab ich mich daneben

gesetzt und dann ist sie direkt aufgestanden und ans andere Ende (.) von den Kassen

gegangen. // ok /[ und das ist halt- (2) weifs ich nicht (.) also, das war halt schon n biss-
chen komisch. und sonst-

l: LAlso, als Reaktion darauf, dass du dich da hingesetzt hast?

EK: Ja, // ok // genau, genau, genau. (.) ich bin jetzt aber auch nicht drauf und dran,
dass ich jetzt irgendwie auf ne Begegnung poche, ne //ja////ja /[ also. das muss jetzt
nichtsein, dass ich irgendwie mitirgendwem, also sei’s, (.) also jetzt vor allem negativ
aneinander gerate, //ja // sondern ich gehe dann eher schon (.) den Leuten aus dem
Weg. (Z172-192)

Die hier beschriebene Begegnungssituation ist in ihrer sprachlichen Ausgestaltung
hochgradig antizipativ und aktualisiert auf subtile Weise antimuslimische Ideologeme,
wie etwa jenes vom Isolationswillen muslimischer Communities — und hier insbeson-
dere der Kontaktscheue bzw. dem sprachlichen Unvermégen muslimischer Frauen.
Wihrend die Interviewpartnerin in Bezug auf die Einkaufsszene zumindest von einer
konkreten nonverbalen Interaktion ausgeht (»und dann hab ich mich daneben gesetzt
und dann ist sie direkt aufgestandenc), stellt sie im zweiten Teil ihrer Ausfithrungen
lediglich Annahmen tiber potentielle Begegnungen an (»das muss jetzt nicht sein, dass
ich irgendwie mit irgendwem [...] jetzt vor allem negativ aneinander gerate«).

Obwohl unklar bleibt, ob die Frau im Supermarkt tatsichlich auf die Interviewpart-
nerin reagierte oder es sich um einen Zufall und damit um ein Missverstindnis handelt,
ist die Tatsache, dass Kaufmann am Vermeidungshandeln der Muslima keinen Zweifel
lasst, durchaus aufschlussreich. Die Deutungsoption fliichtende bzw. unhifliche Muslima
scheint fiir sie plausibel und fiigt sich damit in ein bekanntes Interpretationsschema
ein, dass >Muslim*innen« als isolierte, schlecht integrierte Bevolkerungsgruppe prasen-
tiert. Dariiber hinaus scheint auch das nicht zufillig erwihnte Kopftuch als zusitzliche
Evidenz fiir eine religions- bzw. kulturbedingte Zuriickgezogenheit. Dafiir sprechen
auch spitere Textstellen, in denen Kaufmann die Unfreiwilligkeit des Kopftuchtragens
als eine naheliegende Bedeutungszuschreibung aktualisiert:®

EK: Ja, im Prinzip muss ja jeder selber wissen, was er tragt, ne. also, das ist da schon,
aber ahm (.) ich sag mal, es gibt ja auch viele Frauen, die dann sagen, die tragen das
freiwillig. //ja // es gibt aber auch welche, die sagen, »mein Mann sagt mir, sagt mir,
ich muss das tragen«. (Z 465-469)

13 Siehe auch Kap. 4.3.2.1 zur Bedeutungsmatrix freiwillig vs. unfreiwillig in Bezug auf das Kopftuch.

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access

253


https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254

Grauzonen des Alltagsrassismus

Insgesamt betrachtet enthilt Kaufmanns artikulierte Wahrnehmung symbolische Ver-
satzstiicke kulturrassistischer Ideologeme iiber die muslimische Frau — diese sei devot,
unmiindig, dem Ehemann untergeben — die ihr offenbar dabei helfen, direkte Kontakt-
situationen sinnhaft auszudeuten. Eine kritische Priifung durch die Interviewpartne-
rin findet nicht statt. Dafiir lisst sich jenes Vermeidungsschema méglicherweise auch
zu gut mit der eigenen Distanzhaltung in Einklang bringen, die Kaufmann ohne Um-
schweife im zweiten Teil der Sequenz einriumt: sMuslim*innen« ginge sie grundsitz-
lich lieber aus dem Weg, um unangenehme Konfrontationen — die sie an dieser Stel-
le begriindungslos voraussetzt — zu vermeiden. Der smuslimische Andere« scheint hier
erneut wie durch einen Problemfilter gebrochen und auf einige wenige negativ-konno-
tierte Eigenschaften reduziert. Die Muslima im Supermarkt tritt dabei allenfalls scha-
blonenhaft in Erscheinung, potentielle Kontaktpartner*innen werden als aggressiv und
feindselig imaginiert. Im paradoxen Zusammenspiel von zugeschriebenem Vermei-
dungshandeln und selbstgewihlter Distanzierung zeigt sich letztlich auch der Versuch
der Interviewpartnerin, die bevorzugte generelle Abwehrhaltung als nichtrassistisch zu
legitimieren.

Unter den US-amerikanischen Interviewpartner®innen findet sich jenes Argumen-
tationsmuster, das >Muslim*innen« fiir das Fehlen personlicher Kontakterfahrungen
verantwortlich macht, ebenfalls - allerdings lediglich bei Kelly Scheiner (71), der anti-
muslimischen Vorortaktivistin, wieder. Jene erklirt die fehlenden Bekanntschaften mit
>Muslim*innen< mit dem Mangel an »opportunities« sowie mit ihrer Erfahrung, dass
>Muslim*innenc lieber unter sich blieben: »they keep to themselves, completely«.

I: Have you ever had an encounter with a Muslim man or woman that you can remem-
ber? something that is memorable, something that is special?

KS: | haven't. and I'm, I'm ashamed to say that. that | don’t know a Muslim person. |
don’t have a Muslim as a friend. and that | don't ahm (2) | don’t know why | should be
ashamed of that, but | kind of am. that | haven't had the opportunity to get to know
ahm, any Muslims. ahm, but you know, they do () my, my experience has been that
they keep to themselves, completely. they don’t go out and seek my friendship. or they
pretty much keep to themselves. ahm, so | don’t know where | would ever go where |
would meet or make a friend of a Muslim [...]. (Z 670-677)

Ahnlich wie bei Kaufmann wird auch von Scheiner das Narrativ von bewusst sich iso-
lierenden >Muslim*innenc« aktualisiert. Allerdings wird an diesem Beispiel noch stir-
ker deutlich, dass hier ein generalisierendes Urteil iiber das Verhalten >muslimischer«
Personen im Allgemeinen getroffen wird. Scheiner konstruiert >Muslim*innenc als ho-
mogene Gruppe, die sich aus der gesellschaftlichen Offentlichkeit zuriickzieht (»I don't
know where I would ever go where I would meet or make a friend of a Muslim.«) und
sich damit auch einer persénlichen Freundschaft mit ihr verweigert. Aus rassismus-
theoretischer Perspektive scheint hierin ein rassistisches Ideologem auf, das insofern
ebenfalls antizipativ ist, als es eine Abwehrhaltung des >muslimischen Anderenc< qua
Religionszugehorigkeit unterstellt.

Bei der Deutschen Ellen Kaufmann kommt nur wenige Minuten nach dem obigen
Zitat ein personliches Bedrohungsempfinden zur Sprache, und zwar im Kontext einer

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

von ihr rekonstruierten Konfrontation mit einer Gruppe junger muslimischer< Minner.
Wir finden hierin das Narrativ von der muslimisch-chauvinistischen Angriffslust wieder.

EK: Ja, ist halt () weif} ich nicht, also ich find’s halt immer negativ, wenn ich allei-
ne durch die Stadt gehe, //ja // drei vor mir laufen, also drei Muslime vor mir laufen,
dhm, rumschreien und dann auch so dumme Spriiche iiber mich bringen. // hm /[ und
dann halt, halt auf Turkisch und dann irgendwie auch n bisschen Deutsch mit da drin-
ne. 4hm, das find ich halt () negativ. //ja // und dann halt, ich sag mal jetzt vielleicht
durch die Medien auch sehr hochgepuscht, ist halt auch dieses Unwohlsein, ne? also,
wenn man dann in Bonn hort, jede Woche mindestens irgendwelche Wohnungsdurch-
suchungen, dann diese (.) kademie da, ist es schon so, dass ich mir denke, 4hm (2) also,
abends, wenn es dunkel ist, geh ich jetzt im Winter nicht mehr Joggen. //ja// so, ne?
das hat jetzt nichts nur alleine mit den () Muslimen zu tun, das () diese Geschichte
mit diesem Horrorclown, oder wat da war, //ja////ja/l//ja /]l war ja genau das glei-
che, aber es ist schon eher so da- dadurch entstanden, dass ich mich unsicher fiihle.
(Z294-309)

In der kurzen Sequenz werden gleich mehrere antizipierte Konfliktszenarien prognosti-
ziert, die auf ganz unterschiedliche Erfahrungskontexte verweisen. Zunichst wird mit
der Strafienszene eine unmittelbare intersubjektive Begegnungssituation geschildert,
wobei auch hier keine eigentliche verbale Interaktion stattfindet, sondern lediglich von
einem wahrgenommenen »Herumschreien und dumme Spriiche bringen« die Rede ist.
Inwiefern es sich zudem um ein konkretes Erlebnis oder eher um eine verallgemeinerte
Beispielsituation handelt, muss ebenfalls unklar bleiben. In jedem Fall wird sprachlich
auf eine Systematik und Regelmifiigkeit (»find’s halt immer negativ«) hingewiesen, die
Riickschliisse auf die lebensweltliche Bedeutsambkeit jener Konfliktkonstellation fiir die
Interviewpartnerin zuldsst — unabhingig davon, ob diese nun objektiv virulent oder nur
imaginiert ist.

Dariiber hinaus spricht Kaufmann Medienberichte iiber Wohnungsrazzien bei
mutmaflichen >Islamisten”* im weiteren Wohnumfeld an, die sie ebenfalls als Aus-
l6ser ihrer Bedrohungsempfindungen einordnet. Interessant ist dabei nun einerseits
die gleichrangige Auflistung von alltiglichen Szenarien und medienvermittelten Aus-
nahmeereignissen, in denen sich der Konflikifokus auf >den Islam« wechselseitig zu
bestitigen und zu verdichten scheint. Andererseits fallen durch die narrative Nahe von
Straflen- und Medienepisode die Kategorien >Muslim« und >Islamist< gewissermaflen
in eins. Dies zeigt sich auch daran, dass unklar bleibt, wovor sich die Interviewpart-
nerin nun eigentlich fitrchtet (und was sie vom abendlichen Laufen abhilt) - und ob
es nicht vielleicht eher eine diffuse Angst vor potentiellen Gefahren ist, die durch
Medienberichte etwa auch iiber den »Horrorclown« in ihr lebensweltliches Sichtfeld
tritt. >Der Islam« sowie insbesondere minnliche >Muslime« erscheinen hier als eine

14 Kaufmann flihrte zu Beginn des Interviews aus, dass sie iiber die lokalen Nachrichten regelmafiig
von Polizeidurchsuchungen von Wohnungen mutmatlicher Islamisten erfiihre und dass es sich bei
einer ortsansassigen Akademie um eine »Islamistenhochburg« handele (vgl. Z 69-102). Auf eben
diese Durchsuchungen und jene Akademie nimmt sie in der ausgewahlten Textstelle Bezug.

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access

255


https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256

Grauzonen des Alltagsrassismus

unter vielen anderen medienvermittelten Gefahrenquellen, die Kaufmann weitest-
gehend undifferenziert nebeneinanderstellt. So lisst sich die These vertreten, dass
ein mediatisiertes Konfliktwissen iiber den >muslimischen Anderen«< gerade fliichtige
Primirkontakte determinieren und komplexere soziale Phinomene vereinheitlichend
tiberblenden kann.

Bemerkenswert ist, dass sich bei einer weiteren Interviewpartnerin, Silvia Manck,
ganz dhnliche antizipierte Bedrohungsszenarien finden lassen. Auf dieselbe Frage nach bis-
her erlebten Begegnungen mit >Muslim*innens, fithrt sie zunichst »sehr positive« Er-
lebnisse mit Personen wihrend eines Agyptenurlaubs ins Feld. Den Beschreibungen
Mancks zufolge handelte es sich dabei um typische touristische Spontankontakte auf
der Strafle, wihrend des Einkaufens oder im Rahmen gefithrter Sightseeing-Touren
(vgl. Z 656-664). Jenseits ihrer Urlaube, also im heimatlich-alltagsweltlichen Lebensum-
feld, konne sie von solchen Erfahrungen allerdings nicht berichten — im Gegenteil. So
seien etwa Situationen, in denen ihr Gruppen junger Midnner auf der Strafie begegne-
ten, eher solche, die sie zu vermeiden suche:

SM: [...] Hier (.) hab ich eigentlich nicht so viel, wie gesagt, ich, ich, ich vermeid na-
tirlich dann auch so ne Situation, manchmal. ahm (.) und wenn (2), dann ist es wirk-
lich ja auch mit diesen, mit den jungen Ménnern. also, wenn so ne Horde jiingerer
(2) 4hm::::: extrem siidlandisch aussehender junger Manner auf mich zukommt, also,
wo ich schon sage naja, die kdnnten so aus der Region irgendwo kommen, // hm // ist
es:::::: strafft man sich schon n bisschen mehr, ja (2) oder man wechselt die Strafden-
seite [...]. (Z 666-672)

Manck bedient sich hier eines Deutungsrahmens, der offenbar iiber bestimmte visuel-
le Hinweisreize aktiviert wird — das phinotypische Erscheinungsbild der Minner, die
Tatsache, dass sie nicht als Einzelne, sondern in der Gruppe auftreten, ihre rein minn-
liche Geschlechterkonstellation — und der auch in ihr heftige emotionale Reaktionen
sowie Vermeidungshandlungen auslst. In ihren Ausfithrungen zeigt sich das rassisti-
sche Ideologem vom hypersexuellen schwarzen Mann sowie die Kriminalisierung migran-
tischer bzw. >muslimischer< Mdnner. Ohne dass fiir sie eine evidente Gefahrensituation
vorliegt, aktiviert die Interviewpartnerin hier Bilder potentieller An- oder Ubergriffe,
die sie auf eine spezifische rassifizierte Identitit (»extrem siidlindisch aussehend«) und
ethnische Zugehorigkeit (»konnten so aus der Region irgendwo kommen«) zuriickfithrt.
Zudem nimmt sie eine unausgesprochene Gleichsetzung der muslimischen mit spe-
zifischen Herkunftsidentititen vor — gefragt wurde Manck nach >Muslim*innens, sie
spricht jedoch tiber Menschen »aus der Region irgendwo« — und zeigt damit, dass auch
von ihr 6ffentlich verfugbare Vorstellungen tiber ein natio-kulturelles Fremdsein von >Mus-
lim*innen« aktiviert werden.

Die naheliegende Annahme, dass es sich beim Angriffsszenario durch >muslimische«
Minnergruppen auf eine einzelne nichtmuslimische Frau um ein besonders dominan-
tes, d.h. gesellschaftlich verbreitetes Bedrohungsnarrativ handelt, erhilt zusitzliches
empirisches Gewicht durch den Umstand, dass weitere Interviewpartnerinnen dieses
Szenario aktualisieren, konkret: in der Rekonstruktion bestimmter alltiglicher Begeg-
nungssituationen zum Einsatz bringen. Die Interviewpartnerin Luise Drechsel (32), ei-
ne evangelische Pfarrerin aus der Nihe von Koln, bestitigt in einer Gesprichssequenz,

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

dass auch sie diesen »Bedrohungsreflex« bereits erlebt habe. Auf die konkrete Nachfra-
ge der Interviewerin, ob sie Situationen kenne, in denen sie sich schon einmal unsicher
gefithlt habe - eine immanente Nachfrage, die aus dem Gesprichskontext entstand, in
dem die Interviewpartnerin gerade iiber die sozialen Nachwirkungen der Kélner Sil-
vesterereignisse reflektierte — berichtet Drechsel von einem ganz dhnlichem »Minner-
gruppen«-Szenario.

I: Gab's schon mal ne Situation, wo du dich unsicher gefiihlt hast? oder kannst du das
so n bisschen mit, also aus-

LD: LAlso,
ich hab das mal gehabt, da bin ich mit dem Fahrrad hier durch Kéln noch gefahren
abends, auch auf so ner, also Strafde, wo Autos, viel los ist sonst nicht und da stand halt
ne Gruppe, aber das kann ich jetzt ja nicht sagen, dass das Muslime waren, das sieht
man denen ja nicht vom Kopf an, aber ich sag mal, a- auslandisch aussehender junger
Manner zusammen und da hab ich so n Moment, hab ich gemerkt, »oh Gott, jetzt da
vorbeifahrenc, aber, ich denke, dass mir das ahm (.) mit ner Gruppe deutschausse-
hender Manner nicht anders gehen wiirde, weil das einfach ein Gruppenverhalten ist,
ne.//ja// also, wenn ich, wenn dh, irgendwo Ménner in so ner Gruppe da zusammen-
stehen, dann denk ich immer, »oh, was ist da?«, ne. //ja//so, deshalb, also, das ware
ne Situation, wo ich mal so gedacht hab, »boah, Hilfe«[..]. Aber es ist n Gruppenphi-
nomen, glaube ich, eher und weniger nen, ahm (.) klar, wenn die natiirlich, also ich
sag mal so, wenn ich auf ne deutsche Gruppe zufahr, dann kann ich eventuell aus der
Ferne schon horen, »woriiber reden die?«, und dann kann ich so n bisschen mir wieder
n Bild machen, &hm () »ok, reden die Quatsch oder so und sind die grad n bisschen
aggressiv?’«, das merkt man ja dann. das merkt ich dann natiirlich nicht, weil mir die
Sprache auch fremderist [...]. (Z 966-995)

Drechsels Schilderung enthilt dhnliche narrative Komponenten wie die Rekonstruktio-
nen der Interviewpartnerinnen Kaufmann und Manck, allerdings zeigt sich bei ihr ein
deutlich reflektierterer Umgang mit den eigenen Bedrohungsgefiihlen. Einerseits ver-
weist auch sie auf die bereits bekannten Schliisselreize: das Auftreten der sAnderen< in
der Gruppe, das »auslindische Aussehenc, die ausschliefilich minnliche Zusammenset-
zung, die »fremde Sprache«, womit auch sie rassistische Vorstellung von der Angriffs-
lust des >fremden< Mannes aktualisiert. In der unmittelbar folgenden argumentativ-
analytischen Teilsequenz setzt sie sich jedoch mit ihrer Reaktion reflexiv auseinander
und versucht sich an einer Ursachenanalyse: So wisse sie natiirlich nicht mit Sicherheit,
ob es sich um >Muslime«< handelte, denn deren religise Identitit liefe sich nicht von
deren Erscheinungsbild ableiten. Sie nimmt mithin eine analytische Distanz zur Synony-
misierung von religiésen und nationalen Zugehorigkeiten ein, was sowohl Manck als
auch Kaufmann unterlassen. Zudem stelle sich bei ihr ein Angstempfinden auch bei
»deutschaussehenden« Minnergruppen ein. Dies habe folglich weniger mit der eth-
nischen als mit der Geschlechteridentitit der Gruppe zu tun. Im direkten Anschluss
relativiert sie diese Einschitzung jedoch partiell, da es schon die »fremde« und mithin
unverstindliche Sprache sei, die die Situation fiir sie unberechenbar mache.

Insgesamt lasst sich festhalten, dass das Narrativ von der chauvinistischen Angriffs-
lust in den Schilderungen verschiedener Interviewpartnerinnen eine alltagskommu-

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access

257


https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

258

Grauzonen des Alltagsrassismus

nikative Reproduktion und mithin Verifizierung erfihrt. Eine intersektional-rassistische
Dimension erhilt es durch die zusitzlichen Spezifikationen: Alter — bei zwei der drei
Frauen ist explizit von »jungen Minnern« die Rede — sowie Aussehen bzw. Herkunft
und Sprache. Insofern lisst sich hier auch von intersektionalen Fremdbeschreibungen
sprechen, bei denen verschiedene Differenzmarkierungen verkoppelt werden (minn-
lich + jugendlich + fremd in Aussehen und Sprache + potentiell muslimisch = gewalt-
bereit, frauenfeindlich, in sexueller Hinsicht mafilos). Interessant ist zudem, dass die
beiden Interviewpartnerinnen Manck und Kaufmann das Narrativ dazu nutzen, feh-
lende personliche Kontakterfahrungen mit >Muslim*innenc« zu begriinden bzw. die ei-
gene antizipative Abwehrhaltung zu rechtfertigen. In diesem Zusammenhang verweist
Kaufmann explizit auch auf die Konfliktbilder, die ihr iiber die Medien in Bezug auf
sden Islam< vermittelt wurden. Entsprechend lasst sich die These ableiten, dass hier
konfliktorientierte Mediendiskurse zur Sinnstiftung im Kontext alltagsweltlicher (al-
lenfalls fliichtiger) Begegnungen eingesetzt werden.

Ein weiterfithrender Fallvergleich zeigt nun, dass das Antizipieren interpersonaler
Konfliktsituationen keinesfalls eine spezifisch weibliche Diskurspraxis ist. Vielmehr be-
dienen sich auch méinnliche Interviewpartner wie Till Feller jener gleichermafien vor-
verurteilenden wie von diffusen Bedrohungsingsten geleiteten Situationsdeutungen.
Wir wollen uns diese nachfolgend genauer anschauen.

Das Angriffsnarrativ aus >mannlicher< Perspektive

Konfliktszenarien werden also nicht nur von weiblichen Interviewpartnerinnen antizi-
piert. Auch Till Feller schildert eine Begegnung vor einer Moschee in Koln als hochgradig
konfliktgeladen, gleichzeitig wird hier der non-interaktionale Charakter der Episode
offenkundig.

TF: [...] und das ist halt das Problem auch im Islam, dass halt viele Menschen hier
sind, nun mal auch zur einfachen Bevélkerung gehdrten oder gehoren, hier riiber-
gekommen sind, sich hier zusammenfinden unter dem Dach des Islams zusammen-
raffen //hm /[ ahm, die, die neue Moschee, die hier gebaut ist, ich war mit meiner
Frau schon drin, haben uns die mal angeguckt //ja // und wir mussten eine Zeit lang
da vorbei, freitags, weil wir in der Nihe eingekauft haben. Und da waren sehr vie-
le nicht-kélner Kennzeichen, sprich, Leute kommen von iberall her () und es war
echt unangenehm da durchzugehen, muss ich sagen//ok-//weil, da lief extrem
viel, extrem viel, sage ich mal, Pack rum. Und das bezieht ich nicht auf auslandisch
oder so, sondern einfach auf die Art der Menschen, das hitten auch Deutsche sein
kénnen, sind es aber nicht. Ahm, die extra auch von weit her kommen. Ich sehe
ja die Kennzeichen //ja//und wenn man da durchkommt, man denkt: »Wow! Also
entweder fange ich gleich mit irgendwer an zu priigeln oder ich gehe einfach schnell
durch.«//ja// aber, also () so Menschen mdchte ich nicht in meiner Nachbarschaft
haben [..]. (Z167-184)

Die ausgewihlte Textstelle befindet sich recht weit am Anfang des Interviews (ca. Mi-
nute 8) und markiert das Ende einer lingeren Einlassung des Interviewspartners zur
Frage, in welche Richtung >der Islamc sich gesellschaftlich entwickeln konnte. Feller
streift zunichst eher assoziativ durch verschiedene Themenfelder, etwa die zeitversetz-

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

ten Entwicklungslinien von Islam und Christentum, die Kontextabhingigkeit religioser
Exegese sowie die Anfilligkeit von Religionen fiir politische Instrumentalisierung. Sei-
ne Ausfithrungen zum »Problem im Islam« leitet er mit vergleichenden Uberlegungen
zum religiosen Radikalismus ein, wobei er die »Amish People« in den USA als christ-
liches Aquivalent zum islamischen Fundamentalismus anfiihrt. Seine Meinung zu den
Ansichten ersterer gibt er unumwunden preis, um dann zur obigen »Islam«-Passage
iiberzugehen.

TF: [..]ich binimmer wieder geschockt, wie radikal christlich viele Amerikaner sind. al-
so, das kann man sich gar nichtvorstellen. Da denkt man»Wow! Das dachte ich eigent-
lich, das @(kenne ich nur) vom, vom Islam.«@ @ »wow! Das ja, also das ist ja wirklich
das ist ja wirklich zuriickgeblieben, die Aussagen, die Leute treffen liber Abtreibung,
Uber Verhitung. (2) das sind Christen? (Z158-164)

In dieser vorausgehenden Uberleitung wird die konfliktorientierte Perspektive des In-
terviewpartners auf die Religion des Islams argumentativ vorbereitet. Im geschilderten
Uberraschungsmoment (»Wow!«) kommen evaluative Assoziationen zum Vorschein,
die fur Feller bislang >dem Islam«vorbehalten waren (Radikalitit, Riickstindigkeit). Die
Verkniipfung von Islam und Radikalismus zeigt sich hier als aktiviertes antimuslimi-
sches Ideologem, das in seiner fraglosen Gesetztheit sinnstrukturierend und normali-
tatsstiftend wirkt. Frei nach dem Motto: Radikales Christentum, das kann noch »scho-
ckierenc, radikaler Islam ist hingegen ein alter Hut. Dabei wird der islamische Glaube,
wie beildufig, auch als Nonplusultra des religiésen Fanatismus konstruiert. Auf implizite
Weise wird hier das vermeintlich Problematische, das Abweichlerische im Islam zum
Typischen und zum Normalzustand erklirt.

Im Rahmen des antizipierten Konfliktszenarios nimmt Feller zur Charakterisie-
rung >muslimischer< Personen nun verschiedene antimuslimische Fremdbeschreibun-
gen vor. Auffillig ist eine dreidimensionale Gruppenkategorisierung, in der die Fak-
toren Migration, Sozialstatus und Religionszugehorigkeit auf intersektional-rassistische
Weise miteinander verflochten werden. sMuslim*innen, so lief3e sich die Einleitung pa-
raphrasieren, gehoren zu einer Menschengruppe, die urspriinglich nicht von hier stammt,
iiber vergleichsweise wenig Bildung und Geld verfiigt, sich »unter dem Dach des Is-
lams« zusammenscharrt und dort radikale Ansichten kultiviert. Nicht nur wird in die-
ser Fremdbezeichnung eine deutliche Grenzmarkierung vorgenommen zwischen dem
Hiesigen und dem >Muslimischens, wobei es der Vermutung iiberlassen bleibt, inwie-
fern das »Hier« das territoriale Deutschland, die Stadt Koln oder im eher kulturell-
gesellschaftlichen Sinne die deutsche Wertegemeinschaft bezeichnet. Dariiber hinaus
wird mit der Dach-Metapher auch auf die populiren antimuslimischen Narrative der
Etablierung homogener Parallelgesellschaften und Verschleierung antiliberaler Handlungen un-
ter >Muslim*innen< angespielt (vgl. Shooman 2014).

Die rekonstruierte Konfliktsituation selbst ist nun einerseits von enormer Emo-
tionalitit geprigt, die sich sowohl in der offen-rassistischen Wortwahl Fellers nieder-
schlagt als auch in der Drastik potentiell-prospektiver Anschlusshandlungen, die der
Interviewpartner formuliert. Sie ist zudem von argumentativen Auslassungen und ei-
ner Vagheit in Bezug auf die Ursachen des Konflikts gekennzeichnet. Feller schildert
sein Bedrohungsempfinden iiberaus deutlich, unerwihnt bleibt jedoch, was genau zu

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access

259


https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260

Grauzonen des Alltagsrassismus

diesem Gefiihl und der Einschitzung der Situation als gefihrlich gefithrt hat. Sollte
es Ubergriffshandlungen vonseiten der Moscheebesucher*innen gegeben haben, wer-
den diese nicht benannt. Das Fehlen eines konkreten Ausloésers deutet darauf hin, dass
sich die Konfliktwahrnehmung Fellers lediglich aus der riumlichen Anwesenheit >mus-
limischer< Personen ergab — und mithin hochgradig antizipativ ist. Der Vergleich mit
anderen Textstellen im Interview macht dabei plausibel, was sich hier bereits andeutet:
Das Bedrohungsgefiihl Fellers beruht offenbar weniger auf einer erfahrungsbasierten
Angst, als auf der Eindeutung sichtbarer Marker, die hier in ihren rassistischen Sinnge-
halten hegemonial entschliisselt werden. In der zitierten Textstelle betrifft dies konkret
die Betonung des Massenhaften und Unwerten (»extrem viel Pack«), des Nichtzugeho-
rigen (vkommen von iiberall her«, »keine Deutschen«) und Bedrohlichen (»priigeln oder
einfach schnell durch«). In der Anschlusssequenz werden jene visuellen Fremdheitsmarker
zusitzlich mit Verweisen auf Birte, Kopftuch und andere als typisch >muslimisch< in-
terpretierte Kleidungsstiicke benannt. Auf die Frage der Interviewerin, welche Gefiihle
das Erlebte im Interviewpartner ausldsen, antwortet dieser:

TF: Das ist ein bedrohliches Gefiihl. &hm, aber das bedrohliche Cefiihl, wie gesagt,
geht, dh (\) geht von bestimmten () Auslandergruppen aus und nicht von, von, von
Moslems //ja // das ist halt, wissen Sie, was ich meine? ich fithle mich nicht von
Moslems bedroht //ja //. Ich fiihle mich nicht bedroht, weil der an Allah glaubt //ja //.
der kann glauben, was er will //ja //. wobei ich, ich fithle mich von Fundamentalisten
bedroht//ja//. und ich empfinde mit Kopftuch als fundamentalistisch. das kann ich
ganz klar so duRern// ok //. eine Frau, die mir sagt, sie trigt aus Uberzeugung ein
Kopftuch, verschleiert sich total, dh, ist fir mich, dh () eine fundamentalistische
Religiose, 4h () was ich auch im Christentum nicht mag//ja// oder bei (irgeneinem
andern) mag. also // ok //, davon fithle ich mich bedroht und auch von Menschen mit,
dh, langen Barten, Kaftan, das ganze Programm // ok //. fithle ich mich bedroht // ok //.
weil ich die, weil ich die, weil ich die, den religiésen Fundamentalismus fir ahm () fir
zuriickgeblieben halte, egal, welche Religion das betrifft //ja //, muss ich ganz klar zu
sagen. (Z198-214)

Interessant ist hier auch das Verhiltnis zwischen den expliziten Bedrohungsbekundun-
gen des Interviewpartners und seiner ebenfalls expliziten Erklirung, er habe kein Pro-
blem mit »Mos-lems« und dem, woran diese glaubten. Einerseits verweist dies darauf,
dass hier ein offenkundig rassistisches Pauschalisieren mittels positivem Interessensma-
nagement moderiert wird. Andererseits deuten die konkreten sprachlichen Ausfithrun-
gen Fellers darauf hin, dass es die oben bereits eingefithrten Merkmale des Nichtzu-
gehorigen (»Auslindergruppen«), des Religiés-Radikalen (»Kopftuch ist fundamenta-
listisch«) und des Riickstindigen (»Fundamentalismus ist zuriickgeblieben«) sind, die
in seiner Wahrnehmung derart eng mit >muslimischen« Personen verkniipft sind, dass
daraus gewissermafien ein Bedeutungsamalgam (Muslime = fremd, radikal, riickstindig)
entsteht. Ohne dass der Interviewpartner seine Ablehnung sprachlich eindeutig expli-
zieren muss, lassen sich in seinen Hervorhebungen und Einschrinkungen eindeutig
antimuslimische Deutungsmuster erkennen. Ob das dem Interviewten nun bewusst
ist oder nicht, ist an dieser Stelle unerheblich — und auch nicht eindeutig nachweisbar.
Festhalten ldsst sich jedoch, dass ihm rassistische Ideologeme als symbolische Sinnres-

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

sourcen zu Verfiigung stehen, mit denen er das Erlebte sinnhaft entschliisseln und in
hegemoniale Interpretationsrahmen einordnen kann.

Zusammenfassung: In den Rekonstruktionen der Interviewpartner*innen lassen sich
Antizipationen intersubjektiver Konflikte finden. Diese ereignen sich laut Aussagema-
terial v.a. im Rahmen von Alltagssituationen, genauer noch auf der StrafSe, was unter-
streicht, dass mittels dieser Diskurspraxis nur duflerst fliichtige Begegnungen einge-
deutet werden. Antizipierte Konflikte in Form physischer Ubergriffe bzw. gewaltvol-
ler Auseinandersetzungen werden folglich nicht mit etablierten sozialen Beziehungen
verkoppelt. Aus Begegnungen mit ganzlich Unbekannten hingegen leiten einige Inter-
viewpartner*innen mitunter explizit formulierte Bedrohungsingste ab. Auffillig dabei
ist, dass das wahrgenommene Gefahrenpotential von keiner spezifischen Handlung der
smuslimischen« Personen auszugehen scheint, sondern allein durch deren visuelle Pri-
senz ausgeldst wird. Der artikulierten Bedrohungswahrnehmung inhirent ist dabei ei-
ne Mischung aus Projektion und Antizipation eines Gefihrdungspotentials.

Hinsichtlich der Frage, welche Rolle unmittelbare Primirerfahrungen bei der kom-
munikativen Verarbeitung von 6ffentlich verfiigbaren antimuslimischen Ideologemen
spielen, lisst sich hier annehmen, dass ausschlief3lich fliichtige Begegnungen sowie
distanzierte Beobachtungen von entsprechend antizipativen Verifizierungen betroffen
sind. Als Projektionsgelegenheiten tragen sie dazu bei, konfliktorientierte Ideologeme
alltagsweltlich zu bestitigen. Im Sinne der Kontakthypothese scheinen engere soziale
Verbindungen hier hingegen einen Schutzraum vor den Aneignungen entsprechender
Konfliktnarrative zu bilden. Engere personliche Kontakte sind jedoch noch lange kein
Bollwerk gegen antimuslimische Ideologeme im Allgemeinen, wie wir in den Kapiteln
zu den vermittelnden und dilemmatischen Reproduktionen (vgl. Kap. 4.2 und 4.3) noch se-
hen werden. Gerade kulturalistische und neo-rassistische Deutungen werden auch im
Kontext freundschaftlicher Beziehungen alltagskommunikativ reproduziert.

Ein abschliefender Blick auf die inhaltliche Ausgestaltung der antizipierten Kon-
fliktszenarien zeigt zudem, dass die weiblichen Interviewpartnerinnen das Feindbild
des hypersexuellen, gewaltbereiten smuslimischen< Mannes aufrufen. Dieses hat gro-
Re Ahnlichkeit mit dem rassistischen Narrativ vom schwarzen Wilden, vom »sexual beast«
(vgl. Fanon 2008 [1952]: 135ff.), der in kolonialistischen Diskursen als Personifikation
des sexuellen Exzesses vis-d-vis dem zivilisierten >weiflen< Mann konstruiert wurde.”
Der Interviewpartner Till Feller hingegen begriindet sein Bedrohungsempfinden mit
einer grundsitzlichen Abwehrhaltung gegeniiber >muslimischen« Personen, die er als
»fremds, bildungsfern und potentiell kriminell charakterisiert. In dieser intersektional-
rassistischen Fremdbeschreibung sind sozialchauvinistische, migrationsfeindliche so-
wie antimuslimische Zuschreibungen eng miteinander verflochten. Religiés-kulturelle
Symbole wie das Kopftuch und andere religiose Kleidungsstiicke (»Kaftan«) deutet Fel-
ler zudem als Zeichen einer fundamentalistisch-aggressiven Haltung unter muslimi-
schen Religionsanhinger*innen, womit er auf subtile Weise eine Synonymisierung von
>Muslim*innen< und >Fundamentalist*innen< vornimmt.

15 Siehe dazu ausfiithrlich Mercer (1994): Wecome to the Jungle.

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access

261


https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262

Grauzonen des Alltagsrassismus
4.4 Zusammenfassung

Im Fokus des ersten Ergebniskapitels standen zunichst hegemoniale Formen all-
tagdiskursiver Aneignung, die unter Verwendung verschiedener Erfahrungsressour-
cen - personlicher, sozial-vermittelter sowie medialer — rassistische Wissenselemente
alltagskommunikativ aufrufen, empirisch fundieren und so lebensweltlich verifizieren.
Im Zentrum hegemonialer Diskurspraxen steht dabei das Referenzieren von Alltagser-
fahrungen, die mit verschiedenen antimuslimischen Deutungsressourcen verflochten
sind. Die Interviewpartner*innen, bei denen sich diese Diskurspraxis beobachten
lasst, betten antimuslimische Symboliken ein in einen spezifischen Diskurs des Erlebten.
Antimuslimische Bedeutungsproduktionen werden dabei faktisch aufgewertet und
verifiziert: Sie werden als am konkreten Alltag der Interviewten belegt prisentiert.
Durch deren Verflechtung mit biographisch verfiigbaren Alltagserfahrungen, ist es
den Interviewten zudem moglich, ein positives Interessensmanagement im Kontext der
Interviewsituation zu verfolgen. Trotz der Aktivierung antimuslimischer Symboliken
entwerfen sie sich als glaubwiirdige, integre Sprecher*innen, die lediglich bezeugen,
was sie erlebt haben.

Die ermittelten personen- und religionsbezogenen Bedeutungsproduktionen wei-
sen diverse antimuslimische Ideologeme auf, die sich hinsichtlich ihrer verandernden
Funktion und im Vergleich der deutschen und US-amerikanischen Interviewten nur
geringfuigig voneinander unterscheiden. Entsprechend kann auf Basis der analysierten
Daten vermutet werden, dass die Vorstellung von >Muslim*innenc als gesellschaftlich
>Fremdenc« ein zentraler Bestandteil eines transnationalen rassistischen Bildkanons ist, der
je nach nationalem Kontext variierende symbolische Kolorierungen aufweist: So werden
>Muslim*innen«< im deutschen Teilsample zur Projektionsfliche persénlicher sowie na-
tio-kultureller Benachteiligungs- und Bedrohungsdiskurse, wihrend sie von einigen US-In-
terviewten als sicherheitspolitische Herausforderung und potentiell radikale und ter-
roraffine Bevolkerungsgruppe markiert werden. Zudem dominiert unter den US-Inter-
viewten ein Vereindeutigungsdiskurs,' der >Muslim*innen« zu >fremden« Bestimmungs-
und Bewertungsobjekten erklirt, sie symbolisch vereindeutigt und damit ebenfalls ei-
ner rassismustypischen Essentialisierungslogik unterwirft.

Im Mittelpunkt der hegemonialen Diskurspraxen stehen dabei symbolische Grenz-
markierungen, die fiir >Muslim*innen«< - etwa, was den Bau von Moscheen, das Offent-
lichmachen ihrer Religiositit, ihre zivilgesellschaftliche Teilhabe und ihre Positionie-
rung gegeniiber radikalen Elementen innerhalb des islamischen Glaubens angeht - to-
lerierbare Verhaltensweisen klar identifizieren. Im alltagskommunikativen Aufzeigen

16  Bauer (2018: 16) geht davon aus, dass »Menschen von Natur aus nur beschrankt ambiguitdtsto-
lerant« seien. Was der Autor anthropologisch bzw. kognitionspsychologisch begriindet, wollen
wir im Rahmen der nachfolgenden Analysen eher als ein kommunikationspraktisches bzw. ideo-
logietheoretisches Phanomen begreifen. Mit ersterem gehen wir davon aus, dass das Herstellen
von Eindeutigkeit fir die Sprechenden eine spezifische Funktion enthilt, z.B. das Inszenieren von
Kompetenz. Mit letzterem nehmen wir einen erkenntnistheoretischen Standpunkt ein mit der
Annahme, dass der Rassismus als Ideologie seine Macht zur sozialen Erkenntnis gerade aus der
Praxis der Vereindeutigung — nicht zuletzt operiert er mit der Behauptung eindeutiger Differen-
zen —bezieht.

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

von Sanktionsmafinahmen im Falle, dass jene Toleranzgrenzen iiberschritten werden,
kommt die funktionale Dimension von Rassismus zum Tragen. Durch sie wird das An-
recht zum Erhalt bzw. den Ausbau bestehender gesellschaftlicher Privilegien innerhalb
einer sich zunehmend pluralisierenden gesellschaftlichen Wirklichkeit demonstriert,
ohne dass dies explizit formuliert werden muss. In den impliziten Vorrechte-Reklama-
tionen spiegelt sich ein natio-kulturelles Selbstverstindnis, das >muslimische< Personen
aus der Gruppe der >Eigenen< ausklammert und sie als kulturelle Abweichler“innen dau-
erhaft unter Beobachtung stellt.

Der Umgang der Interviewten mit individuell verfugbaren Erfahrungsressourcen
zeigt insgesamt, wie diese zur lebensweltlichen Verifizierung gesellschaftlich flottie-
render rassistischer Ideologeme eingesetzt werden. Im hegemonialen Aneignungsmo-
dus wird deutlich, dass hier auch unmittelbare Kontakterfahrungen zur Reproduktion
symbolischer Rassismen zum Einsatz kommen, indem sie als glaubwiirdige, persénlich
verbriefte Erfahrungen dargeboten werden. Zudem sorgt die Antizipation von Konflik-
ten im Rahmen intersubjektiver Quasi-Kontakte dafiir, dass Begegnungen bereits im
Vorfeld als bedrohlich eingestuft und so letztlich vermieden werden. Anhand des Da-
tenmaterials konnte insgesamt gezeigt werden, wie rassistische Ideologeme dazu bei-
tragen, zivilgesellschaftliche Anniherungen zwischen >Muslim*innen< und Nichtmus-
lim*innen in konkreten Alltagssituationen zu unterbinden.

4.2 Polarisierte Aneignungen

Im Rahmen des zweiten polarisierten Aneignungsmusters erscheinen die islambezoge-
nen Bedeutungsproduktionen zunichst differenzierter und weniger essentialistisch als
beim hegemonialen Modus. Antimuslimische Ideologeme werden hier lediglich auf eine
muslimische Untergruppe iibertragen. In der Aneignung durch die Interviewten werden
diese so modelliert, dass sie mit anerkennenden Argumenten relativ widerspruchs-
frei verbunden werden kénnen. Die unter diesem Aneignungsmuster versammelten
Diskurspraxen stellen sich dabei als flexible Kategorisierungstechniken dar. In Alltags-
diskursen iibernehmen sie verschiedene Funktionen: Durch sie werden diskrepante
Deutungsressourcen in Bezug auf >Muslim*innen« geordnet, geglittet und argumenta-
tiv verkniipft (meist jedoch im Rahmen asymmetrischer Bedingungskonstellationen).
So kénnen paradoxe Normvorstellungen wie Offenheit gegeniiber Vielfalt und Schutz des
Bestehenden auf den ersten Blick relativ spannungsfrei miteinander verbunden werden.
Zudem lassen sich mittels dieser Techniken rassistische Bedeutungsproduktionen
als weniger pauschal und geschlossen prasentieren. Letztlich stellt sich der Einsatz
wohlwollender und anerkennender Argumente in der Analyse jedoch als vorliufig,
voraussetzungsvoll und rhetorisch nachrangig dar.

Die Modellierung antimuslimischer Ideologeme, wie sie fiir dieses Aneignungs-
muster typisch ist, vollzieht sich in drei Schritten. Zunichst erfolgt eine bindre Kategori-
sierung >muslimischer« Personen, dann die Behauptung ihrer Partikularitit und anschlie-
Rend deren polare Bewertung. sMuslim*innen< werden dabei in zwei separate Untergrup-
pen eingeteilt, etwa in >Radikale< und >Moderate«. Es folgt die Behauptung der Eigen-
heit und Trennschirfe dieser Gruppen, welche letztlich auf ontologischen Zuschreibun-

14.02.2026, 10:18:20. /de/s Access

263


https://doi.org/10.14361/9783839460535-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

