
7 Schlussbetrachtung und Ausblick

Ausgangspunkt der vorliegenden ethnografischen Untersuchung waren die Le‐
benswelten von muslimischen Geflüchteten in Deutschland. Dabei ging es ins‐
besondere um die Frage, wie muslimische Geflüchtete ihr religiöses Leben in
einem mehrheitlich nicht muslimischen Kontext gestalten und wie sie in ihrem
neuen Lebensumfeld in Deutschland unterschiedliche normative Ordnungen
und Rechtsreferenzsysteme aushandeln und nach Lösungen und neuen Wegen
für lebensweltliche Alltagsprobleme und Herausforderungen suchen. Die Ana‐
lyse der Feldforschungsdaten zeigt, dass die Lebenswelten von muslimischen
Geflüchteten in Deutschland, ihre Verständnisse von Religion und von religiö‐
sen Praktiken einen Wandel erfahren. Dieser Wandel ist kontextspezifisch und
hängt von unterschiedlichen Relationalitäten, Erfahrungen und Interaktionen
mit der Eigen-, Mit- und Umwelt sowie mit den sie prägenden unterschied‐
lichen Normen- und Rechtsreferenzsystemen ab.760 In diesem Rahmen sind
Religion und religiöse Praxis muslimischer Geflüchteter zu verorten und zu
verstehen, denn Verständnisse von Religion und die Befolgung oder die Nicht‐
befolgung religiöser Praktiken und Vorschriften verändern sich nicht losgelöst
von alltäglichen Interaktionen mit der umgebenden Mit- und Umwelt. Mit
anderen Worten: Es ist die menschliche Erfahrung muslimischer Geflüchteter,
die die Gesamtheit der dynamischen Emotionen, Gedanken, Vorstellungen,
Beziehungen, Interaktionen, Einschränkungen, Druckmechanismen, Aushand‐
lungs- und Lernprozesse in unterschiedlichen Räumen und Zeiten sowohl in
den Herkunftsgesellschaften als auch in der Aufnahmegesellschaft umfasst. All
diese Aspekte menschlicher Erfahrung beeinflussen die Bedeutung und Rolle
von Religion im Leben muslimischer Geflüchteter in Deutschland sowie die Art
und Weise, wie und mit welchen Argumenten sie religiöse Vorschriften (nicht)
befolgen oder verändern.

Unmittelbar auf die Forschungsfrage dieser Arbeit bezogen lässt sich Fol‐
gendes feststellen: Muslimische Geflüchtete setzen sich im Migrationskontext
zunehmend mit der eigenen Religion, mit religiösen Praktiken sowie mit ge‐
wohnheitsrechtlichen Normierungen auseinander. Insbesondere die Auseinan‐
dersetzung mit ihrer neuen Mit- und Umwelt und ihrer Rechtsordnung bietet
einen wichtigen Anstoß für weitreichende Denk- und Veränderungsprozesse.
Damit zusammenhängend ist die Veränderung des Selbstbildes und der damit
verbundenen Individualverantwortlichkeiten von Geflüchteten. Unter Berück‐
sichtigung ihrer neuen Lebensumstände und veränderten Lebenskonstellatio‐
nen suchen muslimische Geflüchtete eigenständig und verantwortungsbewusst

760 Vgl. Jackson, »Afterwords«, S. 254; ders., »The Politics of Storytelling«; Merleau-Ponty, Phe‐
nomenology of Perception, S. 527; Arendt, The Human Condition, S. 181 ff.

217

https://doi.org/10.5771/9783987401565-217 - am 20.01.2026, 20:23:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nach pragmatischen Lösungen und neuen Wegen innerhalb der islamischen
Rechtstradition für ihre alltäglichen Herausforderungen. Die Begegnung mit
für sie zunächst fremden Rechtsordnungen, normativen Vorstellungen und
juridischen Praktiken eröffnet ihnen neue Handlungsspielräume und Entschei‐
dungsmöglichkeiten (sog. forum shopping). Dabei werden manche Elemente
des mitgebrachten und bisher nicht hinterfragten Normenregimes auf den
Prüfstand gestellt. Es wird nach einer sinnvollen Erklärung für manche Re‐
geln gesucht und auf einige davon ganz oder nur teilweise verzichtet; es wird
mit normativen Ordnungen der Aufnahmegesellschaft experimentiert, und bei
Misserfolg werden mitgebrachte ›konservierte‹ Normen reaktiviert oder Alter‐
nativen ins Spiel gebracht.

Zu beobachten sind also dynamische und kontinuierliche Lernprozesse, in
denen sich Rechtsbewusstsein entwickelt und verändert und neue Normativitä‐
ten schrittweise entstehen. Diese Lernprozesse schaffen zugleich Freiräume für
Kreativität und Innovation im Umgang mit diversen rechtlichen Normierun‐
gen, die weitgehend mit dem gesamtgesellschaftlichen Geschehen korrespon‐
dieren.

Im Gegensatz zur vorherrschenden sozialwissenschaftlichen Forschung zu
Muslim:innen in Europa, die die Religion als einziges Erklärungsmuster für
muslimische Praktiken in den Mittelpunkt stellt, zeigen die Ergebnisse der vor‐
liegenden ethnografischen Arbeit, dass die Lebenswelten von muslimischen Ge‐
flüchteten von vielen Zugehörigkeiten zu Rechtsgemeinschaften und Identitäten
(wie Ethnie, Nationalität, Sprache, Konfession und Sozialfeld) abhängen und
keineswegs durch einen einzigen Rahmen verstanden werden können. Diese
Zugehörigkeiten versehen Geflüchtete mit unterschiedlichen Rechtsauffassun‐
gen, die mit religiösen Vorstellungen koexistieren, mit ihnen interferieren, ver‐
schmelzen oder diese in vielen Fällen umgehen. Von großer Bedeutung ist hier
die individuelle Erfahrung jedes Einzelnen mit und in diesen Zugehörigkeiten.
Insbesondere für Geflüchtete haben zudem Kriegs- und Fluchterfahrungen und
sich daraus ergebende Angst- und Unsicherheitsgefühle weitreichende Folgen,
die sich bis heute auf ihre Lebensführung auswirken.

All diese Faktoren werden in den medialen, politischen, akademischen so‐
wie gesamtgesellschaftlichen Debatten zu muslimischen Geflüchteten und ge‐
nerell Muslim:innen in Deutschland kaum berücksichtigt. Nur durch diesen
vertieften und breit gefächerten Blick auf die Lebenswelten muslimischer Ge‐
flüchteter, der ihre Lebenszyklen und ihre Erfahrungen in Vergangenheit und
Gegenwart sowie die Art und Weise berücksichtigt, wie sie äußere Umstände,
Kategorien, Machtdynamiken, Identitäten und Zugehörigkeiten mit ihren je‐
weils unterschiedlichen Normensystemen aushandeln, erscheint es möglich, die
Rolle und Bedeutung von Religion in ihren Lebenswelten zu verstehen und zu
kontextualisieren. Mit ihrem phänomenologischen Ansatz, der den Fokus auf
das existenzielle Mitsein von muslimischen Geflüchteten in der Welt und mit

218

https://doi.org/10.5771/9783987401565-217 - am 20.01.2026, 20:23:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihrer Mitwelt legt, leistet diese Ethnografie einen bedeutenden Beitrag zur Er‐
forschung von Muslim:innen in europäischen Kontexten. Hiermit trägt sie bei
zu einer thematischen Verschiebung von Sicherheits- und Radikalisierungsfra‐
gen hin zu bislang weitgehend unbekannten Realitäten des islamischen Lebens
in Europa, insbesondere in Deutschland. Somit begegnet diese Arbeit einem
dringlichen Forschungsbedarf.

Mediale und politische Debatten über die Integration von Muslim:innen
in Deutschland untermauern die Annahme, dass die Scharia als normatives
System mit rechtlichem Charakter die Integration von muslimischen Neuan‐
kömmlingen behindere, denn sie schreibe exakte und detaillierte Vorgaben
für die gesamte Lebensführung vor und lasse den Menschen gar keinen Hand‐
lungsspielraum. Diese Annahme lässt zunächst die Ambiguität islamischer
Rechtsschulen und die Vielfalt der islamischen Rechtsfindungsmechanismen
sowie die ethisch-moralischen Aspekte des islamischen Rechts außer Acht und
beschränkt sich auf ein starres Verständnis der Scharia.

Aus der Analyse der ethnografischen Daten folgt aber auch, dass zahlreiche
muslimische Geflüchtete in der Auseinandersetzung mit normativen religiösen
Vorschriften und alltäglichen Herausforderungen im Migrationskontext eigene
und individualisierte Zugänge zur Religion entdecken und entfalten, die an‐
schlussfähig an gesamtgesellschaftliche Debatten, alltägliche Interaktionen und
rechtliche Normierungen sind. Dies hat unter Geflüchteten zu innovativen
Ansätzen im Umgang mit normativen religiösen Auffassungen geführt, die mit
der Zeit durch eine gewisse soziale Akzeptanz und Realisierung in der Praxis
normativen Gehalt erlangen können.

Die empirisch fundierten Ergebnisse im Kontext der Lebenswelten muslimi‐
scher Geflüchteter sind vor dem Hintergrund vorherrschender medialer und
gesellschaftlicher Vorstellungen über Muslim:innen in Deutschland von enor‐
mer Bedeutung, zumal sie Auskunft darüber geben, wie muslimische Geflüch‐
tete tatsächlich leben, ein religiöses Leben führen oder auch nicht, welche
Deutungs- und Legitimationsmuster sie verwenden und nicht zuletzt, wie sie
mit alltäglichen Herausforderungen umgehen.

Von besonderem Interesse ist in diesem Zusammenhang die juridische Inte‐
grationsarbeit, die muslimische Geflüchtete in ihren neuen Lebensumfeldern in
Deutschland leisten. Dabei geht es um umfassende Lernprozesse, die von der
Translationsleistung mitgebrachter Wissensbestände und kultureller Inventare
bis hin zur Aneignung und Anwendung neuer juridischer Praktiken, Normen
und Wertmaßstäbe reichen. In all diesen Prozessen zeigt sich die Komplexität
muslimischer Lebenswelten, die weder durch einfache mediale und politische
Vorannahmen noch durch politisierte quantitative Studien mit ihren komple‐
xitätsreduzierenden Datensätzen erklärt werden kann. Die Befunde dieser For‐
schung sind daher nicht nur von reinem akademischen Interesse. Vielmehr
sind sie von gesamtgesellschaftlicher Bedeutung, da sie neue Blickwinkel und

219

https://doi.org/10.5771/9783987401565-217 - am 20.01.2026, 20:23:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zugänge zu geflüchteten Mitmenschen, ihren Lebenswelten und unterschiedli‐
chen Prägungen sichtbar machen. Auf diese Weise können Handlungs- und
Verhaltensmuster von Geflüchteten besser kontextualisiert werden.

Des Weiteren lässt sich basierend auf den Ergebnissen dieser Untersuchung
schließen, dass es vielen muslimischen Geflüchteten an grundlegenden Kennt‐
nissen der deutschen Rechtsordnung, ihrer Funktion sowie der Bedeutung
einzelner Rechtsfiguren fehlt. Damit verbunden ist ein erschwerter Zugang
zum Recht (access to justice). Dies liegt zum einen daran, dass ihre Erfahrung
mit ›Recht‹ in hohem Maße im außergerichtlichen Bereich erworben wurde,
wo z. B. im Konfliktfall auf alternative gewohnheitsrechtliche oder religiöse
Konfliktregelungsmechanismen zurückgegriffen wird. Zum anderen ist das
deutsche Rechts- und Justizsystem für die meisten Geflüchteten, wie sicherlich
für manch andere Deutsche auch, inhaltlich sehr komplex und sprachlich kaum
verständlich, ganz zu schweigen von den finanziellen und bürokratischen Hür‐
den, die beispielsweise mit Rechtsverfahren verbunden sind.

Nicht zu unterschätzen sind in diesem Zusammenhang auch das mangelnde
Vertrauen und die Angst vor rechtlichen Konsequenzen, die mit einem unge‐
sicherten Aufenthaltsstatus einhergehen. Für den rechtspolitischen und juristi‐
schen Diskurs über Geflüchtete in Deutschland, insbesondere die Frage der sog.
›Parallelgesellschaften‹, dürften diese Rückschlüsse bedeutende Anregungen für
die Förderung der Rechtsbildung von Geflüchteten geben. Dies kann u. a. durch
die Schaffung leicht zugänglicher und mehrsprachiger Rechtsangebote und -be‐
ratungen geschehen, die Geflüchtete über ihre Rechte und Pflichten aufklären
und ihnen so den Zugang zum Recht erleichtern. Die Resultate können eben‐
falls für die interkulturelle Weiterbildung von Jurist:innen, Rechtspraktiker:in‐
nen und Richter:innen im Umgang mit kultureller und religiöser Diversität von
Bedeutung sein.

Bislang ist nur unzureichend erforscht, welche Rechtsverständnisse geflüch‐
tete Menschen mitbringen und welche Erwartungen und Zugänge sie zum
Recht haben. Insofern können die vorliegenden ethnografischen Befunde Ex‐
pert:innen aus dem Bereich des Rechtswesens Einblicke in die berufsspezifi‐
schen Herausforderungen im Umgang mit nichteuropäischen Erfahrungshori‐
zonten geben und sie möglicherweise dafür sensibilisieren.

Im Sinne der rechtsethnologischen Vorstellung, dass Recht Praxis ist und erst
durch Interpretation, Aushandlung, Anpassung an konkrete Lebensumstände
und in der tatsächlichen Anwendung durch Menschen verwirklicht werden
kann, dürften die erzielten Ergebnisse für die islamrechtliche Forschung rele‐
vant sein. Die theologische islamrechtliche Forschung wird nicht nur Einbli‐
cke in neue Herausforderungen der Anwendung islamischen Rechts in einem
mehrheitlich nichtmuslimischen Kontext gewinnen, sondern möglicherweise
auch von der Kreativität und Innovation von Muslim:innen lernen, die ver‐
antwortungsbewusst tragfähige Kompromisse finden, um islamische Normen

220

https://doi.org/10.5771/9783987401565-217 - am 20.01.2026, 20:23:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Vorschriften an veränderte Lebensumstände anzupassen. Diese Anpassung
erfolgt nicht losgelöst von der islamischen Rechtstradition, sondern häufig in‐
dividuell und unterschiedlich in Interaktion mit ihr und unter Bezugnahme
auf sie. Dies ist keine Neuerscheinung der sog. Moderne im Kontext gegen‐
wärtiger Dynamiken und Konstellationen von muslimischen Geflüchteten und
Muslim:innen allgemein in Deutschland.

Das islamische Recht zeichnet sich durch ein adaptives System aus, das
sich im Laufe seiner Geschichte an neue Situationen und Umstände angepasst
und weiterentwickelt hat.761 Die in dieser Arbeit vorgestellten ethnografischen
Vignetten und Erfahrungsbeispiele liefern ein detailliertes Bild über die un‐
terschiedlichen Dimensionen, Faktoren und Interdependenzen muslimischer
Lebenswelten, die in Rechtsbüchern und verschriftlichten Rechtsmeinungen
(fatāwā) zu Muslim:innen in Europa keine Beachtung finden. Es ist daher nicht
verwunderlich, dass nicht wenige Muslim:innen in Europa Zweifel an solchen
Rechtsauffassungen haben, die an ihren Lebenswirklichkeiten vorbeigehen. Da‐
mit das islamische Recht seine Resonanz und Dynamik nicht verliert und den
veränderten Bedingungen muslimischer Lebenswelten gerecht werden kann,
ist die Einbeziehung von Erkenntnissen anderer Disziplinen, insbesondere der
ethnologischen Forschung, unerlässlich.

Ferner dürften die Ergebnisse dieser Arbeit denjenigen, die sich selbst als
Betroffene verstehen, neue Impulse für die soziale Praxis geben. Dabei kön‐
nen andere Muslim:innen in Deutschland, die sich mit ähnlichen Umständen
und alltäglichen Herausforderungen konfrontiert sehen, von den Erfahrun‐
gen, Aushandlungsprozessen, Vorstellungen und Entscheidungen der an die‐
ser Forschung beteiligten muslimischen Geflüchteten lernen. Dadurch können
neue Binnen-Normativitäten innerhalb muslimischer Geflüchtetengruppen in
Deutschland entstehen. Nicht zuletzt für Muslim:innen im Nahen und Mittle‐
ren Osten dürften die Entwicklungen muslimischer Lebenswelten in Europa
und insbesondere in Deutschland neue Wege im Umgang mit islamischer Nor‐
mativität eröffnen.

Im Hinblick auf zukünftige Entwicklungen ist es wichtig zu betonen, dass
die vorliegenden Ergebnisse kein statisches Bild der Lebenswelten muslimischer
Geflüchteter zeichnen. In der fortlaufenden Interaktion mit ihrer Mit- und
Umwelt durchlaufen muslimische Geflüchtete immer wieder neue Lernprozesse
und entwickeln dabei neue Verständnisse ihrer Umwelt und deren normativer
Ordnungssysteme. Welche konkreten Auswirkungen dies auf die Frage der
Normproduktion und die Entwicklung einer neuen, durch den Migrationskon‐
text bedingten islamischen Normativität haben könnte, ist eine empirisch noch
zu untersuchende Frage.

761 Siehe Kurnaz, »Eine Islamische Rechtsphilosophie?«, S. 149.

221

https://doi.org/10.5771/9783987401565-217 - am 20.01.2026, 20:23:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hinzu kommt, dass auch der Status vieler Geflüchteter nicht konstant blei‐
ben dürfte, weder in der Selbstidentifikation noch in rechtlicher Hinsicht durch
die Einbürgerung. Es bleibt zu klären, ob und inwieweit sich der rechtliche
Statuswechsel durch die zunehmende Einbürgerung auf das Sicherheitsgefühl
und die Zugehörigkeit zur Aufnahmegesellschaft von Geflüchteten auswirkt.
Dies ist eine offene Frage, der in zukünftigen empirischen Untersuchungen
nachgegangen werden sollte. Hierbei sind mögliche räumliche Unterschiede
zwischen städtischen und ländlichen Gebieten sowie zwischen Ost- und West‐
deutschland zu beleuchten.

Zusammenfassend kann die vorliegende Arbeit als Ausgangspunkt für wei‐
tere Forschungsarbeiten dienen, die mittels ethnologischer, islamwissenschaft‐
licher und/oder islamtheologischer Forschung andere Bereiche muslimischer
Lebenswelten in den Blick nehmen. Exemplarisch könnte es interessant sein, zu
untersuchen, wie Muslim:innen mit dem Handels- und Wirtschaftsbereich in
einem säkularen Kontext umgehen. Dieses Forschungsfeld gewinnt durch den
Aufenthalt einer großen Zahl muslimischer Geflüchteter und Muslim:innen im
Allgemeinen in Deutschland an Bedeutung. So wurden in vielen deutschen
Städten zahlreiche Geschäfte, Läden und Unternehmen von Muslim:innen ge‐
gründet und geführt. Der religiöse Bereich scheint in diesem Feld zunächst
nicht von Interesse zu sein. Allerdings spielt hier neben rein rechtlichen und
wirtschaftlichen Fragen auch eine Vielzahl von islamrechtlichen und ethisch-
moralischen Überlegungen eine Rolle. In diesem Feld dürfte sich daher ein
großer Gestaltungsspielraum für alltagspragmatische Entscheidungen zeigen.
Eine Verortung solcher wirtschaftsbezogenen Praktiken und Entscheidungen
in islamwissenschaftlichen und islamrechtlichen Diskursen ist jedenfalls unent‐
behrlich.

Ob die rechtliche Anerkennung des Islam in Deutschland Veränderungen
in diesen religiös frei regulierten Handels- und Wirtschaftsbereichen bewir‐
ken, bleibt abzuwarten. Jedenfalls darf man gespannt sein, wie sich die zu‐
nehmenden Institutionalisierungs- und Bürokratisierungsversuche des Islam in
Deutschland auf muslimische Lebenswelten auswirken.

222

https://doi.org/10.5771/9783987401565-217 - am 20.01.2026, 20:23:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401565-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

