7 Schlussbetrachtung und Ausblick

Ausgangspunkt der vorliegenden ethnografischen Untersuchung waren die Le-
benswelten von muslimischen Gefliichteten in Deutschland. Dabei ging es ins-
besondere um die Frage, wie muslimische Gefliichtete ihr religioses Leben in
einem mehrheitlich nicht muslimischen Kontext gestalten und wie sie in ihrem
neuen Lebensumfeld in Deutschland unterschiedliche normative Ordnungen
und Rechtsreferenzsysteme aushandeln und nach Lésungen und neuen Wegen
tiir lebensweltliche Alltagsprobleme und Herausforderungen suchen. Die Ana-
lyse der Feldforschungsdaten zeigt, dass die Lebenswelten von muslimischen
Gefliichteten in Deutschland, ihre Verstindnisse von Religion und von religio-
sen Praktiken einen Wandel erfahren. Dieser Wandel ist kontextspezifisch und
hangt von unterschiedlichen Relationalititen, Erfahrungen und Interaktionen
mit der Eigen-, Mit- und Umwelt sowie mit den sie priagenden unterschied-
lichen Normen- und Rechtsreferenzsystemen ab.”®® In diesem Rahmen sind
Religion und religiose Praxis muslimischer Gefliichteter zu verorten und zu
verstehen, denn Verstindnisse von Religion und die Befolgung oder die Nicht-
befolgung religioser Praktiken und Vorschriften verandern sich nicht losgelost
von alltdglichen Interaktionen mit der umgebenden Mit- und Umwelt. Mit
anderen Worten: Es ist die menschliche Erfahrung muslimischer Gefliichteter,
die die Gesamtheit der dynamischen Emotionen, Gedanken, Vorstellungen,
Beziehungen, Interaktionen, Einschrankungen, Druckmechanismen, Aushand-
lungs- und Lernprozesse in unterschiedlichen Rdumen und Zeiten sowohl in
den Herkunftsgesellschaften als auch in der Aufnahmegesellschaft umfasst. All
diese Aspekte menschlicher Erfahrung beeinflussen die Bedeutung und Rolle
von Religion im Leben muslimischer Gefliichteter in Deutschland sowie die Art
und Weise, wie und mit welchen Argumenten sie religiose Vorschriften (nicht)
befolgen oder verdndern.

Unmittelbar auf die Forschungsfrage dieser Arbeit bezogen lasst sich Fol-
gendes feststellen: Muslimische Gefliichtete setzen sich im Migrationskontext
zunehmend mit der eigenen Religion, mit religiosen Praktiken sowie mit ge-
wohnheitsrechtlichen Normierungen auseinander. Insbesondere die Auseinan-
dersetzung mit ihrer neuen Mit- und Umwelt und ihrer Rechtsordnung bietet
einen wichtigen Anstof§ fiir weitreichende Denk- und Verdnderungsprozesse.
Damit zusammenhingend ist die Veranderung des Selbstbildes und der damit
verbundenen Individualverantwortlichkeiten von Gefliichteten. Unter Beriick-
sichtigung ihrer neuen Lebensumstinde und verdnderten Lebenskonstellatio-
nen suchen muslimische Gefliichtete eigenstindig und verantwortungsbewusst

760 Vgl. Jackson, »Afterwords«, S.254; ders., »The Politics of Storytelling«; Merleau-Ponty, Phe-
nomenology of Perception, S.527; Arendt, The Human Condition, S.1811f.

217

- am 20,01.2026, 20:23:07. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783987401565-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nach pragmatischen Losungen und neuen Wegen innerhalb der islamischen
Rechtstradition fiir ihre alltaglichen Herausforderungen. Die Begegnung mit
fiir sie zunichst fremden Rechtsordnungen, normativen Vorstellungen und
juridischen Praktiken er6ffnet ihnen neue Handlungsspielraume und Entschei-
dungsmaoglichkeiten (sog. forum shopping). Dabei werden manche Elemente
des mitgebrachten und bisher nicht hinterfragten Normenregimes auf den
Priifstand gestellt. Es wird nach einer sinnvollen Erkldrung fiir manche Re-
geln gesucht und auf einige davon ganz oder nur teilweise verzichtet; es wird
mit normativen Ordnungen der Aufnahmegesellschaft experimentiert, und bei
Misserfolg werden mitgebrachte >konservierte« Normen reaktiviert oder Alter-
nativen ins Spiel gebracht.

Zu beobachten sind also dynamische und kontinuierliche Lernprozesse, in
denen sich Rechtsbewusstsein entwickelt und verandert und neue Normativita-
ten schrittweise entstehen. Diese Lernprozesse schaffen zugleich Freirdume fiir
Kreativitdit und Innovation im Umgang mit diversen rechtlichen Normierun-
gen, die weitgehend mit dem gesamtgesellschaftlichen Geschehen korrespon-
dieren.

Im Gegensatz zur vorherrschenden sozialwissenschaftlichen Forschung zu
Muslim:innen in Europa, die die Religion als einziges Erklirungsmuster fiir
muslimische Praktiken in den Mittelpunkt stellt, zeigen die Ergebnisse der vor-
liegenden ethnografischen Arbeit, dass die Lebenswelten von muslimischen Ge-
fliichteten von vielen Zugehorigkeiten zu Rechtsgemeinschaften und Identititen
(wie Ethnie, Nationalitdt, Sprache, Konfession und Sozialfeld) abhangen und
keineswegs durch einen einzigen Rahmen verstanden werden konnen. Diese
Zugehorigkeiten versehen Gefliichtete mit unterschiedlichen Rechtsauffassun-
gen, die mit religiosen Vorstellungen koexistieren, mit ihnen interferieren, ver-
schmelzen oder diese in vielen Féllen umgehen. Von grofier Bedeutung ist hier
die individuelle Erfahrung jedes Einzelnen mit und in diesen Zugehorigkeiten.
Insbesondere fiir Gefliichtete haben zudem Kriegs- und Fluchterfahrungen und
sich daraus ergebende Angst- und Unsicherheitsgefithle weitreichende Folgen,
die sich bis heute auf ihre Lebensfithrung auswirken.

All diese Faktoren werden in den medialen, politischen, akademischen so-
wie gesamtgesellschaftlichen Debatten zu muslimischen Gefliichteten und ge-
nerell Muslim:innen in Deutschland kaum beriicksichtigt. Nur durch diesen
vertieften und breit gefacherten Blick auf die Lebenswelten muslimischer Ge-
fliichteter, der ihre Lebenszyklen und ihre Erfahrungen in Vergangenheit und
Gegenwart sowie die Art und Weise beriicksichtigt, wie sie duflere Umstinde,
Kategorien, Machtdynamiken, Identititen und Zugehorigkeiten mit ihren je-
weils unterschiedlichen Normensystemen aushandeln, erscheint es maoglich, die
Rolle und Bedeutung von Religion in ihren Lebenswelten zu verstehen und zu
kontextualisieren. Mit ihrem phianomenologischen Ansatz, der den Fokus auf
das existenzielle Mitsein von muslimischen Gefliichteten in der Welt und mit

218

- am 20,01.2026, 20:23:07. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783987401565-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ihrer Mitwelt legt, leistet diese Ethnografie einen bedeutenden Beitrag zur Er-
forschung von Muslim:innen in europdischen Kontexten. Hiermit tragt sie bei
zu einer thematischen Verschiebung von Sicherheits- und Radikalisierungsfra-
gen hin zu bislang weitgehend unbekannten Realitdten des islamischen Lebens
in Europa, insbesondere in Deutschland. Somit begegnet diese Arbeit einem
dringlichen Forschungsbedarf.

Mediale und politische Debatten iiber die Integration von Muslim:innen
in Deutschland untermauern die Annahme, dass die Scharia als normatives
System mit rechtlichem Charakter die Integration von muslimischen Neuan-
kommlingen behindere, denn sie schreibe exakte und detaillierte Vorgaben
tiir die gesamte Lebensfithrung vor und lasse den Menschen gar keinen Hand-
lungsspielraum. Diese Annahme ldsst zundchst die Ambiguitédt islamischer
Rechtsschulen und die Vielfalt der islamischen Rechtsfindungsmechanismen
sowie die ethisch-moralischen Aspekte des islamischen Rechts aufler Acht und
beschrankt sich auf ein starres Verstdndnis der Scharia.

Aus der Analyse der ethnografischen Daten folgt aber auch, dass zahlreiche
muslimische Gefliichtete in der Auseinandersetzung mit normativen religidsen
Vorschriften und alltiglichen Herausforderungen im Migrationskontext eigene
und individualisierte Zugange zur Religion entdecken und entfalten, die an-
schlussfahig an gesamtgesellschaftliche Debatten, alltdgliche Interaktionen und
rechtliche Normierungen sind. Dies hat unter Gefliichteten zu innovativen
Ansitzen im Umgang mit normativen religiosen Auffassungen gefiihrt, die mit
der Zeit durch eine gewisse soziale Akzeptanz und Realisierung in der Praxis
normativen Gehalt erlangen kénnen.

Die empirisch fundierten Ergebnisse im Kontext der Lebenswelten muslimi-
scher Gefliichteter sind vor dem Hintergrund vorherrschender medialer und
gesellschaftlicher Vorstellungen tiber Muslim:innen in Deutschland von enor-
mer Bedeutung, zumal sie Auskunft dartiber geben, wie muslimische Gefliich-
tete tatsachlich leben, ein religioses Leben fithren oder auch nicht, welche
Deutungs- und Legitimationsmuster sie verwenden und nicht zuletzt, wie sie
mit alltdglichen Herausforderungen umgehen.

Von besonderem Interesse ist in diesem Zusammenhang die juridische Inte-
grationsarbeit, die muslimische Gefliichtete in ihren neuen Lebensumfeldern in
Deutschland leisten. Dabei geht es um umfassende Lernprozesse, die von der
Translationsleistung mitgebrachter Wissensbestinde und kultureller Inventare
bis hin zur Aneignung und Anwendung neuer juridischer Praktiken, Normen
und Wertmaf3stdbe reichen. In all diesen Prozessen zeigt sich die Komplexitit
muslimischer Lebenswelten, die weder durch einfache mediale und politische
Vorannahmen noch durch politisierte quantitative Studien mit ihren komple-
xitatsreduzierenden Datensétzen erkldrt werden kann. Die Befunde dieser For-
schung sind daher nicht nur von reinem akademischen Interesse. Vielmehr
sind sie von gesamtgesellschaftlicher Bedeutung, da sie neue Blickwinkel und

219

- am 20,01.2026, 20:23:07. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783987401565-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zugange zu gefliichteten Mitmenschen, ihren Lebenswelten und unterschiedli-
chen Pragungen sichtbar machen. Auf diese Weise konnen Handlungs- und
Verhaltensmuster von Gefliichteten besser kontextualisiert werden.

Des Weiteren lésst sich basierend auf den Ergebnissen dieser Untersuchung
schlieSen, dass es vielen muslimischen Gefliichteten an grundlegenden Kennt-
nissen der deutschen Rechtsordnung, ihrer Funktion sowie der Bedeutung
einzelner Rechtsfiguren fehlt. Damit verbunden ist ein erschwerter Zugang
zum Recht (access to justice). Dies liegt zum einen daran, dass ihre Erfahrung
mit >Recht< in hohem Mafle im auflergerichtlichen Bereich erworben wurde,
wo z. B. im Konfliktfall auf alternative gewohnheitsrechtliche oder religiose
Konfliktregelungsmechanismen zuriickgegriffen wird. Zum anderen ist das
deutsche Rechts- und Justizsystem fiir die meisten Gefliichteten, wie sicherlich
fiir manch andere Deutsche auch, inhaltlich sehr komplex und sprachlich kaum
verstandlich, ganz zu schweigen von den finanziellen und biirokratischen Hiir-
den, die beispielsweise mit Rechtsverfahren verbunden sind.

Nicht zu unterschatzen sind in diesem Zusammenhang auch das mangelnde
Vertrauen und die Angst vor rechtlichen Konsequenzen, die mit einem unge-
sicherten Aufenthaltsstatus einhergehen. Fiir den rechtspolitischen und juristi-
schen Diskurs {iber Gefliichtete in Deutschland, insbesondere die Frage der sog.
>Parallelgesellschaftens, diirften diese Riickschliisse bedeutende Anregungen fiir
die Forderung der Rechtsbildung von Gefliichteten geben. Dies kann u. a. durch
die Schaffung leicht zuganglicher und mehrsprachiger Rechtsangebote und -be-
ratungen geschehen, die Gefliichtete {iber ihre Rechte und Pflichten aufklaren
und ihnen so den Zugang zum Recht erleichtern. Die Resultate konnen eben-
falls fiir die interkulturelle Weiterbildung von Jurist:innen, Rechtspraktiker:in-
nen und Richter:innen im Umgang mit kultureller und religioser Diversitat von
Bedeutung sein.

Bislang ist nur unzureichend erforscht, welche Rechtsverstindnisse gefliich-
tete Menschen mitbringen und welche Erwartungen und Zuginge sie zum
Recht haben. Insofern kénnen die vorliegenden ethnografischen Befunde Ex-
pert:innen aus dem Bereich des Rechtswesens Einblicke in die berufsspezifi-
schen Herausforderungen im Umgang mit nichteuropdischen Erfahrungshori-
zonten geben und sie moglicherweise dafiir sensibilisieren.

Im Sinne der rechtsethnologischen Vorstellung, dass Recht Praxis ist und erst
durch Interpretation, Aushandlung, Anpassung an konkrete Lebensumstinde
und in der tatsichlichen Anwendung durch Menschen verwirklicht werden
kann, diirften die erzielten Ergebnisse fiir die islamrechtliche Forschung rele-
vant sein. Die theologische islamrechtliche Forschung wird nicht nur Einbli-
cke in neue Herausforderungen der Anwendung islamischen Rechts in einem
mehrheitlich nichtmuslimischen Kontext gewinnen, sondern méglicherweise
auch von der Kreativitat und Innovation von Muslim:innen lernen, die ver-
antwortungsbewusst tragfahige Kompromisse finden, um islamische Normen

220

- am 20,01.2026, 20:23:07. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783987401565-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und Vorschriften an verdnderte Lebensumstiande anzupassen. Diese Anpassung
erfolgt nicht losgelost von der islamischen Rechtstradition, sondern héufig in-
dividuell und unterschiedlich in Interaktion mit ihr und unter Bezugnahme
auf sie. Dies ist keine Neuerscheinung der sog. Moderne im Kontext gegen-
wirtiger Dynamiken und Konstellationen von muslimischen Gefliichteten und
Muslim:innen allgemein in Deutschland.

Das islamische Recht zeichnet sich durch ein adaptives System aus, das
sich im Laufe seiner Geschichte an neue Situationen und Umstidnde angepasst
und weiterentwickelt hat.”! Die in dieser Arbeit vorgestellten ethnografischen
Vignetten und Erfahrungsbeispiele liefern ein detailliertes Bild iiber die un-
terschiedlichen Dimensionen, Faktoren und Interdependenzen muslimischer
Lebenswelten, die in Rechtsbiichern und verschriftlichten Rechtsmeinungen
(fatawa) zu Muslim:innen in Europa keine Beachtung finden. Es ist daher nicht
verwunderlich, dass nicht wenige Muslim:innen in Europa Zweifel an solchen
Rechtsauffassungen haben, die an ihren Lebenswirklichkeiten vorbeigehen. Da-
mit das islamische Recht seine Resonanz und Dynamik nicht verliert und den
veranderten Bedingungen muslimischer Lebenswelten gerecht werden kann,
ist die Einbeziehung von Erkenntnissen anderer Disziplinen, insbesondere der
ethnologischen Forschung, unerlésslich.

Ferner diirften die Ergebnisse dieser Arbeit denjenigen, die sich selbst als
Betroffene verstehen, neue Impulse fiir die soziale Praxis geben. Dabei kon-
nen andere Muslim:innen in Deutschland, die sich mit ahnlichen Umstanden
und alltdglichen Herausforderungen konfrontiert sehen, von den Erfahrun-
gen, Aushandlungsprozessen, Vorstellungen und Entscheidungen der an die-
ser Forschung beteiligten muslimischen Gefliichteten lernen. Dadurch kénnen
neue Binnen-Normativititen innerhalb muslimischer Gefliichtetengruppen in
Deutschland entstehen. Nicht zuletzt fiir Muslim:innen im Nahen und Mittle-
ren Osten diirften die Entwicklungen muslimischer Lebenswelten in Europa
und insbesondere in Deutschland neue Wege im Umgang mit islamischer Nor-
mativitdt eroffnen.

Im Hinblick auf zukiinftige Entwicklungen ist es wichtig zu betonen, dass
die vorliegenden Ergebnisse kein statisches Bild der Lebenswelten muslimischer
Gefluichteter zeichnen. In der fortlaufenden Interaktion mit ihrer Mit- und
Umwelt durchlaufen muslimische Gefliichtete immer wieder neue Lernprozesse
und entwickeln dabei neue Verstindnisse ihrer Umwelt und deren normativer
Ordnungssysteme. Welche konkreten Auswirkungen dies auf die Frage der
Normproduktion und die Entwicklung einer neuen, durch den Migrationskon-
text bedingten islamischen Normativitdt haben kénnte, ist eine empirisch noch
zu untersuchende Frage.

761 Siehe Kurnaz, »Eine Islamische Rechtsphilosophie?«, S.149.

221

- am 20,01.2026, 20:23:07. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783987401565-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hinzu kommt, dass auch der Status vieler Gefliichteter nicht konstant blei-
ben diirfte, weder in der Selbstidentifikation noch in rechtlicher Hinsicht durch
die Einbiirgerung. Es bleibt zu kliren, ob und inwieweit sich der rechtliche
Statuswechsel durch die zunehmende Einbiirgerung auf das Sicherheitsgefiihl
und die Zugehorigkeit zur Aufnahmegesellschaft von Gefliichteten auswirkt.
Dies ist eine offene Frage, der in zukiinftigen empirischen Untersuchungen
nachgegangen werden sollte. Hierbei sind mogliche raumliche Unterschiede
zwischen stadtischen und landlichen Gebieten sowie zwischen Ost- und West-
deutschland zu beleuchten.

Zusammenfassend kann die vorliegende Arbeit als Ausgangspunkt fiir wei-
tere Forschungsarbeiten dienen, die mittels ethnologischer, islamwissenschaft-
licher und/oder islamtheologischer Forschung andere Bereiche muslimischer
Lebenswelten in den Blick nehmen. Exemplarisch kdnnte es interessant sein, zu
untersuchen, wie Muslim:innen mit dem Handels- und Wirtschaftsbereich in
einem sakularen Kontext umgehen. Dieses Forschungsfeld gewinnt durch den
Aufenthalt einer grofien Zahl muslimischer Gefliichteter und Muslim:innen im
Allgemeinen in Deutschland an Bedeutung. So wurden in vielen deutschen
Stddten zahlreiche Geschifte, Laden und Unternehmen von Muslim:innen ge-
griindet und gefithrt. Der religiose Bereich scheint in diesem Feld zunéchst
nicht von Interesse zu sein. Allerdings spielt hier neben rein rechtlichen und
wirtschaftlichen Fragen auch eine Vielzahl von islamrechtlichen und ethisch-
moralischen Uberlegungen eine Rolle. In diesem Feld diirfte sich daher ein
grofler Gestaltungsspielraum fiir alltagspragmatische Entscheidungen zeigen.
Eine Verortung solcher wirtschaftsbezogenen Praktiken und Entscheidungen
in islamwissenschaftlichen und islamrechtlichen Diskursen ist jedenfalls unent-
behrlich.

Ob die rechtliche Anerkennung des Islam in Deutschland Veranderungen
in diesen religios frei regulierten Handels- und Wirtschaftsbereichen bewir-
ken, bleibt abzuwarten. Jedenfalls darf man gespannt sein, wie sich die zu-
nehmenden Institutionalisierungs- und Biirokratisierungsversuche des Islam in
Deutschland auf muslimische Lebenswelten auswirken.

222

- am 20,01.2026, 20:23:07. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783987401565-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

