
A. Einleitung

I. Fragestellung und Forschungsaufgabe

›Philosophie‹ ist kein homogener Begriff. Mit jeder philosophischen
Konzeption steht erneut zur Debatte, was Philosophie denn sei und
welches Bewenden es mit ihr habe. Gleichwohl haben sich im Laufe
ihrer Geschichte Grundzüge herausgebildet, die sich als mögliche
Denkhorizonte und Denkwege etabliert haben, auf die man zurück-
greifen und auf die man sich auch mit guten Gründen verlassen
kann. Auch wenn sich das philosophische Denken in unterschiedliche
Disziplinen mit bestimmten Fragebereichen aufgefächert hat, wenn
sich Schulen gebildet haben, die wiederum auf bestimmten Traditio-
nen aufbauen, und auch wenn diese sich gegenseitig oftmals gar
nichts zu sagen haben, sie alle kommen darin überein, daß die Phi-
losophie von den Griechen über das christliche resp. arabische Mittel-
alter über die europäische Neuzeit bis zur Moderne reicht. Gleich,
welche denkerischen Innovationen und Umbrüche stattfinden, die
kategoriale und grundbegriffliche Basis hält sich mehr oder weniger
ungebrochen durch. Philosophie ist abendländischen, europäischen,
westlichen Ursprungs und sie gilt darin zugleich als universal, indem
sie die Grundlagen und Grundbedingungen menschlicher Selbstver-
ständigung benennt. Dieses Bewußtsein hält sich bis auf wenige Aus-
nahmen bis zum Ende des 20. Jahrhunderts hinein aufrecht, wird
nun aber angesichts neuer Herausforderungen immer fragwürdiger
und brüchiger. Einerseits kann nicht auf universale Geltung, auf For-
malstruktur und Wahrheitsanspruch verzichtet, andererseits nicht
über deren kulturelle Zugehörigkeit hinweggesehen werden, welche
die Inhaltsstruktur und kontextgebundene Relativierung stark ma-
chen. Die Frage ist also, wie diese beiden Gesichtspunkte zueinander
stehen, ob sie aufeinander zurückgeführt werden können, ob und wie
sie einander bedingen oder ob sie sich gegenseitig gar ausschließen.

Nun erhält diese Verschränkung unter interkulturellem Vorzei-
chen eine ganz besondere Brisanz: Andere, sprich außereuropäische
Kulturen haben nicht nur auch ihre Philosophien, mit ihnen melden

19

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sich auch Ansprüche, die die Vorherrschaft westlichen Denkens kri-
tisch in Frage stellen. Damit verbunden sind nicht allein philosophi-
sche und akademische Diskurse über die Relevanz und Bedeutung
der jeweiligen Philosophien, etwa worin ihre Variabilitäten und In-
varianzen bestehen, es bekunden sich darin vor allem auch die doch
völlig anderen Lebens- und Daseinsverständnisse, die ganz anders
gelagerten Erfahrungsweisen und Denkhorizonte. Diese bislang
mehr oder weniger deutlich hervortretende Differenz zwischen den
großen Kulturkreisen – man denke nur an die asiatischen, europäi-
schen, arabisch-muslimischen und afrikanischen Kulturen – birgt
einen unübersehbaren Zündstoff zwischen den Kulturen, der sie ge-
rade um der eigenen Selbstverständigung willen in die Auseinander-
setzung mit den jeweils anderen Kulturen zwingt. Näher betrachtet
stellt sich diese kritische Auseinandersetzung als Konflikt zwischen
den »Philosophien der Kulturen« dar. Was aber kann dann noch Gel-
tung beanspruchen, wenn die jeweiligen philosophischen Grund-
bedingungen in Frage stehen?

Mit dieser Diagnose geht eine weitere Verschränkung, jene zwi-
schen Theorie und Praxis einher, die zugleich paradox anmutet: Ist
man, wie nie zuvor in der Menschheitsgeschichte, an der wissen-
schaftlichen Erforschung fremder Kulturen und anderer Lebenswel-
ten interessiert, so scheint ein Blick auf die politische Realität vom
Gegenteil zu berichten. Weltweit werden erbitterte Kriege aus-
gefochten, die jeder rationalen Erfassung Hohn spotten, die aber in
ihren gesellschaftlichen, religiösen und ethnischen Konnotationen
auf ihren kulturellen Hintergrund verweisen. Will man sich diese
kriegerischen Konflikte nicht einfach als hegemoniale, territoriale
und machtpolitische Unterwerfungspraktiken erklären, was gewiß
einen Teilaspekt umschreibt, so muß man sich doch fragen, woher
dieser Haß und diese Gewalt kommen. Was leitet die Menschen zu
Beginn des 21. Jahrhunderts an, Angehörige anderer Ethnien, Natio-
nen, Religionen und Kulturen aus Gründen ihrer jeweiligen Zugehö-
rigkeit zu morden und auszulöschen? Einfache Erklärungen, die An-
deren seien die Feinde und Terroristen, denen, da in der Entwicklung
der Menschheit noch nicht so weit fortgeschritten, elementare
Grundvoraussetzungen menschlichen Zusammenlebens fehlten, ver-
stärken diesen Haß mehr als daß sie einer friedlicheren Zukunft
dienlich sind. Nun, auf diese einschneidenden, dilemmatischen Para-
doxien muß eine Antwort gefunden werden, und mir scheint, daß
dies nur mit philosophischen Mitteln möglich sein kann. Politik kann

20

Einleitung

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


stets nur eine Anwendung schon vorausgesetzter Denk- und Er-
fahrungsstrukturen sein, vermag also bestenfalls zu reagieren auf
Verhältnisse, die in ihren Grundlagen keineswegs entschieden und
geklärt sind. Wir können uns heute vor dieser Aufgabe nicht weg-
stehlen, und dies aus philosophischer Verpflichtung und Verantwor-
tung, stand doch philosophische Grundlagenforschung von Anfang
an unter dem Primat der Selbstklärung der Vernunft und damit der
Selbsterhellung des realen menschlichen Daseins. Philosophie wäre
aber gleichsam zu kurz angesetzt, verstünde man ihr Anliegen als
direkte Anwendungsinstanz oder auch als bloße Theoriebildung;
ihren Grundintentionen nach beinhaltet sie schon immer mehr.
Indem sie bestimmten Verknotungen, Selbstwidersprüchen, Sack-
gassen oder einfach auch nur Unzulänglichkeiten und bestimmten
Begrenztheiten dadurch begegnete, daß sie stets mit kritischer Re-
konstruktionsarbeit in die lange Herkunft ihrer Entwicklungsge-
schichte zurückging, vermochte sie neue Modelle zu entwerfen, die
Orientierung für die nähere Zukunft versprachen: Orientierung der
Philosophie selber hinsichtlich ihrer eigenen Grundlagen ebenso wie
Orientierung hinsichtlich faktischer Gegebenheiten, sprich der Rea-
lität.

Ein interkulturell motiviertes Denken wird sich daher stets im
Spannungsfeld von Theorie und Praxis bewegen müssen, wird jeden-
falls nicht umhin kommen, Philosophie über ihre Behausung theo-
retischer Entwurfskonstrukte und Textexegese hinaus zu öffnen. Es
geht ihm, wie seinerzeit den griechischen, aber auch den indischen
und chinesischen Denkern von Anfang an um die Ungeschiedenheit
und das gegenseitige Fruchtbarwerden von Leben und Denken, Er-
fahrung und Reflexion. Erst darin erfahren sich die Kulturen ange-
sprochen, in ihrer Sache ernst genommen und als gleichwertige Part-
ner anerkannt.

»Interkulturelle Philosophie« läßt sich nicht dem Schema zu-
ordnen, das wir unter Bezeichnungen wie »analytische«, »herme-
neutische«, »dialektische Philosophie« usf. kennen. Mit ihr tritt eher
eine »Philosophie der Interkulturalität« auf den Plan, die zugleich als
»Interkulturalität der Philosophie« nicht nur den westlich orien-
tierten Philosophiebegriff relativiert, sondern Philosophie und Kul-
turalität aus ihrem sich gegenseitig befruchtenden Konstitutions-
geschehen heraus zu verstehen sucht. Diese beiden Aspekte, das
Überschreiten bisheriger, kontinental geprägter Philosophiebegriffe
sowie das Achthaben auf die konstitutiven Bedingungsstrukturen

21

Fragestellung und Forschungsaufgabe

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


und Werdeprozesse des jeweiligen Konnexes Philosophie und Kultur,
münden in die eigentliche Herausforderung interkulturellen Den-
kens: Wie ist es möglich, der Differenz und Pluralität der Kulturen
so zu begegnen, daß diese weder nivelliert oder gar »überwunden«
noch auf eine absolute, kulturelle Enklaven und Selbstverabsolutie-
rungen erzeugende Differenz festgelegt werden? Positiv formuliert:
Gibt es ein »Gespräch der Kulturwelten«, in der ihre Differenz als
gegenseitig fruchtbare Herausforderung erlebt wird, in der erst aus
der Begegnung der recht eigentliche »Weltcharakter« dieser Welten
entdeckt und gefördert werden kann? Haben nicht die großen Welt-
kulturen gerade dadurch, daß sie, jede auf ihre Weise, eigene und
auch unvergleichliche Grundmöglichkeiten für die gesamte Mensch-
heit bereitstellen, das Recht, hierin ungeteilte Unterstützung zu er-
fahren? Und dies keineswegs vor dem Hintergrund folkloristischer
Selbstdarstellungen oder gar kulturell-gesellschaftlicher Hybridbil-
dungen, sondern aufgrund ihres engagierten Beitrags, den sie für
die Menschheit im ganzen und damit für ein größeres und ent-
wickelteres Humanum leisten oder zu leisten sich anschicken? Kann
auf all dies ernsthaft verzichtet werden, oder ist nicht vielmehr ein
Bewußtwerden dieser Konstellation und das gegenseitige Heraus-
arbeiten der Kulturwelten als »Welten« die Bedingung auch dafür,
Erscheinungsformen wie Fremdenfeindlichkeit, Ausländerhaß, Im-
migrations- und Integrationsproblemen sinnvoll und prospektiv be-
gegnen zu können? Kulturelle Assimilation bleibt da ebenso stumpf,
unrealistisch und in der Konsequenz inhuman wie die Vorstellungen
multikultureller Gesellschaften. Beiden fehlt die Einsicht in die Posi-
tivität und Fruchtbarkeit der Gestaltungskraft, die freigesetzt wird,
wenn ein Mensch auf seine »Welt« hin angesprochen und darin ernst
genommen wird.

Nun, ein solches Verständnis von Philosophie als interkulturell
grundierter Philosophie betritt in der Tat einen neuen Boden, in-
sofern es darin um methodisch-systematische Weiterungen und Ver-
tiefungen geht sowie um die Zuwendung zu anderen kulturellen
Horizonten und Welten. Man wird sich in naher Zukunft dieser dop-
pelten Aufgabe kulturell-kontextueller Analysen und universal an-
gelegter Begründungsarbeit nicht entziehen können, und dies aus
philosophischen Gründen. Aber beide Seiten müssen auseinander ge-
wonnen werden und sich aneinander profilieren. Man kann das eine
nicht ohne das andere haben wollen. Tut man dies dennoch, zeigt sich
darin nicht weniger als das Fehlen interkultureller Bewußtheit. Nicht

22

Einleitung

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


von ungefähr, daß genau an dem Punkt, an dem diese beiden Pole
auseinanderdriften und sich verselbständigen – die gegenwärtige
Praxis von Philosophie und Einzelwissenschaften bestätigt dieses
Bild noch allzu sehr –, ein interkulturelles Denken nicht in seiner
Notwendigkeit erkannt wird. Man treibt entweder Philosophie oder
Kultur- und Sozialwissenschaft. Was die eine Seite an Ergebnissen
und Klärungen zeitigt, ist für die andere nicht wirklich relevant,
und so wirft jede Seite der anderen Inkompetenz vor. Der interkultu-
relle Diskurs aber wird nicht geführt, die Interkulturalität als neue
Herausforderung der Vernunft selber bleibt ebenso unerkannt wie
deren damit verbundene Restriktionen.

Interkulturelles Denken als neues Forschungsgebiet der Phi-
losophie wäre demnach nicht nur als zusätzliche philosophische Dis-
ziplin zu verstehen, sondern darüber hinaus auch als Kritik bisheri-
gen Philosophieverständnisses. Nun gibt es schon diverse Ansätze
hierzu – ich komme an verschiedenen Stellen darauf zurück –, worin
mein Vorhaben sich allerdings unterscheidet, ist die Einsicht in den
Gang des philosophischen Denkens selber, dessen Berücksichtigung
ich für unabdingbar erachte. Interkulturelle Philosophie setzt sich
daher nicht gegen europäisch-westliches Denken ab, so wenig wie
sie dessen Paradigmen ungeprüft und gleichsam unkritisch über-
nimmt, sie versucht dieses vielmehr in seinen Evidenzen und Grund-
lagen so aufzunehmen, daß darin gleichwohl dessen Selbstbegren-
zung nach innen wie dessen Grenze nach außen sichtbar werden.
Sozusagen aus innerer Notwendigkeit, nicht aufgrund äußerer Gege-
benheiten, gelangt die Philosophie zur Philosophie der Interkultura-
lität. Oder anders gesagt: die innere Krise des Philosophiebegriffs
läßt uns zugleich auch sensibel werden für die philosophische Erfas-
sung kultureller Differenzen.

Interkulturelles Bewußtsein und Denken ist also realpolitisch an
der Zeit, und ihm kommt, insofern Philosophie immer auch eine
Antwort auf die Anfragen ihrer Zeit darstellt, gegenwartsdiagnosti-
sche Relevanz zu. Diesen Eindruck sehe ich wie gesagt darin bestärkt,
daß die Philosophie selber in ihrem Entwicklungsgang an ihre euro-
päisch-westliche Grenze stößt, so daß der Schritt zu einem inter-
kulturell grundierten Philosophieverständnis gewissermaßen in der
Konsequenz philosophischen Denkens liegt. So wie die Transzenden-
talphilosophie mit Kant eine philosophische Konsequenz des Den-
kens selber zur Darstellung brachte, wie von Hegel bis Dilthey und
Heidegger das Denken seiner eigenen Geschichtlichkeit gewahr wur-

23

Fragestellung und Forschungsaufgabe

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


de, wie durch die unterschiedlichen philosophischen Strömungen des
20. Jahrhunderts das bewußtseinsphilosophische Paradigma durch
phänomenologische und hermeneutische, durch pragmatistische
und analytische, durch strukturalistische und poststrukturalistische
Verstehens- und Erfahrungsprozesse abgelöst wurde, so scheint mir
das interkulturelle Denken einen erneuten Schritt wagen zu wollen.
Es geht ihm um die konsequente, d. h. die älteren Paradigmen auf-
nehmende, aber kritische Weiterführung ebenso wie um den damit
verbundenen Schritt über Europa als philosophischem Königsweg
hinaus. Das Ansinnen ist daher doppelt konnotiert: Es erfolgt aus
innerphilosophischem systematischem Anspruch einerseits und es
versucht andererseits dem Universalanspruch der Vernunft dadurch
gerecht zu werden, daß dessen Grundlagen aus der Pluralität der
Kulturwelten gewonnen und dahinein zurückgestellt werden.

24

Einleitung

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Universalismus und/oder Relativismus,
Globalisierung und/oder Regionalisierung?

Die alte, stets bedrängende Frage der Metaphysik, wie das Verhältnis
Einheit und Vielheit, Allgemeinheit und Besonderheit zu denken sei,
kehrt in der gegenwärtigen Zeit unter den säkularisierten Stichwor-
ten Globalisierung resp. Universalismus und Regionalisierung resp.
Relativismus wieder. Auch wenn sich die Begriffe verschoben haben,
in der Sache wird eine ähnliche Problemstellung transportiert. Der
Universalismus führt das Einheitstheorem implizit schon mit sich,
das alle Vielheiten und Andersheiten stets schon zuordnet, sie mit-
einander vergleichen und in der »Vielheit ihrer Stimmen« zur Er-
scheinung kommen läßt. Unter kulturellen Vorzeichen bedeutet dies,
daß alle Kulturen unterschiedliche Erscheinungsbilder darstellen, die
letztlich auf ein allgemeines Kulturbewußtsein zurückgehen bzw.
dieses als Zielgestalt anvisieren. Der Relativismus scheint die Gegen-
position zu besetzen, indem er der sogenannten »Inkommensurabili-
tätsthese« anhängt, wonach eine jede Kultur nur in sich selbst zu
verstehen ist und daher mit anderen weder vergleichbar noch verein-
bar sein kann. Die unbeantwortete Frage eines jeden Relativismus
liegt natürlich sofort auf der Hand, setzt doch das Theorem der Un-
vergleichbarkeit Vergleichbarkeit schon voraus. Es hat sich immer
schon bezogen auf anderes, im Prinzip auf alle anderen, von denen
her es allererst seinen Selbststand erhält. Der Relativismus, so wäre
festzuhalten, birgt einen Universalismus in sich, nur mit relativisti-
scher Schlagseite. Der Universalismus wiederum ist auf die relativen
Erscheinungsweisen angewiesen, um sein Universalkriterium über-
haupt erproben und gewärtigen zu können. Er rechnet immer schon
mit Relativismen, er hat sie aber von Anfang an seinem Universal-
prinzip unterworfen. Beide haben mit ihrer Setzung die andere Seite
jeweils schon vorausgesetzt, nur daß dies einmal von der einen, das
andere Mal von der anderen Seite aus geschieht. Ihre gegenseitige
Abhängigkeit ist offenkundig, indes stehen sich Ausgangsbasis und
damit auch das jeweilige Denkprinzip diametral entgegen.

25

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Nun begegnet diese Konstellation wieder, wenn es um Fragen
der Globalisierung und/oder Regionalisierung, Universalisierung
und/oder Kontextualisierung geht. Die philosophisch-begrifflichen
Anstrengungen um Einheit und Vielheit mit all ihren Schwierigkei-
ten und Paradoxien scheinen wie selbstverständlich in den gegenwär-
tigen Globalisierungsdebatten Platz genommen zu haben. Wird der
Streit auf politischer Ebene zwischen Globalisierungsbefürwortern
und -gegnern ausgefochten, wobei hier das Gefälle zwischen »arm«
und »reich« eine entscheidende Rolle spielt, so stellt sich die Lage
unter interkulturellem Vorzeichen etwas komplexer dar. Es sind zu-
nächst vor allem Einzelstaaten, Regionen, Ethnien, die ihr Recht auf
Eigenheit und freie Entfaltung anmahnen und dies, wenn notwendig,
bis ins Äußerste möglicher kriegerischer Auseinandersetzung trei-
ben. Ob es sich um ethnische Stammesfehden in Afrika, um die
ethnisch-religiösen Hintergründe der Kriege auf dem Balkan, dem
territorial-religiös grundierten, nicht enden wollenden arabisch-is-
raelischen Krieg, den Konflikten zwischen den von der USA ange-
führten Weltmächten und der arabischen Liga, den Streitigkeiten
zwischen Indien und Pakistan, jenen scheinbar »ewigen« Haß zwi-
schen Katholiken und Protestanten in Nordirland, usw. usw. handelt,
das Problem scheint weder dadurch behoben werden zu können, daß
man die jeweils andere Seite des Terrorismus und Fundamentalismus
zeiht, noch dadurch, daß man eine alle Parteien übergreifende Welt-
macht institutionalisiert, die für Vernunft, Frieden und Ordnung
sorgt. Was sich politisch schon als äußerst prekäre Situation erweist,
verliert unter kultureller und philosophischer Inblicknahme keines-
wegs seine paradoxe Stellung. Das Pochen auf Eigenständigkeit und
regional-territoriale Entfaltung der Kulturen hat natürlich seine
Gründe. Man versteht erst eine Kultur und deren Menschenbild,
wenn man deren inneren Zusammenhang, ihren »Kon-text« ver-
steht, wenn man also die »Notwendigkeit« so und so zu denken, zu
fühlen und zu handeln zu deuten weiß. Erst diese anthropologisch-
kulturelle Verbindung verleiht dem Menschen das Selbstverständnis,
das er als Mensch hat. Das heißt, daß Menschsein nur auf dem Boden
anthropologisch-kultureller Voraussetzung, die stets inhaltlich be-
stimmt sein will, möglich ist. Hierin erfährt der Mensch auch seine
Universalität, die nicht von irgendwoher überstülpt werden kann.
Man ist nicht »Mensch überhaupt« und alles andere wäre Beiwerk,
sondern man versteht sich als Franke, als Bayer, als Deutscher, als
Europäer, als Weltbürger, was immer einer konkreten Vermittlung

26

Einleitung

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


bedarf. Der Vorwurf der Anhänger von Regionalismus und Relativis-
mus an die Adresse der Globalisten und Universalisten besteht denn
auch darin, daß man über jemanden und etwas urteilt, den oder das
man gar nicht kennt. Die jeweilige kulturelle Größe sieht sich jeden-
falls unterminiert, ja in den meisten Fällen überhaupt nicht gesehen,
geschweige denn verstanden. Man hat den Menschen nicht verstan-
den, obwohl man dies vorgibt und auch glaubt. Wo immer dieses als
Unterdrückung und Überherrschung erfahrene Vorgehen statthat, ist
der grundsätzliche Konflikt vorgezeichnet, der, wie viele Fälle zeigen,
zu Gewaltsamkeit und Krieg führen kann. Daß dies keine Lösung
sein kann, ist heutzutage klar geworden, daß auf der anderen Seite
eine allgemeine Friedensbotschaft, wenn auch geboten, so doch über
die Köpfe der Menschen und ihrer jeweiligen kulturell grundierten
Selbstverständnisse hinweggehend, auch keine wirkliche Lösung sein
kann, wird ebenfalls, wenn auch erst langsam, klar. Kulturen sehen
sich darin nämlich gerade nicht verstanden, ja es legt sich der Ver-
dacht nahe, daß der Rekurs auf eine an die allgemeine Vernunft ge-
knüpfte Friedensforderung selber einem bestimmten kulturellen
Selbstverständnis entstammt. Die Sachlage erscheint in der Tat para-
dox: Jeder Relativismus und jeder Regionalismus ist von universali-
stischem Bestreben geprägt, das von einem bestimmten Selbstwert-
gefühl (»Wir Franzosen«, »Wir Elsässer«, »Wir Deutsche« etc.) bis
zu einer Selbstverabsolutierung und Totalitarisierung (»Am deut-
schen Wesen soll die Welt genesen«) reichen kann. Jeder Universalis-
mus und jeder Globalismus glaubt diese Tendenzen immer schon da-
durch im Griff zu haben, daß er sie als relative Erscheinungsformen
ein und derselben Menschheit darstellt. Er nimmt für sich in An-
spruch, die »Menschheit im ganzen« zu vertreten, nicht bemerkend,
daß dies selber eine Weise von Selbstverabsolutierung ist oder jeden-
falls sein könnte. Auch wenn man »im Namen der Vernunft« zu
argumentieren vorgibt, bei näherem Hinsehen erweisen diese Argu-
mentationsfiguren ihren relativen Bezug und ihre, gerade unter kul-
turellen Prämissen, relative Bewandtnis. Der Universalismus ist re-
lativer als er wahrzunehmen in der Lage ist. Einen Ausweg aus
diesem Dilemma scheint es nicht zu geben.

So aber bleiben die wirklichen Konfrontationen, von denen wir
oben sprachen, weiter bestehen. Die Universalismus-Relativismus-
Theoreme scheitern gewissermaßen an der mit der interkulturellen
Frage auftretenden Differenz der Kulturen, die in ihrer grundsätz-
lichen Differenz erst dann deutlich wird, wenn man sich näher mit

27

Universalismus und/oder Relativismus, Globalisierung und/oder Regionalisierung?

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


den grundlegenden Konstitutiva der Kulturen beschäftigt. Die Ge-
genstellungen von Universalismus und Relativismus verlieren ebenso
an Bedeutungsgehalt wie ihre wohlmeinenden Ineinanderführungen
und inklusiven Verhältnisbestimmungen an Überzeugungskraft ein-
büßen. Die kulturellen Differenzen können damit nicht erfaßt wer-
den, weder hinsichtlich ihrer negativen, sprich sich gegenseitig aus-
schließenden Momente, noch hinsichtlich ihrer positiven, einander
förderlichen Möglichkeiten. Den Maßgaben einer interkulturellen
Kritik jedenfalls scheinen sie nicht standhalten zu können.

Angesichts der interkulturellen Gesamtsituation muß erneut
über die Grundlagen und Voraussetzungen der Vernunft verhandelt
werden. Der Hinweis auf ihre Allumfassendheit und Universalität
alleine reicht da nicht mehr aus. So hat schon die Diskussion um
Moderne und Postmoderne auf erste Irritationen der Vernunftbegrif-
fe selber aufmerksam gemacht. Postmoderne Theorien, die sich ja
auch um eine Pluralität oder Vielheit der Vernunft bemühen, gelan-
gen aber bestenfalls zur Unterscheidung diverser Rationalitätstypen,
die innerhalb eines diskursiven Vernunftbegriffs verbleiben. Im
Grunde reagiert die Postmoderne nur auf ein verändertes Lebens-
gefühl, und das auch nur für bestimmte Bereiche, aber ihre Argu-
mente sind genau nach den Rationalitätsmustern der Moderne ge-
strickt. Ein interkulturelles Bewußtsein hingegen beansprucht,
diesen Vernunftbegriff der Moderne resp. Postmoderne selber als
einen bestimmten Vernunfttypus zu sehen, der gleichwohl nicht der
einzige ist. »Vernunft im Plural« bedeutet daher mehr als bloße Plu-
ralität innerhalb der Vernunft – dies ist ein vergleichsweise triviales
Ergebnis –, unter interkulturellem Maßstab taucht die weitaus
schwierigere Frage nach einer »Pluralität der Welten« auf, welche
die Erforschung der Pluralität der Denk- wie der Erfahrungswelten
als ihre Aufgabe sieht. In diesem Sinne zeichnet sich ein »Gespräch
der Welten« ab, in dem erst durch die Begegnung das jeweilig »Welt-
hafte« einer Kultur sich öffnet. Hierzu bedarf es gegenseitiger Kritik
und Korrektur, deren Zielgestalt es ist, sich überhaupt erst als Kultu-
ren wahrzunehmen, sich darüber auseinanderzusetzen, näher sich
kennen und schätzen zu lernen. In dem Maße, in dem dies gelingt,
in dem Maße bemerken sie ihr »Gemeinsames«, dessen »Besonder-
heit« aber gerade darin besteht, daß jede Kultur ein besseres, weil
vertieftes Verständnis ihrer selbst gewinnt. Universalität steht so ge-
rade nicht gegen Relativität, Universalismus nicht gegen Kontextua-
lismus, so wenig wie irgendwelche ihrer Mischformen tauglich sein

28

Einleitung

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


können. Erst das produktive Auseinandersetzungsgeschehen, all-
gemeiner formuliert, das Gespräch der Welten erbringt und fördert
die jeweilige Selbstklärung. Nie ist sozusagen eine Kultur ganz bei
sich, sie ist ständig unterwegs und erfährt sich als durchgehendes
Antwortgeschehen auf die Herausforderungen seitens der anderen.

Berücksichtigt man die möglichen Folgen des schmerzlichen,
kriegerischen, ja tödlichen Antagonismus‹ von Universalismus und
Fundamentalismus, die den Ungeklärtheiten und Paradoxien der
Universalismus-Relativismus-Theoreme resp. der Globalisierungs-
Regionalisierungs-konstellationen entspringen (können), so scheint
mir das »Gespräch pluraler Welten« eine in der Tat veritable, weil
menschliche Grundmöglichkeit zu sein. Näher betrachtet entpuppt
sich nämlich der Fundamentalismus als ein versteckter Universalis-
mus, der seine Sache und seine Überzeugung für alle geltend macht.
Umgekehrt dekuvriert sich der Universalismus ebenfalls als ein ver-
steckter Fundamentalismus, insofern hier auch eine Option für die
alleinige gehalten wird. Das europäische Vernunftverständnis war
nie in Zweifel gezogen worden, erst durch die interkulturelle Grund-
situation, die so langsam als die Situation zukünftiger Menschheit
auftaucht, werden immer mehr Stimmen laut, die auch die Grenzen
dieser bislang in Geltung befindlichen Rationalität in ihrem Allein-
gültigkeitsanspruch aufzeigen. Diese Grenzen sollen, jedenfalls hin-
sichtlich bestimmter Parameter, in philosophischer Weise und damit
das Feld des philosophischen Denkens insgesamt betreffend, zum
Thema gemacht werden.

Pluralität kann eben nicht heißen, daß man über den pluralen
Verfaßtheiten noch einmal einen Standort beziehen könnte, sie be-
deutet aber auch nicht, daß man von einem Standort aus Pluralität in
diesem Sinne erfassen könnte. Ihr Sinn könnte vielmehr darin beste-
hen, die kulturelle Auseinandersetzung als Erfahrungsgeschehen des
Hin- und Her–, des Hinüber- und Herübergehens zu verstehen, inso-
fern darin die Interkulturalität als Signum des Menschen hervortritt.
Daraus nur kann jenes Grundmotiv der Haltung hervorgehen, das im
Kontext interkultureller Begegnungen doch stets gefordert wird –
man denke nur an Erscheinungsformen der Fremdenfeindlichkeit
oder der kulturellen Indifferenz –, das aber keineswegs schon dadurch
gewährleistet scheint, daß man es im Sinne allgemeiner Moralität und
normativer Begründung einfordert. Das interkulturelle Bewußtsein
arbeitet somit an der Erweiterung und zugleich Vertiefung der Ver-
nunft selber mit, ja dies macht sozusagen sein innerstes Bestreben aus.

29

Universalismus und/oder Relativismus, Globalisierung und/oder Regionalisierung?

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Kulturbegriffe

1. »Achsenzeiten«

Bekanntlich hat Karl Jaspers den Begriff der »Achsenzeit« geprägt,
indem er für den Zeitraum zwischen 800 und 200 v. u. Z. auf die Ei-
gentümlichkeit aufmerksam machte, daß unabhängig voneinander
an drei Orten der Menschheit »ein gemeinsamer Rahmen geschicht-
lichen Selbstverständnisses erwachsen« ist, der in Zukunft »für alle
Völker« verbindlich sein würde. China, Indien und das Abendland
entwickeln, ohne daß sie voneinander wußten, »Grundkategorien«,
denen die »Ansätze der Weltreligionen« entsprangen, »aus denen die
Menschen bis heute leben. In jedem Sinne wurde der Schritt ins Uni-
versale getan.«1 Hinter diesen Schritt, der mehr bedeutet als ein epo-
chaler Paradigmenwechsel, ist schlechterdings nicht zurückzugehen.

Nun liegen natürlich diesem Kulturschritt einige andere ge-
wichtige Schritte voraus, die in ihren jeweiligen Geburtsszenarien
von ›Kultur‹ für ein interkulturelles Bewußtsein nicht minder von
Bedeutung sind. Der erste signifikante Schritt ist jener der »Jäger
und Sammler«, mit dem erstmals die Kluft zwischen Natur und Kul-
tur aufgerissen wird. Der Mensch wächst sozusagen über die bloße
Natur hinaus, indem er aus ihrem Innersten Erfahrungen gewinnt,
die die Natur überformen. In der Höhle, die Schutz- und Seelenraum
zugleich ist, wirft er das, was er ist, gleichsam an die Wand, ritzt seine
Alltags- und Lebenswelt in den Felsen und erhält dadurch genau jene
›Distanz‹, die ihn über die bloße Natur erhebt. Ein erstes Reflexions-
geschehen wird im wahren Sinne des Wortes sichtbar, der Mensch
entdeckt die Hand als das Bild seines innerstes Wesens, und genau
diese vermag dem Vorgang des Jagens, der ›Ekstase‹ und des Über-
sichhinausgerissenwerdens Gestalt zu geben. Der Mensch erfährt
sich als Wesen des ›Über sich hinaus‹, ein erster Schritt vom Natur-

30

1 K. Jaspers 1949, 20 f.; vgl. hierzu auch R. A. Mall/H. Hülsmann 1989.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


zustand zur Kultur, der von weiteren Grunderfahrungen wie der des
Feuermachenkönnens begleitet wird, dem wiederum aus dem um das
Feuer Versammeltsein eine eigene konzentrische Kraft entspringt,
die als Gemeinschaft und als Sprache zur Erfahrung kommt. Dieser
erste große Schritt der Menschheit – ich würde ihn ebenfalls als
»Achsenzeit« bezeichnen –, zu dem naturgemäß noch viele weitere
Einzelzüge gehören,2 ist durch eine doppelte Bewegung gekennzeich-
net: Die Erfahrung des »In-sich-gehens« und zugleich des »Über-
sich-hinaus-gerissen-werdens«; beide umschreiben den Schritt in
die Kultur als »ek-statischer Kultur«. Sie tritt aus dem Naturzustand
heraus, indem sie sich über ihn erhebt. Kunst, Religion, Sprache, Ge-
meinschaft sind in einem ersten Schritt auf den Weg gebracht.

Eine zweite »Achsenzeit« sehe ich mit der »Kultur der Pflanzer,
des Ackerbaus und der Viehzucht« anbrechen, eine Zeit, der man
gewöhnlich den Begriff der »cultura« als Hege, Pflege, Bebauen und
Bestellen entnimmt. Der Mensch läuft nicht mehr der Tierwelt hin-
terher, wie er dies zuvor noch unter geographischer, religiöser und
psychischer Hinsicht getan hat. Er hält inne, wird seßhaft, was nur
möglich ist, weil er die Natur in einer anderen Möglichkeit entdeckt.
Er geht sozusagen direkt in die Natur hinein, säht und pflanzt, um
wiederum ernten zu können; er geht mit der Natur und ihrem Jah-
reszeitenzyklus mit, er versteht sich von daher. Die Natur, so die
Erfahrung, gibt, wenn man sie nur angeht und fordert. Damit bindet
sich der Mensch an sie, Grund und Boden werden wichtig, müssen
erhalten werden, ebenso wie die Tierwelt domestiziert und herange-
züchtet wird. Der Ort erhält eine eigene Bedeutung, Raum entsteht
als Lebenskategorie so wie Zeiterfahrung sich dem Mitgehen mit
dem ›Wachsen‹ der Natur verdankt. Der Mensch macht sozusagen
den Schritt zur Pflanze, aber so, daß er damit in die Natur eindringt,
gegen sie vorgeht und sie verletzt. Dieses sich Überheben über die
Natur, die zudem stets mehr gibt als man in sie hineingegeben hat,
lädt Schuld auf sich, die letztlich nie abgegolten werden kann. Das
Opfer, das seither alle Kulturen begleitet, stellt so den Versuch dar,
das Gleichgewicht wieder herzustellen. Man hat der Natur etwas ge-
raubt, was ihr wieder zurückgegeben werden muß. Zugleich festigt

31

Kulturbegriffe

2 Vgl hierzu aus unterschiedlichen Perspektiven A. Leroi-Gourhan 1984; G. Bataille
1981; aus religionssoziologischer Hinsicht vgl. É. Durkheim 1984; vor dem Hintergrund
einer »bildphilosophischen« Deutung vgl. H. Rombach 1977. Hier werden auch die wei-
teren Schritte der Menschheitsgeschichte unmittelbar sichtbar zu machen versucht.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sich die Erfahrung des Überschenktwerdens, man erhält stets mehr
als man gegeben hat. Diese Erfahrungen haben initiatorische Wir-
kung, sie ritualisieren sich, bekommen den Status des Kultes. Bitten
und Beten sowie Dank entstehen, und so erklärt sich der konstitutive
Zusammenhang von Ackerbau und Götterverehrung. Zugleich wird
darin Natur als die zu beackernde zur »Kulturlandschaft«, der eigen-
tümliche Wirkzusammenhang von Seßhaftigkeit, Sähen und Ernten
läßt das hervorgehen, was man »Arbeit« nennt. Und so wie die äu-
ßere Natur bearbeitet werden muß, so auch die innere. Triebe und
Leidenschaften müssen ebenfalls bearbeitet, d. h. nichts anderes als
gezähmt, sublimiert, sprich kultiviert werden. Dieser Schritt, zu
dem ebenfalls noch viele weitere Grundzüge gehören – man denke
nur an die Entdeckung des Kochens, mit der ja die ›Verwandlung‹ von
Rohem zu Gekochtem einhergeht, was wiederum die Initiationskulte
nach sich zieht –, setzt sozusagen eine zweite Kultur durch, die, in-
dem sie in die Natur einbricht, diese auf höhere Möglichkeiten ihrer
selbst hin anspricht. Allein das Kochen hat durch sein Erschließen
neuer Nahrung und sein »Aufschließen« der Nährstoffe für eine Be-
völkerungsexplosion gesorgt, wie sie vergleichsweise nie mehr auf-
getreten ist. Der Mensch erstellt sich seine Natur, er kultiviert sie
und damit sich. Dem »Außersichsein« der nomadischen Ekstasekul-
tur folgt das »Insichstehen« der seßhaften Bodenständigkeit.

Zeichnen sich diese beiden ersten Kulturen dadurch aus, daß sie
trotz aller Gegenwendung doch auch mit der Natur mitgehen, ge-
schieht mit der Heraufkunft der »Hochkulturen« eine radikale Ab-
setzung von der Natur. An die Stelle des Hegens und Pflegens tritt
das Errichten und Bauen, das immer ein in die Höhe Bauen ist, ein
Über-bauen, das sich mit aller Entschiedenheit gegen das Chaos der
wilden Natur absetzt. Städte sind daher »Hoch-städte«, jede Stadt
der Sache nach eine »Akropolis«. Dem wirren Durcheinander der
Natur wird gleichsam entgegengebaut, Unordnung wird zur Ord-
nung gebracht, überhaupt wird erstmals klar, was es mit »Ordnung«
auf sich hat. Waren es zunächst die dem Menschen näher stehenden
Tier- und Pflanzenwelten, so rückt jetzt der Stein ins Zentrum. Er gilt
als das Leblose, sich nicht Verändernde, er, der »Fels«, steht für das
Ewige. Nur auf dieses läßt sich bauen. Mauern und Türme werden
das weithin sichtbare Zeichen für Abgrenzung und Machtanspruch.
Nur dort, wo etwas über die Zeiten hinweg dauert, entsteht die Not-
wendigkeit der Tradierung, und nur auf Stein läßt sich etwas dauer-
haft festhalten. Die Schrift wird erfunden, weil ›Stein‹ gefunden war.

32

Einleitung

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Schrift übernimmt das Ewige des Steins, aus der oralen Kultur
entwächst die Schriftkultur. Was sich so durchzuhalten in der Lage
ist, was sich so als Ordnung zu ›setzen‹ vermag, schafft Gesetze als
Ordnungsinstanz. Hoch-kulturen verstehen sich aus dem Bewußt-
sein des Hohen selber, sie empfinden sich als »abgehobene« Kultur,
die allen anderen Kulturen überlegen sind, und dies in jeder Hinsicht.
Der Mensch erfaßt sich als jenseits der Natur stehend, die Kultur
führt selber so etwas wie ein Eigenleben, dessen einziger Feind die
Natur und damit auch die Stämme und Völker sind, die es nicht zur
Hochkultur gebracht haben. Recht eigentlich gibt es erst jetzt »Kul-
tur« – daher auch die klassische Identifizierung von Schrift und Kul-
tur –, die auf Ewigkeit hin gebaut ist. Das eigentlich Ewige ist der
leblose Stein, der, wie die ägyptische Hochkultur eindrucksvoll vor
Augen führt, personifizierte Tote, der sich in der Wüste, also außer-
halb des Lebens, seine ewige Ruhestätte im Zeichen der Pyramide
erbaut. Nur im Tod vermag das Leben ›ewig‹ zu werden, nur der
Tod verheißt ›ewiges Leben‹, von Pharao bis Christus. Im Tod sind
alle vereint, sie sind eins.

Erst jetzt sind wir an der vierten »Achsenzeit« angelangt, von
der Jaspers als der Achsenzeit spricht. Jenseits allen Scheins, jenseits
aller Materie führt der Weg zum ›Einen‹ schlechthin, wovon her alles
erklärt und begriffen werden muß. »(G)emeinsam ist«, so Jaspers,
den drei großen Kulturen, »daß der Mensch über sich hinausgreift,
indem er sich seiner im Ganzen des Seins bewußt wird, und daß er
Wege beschreitet, die er als je Einzelner zu gehen hat.« (Jaspers,
1949, 22) Der Mensch dieser Achsenzeit umgreift damit alle anderen
Kulturen, die »vorherigen Hochkulturen verlieren ihre Gestalt«, sie
sterben entweder aus oder sie assimilieren sich. (Ebd. 27) Was Jaspers
hier beschreibt, ist nicht weniger als die Geburt der Philosophie, die
er allerdings, im Unterschied zu vielen anderen, an drei voneinander
unabhängigen Orten ansetzt. Der Gedanke des Einen als dem allem
übergeordneten Prinzip mag sich unterschiedlich darstellen, die Kul-
tur wird dadurch so hochgetrieben, daß sie fürderhin als »Kultur des
Geistes« um die Welt gehen wird. Insofern die griechische Kultur
allerdings »das Eine« nicht jenseits der Welt ansetzt, wie es vor-
nehmlich noch im indischen Kontext der Fall ist, sondern mit der
Individualität des Menschen anteilsmäßig verbindet, begreift sich
der Mensch als Vernunftwesen. Die Einheitsformen können als We-
senheiten erfaßt werden, alles, was erscheint, kann, ja muß auf seine
Wahrheitsgeltung hin geprüft werden. Die Welt wird in ihrem We-

33

Kulturbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sen erkennbar. Insgesamt, so die Überzeugung, kommt der Mensch
erst hier zur Vernunft, insofern die damit verbundenen Kategorien
der Freiheit, der Selbstbestimmung und Selbstverantwortung, der
»konsequenten Rationalität« und der rechtlich und politischen Be-
stimmungen sich durchsetzen. Erst der vernünftige Mensch ist wahr-
haft kultureller Mensch.

Nun könnte man mit dem Beginn der Neuzeit durchaus von
einer fünften Achsenzeit sprechen. Zwar wird der philosophische Im-
petus übernommen, gleichwohl findet aber eine völlige Umkehrung
der Denkungs- wie der Betrachtungsart statt. Die Kriterien der Be-
obachtung verschieben sich im ganzen, die Welt wird in der Tat eine
andere. Das Subjekt erfaßt sich als Ausgangspunkt allen Geschehens,
dem subjektiv verankerten Geist korrespondiert auf der Objektseite
das System. Auf der Grundlage funktional-mathematischer Denk-
struktur erscheint die Natur als quantifizierbare Größe, und allein
dieser Konnex kann wissenschaftlichen Ansprüchen genügen. ›Wis-
senschaft‹ in ihrem genuinen Sinn ersteht erst hier. Der geisteswis-
senschaftliche Reflex auf diese Engführung der »Mathesis univer-
salis« sollte indes nicht lange auf sich warten lassen. G. Vico stellt
mit seiner »scientia nuova« den Gegenentwurf zu Descartes »Univer-
salwissenschaft« dar, indem er auf die unhintergehbare kulturelle
und historische Dimension aller Erkenntnis aufmerksam macht.
Was der Mensch auch immer erkennt, es ist seine Leistung, die eine
lange kulturelle Herkunftsgeschichte hat, die mitverantwortlich ist
für alles Erkennenkönnen. Kulturen sind Resultate menschlichen
Geistes und dieser wiederum Resultat der Kulturen. Von hier aus
gesehen umschreibt auch die mathematische Denkweise nur eine be-
stimmte Kultur des Menschen. Diese Gegenstellung zieht bis heute
in der Auseinandersetzung zwischen geisteswissenschaftlichem und
naturwissenschaftlichem Denken ihre Kreise. Dem 18. Jahrhundert
als dem Zeitalter der Aufklärung blieb es indes vorbehalten, den
Menschen auf seine eigenen Füße zu stellen, indem es ihn als freies
und verantwortliches Vernunftwesen anspricht, das sich seines eige-
nen Verstandes zu bedienen weiß. Der Mensch schien als Vernunft-
wie als Naturwesen endgültig verstanden, was darin Bestärkung
fand, daß das kulturelle Selbstverständnis selbstreflexiven Charakter
annahm. ›Bildung‹ ist seither der Leitbegriff selbstreflexiv geworde-
ner Kultur. Gleichwohl, in dem Maße, indem dieser Schritt vollzogen
wurde, in dem Maße sollte er sich in die scheinbar auseinander lau-
fenden Wege einer Aufklärungshoffnung und einer Aufklärungs-

34

Einleitung

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


skepsis teilen. Kulturoptimismus sieht sich seither gekontert von
Kulturkritik. Kant und/oder Herder gegen Rousseau, oder wie auch
immer die Mannschaftsaufstellungen heißen mögen. Das Spiel zwi-
schen Kultur und Natur scheint gerade dort, wo die Vernunft obsiegt
hat, mehr denn je einem »Hornberger Schießen« zu ähneln. Was
geschieht mit der Kultur, wenn wie in der zweiten Hälfte des 19. Jahr-
hunderts die Natur nurmehr für das positivistische und empiristische
Auge wissenschaftsträchtig zu sein scheint? Industrialisierung und
Technik sind die Antworten auf einen verwissenschaftlichten, also
auch »kulturalisierten« Naturbegriff. Bedeutet der Mensch als Ma-
schine einen Fortschritt oder einen Rückschritt des Kulturwesens
Mensch? Kierkegaard’s und Nietzsche‹s Antworten nehmen sich
von hier aus fast wie Rückzugsgefechte auf das Individuum aus, das
den Zwängen seines Zeitalters zu entfliehen trachtet. Das Aufklä-
rungscredo scheint jedenfalls Risse bekommen zu haben, und so soll-
ten sich denn auch mit Beginn des 20. Jahrhunderts im Namen der
Vernunft die Krisendiagnosen mehren. Die Psychoanalyse, die exi-
stentialistische Vernunftkritik, die Dialektik der Aufklärung, die
Hermeneutik, die linguistische und analytische Wende, der Struk-
turalismus, die Gesellschaftskritiken, die diversen »Postismen« der
80 und 90er Jahre, alle kommen sie darin überein, daß das Zeitalter
der »reinen Bewußtseinsphilosophie« an ihr Ende gekommen ist.
Nun kann man die Vielzahl der philosophischen Konzeptionen be-
dauern und von einem neuen Babel der Vernunft sprechen, eine Ein-
schätzung, die durch das gegenseitige Desinteresse dieser Philoso-
phien durchaus noch Verstärkung finden könnte. Umgekehrt, und
dies scheint mir die weitaus fruchtbarere Interpretation zu sein, stel-
len die einzelnen Konzepte allesamt veritable Versuche dar, der sich
anbahnenden Pluralität der Lebens- und Geisteswelten Rechnung zu
tragen.

Wenn ich nun in einem letzten Schritt das anbrechende inter-
kulturelle Zeitalter als eine weitere »Achsenzeit« vorschlage, so hat
dies vor allem zwei Gründe. Der erste liegt mehr oder weniger auf
der Hand, der zweite erklärt sich aus dem Werdegang der »Achsen-
zeiten«: 1) Der Schritt zur Interkulturalität und einem damit ver-
bundenen interkulturellen Bewußtsein versteht sich zunächst als
Schritt über das Abendland und die westliche Hemisphäre hinaus.
Dies hat unübersehbare Auswirkungen für den Philosophiebegriff
wie das Verständnis der Kulturen, dem immer auch ein bestimmtes
Verständnis von Natur korrespondiert. 2) Entscheidender aber ist die

35

Kulturbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


damit verbundene Richtungsänderung. Waren die Prozesse vorheri-
ger Achsenzeiten mehr oder weniger auf die »Einheit der Vernunft«
als der umfassenden Zielfigur ausgerichtet, womit implizit einer kul-
turellen und philosophischen Entwicklungslogik das Wort geredet
wird, so hätte man jetzt eine Rückbesinnung vorzunehmen, die bis
zu den ersten Kulturwelten der Menschheitsgeschichte zurückreicht.
Die Errungenschaften der mit den »Achsenzeiten« hervorgehenden
Kulturschritte wären so aufzunehmen und neu zu interpretieren, daß
sie in ihrem anthropologischen, kulturellen, vernünftigen und nicht
zuletzt menschlichen Reichtum fruchtbar gemacht werden. Dem
Theorem der kulturellen Zeitverschiebung, wonach sich die Unter-
schiede der Kulturen aus ihrem kulturellen Entwicklungsstand erklä-
ren, wäre das Theorem der Pluralität der Kulturen, und damit der
Welten, entgegenzustellen. So zeichnet sich mit dem interkulturel-
len Denken ein Schritt ab, der zum einen fortschrittlich und zukünf-
tig orientiert ist, der zum anderen diese Möglichkeit aber erst aus der
positiven, wenngleich stets kritisch bleibenden Aufnahme kultureller
Welten gewinnt. Die »Kultivierung« des Menschen scheint mehr
denn je an dieser Einsicht eines interkulturellen Bewußtseins zu hän-
gen. Anders gesagt: Die mit dem interkulturellen Zeitalter anheben-
de neue »Achsenzeit« zeichnet sich dadurch aus, daß sie die vorheri-
gen »Achsenzeiten« als veritable und notwendige Gesprächspartner
begrüßt, und dies in stets kritischer, d. h. aber auch gegenseitig
fruchtbarer Absicht. Wer seinen Jäger und Sammler, seinen Bauern
und Stadtmenschen in sich verleugnet, der erhält eine halbierte Ver-
nunft, und er wundert sich dann, daß die vergessene andere Seite als
»Ungeheuer«, gewaltsam und barbarisch, zum Ausbruch kommt.

2. Kultur und Zivilisation, Kultur und Gesellschaft

Die Diskussion um diese Gegensatzbegriffe ist so alt wie es Kultur-
und Gesellschaftstheorien gibt. Ihr Streit scheint mir auch wenig
hilfreich zu sein, da er die Verschiedenheit der Frageimpulse und
Zugangsweisen verkennt, die auf beiden Seiten Sinn machen. Gleich-
wohl, je nach Zugangsweise wird die eine Seite der anderen vorgezo-
gen, und jede hat gute Gründe dafür anzugeben. Schaut man mehr
auf die gesellschaftlichen Institutionen und der damit verbundenen
Bereiche wie Politik, Staat, Recht, Moral u. a., so wird man eine Ge-
sellschaftstheorie vorziehen. Legt man sein Augenmerk mehr auf

36

Einleitung

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


anthropologische und kulturelle Erscheinungsformen wie etwa Spra-
che, Leiblichkeit, Lebensformen und Lebensstil, Architektur und
Künste, Sitte und Ethos u.a., so wird man sich stärker Kulturtheorien
zuwenden. In interkultureller Perspektive ließe sich dies dahin-
gehend präzisieren, daß erstere Option mehr den weltgesellschaft-
lichen Aspekt herausstreicht, also einer globalkulturellen Diktion an-
hängt, bei der das »zivilisatorische« Paradigma im Vordergrund
steht. Menschenrechte und Friedenskonzepte beschreiben hier bspw.
zwei wichtige Anliegen. Werden hingegen mehr regionale, kultur-
spezifische und -konstitutive Untersuchungen vorgenommen, so
tritt das »kulturelle« Paradigma in den Vordergrund. Nun spielen
natürlich beide Bereiche ineinander, so daß sich die Frage stellt, ob
sie überhaupt auseinander gehalten werden können oder gar sollen?
Im interkulturellen Kontext geht es in der Tat um beide Seiten, was
die Sache nicht einfacher macht, da jede Seite zugleich auch ihren
methodisch und systematisch abgesicherten Philosophiebegriff hat,
der nicht selten politisch motiviert ist. Gleichwohl halte ich den Streit
für einigermaßen überholt, zumal er für den interkulturellen Dis-
kurs wenig fruchtbar ist. Ich habe diese Unterscheidung daher auch
nicht explizit vorgenommen, da für eine »Phänomenologie der Inter-
kulturalität« beide ineinander greifen. Dennoch glaube ich im Begriff
der ›Kultur‹ den umgreifenderen Topos ausfindig machen zu können,
da er alle kulturellen und gesellschaftlichen Phänomene umspannt.
So würde zur ›Kultur‹ etwa auch die Religion gehören, was unter
säkularisierten Bedingungen für die ›Gesellschaft‹ nicht der Fall ist
oder jedenfalls nicht zu sein bräuchte. Dies heißt nicht, daß man in
eine Kulturanalyse eine Gesellschaftstheorie oder eine Religionskri-
tik zu implantieren hätte, es bedeutete vielmehr, Phänomenkonstel-
lationen aus diesen Bereichen soweit aufzunehmen, als sie für das
Kulturverstehen fruchtbar gemacht werden können. Gleichwohl, ich
will dies nicht verhehlen, dezidiert gesellschaftstheoretische wie reli-
gionsphilosophische Analysen bleiben Desiderate dieser Arbeit.
Diese mögen wiederum dadurch etwas aufgefangen sein, daß sozial-
phänomenologische wie rechtsphilosophische Aspekte sowie Er-
fahrungsgehalte religiöser Natur zum Bestandteil der Untersuchung
gehören, immer aber unter der Hinsicht kultureller, genauer, inter-
kultureller Fragestellungen. Der vergleichsweise gewichtigere
Grund, an den Topoi der ›Kultur‹ bzw. der ›Interkulturalität‹ fest-
zuhalten, ist aber in der Methodik des philosophischen Zugangs be-
gründet. Während der Gesellschaftsbegriff, wie mir scheint, stets

37

Kulturbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


schon als »Theorie« auftritt und dafür auch gute Gründe anzugeben
weiß, verstehe ich unter Kulturanalyse eine phänomenologische For-
schungsaufgabe, die allererst die Konstitutionsbedingungen dessen
aufzeigen möchte, was in einem Kulturbegriff wie in einem Gesell-
schaftsbegriff stets schon vorausgesetzt wird. Um es so zu sagen:
Phänomenanalysen in diesem Sinne verstehen sich als ›von unten
kommend‹, indes Gesellschaftstheorien und Kulturtheorien ›von
oben‹ kommen, d. h. eine Perspektive gewissermaßen jenseits des
Untersuchungsfeldes einnehmen zu können glauben. Gewiß, dies
hängt mit den oben skizzierten Bereichen zusammen, allein die da-
mit verbundene »Außenansicht« muß entscheidende Kriterien
schuldig bleiben.

3. »Kulturalistische Wende«

Von »Kulturphilosophie« als einem dezidiert philosophischen Pro-
gramm spricht man eigentlich erst seit Beginn des 20. Jahrhunderts.
Tragfähig wurde diese Disziplin zunächst durch den Neukantianis-
mus, der unter kulturphilosophischer Hinsicht in Cassirer seinen
Meister gefunden haben dürfte, sie sollte sich aber auch auf Georg
Simmel berufen können, der in seinen mikrologisch angelegten, qua-
si kulturphänomenologischen Studien für viele Kulturphilosophien
späterer Zeit eine Art Fundgrube darstellt. Nun soll hier keine kul-
turphilosophische Debatte geführt werden – an der ein oder anderen
Stelle werde ich gleichwohl auf Cassirer und Simmel zurückkom-
men –, sondern auf den Umstand aufmerksam gemacht sein, daß
›Kultur‹ just zu einem Zeitpunkt Thema der Philosophie wurde, als
es mit der Kultur abwärts zu gehen schien. Beide schienen in eine
Krise gekommen zu sein, und beide konnten sich nur daraus befrei-
en, indem sie sich ihrer gegenseitigen Bedingtheit versicherten. Wie
erfolgreich man immer dieses Vorhaben einschätzen mag, das im
übrigen, wie die universitätsphilosophischen und zeitgenössischen
Kulturdebatten zeigten, ein spezifisch deutsches Problem zu sein
schien, der Nationalsozialismus sollte jeglicher Kultur und jeglicher
Philosophie den Garaus machen. Der »Zivilisationsbruch« hatte Fol-
gen, an denen wir heute noch laborieren. Auch wenn gegen Ende des
Krieges und in der Nachkriegszeit mit Gehlen, Rothacker u. a. kultur-
anthropologische Forschungen vorangetrieben wurden, so verlagerte
sich das Forschungsinteresse doch zunehmend auf gesellschaftstheo-

38

Einleitung

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


retische Untersuchungen (Horkheimer, Adorno, u.a.), die vornehm-
lich als kritischer Reflex auf die kulturellen Desaster der 30er und
40er Jahre zu verstehen sind. ›Gesellschaft‹ wurde zum neuen Para-
digma und übernahm in gewisser Weise die Stelle der ›Kultur‹. Da-
mit einher ging der Diskurs um normative Geltungsinstanzen, deren
Wahrheit allein der »rationale Diskurs« verbürgen konnte. Dieser
Diskurs schien mit Beginn der 80er Jahre wiederum von den post-
modernen Bestrebungen relativiert zu werden, die die moralisch im-
plementierte Moderne ästhetisch zu überholen trachteten. Ein neues
Lebensgefühl tauchte auf, das eine lebensweltlich-wissenschaftliche
Allianz heraufbeschwor. Den vielen heterogenen Lebensformen und
-stilen sollte die Vielfalt unterschiedlicher Diskursarten entsprechen.
Die Philosophie schien der Gegenwart ihre Wünsche ablauschen zu
wollen. Nachdem sich dieser Schwenk wieder in »normalen« Bahnen
eingerichtet hat, die Geister sich beruhigt haben, sieht man sich
gleichwohl mit einer Problematik konfrontiert, für deren Beantwor-
tung sowohl die Moderne als auch die Postmoderne nicht hinreichen;
sie scheinen sich vielmehr als Vorhutgefechte des Problemtitels von
Einheit und/oder Vielheit auszunehmen, der unter interkulturellem
Horizont erneut und um einiges verschärft auftritt.

Insofern nun »Kulturphilosophie« stets einen Reflex auf eine
latente »Kulturkritik« darstellt, und insofern mit jedem neuen kul-
turphilosophischen Paradigma die älteren einer Kritik unterzogen
werden, haben wir es stets mit einer »kritischen Kulturphilosophie«
zu tun. H. Schnädelbach votiert denn auch für eine »kritische Kultur-
philosophie«, die gegen die »polemischen Fronten« des »Naturalis-
mus« und des »Kulturrelativismus« vorzubringen ist.3 »(D)ie Kul-
turphilosophie (kommt) nur dann zum Ziel, wenn sie sich als
Element des kritischen Selbstbewußtseins der Kultur begreift, der
sie angehört. Nur so führt ein Weg von der Tatsache der Kulturkritik,
die man wertfrei konstatieren vermag, zu einem kritischen Kultur-
begriff.« (Ebd. 20) Das klingt ganz gut, wäre da nicht die Frage, woher
das kritische Selbstbewußtsein kommen soll? Schnädelbach zieht
sich daher auf den altehrwürdigen Rationalitätsbegriff der Vernunft,
der »Selbstvergewisserung der Vernünftigkeit des animal rationale«
zurück, denn »Kultur, Kritik und Vernunft sind unabhängig vonein-
ander nicht zu haben.« (Ebd.) Ja eben, wollte man erwidern, hier
finge doch erst die Frage an! Einen weit engeren Konnex zwischen

39

Kulturbegriffe

3 H. Schnädelbach 1992, 6–20.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


kultureller Existenz und Rationalität schlägt O. Schwemmer vor.4 Im
Anschluß an Cassirers kulturell konnotiertem »Symbolbegriff« ent-
wickelt er einen Zugang, der sich dem Herausbilden der Kultur aus
der bloßen Natur als »Symbolisierungs«akt des Menschen annimmt.
Die menschliche Existenz als Tat der Symbolisierungsfähigkeit des
Geistes. Aufschlußreich ist hier schon der Klappentext, der das Titel-
bild, »Untitled« (1967) von Cy Tombly gewissermaßen als argumen-
tative Gelenkstelle für das gesamte Konzept interpretiert. Schwem-
mers Anliegen gilt dem Versuch, »moralische Maßstäbe«, die stets
unter dem Primat von Autonomie und Universalität stehen, mit den
kulturellen Kontexten, die stets in die »Heteronomie des Verste-
hens« geschlagen bleiben, so miteinander zu vermitteln, daß eine
»Moralisierung« erst durch »Kultivierung« möglich scheint. Fremd-
verstehen als Bedingung von Moralisierung. (vgl. ebd. 180 ff.) Vor-
sichtiger, weil aus der Perspektive kultureller Kontingenz argumen-
tierend, nimmt sich der Versuch von R. Konersmann aus.5 Vor allem
mit Rückbezug auf Simmel stellt er eine »Spurensuche« vor, die
›Kultur‹ nie als festen Gegenstand zu fassen trachtet, sondern, »die
anwesenden Spuren des abwesenden Gegenstandes« ernst nehmend,
für eine »Unverfügbarkeit« der Kultur plädiert. (Ebd. 352 f.) Kultur-
philosophie als ein offener Prozeß, der nie zu Ende kommt, weil jeder
Faden, dem man sich annimmt, selber am kulturellen Gewebe, in
dem man steht, mitstrickt. Nun, ich habe die drei Kulturkonzepte
ausgewählt, um die unterschiedlichen Zugänge zu dokumentieren,
die sich im Prinzip derselben Sache annehmen. Was vermag Kultur-
philosophie zu leisten und worin könnte ihr Beitrag für interkultu-
relles Denken bestehen? Es ist jedenfalls eine kulturphilosophische
Konjunktur auszumachen, worin kulturelle Anfragen die Grund-
lagen philosophischer Konzepte auf die Probe stellen.

Stärker als in der Philosophie macht sich bei den benachbarten
Wissenschaftsdisziplinen die Hinwendung zu kulturellen Themen
bemerkbar, so daß allenthalben von einer »kulturalistischen Wende«
gesprochen werden kann. Human- und Sozialwissenschaften fir-
mieren zunehmend unter »Kulturwissenschaften«, der Drift in der
Soziologie zu einer erneuerten Kultursoziologie ist unübersehbar,
ebenso wie die über ihre eigenen Fachgrenzen hinausweisenden
ethnologischen und ethnographischen Forschungen auf der Hand

40

Einleitung

4 O. Schwemmer 1997.
5 R. Konersmann 1996, 327–354.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


liegen.6 Die in Amerika längst etablierten »Cultural studies« und
»Cultural anthropology« stellen ein weltweit prosperierendes For-
schungsgeflecht dar. Mehr als jedes andere Themenfeld scheint das
kulturelle Paradigma die interdisziplinäre Arbeit zu fordern, das nun
aber beiden Seiten gerecht werden muß: der Klärung grundbegriff-
licher Voraussetzungen sowie der methodischen Bewußtheit auf der
einen und der sinnvollen Aufnahme der unendlichen kulturellen
Materialfülle auf der anderen Seite.7 Vermutlich war nie zuvor die
ernste Absicht größer, vom anderen lernen zu wollen, auch schon
deshalb, weil dies das eigene Fach weiter bringt. Das gälte für die
Philosophie ebenso wie für die Kultur- und Sozialwissenschaften.
Gewiß, diese kulturalistische Wende stammt nicht so sehr aus den
Einzeldisziplinen selber, sondern ist eher als Reaktion auf die sich
verändernde Weltlage zu verstehen. Man ist sozusagen in allen mög-
lichen Bereichen mit kulturellen und interkulturellen Erscheinungs-
formen und Fragestellungen konfrontiert, so daß keine Sozial- und
Kulturwissenschaft an diesen Problemstellungen vorbeikommt. So
sammeln sich gleichsam in den Einzeldisziplinen Phänomenfelder
wie Ausländerfeindlichkeit, Fremdenhaß, Gewalt, Integration etc.,
die den Problemzonen interkultureller und multikultureller Gegen-
wart entstammen. »Fremdverstehen« ist geradehin zu einer Kapitel-
überschrift avanciert, die in keiner Arbeit fehlen darf; es ist nur die
Frage, ob die »wissenschaftliche« Beschäftigung auch die Lösungen
anzubieten vermag, die zu geben sie verspricht. Auch »Fremde« kann
zur Mode werden, und was heute teuer ist, kann morgen schon ver-
gessen sein.

41

Kulturbegriffe

6 Vgl. E. Berg/M. Fuchs 1993.
7 Vgl. hierzu auch F.-P. Burkard 2000, 9–24. Burkards Einleitung sowie die Auswahl der
zugrunde gelegten klassischen Texte laufen auf die Frage kulturellen Fremdverstehens
zu, womit auch die angesprochene Interdisziplinarität in den Vordergrund tritt.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Intercultural Turn und Kritik der
interkulturellen Vernunft

Solange es Philosophie gibt, gibt es Kritik der Philosophie. Ja das
ständige Infragestellen ihrer Grundlagen gehört mit zu ihrem Selbst-
verständnis, macht vermutlich das Entscheidende ihrer Arbeit aus.
Indem sie sich wandelt, bleibt sie sich als Philosophie allererst treu.
Dies heißt, daß es nicht nur innerhalb der Philosophie Veränderun-
gen und Neuerungen gab und ständig gibt, sondern daß die Philoso-
phie selber in ihren Grundlagen und Grundbegriffen sich wandelt.
Was auf wissenschaftsinterner Ebene schon »Paradigmenwechsel«1

genannt wurde, was zweifelsohne einen großen Fortschritt hinsicht-
lich des wissenschaftlichen Selbstverständnisses mit sich brachte, hat
sich in der Philosophie ebenfalls vollzogen. Allein der Wissenschafts-
begriff von Antike und Mittelalter unterscheidet sich grundlegend
von jenem der Neuzeit und Moderne; man muß sich nur den Unter-
schied zwischen »Wesenswissenschaft« und der auf die Subjektivität
zurückgehenden »mathesis universalis« vor Augen halten. Damit
verbunden sind nicht nur eine »Revolution der Weltbilder«, sondern
vor allem eine »Revolution der Denkungsart«. Exakter formuliert
müßte man von einem Umbruch des »Substanzdenkens« der Antike
und des Mittelalters zum »Systemdenken« der Neuzeit sprechen,
worin nicht nur die Grundbegriffe neu buchstabiert werden mußten,
sondern woraus sich auch eine völlig neue Weltsicht, ein neues Men-
schenbild, ein anderes Natur- und Gottesverständnis usw. ergeben
haben. Die Umwälzungen reichen bis in die ontologischen Grundvor-
aussetzungen.2 Aber es gibt auch kleinere Schritte, die gleichwohl
einen »Umbruch« mit sich führen. Kant war innerhalb der Philo-

42

1 Vgl. T. S. Kuhn 1976. Nicht so sehr Kuhns Einzelausführungen haben für Furore
gesorgt, sondern die Grundthese, daß Wissenschaft nicht nur Fortschritte innerhalb
ihrer Grundbegriffe und Horizonte macht, sondern daß ihre Grundbegriffe als Grund-
lage des Verständnisses selber in Frage stehen. Die Wissenschaften selber unterliegen
einer Art Wesenswandel.
2 Vgl. H. Rombach, 1981.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sophie gewissermaßen der erste, der nicht nur von einer »Revolution
der Denkungsart« sprach, sondern der dies auch in der klaren Grund-
legung transzendentalphilosophischen Denkens aufgewiesen hat. Es
folgten die Vertreter des Deutschen Idealismus, allen voran Hegel,
der die Grundlagen der Vernunft aus ihrem inneren Ganggesetz ge-
schichtlicher Notwendigkeit heraus zu zeigen versuchte. Das Apriori
erhält, wenn man so will, ein geschichtliches Antlitz, der »Geist«
bekommt seine »Phänomenologie« geboten, er zeigt sich konkret
und kontingent. Gleichwohl rechnete das Antlitz nicht mit der »List
der Vernunft«, die es eben doch nicht so ernst mit den konkret ge-
schichtlichen Selbsterfahrungen nahm und diese in der Grundten-
denz instrumentalisierte. Die Phänomene fristen so etwas wie ein
Opferdasein der Vernunft, die den Schritt zur »materialen Vernunft«
nicht wirklich geschafft hat. Einen solchen Schritt forderten aber
schon Herder und Humboldt ein, deren beider Grundinteresse auf
die Vielfalt der Kulturen und Sprachen zielte. Entscheidend dabei ist
aber, daß nicht nur der geschichtliche Aspekt in den Vordergrund
tritt, dies tat er schon bei Hegel, die Vernunft begann selber, sich
ihrer Konstitutionsbedingungen zu besinnen. Was bringt die Ver-
nunft zur Vernunft? Die eher rückwärts gewendete und begrün-
dungstheoretisch ausgerichtete Antwort Kants bekommt eine vor-
wärts ausgerichtete und gestaltende Note. Sprache und Denken
wachsen so zusammen, daß sie allererst als auseinander hervor-
gehend begriffen werden können. Kulturen sind in erster Linie
sprachlich konstituiert, ein Theorem, das bis heute in Geltung ist,
zumal die Absetzung des Menschen von der Natur via Sprache als
eine, ja als die entscheidende Leistung der Kulturalität selber gilt.
Der »linguistic turn«, der allenthalben mit analytischen und pragma-
tischen Konzeptionen des 20. Jahrhunderts in Verbindung gebracht
wird, feierte hier schon seine Geburtsstunde. Galt Herders Interesse
mehr der Erforschung des »Volksgeistes«, so nahmen Humboldts
Forschungen ihren Ausgang vom »Geist der Individualität«. Im
Grunde erfuhr das transzendentale Subjekt in seinem ganzen Forma-
lismus hier schon seine konkrete und gestaltende, das heißt sprach-
liche Bodenhaftung. Von diesem »turn« aus lassen sich Spuren bis in
die Hermeneutik Gadamers sowie in die Sprachpragmatik Apels und
die kommunikative Rationalität von Habermas verfolgen. Nun kann
man jede zur Disziplin gewordene philosophische Konzeption einen
»turn« nennen, wie dies etwa mit dem »pragmatic turn«, dem »her-
meneutic turn« u.a. geschehen ist. Dies wären im Verhältnis wieder-

43

Intercultural Turn und Kritik der interkulturellen Vernunft

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


um kleinere Turns, die man zusammengreifend als »methodic turns«
bezeichnen könnte. Es gibt zunehmend auch Anzeichen, die auf
einen »iconic turn« hinweisen, dem man eine ähnliche Karriere wie
dem »linguistic turn« voraussagt. Jedenfalls würden hierunter An-
sätze fruchtbarer gemacht werden können, die auf Phänomene wie
Symbolisierung und Performativität, überhaupt auf ein »Bildden-
ken« gehen, das nicht nur anders gelagert ist als ein Sprachdenken,
sondern auch andere Phänomene und Zusammenhänge aufzeigen
kann. Der Anschauung bleibt nicht allein die materiale Füllung be-
grifflicher Leere vorbehalten, sie erhält ein eigenes Feld jenseits des
Duals Anschauung und Begriff.

Ein weiterer Umbruch nun, so meine These, kündigt sich in dem
an, was man den »world turn« nennen könnte. Auch dieser hat eine
lange Vorgeschichte, er ist aber erst im Laufe des 20. Jahrhunderts
explizit geworden. Der world turn nimmt die anderen turns auf, löst
sie aber aus ihren Vereinseitigungen. Unter »world« verstehe ich da-
her im ganzen gesehen den Schritt von der Selbstbegründung zur
Selbstgestaltung der Vernunft. Das heißt, daß die »Selbstgestaltung
der Vernunft« dem »Selbsthervorgang der Welt« entspricht, in dem
es um nicht weniger als um das Geschehen der »Selbstkonstitution
der Vernunft« geht. Da nun die phänomenologische Tradition ihr
Hauptanliegen genau in dieser Selbstkritik der Vernunft sieht, was
nichts anderes bedeutet als das Freigeben auf ihre Selbstgestaltung,
sehe ich in ihrem methodischen Rüstzeug und der damit verbunde-
nen Öffnung »zu den Sachen selbst« die weiteste und fundierendste
Möglichkeit, die Fragestellung des »world turns« anzugehen.3 In

44

Einleitung

3 In diesem Sinne werden natürlich die Ansätze Heideggers und auch Gadamers wich-
tig, insofern deren hermeneutisches Anliegen phänomenologisch grundiert bleibt. Die
hermeneutische Phänomenologie stellt sich als eine Erweiterung und Vertiefung der
Bewußtseins- und Transzendentalphänomenologie dar. Gerade der spätere Heidegger
und Gadamer setzen ganz und gar auf die Sprache als der ausgezeichneten Weise der
Welterfahrung. Sie haben also beide – es sei einmal erlaubt beide in einem Zug zu
nennen – den tendenziellen Schritt vom »linguistic turn« zum »world turn« gemacht.
Stärker als in anderen Denktraditionen des linguistic turns – man denke etwa an die
analytischen Denkfiguren im Anschluß an Wittgenstein, an die Nachfolger der Kriti-
schen Theorie ebenso wie an den Strukturalismus französischer Prägung – ging es bei-
den um den Focus der Welterfahrung. »Die Sprachlichkeit unserer Welterfahrung ist
vorgängig gegenüber allem, das als seiend erkannt und angesprochen wird. Der Grund-
bezug von Sprache und Welt bedeutet daher nicht, daß die Welt Gegenstand der Spra-
che werde. Was Gegenstand der Erkenntnis und der Aussage ist, ist vielmehr immer
schon von dem Welthorizont der Sprache umschlossen. Die Sprachlichkeit der mensch-

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


dem Augenblick nun, in dem die Tragfähigkeit des »Weltphäno-
mens« deutlich wird, indem das, was »Welt« heißen kann, aus den
Analysaten hervor- und aufgeht, in dem Augenblick liegt der Schritt
zu einem neuen Turn gewissermaßen auf der Hand. Es ist der Schritt
vom »world turn« zum »intercultural turn«. Damit wird aber der
Schritt zu einem »Denken der Differenz« so wie zur »Pluralität der
Welten« getan. Die Vielfalt der Kulturen sieht sich in den Plural der
Welten zurückgebunden. Der »intercultural turn« wird methodisch
vom »turn der Pluralität der Welten« aufgefangen. Das heißt, daß
»interkulturelles Denken« nicht etwa eine geographische, über Euro-
pa und Nordamerika hinaus sich ausdehnende Größe benennt – dies
wäre äußerlich und nicht weiter spektakulär –, es heißt vielmehr, daß
die Philosophie selber und ihr Philosophiebegriff bis in ihre Grund-
lagen hinein angesichts der Herausforderung der Pluralität der Wel-
ten erneut in Bewegung kommen.4

Bezieht man den Paradigmenwechsel auf die Selbstkritik der
Vernunft, so könnte man wie folgt sagen: Die »Kritik der reinen Ver-
nunft« Kants, welche die Grundbedingungen des Erkennens über-
haupt erwies, wurde von der »Kritik der historischen Vernunft« Dilt-
heys auf ihre historisch gebundenen Erlebnisfelder hin erweitert, die
vor aller Erkenntnis verstanden sein müssen. ›Verstehen‹ tritt an die
Stelle des ›Erkennens‹ bzw. relativiert dieses. Die nun anstehende
»Kritik der interkulturellen Vernunft« sieht sich den beiden Vorgän-

45

Intercultural Turn und Kritik der interkulturellen Vernunft

lichen Welterfahrung als solche meint nicht die Vergegenständlichung der Welt.«
(H.-G. Gadamer 1986, 454)
4 Nimmt man die Sprache als Konstitutionsbedingung für Welterfahrung ernst, so
bleibt dies nicht ein Formalaspekt. Die Sprache ist so etwas wie Artikulation von Welt,
konkrete Eröffnung und Gestaltung von Welt. Die Sprache erschließt in ihrem gram-
matischen, syntaktischen und semantischen, kurz ihrem sprachlogischen Bau die zu ihr
gehörige Welt. Aber es gibt eben nicht nur die indogermanische Sprachfamilie, von der
man langhin ausgegangen ist, es gibt die sinotibetischen Sprachen, zu denen etwa das
Chinesische und Vietnamesische zählt, die altaische Sprachfamilie, zu der das Japanische
und Koreanische gehört, ebenso wie die austronesische, drawidische u.a. Sprachfamili-
en. Es läuft also auf unterschiedliche Sprachlogiken hinaus, und da Sprache und Welt
jeweils konstitutiv zueinander gehören, wird je nach Sprache und Sprachfamilie eine
jeweilige Welt in ihrem Sinn erschlossen. Allerdings, so wird sich zeigen, zeichnet kei-
neswegs die Sprache allein für die Welterfahrung und Welteröffnung verantwortlich. Es
wird vermutlich darauf hinauslaufen, daß Sprache nur eine Weise der Welterfahrung
ist, so daß der jeweilige Weltcharakter einer Welt daran zu ersehen ist, welche Stellung
die Sprache innerhalb der jeweiligen Struktur einer Welt innehat. Soweit sind Heideg-
ger und Gadamer nicht gegangen, vermutlich schon deshalb nicht, weil ihnen die damit
verbundene Brisanz interkultureller Problemstellung noch verschlossen geblieben war.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gern verpflichtet, öffnet deren Paradigmen des ›Erkennens‹ und ›Ver-
stehens‹ allerdings auf das diese wiederum fundierende und relati-
vierende Erfahren. Hierin ist aber ein Erfahrungsdenken angezielt,
das nicht nur vor dem Erkennen und Verstehen liegt, sondern das,
durch sie hindurchgegangen, diese als bestimmte Erfassungsformen
mit den ihnen zugehörigen Feldern ausweist. Galt unter Erkenntnis-
bedingungen Erfahrung als aposteriorische Größe, so sollte sich dies
unter Verstehensbedingungen schon anders verhalten. Erfahrung ge-
langte sehr nahe an den dort exponierten Erlebnisbegriff heran, der ja
keineswegs mehr aposteriorisch verfaßt ist. Das interkulturelle Den-
ken indes fordert nun ein ›Erfahrungsdenken‹, welches Erkennen und
Verstehen selber als bestimmte Erfahrungsdimensionen aufzeigt, die
konstitutiv zur interkulturellen Erfahrung gehören.

Damit unterliegt die ›Erfahrung‹ selber einem Paradigmen-
wechsel, was ebenfalls für die ›Welt‹ als dem Pendant der Erfahrung
zutrifft. So wenig wie Erfahrung in den Zuschreibungen von »empi-
risch« und auch »transzendental« aufgeht, so wenig kann ›Welt‹ als
ontische Bedingung oder als Idee angesetzt werden. Deren gegensei-
tige Bedingungsweise, also der konstitutive, nicht zu unterlaufende
Strukturzusammenhang von Erfahrung und Welt stellt denn auch
den Ausgangspunkt für eine Kritik der interkulturellen Vernunft dar.
Sie bilden ein gemeinsames Geschehen, das sich qua Geschehen aus-
einander hervortreibt, und das dabei stets auf (s)ein geschichtliches,
jeweils welteröffnendes Erfahrungsprofil antwortet. Es ist hierin eine
Erfahrungsinstanz aufgerufen, die sich geben läßt und die nicht
schon glaubt erkannt und verstanden zu haben. Damit geht einher
eine Öffnung von und für kulturelle(n) Erfahrungen, was so umfas-
sende Bereiche wie Ethos, Ethik, Moral, Ästhetik, Leiblichkeit, Bil-
dung, Religion etc. konkret macht und darin in ihrem Sinn begreifen
läßt.

Dadurch vermag wiederum eine Art Erfahrungskompetenz er-
worben zu werden, die vor der Verstrickung in Universalismus und
Relativismus allererst aus der Begegnung kultureller Welten lernt.
Diese Begegnungen sind auf ihren konstitutiven Erfahrungsprozeß
hin zu analysieren, was nicht weniger heißt als daß dasjenige, wovon
man gewöhnlich ausgeht und das sich ergo so beschreiben ließe, mit
zur Diskussion steht. Was uns zunächst ja begegnet, können nur
Rumpfformen sein, sei es die Seite objektiver Gegebenheit betref-
fend, sei es aufgrund der Vorstruktur unseres Verstehens. Erst das
gegenseitige Erfahrungslernen zeigt uns die in allem steckende Ent-

46

Einleitung

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


faltungstendenz, zeigt uns, daß in dem Maße, in dem wir uns auf
diese Erfahrungsprozesse einlassen, die Welten sich allererst als Wel-
ten öffnen. Es wird daher notwendig sein, die Weltenerfahrung auf
ihr dynamisches und genetisches Geschehen hin anzugehen, insofern
dadurch erst die Bewegung und auch das Bewegende der Erfahrung
deutlich zu werden vermögen. Am »Weg der Erfahrung« hängt alles,
und er macht erst Sinn als »Erfahrung des Weges«. ›Erfahrung‹ und
›Welt(en)‹ bilden daher die Grundtopoi einer möglichen »Kritik der
interkulturellen Vernunft«.

47

Intercultural Turn und Kritik der interkulturellen Vernunft

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Warum Ph�nomenologie

Gemeinhin gilt die »Phänomenologie« als eine bestimmte Disziplin
innerhalb der Philosophie, die bestimmten Fragestellungen nachgeht
und ein bestimmtes Methodenbewußtsein ausbildet. Auch wenn die-
se Zuordnung durchaus etwas für sich hat, so scheint sie mir doch
relativ äußerlich zu sein. Auf der anderen Seite glaubt man unter
»Phänomenologie« alles Mögliche verstehen zu dürfen, so daß einem
inflationären Gebrauch ihrerseits Tür und Tor geöffnet ist. Jede Wis-
senschaftsdisziplin, ganz gleich ob sie sich empirisch oder auch an-
ders versteht, spricht von »Phänomenologie«. Ihr Begriff scheint je-
denfalls ungeschützter zu sein als jeder andere Methodenbegriff.
Man deskribiert, was ist, und was wäre nicht, das nicht deskribiert
werden könnte. Diese vorphänomenologischen Aspekte einmal bei-
seite gestellt, verstehe ich aber, und ich tue dies im Rückgriff und in
ausdrücklicher Anlehnung an die »Klassiker« der Phänomenologie,
unter »Phänomenologie« auch nicht eine reine, gewissermaßen in-
nerphänomenologische Methodenreflexion, noch eine bloße Be-
schreibungskunst vorhandener Phänomene. Die, wie mir scheint,
wahre Stärke der mit Husserl beginnenden phänomenologischen Ar-
beit sehe ich darin, daß sie sich einerseits der Selbsterforschung der
Vernunft widmet, andererseits aber das damit verbundene reale Ge-
schehen der Wirklichkeit zum Thema macht. Die ansonsten apriori
vorausgesetzte Vernunft steht selber hinsichtlich ihrer Konstituti-
onsbedingungen in Frage, ebenso wie die faktische Welt nicht als
gegeben und vorhanden hingenommen wird. Das, was Vernunft und
Bewußtsein leisten, was Welt und Sein bedeuten können, gilt es aller-
erst zu untersuchen. Die konstitutive Verbindung von Zugangsweise
und Erscheinungsweise wird so das unhintergehbare Markenzeichen
der Phänomenologie sein. Es gibt nicht Erkenntnis und »Wissen
überhaupt«, da ein solches stets schon auf Regionen zurückgeht, in-
nerhalb deren das, was erkannt und gewußt werden kann, allererst
»gegeben« ist. Die »Gegebenheitsweise« ist die Voraussetzung allen

48

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gegebenseinkönnens, und die Weise des Gegebenseins korreliert da-
bei unmittelbar mit der ihr entsprechenden Erfassungsweise. Phäno-
menologie ist in einem genuinen Sinn Vernunftforschung und Ver-
nunftforschung zugleich. Ihr Hauptthema, die Vernunft, erweist sich
sowohl als Subjekt wie als Objekt der Forschung, und soweit sie als
Objektseite fungiert, soweit steuert sie auf ›Welt‹ als ihrem grund-
legenden Phänomen zu. Anders formuliert: Die geltungstheoretische
Instanz der Vernunft tritt realiter in Erscheinung, und nur ihr In-Er-
scheinung-treten, also ihre genuin phänomenologische Struktur ver-
leiht der Geltungsfrage ihre Überzeugung und Evidenz.

Damit einher geht die Vorrangstellung des »Aufzeigens« und
des »von sich selber her Zeigens« vor aller Begründung, ein Schritt,
an dessen Übergangsfeld Husserl beständig arbeitete, wenn er »Gel-
tung« und »Aufzeigen« aufeinander zurück bezog und dies im
Terminus »Evidenz« zu verankern suchte. So wird die Frage der
»Konstitution« entscheidend, die näherhin als ein »Konstitutions-
geschehen« zu verstehen ist, die im weiteren Verlauf einen generati-
ven und genetischen Phänomen- und Phänomenologiebegriff auf
den Plan ruft. Genuin phänomenologisches Arbeiten zeichnet sich
dadurch aus, daß es diese konstitutiven Felder zum Thema macht,
die begründungstheoretisch stets schon vorausgesetzt und daher
ihres notwendigen Ausweises beraubt sind. Deutlich wird dies in all
jenen Theoremen, die »Normativität« zum Angelpunkt ihrer Analy-
sen erheben, ein Ansinnen, das richtig und wichtig ist, das aber alle
vorgängigen Entscheidungen nicht mehr berücksichtigen kann. Als
Folge davon läßt sich jener breite Diskurskomplex erklären, der zwi-
schen normativer Begründungsarbeit und meist deskriptiv legierten
skeptizistischen Modellen – im übrigen ein Entsprechungsbild der
Universalismus-Relativismus-Theoreme – hin und her schwankt.

Steht bspw. ein Phänomen wie jenes der Erfahrung als Phäno-
men an, so kommt jeder Begriff der Erfahrung zu spät. Wir befinden
uns stets schon in der Erfahrung, was heißt, daß wir in einem weit-
reichenden Erfahrungszusammenhang stehen, der uns angeht und
einnimmt, und der deshalb überhaupt zur Erfahrung werden kann.
So sind wir in einer Landschaft aufgenommen, sie spricht uns an,
bewegt uns. Dies aber ist nur möglich, weil darin mehr als diese
Landschaft, weil darin ein ganzer Wesenszusammenhang von Land-
schaft, man würde besser sagen, die »Welt der Landschaft« spricht.
Wir sind in der Landschaft, noch bevor wir zu ihr Stellung nehmen,
sie betrachten und wahrnehmen könnten. Ganz abgesehen davon,

49

Warum Ph�nomenologie

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


daß das Umgreifende der Landschaft schon in uns eingezogen ist,
wenn wir »etwas« in der Landschaft oder auch als Landschaft fest-
stellen wollen. Empfindungsmäßig mag sich dies als das »Erhabene«,
das »Beeindruckende«, das »Berückende« aber auch »Bedrückende«
einer Landschaft bekunden, aber auch dies wäre im Nachhinein aus
einer psychologischen Innenperspektive verstanden. Beide, das »von
außen« der Feststellung wie das »von innen« der Empfindung stellen
so »Außenansichten« des eigentlich gesuchten »Phänomens« dar.
Außensichten deshalb, weil sie von Anfang an die subjektive und
die objektive Seite als getrennt ansehen, und je nach Vorhaben, ein-
mal auf der Empfindungsebene, das andere Mal auf der Reflexions-
ebene ansetzen. Anders stellt sich der phänomenologische Befund
dar, der darauf abhebt, daß, bevor man eine Sache »von außen« auf-
nehmen kann, man schon irgendworin, und zwar mit ihr irgend-
worin sein muß.1 Im übrigen: was für die Landschaft gilt, dies trifft,
wenn auch in komplexerer Weise, für einen Gedanken zu, jedenfalls
dann, wenn dieser zur Erfahrung kommen soll. Phänomenologie er-
weist sich so gewissermaßen als die Erforschung einer Feldstruktur,
genauer, der Strukturiertheit einer Welt, aus der wir uns auf konsti-
tutive Weise entgegenkommen. Von hier aus erklärt sich auch das
von Beginn an leitende Selbstverständnis der Phänomenologie, die
Bedingungsmöglichkeit von Rationalität auf der einen und Psycho-
logie auf der anderen Seite aufzeigen zu können. Phänomenanalysen
laufen so auf die Erfahrung des grundsätzlichen Weltcharakters eines
jeden Phänomens zu. Dies hebt die ›Erfahrung‹ insofern etwas her-
aus, als mit ihr nicht erst der Weltbezug, sondern dem zuvor die
Welthaltigkeit und das Aufgehen einer Welt deutlich werden. Wenn
wir also »etwas« erfahren, so sind wir immer schon in der Erfahrung,
was zugleich heißt, daß, aufgrund des impliziten Weltaspekts, über-
haupt so etwas wie ›Evidenz‹ auftauchen kann. Eine Evidenz aller-
dings, die nicht letztgültige Wahrheit beansprucht, sondern stets vor-
läufigen, experimentellen und tentativen Charakters ist, die aber
doch stets Einsicht verleiht, um überhaupt ein Argument vorbringen
zu können. Daran hängt auch, daß phänomenologische Analysen von
der Sache her nie an ein Ende kommen, vergleichbar der Interpreta-
tion von Kunstwerken. Dieses ihr nie zu Ende Kommen erweist sich
aber als ein Fortschritt in der Sache, insofern damit der Schritt vom
apriorischen und statischen Denken zu einem generativen und pro-

50

Einleitung

1 Vgl. hierzu H. Rombach 1994a, 14.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


zessualen Denken getan wird. Sind dem älteren Modell Unendlich-
keitsmotive und Wahrheitsgeltung eingeschrieben, so dem jüngeren
Erfahrung von Endlichkeit und stets zu erbringende, weil sich kor-
rigierende und verändernde Überzeugungsleistung.

Was bei Husserl noch »Immanenz des Bewußtseinslebens«
hieß, womit er die transzendentale Struktur, also die Innenverfaßt-
heit des Bewußtseins selber aufwies, wäre auf das »Erfahren von
Welt« hin zu erweitern und zu vertiefen. Phänomenologie als das
Selbsterfahren der Welt (gen. subj.), was zugleich Selbsterfahrung
der Vernunft, d. h. deren Aufklärung über sich selbst bedeutet. So
gesehen besagt ›Welt‹ nicht nur eine »Innenverfaßtheit«, in die wir
immer schon gestellt sind, sondern benennt eine Strukturmannigfal-
tigkeit, aus der gleichursprünglich die einzelnen Pole als Konstitute
hervorgehen. So hat jedes Phänomen seine ihm entsprechende Sub-
jekt- und Objektverfaßtheit. Ob bewußt oder vorbewußt, unbewußt
oder existential angelegt, jede Ebene hat sozusagen ihre ›Welt‹, von
der her deren einzelne Grundzüge und Parameter zur Darstellung
gebracht werden können. Wie diese Welten wiederum miteinander
zusammenhängen, wie also bspw. »Bewußtsein« mit »Unbewußtem«
oder »Bewußtsein« mit »existentialem Dasein« in Verbindung ste-
hen, wie und ob sie sich bedingen oder auch nicht, ist eine weitrei-
chende Frage und bedürfte einer eigenen Untersuchung.

Diesem »Innenaspekt« der Phänomenologie, der wie gesagt ja
nichts anderes besagen will als die Bedingungsstrukturen der Ver-
nunft – im übrigen die klassische Form von Innenverfaßtheit – in
ihrem »Zur-Erscheinung-kommen« aufzuweisen, wäre des weiteren
eine innere Kritizität der Phänomenologie an die Seite zu stellen, die
Einschränkungen und Selbstbegrenzungen zu orten weiß. So können
etwa Husserls Analysen aufgrund ihrer intentionalen Grundstruktur
die Phänomene allein im »Modus der Gegenständlichkeit« erfassen,
was konstitutiv an der Vorgeordnetheit des »Wahrnehmungsphäno-
mens« hängt, was aber zugleich bestimmte Phänomenfelder und -zü-
ge, etwa jene vorprädikativer und vorintentionaler Verfaßtheit, nicht
zugänglich machen kann. Da dies aber die intentionale Zugangsweise
wiederum nicht sehen kann, vermag sie auch das Fehlen dieser Phä-
nomene nicht als Problemanfrage zu gewärtigen. Was dann als ›Phä-
nomen‹ ausgewiesen wird, stellt sich u.U. als ein Teilbereich dieses
Phänomens oder gar als Epiphänomen dar. Wie auch immer, eine
solch ›kritisch‹ verstandene Phänomenologie möchte auf die Not-
wendigkeit des Erfahrungsprozesses hinweisen, der qua Analyse die

51

Warum Ph�nomenologie

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Phänomene über sich selbst aufklärt. Die Phänomenologie ist »eher
als eine Bewegung, denn als System und Lehre«2 zu verstehen, als
eine »Phänomenologie der Phänomenologie«, in der auch ein Phäno-
men wie jenes der Erfahrung nur aus der Erfahrung selber gewonnen
werden kann. Erfahrung erhellt erst als »Erfahrung der Erfahrung«.

Nun wird es hier um eine »Phänomenologie der Erfahrung«,
näherhin der »interkulturellen Erfahrung« gehen. Man mag einwen-
den, daß dieser Zugang selber einen ganz bestimmten Teilbereich,
ein ganz bestimmtes Phänomen aufgreift, der viele andere unberück-
sichtigt läßt. Dies ist zu konzedieren. Aber ich verstehe dies nicht als
Einschränkung, und zwar in doppelter Hinsicht: Zum einen gehört es
konstitutiv zur Erfahrung als Erfahrung, daß sie an konkreten Stel-
len, situativ und vereinzelt ansetzt, daß sie also gleichsam ›von unten
her‹ kommt, daß sie aber zugleich einen Weg zurücklegt, der sie im
direkten Sinne des Wortes »zur Erfahrung kommen« läßt, was das
Phänomen der Erfahrung sich allererst öffnen und weiten läßt. In
gewisser Weise könnte man von einem »Zur-Welt-Kommen« des
Phänomens sprechen, dergestalt daß das Phänomen seine ›Welthaf-
tigkeit‹ konkret entdeckt und herausarbeitet. Zum anderen, und dies
schließt sich durchaus an, erweist die Ausarbeitung des ›Phänomens‹
der Erfahrung, daß dieses Qualitäten eines ›Grundphänomens‹ an-
nimmt. Damit ist gesagt, daß hinter die Erfahrung in gewisser Weise
nicht zurückgegangen werden kann, da sie den Boden selber, der auch
schon in der Frage nach den »Bedingungen der Möglichkeit der Er-
fahrung« vorausgesetzt ist, erst mit ihrem Erfahrungsweg hervor-
bringt. In diesem Sinne zeigt das »Grundphänomen der Erfahrung«
die Bedingungsstruktur der Erkenntnis, indem sie diese in ihrem
Konstitutionsgeschehen aufzeigt. Ihr geht es, wie der Erkenntnis
auch, um »Welt«, um »Wahrheit«, aber doch in einem ganz anderen
Sinn, der diese aus der Erfahrung, also aus dem Phänomen der Er-
fahrung hervorgehen sieht. In diesem Sinn kann man hinter ›Erfah-
rung‹ so wenig wie hinter ›Welt‹ zurückgehen, bilden beide doch die
»Grundfolie« allen Verstehen- und Begreifenkönnens. Und insofern
sind sie die eigentlichen Seismographen und Verankerungen der Ver-
nunft.

Die Phänomenologie übernimmt, so darf man folgern, das Staf-
felholz philosophischer Begründungsarbeit, indem sie diese auf ihre
Konstitutionsbedingungen hin, zu denen auch die Erscheinungswei-

52

Einleitung

2 M. Merleau-Ponty, 1966, 18; vgl. ebd. 4, 17.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sen der Wirklichkeit gehören, angeht. Was für gewöhnlich das For-
schungsterrain zumeist empirischer Wissenschaften umschreibt, also
die sogenannte »Realität«, wird auf das Niveau ihres phänomenolo-
gisch aufzuzeigenden Erscheinenkönnens gehoben. Daraus zieht die
Phänomenologie ihren Anspruch, Vernunft und Welt, wenn man so
will, Denken und Realität, in ihrer gemeinsamen, sich gegenseitig
hervorbringenden Bedingungsstruktur aufzuzeigen. Gewiß, ein um-
fassendes und weitreichendes Programm, aber dies zeichnet sich als
Fokus der Philosophie selber ab. Dies hätte etwa auch Konsequenzen
für ein genuines Verständnis von Interdisziplinarität. Deren viel-
beschworene Umsetzung hat sich bislang doch meist als Lippenbe-
kenntnis erwiesen, was allerdings auch nicht weiter verwundert,
müßte doch ein fruchtbarer interdisziplinärer Austausch sich der an-
gesprochenen Vermittlung von Grundbegriffen, die jede Wissen-
schaft als ihre philosophische Grundierung hat, jedenfalls in prin-
cipio, und jeweiliger Sachthemen widmen.

Die Vorgehensweise unserer Arbeit sucht denn auch diesen An-
forderungen Rechnung zu tragen, jedenfalls dort, wo dies geboten
erscheint. Konkret durchgeführte Phänomenanalysen, die sich ganz
aus der Sache heraus verstehen und von dorther ihre Kriterien ge-
winnen, werden immer dann von philosophischen Konzepten und
Diskussionstableaus flankiert, wenn dies für die Sache erhellend ist.
Es zeigt sich nämlich, daß bestimmten Sachanalysen bestimmte phi-
losophische Ansätze korrespondieren, d. h. daß die einzelnen Phi-
losophien selber Antworten und Selbstklärungen jeweiliger Phäno-
menkonstellationen darstellen. Wenn unsere Rezeption daher
zumeist in kritischer Absicht geschieht, so ist dies allein der Klärung
und Erhellung der Phänomene geschuldet.3 Ich verstehe deshalb phä-
nomenologische und philosophische Arbeit in erster Linie als »Arbeit
an den Phänomenen«, der erst in einer zweiten Instanz »Theorien
über Phänomene« entspringen können. Mir ist die Betonung dieser
»Doppelstrategie« deshalb wichtig, da man sich meist nur einer der
beiden Seiten zuwendet. Die phänomenologische Tradition hat hier-
bei vielleicht das Plus, daß sie gewissermaßen direkt auf die »Sache«
zusteuert, jedenfalls ist dies ihr internes Programm. Ihr Nachteil ist

53

Warum Ph�nomenologie

3 In dieser Hinsicht, Phänomene und Theorien aneinander zu prüfen, ja darüber hinaus
diese als sich bedingend und auseinander hervorgehend zu untersuchen, sehe ich mich
dem Anliegen Foucaults verbunden, wenngleich dieser keiner phänomenologischen Di-
rektive gefolgt ist. (Vgl. M. Foucault 1994, 10, passim)

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


wiederum, daß sie sich meist nur der phänomenologischen For-
schungssystematik und der dieser entsprechenden Tradition ver-
pflichtet weiß, so daß sie andere Ansätze und Traditionsstränge so-
zusagen gar nicht kennen zu müssen glaubt. Hierin sehe ich ein
durchaus offenes Problem phänomenologischer Forschungen, inso-
fern sie gleichsam nur das Feld bespielen, das sie selber gebaut haben.
Gewiß, dieser mögliche Einwand mag sich dadurch wiederum ab-
schwächen, als die Phänomenologie aufgrund ihrer Grundintention
der Sachforschung gleichsam automatice andere Methoden und
Systematiken in sich aufnimmt. Man denke nur an transzendental-
philosophische Standards, logische Denkmuster und lebensphilo-
sophische Implikationen, an hermeneutische Anschlüsse und struk-
turalistische resp. poststrukturalistische Weiterungen.

Mit diesen Aspekten der Phänomenologie verbindet sich
schließlich der Hinweis auf die innere Geschichtlichkeit der Phäno-
menologie. Daß sie eine eigene Entwicklung hat, ist klar, daß sie dar-
über hinaus aber eine »innere Geschichte« darstellt, deren Schritte
sich kritisch übersteigen, wird nicht von jedermann geteilt. Dies be-
trifft nicht allein die interne, eigens so benannte »Phänomenologie«,
sondern auch deren geschichtlichen Vorlauf, der gewiß weiter zu-
rückreicht als zu Descartes. Hierin ähnelt ihr Weg durchaus dem
Werdegang anderer und verwandter Traditionen. Die Hermeneutik
beginnt nicht erst mit Schleiermacher und Dilthey, so wenig wie sie
mit Gadamer endet, die Kritische Theorie ersteht nicht erst mit
Horkheimer und Adorno und sie endet nicht mit Habermas. Man
könnte die Reihe fortsetzen. So gibt es auch hier eine Phänomenolo-
gie der Phänomenologie, und das Spezifische einer unter diesem ge-
schichtlichen Aspekt sich verstehenden Phänomenologie bestünde
darin, die Phänomene selber in ihrer Geschichtlichkeit, also ihrer hi-
storischen Dimension anzugehen und darin zur Entfaltung zu brin-
gen. Eine in diesem Sinn »historische Phänomenologie« vermöchte
den in gewisser Weise zeittranszendierenden »Wesensblick« klassi-
scher Phänomenologie gewissermaßen zu »historisieren«. Das Kor-
relationsapriori von Subjekt und Objekt wäre in die historische und
epochale Zeitbedingtheit zu überführen. Man erhielte dann die den
jeweiligen Phänomenen entsprechende Subjektivität. So viele ver-
schiedene historische Welten es gibt, so viele diesen entsprechende
Bewußtseinsweisen. Andererseits ist damit nicht einem »Historis-
mus« das Wort geredet. Es ginge vielmehr um die Einsicht in so et-
was wie einen geschichtlichen »Wesenswandel«, worin gezeigt wer-

54

Einleitung

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


den kann, wie und daß bestimmte Paradigmen und Verstehensweisen
in andere und neue umspringen, ja daß dieses Umspringen konstitu-
tiv für ein historisches Bewußtsein ist. Als Ergebnis einer solchen
»historischen Phänomenologie«4 würde sich dann allerdings auch
eine Relativierung einer »universalen Phänomenologie« einstellen,
insofern die »Wesenserkundungen« und »Ideationen« selber histo-
risch kontingent sind.

Könnte man das Auftreten der Phänomenologie zu Beginn des
20. Jahrhunderts als den Versuch verstehen, die transzendentalen
Geltungsstrukturen mit den empirischen Gegebenheiten auf ihre ge-
genseitigen Konstitutionsbedingungen zurückzuführen, also das An-
liegen der Philosophie mit jenem der Human- und Geisteswissen-
schaften auf eine neue und fruchtbare Weise miteinander zu
verbinden, so steht die Phänomenologie zu Beginn des 21. Jahrhun-
derts vor der weiteren Aufgabe, diese Forschungsintention, die ja
noch innerhalb westlich-europäischen Denkens verbleibt, auf die An-
fragen interkultureller, d. h. auch Europa transzendierender Sachthe-
men hin zu erweitern. Die Phänomenologie interkulturalisiert sich,
und sie vermag dies in dem Maße zu tun, in dem sie ihr angestamm-
tes Thema der ›Welt‹ in konkreter Weise zur Erfahrung bringt. Ge-
dachte Welt kann nur eine sein; wird sie indes aus der Erfahrung
heraus angegangen, so pluralisiert sich der Weltbegriff, und dies auf
eine Weise, daß der Plural der Welten den Singular der Welt als eine
Welt unter vielen relativiert. So gibt es bspw. ein ›Ich‹, wie es den
Subjektbegriff westlicher Denkweise als entscheidenden Grund-
begriff auszeichnet, im asiatischen Denk- und Sprachraum nicht.
Was dort, wie etwa im Japanischen, mit »Selbst« oder »Selbstlosem
Selbst« gemeint ist, kann keineswegs als anderes Wort für dieselbe
Sache verstanden werden; es weist vielmehr auf eine irreduzible Dif-
ferenz der Welterfahrung hin, die bis in die kategorialen und grund-
begrifflichen Bereiche vorstößt. Auch diese und nicht allein kulturel-
le Erscheinungsformen stehen zur Analyse an. Was ›Welt‹ jeweils
heißen kann, stellt sich im ganzen anders dar; man hat nicht nur
einen anderen Gott, ›Gott‹ ist im ganzen anders, ebenso die ›Natur‹,
das ›Subjekt‹, der ›Mensch‹, usf. Erst aufgrund dieser fundamentalen
Erfahrungsdifferenzen vermag ein Bewußtsein für den Sinn und die
Möglichkeit einer »Pluralität der Welten« zu erstehen. Damit tritt
zugleich das für die Welten konstitutive Gesprächsgeschehen als De-

55

Warum Ph�nomenologie

4 Vgl. H. Rombach 1994a, 283.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


siderat zukünftiger Philosophie in den Vordergrund. Das heißt, daß
sich, um der verwandelten Gesamtsituation der Interkulturalität auf
gleicher Augenhöhe begegnen zu können, auch der methodische Zu-
griff mitzuverwandeln hätte. Direkt gesagt: Die Phänomenologie
wird interkulturell, und dies nicht allein im Hinblick auf ihr An-
schauungsmaterial, sondern vor allem in Hinsicht auf ihre metho-
dischen Grundlagen. Was sich sozusagen realiter schon tut und was
man die »interkulturelle Grundsituation« nennen könnte, kann jetzt
philosophisch, und das heißt phänomenologisch aufgewiesen und da-
mit auch »begründet« werden.

Der Beitrag der Phänomenologie ist ein zweifacher: Kulturelle
Erscheinungsformen können als ›Phänomene‹ herausgearbeitet wer-
den, die eine Kulturwelt überhaupt erst als ›Welt‹ konstituieren und
sehen lassen. Zum anderen wächst der Phänomenologie eine inter-
kulturelle Relevanz und Kompetenz zu, die nicht ohne Auswirkun-
gen auf ihre angestammten Begriffstermini und methodischen
Grundlagen bleiben kann. Dies erweitert nicht nur das Forschungs-
terrain der Phänomenologie, sowohl inhaltlich wie methodisch, es
läßt sie auch in einer konstruktiven und fruchtbaren Weise am inter-
kulturellen Diskurs und dem Gespräch der Welten teilhaben.

56

Einleitung

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Der Gang der Arbeit

Die vorliegende Arbeit ist der Versuch, das neue Paradigma der ›In-
terkulturalität‹ auf seine philosophischen Voraussetzungen und
Möglichkeiten hin zu untersuchen. Daß dies weder mit universalisti-
schen noch mit relativistischen Konzepten möglich ist, darauf habe
ich eingangs schon hingewiesen. Mit dem ›Phänomen der Erfah-
rung‹, genauer einer »Phänomenologie der interkulturellen Erfah-
rung« glaube ich einen Schlüssel gefunden zu haben, den mit der
Interkulturalität auftretenden Herausforderungen und Problem-
stellungen einigermaßen adäquat begegnen zu können. Gleichwohl
besteht der Anspruch der Arbeit nicht darin, die Realität der inter-
kulturellen Gegenwart zu begründen – ein solcher Versuch muß ver-
mutlich an der gestellten Aufgabe gerade scheitern –, als vielmehr
Möglichkeiten aufzuzeigen, wie ein interkulturelles Weltengespräch
vonstatten gehen kann, das weder auf Kosten der einzelnen Welten
und Kulturen noch auf Kosten der Vernunft und damit des Menschen
geht. In diesem Sinne eignet der Arbeit Entwurfscharakter, der sein
Eintreten für ein interkulturelles Bewußtsein gleichwohl aus der ge-
schichtlichen Herkunft westlich geprägter Philosophie legitimiert
und nicht etwa ein interkulturelles Philosophieren gegen diese Her-
kunft absetzt. Dennoch, gerade diese westliche Denkkultur stößt an
ihre eigenen Grenzen, wenn es um den Aufweis interkultureller Phi-
losophie geht.

Die phänomenologische Analyse des »Grundphänomens der in-
terkulturellen Erfahrung« dient mir als Leitfaden, Begriff und Phä-
nomen der Interkulturalität zu explizieren. Dadurch erhoffe ich mir,
grundlegende Einsichten in das interkulturelle Geschehen zu gewin-
nen und zugleich dieses auf seine fruchtbaren Möglichkeiten hin zu
öffnen. Zunächst skizziere ich in einem »systematisch-geschicht-
lichen Vorlauf« wichtige Stadien des europäischen Denkens, die in
ihrer unterschiedlichen Grundausrichtung wichtige Bausteine für
ein interkulturelles Denken darstellen und auf die zudem in inter-

57

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


kulturellen Diskursen, ob implizit oder explizit, beständig zurück-
gegriffen wird. Der geschichtliche Werdegang, den ich mit guten
Gründen an den Protagonisten Kant, Husserl und Heidegger fest-
mache, hat daher vor allem systematischen Belang. Erweist sich mit
Kant die transzendentale Bedingungsstruktur aller Erkenntnis und
Erfahrung, hinter die, will man nicht in Empirismen und Psycho-
logismen abgleiten, schlechterdings nicht mehr zurückgegangen wer-
den kann, so läßt sich mit Husserl die Einsicht in das Korrelations-
apriori von Subjekt- und Objektverfaßtheit gewinnen. Muß Kant die
Welt noch als Idee ansetzen, gehen mit Husserl Vernunft und Welt
so aufeinander zu, daß erst mit dem Erscheinen der Welt die Ver-
nunft ihre Einsicht als Vernunft erhält. Heideggers Beitrag besteht
vornehmlich darin, die transzendentale Subjektivität auf ihre exi-
stentiale Struktur des Daseins zurückgeführt zu haben, was zum
einen die bei Kant exponierte Endlichkeit in verschärfter Weise her-
vorhebt, zum anderen die bei Kant und Husserl ungeprüften Voraus-
setzungen anmahnt, die mit dem Subjektbegriff gegeben sind. Nun
habe ich meine Interpretation so angelegt, daß bei jedem der drei
Protagonisten zunächst die philosophischen Eröffnungsschritte deut-
lich werden, die aber in einem zweiten Schritt jeweils auf ihre Gren-
zen hin (»Kritische Anfragen«) untersucht werden. Leitinstanz hier-
für ist jedesmal der Fokus der Interkulturalität. Die philosophischen
Denkfelder dieser drei führen uns zwar bis an die Tore des interkul-
turellen Denkens, können m. E. aber noch nicht als selbständige Phi-
losophien der Interkulturalität gelten.

Der Hauptteil der Arbeit widmet sich der Analyse des »Grund-
phänomens der interkulturellen Erfahrung«. Dieses ist in die vier
Kapitel »Erfahrung« (I), »Grunderfahrung« (II), »Welt« (III) und
»Welten« (IV) eingeteilt, die dem Konstitutionsaufbau und -gesche-
hen der Erfahrung folgen. Es geht darin um die Erfahrung der Erfah-
rung, die über mehrere Schritte und Ebenen den Weg der Erfahrung
aufzeigt, der schließlich zur Eröffnung des Weltphänomens führt. Es
wird dabei zunehmend deutlich, daß ›Erfahrung‹ ein Grundphäno-
men ist, was soviel bedeutet, daß es den Grund für alles Erscheinen-
können, aber auch für jegliches Erkenntnissubjekt erstellt. Es eta-
bliert, wenn man so will, eine eigene »Philosophie der Erfahrung«.
Die Analysen führen schließlich mit dem letzten Kapitel »Welten«
mitten hinein in das Feld interkultureller Erfahrung, welches natür-
lich auch schon Gegenstand der ersten drei Kapitel ist, nur jetzt mit
dem Unterschied, daß die Differenz und Pluralität der Welten zum

58

Einleitung

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hauptthema der Erfahrung werden. Einerseits bauen also die vier
Schritte aufeinander auf, zeigen somit den Konstitutionsweg der in-
terkulturellen Erfahrung, so daß sich der Sinn des Ganzen im Mit-
vollzug des Nachaneinander erschließt. Andererseits kann aber auch
quer eingestiegen werden, da jedes Kapitel und Unterkapitel in ge-
wisser Weise auch für sich stehen kann, blenden diese das Phänomen
der Erfahrung doch stets auf einer bestimmten Ebene und Phase sei-
ner selbst auf. ›Erfahrung‹ kommt so immer auf eine bestimmte Wei-
se zum Vorschein, aber sie taucht darin stets als ganze auf. Die Er-
fahrung der Andersheit des Anderen ist ebenso eine vollgültige
Erfahrung wie die Leiberfahrung, die Fremderfahrung ebenso wie
die Erfahrung pluraler Welten.

Die Analyse der ›Erfahrung‹ beginnt mit einigen vorphänome-
nologischen Überlegungen, die nach klassischer Lehre den »katego-
rialen Verbund« (I.1) erinnert, in welchem die Erfahrung ihren Platz
hat. Eine Unterscheidung von ›Begriff‹ und ›Phänomen‹ (I.2) soll vor
allzu vorschnellen Mißverständnissen bewahren, ebenso wie der
Hinweis auf das phänomenologische Grundwort der ›Evidenz‹ (I.3).
Mit Kap. I.4. ›Innen-Außen‹ beginnt recht eigentlich die phänome-
nologische Analyse. Sogenannte Alltäglichkeiten, die man stets un-
thematisch voraussetzt, werden dort auf ihren phänomenologischen
Gehalt geprüft. Mit der ›Andersheit‹ (I.5) wird erstmals eine Diffe-
renzerfahrung virulent, die mit Levinas eine »Ethik des Anderen«
auf den Plan ruft. Ob diese jene fundierende Stellung einzunehmen
in der Lage ist, die ihr Levinas zuschreibt, wird mit dem »Non aliud«
des Cusaners auf die Probe gestellt. Besonders wichtig erweist sich
sodann die ›Fremderfahrung‹, die den letzten Schritt der ›Fremdheit‹
(I.6) bildet. Steht ›Entfremdung‹ noch für die dialektische Denkstruk-
tur, so das ›Fremdverstehen‹ für die hermeneutische Option. Erst mit
dem Eintritt in die Fremderfahrung erhellt der »Sinn« des Fremden.
Die ›Erfahrung des Fremden‹ sieht sich dabei in die ›Erfahrung des
Fremden‹ gleichsam übersetzen. Das Konzept von B. Waldenfels
übernimmt hier eine wichtige Funktion, insofern es die Gegenstel-
lung von ›Eigenem‹ und ›Fremdem‹ aus seiner ursprünglicheren Ver-
flechtung heraus angeht. Kap. I.7 (›Zwischen‹) macht kulturell unter-
schiedliche Phänomenkonstellationen namhaft, worin das gesuchte
»Gespräch der Welten«, hier insbesondere das europäisch-japanische,
schon anklingt. Mit dem ›Leib‹ (I.8), für dessen Analyse Merleau-
Ponty und Nietzsche wichtige Einsichten geben, kommt das Phäno-
men der Erfahrung zu einem ersten Abschluß. Alle Punkte stellen

59

Der Gang der Arbeit

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Grundzüge dar, die das Phänomen der interkulturellen Erfahrung
konstituieren. D.h., ohne Andersheit, ohne Fremdheit, ohne Zwi-
schen, ohne Leib kein Phänomen.

Mit dem zweiten Schritt der ›Grunderfahrung‹ (II) betreten wir
das Feld der Erfahrung als Grundphänomen. Hierin wird deutlich,
daß und wie vor aller Erfahrung und damit zusammenhängend, vor
jeglichem Subjektbegriff Phänomenstrukturen arbeiten, die für un-
ser Phänomen von elementarer Bedeutung sind. Das ›Widerfahr-
nis‹ (II.1) entzieht jeglichem Erfahrenkönnen seinen Boden, beordert
es sozusagen in Tiefenstrukturen zurück, aus denen sich Erfahrung
allererst speist. Kap. II.2. »Dimension und Dimensionen« nähert sich
diesen Tiefenstrukturen über die ›Medialität‹ sowie des ›Sprungs‹,
deren Gehalt wiederum am Wechsel zwischen europäischen und ja-
panischen »Modellen« Verdeutlichung findet. Mit der ›Dimension‹
rückt jene phänomenologische Eigentümlichkeit in den Blick, wo-
nach in demjenigen, was konkret erscheint, zugleich der Boden, auf
dem dies überhaupt erst erscheinen kann, mit hervorgeht. Da wir
»Realität« gewöhnlich als gegeben voraussetzen, bleibt uns der
vorgängige Geschehens- und Hervorbringungsaspekt von Realität
verborgen. Im Topos ›Dimension‹ hat sich aber dieser so wichtige
Phänomenzug mehr oder weniger erhalten. Die ›transzendentale So-
zialität‹ (II.3) macht schließlich auf ›Ordnungen‹ aufmerksam, die
jeglicher Subjektivität vorausliegen und diese allererst konstituieren.
Das Phänomen der ›Sprache‹ zeigt dies ebenso wie die mit dem
›Gemeinsinn‹ verbundenen Modelle politischer Institutionen. Die
Tiefenstrukturen erweisen sich selber wiederum ›mehrdimensio-
nal‹ (II.4) angelegt, wobei sie in einem lebendigen Antwortgeschehen
zueinander stehen. Kap. II.5 (›Grundphänomen und »Welt«‹) ver-
sucht zu resümieren, wie das Phänomen und Grundphänomen der
Erfahrung selber einen Weg beschreibt, der sich als ›Welt der Erfah-
rung‹ öffnet. Hier wird der Unterschied zwischen ›Welterfahrung‹
und ›Weltanschauung‹ ebenso deutlich, wie das ›therapeutische Ge-
schehen der Grundphänomene‹ in ihrer weltkonstituierenden Kraft
hervortritt.

Der dritte Schritt (III.) greift das Phänomen der ›Welt‹ auf, das,
wenn man so will, Ursprung und Zielgestalt der Erfahrung ist. In
Kap. III.1 (›Das historische Phänomen‹) wird zunächst eine Art Über-
blick über den ›Wesenswandel‹ und die ›Genealogie des Weltphäno-
mens‹ zu geben versucht. Kap. II.2. (›Welt und Struktur‹) geht indes
in die konkrete phänomenologische Analyse der Selbststrukturie-

60

Einleitung

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


rung der ›Welt‹ über, wobei die strukturontologische und strukturp-
hänomenologische Konzeption von Rombach leitend ist. Neben den
kategorialen Grundlagen der ›Struktur‹ sind es vor allem das konsti-
tutive Vermittlungsgeschehen von ›Situation und Welt‹ sowie deren
›Dynamik‹, die zeigen können, wie ›Welt‹ zur Welt kommt. Daß hier
alles auf den Werdeprozeß (›Strukturgenese‹) und die vieldimensio-
nale Bewegtheit (›Strukturimplikation und Rahmenfindung‹) an-
kommt, zeigt, daß es Welt nicht einfach so gibt, sondern daß sie auf-
gehen muß, um ›Welt‹ sein zu können. Um der Differenzierung und
Profilierung der ›Erfahrung der Struktur‹ willen diskutiere ich so-
dann die beiden Konzepte von Lévi-Strauss und Geertz. Hierbei gilt
das Augenmerk dem dimensionalen Unterschied zwischen ›Struktur‹
auf der einen und ›Strukturalismus‹ und ›Semiotik‹ auf der anderen
Seite.

Mit ›Welten‹ (IV) erreichen wir den abschließenden Schritt, der
die Konsequenzen aus dem Bisherigen zieht und sie für das interkul-
turelle Phänomen fruchtbar macht. In einem ersten Kapitel ›Welt
und/oder Horizont‹ (IV.1) wird das hermetische Phänomen vor-
gestellt, das jede Welt begleitet und das bislang meist nur in seinen
negativen Auswirkungen (Sich abschließen, Selbstverabsolutierung,
Fundamentalismus, etc.) bekannt, nicht aber in seiner positiven Ge-
staltungskraft erfaßt ist. Neben der notwendigen Differenz zwischen
der »hermetischen Welt« und dem »hermeneutischen Horizont« und
deren ›Gegensatz‹ geht es mir aber gleichwohl um die Möglichkeit
des ›Gesprächs‹ beider Phänomenzüge. Die ›Pluralität der Wel-
ten‹ (IV.2) wird dann ersichtlich, wenn man ihren Konstitutionsweg
aus der gegenseitigen Begegnung heraus erfaßt. Das heißt aber, daß
›Kommunikation‹ nicht erst mit der Voraussetzung sprach- und ver-
nunftbegabter Individuen anhebt, sondern daß all dem ein ›konkrea-
tives‹ Geschehen vorausgeht, das zeigen kann, wie etwas zu dem
wird, was es ist. (IV.2.1) ›Konkreativität‹ meint, daß die Gesprächs-
partner durch das gegenseitige Aufeinanderzugehen allererst den
Boden, auf dem sie stehen, hervorbringen und daß sie selber als sich
daraus hervorgehend erfahren. Phänomengehalte ›strukturaler Ent-
sprechung(en)‹ weisen hierbei auf eine ›Politik des Aufgänglichen‹
vor, Konstellationen, für die schon die ›Kunstwelten‹ als prototypisch
gelten können, insofern sie durch die Begegnung mit anderen Kultu-
ren in konkreativer Weise über sich hinaus geführt wurden. Des wei-
teren wird daraus auch der jeweilige ›Geschichtssinn‹ verständlich,
der die einzelnen Kulturwelten auszeichnet, wie auch Phänomene

61

Der Gang der Arbeit

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


beschreibbar werden, die die ›Verwandlung der Welten‹ zu ihrem
Thema haben. Am Kommunikationsmodell ›Diskussion – Dialog –
Gespräch‹ wird das konstitutive Geschehen von Kommunikation
und Konkreativität erprobt. Von hier aus lassen sich schließlich Kri-
terien formulieren, welche die ›Grenzen komparativer Philosophie‹
namhaft machen können. Dies scheint mir eines der wichtigen For-
schungsergebnisse interkultureller Philosophie zu sein, insofern
»komparatives Denken« nach wie vor die interkulturellen Diskurse
mehr oder weniger unkritisch sekundiert. Gewiß, die Methode des
Vergleichs bleibt in Geltung und sie vermag auch allerhand an den
Tag zu fördern, sie versperrt sich aber durch ihr nach einem tertium
comparationis verlangenden Theorem jede Zugangsmöglichkeit zum
gesuchten Weltcharakter der Kulturen. Die nicht zu übergehenden
Differenzen der Kulturen, sowohl hinsichtlich ihrer gegenseitigen
Härten als auch hinsichtlich ihrer möglichen Steigerungstendenzen,
bleiben dadurch außer Reichweite. Das Gespräch der ›Welten‹, das
jede Welt in ihrer Besonderheit und auch Unvergleichlichkeit ernst
nimmt, droht auf die relativ unproblematische und undramatische
Fragestellung nach Invarianten und Varianten der Kulturen verscho-
ben zu werden. Weder die Differenzen noch die Konflikte, noch die
Möglichkeit fruchtbarer Auseinandersetzung können dadurch erfaßt
werden.

Die interkulturelle Gesamtsituation stellt die Vorherrschaft des
Westens in Frage. Einerseits ist es zwar gerade der Westen, der sich
für ein interkulturelles Denken einsetzt, andererseits geschieht dies
aber bislang auf der Grundlage westlichen Verständnisses und seiner
Kategorien. Das gut gemeinte Motiv verkehrt sich unter der Hand zu
einem kulturellen Oktroy, dem sich die nichtwestlichen Kulturen,
gewiß in unterschiedlicher »Qualität«, ausgesetzt sehen. ›Die west-
liche Welt und der Rest?‹ (IV.2.2) fragt nach diesen Hintergründen,
wovon her auch die sog. ›Huntington-These‹ des »Kampfes der Kul-
turen« als bloße Reaktion westlichen Denkens entlarvt werden kann.
Das anschließende Kap. IV.2.3 (›Die Menschenrechte‹) versteht sich
als eine Art Probierstein und Anschauungsfeld, wie der Problemstel-
lung von universaler Geltung und kultureller Welten zu begegnen
sein könnte. Das Terrain der Menschenrechte, das auf seine Grund-
legungen und Diskussionstableaus hin thematisiert wird, wäre be-
züglich seiner interkulturellen Herausforderungen mit Fragen wie
›Menschenwürde und »Weltenrechte«/Weltengerechtigkeit‹ zu kon-
frontieren. Der Schlußpunkt ›Interkulturalität und Intermundanei-

62

Einleitung

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


tät‹ faßt die Ergebnisse der Arbeit zusammen mit dem Ausblick, daß
das »Zwischen« der Welten nicht übersprungen werden kann, ja daß
erst das konkreative Gespräch den Welten als Welten gerecht zu wer-
den vermag. Die ›Welten‹ erfahren sich gerade aus ihrem gegenseitig
sich steigernden Gespräch, sehen sich ernst genommen und ver-
mögen daher ihre wahrhaft ›welthaften‹ Möglichkeiten zu entdecken
und daraufhin freizugeben. In diesem Sinne führt die Intermunda-
neität über die Interkulturalität hinaus, da sie deren methodische und
systematische, sprich philosophische Fundierung aufzeigt.

Man kann in diesem Kontext nicht mehr von einer Methode
sprechen, die dann noch zur Anwendung zu bringen wäre. Der Weg
des Ganzen, sprich die »Phänomenologie der interkulturellen Erfah-
rung«, ist, indem er beschrieben und aufgewiesen wird, die Methode.
Methode und Sache läßt sich, so eine der Lehren phänomenologi-
scher Forschung, schlechterdings nicht trennen. Daraus erklärt sich
auch, warum so mancher Rückgriff auf dasselbe Phänomen, der im
ersten Anschein wie eine ›Wiederholung‹ anmuten mag, aus der Sa-
che selbst und ihrem Weg sich ernötigt. Derselbe Sachverhalt besagt
in unterschiedlichen Phasen und auf unterschiedlichen Dimensionen
etwas anderes; er erweitert sich, verschiebt und überlagert sich, dies
alles aber nur aus der Konsequenz der in sich bewegten Mehrdimen-
sionalität der interkulturellen Erfahrung selber. Man muß in der Tat
den Werdeprozeß mitmachen, man muß ›mitgehen‹, ansonsten
bleibt man vordraußen und konstatiert Phasenergebnisse, die man
dann zum Ausgangspunkt bestimmter Theorien erhebt. Alles Zeigen
und Zeigenkönnen, und damit auch alle Überzeugung, hängt am
Mitgehen in und mit der Sache, öffnet sich doch dadurch erst das
Phänomen als Phänomen. Das Phänomen der interkulturellen Erfah-
rung verlangt dies aus inneren Gründen, verlangt in die Erfahrung
der Erfahrung einzusteigen. Erst die Erfahrung des Weges vermag
die Erfahrung ›Erfahrung‹ werden zu lassen. Darin unterscheidet
sich die interkulturelle Erfahrung in nichts von jeder gewöhnlichen
Erfahrung, nur daß dieser ihr philosophischer Hintergrund und ihre
phänomenologische und tiefenstrukturelle Verankerung zumeist
verschlossen bleibt.

63

Der Gang der Arbeit

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19 - am 25.01.2026, 05:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	I. Fragestellung und Forschungsaufgabe
	II. Universalismus und/oder Relativismus, Globalisierung und/oder Regionalisierung?
	III. Kulturbegriffe
	1. »Achsenzeiten«
	2. Kultur und Zivilisation, Kultur und Gesellschaft
	3. »Kulturalistische Wende«

	IV. Intercultural Turn und Kritik der interkulturellen Vernunft
	V. Warum Phänomenologie
	VI. Der Gang der Arbeit

