A. Einleitung

|. Fragestellung und Forschungsaufgabe

>Philosophiec ist kein homogener Begriff. Mit jeder philosophischen
Konzeption steht erneut zur Debatte, was Philosophie denn sei und
welches Bewenden es mit ihr habe. Gleichwohl haben sich im Laufe
ithrer Geschichte Grundziige herausgebildet, die sich als mogliche
Denkhorizonte und Denkwege etabliert haben, auf die man zurtick-
greifen und auf die man sich auch mit guten Griinden verlassen
kann. Auch wenn sich das philosophische Denken in unterschiedliche
Disziplinen mit bestimmten Fragebereichen aufgefichert hat, wenn
sich Schulen gebildet haben, die wiederum auf bestimmten Traditio-
nen aufbauen, und auch wenn diese sich gegenseitig oftmals gar
nichts zu sagen haben, sie alle kommen darin tiberein, dafy die Phi-
losophie von den Griechen iiber das christliche resp. arabische Mittel-
alter iiber die europdische Neuzeit bis zur Moderne reicht. Gleich,
welche denkerischen Innovationen und Umbriiche stattfinden, die
kategoriale und grundbegriffliche Basis hilt sich mehr oder weniger
ungebrochen durch. Philosophie ist abendlandischen, europiischen,
westlichen Ursprungs und sie gilt darin zugleich als universal, indem
sie die Grundlagen und Grundbedingungen menschlicher Selbstver-
stindigung benennt. Dieses BewufStsein hilt sich bis auf wenige Aus-
nahmen bis zum Ende des 20. Jahrhunderts hinein aufrecht, wird
nun aber angesichts neuer Herausforderungen immer fragwiirdiger
und briichiger. Einerseits kann nicht auf universale Geltung, auf For-
malstruktur und Wahrheitsanspruch verzichtet, andererseits nicht
iiber deren kulturelle Zugehorigkeit hinweggesehen werden, welche
die Inhaltsstruktur und kontextgebundene Relativierung stark ma-
chen. Die Frage ist also, wie diese beiden Gesichtspunkte zueinander
stehen, ob sie aufeinander zurtickgefiihrt werden kénnen, ob und wie
sie einander bedingen oder ob sie sich gegenseitig gar ausschliefen.
Nun erhilt diese Verschrinkung unter interkulturellem Vorzei-
chen eine ganz besondere Brisanz: Andere, sprich auflereuropiische
Kulturen haben nicht nur auch ihre Philosophien, mit ihnen melden

19

25.01.2026, 05:21:38. /de/a - [


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

sich auch Anspriiche, die die Vorherrschaft westlichen Denkens kri-
tisch in Frage stellen. Damit verbunden sind nicht allein philosophi-
sche und akademische Diskurse tiber die Relevanz und Bedeutung
der jeweiligen Philosophien, etwa worin ihre Variabilititen und In-
varianzen bestehen, es bekunden sich darin vor allem auch die doch
vollig anderen Lebens- und Daseinsverstandnisse, die ganz anders
gelagerten Erfahrungsweisen und Denkhorizonte. Diese bislang
mehr oder weniger deutlich hervortretende Differenz zwischen den
groflen Kulturkreisen — man denke nur an die asiatischen, européi-
schen, arabisch-muslimischen und afrikanischen Kulturen — birgt
einen uniibersehbaren Ziindstoff zwischen den Kulturen, der sie ge-
rade um der eigenen Selbstverstindigung willen in die Auseinander-
setzung mit den jeweils anderen Kulturen zwingt. Niher betrachtet
stellt sich diese kritische Auseinandersetzung als Konflikt zwischen
den »Philosophien der Kulturen« dar. Was aber kann dann noch Gel-
tung beanspruchen, wenn die jeweiligen philosophischen Grund-
bedingungen in Frage stehen?

Mit dieser Diagnose geht eine weitere Verschriankung, jene zwi-
schen Theorie und Praxis einher, die zugleich paradox anmutet: Ist
man, wie nie zuvor in der Menschheitsgeschichte, an der wissen-
schaftlichen Erforschung fremder Kulturen und anderer Lebenswel-
ten interessiert, so scheint ein Blick auf die politische Realitit vom
Gegenteil zu berichten. Weltweit werden erbitterte Kriege aus-
gefochten, die jeder rationalen Erfassung Hohn spotten, die aber in
ihren gesellschaftlichen, religivsen und ethnischen Konnotationen
auf ihren kulturellen Hintergrund verweisen. Will man sich diese
kriegerischen Konflikte nicht einfach als hegemoniale, territoriale
und machtpolitische Unterwerfungspraktiken erkldren, was gewif3
einen Teilaspekt umschreibt, so mufs man sich doch fragen, woher
dieser Haf3 und diese Gewalt kommen. Was leitet die Menschen zu
Beginn des 21. Jahrhunderts an, Angehorige anderer Ethnien, Natio-
nen, Religionen und Kulturen aus Griinden ihrer jeweiligen Zugeho-
rigkeit zu morden und auszuloschen? Einfache Erklarungen, die An-
deren seien die Feinde und Terroristen, denen, da in der Entwicklung
der Menschheit noch nicht so weit fortgeschritten, elementare
Grundvoraussetzungen menschlichen Zusammenlebens fehlten, ver-
stirken diesen Hafs mehr als daf3 sie einer friedlicheren Zukunft
dienlich sind. Nun, auf diese einschneidenden, dilemmatischen Para-
doxien muf3 eine Antwort gefunden werden, und mir scheint, daf3
dies nur mit philosophischen Mitteln moglich sein kann. Politik kann

20

25.01.2026, 05:21:38. /de/a - [


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fragestellung und Forschungsaufgabe

stets nur eine Anwendung schon vorausgesetzter Denk- und Er-
fahrungsstrukturen sein, vermag also bestenfalls zu reagieren auf
Verhaltnisse, die in ihren Grundlagen keineswegs entschieden und
geklirt sind. Wir kénnen uns heute vor dieser Aufgabe nicht weg-
stehlen, und dies aus philosophischer Verpflichtung und Verantwor-
tung, stand doch philosophische Grundlagenforschung von Anfang
an unter dem Primat der Selbstklarung der Vernunft und damit der
Selbsterhellung des realen menschlichen Daseins. Philosophie wire
aber gleichsam zu kurz angesetzt, verstiinde man ihr Anliegen als
direkte Anwendungsinstanz oder auch als blofle Theoriebildung;
ihren Grundintentionen nach beinhaltet sie schon immer mehr.
Indem sie bestimmten Verknotungen, Selbstwiderspriichen, Sack-
gassen oder einfach auch nur Unzulanglichkeiten und bestimmten
Begrenztheiten dadurch begegnete, daf3 sie stets mit kritischer Re-
konstruktionsarbeit in die lange Herkunft ihrer Entwicklungsge-
schichte zuriickging, vermochte sie neue Modelle zu entwerfen, die
Orientierung fiir die niahere Zukunft versprachen: Orientierung der
Philosophie selber hinsichtlich ihrer eigenen Grundlagen ebenso wie
Orientierung hinsichtlich faktischer Gegebenheiten, sprich der Rea-
litat.

Ein interkulturell motiviertes Denken wird sich daher stets im
Spannungsfeld von Theorie und Praxis bewegen miissen, wird jeden-
falls nicht umhin kommen, Philosophie iiber ihre Behausung theo-
retischer Entwurfskonstrukte und Textexegese hinaus zu 6ffnen. Es
geht ihm, wie seinerzeit den griechischen, aber auch den indischen
und chinesischen Denkern von Anfang an um die Ungeschiedenheit
und das gegenseitige Fruchtbarwerden von Leben und Denken, Er-
fahrung und Reflexion. Erst darin erfahren sich die Kulturen ange-
sprochen, in ihrer Sache ernst genommen und als gleichwertige Part-
ner anerkannt.

»Interkulturelle Philosophie« laf3t sich nicht dem Schema zu-
ordnen, das wir unter Bezeichnungen wie »analytische«, »herme-
neutischec, »dialektische Philosophie« usf. kennen. Mit ihr tritt eher
eine »Philosophie der Interkulturalitit« auf den Plan, die zugleich als
»Interkulturalitidt der Philosophie« nicht nur den westlich orien-
tierten Philosophiebegriff relativiert, sondern Philosophie und Kul-
turalitdt aus ihrem sich gegenseitig befruchtenden Konstitutions-
geschehen heraus zu verstehen sucht. Diese beiden Aspekte, das
Uberschreiten bisheriger, kontinental geprigter Philosophiebegriffe
sowie das Achthaben auf die konstitutiven Bedingungsstrukturen

21

25.01.2026, 05:21:38. /de/a - [


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

und Werdeprozesse des jeweiligen Konnexes Philosophie und Kultur,
miinden in die eigentliche Herausforderung interkulturellen Den-
kens: Wie ist es moglich, der Differenz und Pluralitit der Kulturen
so zu begegnen, daf3 diese weder nivelliert oder gar »iiberwunden«
noch auf eine absolute, kulturelle Enklaven und Selbstverabsolutie-
rungen erzeugende Differenz festgelegt werden? Positiv formuliert:
Gibt es ein »Gesprich der Kulturwelteng, in der ihre Differenz als
gegenseitig fruchtbare Herausforderung erlebt wird, in der erst aus
der Begegnung der recht eigentliche »Weltcharakter« dieser Welten
entdeckt und gefordert werden kann? Haben nicht die groSen Welt-
kulturen gerade dadurch, daf sie, jede auf ihre Weise, eigene und
auch unvergleichliche Grundméglichkeiten fiir die gesamte Mensch-
heit bereitstellen, das Recht, hierin ungeteilte Unterstiitzung zu er-
fahren? Und dies keineswegs vor dem Hintergrund folkloristischer
Selbstdarstellungen oder gar kulturell-gesellschaftlicher Hybridbil-
dungen, sondern aufgrund ihres engagierten Beitrags, den sie fiir
die Menschheit im ganzen und damit fiir ein grofleres und ent-
wickelteres Humanum leisten oder zu leisten sich anschicken? Kann
auf all dies ernsthaft verzichtet werden, oder ist nicht vielmehr ein
BewufStwerden dieser Konstellation und das gegenseitige Heraus-
arbeiten der Kulturwelten als » Welten« die Bedingung auch dafiir,
Erscheinungsformen wie Fremdenfeindlichkeit, Ausldnderhaf, Im-
migrations- und Integrationsproblemen sinnvoll und prospektiv be-
gegnen zu konnen? Kulturelle Assimilation bleibt da ebenso stumpf,
unrealistisch und in der Konsequenz inhuman wie die Vorstellungen
multikultureller Gesellschaften. Beiden fehlt die Einsicht in die Posi-
tivitdt und Fruchtbarkeit der Gestaltungskraft, die freigesetzt wird,
wenn ein Mensch auf seine »Welt« hin angesprochen und darin ernst
genommen wird.

Nun, ein solches Verstindnis von Philosophie als interkulturell
grundierter Philosophie betritt in der Tat einen neuen Boden, in-
sofern es darin um methodisch-systematische Weiterungen und Ver-
tiefungen geht sowie um die Zuwendung zu anderen kulturellen
Horizonten und Welten. Man wird sich in naher Zukunft dieser dop-
pelten Aufgabe kulturell-kontextueller Analysen und universal an-
gelegter Begriindungsarbeit nicht entziehen kdnnen, und dies aus
philosophischen Griinden. Aber beide Seiten miissen auseinander ge-
wonnen werden und sich aneinander profilieren. Man kann das eine
nicht ohne das andere haben wollen. Tut man dies dennoch, zeigt sich
darin nicht weniger als das Fehlen interkultureller Bewuftheit. Nicht

22

25.01.2026, 05:21:38. /de/a - [


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fragestellung und Forschungsaufgabe

von ungefihr, dafl genau an dem Punkt, an dem diese beiden Pole
auseinanderdriften und sich verselbstindigen — die gegenwirtige
Praxis von Philosophie und Einzelwissenschaften bestitigt dieses
Bild noch allzu sehr —, ein interkulturelles Denken nicht in seiner
Notwendigkeit erkannt wird. Man treibt entweder Philosophie oder
Kultur- und Sozialwissenschaft. Was die eine Seite an Ergebnissen
und Klarungen zeitigt, ist fir die andere nicht wirklich relevant,
und so wirft jede Seite der anderen Inkompetenz vor. Der interkultu-
relle Diskurs aber wird nicht gefiihrt, die Interkulturalitét als neue
Herausforderung der Vernunft selber bleibt ebenso unerkannt wie
deren damit verbundene Restriktionen.

Interkulturelles Denken als neues Forschungsgebiet der Phi-
losophie wire demnach nicht nur als zusétzliche philosophische Dis-
ziplin zu verstehen, sondern dariiber hinaus auch als Kritik bisheri-
gen Philosophieverstindnisses. Nun gibt es schon diverse Ansitze
hierzu — ich komme an verschiedenen Stellen darauf zuriick —, worin
mein Vorhaben sich allerdings unterscheidet, ist die Einsicht in den
Gang des philosophischen Denkens selber, dessen Berticksichtigung
ich fiir unabdingbar erachte. Interkulturelle Philosophie setzt sich
daher nicht gegen europiisch-westliches Denken ab, so wenig wie
sie dessen Paradigmen ungepriift und gleichsam unkritisch tiber-
nimmt, sie versucht dieses vielmehr in seinen Evidenzen und Grund-
lagen so aufzunehmen, daf3 darin gleichwohl dessen Selbstbegren-
zung nach innen wie dessen Grenze nach aufien sichtbar werden.
Sozusagen aus innerer Notwendigkeit, nicht aufgrund duflerer Gege-
benheiten, gelangt die Philosophie zur Philosophie der Interkultura-
litdt. Oder anders gesagt: die innere Krise des Philosophiebegriffs
1a8t uns zugleich auch sensibel werden fiir die philosophische Erfas-
sung kultureller Differenzen.

Interkulturelles Bewufstsein und Denken ist also realpolitisch an
der Zeit, und ihm kommt, insofern Philosophie immer auch eine
Antwort auf die Anfragen ihrer Zeit darstellt, gegenwartsdiagnosti-
sche Relevanz zu. Diesen Eindruck sehe ich wie gesagt darin bestérkt,
daf3 die Philosophie selber in ihrem Entwicklungsgang an ihre euro-
pdisch-westliche Grenze stof3t, so daf3 der Schritt zu einem inter-
kulturell grundierten Philosophieverstindnis gewissermaflen in der
Konsequenz philosophischen Denkens liegt. So wie die Transzenden-
talphilosophie mit Kant eine philosophische Konsequenz des Den-
kens selber zur Darstellung brachte, wie von Hegel bis Dilthey und
Heidegger das Denken seiner eigenen Geschichtlichkeit gewahr wur-

23

25.01.2026, 05:21:38. /de/a - [


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

de, wie durch die unterschiedlichen philosophischen Stromungen des
20. Jahrhunderts das bewufltseinsphilosophische Paradigma durch
phinomenologische und hermeneutische, durch pragmatistische
und analytische, durch strukturalistische und poststrukturalistische
Verstehens- und Erfahrungsprozesse abgelost wurde, so scheint mir
das interkulturelle Denken einen erneuten Schritt wagen zu wollen.
Es geht ihm um die konsequente, d.h. die dlteren Paradigmen auf-
nehmende, aber kritische Weiterfithrung ebenso wie um den damit
verbundenen Schritt iiber Europa als philosophischem Konigsweg
hinaus. Das Ansinnen ist daher doppelt konnotiert: Es erfolgt aus
innerphilosophischem systematischem Anspruch einerseits und es
versucht andererseits dem Universalanspruch der Vernunft dadurch
gerecht zu werden, dafS dessen Grundlagen aus der Pluralitit der
Kulturwelten gewonnen und dahinein zuriickgestellt werden.

24

25012026, 05:21:38. /de/ay Bic)


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[I. Universalismus und/oder Relativismus,
Globalisierung und/oder Regionalisierung?

Die alte, stets bedringende Frage der Metaphysik, wie das Verhaltnis
Einheit und Vielheit, Allgemeinheit und Besonderheit zu denken sei,
kehrt in der gegenwiirtigen Zeit unter den sikularisierten Stichwor-
ten Globalisierung resp. Universalismus und Regionalisierung resp.
Relativismus wieder. Auch wenn sich die Begriffe verschoben haben,
in der Sache wird eine dhnliche Problemstellung transportiert. Der
Universalismus fiihrt das Einheitstheorem implizit schon mit sich,
das alle Vielheiten und Andersheiten stets schon zuordnet, sie mit-
einander vergleichen und in der »Vielheit ihrer Stimmen« zur Er-
scheinung kommen lif3t. Unter kulturellen Vorzeichen bedeutet dies,
dafs alle Kulturen unterschiedliche Erscheinungsbilder darstellen, die
letztlich auf ein allgemeines KulturbewuBtsein zuriickgehen bzw.
dieses als Zielgestalt anvisieren. Der Relativismus scheint die Gegen-
position zu besetzen, indem er der sogenannten »Inkommensurabili-
tatsthese« anhéngt, wonach eine jede Kultur nur in sich selbst zu
verstehen ist und daher mit anderen weder vergleichbar noch verein-
bar sein kann. Die unbeantwortete Frage eines jeden Relativismus
liegt natiirlich sofort auf der Hand, setzt doch das Theorem der Un-
vergleichbarkeit Vergleichbarkeit schon voraus. Es hat sich immer
schon bezogen auf anderes, im Prinzip auf alle anderen, von denen
her es allererst seinen Selbststand erhilt. Der Relativismus, so wire
festzuhalten, birgt einen Universalismus in sich, nur mit relativisti-
scher Schlagseite. Der Universalismus wiederum ist auf die relativen
Erscheinungsweisen angewiesen, um sein Universalkriterium tiber-
haupt erproben und gewirtigen zu kinnen. Er rechnet immer schon
mit Relativismen, er hat sie aber von Anfang an seinem Universal-
prinzip unterworfen. Beide haben mit ihrer Setzung die andere Seite
jeweils schon vorausgesetzt, nur daf$ dies einmal von der einen, das
andere Mal von der anderen Seite aus geschieht. Thre gegenseitige
Abhingigkeit ist offenkundig, indes stehen sich Ausgangsbasis und
damit auch das jeweilige Denkprinzip diametral entgegen.

25

25.01.2026, 05:21:38. /de/a - [


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

Nun begegnet diese Konstellation wieder, wenn es um Fragen
der Globalisierung und/oder Regionalisierung, Universalisierung
und/oder Kontextualisierung geht. Die philosophisch-begrifflichen
Anstrengungen um Einheit und Vielheit mit all ihren Schwierigkei-
ten und Paradoxien scheinen wie selbstverstindlich in den gegenwir-
tigen Globalisierungsdebatten Platz genommen zu haben. Wird der
Streit auf politischer Ebene zwischen Globalisierungsbefiirwortern
und -gegnern ausgefochten, wobei hier das Gefille zwischen »arm«
und »reich« eine entscheidende Rolle spielt, so stellt sich die Lage
unter interkulturellem Vorzeichen etwas komplexer dar. Es sind zu-
néchst vor allem Einzelstaaten, Regionen, Ethnien, die ihr Recht auf
Eigenheit und freie Entfaltung anmahnen und dies, wenn notwendig,
bis ins Auflerste moglicher kriegerischer Auseinandersetzung trei-
ben. Ob es sich um ethnische Stammesfehden in Afrika, um die
ethnisch-religiésen Hintergriinde der Kriege auf dem Balkan, dem
territorial-religios grundierten, nicht enden wollenden arabisch-is-
raelischen Krieg, den Konflikten zwischen den von der USA ange-
fithrten Weltméchten und der arabischen Liga, den Streitigkeiten
zwischen Indien und Pakistan, jenen scheinbar »ewigen« Haf3 zwi-
schen Katholiken und Protestanten in Nordirland, usw. usw. handelt,
das Problem scheint weder dadurch behoben werden zu konnen, dafd
man die jeweils andere Seite des Terrorismus und Fundamentalismus
zeiht, noch dadurch, dafi man eine alle Parteien iibergreifende Welt-
macht institutionalisiert, die fiir Vernunft, Frieden und Ordnung
sorgt. Was sich politisch schon als duSerst prekare Situation erweist,
verliert unter kultureller und philosophischer Inblicknahme keines-
wegs seine paradoxe Stellung. Das Pochen auf Eigenstindigkeit und
regional-territoriale Entfaltung der Kulturen hat natiirlich seine
Griinde. Man versteht erst eine Kultur und deren Menschenbild,
wenn man deren inneren Zusammenhang, ihren »Kon-text« ver-
steht, wenn man also die »Notwendigkeit« so und so zu denken, zu
fithlen und zu handeln zu deuten weifi. Erst diese anthropologisch-
kulturelle Verbindung verleiht dem Menschen das Selbstverstindnis,
das er als Mensch hat. Das heif3t, das Menschsein nur auf dem Boden
anthropologisch-kultureller Voraussetzung, die stets inhaltlich be-
stimmt sein will, moglich ist. Hierin erfahrt der Mensch auch seine
Universalitdt, die nicht von irgendwoher tberstiilpt werden kann.
Man ist nicht »Mensch iiberhaupt« und alles andere wire Beiwerk,
sondern man versteht sich als Franke, als Bayer, als Deutscher, als
Europier, als Weltbiirger, was immer einer konkreten Vermittlung

26

25.01.2026, 05:21:38. /de/a - [


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Universalismus und/oder Relativismus, Globalisierung und/oder Regionalisierung?

bedarf. Der Vorwurf der Anhinger von Regionalismus und Relativis-
mus an die Adresse der Globalisten und Universalisten besteht denn
auch darin, daf3 man tber jemanden und etwas urteilt, den oder das
man gar nicht kennt. Die jeweilige kulturelle GrofSe sieht sich jeden-
falls unterminiert, ja in den meisten Fillen tiberhaupt nicht gesehen,
geschweige denn verstanden. Man hat den Menschen nicht verstan-
den, obwohl man dies vorgibt und auch glaubt. Wo immer dieses als
Unterdriickung und Uberherrschung erfahrene Vorgehen statthat, ist
der grundsitzliche Konflikt vorgezeichnet, der, wie viele Fille zeigen,
zu Gewaltsamkeit und Krieg fithren kann. Daf3 dies keine Losung
sein kann, ist heutzutage klar geworden, daf3 auf der anderen Seite
eine allgemeine Friedensbotschaft, wenn auch geboten, so doch tiber
die Kopfe der Menschen und ihrer jeweiligen kulturell grundierten
Selbstverstidndnisse hinweggehend, auch keine wirkliche Losung sein
kann, wird ebenfalls, wenn auch erst langsam, klar. Kulturen sehen
sich darin nidmlich gerade nicht verstanden, ja es legt sich der Ver-
dacht nahe, daf3 der Rekurs auf eine an die allgemeine Vernunft ge-
kniipfte Friedensforderung selber einem bestimmten kulturellen
Selbstverstidndnis entstammt. Die Sachlage erscheint in der Tat para-
dox: Jeder Relativismus und jeder Regionalismus ist von universali-
stischem Bestreben geprigt, das von einem bestimmten Selbstwert-
gefiihl (»Wir Franzosen«, »Wir Elsdsser«, »Wir Deutsche« etc.) bis
zu einer Selbstverabsolutierung und Totalitarisierung (»Am deut-
schen Wesen soll die Welt genesen«) reichen kann. Jeder Universalis-
mus und jeder Globalismus glaubt diese Tendenzen immer schon da-
durch im Griff zu haben, daf8 er sie als relative Erscheinungsformen
ein und derselben Menschheit darstellt. Er nimmt fiir sich in An-
spruch, die »Menschheit im ganzen« zu vertreten, nicht bemerkend,
daf3 dies selber eine Weise von Selbstverabsolutierung ist oder jeden-
falls sein konnte. Auch wenn man »im Namen der Vernunft« zu
argumentieren vorgibt, bei niaherem Hinsehen erweisen diese Argu-
mentationsfiguren ihren relativen Bezug und ihre, gerade unter kul-
turellen Primissen, relative Bewandtnis. Der Universalismus ist re-
lativer als er wahrzunehmen in der Lage ist. Einen Ausweg aus
diesem Dilemma scheint es nicht zu geben.

So aber bleiben die wirklichen Konfrontationen, von denen wir
oben sprachen, weiter bestehen. Die Universalismus-Relativismus-
Theoreme scheitern gewissermaflen an der mit der interkulturellen
Frage auftretenden Differenz der Kulturen, die in ihrer grundsitz-
lichen Differenz erst dann deutlich wird, wenn man sich niaher mit

27

25.01.2026, 05:21:38. /de/a - [


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

den grundlegenden Konstitutiva der Kulturen beschiftigt. Die Ge-
genstellungen von Universalismus und Relativismus verlieren ebenso
an Bedeutungsgehalt wie ihre wohlmeinenden Ineinanderfithrungen
und inklusiven Verhiltnisbestimmungen an Uberzeugungskraft ein-
biiflen. Die kulturellen Differenzen kénnen damit nicht erfafSt wer-
den, weder hinsichtlich ihrer negativen, sprich sich gegenseitig aus-
schliefenden Momente, noch hinsichtlich ihrer positiven, einander
forderlichen Maoglichkeiten. Den Maf3gaben einer interkulturellen
Kritik jedenfalls scheinen sie nicht standhalten zu kénnen.
Angesichts der interkulturellen Gesamtsituation mufl erneut
iiber die Grundlagen und Voraussetzungen der Vernunft verhandelt
werden. Der Hinweis auf ihre Allumfassendheit und Universalitdt
alleine reicht da nicht mehr aus. So hat schon die Diskussion um
Moderne und Postmoderne auf erste Irritationen der Vernunftbegrif-
fe selber aufmerksam gemacht. Postmoderne Theorien, die sich ja
auch um eine Pluralitit oder Vielheit der Vernunft bemiihen, gelan-
gen aber bestenfalls zur Unterscheidung diverser Rationalitdtstypen,
die innerhalb eines diskursiven Vernunftbegriffs verbleiben. Im
Grunde reagiert die Postmoderne nur auf ein verindertes Lebens-
gefiihl, und das auch nur fiir bestimmte Bereiche, aber ihre Argu-
mente sind genau nach den Rationalitditsmustern der Moderne ge-
strickt. Ein interkulturelles Bewuftsein hingegen beansprucht,
diesen Vernunftbegriff der Moderne resp. Postmoderne selber als
einen bestimmten Vernunfttypus zu sehen, der gleichwohl nicht der
einzige ist. » Vernunft im Plural« bedeutet daher mehr als blofe Plu-
ralitdt innerhalb der Vernunft — dies ist ein vergleichsweise triviales
Ergebnis —, unter interkulturellem Maf3stab taucht die weitaus
schwierigere Frage nach einer »Pluralitit der Welten« auf, welche
die Erforschung der Pluralitdt der Denk- wie der Erfahrungswelten
als ihre Aufgabe sieht. In diesem Sinne zeichnet sich ein »Gesprich
der Welten« ab, in dem erst durch die Begegnung das jeweilig »Welt-
hafte« einer Kultur sich 6ffnet. Hierzu bedarf es gegenseitiger Kritik
und Korrektur, deren Zielgestalt es ist, sich tiberhaupt erst als Kultu-
ren wahrzunehmen, sich dariiber auseinanderzusetzen, niher sich
kennen und schitzen zu lernen. In dem Mafe, in dem dies gelingt,
in dem Mafle bemerken sie ihr »Gemeinsames«, dessen »Besonder-
heit« aber gerade darin besteht, daf3 jede Kultur ein besseres, weil
vertieftes Verstandnis ihrer selbst gewinnt. Universalitit steht so ge-
rade nicht gegen Relativitit, Universalismus nicht gegen Kontextua-
lismus, so wenig wie irgendwelche ihrer Mischformen tauglich sein

28

25.01.2026, 05:21:38. /de/a - [


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Universalismus und/oder Relativismus, Globalisierung und/oder Regionalisierung?

konnen. Erst das produktive Auseinandersetzungsgeschehen, all-
gemeiner formuliert, das Gesprich der Welten erbringt und fordert
die jeweilige Selbstklarung. Nie ist sozusagen eine Kultur ganz bei
sich, sie ist stindig unterwegs und erfihrt sich als durchgehendes
Antwortgeschehen auf die Herausforderungen seitens der anderen.

Beriicksichtigt man die moglichen Folgen des schmerzlichen,
kriegerischen, ja todlichen Antagonismus< von Universalismus und
Fundamentalismus, die den Ungekldrtheiten und Paradoxien der
Universalismus-Relativismus-Theoreme resp. der Globalisierungs-
Regionalisierungs-konstellationen entspringen (konnen), so scheint
mir das »Gesprich pluraler Welten« eine in der Tat veritable, weil
menschliche Grundméglichkeit zu sein. Niher betrachtet entpuppt
sich namlich der Fundamentalismus als ein versteckter Universalis-
mus, der seine Sache und seine Uberzeugung fiir alle geltend macht.
Umgekehrt dekuvriert sich der Universalismus ebenfalls als ein ver-
steckter Fundamentalismus, insofern hier auch eine Option fiir die
alleinige gehalten wird. Das europiische Vernunftverstindnis war
nie in Zweifel gezogen worden, erst durch die interkulturelle Grund-
situation, die so langsam als die Situation zukiinftiger Menschheit
auftaucht, werden immer mehr Stimmen laut, die auch die Grenzen
dieser bislang in Geltung befindlichen Rationalitét in ihrem Allein-
gliltigkeitsanspruch aufzeigen. Diese Grenzen sollen, jedenfalls hin-
sichtlich bestimmter Parameter, in philosophischer Weise und damit
das Feld des philosophischen Denkens insgesamt betreffend, zum
Thema gemacht werden.

Pluralitat kann eben nicht heiflen, daf8 man tiber den pluralen
Verfa3theiten noch einmal einen Standort beziehen konnte, sie be-
deutet aber auch nicht, dafl man von einem Standort aus Pluralitit in
diesem Sinne erfassen konnte. Ihr Sinn konnte vielmehr darin beste-
hen, die kulturelle Auseinandersetzung als Erfahrungsgeschehen des
Hin- und Her—, des Hintiber- und Heriibergehens zu verstehen, inso-
fern darin die Interkulturalitit als Signum des Menschen hervortritt.
Daraus nur kann jenes Grundmotiv der Haltung hervorgehen, das im
Kontext interkultureller Begegnungen doch stets gefordert wird —
man denke nur an Erscheinungsformen der Fremdenfeindlichkeit
oder der kulturellen Indifferenz —, das aber keineswegs schon dadurch
gewihrleistet scheint, dafs man es im Sinne allgemeiner Moralitdt und
normativer Begriindung einfordert. Das interkulturelle Bewuf3tsein
arbeitet somit an der Erweiterung und zugleich Vertiefung der Ver-
nunft selber mit, ja dies macht sozusagen sein innerstes Bestreben aus.

29

25.01.2026, 05:21:38. /de/a - [


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

l1l. Kulturbegriffe

1. »Achsenzeiten«

Bekanntlich hat Karl Jaspers den Begriff der »Achsenzeit« geprigt,
indem er fiir den Zeitraum zwischen 800 und 200 v.u.Z. auf die Ei-
gentiimlichkeit aufmerksam machte, daf8 unabhingig voneinander
an drei Orten der Menschheit »ein gemeinsamer Rahmen geschicht-
lichen Selbstverstindnisses erwachsen« ist, der in Zukunft »fiir alle
Volker« verbindlich sein wiirde. China, Indien und das Abendland
entwickeln, ohne daf sie voneinander wuften, »Grundkategorienc,
denen die » Ansitze der Weltreligionen« entsprangen, »aus denen die
Menschen bis heute leben. In jedem Sinne wurde der Schritt ins Uni-
versale getan.«! Hinter diesen Schritt, der mehr bedeutet als ein epo-
chaler Paradigmenwechsel, ist schlechterdings nicht zuriickzugehen.

Nun liegen natiirlich diesem Kulturschritt einige andere ge-
wichtige Schritte voraus, die in ihren jeweiligen Geburtsszenarien
von >Kultur« fiir ein interkulturelles Bewuf3tsein nicht minder von
Bedeutung sind. Der erste signifikante Schritt ist jener der »Jager
und Sammler«, mit dem erstmals die Kluft zwischen Natur und Kul-
tur aufgerissen wird. Der Mensch wichst sozusagen tiber die blofe
Natur hinaus, indem er aus ihrem Innersten Erfahrungen gewinnt,
die die Natur tiberformen. In der Hohle, die Schutz- und Seelenraum
zugleich ist, wirft er das, was er ist, gleichsam an die Wand, ritzt seine
Alltags- und Lebenswelt in den Felsen und erhilt dadurch genau jene
sDistanz, die ihn tiber die bloSe Natur erhebt. Ein erstes Reflexions-
geschehen wird im wahren Sinne des Wortes sichtbar, der Mensch
entdeckt die Hand als das Bild seines innerstes Wesens, und genau
diese vermag dem Vorgang des Jagens, der >Ekstasec und des Uber-
sichhinausgerissenwerdens Gestalt zu geben. Der Mensch erfihrt
sich als Wesen des >Uber sich hinaus, ein erster Schritt vom Natur-

1 K. Jaspers 1949, 20£,; vgl. hierzu auch R. A. Mall/H. Hiilsmann 1989.

30

25012026, 05:21:38. /de/ay Bic)


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kulturbegriffe

zustand zur Kultur, der von weiteren Grunderfahrungen wie der des
Feuermachenkonnens begleitet wird, dem wiederum aus dem um das
Feuer Versammeltsein eine eigene konzentrische Kraft entspringt,
die als Gemeinschaft und als Sprache zur Erfahrung kommt. Dieser
erste grofle Schritt der Menschheit — ich wiirde ihn ebenfalls als
»Achsenzeit« bezeichnen —, zu dem naturgemaf3 noch viele weitere
Einzelziige gehoren,? ist durch eine doppelte Bewegung gekennzeich-
net: Die Erfahrung des »In-sich-gehens« und zugleich des »Uber-
sich-hinaus-gerissen-werdens«; beide umschreiben den Schritt in
die Kultur als »ek-statischer Kultur«. Sie tritt aus dem Naturzustand
heraus, indem sie sich tiber ihn erhebt. Kunst, Religion, Sprache, Ge-
meinschaft sind in einem ersten Schritt auf den Weg gebracht.

Eine zweite » Achsenzeit« sehe ich mit der »Kultur der Pflanzer,
des Ackerbaus und der Viehzucht« anbrechen, eine Zeit, der man
gewohnlich den Begriff der »cultura« als Hege, Pflege, Bebauen und
Bestellen entnimmt. Der Mensch lduft nicht mehr der Tierwelt hin-
terher, wie er dies zuvor noch unter geographischer, religioser und
psychischer Hinsicht getan hat. Er halt inne, wird sefShaft, was nur
moglich ist, weil er die Natur in einer anderen Moglichkeit entdeckt.
Er geht sozusagen direkt in die Natur hinein, siht und pflanzt, um
wiederum ernten zu konnen; er geht mit der Natur und ihrem Jah-
reszeitenzyklus mit, er versteht sich von daher. Die Natur, so die
Erfahrung, gibt, wenn man sie nur angeht und fordert. Damit bindet
sich der Mensch an sie, Grund und Boden werden wichtig, miissen
erhalten werden, ebenso wie die Tierwelt domestiziert und herange-
ziichtet wird. Der Ort erhalt eine eigene Bedeutung, Raum entsteht
als Lebenskategorie so wie Zeiterfahrung sich dem Mitgehen mit
dem >Wachsen«< der Natur verdankt. Der Mensch macht sozusagen
den Schritt zur Pflanze, aber so, daf$ er damit in die Natur eindringt,
gegen sie vorgeht und sie verletzt. Dieses sich Uberheben iiber die
Natur, die zudem stets mehr gibt als man in sie hineingegeben hat,
ladt Schuld auf sich, die letztlich nie abgegolten werden kann. Das
Opfer, das seither alle Kulturen begleitet, stellt so den Versuch dar,
das Gleichgewicht wieder herzustellen. Man hat der Natur etwas ge-
raubt, was ihr wieder zuriickgegeben werden muf3. Zugleich festigt

2 Vgl hierzu aus unterschiedlichen Perspektiven A. Leroi-Gourhan 1984; G. Bataille
1981; aus religionssoziologischer Hinsicht vgl. E. Durkheim 1984; vor dem Hintergrund
einer »bildphilosophischen« Deutung vgl. H. Rombach 1977. Hier werden auch die wei-
teren Schritte der Menschheitsgeschichte unmittelbar sichtbar zu machen versucht.

31

26.01.2026, 05:21:3. /de/ay - [


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

sich die Erfahrung des Uberschenktwerdens, man erhilt stets mehr
als man gegeben hat. Diese Erfahrungen haben initiatorische Wir-
kung, sie ritualisieren sich, bekommen den Status des Kultes. Bitten
und Beten sowie Dank entstehen, und so erklart sich der konstitutive
Zusammenhang von Ackerbau und Gotterverehrung. Zugleich wird
darin Natur als die zu beackernde zur »Kulturlandschaft, der eigen-
tiimliche Wirkzusammenhang von SefShaftigkeit, Sahen und Ernten
léBt das hervorgehen, was man »Arbeit« nennt. Und so wie die &u-
Bere Natur bearbeitet werden muf3, so auch die innere. Triebe und
Leidenschaften miissen ebenfalls bearbeitet, d.h. nichts anderes als
gezihmt, sublimiert, sprich kultiviert werden. Dieser Schritt, zu
dem ebenfalls noch viele weitere Grundziige gehéren — man denke
nur an die Entdeckung des Kochens, mit der ja die »Verwandlung< von
Rohem zu Gekochtem einhergeht, was wiederum die Initiationskulte
nach sich zieht —, setzt sozusagen eine zweite Kultur durch, die, in-
dem sie in die Natur einbricht, diese auf hohere Moglichkeiten ihrer
selbst hin anspricht. Allein das Kochen hat durch sein ErschliefSen
neuer Nahrung und sein » Aufschliefen« der Nahrstoffe fiir eine Be-
volkerungsexplosion gesorgt, wie sie vergleichsweise nie mehr auf-
getreten ist. Der Mensch erstellt sich seine Natur, er kultiviert sie
und damit sich. Dem »AufSersichsein« der nomadischen Ekstasekul-
tur folgt das »Insichstehen« der sefShaften Bodenstandigkeit.
Zeichnen sich diese beiden ersten Kulturen dadurch aus, daf3 sie
trotz aller Gegenwendung doch auch mit der Natur mitgehen, ge-
schieht mit der Heraufkunft der »Hochkulturen« eine radikale Ab-
setzung von der Natur. An die Stelle des Hegens und Pflegens tritt
das Errichten und Bauen, das immer ein in die Hohe Bauen ist, ein
Uber-bauen, das sich mit aller Entschiedenheit gegen das Chaos der
wilden Natur absetzt. Stadte sind daher »Hoch-stddte«, jede Stadt
der Sache nach eine »Akropolis«. Dem wirren Durcheinander der
Natur wird gleichsam entgegengebaut, Unordnung wird zur Ord-
nung gebracht, iiberhaupt wird erstmals klar, was es mit »Ordnung«
auf sich hat. Waren es zunichst die dem Menschen néher stehenden
Tier- und Pflanzenwelten, so riickt jetzt der Stein ins Zentrum. Er gilt
als das Leblose, sich nicht Veriandernde, er, der »Fels, steht fiir das
Ewige. Nur auf dieses lafit sich bauen. Mauern und Tiirme werden
das weithin sichtbare Zeichen fiir Abgrenzung und Machtanspruch.
Nur dort, wo etwas iiber die Zeiten hinweg dauert, entsteht die Not-
wendigkeit der Tradierung, und nur auf Stein laft sich etwas dauer-
haft festhalten. Die Schrift wird erfunden, weil >Stein< gefunden war.

32

25.01.2026, 05:21:38. /de/a - [


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kulturbegriffe

Die Schrift iibernimmt das Ewige des Steins, aus der oralen Kultur
entwichst die Schriftkultur. Was sich so durchzuhalten in der Lage
ist, was sich so als Ordnung zu >setzen< vermag, schafft Gesetze als
Ordnungsinstanz. Hoch-kulturen verstehen sich aus dem Bewufst-
sein des Hohen selber, sie empfinden sich als »abgehobene« Kultur,
die allen anderen Kulturen tiberlegen sind, und dies in jeder Hinsicht.
Der Mensch erfafit sich als jenseits der Natur stehend, die Kultur
fithrt selber so etwas wie ein Eigenleben, dessen einziger Feind die
Natur und damit auch die Staimme und Voélker sind, die es nicht zur
Hochkultur gebracht haben. Recht eigentlich gibt es erst jetzt »Kul-
tur« — daher auch die klassische Identifizierung von Schrift und Kul-
tur —, die auf Ewigkeit hin gebaut ist. Das eigentlich Ewige ist der
leblose Stein, der, wie die dgyptische Hochkultur eindrucksvoll vor
Augen fiihrt, personifizierte Tote, der sich in der Wiiste, also aufSer-
halb des Lebens, seine ewige Ruhestitte im Zeichen der Pyramide
erbaut. Nur im Tod vermag das Leben >ewig« zu werden, nur der
Tod verheifst ewiges Lebens, von Pharao bis Christus. Im Tod sind
alle vereint, sie sind eins.

Erst jetzt sind wir an der vierten »Achsenzeit« angelangt, von
der Jaspers als der Achsenzeit spricht. Jenseits allen Scheins, jenseits
aller Materie fiihrt der Weg zum >Einenc schlechthin, wovon her alles
erklart und begriffen werden muf3. »(G)emeinsam ist«, so Jaspers,
den drei groflen Kulturen, »daf3 der Mensch iiber sich hinausgreift,
indem er sich seiner im Ganzen des Seins bewuf3t wird, und daf3 er
Wege beschreitet, die er als je Einzelner zu gehen hat.« (Jaspers,
1949, 22) Der Mensch dieser Achsenzeit umgreift damit alle anderen
Kulturen, die »vorherigen Hochkulturen verlieren ihre Gestalt, sie
sterben entweder aus oder sie assimilieren sich. (Ebd. 27) Was Jaspers
hier beschreibt, ist nicht weniger als die Geburt der Philosophie, die
er allerdings, im Unterschied zu vielen anderen, an drei voneinander
unabhingigen Orten ansetzt. Der Gedanke des Einen als dem allem
tibergeordneten Prinzip mag sich unterschiedlich darstellen, die Kul-
tur wird dadurch so hochgetrieben, daf sie fiirderhin als »Kultur des
Geistes« um die Welt gehen wird. Insofern die griechische Kultur
allerdings »das Eine« nicht jenseits der Welt ansetzt, wie es vor-
nehmlich noch im indischen Kontext der Fall ist, sondern mit der
Individualitit des Menschen anteilsmaflig verbindet, begreift sich
der Mensch als Vernunftwesen. Die Einheitsformen koénnen als We-
senheiten erfaflt werden, alles, was erscheint, kann, ja mufs auf seine
Wahrheitsgeltung hin gepriift werden. Die Welt wird in ihrem We-

33

25.01.2026, 05:21:38. /de/a - [


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

sen erkennbar. Insgesamt, so die Uberzeugung, kommt der Mensch
erst hier zur Vernunft, insofern die damit verbundenen Kategorien
der Freiheit, der Selbstbestimmung und Selbstverantwortung, der
»konsequenten Rationalitit« und der rechtlich und politischen Be-
stimmungen sich durchsetzen. Erst der verniinftige Mensch ist wahr-
haft kultureller Mensch.

Nun kénnte man mit dem Beginn der Neuzeit durchaus von
einer fiinften Achsenzeit sprechen. Zwar wird der philosophische Im-
petus iibernommen, gleichwohl findet aber eine vollige Umkehrung
der Denkungs- wie der Betrachtungsart statt. Die Kriterien der Be-
obachtung verschieben sich im ganzen, die Welt wird in der Tat eine
andere. Das Subjekt erfaft sich als Ausgangspunkt allen Geschehens,
dem subjektiv verankerten Geist korrespondiert auf der Objektseite
das System. Auf der Grundlage funktional-mathematischer Denk-
struktur erscheint die Natur als quantifizierbare Grofle, und allein
dieser Konnex kann wissenschaftlichen Anspriichen geniigen. >Wis-
senschaft< in threm genuinen Sinn ersteht erst hier. Der geisteswis-
senschaftliche Reflex auf diese Engfiihrung der »Mathesis univer-
salis« sollte indes nicht lange auf sich warten lassen. G. Vico stellt
mit seiner »scientia nuova« den Gegenentwurf zu Descartes »Univer-
salwissenschaft« dar, indem er auf die unhintergehbare kulturelle
und historische Dimension aller Erkenntnis aufmerksam macht.
Was der Mensch auch immer erkennt, es ist seine Leistung, die eine
lange kulturelle Herkunftsgeschichte hat, die mitverantwortlich ist
fir alles Erkennenkonnen. Kulturen sind Resultate menschlichen
Geistes und dieser wiederum Resultat der Kulturen. Von hier aus
gesehen umschreibt auch die mathematische Denkweise nur eine be-
stimmte Kultur des Menschen. Diese Gegenstellung zieht bis heute
in der Auseinandersetzung zwischen geisteswissenschaftlichem und
naturwissenschaftlichem Denken ihre Kreise. Dem 18. Jahrhundert
als dem Zeitalter der Aufkliarung blieb es indes vorbehalten, den
Menschen auf seine eigenen Fiife zu stellen, indem es ihn als freies
und verantwortliches Vernunftwesen anspricht, das sich seines eige-
nen Verstandes zu bedienen weifS. Der Mensch schien als Vernunft-
wie als Naturwesen endgiiltig verstanden, was darin Bestirkung
fand, daf8 das kulturelle Selbstverstindnis selbstreflexiven Charakter
annahm. >Bildungc ist seither der Leitbegriff selbstreflexiv geworde-
ner Kultur. Gleichwohl, in dem Maf3e, indem dieser Schritt vollzogen
wurde, in dem Mafe sollte er sich in die scheinbar auseinander lau-
fenden Wege einer Aufklirungshoffnung und einer Aufklarungs-

34

25012026, 05:21:38. /de/ay Bic)


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kulturbegriffe

skepsis teilen. Kulturoptimismus sieht sich seither gekontert von
Kulturkritik. Kant und/oder Herder gegen Rousseau, oder wie auch
immer die Mannschaftsaufstellungen heiflen mogen. Das Spiel zwi-
schen Kultur und Natur scheint gerade dort, wo die Vernunft obsiegt
hat, mehr denn je einem »Hornberger Schiefen« zu dhneln. Was
geschieht mit der Kultur, wenn wie in der zweiten Halfte des 19. Jahr-
hunderts die Natur nurmehr fiir das positivistische und empiristische
Auge wissenschaftstrichtig zu sein scheint? Industrialisierung und
Technik sind die Antworten auf einen verwissenschaftlichten, also
auch »kulturalisierten« Naturbegriff. Bedeutet der Mensch als Ma-
schine einen Fortschritt oder einen Riickschritt des Kulturwesens
Mensch? Kierkegaard’s und Nietzsches Antworten nehmen sich
von hier aus fast wie Riickzugsgefechte auf das Individuum aus, das
den Zwingen seines Zeitalters zu entflichen trachtet. Das Aufkld-
rungscredo scheint jedenfalls Risse bekommen zu haben, und so soll-
ten sich denn auch mit Beginn des 20. Jahrhunderts im Namen der
Vernunft die Krisendiagnosen mehren. Die Psychoanalyse, die exi-
stentialistische Vernunftkritik, die Dialektik der Aufkldrung, die
Hermeneutik, die linguistische und analytische Wende, der Struk-
turalismus, die Gesellschaftskritiken, die diversen »Postismen« der
80 und 90er Jahre, alle kommen sie darin iiberein, daf3 das Zeitalter
der »reinen Bewuftseinsphilosophie« an ihr Ende gekommen ist.
Nun kann man die Vielzahl der philosophischen Konzeptionen be-
dauern und von einem neuen Babel der Vernunft sprechen, eine Ein-
schitzung, die durch das gegenseitige Desinteresse dieser Philoso-
phien durchaus noch Verstarkung finden konnte. Umgekehrt, und
dies scheint mir die weitaus fruchtbarere Interpretation zu sein, stel-
len die einzelnen Konzepte allesamt veritable Versuche dar, der sich
anbahnenden Pluralitit der Lebens- und Geisteswelten Rechnung zu
tragen.

Wenn ich nun in einem letzten Schritt das anbrechende inter-
kulturelle Zeitalter als eine weitere » Achsenzeit« vorschlage, so hat
dies vor allem zwei Griinde. Der erste liegt mehr oder weniger auf
der Hand, der zweite erklért sich aus dem Werdegang der » Achsen-
zeiten«: 1) Der Schritt zur Interkulturalitit und einem damit ver-
bundenen interkulturellen Bewufdtsein versteht sich zunichst als
Schritt iiber das Abendland und die westliche Hemisphire hinaus.
Dies hat uniibersehbare Auswirkungen fiir den Philosophiebegriff
wie das Verstandnis der Kulturen, dem immer auch ein bestimmtes
Verstandnis von Natur korrespondiert. 2) Entscheidender aber ist die

35

25.01.2026, 05:21:38. /de/a - [


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

damit verbundene Richtungsinderung. Waren die Prozesse vorheri-
ger Achsenzeiten mehr oder weniger auf die »Einheit der Vernunft«
als der umfassenden Zielfigur ausgerichtet, womit implizit einer kul-
turellen und philosophischen Entwicklungslogik das Wort geredet
wird, so hitte man jetzt eine Riickbesinnung vorzunehmen, die bis
zu den ersten Kulturwelten der Menschheitsgeschichte zuriickreicht.
Die Errungenschaften der mit den »Achsenzeiten« hervorgehenden
Kulturschritte wiren so aufzunehmen und neu zu interpretieren, daf3
sie in ihrem anthropologischen, kulturellen, verniinftigen und nicht
zuletzt menschlichen Reichtum fruchtbar gemacht werden. Dem
Theorem der kulturellen Zeitverschiebung, wonach sich die Unter-
schiede der Kulturen aus ihrem kulturellen Entwicklungsstand erkla-
ren, wire das Theorem der Pluralitit der Kulturen, und damit der
Welten, entgegenzustellen. So zeichnet sich mit dem interkulturel-
len Denken ein Schritt ab, der zum einen fortschrittlich und zukiinf-
tig orientiert ist, der zum anderen diese Moglichkeit aber erst aus der
positiven, wenngleich stets kritisch bleibenden Aufnahme kultureller
Welten gewinnt. Die »Kultivierung« des Menschen scheint mehr
denn je an dieser Einsicht eines interkulturellen Bewuf3tseins zu hin-
gen. Anders gesagt: Die mit dem interkulturellen Zeitalter anheben-
de neue »Achsenzeit« zeichnet sich dadurch aus, daf3 sie die vorheri-
gen »Achsenzeiten« als veritable und notwendige Gesprichspartner
begriifit, und dies in stets kritischer, d.h. aber auch gegenseitig
fruchtbarer Absicht. Wer seinen Jiger und Sammler, seinen Bauern
und Stadtmenschen in sich verleugnet, der erhilt eine halbierte Ver-
nunft, und er wundert sich dann, daf$ die vergessene andere Seite als
»Ungeheuer«, gewaltsam und barbarisch, zum Ausbruch kommt.

2. Kultur und Zivilisation, Kultur und Gesellschaft

Die Diskussion um diese Gegensatzbegriffe ist so alt wie es Kultur-
und Gesellschaftstheorien gibt. Thr Streit scheint mir auch wenig
hilfreich zu sein, da er die Verschiedenheit der Frageimpulse und
Zugangsweisen verkennt, die auf beiden Seiten Sinn machen. Gleich-
wohl, je nach Zugangsweise wird die eine Seite der anderen vorgezo-
gen, und jede hat gute Griinde dafiir anzugeben. Schaut man mehr
auf die gesellschaftlichen Institutionen und der damit verbundenen
Bereiche wie Politik, Staat, Recht, Moral u.a., so wird man eine Ge-
sellschaftstheorie vorziehen. Legt man sein Augenmerk mehr auf

36

25.01.2026, 05:21:38. /de/a - [


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kulturbegriffe

anthropologische und kulturelle Erscheinungsformen wie etwa Spra-
che, Leiblichkeit, Lebensformen und Lebensstil, Architektur und
Kiinste, Sitte und Ethos u.a., so wird man sich starker Kulturtheorien
zuwenden. In interkultureller Perspektive liele sich dies dahin-
gehend prazisieren, daf3 erstere Option mehr den weltgesellschaft-
lichen Aspekt herausstreicht, also einer globalkulturellen Diktion an-
hangt, bei der das »zivilisatorische« Paradigma im Vordergrund
steht. Menschenrechte und Friedenskonzepte beschreiben hier bspw.
zwei wichtige Anliegen. Werden hingegen mehr regionale, kultur-
spezifische und -konstitutive Untersuchungen vorgenommen, so
tritt das »kulturelle« Paradigma in den Vordergrund. Nun spielen
natiirlich beide Bereiche ineinander, so dafs sich die Frage stellt, ob
sie tiberhaupt auseinander gehalten werden konnen oder gar sollen?
Im interkulturellen Kontext geht es in der Tat um beide Seiten, was
die Sache nicht einfacher macht, da jede Seite zugleich auch ihren
methodisch und systematisch abgesicherten Philosophiebegriff hat,
der nicht selten politisch motiviert ist. Gleichwohl halte ich den Streit
fiir einigermaflen tiberholt, zumal er fiir den interkulturellen Dis-
kurs wenig fruchtbar ist. Ich habe diese Unterscheidung daher auch
nicht explizit vorgenommen, da fiir eine »Phinomenologie der Inter-
kulturalitit« beide ineinander greifen. Dennoch glaube ich im Begriff
der >Kultur« den umgreifenderen Topos ausfindig machen zu konnen,
da er alle kulturellen und gesellschaftlichen Phianomene umspannt.
So wiirde zur >Kultur< etwa auch die Religion gehoren, was unter
sikularisierten Bedingungen fiir die >Gesellschaft< nicht der Fall ist
oder jedenfalls nicht zu sein brauchte. Dies heifst nicht, daf§ man in
eine Kulturanalyse eine Gesellschaftstheorie oder eine Religionskri-
tik zu implantieren hitte, es bedeutete vielmehr, Phinomenkonstel-
lationen aus diesen Bereichen soweit aufzunehmen, als sie fiir das
Kulturverstehen fruchtbar gemacht werden konnen. Gleichwohl, ich
will dies nicht verhehlen, dezidiert gesellschaftstheoretische wie reli-
gionsphilosophische Analysen bleiben Desiderate dieser Arbeit.
Diese mogen wiederum dadurch etwas aufgefangen sein, daf3 sozial-
phénomenologische wie rechtsphilosophische Aspekte sowie Er-
fahrungsgehalte religioser Natur zum Bestandteil der Untersuchung
gehoren, immer aber unter der Hinsicht kultureller, genauer, inter-
kultureller Fragestellungen. Der vergleichsweise gewichtigere
Grund, an den Topoi der >Kultur< bzw. der >Interkulturalititc fest-
zuhalten, ist aber in der Methodik des philosophischen Zugangs be-
griindet. Wihrend der Gesellschaftsbegriff, wie mir scheint, stets

37

25.01.2026, 05:21:38. /de/a - [


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

schon als »Theorie« auftritt und dafiir auch gute Griinde anzugeben
weifs, verstehe ich unter Kulturanalyse eine phinomenologische For-
schungsaufgabe, die allererst die Konstitutionsbedingungen dessen
aufzeigen mochte, was in einem Kulturbegriff wie in einem Gesell-
schaftsbegriff stets schon vorausgesetzt wird. Um es so zu sagen:
Phinomenanalysen in diesem Sinne verstehen sich als >von unten
kommends, indes Gesellschaftstheorien und Kulturtheorien >von
oben< kommen, d.h. eine Perspektive gewissermafden jenseits des
Untersuchungsfeldes einnehmen zu konnen glauben. Gewif3, dies
hingt mit den oben skizzierten Bereichen zusammen, allein die da-
mit verbundene »Auflenansicht« mufl entscheidende Kriterien

schuldig bleiben.

3. »Kulturalistische VWende«

Von »Kulturphilosophie« als einem dezidiert philosophischen Pro-
gramm spricht man eigentlich erst seit Beginn des 20. Jahrhunderts.
Tragfihig wurde diese Disziplin zunichst durch den Neukantianis-
mus, der unter kulturphilosophischer Hinsicht in Cassirer seinen
Meister gefunden haben diirfte, sie sollte sich aber auch auf Georg
Simmel berufen kénnen, der in seinen mikrologisch angelegten, qua-
si kulturphianomenologischen Studien fiir viele Kulturphilosophien
spéterer Zeit eine Art Fundgrube darstellt. Nun soll hier keine kul-
turphilosophische Debatte gefiihrt werden — an der ein oder anderen
Stelle werde ich gleichwohl auf Cassirer und Simmel zuriickkom-
men —, sondern auf den Umstand aufmerksam gemacht sein, daf3
>Kultur< just zu einem Zeitpunkt Thema der Philosophie wurde, als
es mit der Kultur abwirts zu gehen schien. Beide schienen in eine
Krise gekommen zu sein, und beide konnten sich nur daraus befrei-
en, indem sie sich ihrer gegenseitigen Bedingtheit versicherten. Wie
erfolgreich man immer dieses Vorhaben einschdtzen mag, das im
iibrigen, wie die universititsphilosophischen und zeitgendssischen
Kulturdebatten zeigten, ein spezifisch deutsches Problem zu sein
schien, der Nationalsozialismus sollte jeglicher Kultur und jeglicher
Philosophie den Garaus machen. Der »Zivilisationsbruch« hatte Fol-
gen, an denen wir heute noch laborieren. Auch wenn gegen Ende des
Krieges und in der Nachkriegszeit mit Gehlen, Rothacker u. a. kultur-
anthropologische Forschungen vorangetrieben wurden, so verlagerte
sich das Forschungsinteresse doch zunehmend auf gesellschaftstheo-

38

25012026, 05:21:38. /de/ay Bic)


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kulturbegriffe

retische Untersuchungen (Horkheimer, Adorno, u.a.), die vornehm-
lich als kritischer Reflex auf die kulturellen Desaster der 30er und
40er Jahre zu verstehen sind. >Gesellschaft« wurde zum neuen Para-
digma und iibernahm in gewisser Weise die Stelle der >Kultur«. Da-
mit einher ging der Diskurs um normative Geltungsinstanzen, deren
Wahrheit allein der »rationale Diskurs« verbiirgen konnte. Dieser
Diskurs schien mit Beginn der 80er Jahre wiederum von den post-
modernen Bestrebungen relativiert zu werden, die die moralisch im-
plementierte Moderne ésthetisch zu tiberholen trachteten. Ein neues
Lebensgefiihl tauchte auf, das eine lebensweltlich-wissenschaftliche
Allianz heraufbeschwor. Den vielen heterogenen Lebensformen und
-stilen sollte die Vielfalt unterschiedlicher Diskursarten entsprechen.
Die Philosophie schien der Gegenwart ihre Wiinsche ablauschen zu
wollen. Nachdem sich dieser Schwenk wieder in »normalen« Bahnen
eingerichtet hat, die Geister sich beruhigt haben, sieht man sich
gleichwohl mit einer Problematik konfrontiert, fiir deren Beantwor-
tung sowohl die Moderne als auch die Postmoderne nicht hinreichen;
sie scheinen sich vielmehr als Vorhutgefechte des Problemtitels von
Einheit und/oder Vielheit auszunehmen, der unter interkulturellem
Horizont erneut und um einiges verscharft auftritt.

Insofern nun »Kulturphilosophie« stets einen Reflex auf eine
latente »Kulturkritik« darstellt, und insofern mit jedem neuen kul-
turphilosophischen Paradigma die #lteren einer Kritik unterzogen
werden, haben wir es stets mit einer »kritischen Kulturphilosophie«
zu tun. H. Schnéddelbach votiert denn auch fiir eine »kritische Kultur-
philosophie«, die gegen die »polemischen Fronten« des »Naturalis-
mus« und des »Kulturrelativismus« vorzubringen ist.> »(D)ie Kul-
turphilosophie (kommt) nur dann zum Ziel, wenn sie sich als
Element des kritischen Selbstbewuf3tseins der Kultur begreift, der
sie angehort. Nur so fiihrt ein Weg von der Tatsache der Kulturkritik,
die man wertfrei konstatieren vermag, zu einem kritischen Kultur-
begriff.« (Ebd. 20) Das klingt ganz gut, wire da nicht die Frage, woher
das kritische Selbstbewufitsein kommen soll? Schnadelbach zieht
sich daher auf den altehrwiirdigen Rationalititsbegriff der Vernunft,
der »Selbstvergewisserung der Verniinftigkeit des animal rationale«
zuriick, denn »Kultur, Kritik und Vernunft sind unabhingig vonein-
ander nicht zu haben.« (Ebd.) Ja eben, wollte man erwidern, hier
finge doch erst die Frage an! Einen weit engeren Konnex zwischen

3 H. Schnidelbach 1992, 6-20.

39

25012026, 05:21:38. /de/ay Bic)


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

kultureller Existenz und Rationalitit schlagt O. Schwemmer vor.# Im
Anschluf8 an Cassirers kulturell konnotiertem »Symbolbegriff« ent-
wickelt er einen Zugang, der sich dem Herausbilden der Kultur aus
der blofSen Natur als »Symbolisierungs«akt des Menschen annimmt.
Die menschliche Existenz als Tat der Symbolisierungsfihigkeit des
Geistes. Aufschlufireich ist hier schon der Klappentext, der das Titel-
bild, »Untitled« (1967) von Cy Tombly gewissermafSen als argumen-
tative Gelenkstelle fiir das gesamte Konzept interpretiert. Schwem-
mers Anliegen gilt dem Versuch, »moralische Maf3stibe«, die stets
unter dem Primat von Autonomie und Universalitit stehen, mit den
kulturellen Kontexten, die stets in die »Heteronomie des Verste-
hens« geschlagen bleiben, so miteinander zu vermitteln, daf3 eine
»Moralisierung« erst durch »Kultivierung« moglich scheint. Fremd-
verstehen als Bedingung von Moralisierung. (vgl. ebd. 180ff.) Vor-
sichtiger, weil aus der Perspektive kultureller Kontingenz argumen-
tierend, nimmt sich der Versuch von R. Konersmann aus.? Vor allem
mit Riickbezug auf Simmel stellt er eine »Spurensuche« vor, die
>Kultur< nie als festen Gegenstand zu fassen trachtet, sondern, »die
anwesenden Spuren des abwesenden Gegenstandes« ernst nehmend,
fiir eine »Unverfiigbarkeit« der Kultur pladiert. (Ebd. 352f.) Kultur-
philosophie als ein offener Prozef3, der nie zu Ende kommt, weil jeder
Faden, dem man sich annimmt, selber am kulturellen Gewebe, in
dem man steht, mitstrickt. Nun, ich habe die drei Kulturkonzepte
ausgewihlt, um die unterschiedlichen Zuginge zu dokumentieren,
die sich im Prinzip derselben Sache annehmen. Was vermag Kultur-
philosophie zu leisten und worin kénnte ihr Beitrag fiir interkultu-
relles Denken bestehen? Es ist jedenfalls eine kulturphilosophische
Konjunktur auszumachen, worin kulturelle Anfragen die Grund-
lagen philosophischer Konzepte auf die Probe stellen.

Stirker als in der Philosophie macht sich bei den benachbarten
Wissenschaftsdisziplinen die Hinwendung zu kulturellen Themen
bemerkbar, so daf3 allenthalben von einer »kulturalistischen Wende«
gesprochen werden kann. Human- und Sozialwissenschaften fir-
mieren zunehmend unter »Kulturwissenschaften«, der Drift in der
Soziologie zu einer erneuerten Kultursoziologie ist uniibersehbar,
ebenso wie die iiber ihre eigenen Fachgrenzen hinausweisenden
ethnologischen und ethnographischen Forschungen auf der Hand

4 O. Schwemmer 1997.
5 R. Konersmann 1996, 327-354.

40

25.01.2026, 05:21:38. /dolat e


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kulturbegriffe

liegen.® Die in Amerika lingst etablierten »Cultural studies« und
»Cultural anthropology« stellen ein weltweit prosperierendes For-
schungsgeflecht dar. Mehr als jedes andere Themenfeld scheint das
kulturelle Paradigma die interdisziplinire Arbeit zu fordern, das nun
aber beiden Seiten gerecht werden muf3: der Kldrung grundbegriff-
licher Voraussetzungen sowie der methodischen Bewuftheit auf der
einen und der sinnvollen Aufnahme der unendlichen kulturellen
Materialfiille auf der anderen Seite.” Vermutlich war nie zuvor die
ernste Absicht grofier, vom anderen lernen zu wollen, auch schon
deshalb, weil dies das eigene Fach weiter bringt. Das galte fiir die
Philosophie ebenso wie fiir die Kultur- und Sozialwissenschaften.
Gewif, diese kulturalistische Wende stammt nicht so sehr aus den
Einzeldisziplinen selber, sondern ist eher als Reaktion auf die sich
verdndernde Weltlage zu verstehen. Man ist sozusagen in allen mog-
lichen Bereichen mit kulturellen und interkulturellen Erscheinungs-
formen und Fragestellungen konfrontiert, so daf3 keine Sozial- und
Kulturwissenschaft an diesen Problemstellungen vorbeikommt. So
sammeln sich gleichsam in den Einzeldisziplinen Phanomenfelder
wie Auslinderfeindlichkeit, Fremdenhaf3, Gewalt, Integration etc.,
die den Problemzonen interkultureller und multikultureller Gegen-
wart entstammen. »Fremdverstehen« ist geradehin zu einer Kapitel-
iiberschrift avanciert, die in keiner Arbeit fehlen darf; es ist nur die
Frage, ob die »wissenschaftliche« Beschiftigung auch die Lésungen
anzubieten vermag, die zu geben sie verspricht. Auch »Fremde« kann
zur Mode werden, und was heute teuer ist, kann morgen schon ver-
gessen sein.

¢ Vgl. E. Berg/M. Fuchs 1993.

7 Vgl. hierzu auch F.-P. Burkard 2000, 9-24. Burkards Einleitung sowie die Auswahl der
zugrunde gelegten klassischen Texte laufen auf die Frage kulturellen Fremdverstehens
zu, womit auch die angesprochene Interdisziplinaritit in den Vordergrund tritt.

41

25012026, 05:21:38. /de/ay Bic)


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Intercultural Turn und Kritik der
interkulturellen Vernunft

Solange es Philosophie gibt, gibt es Kritik der Philosophie. Ja das
stindige Infragestellen ihrer Grundlagen gehért mit zu ihrem Selbst-
verstindnis, macht vermutlich das Entscheidende ihrer Arbeit aus.
Indem sie sich wandelt, bleibt sie sich als Philosophie allererst treu.
Dies heif3t, daf3 es nicht nur innerhalb der Philosophie Veranderun-
gen und Neuerungen gab und stindig gibt, sondern daf3 die Philoso-
phie selber in ihren Grundlagen und Grundbegriffen sich wandelt.
Was auf wissenschaftsinterner Ebene schon »Paradigmenwechsel«!
genannt wurde, was zweifelsohne einen groflen Fortschritt hinsicht-
lich des wissenschaftlichen Selbstverstindnisses mit sich brachte, hat
sich in der Philosophie ebenfalls vollzogen. Allein der Wissenschafts-
begriff von Antike und Mittelalter unterscheidet sich grundlegend
von jenem der Neuzeit und Moderne; man muf$ sich nur den Unter-
schied zwischen » Wesenswissenschaft« und der auf die Subjektivitdt
zuriickgehenden »mathesis universalis« vor Augen halten. Damit
verbunden sind nicht nur eine »Revolution der Weltbilder«, sondern
vor allem eine »Revolution der Denkungsart«. Exakter formuliert
miifite man von einem Umbruch des »Substanzdenkens« der Antike
und des Mittelalters zum »Systemdenken« der Neuzeit sprechen,
worin nicht nur die Grundbegriffe neu buchstabiert werden mufSten,
sondern woraus sich auch eine villig neue Weltsicht, ein neues Men-
schenbild, ein anderes Natur- und Gottesverstindnis usw. ergeben
haben. Die Umwilzungen reichen bis in die ontologischen Grundvor-
aussetzungen.? Aber es gibt auch kleinere Schritte, die gleichwohl
einen »Umbruch« mit sich fithren. Kant war innerhalb der Philo-

1 Vgl. T. S. Kuhn 1976. Nicht so sehr Kuhns Einzelausfiihrungen haben fiir Furore
gesorgt, sondern die Grundthese, daf8 Wissenschaft nicht nur Fortschritte innerhalb
ihrer Grundbegriffe und Horizonte macht, sondern daf} ihre Grundbegriffe als Grund-
lage des Verstindnisses selber in Frage stehen. Die Wissenschaften selber unterliegen

einer Art Wesenswandel.
2 Vgl. H. Rombach, 1981.

42

25012026, 05:21:38. /de/ay Bic)


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Intercultural Turn und Kritik der interkulturellen Vernunft

sophie gewissermafSen der erste, der nicht nur von einer »Revolution
der Denkungsart« sprach, sondern der dies auch in der klaren Grund-
legung transzendentalphilosophischen Denkens aufgewiesen hat. Es
folgten die Vertreter des Deutschen Idealismus, allen voran Hegel,
der die Grundlagen der Vernunft aus ihrem inneren Ganggesetz ge-
schichtlicher Notwendigkeit heraus zu zeigen versuchte. Das Apriori
erhilt, wenn man so will, ein geschichtliches Antlitz, der »Geist«
bekommt seine »Phinomenologie« geboten, er zeigt sich konkret
und kontingent. Gleichwohl rechnete das Antlitz nicht mit der »List
der Vernunft«, die es eben doch nicht so ernst mit den konkret ge-
schichtlichen Selbsterfahrungen nahm und diese in der Grundten-
denz instrumentalisierte. Die Phdnomene fristen so etwas wie ein
Opferdasein der Vernunft, die den Schritt zur »materialen Vernunft«
nicht wirklich geschafft hat. Einen solchen Schritt forderten aber
schon Herder und Humboldt ein, deren beider Grundinteresse auf
die Vielfalt der Kulturen und Sprachen zielte. Entscheidend dabei ist
aber, daf nicht nur der geschichtliche Aspekt in den Vordergrund
tritt, dies tat er schon bei Hegel, die Vernunft begann selber, sich
ihrer Konstitutionsbedingungen zu besinnen. Was bringt die Ver-
nunft zur Vernunft? Die eher riickwirts gewendete und begriin-
dungstheoretisch ausgerichtete Antwort Kants bekommt eine vor-
wirts ausgerichtete und gestaltende Note. Sprache und Denken
wachsen so zusammen, daf3 sie allererst als auseinander hervor-
gehend begriffen werden konnen. Kulturen sind in erster Linie
sprachlich konstituiert, ein Theorem, das bis heute in Geltung ist,
zumal die Absetzung des Menschen von der Natur via Sprache als
eine, ja als die entscheidende Leistung der Kulturalitit selber gilt.
Der »linguistic turng, der allenthalben mit analytischen und pragma-
tischen Konzeptionen des 20. Jahrhunderts in Verbindung gebracht
wird, feierte hier schon seine Geburtsstunde. Galt Herders Interesse
mehr der Erforschung des »Volksgeistes«, so nahmen Humboldts
Forschungen ihren Ausgang vom »Geist der Individualitit«. Im
Grunde erfuhr das transzendentale Subjekt in seinem ganzen Forma-
lismus hier schon seine konkrete und gestaltende, das heifSt sprach-
liche Bodenhaftung. Von diesem »turn« aus lassen sich Spuren bis in
die Hermeneutik Gadamers sowie in die Sprachpragmatik Apels und
die kommunikative Rationalitdt von Habermas verfolgen. Nun kann
man jede zur Disziplin gewordene philosophische Konzeption einen
»turn« nennen, wie dies etwa mit dem »pragmatic turn«, dem »her-
meneutic turn« u.a. geschehen ist. Dies wéren im Verhiltnis wieder-

43

25.01.2026, 05:21:38. /de/a - [


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

um kleinere Turns, die man zusammengreifend als »methodic turns«
bezeichnen konnte. Es gibt zunehmend auch Anzeichen, die auf
einen »iconic turn« hinweisen, dem man eine dhnliche Karriere wie
dem »linguistic turn« voraussagt. Jedenfalls wiirden hierunter An-
sitze fruchtbarer gemacht werden kionnen, die auf Phinomene wie
Symbolisierung und Performativitit, iberhaupt auf ein »Bildden-
ken« gehen, das nicht nur anders gelagert ist als ein Sprachdenken,
sondern auch andere Phidnomene und Zusammenhinge aufzeigen
kann. Der Anschauung bleibt nicht allein die materiale Fiillung be-
grifflicher Leere vorbehalten, sie erhilt ein eigenes Feld jenseits des
Duals Anschauung und Begriff.

Ein weiterer Umbruch nun, so meine These, kiindigt sich in dem
an, was man den »world turn« nennen konnte. Auch dieser hat eine
lange Vorgeschichte, er ist aber erst im Laufe des 20. Jahrhunderts
explizit geworden. Der world turn nimmt die anderen turns auf, [6st
sie aber aus ihren Vereinseitigungen. Unter »world« verstehe ich da-
her im ganzen gesehen den Schritt von der Selbstbegriindung zur
Selbstgestaltung der Vernunft. Das heifit, daf die »Selbstgestaltung
der Vernunft« dem »Selbsthervorgang der Welt« entspricht, in dem
es um nicht weniger als um das Geschehen der »Selbstkonstitution
der Vernunft« geht. Da nun die phdanomenologische Tradition ihr
Hauptanliegen genau in dieser Selbstkritik der Vernunft sieht, was
nichts anderes bedeutet als das Freigeben auf ihre Selbstgestaltung,
sehe ich in ihrem methodischen Riistzeug und der damit verbunde-
nen Offnung »zu den Sachen selbst« die weiteste und fundierendste
Moglichkeit, die Fragestellung des »world turns« anzugehen.? In

3 In diesem Sinne werden natiirlich die Ansitze Heideggers und auch Gadamers wich-
tig, insofern deren hermeneutisches Anliegen phinomenologisch grundiert bleibt. Die
hermeneutische Phinomenologie stellt sich als eine Erweiterung und Vertiefung der
Bewuftseins- und Transzendentalphinomenologie dar. Gerade der spitere Heidegger
und Gadamer setzen ganz und gar auf die Sprache als der ausgezeichneten Weise der
Welterfahrung. Sie haben also beide — es sei einmal erlaubt beide in einem Zug zu
nennen — den tendenziellen Schritt vom »linguistic turn« zum »world turn« gemacht.
Stirker als in anderen Denktraditionen des linguistic turns — man denke etwa an die
analytischen Denkfiguren im Anschlufl an Wittgenstein, an die Nachfolger der Kriti-
schen Theorie ebenso wie an den Strukturalismus franzdsischer Prigung — ging es bei-
den um den Focus der Welterfahrung. »Die Sprachlichkeit unserer Welterfahrung ist
vorgingig gegeniiber allem, das als seiend erkannt und angesprochen wird. Der Grund-
bezug von Sprache und Welt bedeutet daher nicht, dafl die Welt Gegenstand der Spra-
che werde. Was Gegenstand der Erkenntnis und der Aussage ist, ist vielmehr immer
schon von dem Welthorizont der Sprache umschlossen. Die Sprachlichkeit der mensch-

44

25.01.2026, 05:21:38. /defat @


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Intercultural Turn und Kritik der interkulturellen Vernunft

dem Augenblick nun, in dem die Tragfihigkeit des »Weltphino-
mens« deutlich wird, indem das, was »Welt« heiflen kann, aus den
Analysaten hervor- und aufgeht, in dem Augenblick liegt der Schritt
zu einem neuen Turn gewissermaflen auf der Hand. Es ist der Schritt
vom »world turn« zum »intercultural turn«. Damit wird aber der
Schritt zu einem »Denken der Differenz« so wie zur »Pluralitit der
Welten« getan. Die Vielfalt der Kulturen sieht sich in den Plural der
Welten zuriickgebunden. Der »intercultural turn« wird methodisch
vom »turn der Pluralitit der Welten« aufgefangen. Das heifdt, daf3
»interkulturelles Denken« nicht etwa eine geographische, iiber Euro-
pa und Nordamerika hinaus sich ausdehnende Grofle benennt — dies
wiire duflerlich und nicht weiter spektakulir —, es heif3t vielmehr, daf3
die Philosophie selber und ihr Philosophiebegriff bis in ihre Grund-
lagen hinein angesichts der Herausforderung der Pluralitat der Wel-
ten erneut in Bewegung kommen.*

Bezieht man den Paradigmenwechsel auf die Selbstkritik der
Vernunft, so konnte man wie folgt sagen: Die »Kritik der reinen Ver-
nunft« Kants, welche die Grundbedingungen des Erkennens tber-
haupt erwies, wurde von der »Kritik der historischen Vernunft« Dilt-
heys auf ihre historisch gebundenen Erlebnisfelder hin erweitert, die
vor aller Erkenntnis verstanden sein miissen. >Verstehenc tritt an die
Stelle des >Erkennens< bzw. relativiert dieses. Die nun anstehende
»Kritik der interkulturellen Vernunft« sieht sich den beiden Vorgan-

lichen Welterfahrung als solche meint nicht die Vergegenstindlichung der Welt.«
(H.-G. Gadamer 1986, 454)

+ Nimmt man die Sprache als Konstitutionsbedingung fiir Welterfahrung ernst, so
bleibt dies nicht ein Formalaspekt. Die Sprache ist so etwas wie Artikulation von Welt,
konkrete Eroffnung und Gestaltung von Welt. Die Sprache erschlief3t in ihrem gram-
matischen, syntaktischen und semantischen, kurz ihrem sprachlogischen Bau die zu ihr
gehorige Welt. Aber es gibt eben nicht nur die indogermanische Sprachfamilie, von der
man langhin ausgegangen ist, es gibt die sinotibetischen Sprachen, zu denen etwa das
Chinesische und Vietnamesische zihlt, die altaische Sprachfamilie, zu der das Japanische
und Koreanische gehort, ebenso wie die austronesische, drawidische u.a. Sprachfamili-
en. Es lduft also auf unterschiedliche Sprachlogiken hinaus, und da Sprache und Welt
jeweils konstitutiv zueinander gehoren, wird je nach Sprache und Sprachfamilie eine
jeweilige Welt in ihrem Sinn erschlossen. Allerdings, so wird sich zeigen, zeichnet kei-
neswegs die Sprache allein fiir die Welterfahrung und Welteréffnung verantwortlich. Es
wird vermutlich darauf hinauslaufen, daf8 Sprache nur eine Weise der Welterfahrung
ist, so dafl der jeweilige Weltcharakter einer Welt daran zu ersehen ist, welche Stellung
die Sprache innerhalb der jeweiligen Struktur einer Welt innehat. Soweit sind Heideg-
ger und Gadamer nicht gegangen, vermutlich schon deshalb nicht, weil ihnen die damit
verbundene Brisanz interkultureller Problemstellung noch verschlossen geblieben war.

45

25.01.2026, 05:21:38. /defat @


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

gern verpflichtet, 6ffnet deren Paradigmen des >Erkennens< und >Ver-
stehens¢ allerdings auf das diese wiederum fundierende und relati-
vierende Erfahren. Hierin ist aber ein Erfahrungsdenken angezielt,
das nicht nur vor dem Erkennen und Verstehen liegt, sondern das,
durch sie hindurchgegangen, diese als bestimmte Erfassungsformen
mit den ihnen zugehorigen Feldern ausweist. Galt unter Erkenntnis-
bedingungen Erfahrung als aposteriorische Grofe, so sollte sich dies
unter Verstehensbedingungen schon anders verhalten. Erfahrung ge-
langte sehr nahe an den dort exponierten Erlebnisbegriff heran, der ja
keineswegs mehr aposteriorisch verfafit ist. Das interkulturelle Den-
ken indes fordert nun ein >Erfahrungsdenken¢, welches Erkennen und
Verstehen selber als bestimmte Erfahrungsdimensionen aufzeigt, die
konstitutiv zur interkulturellen Erfahrung gehoren.

Damit unterliegt die >Erfahrung< selber einem Paradigmen-
wechsel, was ebenfalls fiir die >Welt< als dem Pendant der Erfahrung
zutrifft. So wenig wie Erfahrung in den Zuschreibungen von »empi-
risch« und auch »transzendental« aufgeht, so wenig kann >Welt« als
ontische Bedingung oder als Idee angesetzt werden. Deren gegensei-
tige Bedingungsweise, also der konstitutive, nicht zu unterlaufende
Strukturzusammenhang von Erfahrung und Welt stellt denn auch
den Ausgangspunkt fiir eine Kritik der interkulturellen Vernunft dar.
Sie bilden ein gemeinsames Geschehen, das sich qua Geschehen aus-
einander hervortreibt, und das dabei stets auf (s)ein geschichtliches,
jeweils welteroffnendes Erfahrungsprofil antwortet. Es ist hierin eine
Erfahrungsinstanz aufgerufen, die sich geben laflt und die nicht
schon glaubt erkannt und verstanden zu haben. Damit geht einher
eine Offnung von und fiir kulturelle(n) Erfahrungen, was so umfas-
sende Bereiche wie Ethos, Ethik, Moral, Asthetik, Leiblichkeit, Bil-
dung, Religion etc. konkret macht und darin in ihrem Sinn begreifen
lagt.

Dadurch vermag wiederum eine Art Erfahrungskompetenz er-
worben zu werden, die vor der Verstrickung in Universalismus und
Relativismus allererst aus der Begegnung kultureller Welten lernt.
Diese Begegnungen sind auf ihren konstitutiven Erfahrungsprozef3
hin zu analysieren, was nicht weniger heif3t als daf3 dasjenige, wovon
man gewdhnlich ausgeht und das sich ergo so beschreiben liefSe, mit
zur Diskussion steht. Was uns zunichst ja begegnet, konnen nur
Rumpfformen sein, sei es die Seite objektiver Gegebenheit betref-
fend, sei es aufgrund der Vorstruktur unseres Verstehens. Erst das
gegenseitige Erfahrungslernen zeigt uns die in allem steckende Ent-

46

25012026, 05:21:38. /de/ay Bic)


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Intercultural Turn und Kritik der interkulturellen Vernunft

faltungstendenz, zeigt uns, dafy in dem Mafle, in dem wir uns auf
diese Erfahrungsprozesse einlassen, die Welten sich allererst als Wel-
ten offnen. Es wird daher notwendig sein, die Weltenerfahrung auf
ihr dynamisches und genetisches Geschehen hin anzugehen, insofern
dadurch erst die Bewegung und auch das Bewegende der Erfahrung
deutlich zu werden vermogen. Am » Weg der Erfahrung« hingt alles,
und er macht erst Sinn als »Erfahrung des Weges«. >Erfahrung< und
>Welt(en)« bilden daher die Grundtopoi einer méglichen »Kritik der
interkulturellen Vernunft«.

47

25.01.2026, 05:21:38. /de/a - [


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V.. Warum Phianomenologie

Gemeinhin gilt die »Phanomenologie« als eine bestimmte Disziplin
innerhalb der Philosophie, die bestimmten Fragestellungen nachgeht
und ein bestimmtes Methodenbewuf3tsein ausbildet. Auch wenn die-
se Zuordnung durchaus etwas fiir sich hat, so scheint sie mir doch
relativ duflerlich zu sein. Auf der anderen Seite glaubt man unter
»Phinomenologie« alles Mogliche verstehen zu diirfen, so daf3 einem
inflationidren Gebrauch ihrerseits Tiir und Tor gedffnet ist. Jede Wis-
senschaftsdisziplin, ganz gleich ob sie sich empirisch oder auch an-
ders versteht, spricht von »Phidnomenologie«. Ihr Begriff scheint je-
denfalls ungeschiitzter zu sein als jeder andere Methodenbegriff.
Man deskribiert, was ist, und was wire nicht, das nicht deskribiert
werden konnte. Diese vorphidnomenologischen Aspekte einmal bei-
seite gestellt, verstehe ich aber, und ich tue dies im Riickgriff und in
ausdriicklicher Anlehnung an die »Klassiker« der Phinomenologie,
unter »Phdnomenologie« auch nicht eine reine, gewissermafSen in-
nerphdanomenologische Methodenreflexion, noch eine blofle Be-
schreibungskunst vorhandener Phidnomene. Die, wie mir scheint,
wahre Stirke der mit Husserl beginnenden phinomenologischen Ar-
beit sehe ich darin, dafi sie sich einerseits der Selbsterforschung der
Vernunft widmet, andererseits aber das damit verbundene reale Ge-
schehen der Wirklichkeit zum Thema macht. Die ansonsten apriori
vorausgesetzte Vernunft steht selber hinsichtlich ihrer Konstituti-
onsbedingungen in Frage, ebenso wie die faktische Welt nicht als
gegeben und vorhanden hingenommen wird. Das, was Vernunft und
Bewuf3tsein leisten, was Welt und Sein bedeuten konnen, gilt es aller-
erst zu untersuchen. Die konstitutive Verbindung von Zugangsweise
und Erscheinungsweise wird so das unhintergehbare Markenzeichen
der Phinomenologie sein. Es gibt nicht Erkenntnis und »Wissen
iiberhaupt«, da ein solches stets schon auf Regionen zuriickgeht, in-
nerhalb deren das, was erkannt und gewufst werden kann, allererst
»gegeben« ist. Die »Gegebenheitsweise« ist die Voraussetzung allen

48

25.01.2026, 05:21:38. /de/a - [


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Warum Phanomenologie

Gegebenseinkonnens, und die Weise des Gegebenseins korreliert da-
bei unmittelbar mit der ihr entsprechenden Erfassungsweise. Phino-
menologie ist in einem genuinen Sinn Vernunftforschung und Ver-
nunftforschung zugleich. Thr Hauptthema, die Vernunft, erweist sich
sowohl als Subjekt wie als Objekt der Forschung, und soweit sie als
Objektseite fungiert, soweit steuert sie auf >Welt< als ihrem grund-
legenden Phdanomen zu. Anders formuliert: Die geltungstheoretische
Instanz der Vernunft tritt realiter in Erscheinung, und nur ihr In-Er-
scheinung-treten, also ihre genuin phinomenologische Struktur ver-
leiht der Geltungsfrage ihre Uberzeugung und Evidenz.

Damit einher geht die Vorrangstellung des »Aufzeigens« und
des »von sich selber her Zeigens« vor aller Begriindung, ein Schritt,
an dessen Ubergangsfeld Husserl bestindig arbeitete, wenn er »Gel-
tung« und »Aufzeigen« aufeinander zuriick bezog und dies im
Terminus »Evidenz« zu verankern suchte. So wird die Frage der
»Konstitution« entscheidend, die niherhin als ein »Konstitutions-
geschehen« zu verstehen ist, die im weiteren Verlauf einen generati-
ven und genetischen Phidnomen- und Phinomenologiebegriff auf
den Plan ruft. Genuin phinomenologisches Arbeiten zeichnet sich
dadurch aus, daf3 es diese konstitutiven Felder zum Thema macht,
die begriindungstheoretisch stets schon vorausgesetzt und daher
ihres notwendigen Ausweises beraubt sind. Deutlich wird dies in all
jenen Theoremen, die »Normativitit« zum Angelpunkt ihrer Analy-
sen erheben, ein Ansinnen, das richtig und wichtig ist, das aber alle
vorgingigen Entscheidungen nicht mehr beriicksichtigen kann. Als
Folge davon laf3t sich jener breite Diskurskomplex erkldren, der zwi-
schen normativer Begriindungsarbeit und meist deskriptiv legierten
skeptizistischen Modellen — im iibrigen ein Entsprechungsbild der
Universalismus-Relativismus-Theoreme — hin und her schwankt.

Steht bspw. ein Phanomen wie jenes der Erfahrung als Phéno-
men an, so kommt jeder Begriff der Erfahrung zu spit. Wir befinden
uns stets schon in der Erfahrung, was heiflt, daf$ wir in einem weit-
reichenden Erfahrungszusammenhang stehen, der uns angeht und
einnimmt, und der deshalb iiberhaupt zur Erfahrung werden kann.
So sind wir in einer Landschaft aufgenommen, sie spricht uns an,
bewegt uns. Dies aber ist nur moglich, weil darin mehr als diese
Landschaft, weil darin ein ganzer Wesenszusammenhang von Land-
schaft, man wiirde besser sagen, die »Welt der Landschaft« spricht.
Wir sind in der Landschaft, noch bevor wir zu ihr Stellung nehmen,
sie betrachten und wahrnehmen kénnten. Ganz abgesehen davon,

49

25.01.2026, 05:21:38. /de/a - [


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

dafl das Umgreifende der Landschaft schon in uns eingezogen ist,
wenn wir »etwas« in der Landschaft oder auch als Landschaft fest-
stellen wollen. Empfindungsmaflig mag sich dies als das »Erhabene,
das »Beeindruckende«, das »Beriickende« aber auch »Bedriickende«
einer Landschaft bekunden, aber auch dies wire im Nachhinein aus
einer psychologischen Innenperspektive verstanden. Beide, das »von
auflen« der Feststellung wie das »von innen« der Empfindung stellen
so »Auflenansichten« des eigentlich gesuchten »Phidnomens« dar.
AufSensichten deshalb, weil sie von Anfang an die subjektive und
die objektive Seite als getrennt ansehen, und je nach Vorhaben, ein-
mal auf der Empfindungsebene, das andere Mal auf der Reflexions-
ebene ansetzen. Anders stellt sich der phidnomenologische Befund
dar, der darauf abhebt, daf3, bevor man eine Sache »von auflen« auf-
nehmen kann, man schon irgendworin, und zwar mit ihr irgend-
worin sein muf3.! Im tibrigen: was fiir die Landschaft gilt, dies trifft,
wenn auch in komplexerer Weise, fiir einen Gedanken zu, jedenfalls
dann, wenn dieser zur Erfahrung kommen soll. Phinomenologie er-
weist sich so gewissermaflen als die Erforschung einer Feldstruktur,
genauer, der Strukturiertheit einer Welt, aus der wir uns auf konsti-
tutive Weise entgegenkommen. Von hier aus erklért sich auch das
von Beginn an leitende Selbstverstindnis der Phinomenologie, die
Bedingungsmoglichkeit von Rationalitit auf der einen und Psycho-
logie auf der anderen Seite aufzeigen zu konnen. Phinomenanalysen
laufen so auf die Erfahrung des grundsitzlichen Weltcharakters eines
jeden Phanomens zu. Dies hebt die sErfahrung« insofern etwas her-
aus, als mit ihr nicht erst der Weltbezug, sondern dem zuvor die
Welthaltigkeit und das Aufgehen einer Welt deutlich werden. Wenn
wir also »etwas« erfahren, so sind wir immer schon in der Erfahrung,
was zugleich heifst, dafi, aufgrund des impliziten Weltaspekts, iiber-
haupt so etwas wie >Evidenz< auftauchen kann. Eine Evidenz aller-
dings, die nicht letztgiiltige Wahrheit beansprucht, sondern stets vor-
ldufigen, experimentellen und tentativen Charakters ist, die aber
doch stets Einsicht verleiht, um tiberhaupt ein Argument vorbringen
zu kénnen. Daran hingt auch, dafy phianomenologische Analysen von
der Sache her nie an ein Ende kommen, vergleichbar der Interpreta-
tion von Kunstwerken. Dieses ihr nie zu Ende Kommen erweist sich
aber als ein Fortschritt in der Sache, insofern damit der Schritt vom
apriorischen und statischen Denken zu einem generativen und pro-

1 Vgl. hierzu H. Rombach 1994a, 14.

50

25012026, 05:21:38. /de/ay Bic)


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Warum Phanomenologie

zessualen Denken getan wird. Sind dem &lteren Modell Unendlich-
keitsmotive und Wahrheitsgeltung eingeschrieben, so dem jiingeren
Erfahrung von Endlichkeit und stets zu erbringende, weil sich kor-
rigierende und verdndernde Uberzeugungsleistung.

Was bei Husserl noch »Immanenz des BewufStseinslebens«
hief3, womit er die transzendentale Struktur, also die Innenverfaf3t-
heit des BewufStseins selber aufwies, wire auf das »Erfahren von
Welt« hin zu erweitern und zu vertiefen. Phinomenologie als das
Selbsterfahren der Welt (gen. subj.), was zugleich Selbsterfahrung
der Vernunft, d.h. deren Aufklirung iiber sich selbst bedeutet. So
gesehen besagt »Welt< nicht nur eine »InnenverfaStheit«, in die wir
immer schon gestellt sind, sondern benennt eine Strukturmannigfal-
tigkeit, aus der gleichurspriinglich die einzelnen Pole als Konstitute
hervorgehen. So hat jedes Phianomen seine ihm entsprechende Sub-
jekt- und Objektverfa3theit. Ob bewuf3t oder vorbewufSt, unbewuft
oder existential angelegt, jede Ebene hat sozusagen ihre sWelt¢, von
der her deren einzelne Grundziige und Parameter zur Darstellung
gebracht werden konnen. Wie diese Welten wiederum miteinander
zusammenhingen, wie also bspw. » Bewuf3tsein« mit »Unbewufltem«
oder »Bewufitsein« mit »existentialem Dasein« in Verbindung ste-
hen, wie und ob sie sich bedingen oder auch nicht, ist eine weitrei-
chende Frage und bediirfte einer eigenen Untersuchung.

Diesem »Innenaspekt« der Phinomenologie, der wie gesagt ja
nichts anderes besagen will als die Bedingungsstrukturen der Ver-
nunft — im iibrigen die klassische Form von Innenverfaftheit — in
threm »Zur-Erscheinung-kommen« aufzuweisen, wire des weiteren
eine innere Kritizitit der Phinomenologie an die Seite zu stellen, die
Einschrinkungen und Selbstbegrenzungen zu orten weif3. So kénnen
etwa Husserls Analysen aufgrund ihrer intentionalen Grundstruktur
die Phanomene allein im »Modus der Gegenstandlichkeit« erfassen,
was konstitutiv an der Vorgeordnetheit des » Wahrnehmungsphéno-
mens« hingt, was aber zugleich bestimmte Phanomenfelder und -zii-
ge, etwa jene vorpradikativer und vorintentionaler Verfafitheit, nicht
zuganglich machen kann. Da dies aber die intentionale Zugangsweise
wiederum nicht sehen kann, vermag sie auch das Fehlen dieser Pha-
nomene nicht als Problemanfrage zu gewirtigen. Was dann als >Pha-
nomenc ausgewiesen wird, stellt sich u.U. als ein Teilbereich dieses
Phanomens oder gar als Epiphanomen dar. Wie auch immer, eine
solch skritisch« verstandene Phinomenologie mochte auf die Not-
wendigkeit des Erfahrungsprozesses hinweisen, der qua Analyse die

51

25012026, 05:21:38. /de/ay Bic)


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

Phénomene iiber sich selbst aufklirt. Die Phinomenologie ist »eher
als eine Bewegung, denn als System und Lehre«? zu verstehen, als
eine »Phanomenologie der Phanomenologie, in der auch ein Phino-
men wie jenes der Erfahrung nur aus der Erfahrung selber gewonnen
werden kann. Erfahrung erhellt erst als » Erfahrung der Erfahrung«.

Nun wird es hier um eine »Phinomenologie der Erfahrungs,
niherhin der »interkulturellen Erfahrung« gehen. Man mag einwen-
den, daf3 dieser Zugang selber einen ganz bestimmten Teilbereich,
ein ganz bestimmtes Phinomen aufgreift, der viele andere unberiick-
sichtigt lalt. Dies ist zu konzedieren. Aber ich verstehe dies nicht als
Einschriankung, und zwar in doppelter Hinsicht: Zum einen gehort es
konstitutiv zur Erfahrung als Erfahrung, daf8 sie an konkreten Stel-
len, situativ und vereinzelt ansetzt, daf3 sie also gleichsam >von unten
herc kommt, daf$ sie aber zugleich einen Weg zurticklegt, der sie im
direkten Sinne des Wortes »zur Erfahrung kommen« laf3t, was das
Phénomen der Erfahrung sich allererst 6ffnen und weiten ldfit. In
gewisser Weise konnte man von einem »Zur-Welt-Kommen« des
Phénomens sprechen, dergestalt daf3 das Phanomen seine >Welthaf-
tigkeit< konkret entdeckt und herausarbeitet. Zum anderen, und dies
schlief3t sich durchaus an, erweist die Ausarbeitung des >Phinomens«
der Erfahrung, daf8 dieses Qualititen eines >Grundphanomens«< an-
nimmt. Damit ist gesagt, daf8 hinter die Erfahrung in gewisser Weise
nicht zuriickgegangen werden kann, da sie den Boden selber, der auch
schon in der Frage nach den »Bedingungen der Moglichkeit der Er-
fahrung« vorausgesetzt ist, erst mit ihrem Erfahrungsweg hervor-
bringt. In diesem Sinne zeigt das »Grundphdnomen der Erfahrung«
die Bedingungsstruktur der Erkenntnis, indem sie diese in ihrem
Konstitutionsgeschehen aufzeigt. Thr geht es, wie der Erkenntnis
auch, um »Welt«, um »Wahrheit«, aber doch in einem ganz anderen
Sinn, der diese aus der Erfahrung, also aus dem Phdnomen der Er-
fahrung hervorgehen sieht. In diesem Sinn kann man hinter >Erfah-
rung< so wenig wie hinter >Welt« zuriickgehen, bilden beide doch die
»Grundfolie« allen Verstehen- und Begreifenkonnens. Und insofern
sind sie die eigentlichen Seismographen und Verankerungen der Ver-
nunft.

Die Phinomenologie iibernimmt, so darf man folgern, das Staf-
felholz philosophischer Begriindungsarbeit, indem sie diese auf ihre
Konstitutionsbedingungen hin, zu denen auch die Erscheinungswei-

2 M. Merleau-Ponty, 1966, 18; vgl. ebd. 4, 17.

52

25012026, 05:21:38. /de/ay Bic)


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Warum Phanomenologie

sen der Wirklichkeit gehoren, angeht. Was fiir gewohnlich das For-
schungsterrain zumeist empirischer Wissenschaften umschreibt, also
die sogenannte »Realitdt«, wird auf das Niveau ihres phanomenolo-
gisch aufzuzeigenden Erscheinenkonnens gehoben. Daraus zieht die
Phinomenologie ihren Anspruch, Vernunft und Welt, wenn man so
will, Denken und Realitét, in ihrer gemeinsamen, sich gegenseitig
hervorbringenden Bedingungsstruktur aufzuzeigen. Gewifs, ein um-
fassendes und weitreichendes Programm, aber dies zeichnet sich als
Fokus der Philosophie selber ab. Dies hitte etwa auch Konsequenzen
fiir ein genuines Verstindnis von Interdisziplinaritit. Deren viel-
beschworene Umsetzung hat sich bislang doch meist als Lippenbe-
kenntnis erwiesen, was allerdings auch nicht weiter verwundert,
miifite doch ein fruchtbarer interdisziplinarer Austausch sich der an-
gesprochenen Vermittlung von Grundbegriffen, die jede Wissen-
schaft als ihre philosophische Grundierung hat, jedenfalls in prin-
cipio, und jeweiliger Sachthemen widmen.

Die Vorgehensweise unserer Arbeit sucht denn auch diesen An-
forderungen Rechnung zu tragen, jedenfalls dort, wo dies geboten
erscheint. Konkret durchgefiihrte Phinomenanalysen, die sich ganz
aus der Sache heraus verstehen und von dorther ihre Kriterien ge-
winnen, werden immer dann von philosophischen Konzepten und
Diskussionstableaus flankiert, wenn dies fiir die Sache erhellend ist.
Es zeigt sich niamlich, daf3 bestimmten Sachanalysen bestimmte phi-
losophische Ansitze korrespondieren, d.h. daf8 die einzelnen Phi-
losophien selber Antworten und Selbstklarungen jeweiliger Phéno-
menkonstellationen darstellen. Wenn unsere Rezeption daher
zumeist in kritischer Absicht geschieht, so ist dies allein der Klirung
und Erhellung der Phinomene geschuldet.? Ich verstehe deshalb pha-
nomenologische und philosophische Arbeit in erster Linie als » Arbeit
an den Phinomeneng, der erst in einer zweiten Instanz »Theorien
iber Phinomene« entspringen konnen. Mir ist die Betonung dieser
»Doppelstrategie« deshalb wichtig, da man sich meist nur einer der
beiden Seiten zuwendet. Die phinomenologische Tradition hat hier-
bei vielleicht das Plus, dafs sie gewissermaflen direkt auf die »Sache«
zusteuert, jedenfalls ist dies ihr internes Programm. Thr Nachteil ist

3 In dieser Hinsicht, Phinomene und Theorien aneinander zu priifen, ja dariiber hinaus
diese als sich bedingend und auseinander hervorgehend zu untersuchen, sehe ich mich
dem Anliegen Foucaults verbunden, wenngleich dieser keiner phanomenologischen Di-
rektive gefolgt ist. (Vgl. M. Foucault 1994, 10, passim)

53

25012026, 05:21:38. /de/ay Bic)


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

wiederum, daf3 sie sich meist nur der phinomenologischen For-
schungssystematik und der dieser entsprechenden Tradition ver-
pflichtet weif3, so daf3 sie andere Ansitze und Traditionsstringe so-
zusagen gar nicht kennen zu miissen glaubt. Hierin sehe ich ein
durchaus offenes Problem phinomenologischer Forschungen, inso-
fern sie gleichsam nur das Feld bespielen, das sie selber gebaut haben.
Gewil3, dieser mogliche Einwand mag sich dadurch wiederum ab-
schwichen, als die Phinomenologie aufgrund ihrer Grundintention
der Sachforschung gleichsam automatice andere Methoden und
Systematiken in sich aufnimmt. Man denke nur an transzendental-
philosophische Standards, logische Denkmuster und lebensphilo-
sophische Implikationen, an hermeneutische Anschliisse und struk-
turalistische resp. poststrukturalistische Weiterungen.

Mit diesen Aspekten der Phdnomenologie verbindet sich
schlieBlich der Hinweis auf die innere Geschichtlichkeit der Phino-
menologie. Daf3 sie eine eigene Entwicklung hat, ist klar, daf3 sie dar-
iiber hinaus aber eine »innere Geschichte« darstellt, deren Schritte
sich kritisch iibersteigen, wird nicht von jedermann geteilt. Dies be-
trifft nicht allein die interne, eigens so benannte »Phinomenologies,
sondern auch deren geschichtlichen Vorlauf, der gewif$ weiter zu-
riickreicht als zu Descartes. Hierin dhnelt ihr Weg durchaus dem
Werdegang anderer und verwandter Traditionen. Die Hermeneutik
beginnt nicht erst mit Schleiermacher und Dilthey, so wenig wie sie
mit Gadamer endet, die Kritische Theorie ersteht nicht erst mit
Horkheimer und Adorno und sie endet nicht mit Habermas. Man
konnte die Reihe fortsetzen. So gibt es auch hier eine Phdnomenolo-
gie der Phinomenologie, und das Spezifische einer unter diesem ge-
schichtlichen Aspekt sich verstehenden Phinomenologie bestiinde
darin, die Phanomene selber in ihrer Geschichtlichkeit, also ihrer hi-
storischen Dimension anzugehen und darin zur Entfaltung zu brin-
gen. Eine in diesem Sinn »historische Phdnomenologie« vermochte
den in gewisser Weise zeittranszendierenden »Wesensblick« klassi-
scher Phdnomenologie gewissermaflen zu »historisieren«. Das Kor-
relationsapriori von Subjekt und Objekt wire in die historische und
epochale Zeitbedingtheit zu iiberfithren. Man erhielte dann die den
jeweiligen Phinomenen entsprechende Subjektivitit. So viele ver-
schiedene historische Welten es gibt, so viele diesen entsprechende
BewufStseinsweisen. Andererseits ist damit nicht einem »Historis-
mus« das Wort geredet. Es ginge vielmehr um die Einsicht in so et-
was wie einen geschichtlichen »Wesenswandel«, worin gezeigt wer-

54

25.01.2026, 05:21:38. /de/a - [


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Warum Phanomenologie

den kann, wie und daf3 bestimmte Paradigmen und Verstehensweisen
in andere und neue umspringen, ja daf3 dieses Umspringen konstitu-
tiv fiir ein historisches BewufStsein ist. Als Ergebnis einer solchen
»historischen Phinomenologie«* wiirde sich dann allerdings auch
eine Relativierung einer »universalen Phinomenologie« einstellen,
insofern die »Wesenserkundungen« und »Ideationen« selber histo-
risch kontingent sind.

Konnte man das Auftreten der Phinomenologie zu Beginn des
20. Jahrhunderts als den Versuch verstehen, die transzendentalen
Geltungsstrukturen mit den empirischen Gegebenheiten auf ihre ge-
genseitigen Konstitutionsbedingungen zuriickzufiihren, also das An-
liegen der Philosophie mit jenem der Human- und Geisteswissen-
schaften auf eine neue und fruchtbare Weise miteinander zu
verbinden, so steht die Phanomenologie zu Beginn des 21. Jahrhun-
derts vor der weiteren Aufgabe, diese Forschungsintention, die ja
noch innerhalb westlich-europiischen Denkens verbleibt, auf die An-
fragen interkultureller, d. h. auch Europa transzendierender Sachthe-
men hin zu erweitern. Die Phdnomenologie interkulturalisiert sich,
und sie vermag dies in dem Maf3e zu tun, in dem sie ihr angestamm-
tes Thema der >Welt< in konkreter Weise zur Erfahrung bringt. Ge-
dachte Welt kann nur eine sein; wird sie indes aus der Erfahrung
heraus angegangen, so pluralisiert sich der Weltbegriff, und dies auf
eine Weise, daf3 der Plural der Welten den Singular der Welt als eine
Welt unter vielen relativiert. So gibt es bspw. ein >Ich¢, wie es den
Subjektbegriff westlicher Denkweise als entscheidenden Grund-
begriff auszeichnet, im asiatischen Denk- und Sprachraum nicht.
Was dort, wie etwa im Japanischen, mit »Selbst« oder »Selbstlosem
Selbst« gemeint ist, kann keineswegs als anderes Wort fiir dieselbe
Sache verstanden werden; es weist vielmehr auf eine irreduzible Dif-
ferenz der Welterfahrung hin, die bis in die kategorialen und grund-
begrifflichen Bereiche vorstof3t. Auch diese und nicht allein kulturel-
le Erscheinungsformen stehen zur Analyse an. Was >Welt< jeweils
heiflen kann, stellt sich im ganzen anders dar; man hat nicht nur
einen anderen Gott, >Gott< ist im ganzen anders, ebenso die >Natur,
das >Subjekt¢, der sMenschs, usf. Erst aufgrund dieser fundamentalen
Erfahrungsdifferenzen vermag ein BewufStsein fiir den Sinn und die
Moglichkeit einer »Pluralitidt der Welten« zu erstehen. Damit tritt
zugleich das fiir die Welten konstitutive Gesprachsgeschehen als De-

4 Vgl. H. Rombach 1994a, 283.

55

25012026, 05:21:38. /de/ay Bic)


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

siderat zukiinftiger Philosophie in den Vordergrund. Das heif3t, daf3
sich, um der verwandelten Gesamtsituation der Interkulturalitat auf
gleicher Augenhohe begegnen zu kénnen, auch der methodische Zu-
griff mitzuverwandeln hitte. Direkt gesagt: Die Phinomenologie
wird interkulturell, und dies nicht allein im Hinblick auf ihr An-
schauungsmaterial, sondern vor allem in Hinsicht auf ihre metho-
dischen Grundlagen. Was sich sozusagen realiter schon tut und was
man die »interkulturelle Grundsituation« nennen konnte, kann jetzt
philosophisch, und das heift phianomenologisch aufgewiesen und da-
mit auch »begriindet« werden.

Der Beitrag der Phanomenologie ist ein zweifacher: Kulturelle
Erscheinungsformen konnen als sPhinomene« herausgearbeitet wer-
den, die eine Kulturwelt iiberhaupt erst als sWelt« konstituieren und
sehen lassen. Zum anderen wichst der Phanomenologie eine inter-
kulturelle Relevanz und Kompetenz zu, die nicht ohne Auswirkun-
gen auf ihre angestammten Begriffstermini und methodischen
Grundlagen bleiben kann. Dies erweitert nicht nur das Forschungs-
terrain der Phinomenologie, sowohl inhaltlich wie methodisch, es
l&83t sie auch in einer konstruktiven und fruchtbaren Weise am inter-
kulturellen Diskurs und dem Gesprich der Welten teilhaben.

56

25012026, 05:21:38. /de/ay Bic)


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Der Gang der Arbeit

Die vorliegende Arbeit ist der Versuch, das neue Paradigma der >In-
terkulturalititc auf seine philosophischen Voraussetzungen und
Maoglichkeiten hin zu untersuchen. Dafd dies weder mit universalisti-
schen noch mit relativistischen Konzepten maoglich ist, darauf habe
ich eingangs schon hingewiesen. Mit dem >Phénomen der Erfah-
rung¢, genauer einer »Phinomenologie der interkulturellen Erfah-
rung« glaube ich einen Schliissel gefunden zu haben, den mit der
Interkulturalitit auftretenden Herausforderungen und Problem-
stellungen einigermaflen addquat begegnen zu konnen. Gleichwohl
besteht der Anspruch der Arbeit nicht darin, die Realitdt der inter-
kulturellen Gegenwart zu begriinden — ein solcher Versuch mufs ver-
mutlich an der gestellten Aufgabe gerade scheitern —, als vielmehr
Moglichkeiten aufzuzeigen, wie ein interkulturelles Weltengesprich
vonstatten gehen kann, das weder auf Kosten der einzelnen Welten
und Kulturen noch auf Kosten der Vernunft und damit des Menschen
geht. In diesem Sinne eignet der Arbeit Entwurfscharakter, der sein
Eintreten fiir ein interkulturelles Bewuf3tsein gleichwohl aus der ge-
schichtlichen Herkunft westlich geprigter Philosophie legitimiert
und nicht etwa ein interkulturelles Philosophieren gegen diese Her-
kunft absetzt. Dennoch, gerade diese westliche Denkkultur stof3t an
ihre eigenen Grenzen, wenn es um den Aufweis interkultureller Phi-
losophie geht.

Die phanomenologische Analyse des »Grundphénomens der in-
terkulturellen Erfahrung« dient mir als Leitfaden, Begriff und Phi-
nomen der Interkulturalitit zu explizieren. Dadurch erhoffe ich mir,
grundlegende Einsichten in das interkulturelle Geschehen zu gewin-
nen und zugleich dieses auf seine fruchtbaren Moglichkeiten hin zu
offnen. Zunichst skizziere ich in einem »systematisch-geschicht-
lichen Vorlauf« wichtige Stadien des europiischen Denkens, die in
ihrer unterschiedlichen Grundausrichtung wichtige Bausteine fiir
ein interkulturelles Denken darstellen und auf die zudem in inter-

57

25.01.2026, 05:21:38. /de/a - [


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

kulturellen Diskursen, ob implizit oder explizit, bestindig zuriick-
gegriffen wird. Der geschichtliche Werdegang, den ich mit guten
Griinden an den Protagonisten Kant, Husser] und Heidegger fest-
mache, hat daher vor allem systematischen Belang. Erweist sich mit
Kant die transzendentale Bedingungsstruktur aller Erkenntnis und
Erfahrung, hinter die, will man nicht in Empirismen und Psycho-
logismen abgleiten, schlechterdings nicht mehr zuriickgegangen wer-
den kann, so la83t sich mit Husserl die Einsicht in das Korrelations-
apriori von Subjekt- und Objektverfafitheit gewinnen. Muf§ Kant die
Welt noch als Idee ansetzen, gehen mit Husserl Vernunft und Welt
so aufeinander zu, dafd erst mit dem Erscheinen der Welt die Ver-
nunft ihre Einsicht als Vernunft erhilt. Heideggers Beitrag besteht
vornehmlich darin, die transzendentale Subjektivitit auf ihre exi-
stentiale Struktur des Daseins zuriickgefithrt zu haben, was zum
einen die bei Kant exponierte Endlichkeit in verschirfter Weise her-
vorhebt, zum anderen die bei Kant und Husserl ungepriiften Voraus-
setzungen anmahnt, die mit dem Subjektbegriff gegeben sind. Nun
habe ich meine Interpretation so angelegt, dafd bei jedem der drei
Protagonisten zunichst die philosophischen Eréffnungsschritte deut-
lich werden, die aber in einem zweiten Schritt jeweils auf ihre Gren-
zen hin (»Kritische Anfragen«) untersucht werden. Leitinstanz hier-
fiir ist jedesmal der Fokus der Interkulturalitit. Die philosophischen
Denkfelder dieser drei fiihren uns zwar bis an die Tore des interkul-
turellen Denkens, konnen m. E. aber noch nicht als selbstiandige Phi-
losophien der Interkulturalitit gelten.

Der Hauptteil der Arbeit widmet sich der Analyse des »Grund-
phanomens der interkulturellen Erfahrung«. Dieses ist in die vier
Kapitel »Erfahrung« (I), »Grunderfahrung« (1), »Welt« (III) und
»Welten« (IV) eingeteilt, die dem Konstitutionsaufbau und -gesche-
hen der Erfahrung folgen. Es geht darin um die Erfahrung der Erfah-
rung, die iiber mehrere Schritte und Ebenen den Weg der Erfahrung
aufzeigt, der schliefSlich zur Er6ffnung des Weltphanomens fiihrt. Es
wird dabei zunehmend deutlich, daf8 >Erfahrung« ein Grundphdino-
men ist, was soviel bedeutet, daf3 es den Grund fiir alles Erscheinen-
konnen, aber auch fiir jegliches Erkenntnissubjekt erstellt. Es eta-
bliert, wenn man so will, eine eigene »Philosophie der Erfahrung«.
Die Analysen fiihren schliefllich mit dem letzten Kapitel »Welten«
mitten hinein in das Feld interkultureller Erfahrung, welches natiir-
lich auch schon Gegenstand der ersten drei Kapitel ist, nur jetzt mit
dem Unterschied, daf3 die Differenz und Pluralitit der Welten zum

58

25.01.2026, 05:21:38. /de/a - [


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Gang der Arbeit

Hauptthema der Erfahrung werden. Einerseits bauen also die vier
Schritte aufeinander auf, zeigen somit den Konstitutionsweg der in-
terkulturellen Erfahrung, so daf8 sich der Sinn des Ganzen im Mit-
vollzug des Nachaneinander erschliefSt. Andererseits kann aber auch
quer eingestiegen werden, da jedes Kapitel und Unterkapitel in ge-
wisser Weise auch fiir sich stehen kann, blenden diese das Phanomen
der Erfahrung doch stets auf einer bestimmten Ebene und Phase sei-
ner selbst auf. >Erfahrung« kommt so immer auf eine bestimmte Wei-
se zum Vorschein, aber sie taucht darin stets als ganze auf. Die Er-
fahrung der Andersheit des Anderen ist ebenso eine vollgiiltige
Erfahrung wie die Leiberfahrung, die Fremderfahrung ebenso wie
die Erfahrung pluraler Welten.

Die Analyse der >Erfahrung< beginnt mit einigen vorphédnome-
nologischen Uberlegungen, die nach klassischer Lehre den »katego-
rialen Verbund« (I.1) erinnert, in welchem die Erfahrung ihren Platz
hat. Eine Unterscheidung von >Begriffc und >Phinomenc (1.2) soll vor
allzu vorschnellen Mif3verstindnissen bewahren, ebenso wie der
Hinweis auf das phinomenologische Grundwort der >Evidenz« (1.3).
Mit Kap. 1.4. >Innen-Aufenc< beginnt recht eigentlich die phinome-
nologische Analyse. Sogenannte Alltiglichkeiten, die man stets un-
thematisch voraussetzt, werden dort auf ihren phanomenologischen
Gehalt gepriift. Mit der >Andersheit< (I.5) wird erstmals eine Diffe-
renzerfahrung virulent, die mit Levinas eine »Ethik des Anderen«
auf den Plan ruft. Ob diese jene fundierende Stellung einzunehmen
in der Lage ist, die ihr Levinas zuschreibt, wird mit dem »Non aliud«
des Cusaners auf die Probe gestellt. Besonders wichtig erweist sich
sodann die >Fremderfahrungs, die den letzten Schritt der sFremdheit«
(1.6) bildet. Steht >Entfremdung« noch fiir die dialektische Denkstruk-
tur, so das sSFremdverstehenc fiir die hermeneutische Option. Erst mit
dem Eintritt in die Fremderfahrung erhellt der »Sinn« des Fremden.
Die >Erfahrung des Fremdenc sieht sich dabei in die »Erfahrung des
Fremden« gleichsam iibersetzen. Das Konzept von B. Waldenfels
tibernimmt hier eine wichtige Funktion, insofern es die Gegenstel-
lung von >Eigenem« und >Fremdemc« aus seiner urspriinglicheren Ver-
flechtung heraus angeht. Kap. .7 (»Zwischen<) macht kulturell unter-
schiedliche Phanomenkonstellationen namhaft, worin das gesuchte
»Gesprich der Welten«, hier insbesondere das europiisch-japanische,
schon anklingt. Mit dem >Leib< (I.8), fiir dessen Analyse Merleau-
Ponty und Nietzsche wichtige Einsichten geben, kommt das Phéno-
men der Erfahrung zu einem ersten Abschluf3. Alle Punkte stellen

59

25.01.2026, 05:21:38. /de/a - [


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

Grundziige dar, die das Phianomen der interkulturellen Erfahrung
konstituieren. D.h., ohne Andersheit, ohne Fremdheit, ohne Zwi-
schen, ohne Leib kein Phianomen.

Mit dem zweiten Schritt der >Grunderfahrung« (II) betreten wir
das Feld der Erfahrung als Grundphidnomen. Hierin wird deutlich,
dafl und wie vor aller Erfahrung und damit zusammenhingend, vor
jeglichem Subjektbegriff Phinomenstrukturen arbeiten, die fiir un-
ser Phinomen von elementarer Bedeutung sind. Das >Widerfahr-
nis< (IL.1) entzieht jeglichem Erfahrenkonnen seinen Boden, beordert
es sozusagen in Tiefenstrukturen zuriick, aus denen sich Erfahrung
allererst speist. Kap. I1.2. »Dimension und Dimensionen« nihert sich
diesen Tiefenstrukturen iiber die >Medialitit< sowie des >Sprungs,
deren Gehalt wiederum am Wechsel zwischen europiischen und ja-
panischen »Modellen« Verdeutlichung findet. Mit der >Dimension¢
riickt jene phanomenologische Eigentiimlichkeit in den Blick, wo-
nach in demjenigen, was konkret erscheint, zugleich der Boden, auf
dem dies tiberhaupt erst erscheinen kann, mit hervorgeht. Da wir
»Realitdt« gewdhnlich als gegeben voraussetzen, bleibt uns der
vorgiangige Geschehens- und Hervorbringungsaspekt von Realitdt
verborgen. Im Topos >Dimension«< hat sich aber dieser so wichtige
Phénomenzug mehr oder weniger erhalten. Die >transzendentale So-
zialitdtc (IL.3) macht schliefSlich auf >Ordnungen«< aufmerksam, die
jeglicher Subjektivitit vorausliegen und diese allererst konstituieren.
Das Phanomen der >Sprachec zeigt dies ebenso wie die mit dem
>Gemeinsinn< verbundenen Modelle politischer Institutionen. Die
Tiefenstrukturen erweisen sich selber wiederum >mehrdimensio-
nal« (I1.4) angelegt, wobei sie in einem lebendigen Antwortgeschehen
zueinander stehen. Kap. I1.5 (>Grundphinomen und »Welt«) ver-
sucht zu resiimieren, wie das Phinomen und Grundphdnomen der
Erfahrung selber einen Weg beschreibt, der sich als >Welt der Erfah-
rung¢ 6ffnet. Hier wird der Unterschied zwischen >Welterfahrung«
und >sWeltanschauung« ebenso deutlich, wie das >therapeutische Ge-
schehen der Grundphidnomenec« in ihrer weltkonstituierenden Kraft
hervortritt.

Der dritte Schritt (IIL.) greift das Phinomen der >Welt< auf, das,
wenn man so will, Ursprung und Zielgestalt der Erfahrung ist. In
Kap. III.1 (>Das historische Phinomen) wird zunichst eine Art Uber-
blick {iber den sWesenswandel« und die >Genealogie des Weltphino-
mens< zu geben versucht. Kap. I1.2. (-Welt und Struktur<) geht indes
in die konkrete phinomenologische Analyse der Selbststrukturie-

60

25.01.2026, 05:21:38. /de/a - [


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Gang der Arbeit

rung der >Welt« iiber, wobei die strukturontologische und strukturp-
hinomenologische Konzeption von Rombach leitend ist. Neben den
kategorialen Grundlagen der >Struktur< sind es vor allem das konsti-
tutive Vermittlungsgeschehen von >Situation und Welt< sowie deren
>Dynamik, die zeigen konnen, wie >Welt< zur Welt kommt. Daf3 hier
alles auf den Werdeprozef3 (>Strukturgenese<) und die vieldimensio-
nale Bewegtheit (>Strukturimplikation und Rahmenfindung<) an-
kommt, zeigt, daf3 es Welt nicht einfach so gibt, sondern dafs sie auf-
gehen muf3, um >Welt« sein zu konnen. Um der Differenzierung und
Profilierung der >Erfahrung der Struktur< willen diskutiere ich so-
dann die beiden Konzepte von Lévi-Strauss und Geertz. Hierbei gilt
das Augenmerk dem dimensionalen Unterschied zwischen >Struktur«
auf der einen und >Strukturalismus< und >Semiotik¢ auf der anderen
Seite.

Mit >Welten« (IV) erreichen wir den abschlieSenden Schritt, der
die Konsequenzen aus dem Bisherigen zieht und sie fiir das interkul-
turelle Phianomen fruchtbar macht. In einem ersten Kapitel >Welt
und/oder Horizont< (IV.1) wird das hermetische Phinomen vor-
gestellt, das jede Welt begleitet und das bislang meist nur in seinen
negativen Auswirkungen (Sich abschlieflen, Selbstverabsolutierung,
Fundamentalismus, etc.) bekannt, nicht aber in seiner positiven Ge-
staltungskraft erfalit ist. Neben der notwendigen Differenz zwischen
der »hermetischen Welt« und dem »hermeneutischen Horizont« und
deren >Gegensatz« geht es mir aber gleichwohl um die Moglichkeit
des >Gesprichs< beider Phanomenziige. Die >Pluralitit der Wel-
ten< (IV.2) wird dann ersichtlich, wenn man ihren Konstitutionsweg
aus der gegenseitigen Begegnung heraus erfaf3t. Das heif3t aber, daf3
>Kommunikation« nicht erst mit der Voraussetzung sprach- und ver-
nunftbegabter Individuen anhebt, sondern daf3 all dem ein >konkrea-
tives« Geschehen vorausgeht, das zeigen kann, wie etwas zu dem
wird, was es ist. (IV.2.1) >Konkreativititc meint, daf} die Gesprichs-
partner durch das gegenseitige Aufeinanderzugehen allererst den
Boden, auf dem sie stehen, hervorbringen und daf3 sie selber als sich
daraus hervorgehend erfahren. Phinomengehalte s>strukturaler Ent-
sprechung(en)<« weisen hierbei auf eine >Politik des Aufginglichenc
vor, Konstellationen, fiir die schon die >Kunstweltenc als prototypisch
gelten konnen, insofern sie durch die Begegnung mit anderen Kultu-
ren in konkreativer Weise tiber sich hinaus gefiihrt wurden. Des wei-
teren wird daraus auch der jeweilige >Geschichtssinn« verstindlich,
der die einzelnen Kulturwelten auszeichnet, wie auch Phinomene

61

25.01.2026, 05:21:38. /de/a - [


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

beschreibbar werden, die die >Verwandlung der Welten< zu ihrem
Thema haben. Am Kommunikationsmodell >Diskussion — Dialog —
Gesprich« wird das konstitutive Geschehen von Kommunikation
und Konkreativitit erprobt. Von hier aus lassen sich schliefSlich Kri-
terien formulieren, welche die >Grenzen komparativer Philosophie«
namhaft machen konnen. Dies scheint mir eines der wichtigen For-
schungsergebnisse interkultureller Philosophie zu sein, insofern
»komparatives Denken« nach wie vor die interkulturellen Diskurse
mehr oder weniger unkritisch sekundiert. Gewifs, die Methode des
Vergleichs bleibt in Geltung und sie vermag auch allerhand an den
Tag zu fordern, sie versperrt sich aber durch ihr nach einem tertium
comparationis verlangenden Theorem jede Zugangsmoglichkeit zum
gesuchten Weltcharakter der Kulturen. Die nicht zu tibergehenden
Differenzen der Kulturen, sowohl hinsichtlich ihrer gegenseitigen
Harten als auch hinsichtlich ihrer moglichen Steigerungstendenzen,
bleiben dadurch aufler Reichweite. Das Gesprich der >Welten¢, das
jede Welt in ihrer Besonderheit und auch Unvergleichlichkeit ernst
nimmt, droht auf die relativ unproblematische und undramatische
Fragestellung nach Invarianten und Varianten der Kulturen verscho-
ben zu werden. Weder die Differenzen noch die Konflikte, noch die
Moglichkeit fruchtbarer Auseinandersetzung konnen dadurch erfafdt
werden.

Die interkulturelle Gesamtsituation stellt die Vorherrschaft des
Westens in Frage. Einerseits ist es zwar gerade der Westen, der sich
fiir ein interkulturelles Denken einsetzt, andererseits geschieht dies
aber bislang auf der Grundlage westlichen Verstidndnisses und seiner
Kategorien. Das gut gemeinte Motiv verkehrt sich unter der Hand zu
einem kulturellen Oktroy, dem sich die nichtwestlichen Kulturen,
gewifs in unterschiedlicher »Qualitat«, ausgesetzt sehen. >Die west-
liche Welt und der Rest?« (IV.2.2) fragt nach diesen Hintergriinden,
wovon her auch die sog. sHuntington-These< des »Kampfes der Kul-
turen« als blofle Reaktion westlichen Denkens entlarvt werden kann.
Das anschlieSende Kap. IV.2.3 (:Die Menschenrechte) versteht sich
als eine Art Probierstein und Anschauungsfeld, wie der Problemstel-
lung von universaler Geltung und kultureller Welten zu begegnen
sein konnte. Das Terrain der Menschenrechte, das auf seine Grund-
legungen und Diskussionstableaus hin thematisiert wird, wére be-
ziiglich seiner interkulturellen Herausforderungen mit Fragen wie
>Menschenwiirde und »Weltenrechte«/Weltengerechtigkeit« zu kon-
frontieren. Der Schlu8punkt >Interkulturalitit und Intermundanei-

62

25.01.2026, 05:21:38. /de/a - [


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Gang der Arbeit

tat< faflt die Ergebnisse der Arbeit zusammen mit dem Ausblick, daf3
das »Zwischen« der Welten nicht {ibersprungen werden kann, ja daf3
erst das konkreative Gesprich den Welten als Welten gerecht zu wer-
den vermag. Die Welten< erfahren sich gerade aus ihrem gegenseitig
sich steigernden Gespriich, sehen sich ernst genommen und ver-
mogen daher ihre wahrhaft swelthaften< Moglichkeiten zu entdecken
und daraufhin freizugeben. In diesem Sinne fiihrt die Intermunda-
neitit iiber die Interkulturalitit hinaus, da sie deren methodische und
systematische, sprich philosophische Fundierung aufzeigt.

Man kann in diesem Kontext nicht mehr von einer Methode
sprechen, die dann noch zur Anwendung zu bringen wire. Der Weg
des Ganzen, sprich die »Phinomenologie der interkulturellen Erfah-
rung, ist, indem er beschrieben und aufgewiesen wird, die Methode.
Methode und Sache lafit sich, so eine der Lehren phianomenologi-
scher Forschung, schlechterdings nicht trennen. Daraus erklirt sich
auch, warum so mancher Riickgriff auf dasselbe Phinomen, der im
ersten Anschein wie eine >Wiederholung« anmuten mag, aus der Sa-
che selbst und ihrem Weg sich ernétigt. Derselbe Sachverhalt besagt
in unterschiedlichen Phasen und auf unterschiedlichen Dimensionen
etwas anderes; er erweitert sich, verschiebt und iiberlagert sich, dies
alles aber nur aus der Konsequenz der in sich bewegten Mehrdimen-
sionalitit der interkulturellen Erfahrung selber. Man muf3 in der Tat
den WerdeprozefS mitmachen, man mufs >mitgehens, ansonsten
bleibt man vordrauflen und konstatiert Phasenergebnisse, die man
dann zum Ausgangspunkt bestimmter Theorien erhebt. Alles Zeigen
und Zeigenkdénnen, und damit auch alle Uberzeugung, hingt am
Mitgehen in und mit der Sache, 6ffnet sich doch dadurch erst das
Phanomen als Phanomen. Das Phinomen der interkulturellen Erfah-
rung verlangt dies aus inneren Griinden, verlangt in die Erfahrung
der Erfahrung einzusteigen. Erst die Erfahrung des Weges vermag
die Erfahrung >Erfahrung< werden zu lassen. Darin unterscheidet
sich die interkulturelle Erfahrung in nichts von jeder gewohnlichen
Erfahrung, nur daf dieser ihr philosophischer Hintergrund und ihre
phinomenologische und tiefenstrukturelle Verankerung zumeist
verschlossen bleibt.

63

25012026, 05:21:38. /de/ay Bic)


https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

25.01.2026, 05:21:38. /dolat



https://doi.org/10.5771/9783495860809-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	I. Fragestellung und Forschungsaufgabe
	II. Universalismus und/oder Relativismus, Globalisierung und/oder Regionalisierung?
	III. Kulturbegriffe
	1. »Achsenzeiten«
	2. Kultur und Zivilisation, Kultur und Gesellschaft
	3. »Kulturalistische Wende«

	IV. Intercultural Turn und Kritik der interkulturellen Vernunft
	V. Warum Phänomenologie
	VI. Der Gang der Arbeit

