
Literatur als Fiktionstheorie (Cervantes, Diderot, Perec)

Einleitung

Durch die Verwendung von sprachlichen Zeichen wird Abwesendes an-
wesend gemacht. Dies gilt unabhängig von dem Realitätsstatus dessen,
worüber gesprochen wird. Angenommen, ein Redner in einem geschlos-
senen Saal würde sagen: »Draußen vor der Tür steht ein Elefant.« Alle in
dem Saal Anwesenden könnten die Bedeutung dieser Äußerung verstehen
und sich konkret vorstellen, wie es aussähe, wenn tatsächlich vor der Tür
ein Elefant stünde. Niemand könnte aber sicher sein, dass die Aussage des
Redners der Wirklichkeit entspricht, denn ein Abgleich mit derselben ist
vom geschlossenen Saal aus nicht möglich. Und anhand der formalen
Merkmale des Sprechaktes selbst ist nicht erkennbar, ob dieser sich auf
einen tatsächlich gegebenen Sachverhalt oder auf etwas Erfundenes be-
zieht. In seinem Buch Faltungen. Fiktion, Erzählen, Medien schreibt Remi-
gius Bunia dementsprechend völlig zu Recht: »Fiktion und Nicht-Fiktion
sind durch nichts, was ihren Welten eigen ist, unterschieden. Die Trennli-
nie zwischen Fiktion und Nicht-Fiktion scheidet zwei Bereiche, die, was
ihr Prozessieren angeht, völlig identisch sind oder sein könnten.«1

Damit man dennoch die grundsätzliche und auch notwendige Unter-
scheidung zwischen Fiktion und Nicht-Fiktion treffen kann, bedarf es be-
stimmter Zusatzbedingungen, die auf der Ebene der Pragmatik erfüllt
sein müssen. Dies wird in einem Passus des Don Quijote von Miguel de
Cervantes trefflich analysiert. Im 32. Kapitel des ersten, 1605 erschienenen
Teils dieses Romans kommt es zu einem Gespräch zwischen einem Gast-
wirt und einem Pfarrer. Der Gastwirt vertritt, wie auch Don Quijote, die
Auffassung, dass grundsätzlich alles Geschriebene wahr sei. Der Pfarrer

1 Remigius Bunia, Faltungen. Fiktion, Erzählen, Medien, Berlin 2007, S. 100. Eine analoge
Einschätzung findet sich schon bei Karlheinz Stierle, »Der Gebrauch der Negation in fik-
tionalen Texten«, in: Harald Weinrich (Hg.), Positionen der Negativität, München 1975,
S. 235–262, hier S. 235: »Freilich gibt es auf der linguistisch beobachtbaren Ebene der
sprachlichen Manifestation kein Kriterium, das es erlaubte, fiktionale von nichtfiktiona-
len Texten zu unterscheiden.« – Der vorliegende Aufsatz knüpft an einige der im vorigen
Beitrag (»Fiktion und Autopoiesis. Überlegungen zum epistemischen Status der Literatur
am Beispiel von Don Quijote«, S. 23–46) enthaltenen Überlegungen an und entwickelt
diese weiter. Es handelt sich um die überarbeitete Fassung meiner am 2. Mai 2016 gehal-
tenen Antrittsvorlesung an der Universität Zürich.

47

https://doi.org/10.5771/9783968210230-47 - am 13.01.2026, 08:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dagegen erklärt, dass es bestimmte Bücher gebe, deren Gegenstand nicht
wahr, sondern fiktiv sei:

Mirad, hermano – tornó a decir el cura –, que no hubo en el mundo Felixmarte
de Hircania, ni don Cirongilio de Tracia, ni otros caballeros semejantes que los
libros de caballerías cuentan, porque todo es compostura y ficción de ingenios
ociosos, que los compusieron para el efeto que vos decís de entretener el tiempo,
como lo entretienen leyéndolos vuestros segadores. Porque realmente os juro
que nunca tales caballeros fueron en el mundo, ni tales hazañas ni disparates
acontecieron en él.2

Ihr müsst bedenken, Bruder – sagte nun wiederum der Pfarrer –, dass es niemals
auf der Welt einen Felixmarte de Hircania gab und auch keinen Cirongilio de
Tracia ebenso wenig wie andere solche Ritter, von denen uns die Ritterbücher
berichten, denn all das wurde von müßigen Geistern erfunden und erdichtet,
mit dem Wirkziel, wie Ihr selbst sagt, dass man sich die Zeit damit vertreibe, so
wie es auch Eure Schnitter zu tun pflegen, wenn sie diese Bücher lesen. Denn
wahrhaftig, ich schwöre Euch, dass es niemals auf der Welt solche Ritter gege-
ben hat und dass auch keine solchen Heldentaten und Dummheiten stattgefun-
den haben.

Nicht nur wird hier vom Pfarrer die grundlegende Unterscheidung wahr
vs. erfunden emphatisch affirmiert (»realmente os juro que nunca tales ca-
balleros fueron en el mundo«), sondern er nimmt darüber hinaus gleich
auch eine Funktionsbestimmung vor. Bücher mit fiktivem Inhalt würden
geschrieben, um dem Leser zum Zeitvertreib zu dienen (»entretener el
tiempo«):

– Ya os he dicho, amigo – replicó el cura –, que esto se hace para entretener
nuestros ociosos pensamientos; y así como se consiente en las repúblicas bien
concertadas que haya juegos de ajedrez, de pelota y de trucos, para entretener a
algunos que ni tienen, ni deben, ni pueden trabajar, así se consiente imprimir y
que haya tales libros, creyendo, como es verdad, que no ha de haber alguno tan
ignorante que tenga por historia verdadera ninguna destos libros.3

– Ich habe Euch ja schon gesagt, mein Freund – antwortete der Pfarrer –, dass
man das tut, um unsere müßigen Gedanken zu beschäftigen; und so wie man in
wohlgeordneten Staaten zulässt, dass man Schach, Ball oder Karten spielt, um
einige zu unterhalten, die nicht arbeiten müssen, dürfen oder können, so er-
laubt man auch den Druck und die Verbreitung solcher Bücher, in der wohlbe-
gründeten Annahme, dass es niemanden geben kann, der so unwissend wäre,
dass er diese Bücher für wahrhafte Geschichtsbücher halten würde.

2 Miguel de Cervantes, Don Quijote de la Mancha, hg. v. Martín de Riquer, Barcelona 1990,
S. 343.

3 Ebd., S. 343f.

I. Angewandte Fiktionstheorie

48

https://doi.org/10.5771/9783968210230-47 - am 13.01.2026, 08:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Funktionsbestimmung der Fiktion wird hier in einen Zusammen-
hang mit dem Spiel (»juegos«) gestellt und bezieht sich auf die freie Zeit,
die man mit solchen Spielen oder eben mit dem Lesen erfundener Ge-
schichten verbringen kann. Dazu gehört ein entsprechendes Wissen über
die Diskurskonventionen. Niemand, so sagt der Pfarrer, könne so unwis-
send sein, dass er das in den Ritterbüchern Erzählte für wahr halte.

Man sieht an diesem Beispiel, dass es in literarischen Texten eine grund-
sätzliche Reflexion geben kann, die sich auf den Status und die Funktion
der Fiktion bezieht. Diese Reflexion wird im Don Quijote, wie im vorange-
henden Beitrag dieses Buches gezeigt wurde, auf verschiedensten Ebenen
durchgeführt. Dass solche fiktionstheoretischen Reflexionen sich nicht
nur in poetologischen Traktaten oder literaturwissenschaftlichen Untersu-
chungen finden, sondern auch in literarischen Texten, also in jenem Be-
reich, der gemeinhin als privilegiertes Territorium der Fiktion betrachtet
wird, ist, so meine These, kein Zufall. Diese These beruht auf folgenden
zwei Prämissen: Zum einen setze ich, wie eben dargelegt, voraus, dass die
Unterscheidung zwischen Fiktion und Nicht-Fiktion nicht schon anhand
der formalen Beschaffenheit eines Sprechaktes getroffen werden kann,
sondern abhängig ist von externen, pragmatischen (Wissens-)Bedingun-
gen. Zum anderen postuliere ich, dass solche pragmatischen Bedingungen
entscheidend dafür verantwortlich sind, dass literarische Sprechakte über-
haupt möglich sind. Denn nur wenn es diskursive Konventionen gibt, die
Fiktionalität als Sonderform der Kommunikation zulassen und legitimie-
ren, kann es auch das geben, was wir als Literatur bezeichnen. Damit ist
nicht behauptet, dass Fiktion und Literatur deckungsgleich wären. Es gibt
in der Literatur, selbst innerhalb des Bereiches der fiktionalen Formen,
auch nichtfiktionale Elemente.4 Umgekehrt gibt es Fiktion auch außer-
halb der Literatur, etwa in der Philosophie oder der Mathematik.5 Den-
noch gehört Fiktion zu den für die Möglichkeit von Literatur unverzicht-

4 Vgl. hierzu grundlegend Peter Blume, Fiktion und Weltwissen. Der Beitrag nichtfiktionaler
Konzepte zur Sinnkonstitution fiktionaler Erzählliteratur, Berlin 2004.

5 Vgl. hierzu Hans Vaihinger, Die Philosophie des Als Ob. System der theoretischen, praktischen
und religiösen Fiktionen der Menschheit auf Grund eines idealistischen Positivismus. Mit einem
Anhang über Kant und Nietzsche, Leipzig 7–81922 (Berlin 11911) (https://archive.org/details
/DiePhilosophieDesAlsOb/mode/2up; zuletzt aufgerufen am 27.2.2020) sowie Elisabeth
Ströker, »Zur Frage der Fiktionalität theoretischer Begriffe«, in: Dieter Henrich/Wolf-
gang Iser (Hg.), Funktionen des Fiktiven, München 1983, S. 95–118. Zu Vaihinger siehe
auch den Beitrag »Literatur als Engführung von Fiktion, Imagination und Wissen – mit
einem Blick auf Marcel Proust« im vorliegenden Band, S. 115, Fußnote 3.

Literatur als Fiktionstheorie (Cervantes, Diderot, Perec)

49

https://doi.org/10.5771/9783968210230-47 - am 13.01.2026, 08:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://archive.org/details/DiePhilosophieDesAlsOb/mode/2up
https://archive.org/details/DiePhilosophieDesAlsOb/mode/2up
https://doi.org/10.5771/9783968210230-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://archive.org/details/DiePhilosophieDesAlsOb/mode/2up
https://archive.org/details/DiePhilosophieDesAlsOb/mode/2up


baren Kategorien.6 Insofern ist es naheliegend, dass literarische Texte im
Modus der Selbstbefragung und -reflexion die Grundlagen des eigenen
Funktionierens bloßlegen und damit zugleich einen Beitrag zur Fiktions-
theorie leisten. Einige Aspekte dieses Beitrags literarischer Texte zur Fikti-
onstheorie möchte ich im Folgenden schlaglichtartig anhand dreier nam-
hafter Beispiele aus verschiedenen Epochen untersuchen: Cervantes’ Don
Quijote, Diderots Jacques le Fataliste und Perecs La Vie mode d’emploi.7

Rahmungen und Beobachtungen zweiter Ordnung (Cervantes)

Damit ein fiktionaler Sprechakt als solcher erkannt und entsprechend pro-
zessiert werden kann, bedarf es einer kommunikativen Rahmung, die sich
mit einer Beobachtungssituation verbindet. Betrachten wir als Beispiel fol-
genden Fall: Ein Mann und eine Frau erklären sich gegenseitig ihre Liebe.
Diese Kommunikationshandlung kann unterschiedlich gerahmt sein.
Wenn sich eine solche Handlung während eines gemeinsamen Restau-
rantbesuches vollzieht und von der Intention der beiden Beteiligten her
nur sie beide involviert, also in einem geschlossenen Kommunikationssys-
tem stattfindet, dann darf angenommen werden, dass diese Liebeserklä-
rung auch ernst gemeint ist, das heißt, dass die gewählten Worte auf Ge-
fühle verweisen, die die Sprecherin und der Sprecher tatsächlich hegen.
Sollte dies nicht der Fall sein, dann läge eine Täuschung oder Lüge vor.
Wenn dagegen diese beiden Menschen auf einer Bühne stehen und damit
ihre Handlung im Rahmen einer explizit markierten übergeordneten Be-
obachtungssituation erfolgt, dann wird deutlich, dass in dieser Situation
die Liebeserklärung Inszenierungscharakter besitzt und somit keinen le-
bensweltlichen Wahrheits- oder Gültigkeitsanspruch erhebt. Durch die
Tatsache, dass der Sprechakt der Liebeserklärung eingebunden wird in
eine übergeordnete Beobachtungssituation, also nicht Teil eines geschlos-
senen, sondern eines offenen beziehungsweise gespaltenen Kommunikati-
onssystems mit doppeltem Adressatenbezug ist, wird sie zu einer fiktiona-

1.

6 Vgl. Aleida Assmann, Die Legitimität der Fiktion. Ein Beitrag zur Geschichte der literarischen
Kommunikation, München 1980.

7 Vgl. ergänzend hierzu auch meinen Beitrag »La letteratura come teoria della finzione:
Cervantes e Pirandello«, in: Pirandelliana. Rivista internazionale di studi e documenti 7
(2013 [2014]), S. 115–122.

I. Angewandte Fiktionstheorie

50

https://doi.org/10.5771/9783968210230-47 - am 13.01.2026, 08:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


len Sprechhandlung.8 Fiktional ist, wie man hieran leicht erkennt, nicht
dasselbe wie fiktiv.9 Als fiktiv bezeichnet man Behauptungen, Sachverhalte
und Entitäten, die kein Korrelat in der außertextuellen Wirklichkeit ha-
ben. Es handelt sich um eine Relation zwischen den Zeichen eines Textes
und außertextuellen Gegenständen und Sachverhalten. Begriffe und Na-
men wie Einhorn, Rotkäppchen, Emma Bovary haben keine Referenz in der
empirischen Wirklichkeit. Fiktional bedeutet dagegen, dass das, was ausge-
sagt wird, keine Gültigkeit besitzt im Rahmen der übergeordneten Beob-
achtungssituation, sondern nur innerhalb der beobachteten Situation, die
sich aus der umgebenden Situation als eine zweite Wirklichkeit ausgrenzt.
Es handelt sich nicht um eine Referenzrelation zwischen den Zeichen ei-
nes Textes und der außertextuellen Wirklichkeit, sondern um eine Relati-
on zwischen Zeichen und ihrem Gültigkeitsbereich. Diese Relation aber
wird überhaupt nur dadurch erfahrbar, dass eine gespaltene Kommunika-
tionssituation, eine ›Theatersituation‹ vorliegt. Damit verbunden ist eine
stillschweigende Übereinkunft, die da lautet: Wir spielen gemeinsam ein
Spiel, bei dem wir so tun, als gäbe es vor unseren Augen eine zweite Wirk-
lichkeit, in der Aussagen und Handlungen, die den in unserer Wirklich-
keit üblichen mehr oder weniger ähnlich sein können, Gültigkeit allein

8 Vgl. hierzu grundlegend Rainer Warning, »Der inszenierte Diskurs. Bemerkungen zur
pragmatischen Relation der Fiktion«, in: Dieter Henrich/Wolfgang Iser (Hg.), Funktionen
des Fiktiven, München 1983, S. 183–206. Warning bestimmt den fiktionalen Diskurs mit
dem Kriterium der »Situationsspaltung dergestalt, daß eine interne Sprechsituation in
Opposition tritt zu einer externen Rezeptionssituation. Fiktionale Rede bestimmt sich al-
so pragmatisch über die Simultaneität zweier Situationen, die über ein je eigenes deikti-
sches System verfügen. Eine solche Befangenheit in zwei gleichzeitigen Situationen führt
die Subjekte der Sprech- wie die der Rezeptionssituation in jene widersprüchlichen
Handlungsanweisungen, welche die Kommunikationstheorie beschrieben hat als das
pragmatische Paradox des ›double-bind‹.« (S. 193) Das Paradoxe dieser Doppelung wird
in der Theatersituation besonders deutlich, die ein Rollenspiel auf Seiten des Autors
ebenso verlangt wie die Akzeptanz dieses Rollenspiels auf Seiten des Rezipienten. Dieses
doppelte Rollenspiel ist das entscheidende Fiktionalitätskriterium. Fiktionalität ist somit
nicht textintern verankert, sondern das Resultat eines bestimmten Umgangs mit dem
Text. Es handelt sich um einen Kontrakt zwischen Autor und Leser (S. 194).

9 Zu dieser für die Fiktionstheorie grundlegenden Unterscheidung vgl. etwa Frank Zipfel,
Fiktion, Fiktivität, Fiktionalität. Analysen zur Fiktion in der Literatur und zum Fiktionsbegriff
in der Literaturwissenschaft, Berlin 2001. Fiktivität ist, so Zipfel, »Fiktion im Zusammen-
hang der Geschichte« (S. 68ff., Hervorh. im Text): »Spricht man von Fiktion in bezug auf
die Geschichte eines Erzähl-Textes, meint man damit in der Regel, daß die dargestellte
Geschichte nicht auf tatsächlichen Ereignissen beruht, daß ihr kein Geschehen in der
Realität entspricht, daß sie nicht wirklich stattgefunden hat.« (S. 68) Fiktionalität ist dage-
gen »Fiktion im Zusammenhang des Erzählens« (S. 115ff., Hervorh. im Text).

Literatur als Fiktionstheorie (Cervantes, Diderot, Perec)

51

https://doi.org/10.5771/9783968210230-47 - am 13.01.2026, 08:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


innerhalb dieser zweiten Wirklichkeit besitzen.10 Der Schauspieler, der
auf der Bühne stehend zu seiner Partnerin sagt: »Ich liebe dich«, verpflich-
tet sich nicht als Person auf die Gültigkeit dieser Aussage. Das Gesagte ist
indes wahr und besitzt eine Referenz innerhalb der durch die kommuni-
kative Rahmung erzeugten zweiten Wirklichkeitsebene.

Was am Beispiel des Theaters besonders deutlich wird, gilt analog für
alle Formen fiktionaler Sprechakte. Es sind die kommunikativen Rah-
mungen, die der Fiktionalität und damit auch der Berechtigung von lite-
rarischer Fiktion in unserer Gesellschaft ihren Ort zuweisen. Durch solche
kommunikativen Rahmungen wird beispielsweise der Unterschied zwi-
schen Unwahrheit und Fiktion erkennbar. Wenn jemand in einer ge-
schlossenen, nicht gespaltenen Sprechsituation behauptet, ein Komponist
namens Adrian Leverkühn sei der Erfinder der Zwölftonmusik, dann han-
delt es sich um eine unwahre Aussage. Wenn jemand dagegen dieselbe Be-
hauptung im Rahmen eines Romans vornimmt, dann handelt es sich um
Fiktion. Thomas Mann, der Autor des Romans Doktor Faustus. Das Leben
des deutschen Tonsetzers Adrian Leverkühn, erzählt von einem Freunde (1947),
ist also kein Lügner, wenn er seinen Titelhelden zum fiktiven Doppelgän-
ger des realen Komponisten Arnold Schönberg werden lässt und ihm da-
bei auch noch Eigenschaften und Merkmale anderer realer Personen wie
Friedrich Nietzsche zuschreibt. Die kommunikative Zulässigkeit von Aus-
sagen, die unter bestimmten Bedingungen wahrheitswidrig oder gar lüg-
nerisch wären, hängt von der Existenz dessen ab, was man als Fiktionali-
tätskonvention bezeichnen kann und was durch die Rahmungen literari-
scher Texte ermöglicht wird. Solche Rahmungen sind auf der medialen
Ebene vielfach dadurch gegeben, dass ein literarischer Text schon auf dem
Buchdeckel paratextuelle Hinweise enthält, die auf seine Zugehörigkeit
zum Bereich der fiktionalen Kommunikation verweisen. Häufig ist es die
Gattungsbezeichnung, welche in diese Richtung weist. So befindet sich
auf der Titelseite der Erstausgabe des Doktor Faustus unterhalb des Titels
der Begriff Roman.11

10 Vgl. hierzu grundlegend Kendall L. Walton, Mimesis as Make-Believe. On the Foundations
of the Representational Arts, Cambridge (Mass.)/London 1990. Zu Waltons Fiktionstheo-
rie vgl. auch die entsprechenden Ausführungen in dem Beitrag »Zum Stellenwert der
Imagination und des Imaginären in neueren Fiktionstheorien« im vorliegenden Band,
S. 95–114.

11 Dieser Roman ist aus fiktionstheoretischer Perspektive nicht zuletzt auch deshalb be-
sonders aufschlussreich, weil der Autor am Ende des Buches in einer Nachbemerkung
das Prinzip der Fiktionalisierung expliziert: »Es scheint nicht überflüssig, den Leser zu

I. Angewandte Fiktionstheorie

52

https://doi.org/10.5771/9783968210230-47 - am 13.01.2026, 08:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Nun kommt es auch vor, dass literarische Texte Rahmenstrukturen auf
textstruktureller Ebene verankern und damit das Grundprinzip der fiktio-
nalen Kommunikation, nämlich die Spaltung der Kommunikationssitua-
tion, sichtbar machen. Der Don Quijote ist ein topisches Beispiel für solche
textstrukturellen Rahmungen. Unter Rahmung verstehe ich in diesem Zu-
sammenhang die Sichtbarmachung eines Kommunikationsaktes, der als
solcher durch einen Beobachtungsakt zweiter Ordnung betrachtet wird.
Niklas Luhmann versteht unter Beobachtung zweiter Ordnung »die Beob-
achtung von Beobachtungen«.12 Eine Beobachtung ist »das Einsetzen
einer Unterscheidung in einen unmarkiert bleibenden Raum, aus dem he-
raus der Beobachter das Unterscheiden vollzieht«.13 Eine Beobachtung
zweiter Ordnung ist ihrerseits »als Operation eine Beobachtung erster
Ordnung, nämlich die Beobachtung von etwas, was man als Beobachtung
unterscheiden kann«.14 Damit das Beobachten des Beobachtens stattfin-
den kann, muss es zwischen der Beobachtung erster und der Beobachtung
zweiter Ordnung strukturelle Kopplungen geben.15 Im Don Quijote wer-
den solche strukturellen Kopplungen von Beobachtungen erster und zwei-
ter Ordnung dadurch inszeniert, dass die Geschichte des Helden, der zu-
nächst als exzessiver Leser von Ritterbüchern in Erscheinung tritt, um so-
dann in einem Akt komischer imitatio seinerseits zum ›Ritter‹ zu werden,
indem er mit seinem ›Knappen‹ Sancho Panza auf Abenteuerfahrt geht,
Gegenstand der Registrierung in den Annalen der Mancha und auch bei
anderen Autoren wird. Die in den Annalen und anderswo gesammelten
Informationen über den eingebildeten Ritter Don Quijote werden nun
von einem ersten Autor, den Cervantes als »el autor desta historia«16 be-
zeichnet, in eine zusammenhängende Geschichte verwandelt, die aller-
dings mit dem achten Kapitel des ersten Teiles unvermittelt abbricht. Die

verständigen, daß die im XXII. Kapitel dargestellte Kompositionsart, Zwölfton- oder
Reihentechnik genannt, in Wahrheit das geistige Eigentum eines zeitgenössischen
Komponisten und Theoretikers, Arnold Schoenbergs, ist und von mir in bestimmtem
ideellem Zusammenhang auf eine frei erfundene Musikerpersönlichkeit, den tragischen
Helden meines Romans, übertragen wurde. Überhaupt sind die musiktheoretischen
Teile des Buches in manchen Einzelheiten der Schoenberg’schen Harmonielehre ver-
pflichtet.« (Thomas Mann, Doktor Faustus. Das Leben des deutschen Tonsetzers Adrian Le-
verkühn, erzählt von einem Freunde, Frankfurt a. M. 1986, S. 677.)

12 Niklas Luhmann, Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt a. M. 1995, S. 94.
13 Ebd., S. 92.
14 Ebd., S. 94.
15 Ebd.
16 Cervantes, Don Quijote, S. 97.

Literatur als Fiktionstheorie (Cervantes, Diderot, Perec)

53

https://doi.org/10.5771/9783968210230-47 - am 13.01.2026, 08:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erzählung des ›ersten Autors‹ wiederum wird von einem ›zweiten Autor‹
(»el segundo autor«)17 gelesen. Durch Zufall findet dieser ›zweite Autor‹,
dessen Interesse an Don Quijote geweckt ist, später ein in arabischer Spra-
che verfasstes Manuskript, welches von dem Geschichtsschreiber Cide Ha-
mete Benengeli stammt und die Geschichte des Don Quijote vollständig
berichtet. Dieses Manuskript lässt der ›zweite Autor‹ sich ins Kastilische
übersetzen und erzählt es auf seine Weise nach. Folgende Kommunikati-
onsakte sind somit im Spiel: (1) Die Versprachlichung der ›Heldentaten‹
des Don Quijote in den Annalen von La Mancha; (2) die Zusammenfas-
sung der in den Annalen befindlichen Informationen durch einen ersten
Erzählakt; (3) die vollständige Darstellung von Don Quijotes Geschichte
durch den arabischen Historiker Cide Hamete; (4) die Übersetzung dieses
arabischen Manuskripts ins Kastilische; (5) die Nacherzählung des ins Kas-
tilische übersetzten arabischen Manuskripts durch den übergeordneten
Erzähler (»el segundo autor«) des Don Quijote.

Der ursprünglichste dieser Erzählakte lässt sich als Beobachtung erster
Ordnung begreifen. Ein Erzähler X (der Verfasser der Annalen) kommuni-
ziert mit einem Adressaten Y über einen Gegenstand Z: die ›Heldentaten‹
von Don Quijote. X und Y werden auf diese Weise zu Beobachtern von Z.
Dieser Akt nun wird im Don Quijote als solcher beobachtet, indem der
»autor desta historia« auf der Grundlage dessen, was in den Annalen und
bei anderen Autoren zu finden ist, die Geschichte kohärent erzählt, zu-
mindest bis zu ihrem unvermittelten Abbruch mitten in der Episode des
»vizcaíno« im 8. Kapitel. Da für den Leser des Don Quijote nicht die Anna-
len der Mancha, sondern allein der Erzählakt des ›ersten Autors‹ materiell
vorhanden ist, kann man sagen, dass der erste manifeste Erzählakt des Bu-
ches bereits Ausdruck einer Beobachtung zweiter Ordnung ist. In diesem
Buch nun werden mehrere Erzählakte hintereinandergeschaltet und somit
strukturell gekoppelt. Dadurch entstehen Beobachtungssituationen zwei-
ter Ordnung nach folgendem Muster: Ein Erzähler X1 und ein Leser Y1
beobachten, wie Erzähler X zusammen mit Leser Y beobachtet, was in der
Handlung Z passiert. Durch die Beobachtung zweiter Ordnung wird das
Prinzip der Beobachtung als solches sichtbar gemacht. Dieses Grundprin-
zip wird im Don Quijote rekursiv angewendet, vielfach variiert und mit
Komplexität angereichert. Der Gesamttext lässt sich somit als strukturelle
Kopplung von Beobachtungen erster und zweiter Ordnung beschreiben.

17 Ebd.

I. Angewandte Fiktionstheorie

54

https://doi.org/10.5771/9783968210230-47 - am 13.01.2026, 08:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Prinzip der gespaltenen Kommunikationssituation als Kriterium für
Fiktionalität ist dem Buch somit strukturell eingeschrieben. In einer
selbstreflexiven Schleife beschreibt der Text nun sich selbst als fiktionalen
Text, indem er auf der Ebene der primären Handlung den Umgang mit
Fiktion thematisiert. Um noch einmal auf das oben zitierte Beispiel zu-
rückzukommen: Das Gespräch zwischen dem Gastwirt und dem Pfarrer
beruht auf einer Beobachtung erster Ordnung in Bezug auf Wahrheit
und/oder Fiktion in Büchern. Diese Beobachtung verweist zurück auf das
dem Leser zu diesem Zeitpunkt bereits bekannte Grundproblem des Ro-
mans Don Quijote, dessen Held seinerseits ein Beobachter von Büchern ist
und diese auf eine bestimmte Art und Weise als wirklichkeitskonform in-
terpretiert. Indem der Gastwirt zum Doppelgänger Don Quijotes wird
und der Pfarrer dessen Sicht auf Bücher durch eine alternative Sichtweise
konterkariert, entsteht ein Akt der Beobachtung zweiter Ordnung, der
Don Quijotes Lektüreverhalten perspektiviert und infrage stellt. Das Prin-
zip der Beobachtung zweiter Ordnung ermöglicht somit die theoretische
Perspektivierung des Problems der Fiktion. Dergestalt wird der Roman zu
einem metafiktionalen Text.

Das Erzählen des Erzählens (Diderot)

In Tradition des Don Quijote steht Diderots Jacques le Fataliste et son maître
(1771–83).18 Dieser Roman enthält ebenfalls eine metafiktionale Dimensi-
on. Wie Don Quijote und Sancho Panza reiten auch Jacques und sein
Herr über Land. Dabei begegnen ihnen zahlreiche andere Figuren und es
ereignen sich unerwartete Zwischenfälle, die wie auch im Don Quijote
häufig komischen Charakter besitzen. Die wichtigste Dimension dieses
Romans ist das Erzählen von Geschichten. Während am Beginn des Don
Quijote das Lesen steht, kreist Jacques le Fataliste strukturell um das Erzäh-
len. Im Zentrum stehen Jacques und sein Herr, die sich gegenseitig Ge-
schichten erzählen. Wie im Don Quijote ist auch hier der Erzählakt einge-
bettet in eine Rahmenstruktur, denn nicht nur Jacques und sein Herr er-
zählen sich Geschichten, sondern auch der Erzähler und sein Leser kom-

2.

18 Zur komplexen Entstehungs- und Veröffentlichungsgeschichte dieses Romans vgl. die
entsprechenden Bemerkungen im Beitrag »Jean Pauls Romane als Paradigmen der Ver-
schränkung von Realität und Fiktion« im vorliegenden Band, S. 69–94, dort S. 82, Fuß-
note 32.

Literatur als Fiktionstheorie (Cervantes, Diderot, Perec)

55

https://doi.org/10.5771/9783968210230-47 - am 13.01.2026, 08:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


munizieren miteinander. Darüber hinaus gibt es noch weitere Erzählakte,
die entweder vom Erzähler oder von einer der beiden Hauptfiguren oder
aber von verschiedenen Nebenfiguren des Romans generiert werden. Wie
im Don Quijote haben wir auch hier eine komplexe Verschachtelung meh-
rerer Erzählsituationen vorliegen. Wie im Don Quijote, so geht es auch
hier um die Frage der Fiktionalität, die in Jacques le Fataliste durch immer
wieder eingeschobene Bemerkungen des Erzählers thematisiert wird. Da-
bei gibt der Erzähler dem Leser zu verstehen, dass es, wenn er nur wollte,
in seiner Macht stünde, allerhand Geschichten und abenteuerliche Hand-
lungen zu erfinden. Diese Freiheit der Erfindung aber nehme er, wie er
behauptet, für sich nicht in Anspruch, sondern er insistiert im Gegenteil
immer wieder darauf, dass er sich an die »vérité de l’histoire«19 zu halten
gedenke. Indem der Erzähler in solchen kommentierenden Einschüben
den Gegensatz zwischen der »vérité de l’histoire« und der fiktionsgesättig-
ten Gattung Roman deutlich markiert, spielt er mit den Erwartungshal-
tungen seiner Leser, von denen er annehmen kann, dass sie zahlreiche
Abenteuerromane des 18. Jahrhunderts kennen und somit deren Merkma-
le aus einer Beobachtungsperspektive zweiter Ordnung kritisch betrachten
können. Der vom Erzähler immer wieder aufgerufene Erwartungshori-
zont wird auf diese Weise systematisch durchbrochen, wodurch der Text
seine eigene Innovativität markiert.20

Doch bleibt es nicht bei der einfachen Gegenüberstellung von Wahr-
heit und Fiktion; vielmehr besteht der fiktionstheoretische Beitrag Dide-
rots nicht zuletzt in der Infragestellung des Gegensatzes Wahrheitsaussage
vs. Fiktion. Diese Infragestellung zeigt sich etwa an folgender Stelle:

Il est bien évident que je ne fais pas un roman, puisque je néglige ce qu’un ro-
mancier ne manquerait pas d’employer. Celui qui prendrait ce que j’écris pour
la vérité, serait peut-être moins dans l’erreur que celui qui le prendrait pour une
fable.21

Man erkennt deutlich, dass ich keinen Roman schreibe, da ich ja das verschmä-
he, was ein Romanschreiber mit Sicherheit tun würde. Wer das, was ich schrei-

19 Vgl. Denis Diderot, Jacques le Fataliste et son maître, in: Œuvres, hg. v. André Billy, Paris
1951, S. 475–711, hier S. 476, 484, 504.

20 Vgl. hierzu genauer meinen Aufsatz »Codification et déconstruction. Jacques le Fataliste
de Diderot«, in: Gernot Kamecke/Jacques Le Rider (Hg.), La Codification: perspectives
transdisciplinaires, Paris/Genève 2007, S. 147–159. Dort finden sich auch weiterführende
Literaturhinweise zu Jacques le Fataliste.

21 Diderot, Jacques le Fataliste, S. 484f.

I. Angewandte Fiktionstheorie

56

https://doi.org/10.5771/9783968210230-47 - am 13.01.2026, 08:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


be, für die Wahrheit hielte, wäre vielleicht weniger im Irrtum als derjenige, der
es für eine Fabel hielte.

Einerseits betont der Erzähler hier einmal mehr den Gegensatz zwischen
romanhaften Erfindungen und seinem eigenen Text, der der Fiktion an-
geblich abschwört. Andererseits aber wird dieser Gegensatz hier auch
schon vorsichtig relativiert, und zwar in dem auf mehrfachen Einschrän-
kungen beruhenden zweiten Satz, wo gesagt wird, dass derjenige, der das
Geschriebene für die Wahrheit hielte, sich weniger irren würde als derje-
nige, der es für eine Erfindung nähme. Das heißt im Klartext nichts ande-
res, als dass offenbar beide Einschätzungen nicht ganz der Wahrheit ent-
sprechen.

Dieser relativierende Gestus findet sich auch an späterer Stelle wieder,
wo von der grundsätzlichen Schwierigkeit, ja Unmöglichkeit die Rede ist,
die Wahrheit zu sagen. Der Herr befiehlt Jacques, eine Sache so zu erzäh-
len, wie sie ist (»Dis la chose comme elle est«),22 worauf Jacques Folgendes
antwortet:

Cela n’est pas aisé. N’a-t-on pas son caractère, son intérêt, son goût, ses passions,
d’après quoi l’on exagère ou l’on atténue? Dis la chose comme elle est!… Cela
n’arrive peut-être pas deux fois en un jour dans toute une grande ville. Et celui
qui vous écoute est-il mieux disposé que celui qui parle? Non. D’où il doit arri-
ver que deux fois à peine en un jour, dans toute une grande ville, on soit enten-
du comme on dit.23

Das ist nicht einfach. Hat man etwa nicht seinen Charakter, sein Interesse, sei-
nen Geschmack, seine Leidenschaften, denen gemäß man eine Sache übertreibt
oder abschwächt? Sag es, wie es ist!… Das kommt vielleicht an einem Tag in
einer großen Stadt keine zweimal vor. Und ist derjenige, der einem zuhört, bes-
ser eingestellt als derjenige, der spricht? Nein. Daher kommt es unweigerlich,
dass kaum zweimal an einem Tag in einer ganzen großen Stadt jemand so ver-
standen wird, wie er es gemeint hat.

Sowohl auf der Seite der Produktion als auch auf der der Rezeption sei es,
so Jacques, schwierig, wenn nicht unmöglich, eine vollkommene Überein-
stimmung zwischen einer Sache und deren sprachlicher Darstellung zu er-
zielen. Zwischen einem Sachverhalt und dem Versuch, diesen in Worte zu
fassen, klafft demnach ebenso eine Lücke wie zwischen der von einem
Sprecher seinem eigenen Sprechakt zugedachten Bedeutung und deren
Decodierung durch einen Rezipienten. Diese doppelte Diskrepanz ist da-

22 Ebd., S. 517.
23 Ebd.

Literatur als Fiktionstheorie (Cervantes, Diderot, Perec)

57

https://doi.org/10.5771/9783968210230-47 - am 13.01.2026, 08:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


für verantwortlich, dass es so gut wie niemals möglich ist, eine Sache so zu
sagen, wie sie ist.

Wenn dies aber prinzipiell schon schwierig ist, dann gilt das in beson-
derer Weise für einen komplexen literarischen Text, in dem sich verschie-
dene Sprechakte überlagern und dadurch perspektivische Vielstimmigkeit
erzeugen. Wie sollte es möglich sein, dass ein solcher Text sich strikt an
die Wahrheit einer Geschichte hielte? Gerade die insistierende Wiederho-
lung dieser Behauptung durch den Erzähler lässt den Leser misstrauisch
werden und scheint nahezulegen, dass der Text in Wirklichkeit das ge-
naue Gegenteil zum Ausdruck bringen möchte. Er ist nicht etwa ein Plä-
doyer für die historiographische Wahrheit, sondern im Gegenteil ein Plä-
doyer für die literarische Fiktion. Dies zeigt sich etwa deutlich an einer
Stelle, wo der Erzähler dem Leser eine klare Auskunft bezüglich des weite-
ren Weges von Jacques und seinem Herrn verweigert. Er schlägt verschie-
dene Möglichkeiten vor, ohne diese jedoch zu bestätigen, und gibt dann
spielerisch folgende Auskunft:

Si vous insistez, je vous dirai qu’ils s’acheminèrent vers… oui; pourquoi pas?…
vers un château immense, au frontispice duquel on lisait: »Je n’appartiens à per-
sonne et j’appartiens à tout le monde. Vous y étiez avant que d’y entrer, et vous
y serez encore quand vous en sortirez.«24

Wenn Sie darauf bestehen, dann werde ich sagen, dass sie sich aufmachten zu…
ja; warum nicht?… zu einem riesigen Schloss, auf dessen Risalit zu lesen war:
»Ich gehöre niemandem und ich gehöre allen. Sie waren schon hier, bevor Sie
eingetreten sind, und Sie werden immer noch hier sein, wenn Sie wieder aufge-
brochen sind.«

Auffällig ist hier zum einen die Weigerung des Erzählers, eine ihm zwei-
fellos zur Verfügung stehende Information preiszugeben; wie man etwas
später erfährt, sind Jacques und sein Herr nämlich nach Conches weiterge-
ritten.25 An dieser Stelle jedoch wird dem Leser diese Information bewusst
vorenthalten. Stattdessen wird nun eine ganz klar als fiktiv markierte In-
formation gegeben, die noch dazu den Charakter des Paradoxen besitzt,
denn die auf dem Risalit des angeblich von Jacques und seinem Herrn be-
tretenen Schlosses zu lesende Inschrift ist ein sich selbst aufhebender
Sprechakt, der auf dem Prinzip des logischen Selbstwiderspruchs beruht,
wie sodann auch vom Erzähler expliziert wird. Aus diesem Widerspruchs-
prinzip lässt sich sodann alles Mögliche ableiten, etwa eine Serie von mög-

24 Ebd., S. 492.
25 Ebd., S. 497.

I. Angewandte Fiktionstheorie

58

https://doi.org/10.5771/9783968210230-47 - am 13.01.2026, 08:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lichen Handlungsverläufen, die aber allesamt nicht bestätigt werden. Der
Text öffnet hier ein Fenster auf die Welt des Möglichen, die, wie man seit
Aristoteles weiß, der Bereich der poetischen Fiktion ist.

Das sich selbst annullierende Kunstwerk als Allegorie der Fiktion (Perec)

In der Literatur der Moderne finden sich viele Beispiele von Erzähltexten,
die, wie die beiden bisher untersuchten Romane, das Erzählen als einen
fiktionalen Sprechakt durch bestimmte Rahmungen, Verdoppelungen
und Spiegelungen inszenieren. Was in der Vormoderne eher Ausnahme-
charakter hatte, wird in der Moderne zu einer allgemeinen Tendenz des
Erzählens. Man könnte zahlreiche Beispiele hierfür anführen, etwa Luigi
Pirandello, Miguel de Unamuno, Marcel Proust, André Gide, Julio
Cortázar, Jorge Luis Borges, Italo Calvino, Danièle Sallenave usw.

Ich möchte im abschließenden Teil dieses Beitrags einen exemplari-
schen Text der Spätmoderne im Hinblick auf das hier gegebene Thema Li-
teratur als Fiktionstheorie untersuchen. Es handelt sich um Georges Pe-
recs La Vie mode d’emploi (1978). Der Text trägt den pluralischen Gat-
tungsbegriff Romans, das heißt, dass der Autor hiermit den Anspruch mar-
kiert, eine Art Summe seines eigenen Schaffens und damit auch der Ästhe-
tik der Gruppe Oulipo (Ouvroir de littérature potentielle) vorzulegen. Das
enzyklopädische Unternehmen, welches sich mit diesem Roman verbin-
det, zeigt sich nicht zuletzt auch in der äußeren Aufmachung des Buches,
welches fast wie ein wissenschaftlicher Text mit Anhängen (pièces annexes)
versehen ist. So findet man einen Index, der sage und schreibe 69 Seiten
umfasst. Außerdem fügt Perec eine Zeittafel bei, welche die wichtigsten
Ereignisse der Handlung chronologisch präsentiert, und eine Auflistung
einiger der in diesem Roman erzählten Geschichten. Die Infragestellung
der Grenze zwischen fiktionalem und nicht-fiktionalem Diskurs wird
schon auf diese Weise als wichtiges Thema des Textes markiert.

Im Préambule des Romans findet sich eine ausführliche Reflexion über
das Puzzlespiel. Perec spricht von der Kunst des Puzzlespiels (»l’art du
puzzle«)26 und stellt eine Reihe von Überlegungen über die Prinzipien
dieser Kunstform an. Eine wichtige hier eingeführte Erkenntnis ist die
Tatsache, dass nicht die einzelnen Elemente das Ganze bestimmen, son-
dern umgekehrt das Ganze den Stellenwert der einzelnen Elemente fest-

3.

26 Georges Perec, La Vie mode d’emploi, Paris 1978, S. 15.

Literatur als Fiktionstheorie (Cervantes, Diderot, Perec)

59

https://doi.org/10.5771/9783968210230-47 - am 13.01.2026, 08:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


legt. Man könne nicht von der Struktur eines einzelnen Puzzleteils auf das
Ganze schließen, sondern nur umgekehrt von der des Ganzen auf die Be-
deutung eines einzelnen Teils, welches nur als Element eines größeren
Ganzen einen Wert besitzt. In dem Moment aber, in dem ein einzelnes
Puzzleteilchen in eine Konfiguration eingefügt worden ist, verschwindet
es als Einzelteil. Durch die Parallelisierung des Puzzles mit einem Spiel,
dessen Beherrschung hohe Kunstfertigkeit voraussetzt – Perec verweist
hier insbesondere auf das asiatische Go-Spiel –, erweisen sich die Reflexio-
nen als metapoetisch. Indem Perec hier zu Beginn seines gewaltigen Wer-
kes über das Verhältnis zwischen dem Hersteller eines Puzzles und demje-
nigen spricht, der das Puzzle zusammenzusetzen versucht, macht er zu-
gleich implizit auch Aussagen über das Verhältnis zwischen Autor und Le-
ser des Romans. Der Hersteller eines Puzzles als Autor wird hier konzi-
piert als einer, der alle Versuche des Puzzlespielers, der die Rolle des Le-
sers übernimmt, geistig schon vorweggenommen haben muss. Das Puzzle-
spiel wie auch das Verhältnis zwischen Autor/Text und Leser erscheint
hiermit als ein Wettstreit.

Diese einleitenden Bemerkungen sind nun auch insofern ein metapoe-
tischer Kommentar über das ganze Werk, als eines der zentralen Hand-
lungselemente dieses multiperspektivischen Romans seinerseits ganz we-
sentlich etwas mit einem Puzzlespiel zu tun hat. Der exzentrische Milliar-
där Percival Bartlebooth beschließt, sein Leben einem einzigen gewaltigen
Werk zu widmen:

Imaginons un homme dont la fortune n’aurait d’égale que l’indifférence à ce
que la fortune permet généralement, et dont le désir serait, beaucoup plus or-
gueilleusement, de saisir, de décrire, d’épuiser, non la totalité du monde – projet
que son seul énoncé suffit à ruiner – mais un fragment constitué de celui-ci: face
à l’inextricable incohérence du monde, il s’agira alors d’accomplir jusqu’au bout
un programme, restreint sans doute, mais entier, intact, irréductible.27

Stellen wir uns einen Mann vor, dessen Vermögen genauso groß wäre wie seine
Gleichgültigkeit in Bezug auf das, was man sich als Mann von Vermögen übli-
cherweise leisten kann, und den es – stolz wie er ist – danach verlangte, die Welt
nicht etwa in ihrer Totalität zu erfassen und vollständig zu beschreiben – ein
Projekt, das allein schon dadurch zugrundegerichtet würde, dass man es zu for-
mulieren wagte –, sondern ein wohldefiniertes Fragment derselben: angesichts
der unentwirrbaren Inkohärenz der Welt soll es darum gehen, ein zwar be-
schränktes, aber ganzes, intaktes, irreduzibles Programm bis an sein Ende umzu-
setzen.

27 Ebd., S. 156.

I. Angewandte Fiktionstheorie

60

https://doi.org/10.5771/9783968210230-47 - am 13.01.2026, 08:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


In diesem Passus zeigt sich deutlich der Anspruch, den Bartlebooth mit
seinem Vorhaben verbindet. Es geht ihm darum, ein Fragment der Welt
möglichst systematisch, umfassend und vollständig darzustellen und zu er-
fassen. Mit anderen Worten: Er entwickelt ein Programm, das zwar be-
grenzten Charakter besitzt, aber als solches dann vollständig, intakt und
irreduzibel umgesetzt werden kann. So wie die künstlerische Fiktion ein
Modell der Wirklichkeit sein kann und häufig zu sein beansprucht, soll
hier ein Programm entwickelt und umgesetzt werden, welches Modellcha-
rakter besitzt.28 Dieses Programm besteht darin, dass Bartlebooth, der
künstlerisch eher unbegabt ist, zunächst einmal zehn Jahre lang bei dem
Künstler Serge Valène das Malen von Aquarellen erlernt. Die Lehre voll-
zieht sich in den Jahren 1925 bis 1935. In den folgenden zwanzig Jahren,
1935 bis 1955, bereist Bartlebooth sodann die ganze Welt, um etwa im Ab-
stand von zwei Wochen jeweils ein Aquarell an einem bestimmten Ort zu
malen. Damit schafft er in diesen 20 Jahren 500 Bilder, die alle das gleiche
Format haben, 65 x 50 cm, und auch alle ein ähnliches Motiv, nämlich
einen Seehafen. Jedes der Bilder schickt er sodann an den Puzzlekünstler
Gaspard Winckler in Paris. Dieser klebt die Aquarelle auf eine Holzplatte
und zerschneidet sie in 750 Puzzleteile. Nach seiner Rückkehr nach
Frankreich gibt sich Bartlebooth schließlich weitere zwanzig Jahre, von
1955 bis 1975, um sämtliche Puzzles wieder zusammenzusetzen:

À mesure que les puzzles seraient réassemblés, les marines seraient »retexturées«
de manière à ce qu’on puisse les décoller de leur support, transportées à
l’endroit même où – vingt ans auparavant – elles avaient été peintes, et plongées
dans une solution détersive d’où ne ressortirait qu’une feuille de papier What-
man, intacte et vierge.
Aucune trace, ainsi, ne resterait de cette opération qui aurait, pendant cinquante
ans, entièrement mobilisé son auteur.29

Indem die Puzzles wieder zusammengesetzt würden, würden die Seestücke »re-
texturiert«, sodass man sie von ihrer Unterlage abtrennen könnte, und sie wür-
den an eben jenen Ort zurückgebracht, an dem sie – zwanzig Jahre zuvor – ge-
malt worden waren, und dort mit einer Säurelösung behandelt, sodass am Ende
nichts als ein Blatt Whatman-Papier übrig bliebe, wohlbehalten und leer.
Somit bliebe von dieser Operation, die ihren Urheber über fünfzig Jahre hinweg
vollständig in Beschlag genommen haben würde, keine einzige Spur übrig.

28 Zum Modellbegriff vgl. Max Black, Models and Metaphors. Studies in Language and Philo-
sophy, Ithaca/New York 41968 (11962). Black bezeichnet Modelle als »heuristic fictions«
(S. 228), Fiktionen also, die etwas zu entdecken erlauben.

29 Perec, La Vie mode d’emploi, S. 158.

Literatur als Fiktionstheorie (Cervantes, Diderot, Perec)

61

https://doi.org/10.5771/9783968210230-47 - am 13.01.2026, 08:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Es handelt sich also um ein Projekt, das auf einem totalisierenden An-
spruch beruht. Dieses Projekt ist zwar, wie der Erzähler sagt, weder spekta-
kulär noch heroisch, aber es ist ein Projekt, welches zu seiner Umsetzung
das gesamte Leben von Bartlebooth vollständig in Anspruch nimmt. Au-
ßerdem ist es ein Projekt, welches auf die Ausschaltung jeglicher Kontin-
genz abzielt:

[…] l’entreprise ferait fonctionner le temps et l’espace comme des coordonnées
abstraites où viendraient s’inscrire avec une récurrence inéluctable des événe-
ments identiques se produisant inexorablement dans leur lieu, à leur date.30

[…] bei diesem Unterfangen würden Zeit und Raum als abstrakte Koordinaten
funktionieren, und es würden ihnen in unvermeidlicher Wiederholung identi-
sche Ereignisse, die unabwendbar an einem für sie vorbestimmten Ort und zu
einer vorbestimmten Zeit stattfänden, eingeschrieben.

Das gesamte Leben und alle in ihm relevanten Ereignisse sind durch das
Projekt vorherbestimmt und durchgeplant. Auf der ästhetischen Ebene
verbindet sich das mit dem Anspruch auf Perfektion, welcher durch die
paradoxe Selbstannullierung bekräftigt werden soll:

[…] inutile, sa gratuité étant l’unique garantie de sa rigueur, le projet se détrui-
rait lui-même au fur et à mesure qu’il s’accomplirait; sa perfection serait circu-
laire: une succession d’événements qui, en s’enchaînant, s’annuleraient: parti de
rien, Bartlebooth reviendrait au rien, à travers des transformations précises d’ob-
jets finis.31

[…] ohne jeden Zweck, wobei diese Zwecklosigkeit die einzigartige Garantie
für seine Folgerichtigkeit wäre, würde dieses Projekt sich in dem Maße selbst
zerstören, in dem es sich vollenden würde; seine Vollkommenheit wäre zirku-
lär: eine Folge von Ereignissen, die sich, indem sie sich aneinanderreihten, aus-
löschten: ausgehend vom Nichts, würde Bartlebooth auf dem Weg über präzise
Transformationen von endlichen Gegenständen zum Nichts zurückkehren.

Zwischen dem ursprünglichen Nichts und dem als finales Ziel des Pro-
jekts angestrebten wiederhergestellten Nichts entfaltet sich ein sich über
50 Jahre erstreckender Prozess des Lernens, des Reisens, der Produktion
von Bildern, der mehrfachen Verarbeitung dieser Bilder durch deren De-
komposition und Rekomposition in Form eines Wettstreits zwischen zwei
Männern, dem Maler und Puzzlespieler Bartlebooth, und dem Puzzleher-
steller Winckler, die versuchen, sich gegenseitig zu besiegen. Am Ende tri-

30 Ebd., S. 157.
31 Ebd.

I. Angewandte Fiktionstheorie

62

https://doi.org/10.5771/9783968210230-47 - am 13.01.2026, 08:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


umphiert Winckler über Bartlebooth, der über dem unvollendeten und
unvollendbaren 439. Puzzle stirbt.32

Die Bedeutung dieses künstlerischen Projekts ist nicht eindeutig be-
stimmbar. Zum einen handelt es sich um eine Anlehnung an wichtige Po-
sitionen der modernen Ästhetik wie zum Beispiel Flauberts Projekt eines
livre sur rien33 oder Mallarmés Poetik des Nichts.34 Man kann auch an die
avantgardistische Überschreitung der Grenze zwischen Kunst und Leben
denken. Bartlebooth als Künstler verwandelt sein ganzes Leben in die Ar-
beit an einem Kunstwerk, welches keinerlei außerhalb seiner selbst ange-
siedelte Zweckbindung besitzt, also in gewisser Weise das autonome
Kunstwerk par excellence darstellt, eine Art acte gratuit, ein sich selbst aus-
löschendes Werk. Ebenfalls typisch für manche Positionen der modernen
Kunst ist der Dilettantismus, mit dem der malerisch nicht gerade sehr be-
gabte Bartlebooth zu Werke geht. Hier lassen sich Anknüpfungspunkte et-
wa bei Diderots Neveu de Rameau, dem Vieux Saltimbanque von Baudelaire
oder Kafkas Hungerkünstler finden. Nicht ausgeblendet werden darf der
zeitgeschichtliche Horizont: Zwischen den Jahren 1925 und 1975 liegen
die Jahre des Nationalsozialismus 1933–45 und hier insbesondere die ge-
nozidale Politik des Hitlerregimes, der unter anderem Perecs Eltern zum
Opfer gefallen sind.35 All diese künstlerischen und politischen Dimensio-
nen sind in dieser Konzeption eines totalen Kunstwerks präsent, welches
in seiner Radikalität eine modellhafte Verdichtung von Kunst überhaupt
darstellt.

Es handelt sich um ein Metakunstwerk, welches in vielfache Rahmun-
gen eingebettet ist. Der primäre Kommunikationsrahmen ist das Verhält-
nis zwischen Bartlebooth und Gaspard Winckler. Verschiedene Arten von
Beobachtungen zweiter Ordnung werden nun in der Gesamtanlage des
Romans von Georges Perec eingeführt. Dieser Roman fungiert auf seiner
primären Darstellungsebene als eine multidimensionale Bildbeschrei-
bung. Basis der Beschreibung ist ein Wohnhaus in der fiktiven Pariser Rue

32 Ebd., S. 600.
33 Vgl. Jean Rousset, »Madame Bovary ou le livre sur rien«, in: ders., Forme et signification,

Paris 1962, S. 109–133.
34 Vgl. Hugo Friedrichs Bemerkungen zum Zusammenhang zwischen dem Nichts und

der Form bei Mallarmé: Die Struktur der modernen Lyrik. Von der Mitte des neunzehnten
bis zur Mitte des zwanzigsten Jahrhunderts, Reinbek 1985 (11956), S. 114f.

35 Perec spricht davon in seinem autobiographischen Buch W ou le souvenir d’enfance
(1975), Paris 1995. Vgl. hierzu auch den Beitrag »Das Schreiben des Nicht-Erlebten.
Georges Perec und Patrick Modiano« im vorliegenden Band, S. 381–401.

Literatur als Fiktionstheorie (Cervantes, Diderot, Perec)

63

https://doi.org/10.5771/9783968210230-47 - am 13.01.2026, 08:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Simon-Crubellier. Ein Profilschnitt dieses Wohnhauses wird als Basis der
Präsentation aller in ihm befindlichen Wohnungen verwendet, wobei die
Abfolge der Wohnungen der Bewegung des Springers auf einem Schach-
feld entspricht. Demgemäß sind die einzelnen Kapitel des Romans jeweils
einem bestimmten Raum, einer Wohnung oder einem sonstigen Teil des
Hauses gewidmet, wobei in den verschiedenen Teilen des Romans diesel-
ben Räume öfter vorkommen. Die Wohnung von Bartlebooth etwa wird
in den Kapiteln 26, 70, 80, 87 und 99 dargestellt. Die Wohnung von
Winckler steht in den Kapiteln 8, 44 und 53 im Mittelpunkt. Durch die
Anordnung der einzelnen Kapitel gemäß einer serialisierten räumlichen
Ordnung (der Plan des Wohngebäudes ist im Text selbst auf S. 603 abge-
druckt) entsteht eine Beobachtungsebene zweiter Ordnung. Die einzelnen
Geschichten, die sich mit den Bewohnern der Wohnungen verbinden,
werden dadurch auf eine diegetisch ›tiefere‹ Ebene verschoben. Die primä-
re Ebene ist die eines imaginären Beobachters dieses Gebäudes, dessen
Blick von Wohnung zu Wohnung schweift und in den Wohnungen zu-
nächst einmal hauptsächlich das visuell Wahrnehmbare beschreibt. Die
Geschichten, die ebenfalls eingefügt werden, sind gewissermaßen Ergän-
zungen zu dieser Beschreibungsaktivität und der damit verbundenen Be-
obachtung. Das Hierarchieverhältnis zwischen Narration und Deskription
wird somit in diesem Roman umgekehrt. Dominant sind die Beschreibun-
gen, ihnen untergeordnet die Erzählungen.36

Durch die Einbettung in dieses komplexe Dispositiv von Beobachtun-
gen, Beschreibungen und Erzählungen wird das künstlerische Projekt von
Bartlebooth zum Gegenstand einer Beobachtung zweiter Ordnung. Das
Projekt ist Teil eines Netzes ohne Zentrum, in dem sich hunderte von
Einzelschicksalen begegnen und überkreuzen. Diese Einzelschicksale sind
wie die Teile eines Puzzles. Der Sinn des einzelnen Teils kann nicht aus
diesem selbst erschlossen, sondern, wie Perec es ja programmatisch im
Préambule schreibt, nur aus dem Ganzen heraus verstanden werden. Die-
ses Ganze ist, wie der Titel anzeigt, das Ganze schlechthin, das Leben,
wenngleich der zweite Teil des Titels ironisch zu verstehen ist, denn es fin-
den sich keinerlei Elemente einer Gebrauchsanweisung für das Leben in
Perecs Buch. Allenfalls die Exhaustivität und der stets gleichbleibende en-

36 Vgl. hierzu meine Analyse in Thomas Klinkert, »Der Text als Bildmedium? Zu Text-
Bild-Beziehungen bei Claude Simon und Georges Perec«, in: Beate Ochsner/Charles
Grivel (Hg.), Intermediale. Kommunikative Konstellationen zwischen Medien, Tübingen
2001, S. 117–146.

I. Angewandte Fiktionstheorie

64

https://doi.org/10.5771/9783968210230-47 - am 13.01.2026, 08:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zyklopädisch-distanzierte Ton, die Sachlichkeit, mit der die ganze Spann-
breite des Dargestellten von den banalsten Gegenständen des Alltags bis
hin zu den aufregendsten künstlerischen oder wissenschaftlichen Entde-
ckungen oder von abenteuerlichen Lebensgeschichten bis hin zu Vernich-
tungs- und Todeserfahrungen beschrieben wird, erinnern in gewisser Wei-
se an den Duktus einer Gebrauchsanweisung.

Eine weitere Beobachtung zweiter Ordnung entsteht durch die Existenz
von Projekten oder Sachverhalten, die man allegorisch auf Bartlebooths
Projekt beziehen kann. Als Beispiel hierfür möchte ich das Kapitel 59 nen-
nen. Hier wird ein anderer Maler vorgestellt mit Namen Franz Hutting.
Er beschließt eines Tages, 24 imaginäre Porträts zu malen, und zwar über
einen Zeitraum von zwei Jahren je ein Porträt pro Monat. In seinem Pla-
nungscharakter und seiner Serialisierung ähnelt das Hutting’sche Projekt
dem Projekt Bartlebooths. Hutting vertritt die Auffassung, dass ein Porträt
sich am Kreuzungspunkt von Traum (= Fiktion) und Wirklichkeit befin-
de. Der Auftraggeber eines Porträts fungiere hierbei nicht als Vorbild für
eine mimetische Abbildung, sondern als Strukturmodell:

[…] le commanditaire, ou, mieux encore, comme pour la peinture du Moyen
Age, le donateur, sera l’initiateur de son portrait: son identité, plus que ses traits,
viendra nourrir la verve créatrice et la soif d’imaginaire de l’artiste.37

[…] der Auftraggeber oder, besser noch, wie in der mittelalterlichen Malerei,
der Stifter wird der Urheber seines eigenen Porträts sein: seine Identität wird,
mehr als seine Gesichtszüge, den schöpferischen Schwung des Künstlers und
dessen Sehnsucht nach dem Imaginären beflügeln.

Hier geht es also mit anderen Worten um das Verhältnis von Wirklichkeit
und künstlerischer Gestaltung, wofür man auch den Begriff Fiktion ver-
wenden kann. Der Künstler im Sinne Huttings bildet die Wirklichkeit
nicht einfach ab, sondern verwandelt sie mittels seiner »verve créatrice«
und seiner »soif d’imaginaire«. Dies ist eine Beschreibung des Prozesses
der Fiktionalisierung, welcher auch dem Roman von Georges Perec zu-
grunde liegt und der sich wiederum in den Projekten eines Bartlebooth
und eines Hutting spiegelt. Die Affinität zwischen Huttings Malerei und
Perecs Schreiben manifestiert sich nicht zuletzt darin, dass Hutting bei der
imaginären Gestaltung seiner Porträts bestimmte regelhafte Prinzipien
verwendet, welche den oulipotistischen Textkonstruktionsprinzipien äh-

37 Perec, La Vie mode d’emploi, S. 354f.

Literatur als Fiktionstheorie (Cervantes, Diderot, Perec)

65

https://doi.org/10.5771/9783968210230-47 - am 13.01.2026, 08:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


neln.38 Im Blick auf den Zusammenhang der drei hier untersuchten Texte
ist es im Übrigen besonders aufschlussreich, dass Hutting sich selbst mit
Don Quijote vergleicht.39

Schluss

Anhand dreier exemplarischer Fälle habe ich zu zeigen versucht, in wel-
cher Art und Weise das Verhältnis zwischen Fiktion und Nicht-Fiktion in
literarischen Texten reflektiert, analysiert und zur literarischen Gestaltung
nutzbar gemacht werden kann. Im Don Quijote wird die Handlung aus der
Lektüre des Protagonisten heraus entwickelt. Dieser unterscheidet nicht
zwischen der Darstellung fiktiver und nicht-fiktiver Welten und glaubt so-
mit vorbehaltlos an die Existenz dessen, was er in seinen Ritterbüchern ge-
lesen hat. Er versucht, das Gelesene in seiner eigenen Wirklichkeit wieder-
zufinden und sich imitatorisch in Bezug auf die Helden seiner Bücher zu
verhalten. Durch die Handlung, die sich als Serie komischer Fehlleistun-
gen des eingebildeten Ritters vollzieht, durch die komplexe Erzählsituati-
on, aber auch durch verschiedene metapoetische Passagen wird das Lektü-
reverhalten des Protagonisten problematisiert, womit zugleich eine Theo-
rie der Fiktion entwickelt wird. Dass die Einstellung zur Fiktion im Don
Quijote ambivalent ist, lässt sich unter anderem aus der Tatsache schließen,
dass der Held trotz seines Wahns keineswegs ausschließlich negativ darge-
stellt wird.40 Diderots Jacques le Fataliste et son maître schließt an Cervantes
an, stellt aber weniger den Akt der Lektüre, als vielmehr den des Erzäh-
lens in den Mittelpunkt. Auch hier wird das Verhältnis zwischen Fiktion
und Nicht-Fiktion in zentraler Weise thematisiert, und zwar in Gestalt der
Opposition zwischen »roman«/»conte« und »vérité de l’histoire«. Auch
hier kommt es zu Ambivalenzen und Selbstinfragestellungen, indem etwa
faktuale Informationen durch den Erzähler vorenthalten und stattdessen
mögliche hypothetische Szenarien entworfen werden. In Georges Perecs

38 Ebd., S. 356. – Diese Prinzipien werden etwa erläutert bei Claude Burgelin, Georges Pe-
rec, Paris 1988, S. 173–221; Hans Hartje/Bernard Magné/Jacques Neefs (Hg.), Cahier des
charges de La Vie mode d’emploi. Georges Perec, Paris/Cadeilhan 1993, S. 7–35.

39 Perec, La Vie mode d’emploi, S. 355.
40 Zur ambivalenten Einstellung bezüglich der Bewertung der Fiktion, welche sich im

Don Quijote nachweisen lässt, vgl. ausführlich den Beitrag »Fiktion und Autopoiesis.
Überlegungen zum epistemischen Status der Literatur am Beispiel von Don Quijote«, in
diesem Band, S. 23–46.

I. Angewandte Fiktionstheorie

66

https://doi.org/10.5771/9783968210230-47 - am 13.01.2026, 08:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


La Vie mode d’emploi schließlich wird die Fiktion als ein die moderne
Kunst modellhaft zusammenfassendes Programm reflektiert. Der dilettan-
tische Künstler Bartlebooth schafft ein nach strengen Regeln organisiertes,
prozesshaftes, das ganze Leben erfassendes und sich am Ende selbst annul-
lierendes Kunstwerk, welches zugleich eine Allegorie der modernen Kunst
und ein Kommentar zur genozidalen Geschichte des 20. Jahrhunderts ist.
Dieses Projekt wird vielfach gerahmt und gespiegelt, etwa durch parallele
Projekte auf diegetischer Ebene – man denke an das Projekt des Malers
Hutting – oder durch das seinerseits totalisierende und strengen Regeln
folgende Schreiben von Georges Perec.

Was sich an diesen Texten zeigt, ist ein Bewusstsein für die vieldimen-
sionale und komplexe Funktion von Fiktionalität, gepaart mit einer vir-
tuosen Anwendung von Fiktionalität. Was damit selbstverständlich nicht
behauptet werden soll, ist, dass diese Texte einzig und allein die Funktion
hätten, Theorien der Fiktionalität zu produzieren. Neben solchen Theori-
en enthalten diese Romane zahlreiche andere thematische Aspekte und
formale Strukturen. Es geht dabei keineswegs nur um eine Selbstbetrach-
tung der Kunst und ihrer Darstellungsprämissen, sondern auch um wich-
tige Dimensionen und Probleme des Lebens, der Gesellschaft, des Indivi-
duums usw. Ohne diese Texte also auf den hier fokussierten Aspekt redu-
zieren zu wollen, möchte ich doch behaupten, dass es ein lohnendes Un-
terfangen wäre, nicht nur diese, sondern viele andere literarische Texte auf
die ihnen inhärente Fiktionstheorie zu befragen.

Literaturverzeichnis

Assmann, Aleida, Die Legitimität der Fiktion. Ein Beitrag zur Geschichte der literarischen
Kommunikation, München 1980.

Black, Max, Models and Metaphors. Studies in Language and Philosophy, Ithaca/New
York 41968 (11962).

Blume, Peter, Fiktion und Weltwissen. Der Beitrag nichtfiktionaler Konzepte zur Sinn-
konstitution fiktionaler Erzählliteratur, Berlin 2004.

Bunia, Remigius, Faltungen. Fiktion, Erzählen, Medien, Berlin 2007.
Burgelin, Claude, Georges Perec, Paris 1988.
Cervantes, Miguel de, Don Quijote de la Mancha, hg. v. Martín de Riquer, Barcelona

1990.
Diderot, Denis, Jacques le Fataliste et son maître, in: Œuvres, hg. v. André Billy, Paris

1951, S. 475–711.
Friedrich, Hugo, Die Struktur der modernen Lyrik. Von der Mitte des neunzehnten bis

zur Mitte des zwanzigsten Jahrhunderts, Reinbek 1985 (11956).

Literatur als Fiktionstheorie (Cervantes, Diderot, Perec)

67

https://doi.org/10.5771/9783968210230-47 - am 13.01.2026, 08:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Hartje, Hans/Magné, Bernard/Neefs, Jacques (Hg.), Cahier des charges de La Vie mode
d’emploi. Georges Perec, Paris/Cadeilhan 1993.

Klinkert, Thomas, »Der Text als Bildmedium? Zu Text-Bild-Beziehungen bei Claude
Simon und Georges Perec«, in: Beate Ochsner/Charles Grivel (Hg.), Intermediale.
Kommunikative Konstellationen zwischen Medien, Tübingen 2001, S. 117–146.

–––, »Codification et déconstruction. Jacques le Fataliste de Diderot«, in: Gernot Ka-
mecke/Jacques Le Rider (Hg.), La Codification: perspectives transdisciplinaires, Paris/
Genève 2007, S. 147–159.

–––, »La letteratura come teoria della finzione: Cervantes e Pirandello«, in: Pirandel-
liana. Rivista internazionale di studi e documenti 7 (2013 [2014]), S. 115–122.

Luhmann, Niklas, Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt a. M. 1995.
Mann, Thomas, Doktor Faustus. Das Leben des deutschen Tonsetzers Adrian Leverkühn,

erzählt von einem Freunde, Frankfurt a. M. 1986.
Perec, Georges, W ou le souvenir d’enfance (1975), Paris 1995.
–––, La Vie mode d’emploi, Paris 1978.
Rousset, Jean, »Madame Bovary ou le livre sur rien«, in: ders., Forme et signification,

Paris 1962, S. 109–133.
Stierle, Karlheinz, »Der Gebrauch der Negation in fiktionalen Texten«, in: Harald

Weinrich (Hg.), Positionen der Negativität, München 1975, S. 235–262.
Ströker, Elisabeth, »Zur Frage der Fiktionalität theoretischer Begriffe«, in: Dieter

Henrich/Wolfgang Iser (Hg.), Funktionen des Fiktiven, München 1983, S. 95–118.
Vaihinger, Hans, Die Philosophie des Als Ob. System der theoretischen, praktischen und

religiösen Fiktionen der Menschheit auf Grund eines idealistischen Positivismus. Mit
einem Anhang über Kant und Nietzsche, Leipzig 7–81922 (Berlin 11911) (https://
archive.org/details/DiePhilosophieDesAlsOb/mode/2up; zuletzt aufgerufen am
27.2.2020).

Walton, Kendall L., Mimesis as Make-Believe. On the Foundations of the Representatio-
nal Arts, Cambridge (Mass.)/London 1990.

Warning, Rainer, »Der inszenierte Diskurs. Bemerkungen zur pragmatischen Relati-
on der Fiktion«, in: Dieter Henrich/Wolfgang Iser (Hg.), Funktionen des Fiktiven,
München 1983, S. 183–206.

Zipfel, Frank, Fiktion, Fiktivität, Fiktionalität. Analysen zur Fiktion in der Literatur und
zum Fiktionsbegriff in der Literaturwissenschaft, Berlin 2001.

I. Angewandte Fiktionstheorie

68

https://doi.org/10.5771/9783968210230-47 - am 13.01.2026, 08:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://a
https://a
http://.org/details/DiePhilosophieDesAlsOb/mode/2up
https://doi.org/10.5771/9783968210230-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://a
https://a
http://.org/details/DiePhilosophieDesAlsOb/mode/2up

	Einleitung
	1. Rahmungen und Beobachtungen zweiter Ordnung (Cervantes)
	2. Das Erzählen des Erzählens (Diderot)
	3. Das sich selbst annullierende Kunstwerk als Allegorie der Fiktion (Perec)
	Schluss
	Literaturverzeichnis

