
146 | S+F (34. Jg.)  2/2016

Dietrich Bonhoeffer ist in friedenswissenschaftlichen 
Politik- und Sozialwissenschaften kaum beachtet, 
einfach vergessen. Sein großes Dokument zur 

Friedensethik hat er im Sommer 1934 verfasst.1 So grundlegend 
diese Friedensrede ist, so überraschend taucht der Name 
Bonhoeffer im Wesentlichen nur in kirchenbezogener 
Literatur auf, obwohl Leben, Haltung und Werk Bonhoeffers 
dem entsprach, was allgemein als „bleibendes Verdienst“ der 
Friedensbewegung zu Beginn der 1930er Jahre erkannt wird: 
„die Aufdeckung der Konsequenzen der nationalsozialistischen 
Ideologie“.2 Auch er beklagte die „Schrecken der Kriege im 
Zeichen der Nationalismen und Ideologien“.3

Kaum zu glauben ist dann, dass Bonhoeffer keinen Platz in 
der Friedensforschung hat, obwohl er als Theologe wichtige 
Werke zur Friedensethik vorgelegt und praktische Schritte 
zum Frieden international unternommen hat. Daneben hat 
er noch „pädagogisch“ gewirkt, friedenspolitisch Jugendliche 
und Studierende aufzuklären.4 Er erfüllte in seinem Leben das 
Ziel der Friedenswissenschaften, die „normative Orientierung 
am Leitwert des Friedens“ weiter zu geben.5

Eine Ursache für dieses Desiderat – Bonhoeffer und Frieden – 
mag darin begründet sein, dass seine Kirche nach 1945 den 
Kritiker der Kooperation der Deutschen Christen (D.C.) mit dem 
NS-Regime und den Widerstandskämpfer Bonhoeffer abgelehnt 
oder ins Vergessen gestoßen hat.6 Auch hatten in den letzten 
Jahrhunderten Kriegspredigten eher zu „Konfliktverschärfung 
durch Gewaltmobilisierung“ beigetragen; Kirchen gelten deswe­

1	 Publiziert als „Kirche und Völkerrecht“, in: Dietrich Bonhoeffer Werke 
(DBW), Bd. 13, S. 298ff.

2	 Karlheinz Lipp, Reinhold Lütgemeier-Davin, Holger Nehring (Hg.): 
Frieden und Friedensbewegung in Deutschland 1892-1992. Ein Lese­
buch, Essen 2010, S. 30.

3	 Karl Holl: Pazifismus in Deutschland, Frankfurt/M. 1988, S. 11f.
4	 Wozu und für wen Friedensanalysen?, in: Friedensanalysen. Für Theorie 

und Praxis I. Vierteljahresschrift für Erziehung, Politik und Wissenschaft, 
Frankfurt/M. 1975, S. 8.

5	 Benjamin Ziemann (Hg.): Perspektiven der Historischen Friedensfor­
schung, Essen 2002, S. 101.

6	 Vgl. Reinhard Höppner, Joachim Perels (Hg.): Das verdrängte Erbe der 
Bekennenden Kirche, Stuttgart 2012.

gen weithin nicht als Friedensstifter.7 Das Bündnis von Thron 
und Altar ist das Symbol dieser Allianz, nationalistische Kriege 
mit geistlicher Autorität zu legitimieren.8 So wurde sowohl der 
kaiserliche Expansionismus wie auch die NS-Eroberungspolitik 
von den Kirchen machtvoll mitgetragen.9 Die Kirchen haben 
also im Zusammenhang von „Religion und Gewalt“ eher In­
teresse geweckt denn als Friedensstifter.10

Dietrich Bonhoeffer (1906-1945) wuchs in einem großbür­
gerlichen Milieu auf, das gewiss zur gesellschaftlichen „Elite“ 
Berlins zu zählen war– sein Vater Universitätsprofessor der 
Psychiatrie, der Schwiegervater Theologieprofessor und Hof­
prediger.11 Gleichwohl war „man“ liberal, nicht an die Enge der 
Landeskirchen gebunden. Väter der Weimarer Verfassung, Max 
Weber und Adolf von Harnack, oder Historiker, Hans Delbrück 
und Theodor Heuss, waren Gäste im Hause Bonhoeffer. Trotz 
dieser Sozialisation war es nicht zu erwarten, dass ihn das NS-
Regime verfolgte und er in seinem Leben seit 1933, wie andere, 
ein Opfer der „Zerschlagung der Friedensbewegung“ wurde und 
danach schrittweise in den Widerstand des 20. Juli 1944 ging. 

1.	Krisenjahr – Wende zum Frieden

Woher kamen die Anstöße für den jungen Theologen Bonhoeffer, 
seine gemäßigt nationalen Mentalitäten zu überwinden? Noch 

7	 Johannes J. Frühbauer: Störenfriede oder Friedensstifter? Religionen 
und ihre Rolle in Konflikten, in: Ulrich Eckern u.a. (Hg.): Friedens- und 
Konfliktforschung in Deutschland. Eine Bestandsaufnahme, Wiesbaden 
2004, S. 127.

8	 Vgl. Philippe Buc: Heiliger Krieg. Gewalt im Namen des Christentums, 
Darmstadt 2015; ein Überblick bei Dieter Senghaas (Hg.): Den Frieden 
denken. Sie vis pacem, para pacem, Frankfurt/M. 1995 und Gerd Kru­
meich, Hartmut Lehmann (Hg.): „Gott mit uns“. Nation, Religion und 
Gewalt im 19. Und frühen 20. Jahrhundert, Göttingen 2000.

9	 Vgl. Detlef Bald: Staatstradition und Kirchenreform, in: Reinhard Höpp­
ner, Joachim Perels (Hg.): Das verdrängte Erbe der Bekennenden Kirche, 
Stuttgart 2012, S. 149ff. 

10	 Helke Stadtland (Hg.): „Friede auf Erden“. Religiöse Semantiken und 
Konzepte des Friedens im 20. Jahrhundert, Essen 2009, S. 27. 

11	 Renate Wind: Dem Rad in die Speichen fallen. Die Lebensgeschichte des 
Dietrich Bonhoeffer, München 2006, S. 9; Detlef Bald: Das „Liebeswerk 
der Kriege“ – ein „traditionell-dogmatischer Starrsinn“. Bonhoeffer und 
sein Lehrer Seeberg, in: Verantwortung, 56/2015. 

F O R U M

„Wie wird Friede?“
Zur Friedensethik von Dietrich Bonhoeffer

Detlef Bald

Abstract: Dietrich Bonhoeffer (1906-1945) was a member of the famous military resistance group against the Nazi regime 
of July, 20th, 1944; he was killed by the SS in KZ Flossenbürg. He saw the signs of the times, he stood up against racism and 
oppression, he fought for freedom, justice and peace. At the age of 25 – in 1931 – he delivered his first peace ethic document 
directed against Nazi ideology in politics and within the protestant church. His theological approach followed a social-oriented 
„Christian realism“ as basis for action: international disarmament, good neighborhood in Europe and reconciliation between 
the enemies of the Great War. Bonhoeffer acted as youth secretary of the „International Council of Christian Peace Movements” 
in Geneva. He gave a prominent speech in 1934 in Fanø (Denmark) in which  he demanded a fundamental concept of global 
peace to overcome racial, historical and social differences between nations; he urged representatives of politics and churches 
to make peace („pacem facere“). 

Keywords: Christian peace movement, peace ethics, Confessing Church, resistance against Nazi regime, protestant theologian.
Stichworte: Christliche Friedensbewegung, Friedensethik, Bekennende Kirche, Widerstand im NS-Regime, protestantischer Theologe.

DOI: 10.5771/0175-274X-2016-2-146

SuF_02_16_Inhalt_2.Umbruch.indd   146 15.06.16   15:31

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2016-2-146 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:58:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2016-2-146


S+F (34. Jg.)  2/2016 | 147

Bald, „Wie wird Friede?“ | F O R U M

Bonhoeffer mit dem Kern eines Pazifismus, der sich auf die 
Bergpredigt berief. Diese Spuren wurden Bonhoeffers Schicksal. 
Die Bergpredigt hat seinen theologisch-ethischen Ansatz wie 
sein politisch-praktisches Tun lebenslang durchstrahlt.

Auf der dritten Ebene finden sich Vorträge vor Studierenden 
und Gemeinden. Aus eigenen Erfahrungen sollte Bonhoeffer 
über „Krieg“ und Deutschland informieren. Das Ende des Ersten 
Weltkrieges ließ die Gräuel aufschimmern; neben dem Verlust 
seines 17-jährigen Bruders und dreier Vettern führte er an: „Der 
Tod stand vor der Tür fast jeden Hauses... Einmal kam die Nach­
richt vom Tod vieler Tausender siebzehn und achtzehn Jahre 
alter Jungen, die in wenigen Stunden getötet worden waren. 
Deutschland wurde zu einem Trauerhaus.“18 Bonhoeffer blieb 
nicht bei Not und Elend stehen, seine Antwort auf den Krieg: 
die Jugend sei „absolut pazifistisch“.19 Unzählige Male hielt 
er Vorträge über den Krieg, besonders auch vor Gruppen des 
„Internationalen Versöhnungsbundes“.20 Überzeugt erkannte 
er als die „größten Aufgaben für unsere Kirche“, „die Friedens­
arbeit in jedem Land und in der ganzen Welt zu verstärken.“

Diese friedensorientierte Haltung hatte einige familiäre Bezü­
ge, die in den Biografien zu Bonhoeffer vernachlässigt wur­
den. Die Familie hatte Kontakte zum kirchlich-pazifistischen 
„Internationalen Versöhnungsbund“ und zum „Weltbund 
für Freundschaftsarbeit der Kirchen“; gerade mit Friedrich 
Siegmund-Schultze arbeitete der Vater, Karl Bonhoeffer, nach 
dem Krieg in sozialen Projekten mit Arbeitslosen zusammen.21 
Dann hörte Bonhoeffers ältere Schwester Ursula während ihrer 
Ausbildung Vorträge von ihm; Bruder Klaus, der Jurist, unter­
stützte dessen Bewährungshilfe für Strafgefangene.22 Diese 
familiären Umstände brachten Bonhoeffer erste Berührungen 
zur Friedensbewegung; auch hatte er Kontakte zur studentischen 
„Jugendbewegung“.23 Diese Offenheit war die Ausnahme in 
der Kirche. Es gab Friedenspfarrer gegen den Krieg, aber sie 
hatten keine protestantische Tradition begründen können.24 

Diese Zeit in New York zog Bonhoeffer in ihren Bann. Denn die 
Hochschule bezeugte die Gegenkultur zur bürgerlich-weißen 
amerikanischen Kirche. Zudem führte ihn der schwarze Theo­
loge Frank Fisher in die Ghetto-Welt von Harlem und die Slums 
der South Bronx ein. Der weiße, öffentlich gelebte Rassismus 
schockierte Bonhoeffer zutiefst. Die Diskriminierungen waren 
konkret, die Predigten hingegen bezeugten Befreiung und 
Überwindung der Verhältnisse: An dieser Hochschule finden 
sich Wurzeln der Bürgerrechtsbewegung. Hier erfuhr Bonhoeffer 
ihre existentielle Bedeutung, diese Verhältnisse als ethische 
Herausforderungen der Theologie aufzufassen.

Während des New Yorker Studiums begleiteten vielfältige An­
stöße die Neubesinnung. Der Mensch, der – 25-jährig – im 
Juni 1931 nach Berlin zurückkehrte, hatte ein anderes Format, 
bestimmt von einer anderen Orientierung und Klarheit als der, 

18	 DBW, Bd. 10, S. 647.
19	 DBW, Bd. 10, S. 650.
20	 Hinweise in der Anmerkung DBW, Bd. 10, S. 381.
21	 Er war Pionier der Friedensbewegung (1885-1969), vgl. Stefan Grote­

feld: Friedrich Siegmund-Schultze. Ein deutscher Ökumeniker und 
christlicher Pazifist, Gütersloh 1995. 

22	 Vgl. DBW, Bd. 7, S. 123.
23	 (Sommer 1929) DBW, Bd. 19, S. 652 f.
24	 Pfarrer Karl Aner z.B. begrüßte die Friedensnote von Papst Benedikt XV; 

vgl. Karlheinz Lipp: Berliner Friedenspfarrer und der Erste Weltkrieg, 
Freiburg 2013.

bei seinem Aufenthalt 1928/29 in Barcelona hatte er die traditi­
onelle christliche Lehre zum „bellum iustum“, vom gerechten 
Krieg, vertreten.12 Angelehnt an den zeitüblichen protestan­
tischen Kanon verband er die „Sache der Geschichte“ und „die 
Liebe zu meinem Volk“ mit der Rechtfertigung des Krieges zur 
Verteidigung des Vaterlandes.13 Da war Bonhoeffer gerade 22 
Jahre alt. Als Assistent am theologischen Seminar der Univer­
sität zu Berlin nahm er die Arbeit an seiner Habilitation auf, 
die im Frühjahr 1930 angenommen wurde.

Persönliche Erfahrungen bei einem akademischen Aufenthalt ab 
September 1930 in den USA brachten die existenzielle Wende. 
Er entdeckte das Thema „Frieden“ für sich. Ein Jahr verbrachte 
er am „Union Theological Seminary“ in New York, mit Ausflü­
gen nach Kuba und Mexiko. Dieses sollte Bonhoeffer enorm 
beeinflussen, seinen Blick auf die Gesellschaft, die Politik wie auf 
die Kirche weiten und ihn veranlassen, soziale und politische 
Verhältnisse sowie christliche Ethik aufeinander zu beziehen. 
Verschiedene Impulse sind erkennbar, die sein Verständnis 
vom Frieden beeinflussten. Auf drei Ebenen äußerte sich das.

Zunächst die Lehre. Unter den Lehrenden am Seminar in New 
York ragte Reinhold Niebuhr heraus, der später in Chicago 
ein Zentrum europäischer, vom NS-Regime vertriebener Pro­
fessoren zur Politikwissenschaft mitbegründete; er verband 
wirklichkeitsnahe Analyse mit normativ geleiteter Ausrich­
tung.14 Wenn Niebuhr Forschungen zur sozialen Frage oder 
später zu den internationalen Beziehungen der Staaten an­
sprach, betonte er, politische Ethik müsse mit einer kritischen 
und deskriptiven, empirischen Analyse einhergehen, um die 
Wirkfaktoren politischer Macht zu benennen. Sein Ziel war die 
Zähmung der Macht durch politische Ethik. Niebuhr vertrat 
den pragmatischen Ansatz, ein Ideal anzustreben, aber ohne 
„vollkommene Gerechtigkeit“.15 Bonhoeffer verblüffte dessen 
Prinzip des „christlichen Realismus“, Gesellschaft und Ethik 
grundsätzlich zu verbinden, wie er in einem Seminar ansprach: 
„Ist das ein Seminar für Theologie oder für Politiker?“16 Niebuhr 
verkörperte den Typ eines Wissenschaftlers, der Frieden als 
Bedingung einer gerechten Ordnung einforderte. Bonhoeffer 
war von diesem Konzept fasziniert. Mit Niebuhr blieb er in 
Kontakt bis zu Gefangenschaft und KZ.

Eine andere Ebene findet sich in der Freundschaft Bonhoef­
fers mit dem Schweizer Studenten Erwin Sutz und dem fran­
zösischen Pfarrer Jean Lasserre. Mit diesen beiden Pazifisten 
entwickelte er seine christliche Friedensethik. Lasserre bei­
spielsweise konfrontierte Bonhoeffer mit „einem Gehorsam 
gegen das Friedensgebot Jesu, wie er diesem bisher nirgends 
begegnet war.“17 Ihn beeindruckte, dass ein Franzose den von 
den europäischen Völkern so hoch gehaltenen Nationalismus 
ablehnte und der Versöhnung Priorität einräumte. Einfach, 
aber radikal gab Lasserre „Frieden“ Priorität. Er konfrontierte 

12	 Charles Marsh: Dietrich Bonhoeffer. Der verklärte Fremde. Eine Bio­
graphie, Gütersloh 2015, S. 116.

13	 Vortrag, 8. Febr. 1929, in: Dietrich Bonhoeffer Werke (DBW), Bd. 10, 
S. 303, 336.

14	 Über Niebuhr und die Politikwissenschaft vgl. die Einleitung von 
Gottfried-Karl Kindermann in Hans J. Morgenthau: Macht und Frieden. 
Grundlegung einer Theorie der internationalen Politik, Gütersloh 1963. 

15	 Vgl. Reinhold Niebuhr: Glaube und Geschichte, München 1951.
16	 Marsh: Bonhoeffer, S. 143.
17	 Eberhard Bethge: Dietrich Bonhoeffer. Theologe – Christ – Zeitgenosse. 

Eine Biographie, 9. Aufl. Gütersloh 2005, S. 190.

SuF_02_16_Inhalt_2.Umbruch.indd   147 15.06.16   15:31

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2016-2-146 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:58:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2016-2-146


148 | S+F (34. Jg.)  2/2016

F O R U M  | Bald, „Wie wird Friede?“

den Krieg, gegründet am 2. August 1914 und wiederbelebt 1919 
unter französischer Beteiligung als transatlantische Bewegung von 
Laien und Theologen – setzte auf ökumenische, über nationale 
Grenzen hinweg führende Aktivitäten, um „freundschaftliche 
Beziehungen zwischen den Völkern herzustellen“.33 Ihre leiten­
den Männer, Siegmund-Schultze und Wilfred Monod stellten die 
Verständigung zwischen den Gegnern des Krieges heraus. Gerade 
Aussöhnung hatte Bonhoeffer in New York bei dem Kinobesuch 
„Im Westen nichts Neues“ mit Lasserre gelernt und die Enge der 
eigenen nationalen Perspektive entdeckt; er nahm die Erfahrung 
an, solche mentalen Barrieren des „intensiven Nationalismus“ 
im Protestantismus zu überwinden.34

Bonhoeffer wurde am 1. September 1931 in Cambridge zu einem 
der Jugendsekretäre des Weltbundes gewählt. Die Kirche in Berlin 
ging auf Distanz mit Argumenten rechter Polemik. Prominente 
Theologen (zum Beispiel Karl Althaus und Emmanuel Hirsch) 
stellten sich an die Spitze der Kampagne, zwischen Deutschland 
und „den im Weltkrieg siegreichen Nationen“ könne es keine 
„Verständigung“ geben.35 Die Kirche ging auf Kollisionskurs, weil 
Bonhoeffer sich für die Friedensidee einzusetzen bereit war: vor 
Ort bei Jugendlichen und Studenten wie auch auf dem internatio­
nalen Forum. Dort setzte er auf einen „ökumenischen Aufbruch“; 
die organisierte, „die weite christliche und nichtchristliche Welt“ 
bot die Chancen für Friedensinitiativen.36

3.	Friedenspolitik: Pacem facere

Auf der internationalen Jugendkonferenz im Juli 1932 in den 
tschechischen Karpaten im ehemaligen Bad Schwarzenburg 
entfaltete Bonhoeffer sein Konzept für eine kirchliche Friedens­
bewegung. Der Weltbund, voran seine Jugendsektionen, waren 
Träger der kirchlichen (und säkularen) Friedensaktivitäten; die 
europäischen nationalen Mitglieder wurden zur Kooperation 
eingeladen; Kontakte zum Ökumenischen Rat der Kirchen in 
Genf sollten die organisatorischen Grundlagen verbreitern.37

Bonhoeffer stellte den Friedensbegriff ins Zentrum seiner Ethik. 
Fundament sei die Bergpredigt – Inspiration und Auftrag zugleich. 
Hier lag der Ort verborgen wie offenbar, das „göttliche Gebot“ 
zu erspüren. Daher galt die Ableitung: „Das biblische Gesetz, die 
Bergpredigt ist die absolute Norm für unser Handeln.“ Sie sei „ernst 
zu nehmen und zu realisieren“. Bonhoeffer räumte theologisch 
Frieden den obersten Rang ein, ein Leitwert zum Handeln; Frie­
den, so stellte er heraus, „ist daher auch das schlechthin kritische 
und radikale Gebot, das durch nichts anderes… begrenzt wird“. 
Es folgte die klare Ansage: „Die Ordnung des internationalen 
Friedens ist heute Gottes Gebot für uns.“38

„Ordnung“ war in Bonhoeffers Denken eine wichtige Kategorie; 
denn der internationale Friede war Teil einer „Ordnung der 

33	 Harmjan Dam: Der Weltbund für Freundschaftsarbeit der Kirchen 1914-
1948. Eine ökumenische Friedensorganisation, Frankfurt/M. 2001, S. 326.

34	 Zitate in Ilde Gorguet: Die Friedensbewegung und die deutsch-franzö­
sische Versöhnung in den Zwanziger Jahren: eine Bilanz zehnjähriger 
Bemühungen, in: Stig Förster, Gerhard Hirschfeld (Hg.): Genozid in 
der modernen Geschichte, Münster 1999, S. 138.

35	 DBW, Bd. 12, S. 85.
36	 Reinhart Staats: Nachwort, in: DBW, Bd. 10, S. 620.
37	 Zur theologischen Begründung der Weltbundarbeit, 20. bis 30. Juli 

1932, in: DBW, Bd. 11, S. 327ff. Alle Zitate aus diesem Text.
38	 Ebenda, S. 338.

welcher sich im September 1930 auf den Weg in die Neue Welt 
gemacht hatte. Für Bonhoeffer waren neue Türen hin zum 
Frieden weit aufgestoßen worden; er fand seinen Weg zu einem 
konsequenten, persönlichen Einsatz für den Frieden. Damals, 
im November 1930, schätzte Hans Christoph von Hase, hätte 
Bonhoeffer bereits den Schritt hin „zum Sprecher der deutschen 
Friedensbewegung“ vollzogen.25 Auch Carl-Friedrich von Weiz­
säcker erkannte den Wandel vom akademischen Theologen auf 
seiner „Reise zur Wirklichkeit“, vor allem aber hin zum Frieden, 
existentiell richtungsweisend.26 Bonhoeffer selbst war später 
noch erfüllt von den Anstößen dieses Jahres, „das seitdem für 
mich von größter Bedeutung wurde.“27

2.	Frieden – Eine praktische Aufgabe

Zurück in Berlin reagierte Bonhoeffer auf seine Erfahrungen 
in New York. Er übernahm soziale Aufgaben in einem ausge­
grenzten Arbeiterviertel am Prenzlauer Berg. Bei Menschen 
am Rande der Gesellschaft – „ungefähr die tollste Gegend 
von Berlin“, voller „Armut, Unordnung, Unmoral“28 – gab er 
alle Kraft. Noch in einem Roman aus dem Gefängnis in Tegel 
schrieb er, er habe „gerade bei ihnen viel Hilfsbereitschaft 
und Güte gefunden“.29 Dieses Engagement in Wedding ist 
Teil seiner pädagogischen Ansprüche, Frieden zu unterrichten. 
Mit dem Studienfreund Franz Hildebrandt verfasste er einen 
„Lutherischen Katechismus“ für Konfirmanden.30 Es war schon 
ein Wagnis, in einem Katechismus Front gegen die Kirche zu 
machen. Ein Beispiel zur Didaktik. Auf die rhetorische Frage: 
„Aber muss man nicht im Krieg das Leben zerstören?“ gab es 
diese Antwort: „Eben darum weiß die Kirche nichts von der 
Heiligkeit des Krieges“, und ergänzend: „Die Kirche, die das 
Vaterunser betet, ruft Gott nur um den Frieden an“.31

Der Katechismus machte Front gegen den Nationalsozialismus, 
dessen rassistische Ideologie mit in das Lehrbuch aufgenommen 
wurde wie bei dem Satz: im Krieg „wird mit entmenschlichten 
Mitteln der Kampf ums Dasein geführt“. Diese NS-Begriffe – 
„Kampf ums Dasein“ oder „völkisches Blut“ – kennzeichneten 
im Katechismus die Gegenwelt des ethisch Guten. Kompromiss­
los wurde die Kriegsbegeisterung verurteilt. Ein starkes Plädoyer 
für den Frieden hielt er vor Studierenden: „Dem Christen ist 
jeglicher Kriegsdienst, es sei denn Samariterdienst, und jede 
Vorbereitung zum Krieg verboten.“32

Hinein in die wirkliche Welt gehen, hatte Bonhoeffer in New York 
gelernt. Für seine friedensethische Position fand er eine weitere 
Plattform in der internationalen christlichen Friedensbewegung; 
der „Weltbund für Freundschaftsarbeit der Kirchen“ – Signal gegen 

25	 Hans Christoph von Hase: „Abkehr vom Phraseologischen zum Wirk­
lichen“. Persönliche Erinnerungen, in: DBW, Bd. 10, S. 596.

26	 Carl-Friedrich von Weizsäcker: Gedanken eines Nicht-Theologen über 
Dietrich Bonhoeffers Entwicklung, in: Hans Pfeifer (Hg.): Genf ̀ 76. Ein 
Bonhoeffer-Symposium, München 1976, S. 39.

27	 Brief an Max Diestel, 5. Nov. 1942, in: DBW, Bd. 16, S. 366.
28	 Brief an Erwin Sutz, 25. Dez. 1931, in: DBW, Bd. 11, S. 50f.
29	 DBW, Bd. 7, S. 123.
30	 Vgl. Holger Roggelin: Franz Hildebrandt. Ein lutherischer Dissenter im 

Kirchenkampf und Exil, Göttingen 1999; auch Hildebrandt hatte Kontakte 
zum Internationalen Versöhnungsbund und kannte Siegmund-Schultze.

31	 (Katechismus) Glaubst Du, so hast Du (Herbst 1931), in: DBW, Bd. 11, 
S. 228ff.

32	 Vortrag vor der Dt. Chr. Studentenvereinigung, Dez. 1932, in: DBW, 
Bd. 12, S. 232ff.

SuF_02_16_Inhalt_2.Umbruch.indd   148 15.06.16   15:31

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2016-2-146 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:58:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2016-2-146


S+F (34. Jg.)  2/2016 | 149

Bald, „Wie wird Friede?“ | F O R U M

dem „Führer des deutschen Volkes und Staates Adolf Hitler... mit 
jedem Opfer und jedem Dienste“ zu folgen) und deren Kampf ge­
gen die Bekennende Kirche, bestärkten Bonhoeffer zu handeln.43 
Seiner Analyse zufolge spielte die europäische Verständigung keine 
Rolle mehr – Macht und Militär hingegen gewannen an Profil 
und Einfluss. Realismus, keine betuliche Friedensduselei und 
-sehnsucht brachten Bonhoeffer zur Frage: „Wie wird Friede?“.

Diese „Friedensrede“ von Dietrich Bonhoeffer wurde am 28. 
August auf der dänischen Insel Fanø gehalten.44 Zu Recht wurde 
er dafür gerühmt; um ihre Wortgewalt und ethische Klarheit zu 
zeigen, wird sie näher vorgestellt. Der Wunsch nach Frieden, so 
der ökumenische Ansatz, bestünde „in allen Völkern und doch 
jenseits aller Grenzen völkischer, politischer, sozialer, rassischer 
Art“45 und binde die Menschen stärker „als alle Bande der Ge­
schichte, des Blutes, der Klassen und der Sprachen“.46 Bonhoeffer 
wählte eine globale Perspektive, überwand soziale und ethnische, 
kulturelle und historische Abgrenzungen. Die nationale Iden­
tität hatte ihren Sinn in einer globalen Dimension – das war 
sensationell, eine „innerweltliche Art“. Er verwies auf eine ega­
litär verbindende Brüderlichkeit, gültig für die Beziehungen der 
Menschen, Völker und Staaten – die Voraussetzung für Frieden.

„Wie wird Friede?“ Diese Frage durchzog die Rede normativ. Die 
kategoriale Botschaft der Bibel – für ihn ein „bindendes Gebot“ 
und „nicht als offene Frage zu diskutieren.“47 In Anlehnung 
an Gandhi suchte er gewaltfreie Alternativen. Waffen dürften 
nicht akzeptiert und daher eine Politik der Sicherheit betrieben 
werden; die rhetorische Frage: „Sollte Gott nicht doch gesagt 
haben, wir sollten wohl für den Frieden arbeiten, aber zur Si­
cherung sollten wir doch Tanks und Giftgas bereitstellen?“ Und 
er spitzte zu, Frieden etwa „gar durch eine allseitige friedliche 
Aufrüstung zum Zweck der Sicherstellung des Friedens?“48

Bonhoeffer stellte Frieden und Sicherheit als gegensätzliche 
Begriffe einander gegenüber: „Es gibt keinen Weg zum Frieden 
auf dem Weg der Sicherheit.“ Sicherheit führe zu Rivalität, 
sie erzeuge Misstrauen, Misstrauen wiederum gebäre Krieg; 
sie stärke nationale Interessen, staatliche Konkurrenz und 
internationale Machtrivalität. Daher: „Die Welt starrt in Waf­
fen und furchtbar schaut das Misstrauen aus allen Augen, die 
Kriegsfanfare kann morgen geblasen werden.“49

Die leitende Frage – „Wie wird Friede?“ – sollte aus dem Di­
lemma der Gewalt- und Kriegsbereitschaft der Staaten führen. 
Frieden liege nicht in der Hand einzelner Menschen, auch nicht 
einer nationalen Kirche; sondern ein weltweites Konzil sei 
einzuberufen, „dass die Welt zähneknirschend das Wort vom 
Frieden vernehmen muss und dass die Völker froh werden“, 
weil es den „Weltmächten“ die „Waffen aus der Hand nimmt 
und ihnen den Krieg verbietet“.50

Im Jahr 1934 hatte Bonhoeffer kein Vertrauen zum interna­
tionalen Ausgleich. Mit seinem „radikalen Ruf zum Frieden“ 

43	 Vgl. Detlef Bald: „…dass die Welt zähneknirschend das Wort vom 
Frieden vernehmen muss…“. Dietrich Bonhoeffer – ein Leben für den 
Frieden 1930-1934, in: Verantwortung 56/2015, S. 55ff.

44	 Kirche und Völkerwelt, in: DBW, Bd. 13, S, 298ff. Alle Zitate von dort.
45	 Ebenda, S. 299.
46	 Ebenda.
47	 Ebenda, S. 298.
48	 Ebenda, S. 300.
49	 Ebenda, S. 301.
50	 Ebenda.

Erhaltung der Welt“, gebunden an Wahrheit und Recht. Die 
Ordnung der Erhaltung der Welt gehörte zum Aufgabenbereich 
der Politik. Sollte der Staat versagen, war die Kirche in ihrem 
Wächteramt aufgerufen, einzugreifen und zum Beispiel den 
„Menschenrechten“ als Teil der staatlichen inneren Ordnung 
wieder ihren Platz zu geben.39 Das war ein Aufruf zum politi­
schen Widerstand der Kirche – auch für den Frieden. Bonhoeffer 
hatte dies in dem berühmten Wort gefasst, sie habe die Aufgabe, 
„dem Rad selbst in die Speichen zu fallen.“40

Bonhoeffers Kategorien zum Frieden ließen dem Krieg als Ultima 
Ratio der Politik keinen Platz. Darin sei der „gefährliche Irrtum“ 
enthalten, den Krieg als äußerstes Mittel der Politik zu definieren, 
aber ihn eigentlich damit zu legitimieren. In einem solchen Kon­
zept „sei das grundsätzliche Ja zum Kriege enthalten“. Bonhoeffer 
erkannte im Ultima-Ratio-Ansatz den Kern der Verharmlosung 
und Begründung zum Kriegseinsatz. Der moderne Typ des indus­
trialisierten Krieges aber erschien per se untragbar, da er in „die 
sichere Selbstvernichtung beider Kämpfenden“ führe. Kirche dürfe 
bei der drohenden Vernichtung der Völker nicht schweigen; er 
stellte die zentrale Forderung auf: „Darum muss der heutige Krieg, 
also der nächste Krieg, der Ächtung durch die Kirche verfallen.“

Frieden war in der damaligen Lage durch die Parolen der „völ­
kischen“ Erneuerung durch „extreme Elemente“ in Deutschland 
bedroht. Die Spirale der militärischen Bedrohung war in Gang 
gesetzt. Bonhoeffer formulierte sein Leitmotiv und stellte es 
in den Vordergrund seiner Friedensethik: „Pacem facere zur 
Überwindung des Krieges“.41

Diese scharfe, verbindlich formulierte theologische Ableitung 
begründete Friedenshandeln. Zum kantigen Panorama der Re­
alität, dem NS-Regime wie der Formierung der Evangelischen 
Kirche stand Bonhoeffer in Distanz. Sein Aufruf zum Frieden 
fand bei beiden keine Zustimmung. An Niebuhr schrieb Bon­
hoeffer nach der Ernennung Hitlers zum Reichskanzler von 
seinen Ahnungen über die Zukunft: „um so mehr aber droht 
eine grauenhafte kulturelle Barbarisierung“; „dunkel wie selten 
zuvor“ würden die Zeiten.42 

4.	„Wie wird Friede?“

Das große Dokument zur Friedensethik legte Bonhoeffer im 
Sommer 1934 vor. Triebfeder war sein „christlicher Realismus“. 
Die machtpolitischen Aktionen des NS-Regimes, Aufrüstung 
einerseits und uniformgeprägter Alltag andererseits zeigten die 
Konturen eines anderen Deutschland. Aus ziviler Perspektive 
wirkte dies entlarvend, abstoßend. Hinzu kam im Juni 1934 
der Machtkampf mit Hunderten Opfern. Brutales Morden, in­
szeniert als Röhm-Putsch, arrondierte die Macht im NS-Regime 
für Hitler, die SS und die Reichswehr.

Dies und die Kirche, also die Formierung des staatlich gelenkten 
Protestantismus der Deutschen Christen (am 9. August setzte 
Reichsbischof Ludwig Müller diesen Diensteid der Pfarrer durch, 

39	 Renate Wind: Dem Rad in die Speichen fallen. Die Lebensgeschichte 
des Dietrich Bonhoeffer, Gütersloh 2006, S. 88.

40	 (April) 1933, Die Kirche vor der Judenfrage, in: DBW, Bd. 12, S. 353.
41	 Zur theologischen Begründung, in: DBW, Bd. 11, S. 341.
42	 Brief, Febr. 1933, in: DBW, Bd. 12, S. 50 f.

SuF_02_16_Inhalt_2.Umbruch.indd   149 15.06.16   15:31

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2016-2-146 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:58:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2016-2-146


150 | S+F (34. Jg.)  2/2016

F O R U M  | Bald, „Wie wird Friede?“

wurde er in seiner Kirche Außenseiter. Diese Rede hat die Zeiten 
„weit überdauert“, sie ist ein großes Dokument des christlichen 
Pazifismus.51 Er hat der Vision vertraut, ein Weltethos für den 
Frieden anzustreben. Dietrich Bonhoeffer hat das Fundament 
einer einzigartigen christlichen Friedenskultur mit einem Frie­
densbegriff gelegt,

�� der übernational-universell die ganze Menschheit global 
erfasst;

�� der überkonfessionell, antirassistisch und kulturübergreifend 
konzipiert ist;

�� der die religiös-seelische Haltung des Einzelnen auf den 
kollektiven Frieden bezieht.

Für eine realistische Umsetzung verlangte er mehrere Kriterien: 

�� er misstraute der Macht ökonomischer und finanzieller, 
internationaler Investitionen und Interessen; 

�� er setzte auf militärische Abrüstung;

�� er strebte gewaltfreie Lösungen, internationale Entspannung 
und politische Verständigung zwischen den Völkern an;

�� er forderte eine sozial gerechte Gesellschaft im Innern als 
Voraussetzung für eine friedliche internationale Ordnung. 

Dietrich Bonhoeffers christliche Friedensethik war weitrei­
chend – sein Erbe ist zugleich als Auftrag übergeben, wie er 
1943 im Gefängnis formulierte: „Die letzte verantwortliche 
Frage ist nicht, wie ich mich heroisch aus der Affäre ziehe, 
sondern wie eine kommende Generation weiterleben soll.“52

51	 Elisabeth Sifton, Fritz Stern: Keine gewöhnlichen Männer. Dietrich 
Bonhoeffer und Hans von Dohnanyi im Widerstand gegen Hitler, 
München 2013, S. 70.

52	 Rechenschaft an der Wende zum Jahr 1943, in: DBW, Bd. 8, S. 25. 

Dr. phil. Detlef Bald, Lehre und For­
schungen zu Militär, internationalen Be­
ziehungen und Widerstand der „Weißen 
Rose“ sowie Dietrich Bonhoeffer; Mit­
begründer des Arbeitskreises Historische 
Friedens- und Konfliktforschung; seit 1996 
Publizist in München.

Portofreie Buch-Bestellungen 
unter www.nomos-shop.de
Alle Preise inkl. Mehrwertsteuer

Die Rolle der Mediation in  
demokratischen Entscheidungsprozessen
Optimierung und Demokratisierung von  
Entscheidungsprozessen durch Mediation
Von Dr. Sandra Ibrom
2015, 450 S., brosch., 109,– €  
ISBN 978-3-8487-2342-3 
eISBN 978-3-8452-6446-2
nomos-shop.de/24900

Die Rolle der Mediation 
in demokratischen 
Entscheidungsprozessen

Sandra Ibrom

Optimierung und Demokratisierung von 
Entscheidungsprozessen durch Mediation

Nomos

Mediation trägt wesentlich zur Optimierung und Demo-
kratisierung von Entscheidungsprozessen bei. Es wird 
wissenschaftlich begründet, wie mit Mediation Entschei-
dungen ganzheitlich, problembezogen und einbeziehend 
auf der Basis gegenseitigen Verstehens vorbereitet und 
zum Wohle aller getroffen werden können.

»ein willkommener Anstoß zum Nachdenken über  
alternative, kooperative Ansätze im Umgang (auch)  
mit politisch heißen Themenkomplexen 
 RAin Michaela Schmidbauer, scnem.com 1/2016«

Demokratisches Miteinander 
durch Mediation

eLibrary
Nomos Unser Wissenschaftsprogramm ist auch online  

verfügbar unter: www.nomos-elibrary.de

SuF_02_16_Inhalt_2.Umbruch.indd   150 15.06.16   15:31

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2016-2-146 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:58:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2016-2-146

