Das koloniale Lesen der Welt

Man mag einwenden, dass die Aufwertung des so genannten Distanzsinns von Sehen
als logozentrischen intellektuellen Sinns (Helmut Plessner) schon lange in der euro-
péischen Antike bei Platon und Aristoteles existierte. Aber keineswegs wird dies wie
im quattrocento aus dem sichtbaren stummen zentralperspektivischen konstruierten
Bild als neue Offenbarung abgeleitet. Wenn Hans Blumenberg davon ausgeht, dass die
Lesbarkeit von Welt im Christentum entstanden sei, weil es die einzige Religion ist, die
Gott mit einem Buch darstellt, so hat er sein eigenes intellektuelles Vorverstindnis als
Leser von Biichern in Galileos deutliche Ablehnung des phonetischen Lesens projiziert,
weil er zwar zu Recht davon ausgeht, dass Galileos Ablehnung des Buchlesens als Selbst-
missverstindnis eines christlichen Offenbarungsglauben zu interpretieren ist, aber dies
hat dann nichts mit dem Buch zu tun. Blumenberg ist vom Feiern der Schrift affiziert,
indem er zwar vollkommen zu Recht erkennt, dass weder phonetische Schrift noch
Mathematik fiir Galileos Praxis verantwortlich sein kénnen, was doch alles schon in der
Antike bekannt war, aber eben doch nicht das Buch.! Doch fiihrte keinesfalls das Buch,
wie Blumenberg behauptet, sondern die in sich widerspriichliche Fassung des Bildes als
reinere Schrift zu einem spezifisch abendlindischen Dissens zwischen Galileo und den
christlichen Buchlesern eines Klerus in der Frage der fiir beide als Konsens geltenden
Reinheit der Offenbarung. Wohl aber hat Blumenberg damit vollkommen berechtigt
darauf hingewiesen, dass es gerade nicht die Mathematik ist, auf welche der von Cas-
sirer hingewiesene Vorrang des relationalen >Wie« vor der substanziellen Bestimmung
des >Was«das wissenschaftliche Denken gegen das alltigliche Handeln als eigene Praxis
anreizt. Es ist vielmehr die adiskursive Technik der Zeichnung als ebenso aphone wie
reine Schrift. Beide, Galileo wie Klerus, haben einen Konsens in ihrem Dissens und das
ist nicht das Buch, sondern die Reprisentation des Lesens, die nur der Klerus im Buch,

1 Blumenberg leitet den praxeologischen Sinn einer Lesbarkeit der Welt von der Praxis eines Lesens
gegeniber der Antike vom Lesen des christlichen Buches ab. Hans Blumenberg, Die Lesbarkeit der
Welt, Frankfurt a.M. 21983, S. 37: »Das griechische stoicheion bezeichnet urspriinglich den Laut und
den Buchstaben als unselbstiandige Teile eines Zusammenhangs [..]. Was hier vor allem interes-
siert, ist der Grund dafiir, dass die naheliegende Erweiterung [...] auf Wort, Satz und Buch, aber vor
allem die auf Lesbarkeit nicht in Reichweite lag.«

https://dol.org/10.14.361/9783839476512-007 - am 14.02.2028, 17:34:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839476512-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

38

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

aber Galileo im disegno sieht, weil es sich fiir beide lohnt, um die Reinheit der Schrift als
Vorgabe fiir Offenbarung zu streiten.

Francis Bacon formuliert fiir seine Aufklirung entsprechend, dass Esser fiir den Ge-
schmack wichtiger sind als der Koch,” indem er die Reinheit des Lesens fiir wichtiger
erachtet als die Produktion des geschmicklerischen Kiinstlers, was Kant in seiner Kritik
der Urteilkraft radikalisiert, indem er einen reinen Geschmack der Rezeption zu begriin-
den versucht, nach dem die vom ihm kolonialistisch beschriebenen Indianer, die sich in
Europa doch nur fiir Garkiichen interessieren, zumindest als gegeniiber Aufklirung un-
reinere, an Sinnengschmack interessierte Leser noch entschuldigt werden miissen. Kant
ist also keineswegs angeblich der erste moderne Asthetiker, der nicht mehr vom Gegen-
stand der Kunst und somit dem Werkcharakter ausgeht. Das istvielmehr der Effekt einer
historisch viel linger vorher entstehenden Willens zum reinen Leser, der jede produkti-
ve Autorschaft als zu wenig rein ansieht. Der an Erfindungen interessierte Kiinstler ist
nach Bacon wie der Koch zu sehr an seiner Produktion interessiert, wihrend die dis-
kursive Philosophie dem rein rezeptiven, blof3 essenden Lesepublikum im Lesen niher-
steht. Nirgendwo anders als in Kants Aufklarung fithrt das Feiern des diskursiven Lesens
so deutlich ihre Engfithrung mit dem Feiern der Asthetik als Begehren nach Reinheit in
seiner Theorie des reinen Geschmacks mit der Reinheit der Vernunft, das dsthetische Er-
fahrung nie von einem Kunstwerk, sondern allein von der Natur ausgehen soll, die nicht
vom Menschen hergestellt werden kann. Noch die Aussage amerikanischer Astronauten
in ihrer Sicht auf die Erdkugel, dass nur jemand, der dies nicht gesehen habe, Gott und
Schépfung verleugnen konne, ist nichts anderes als dieser von Kant beschriebene dsthe-
tische Effekt der ehemals kolonialen Reinheit des christlichen Geschmacks.

Moderne Medien rechtfertigen sich allzu oft durch die Originalitit eines reinen Ur-
sprungs von Ethnien, die Stuart Hall mit seinem Text zur angeblich >schwarzen«< Kultur
>lediglich« als beispielhaft fiir diesen modernen Verfall an Reinheit kritisiert,® so dass
die Vermutung keineswegs unsinnig erscheint, in einer antihermeneutischen Theorie
nicht nur das Feiern der Sprache, sondern damit auch nicht verarbeitete Reste einer
mangelnden Reflexion der Kolonialisierung durch die Technik der dsthetischen Reini-
gung zu erkennen. Selbstredend definiert zwar die Schrift nach wie vor eine Spitze in
allen Legitimationshierarchien moderner Industriestaaten, ist aber heute nicht mehr
die einzige Form der synchronen Legitimation, so dass eine emanzipatorische Autono-
mie nicht nur von institutionell legitimierter Schriftkultur wie bei Theodor Adorno aus-
geht, der in der nicht schriftlich kontrollierten Asthetik der Massenkultur nur apoka-
lyptischen Niedergang sehen konnte. Dieser Kulturpessimismus kann natiirlich darauf
verweisen, dass Notengebung iiber die Kenntnis zur nationalen Literatur in der Legiti-
mierung fir Bildung durch die bewertende Schule immer noch legitimer als jedes Wis-

2 Francis Bacon, Translation of the Philosophical Works, Il, in: The Works of Francis Bacon, Bd. IX, hg.v.
James Speddinge.a., Boston 1864, S. 115. »Coenae fercula norstrea/Mallem convivis quam placuisse
COCis.«

3 »Wir sind versucht, diese Signifikanten [Erg. Th.B: den Signifikant>Schwarzq] als Mittel zu benut-
zen, mit dem wir das Unreine reinigen [..], die natiirlich immer politisch, symbolisch und posi-
tionelle Grenzen sind]...].« Stuart Hall, Was ist >Schwarz< an der popularen schwarzen Kultur?, in:
Cultural Studies. Ein politisches Projekt. Ausgewihlte Schriften 3, hg.v. Nora Rathzel, Hamburg 2000,
S.108.

https://dol.org/10.14.361/9783839476512-007 - am 14.02.2028, 17:34:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839476512-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Das koloniale Lesen der Welt

sen iiber institutionell nicht legitimierte Kulturindustrie angesehen wird, so dass die
Tradition der Schriftlegitimation keineswegs fiir die hohere Hierarchie institutioneller
Legitimierung gegeniiber medial vermittelter Legitimation vollkommen verschwunden
ist. Die Verschiebung der Postmoderne hat es jedoch mit dem Aufstieg von elektroni-
schen Medien in der Kommunikation zu tun, denen es nicht mehr allein um Aneignung
von sichtbaren diskontinuierlich getrennten Signifikanten der Schrift als alleiniges Mit-
tel der Legitimation geht. Es geht um eine gegeniiber Schrift andere Legitimation, die
jedoch deswegen den Willen zur normierenden Reinheit nun gegen die Erscheinung der
diskontinuierlichen Schrift wendet: Die technische Reproduktion verdndert die Rolle der
Ubertragung, die nicht nur unabhingiger von einer durch das Alphabet festgelegten dis-
kontinuierlichen Schrift (wie am deutlichsten in der so genannten U-Musik ohne No-
ten) werden kann, aber dafiir auch umso abhingiger von einer Ubertragung des kon-
textverklammerten produzierende Autorschaft durch elektronische Medien wird, weil
der jeweilige mit einem Kontext verklammerte habituelle Leib die Einschnitte frei und
damit unabhingig von einer Alphabetkultur betreiben kann, so dass das Begehren nach
dem Ursprung reiner Korper, wie Hall in seiner Kritik der Reinheit bemerkt, erst mit
den Bedingungen der ursprungslosen modernen Gesellschaft moderner Medientechnik
entstehen konnte — analog zu McLuhans Behauptung, dass moderne Gesellschaften ge-
rade sich in archaischen Kérperkulturen spiegeln. Diese Medienkritik liegt bei allem Un-
terschied nicht weit entfernt von Nietzsches dsthetischer Aufwertung archaischer Grau-
samkeit als Kritik einer selbstgefillig statten wie nihilistischen Aufklirung. Schon bei
Galileo wird hingegen das Bild als >message« gegen phonetische Alphabetkultur verstan-
den.

https://dol.org/10.14.361/9783839476512-007 - am 14.02.2028, 17:34:41. /de/e - [

39


https://doi.org/10.14361/9783839476512-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://dol.org/10.14.361/9783839476512-007 - am 14.02.2028, 17:34:41. /de/e -



https://doi.org/10.14361/9783839476512-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

