
Der afghanische Marxismus als ›säkulare Religion‹

Dehqan Zehma

Einleitung

Gegenstand dieses Artikels ist ein Thema, das in der politischen Geschichte Afgha-

nistans einen radikalen Bruch am Ende des 20. Jahrhunderts markiert und somit

den Grundstein für weitere politische und bis heute andauernde Tragödien seit den

1990er Jahren gelegt hat.1

Die Rede ist von der Machtergreifung der prosowjetischen Marxisten im Jah-

re 1978, die mit staatlichem Terror versucht haben, ihre politischen Gegner auszu-

merzen,umeine vorgeblich klassenloseGesellschaft zu schaffen.Die Erinnerungen

an das Herrschaftssystem der prosowjetischen Kommunisten in Afghanistan – ei-

ne Herrschaftsform, die Gesetz und Recht ausschaltete – sind teilweise durch die

Gräueltaten der islamischen Parteien, die im Jahre 1992 die Macht ergriffen, und

durchdieBarbarei derTaliban,die im Jahre 1996dieStadtKabul eroberten,verblasst

und anscheinend aus demkollektivenGedächtnis großer Teile der afghanischenBe-

völkerung weitgehend verdrängt worden.

Durch die traumatischen Folgen des andauerndenKrieges und damit einherge-

hend Armut, Elend und Flucht ist es nicht verwunderlich, dass sich viele Afghanen

heute kaumandiese gewaltvolle Zeit undderenVerursacher erinnern oder erinnern

möchten.Wirwissen jedoch, dass nur ein historischesGedächtnis und eine Erinne-

rungskultur Gesellschaften davor bewahren, dass ihre Vergangenheit über ihre Ge-

genwart herrscht. In Afghanistan konnte sich bis jetzt keine nachhaltige Auseinan-

dersetzung mit der Vergangenheit durchsetzen – falls sie überhaupt je stattgefun-

den hat; und so setzte sich die Spirale der Gewalt bis in die Gegenwart fort. Um nur

ein Beispiel zu nennen: Diemeisten Anhänger des prosowjetischen Kommunismus

1 Hierbei handelt es sich um eine erweiterte Version des Textes, den der Verfasser des Arti-

kels im Rahmen des internationalen Workshops 20 Jahre Westen in Afghanistan: Träume und

Alpträume vorgetragen hat. Der Verfasser bedankt sich bei Prof. Dr. Abbas Poya, der im aka-

demischen Rahmen die Bedingung dafür geschaffen hat, über wichtige politische Themen

und Ereignisse in der neuesten Geschichte Afghanistans zu reflektieren.

https://doi.org/10.14361/9783839473177-004 - am 13.02.2026, 08:27:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473177-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Afghanistan 2001-2021

in Afghanistan, die mittlerweile im Exil leben, schweigen zur willkürlichen Gewalt-

herrschaft ihrer Regierung in den 1980er Jahren oder neigen bei der Konfrontation

mit Kritik dazu, auf jene Gewalt und den Terror zu verweisen, die von den Islamis-

ten ausgingen, um den staatlichen Terror der eigenen Regierung zu relativieren. Es

wird wenig bis fast gar nicht über die geistigen Ursachen der sozialen Missstände

unddesKriegsnachgedacht.Selbst die Intellektuellen fühlen sichgezwungen, stän-

digPartei zu ergreifen,wobei derAnspruchbesteht, sichmoralischaufder richtigen

Seite zu befinden und mit dem Finger auf die Gräueltaten des politischen Gegners

zeigen zu können. Meist werden ausländische Mächte für die sozialen Missstände

und für den Krieg verantwortlich gemacht, Personen also, die angeblich Agenten

ausländischer Staaten waren. Eine Reflexion über die Ideologien, die zum Ausüben

von Terror aufriefen und so die Missstände veranlassten, findet kaum statt.

In diesemArtikelwerde ich einenVersuchunternehmen,über dieGründe zu re-

flektieren, die die prosowjetischen Marxisten in Afghanistan veranlasst haben, mit

der staatlichen Machtergreifung Terror auszuüben. Hierfür spielen sicherlich vie-

lerlei Faktoren eine Rolle, und bekanntlich führen Monokausalitäten in eine Sack-

gasse. Im Folgenden kann ich nur bestimmte Aspekte der Ideologeme der proso-

wjetischenMarxisten selektiv beleuchten.

Die Hintergründe des marxistischen Terrors in Afghanistan

Mein Ansatz steht auf der Grundlage der folgenden zweiThesen:

a) Der afghanische Marxismus in seiner Ausprägung als prosowjetischer Mar-

xismus und Maoismus war ein Teil der internationalen linken Bewegung im

20. Jahrhundert, die sich ideologisch im Besitz der ewigen Wahrheit sah. Für

den afghanischen Marxismus fungierte die Ideologie als Ersatz für Religion –

eine Religion, die durch den Anspruch der ewigen Wahrheit und Dogmen

gekennzeichnet ist. Wer sich im Besitz der ewigen Wahrheit wähnt, kann die

AutonomiedesDenkensnicht tolerieren;Dämonisierung,Ausschluss und sogar

physische Vernichtung des politischen Gegners sind immanente Bestandteile

einer Ideologie, die autonomes Denken negiert und keinerlei abweichende

Meinung toleriert.

b) Durch die Ideologie verblendet, projizierten die prosowjetischen Marxisten

Dogmen auf die afghanische Gesellschaft, die notwendig Widerstände in

der Gesellschaft hervorriefen. Diese Widerstände konnten dann nur durch

Repressionen und Gewalt durchbrochen werden.

Zunächstmöchte ich jedochdenhistorischenKontextderEntstehungder linkenBe-

wegungen in Afghanistan kurz skizzieren. Politische Bewegungen zu analysieren,

https://doi.org/10.14361/9783839473177-004 - am 13.02.2026, 08:27:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473177-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dehqan Zehma: Der afghanische Marxismus als ›säkulare Religion‹ 17

ohne deren historischen Kontext zu bestimmen, greift zu kurz. Um diesen histo-

rischen Kontext für die Entstehung der linken Bewegungen in Afghanistan zu ver-

stehen, besteht die Notwendigkeit, sowohl die internationale politische Lage nach

demzweitenWeltkrieg als auch die inneren Faktoren der afghanischenGesellschaft

zu berücksichtigen.

Historischer Kontext und die Ziele der linken Bewegung

Bekanntlich konkurrierten nach dem ZweitenWeltkrieg die neu entstandenen Blö-

cke,d.h.der sogenannte ›real existierendeSozialismus‹ undder ›freieWesten‹ inder

sogenannten ›DrittenWelt‹ umderen Integration in das eigene Lager. In den 1960er

Jahren nahm die Intervention der Blöcke in den Entwicklungsländern an Intensi-

tät zu. IndenmeistenkolonialisiertenLändernentstandenBefreiungsbewegungen,

die im Namen des Volkes und der Nation agierten. Das Erwachen der Nation, das

das eigentlicheMotiv desNationalismus ist,2 und dieWiederentdeckung der natio-

nalen Identität und Kultur, die durch die kolonialen Mächte unterdrückt wurden,

warenpolitischeProjekte inderDrittenWelt.3 Bemerkenswert ist indiesemZusam-

menhang, dass, obgleich die Agitation der Befreiungsbewegungen in der Dritten

Welt antiwestlich geprägt war, sich namhafte führende Befreiungskämpfer insge-

heim an demwestlichenModell des Fortschritts und der Nation orientierten.4 Die-

ser Sachverhalt gilt zu Beginn des 20. Jahrhunderts auch für Afghanistan.

Als Afghanistan im Jahr 1919 seine völlige Unabhängigkeit erhielt, entstand im

Umkreis von Amanullah (reg. 1919–1929) die politische Bewegung des Mashrutak-

hāhān, die die Nation als Subjekt gegen die kolonialen Mächte konstituieren woll-

te, aber gleichzeitig auchDemokratie, Parlamentarismus sowiewirtschaftliche und

soziale Fortschritte in Afghanistan zu etablieren versuchte. Daher können die An-

hänger der konstitutionellen Monarchie als Vorreiter der modernen Ideen in Af-

ghanistan bezeichnet werden. Die linke Bewegung, die dann in den 1960er Jahren

in Afghanistan entstand, übernahm bestimmte Elemente der modernen Ideen der

konstitutionellenMonarchie, aber gleichzeitig färbte sie die IdeenderAnhänger der

konstitutionellenMonarchiemit dem sowjetischenMarxismus. Betrachtenwir den

historischen Kontext und die Ziele der linken Bewegung in den 1960er Jahren in Af-

ghanistan näher.

2 Vgl. Ernst Gellner, Nationalismus in Osteuropa, Wien: Passagen 1996, S. 12.

3 Vgl. Andreas Eckert, »Nationalgeschichtsschreibung und koloniales Erbe. Historiographien

in Afrika in vergleichender Perspektive«, in: Die Nation schreiben. Geschichtswissenschaft im in-

ternationalen Vergleich, hg. von Christoph Conrad und Sebastian Conrad, Göttingen: Vanden-

hoeck & Ruprecht, S. 78–111, hier S. 78ff.

4 Zu diesem Thema siehe Etienne Balibar/Immanuel Wallerstein, Ambivalente Identitäten,

Hamburg/Berlin: Argument Verlag mit Ariadne 1990.

https://doi.org/10.14361/9783839473177-004 - am 13.02.2026, 08:27:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473177-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Afghanistan 2001-2021

Obgleich die politischenGrenzen von Afghanistan unter derHerrschaft von Ab-

dur Rahman (reg. 1880–1901) festgelegt wurden, konnten die Afghanen erst nach

demdritten anglo-afghanischenKriegunter derHerrschaft vonAmanullah ihre völ-

ligeUnabhängigkeit erreichen.WennauchAmanullah inderneuestenafghanischen

Geschichtsschreibung umstritten ist, wird er nach wie vor in der afghanischen Ge-

schichtsschreibung mit Reformen und westlichen Fortschrittsideen assoziiert, die

er in der afghanischen Gesellschaft einführen wollte. Von den Ideen des modernen

Nationalstaates nach dem westlichen Modell, Industrialisierung und technologi-

schen Fortschritten beeinflusst, wagte Amanullah am Anfang des 20. Jahrhunderts

die Strukturen der traditionellen Gesellschaft in Afghanistan, die durch kulturelle

Vielfalt geprägt sind, durch Reformen und Modernisierungsprogramme zu verän-

dern, und parallel dazu auch die Staatlichkeit durchzusetzen. Unter seiner Herr-

schaft wurde am 10. April 1923 eine konstitutionelle Verfassung verabschiedet, die

säkulare Elemente in sich trug.5 So wurden zum Beispiel die Sklaverei abgeschafft

und die Schleierpflicht aufgehoben; Amanullah führte ein modernes Bildungssys-

tem nicht nur für Jungen, sondern auch fürMädchen in Afghanistan ein. Der Islam

wurde aber als Staatsräson festgelegt.

Die Reformen und die Verfassung von Amanullah wurden bald darauf von den

religiösen Führern als unislamisch bezeichnet und bekämpft. Zunächst wurde er

von den religiösen Führern der paschtunischen Stämme bekämpft, die er erfolg-

reichunterwerfenkonnte. Im Jahre 1929nahmendieAufständegegen ihnzu, sodass

es Habibollāh Kalakāni (1890–1929), einem Rebellen aus dem Norden von Afghani-

stan und Tadschiken, gelang, Amanullah im Jahr 1929 aus der Stadt Kabul zu ver-

treiben.Habibollāh nahmunmittelbar nach derMachtergreifung die Reformen von

Amanullah zurück und führte die Schleierpflichtwieder ein.Auf dieseWeise fiel Af-

ghanistan nach einer kurzen Phase derModernisierungsversuche in eine repressive

Phase zurück.

Habibollāh konnte sich nur etwa ein Jahr an der Macht halten. Er wurde durch

Nadir Schah (reg. 1930–1933), der im Ausland lebte und wie Amanullah zu dem

paschtunischen Stamm Durrani gehörte, gestürzt und anschließend ermordet,

aber erst unter der Herrschaft von Zaher Schah (reg. 1933–1973) – Sohn von Nadir

Schah – war es möglich, die Ideen der konstitutionellen Monarchie öffentlich zu

thematisieren. Der Grund hierfür war die (wenn auch nur beschränkt existierende)

Pressefreiheit während der Herrschaft von Zaher Schah. So wurden – um nur ein

Beispiel zu nennen – in den Jahren 1950 und 1951 die Zeitschriften Engār (Vorstel-

lung) undNedā-yeKhalq (Die Stimme des Volkes) gegründet, die für konstitutionelle

Monarchie, Demokratie, Fortschritt und Gerechtigkeit eintraten.Der Dienst an der

5 Vgl. Conrad Schetter, Kleine Geschichte Afghanistans, München: C. H. Beck 2007, S. 73ff.

https://doi.org/10.14361/9783839473177-004 - am 13.02.2026, 08:27:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473177-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dehqan Zehma: Der afghanische Marxismus als ›säkulare Religion‹ 19

Nation, die »seit Jahren im tiefen Schlaf« versunken sei,6 war ein wichtiges Ziel, das

die konstitutionellen Monarchisten erreichen wollten.

Im September 1964 wurde dann unter der Herrschaft von Zaher Schah von der

Loya Jirga (Großer Rat) eine konstitutionelle Verfassung verabschiedet, die zwar die

Herrschaft der Familie des Königs festschrieb, aber auch Bürgerrechte und ein sä-

kulares Rechtssystem vorsah. Die Verfassung enthielt auch das Parteiengesetz, das

von Zaher Schah nicht ratifiziert wurde.Während die Etablierung der konstitutio-

nellen Monarchie als ein politisches Projekt auch unter der Herrschaft von Zaher

Schah unvollendet blieb, wurde Mitte der 1960er Jahre dann die marxistisch-leni-

nistischeDemokratischeVolkspartei Afghanistans gegründet.Bei der Vorbereitung

derGründung derDemokratischenVolkspartei Afghanistanwaren nicht nur proso-

wjetische Marxisten, sondern auch Anhänger der konstitutionellen Monarchie be-

teiligt. Mir Mohammad Ghobār (1897–1978), ein renommierter Nationalhistoriker

und Anhänger der konstitutionellen Monarchie, nahm anfangs regelmäßig an den

Sitzungen für die Gründung der Partei teil. Später verweigerte er seine Teilnahme

an den Sitzungen, und es ist zu vermuten, dass Ghobār gegen die Gründung einer

marxistisch-leninistischen Partei war, da er die politischen Werte der konstitutio-

nellenMonarchie verkörperte. Die Demokratische Volkspartei Afghanistans gab im

April 1966dieZeitschriftKhalq (Volk) herausundbezeichnetedieZeitschrift »alsVer-

breiter der demokratischen Ideen des Volkes«.7 Aus unbekannten Gründen verließ

eineGruppe unter der Führung vonBabrakKārmal (1929–1996) die Partei und grün-

dete im März 1968 die Zeitschrift Parcham (Fahne). Sowohl Khalq als auch Parcham

waren prosowjetisch orientiert und wiesen im Grundsatz keine ideologischen Un-

terschiede auf.

Die Parteiprogramme vonKhalq undParchamwaren fastmiteinander identisch.

Sie fassten die herrschenden sozialen und ökonomischen Verhältnisse in Afghani-

stan als feudalistisch auf.Afghanistan sei nochnicht unabhängig von Imperialisten,

die reaktionäre Kräfte überall, aber auch in Afghanistan, unterstützten. Die Auf-

hebung des »Hauptwiderspruchs« zwischen den Feudalherren und den Bauern

sei die Aufgabe der Nationalisten und der fortschrittlichen Kräfte, die durch die

6 [ʿAbdor Raʾuf] Binawā, »Tashattot-e afkār. Haqiqatan ba in tashattot-e afkār namitawān kāri

az pish bord«, o. O.: o. V. 1950, darin: »Konfusion der Ideen.Wahrlich ist es nicht möglich, mit

diesem Gewirr von Ideen etwas voranzutreiben«, wiederabgedruckt in: ʿAtiq Arwand, Yā sus-

yālism yā tawahhosh. Tārikhnegāri ba madad-e nashreyyāt-e chap-e afghānestān (1308–1371) [So-

zialismus oder Barbarei. Geschichtsschreibung mit Hilfe linker Publikationen Afghanistans

(1929–1992)], Kabul: Amiri 2020, S. 99.

7 Khalq 1, »Marām-e demukrātik-e khalq« [Die Ideologie der Demokratischen Volks(-Partei)],

o. O.: o. V. 1966, wieder abgedruckt in: ʿAtiq Arwand, Yā susyālism yā tawahhosh. Tārikhne-

gāri ba madad-e nashreyyāt-e chap-e afghānestān (1308–1371) [Sozialismus oder Barbarei. Ge-

schichtsschreibung mit Hilfe linker Publikationen Afghanistans (1929–1992)], Kabul: Amiri

2020, S. 183.

https://doi.org/10.14361/9783839473177-004 - am 13.02.2026, 08:27:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473177-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Afghanistan 2001-2021

Machtergreifung den demokratischen Willen des Volkes in Form des national-

demokratischen Staats vergegenständlichten.8 Obgleich Khalq und Parcham die

Meinungs- und Pressefreiheit in ihr Parteiprogrammaufnahmen, bezeichneten sie

die Einführung des Sozialismus und die Beendigung der »Ausbeutung der Men-

schen durch die Menschen« als das Endziel des national-demokratischen Staates

in Afghanistan.9 Programmatisch setzten sich beide Flügel der prosowjetischen

Marxisten für die Industrialisierung des Landes, die Verstärkung des staatlichen

Sektors und eine Bodenreform ein. Fortschritt und Arbeit wurden in den Artikeln

derZeitschrift gepriesenundgeradezu fetischisiert.SobezeichneteBabrakKārmal,

der führende Kopf innerhalb des Parcham-Flügels, in einem Artikel den Fortschritt

als eineZwangsläufigkeit.10DieGeschichte habe »dieWahrheit derUnbesiegbarkeit

der neuen Weltanschauung bestätigt«.11 Mit der »neuen Weltanschauung« waren

natürlich die marxistisch-leninistischen Ideen gemeint, die nach der Auffassung

von Babrak Kārmal fortschrittlich waren. Auf diese Weise wird in Kārmals Artikel

»der Gott« durch »die Geschichte« ersetzt und »die neueWeltanschauung« fungiert

als eine Religion, die zwar keine sakralen Elemente kennt, aber die Geschichte

als Zeugen anruft, um »die Unbesiegbarkeit der neuen Weltanschauung« als ein

Dogma zu formulieren. Darüber hinaus setzte sich Parcham für eine Einheitsfront

von Intellektuellen und antireaktionären Kräften ein, um die Interessen des Volkes

und der Nation zu vertreten.12

8 BabrakKārmal, »Negāhi bawazayef-emellimādar inmarhala-ye tārikhi. Rāh-hāwawasāyel-

e nayl ba piruzi« [Ein Blick auf unsere nationalen Aufgaben in dieser historischen Etappe.

Wege und Mittel zum Sieg], o. O.: o. V. 1968, wieder abgedruckt in: ʿAtiq Arwand, Yā sus-

yālism yā tawahhosh. Tārikhnegāri ba madad-e nashreyyāt-e chap-e afghānestān (1308–1371) [So-

zialismus oder Barbarei. Geschichtsschreibung mit Hilfe linker Publikationen Afghanistans

(1929–1992)], Kabul: Amiri 2020, S. 158.

9 Babrak Kārmal, »Tanhā bā mobāreza-ye mottahed dar yak jabha-ye wāhed mitawān bar er-

tejāʿ piruz shod« [Nur mit einem einheitlichen Kampf in einer Einheitsfront können die Re-

aktionäre besiegt werden], o. O.: o. V. 1968, wieder abgedruckt in: ʿAtiq Arwand, Yā susyā-

lism yā tawahhosh. Tārikhnegāri ba madad-e nashreyyāt-e chap-e afghānestān (1308–1371) [So-

zialismus oder Barbarei. Geschichtsschreibung mit Hilfe linker Publikationen Afghanistans

(1929–1992)], Kabul: Amiri 2020, S. 230.

10 Babrak Kārmal, »Wasāyel wa rāh-hā-ye ke ārmān-hā-ye khalq-hā-ye setamdida-ye afghā-

nestān wa marām-e demukrātik-e khalq rā ba piruzi mirasānad« [Mittel und Wege, durch

die die Ziele der unterdrückten Völker Afghanistans und die Ideologie der demokratischen

Volks(-Partei) siegen werden], o. O.: o. V. 1966, wieder abgedruckt in: ʿAtiq Arwand, Yā sus-

yālism yā tawahhosh. Tārikhnegāri ba madad-e nashreyyāt-e chap-e afghānestān (1308–1371) [So-

zialismus oder Barbarei. Geschichtsschreibung mit Hilfe linker Publikationen Afghanistans

(1929–1992)], Kabul: Amiri 2020, S. 196.

11 Kārmal, »Wasāyel wa rāh-hā-ye«.

12 Kārmal, »Tanhā bāmobāreza-yemottahed dar yak jabha-yewāhedmitawān bar ertejāʿ piruz

shod« (1968), wieder abgedruckt in: Arwand, Yā susyālism yā tawahhosh, S. 255.

https://doi.org/10.14361/9783839473177-004 - am 13.02.2026, 08:27:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473177-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dehqan Zehma: Der afghanische Marxismus als ›säkulare Religion‹ 21

Damit wird klar, dass die prosowjetischen Marxisten von Anfang an den Sozia-

lismus und eine klassenlose Gesellschaft nach sowjetischem Vorbild propagierten.

Von den sowjetischen Ideologen übernahmen sie die Vorstellung einer »nicht ka-

pitalistischen Entwicklung« für Afghanistan,13 um das Herbeiführen der kapitalis-

tischen Verhältnisse in Afghanistan zu vermeiden. Man wollte also eine Planwirt-

schaft einführen, die staatlich organisiert sein und die Industrialisierung des Lan-

des vorantreiben sollte. Dabei blieb die Frage unbeantwortet, wie der Kapitalismus

überhaupt zu vermeiden sei, wenn man an kapitalistischen Wirtschaftskategorien

wie Geld,Ware, Preis und Lohnweiterhin festhält –was der sowjetischen Planwirt-

schaft inhärent war. Im Übrigen ist die Vorstellung, dass eine Gesellschaft den Ka-

pitalismus als Epoche überspringen kann und aus dem Feudalismus heraus direkt

zum Sozialismus übergehen kann, auch vor dem Hintergrund der marxistischen

Theorie durchaus problematisch und umstritten. Mit Marx könnte man hier argu-

mentieren, dass erst der Kapitalismus die Produktion undGesellschaft hinreichend

entwickelt, um zum Sozialismus übergehen zu können.14

Im Jahre 1968 wurde die Zeitschrift Shoʿleh-ye jāwid (Ewige Flamme) gegründet,

die die Ansichten maoistisch orientierter Marxisten wiedergab und in den 1960er

und 1970er Jahren zunehmendEinfluss auf die Intellektuellenunddie urbaneBevöl-

kerung nahm. Ähnlich wie die prosowjetischen Marxisten agitierten die Anhänger

derShoʿleh-ye jāwid für eineklassenloseGesellschaftundsahensichebenfalls alsVer-

treter »der progressiven und fortschrittlichen Ideologie« an.15 Ohne ein konkretes

Wirtschaftskonzept vorzuschlagen, kritisierten die Maoisten das Wirtschaftskon-

zept nach dem sowjetischen Vorbild und sprachen von einer »wirklich unabhängig-

nationalenWirtschaft«.16

Die Aktivisten und Anhänger der Shoʿleh-ye jāwid gründeten Mitte der 1970er

und 1980er Jahre maoistische Organisationen, die nach der Machtergreifung der

Demokratischen Volkspartei Afghanistans im Jahre 1978 Widerstand gegen die

Regierung leisteten. Die meisten Anhänger der maoistischen Strömungen fielen

in den 1980er Jahren entweder der Regierung oder den Islamisten zum Opfer.

Obgleich die ideologischen Unterschiede zwischen den maoistischen Strömun-

gen und den prosowjetischen Strömungen unverkennbar waren – die Maoisten

13 Khalq 1 in: Arwand, Yā susyālism yā tawahhosh, S. 189.

14 Marx selbst setzte sich mit dieser Frage anlässlich der Entwicklung Russlands auseinander

und kam zu keinem eindeutigen Ergebnis. Vgl. Karl Marx,Marx-Engels-Werke [MEW], Bd. 19,

Berlin: Dietz 1962, S. 384–406.

15 RahimMahmudi, »Marām-e nasharāti-ye jarida« [Das Publikationsziel der Zeitschrift], o. O.:

o. V. 1968, wieder abgedruckt in: ʿAtiq Arwand, Yā susyālism yā tawahhosh. Tārikhnegāri ba

madad-e nashreyyāt-e chap-e afghānestān (1308–1371) [Sozialismus oder Barbarei. Geschichts-

schreibung mit Hilfe linker Publikationen Afghanistans (1929–1992)], Kabul: Amiri 2020,

S. 338f.

16 Mahmudi, »Marām-e nasharāti-ye jarida«, in: Arwand, Yā susyālism yā tawahhosh, S. 339.

https://doi.org/10.14361/9783839473177-004 - am 13.02.2026, 08:27:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473177-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Afghanistan 2001-2021

warfen den prosowjetischen Strömungen ›Revisionismus‹ vor –, haben sie doch

gemeinsame Schnittpunkte, die nicht nur den afghanischen Marxismus, sondern

den Parteimarxismus und den Realsozialismus als solchen auszeichneten: Kult, Fe-

tischisierung von Personen, Heilsversprechen, Dogmatik und Anspruch auf ewige

Wahrheit. Diese Elemente machen nachmeiner Auffassung die religiösenMomen-

te des Parteimarxismus und des Realsozialismus im 20. Jahrhundert aus, die – wie

ich oben kurz skizziert habe – den afghanischenMarxismus stark beeinflussten.

Entwicklungen nach der Machtübernahme der DVPA

Sobald im Jahre 1978 die Demokratische Volkspartei Afghanistans (DVPA) durch ei-

nen Putsch die staatliche Macht an sich gerissen hatte, war die Verbreitung eines

sozialistischen Kults in den Großstädten, insbesondere in Kabul, zu beobachten.

Staatlich verordnetmussten überall rote Fahnen gehisst werden.Nicht nur dieMit-

glieder der Partei waren verpflichtet, an politischenVeranstaltungenmit Ritualcha-

rakter teilzunehmen, sondern auch Student:innen und sogar minderjährige Schü-

ler:innen. In den Veranstaltungen und im Fernsehen wurde kontinuierlich von der

›Unumkehrbarkeit der Revolution‹ gesprochen.Maßloswurde Personenkult betrie-

ben, sodass NurMohammad Taraki (1917–1979), der erste Präsident der Demokrati-

schen Republik Afghanistans, als ›Seele der Partei‹ bezeichnet wurde. Diese ›Seele‹,

ohne die angeblich die Partei nicht existieren konnte, wurde bald makabererweise

von seinem Genossen Hafizollāh Amin (1929–1979) umgebracht. Die Treue zu Mos-

kauwurde auf eine Art undWeise beschworen,wie einGläubiger seine Treue zu den

heiligen Stätten beschwört. Wie schon oben erwähnt wurde, war diese ›Kultreligi-

on‹ ein wesentlicher Bestandteil des Realsozialismus im 20. Jahrhundert. Sie trug

zweifelsohne in der Sowjetunion, China oder Kuba je länderspezifische Elemente

in sich, dennoch sind die Schnittmengen unübersehbar. Um dies zu verdeutlichen,

möchte ich einen kleinen Exkurs machen:

Marxismus als Religion

Walter Benjamin, der einemessianisch-marxistische Auffassung von der Geschich-

te hatte, hat in einem Fragment unter dem Titel Kapitalismus als Religion versucht

nachzuweisen, dass der Kapitalismus als Religion begriffenwerden kann; eine Reli-

gion, die »essenziell der Befriedigung derselben Sorgen, Qualen, Unruhen [dient],

auf die ehemals die so genannten Religionen Antwort gaben«.17

Im Unterschied zu Max Weber, der die Ursprünge des Kapitalismus als ein re-

ligiöses Gebilde – so zum Beispiel in der protestantischen Ethik – analysiert hatte,

17 Walter Benjamin, Kapitalismus als Religion. Gesammelte Schriften, Bd. VI, hg. von Ralf Tiede-

mann und Hermann Schweppenhäuser, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1985, S. 100.

https://doi.org/10.14361/9783839473177-004 - am 13.02.2026, 08:27:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473177-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dehqan Zehma: Der afghanische Marxismus als ›säkulare Religion‹ 23

betrachtet Benjamin den Kapitalismus selbst als eine religiöse Erscheinung und be-

zeichnet denKapitalismus als »eine reineKultreligion«; eineKultreligion, »die keine

Dogmatik, keineTheologie kennt«.18

Zwei politische Ereignisse, die das Ergebnis der europäischen Geschichte wa-

ren, haben amAnfang des 20. Jahrhunderts die europäische Zivilisation erschüttert

und in die Krise gestürzt: der ErsteWeltkrieg und die Oktoberrevolution von 1917 in

Russland.Walter Benjamin sah in der Oktoberrevolution einen Gegenentwurf zum

Kapitalismus als Religion und hoffte, dass dessen immanente Ausweglosigkeiten

von außen, d.h. durch die Oktoberrevolution durchbrochen werden könnten. Erst

die Reise, die er im Jahre 1926 in der damaligen Sowjetunion unternahm, führte zur

Ernüchterungbei ihm.Obgleich er in seinemMoskauerTagebuch,das erwährend sei-

ner Reise in Russland geschrieben hatte, die neuen Verhältnisse in der Sowjetuni-

on mit einer gewissen Faszination beschreibt, erstellt er keine optimistischen Dia-

gnosen für die Zukunft der Sowjetunion und betrachtete ihre Zukunft als offen. Im

Stadtbild sei, so Benjamin, eine kultische Verehrung von Lenindarstellungen nicht

übersehbar. Darüber hinaus fällt ihm auf, dass mittels der Landkarten und durch

Markierungen der »roten Gebiete« und Wandkalender die sowjetischen Menschen

indoktriniert würden.19 Vor diesem Hintergrund verzichtet er darauf, Mitglied der

Partei zuwerden,umseineUnabhängigkeiten zu bewahren.Für Benjaminwar klar:

Mitglied der kommunistischen Partei zuwerden, hieße nichts anderes, alsMitglied

einerdiszipliniertenGemeinschaft zuwerden,die keine abweichendeMeinungdul-

det und die ein Kollektiv darstellt, das die Partei sakralisiert und eine kultische Ver-

ehrung vonMarx und Lenin betreibt.

Dieser kleine Exkurs zeigt, dass bereits bei der Geburt der Sowjetunion am

Anfang des 20. Jahrhunderts der Grundstein für eine atheistische Kultreligion

gelegt wurde, genauer noch: eine atheistische Kultreligion mit eigener Dogmatik

und Theologie. Die ideologischen Elemente dieser Dogmatik und Theologie ba-

sierten auf dem Glauben an ewige Wahrheit, Fortschritt und Sakralisierung der

Partei sowie kultischer Verehrung der Vordenker der sozialistischen Ideen, die mit

Etablierung der Sowjetunion als souveränem Staat im 20. Jahrhundert als Erbe an

die sozialistischen Bewegungen in den Peripherie-Staaten weitergegeben wurden.

Dieses Erbe wurde auch von den prosowjetischen Marxisten in Afghanistan ange-

nommen. Kaum waren sie an die Macht gelangt, begannen sie gegen den Islam

Propaganda zu betreiben und bezeichneten die Mullahs und die Geistlichen als

reaktionäre Kräfte, die ausgemerzt werden müssen. Bald mussten sie jedoch die

herrschenden Verhältnisse einer traditionellen Gesellschaft anerkennen, sodass

18 Benjamin, Kapitalismus als Religion.

19 Für eine ausführliche und detaillierte Darstellung vgl. Michal Ryklin, »Der Topos der Utopie.

Kommunismus als Religion«, in: Kapitalismus als Religion, hg. von Dirk Baecker, Berlin: Kultur-

verlag Kadmos 2004, S. 61–75.

https://doi.org/10.14361/9783839473177-004 - am 13.02.2026, 08:27:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473177-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Afghanistan 2001-2021

die Regierung sich aus taktischen Gründen gezwungen sah, den Islam als offizielle

Religion der Afghanen wieder in die Verfassung aufzunehmen.

Fortschritt wurde von der Demokratischen Volkspartei Afghanistansmit Sozia-

lismus gleichgesetzt.Die Idee der Landreform,die imNamenderGerechtigkeit von

Khalq umgesetzt wurde, sollte dem Fortschritt dienen. Diese Reform erwies sich

aber als ein Fiasko, da sie die sozialen und ökonomischen Bedingungen in Afgha-

nistan ignorierte. So hatte sie – um ein Beispiel zu nennen – die Bodenreform in

einer traditionellen Gesellschaft realisieren wollen, ohne das Bewässerungssystem

des Bodens zu bedenken, da die Zentralregierung in Kabul so schnell wie möglich

die Bauern mobilisieren und die Macht der Großgrundbesitzer brechen wollte. In

Bezug auf Reformen, die von Khalq umgesetzt wurde, stellt Conrad Schetter rich-

tig fest: »die Maßnahmen und Rhetorik von Khalq orientierten sich hierbei stark an

den sowjetischen Vorbildern und nicht an den Gegebenheiten in Afghanistan«.20 In

Bezug auf die Landreform schreibt er:

»[I]n Afghanistan stellte im Gegensatz zu den Nachbarländern Pakistan und Iran

Großgrundbesitz die Ausnahme dar. Das Leitmotiv der Reform, nämlich Land um-

zuverteilen, verfehlte die Bedürfnisse der Pächter, denen es umverbesserte Pacht-

verhältnisse, nicht aber umdenBesitz vonBodenging.DieUmverteilung von Land

kollidierte zudem mit islamischen Vorstellungen, nach denen Landbesitz unan-

tastbar ist.«21

Allein anhand dieses Beispiels wird klar, in welchem Ausmaß die prosowjetischen

Marxisten ihre Dogmen auf die afghanische Gesellschaft projiziert haben, was ver-

heerendeAuswirkungen für dieweiteren politischenEntwicklungen inAfghanistan

hatte.Der afghanischeMarxismuswollte die sozialeWirklichkeit inAfghanistange-

mäß seinen Dogmen gestalten. Die Repressionen und Gewalttaten, die seitens der

prosowjetischen Regierung ausgeübt wurden, waren deren Kultreligion und Dog-

men inhärent.

Schlusswort

Es ist von Friedrich Engels überliefert, dassMarx gesagt habe, er sei keinMarxist.22

Nach meinem Verständnis hatte Marx niemals vorgehabt, ein geschlossenes Sys-

tem zu entwickeln, wie es später durch den Parteikommunismus und Realsozialis-

mus entwickelt wurde, um zu zeigen, dass in Marxʼ Werken die Antworten auf alle

20 Schetter, Kleine Geschichte Afghanistans, S. 96.

21 Schetter, Kleine Geschichte Afghanistans, S. 97.

22 Karl Marx,Marx-Engels-Werke [MEW], Bd. 35, Berlin: Dietz 1985, S. 388.

https://doi.org/10.14361/9783839473177-004 - am 13.02.2026, 08:27:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473177-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dehqan Zehma: Der afghanische Marxismus als ›säkulare Religion‹ 25

politischen, historischen, philosophischen und gesellschaftlichen Fragen zu finden

sind. Wir wissen, dass er selbst ein scharfer Kritiker der Ideologie, des Kults und

der Fetischisierungder sozialenVerhältnisseundPersonenwar.Er konstruierte kei-

ne Feindbilder, Personen waren für seine Analysen der politischen Ökonomie nur

wichtig, »soweit sie Personifikationen ökonomischer Kategorien sind, Träger von

bestimmtenKlassenverhältnissen und Interessen«.23 ImVorwort des erstenBandes

des Kapitals schreibt er eindeutig, dass er sein Buch für die Menschen schreibe, die

mit ihm gemeinsam denken.24 Trotzdem mussten seine Ideen dasselbe Schicksal

erleiden wie alle weltbewegenden Ideen undWeltanschauungen: Die Verwandlung

des kritischen Denkens in Dogmen und Kultreligion, die, wenn sie die staatliche

Macht erobern, unvermeidlich totalitär sind.

Bibliographie

Arwand, ʿAtiq: Yā susyālism yā tawahhosh. Tārikhnegāri ba madad-e nashreyyāt-e chap-

e afghānestān (1308–1371) [Sozialismus oder Barbarei. Geschichtsschreibung mit

Hilfe linker Publikationen Afghanistans (1929–1992)], Kabul: Amiri 2020.

Balibar, Etienne/Immanuel Wallerstein: Ambivalente Identitäten, Hamburg/Berlin:

Argument Verlag mit Ariadne 1990.

Benjamin,Walter: Kapitalismus als Religion. Gesammelte Schriften, Bd. VI, hg. von Ralf

Tiedemann und Hermann Schweppenhäuser, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1985.

Binawā, [ʿAbdor Raʾuf]: »Tashattot-e afkār. Haqiqatan ba in tashattot-e afkār na-

mitawān kāri az pish bord«, o. O.: o. V. 1950, darin: »Konfusion der Ideen.Wahr-

lich ist es nicht möglich, mit diesem Gewirr von Ideen etwas voranzutreiben«,

wiederabgedruckt in: Arwand, ʿAtiq: Yā susyālism yā tawahhosh. Tārikhnegāri ba

madad-e nashreyyāt-e chap-e afghānestān (1308–1371) [Sozialismus oder Barbarei.

GeschichtsschreibungmitHilfe linker PublikationenAfghanistans (1929–1992)],

Kabul: Amiri 2020, S. 99.

Eckert, Andreas: »Nationalgeschichtsschreibung und koloniales Erbe. Historiogra-

phien in Afrika in vergleichender Perspektive«, in: Die Nation schreiben. Ge-

schichtswissenschaft im internationalenVergleich, hg. vonChristophConradundSe-

bastian Conrad, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2002, S. 78–111.

Gellner, Ernst:Nationalismus in Osteuropa,Wien: Passagen 1996.

Kārmal, Babrak: »Wasāyel wa rāh-hā-ye ke ārmān-hā-ye khalq-hā-ye setamdida-ye

Afghānestān wa marām-e demukrātik-e khalq rā ba piruzi mirasānad« [Mittel

und Wege, durch die die Ziele der unterdrückten Völker Afghanistans und die

Ideologie der demokratischen Volks(-Partei) siegen werden], o. O.: o. V. 1966,

23 Karl Marx,Marx-Engels-Werke [MEW], Bd. 23, Berlin: Dietz 1979, S. 16.

24 Vgl. Marx,MEW, Bd. 23, S. 16.

https://doi.org/10.14361/9783839473177-004 - am 13.02.2026, 08:27:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473177-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Afghanistan 2001-2021

wiederabgedruckt in: Arwand, ʿAtiq: Yā susyālism yā tawahhosh. Tārikhnegāri ba

madad-e nashreyyāt-e chap-e afghānestān (1308–1371) [Sozialismus oder Barbarei.

GeschichtsschreibungmitHilfe linker PublikationenAfghanistans (1929–1992)],

Kabul: Amiri 2020, S. 196.

Kārmal, Babrak: »Negāhi ba wazayef-e melli mā dar in marhala-ye tārikhi. Rāh-

hā wa wasāyel-e nayl ba piruzi« [Ein Blick auf unsere nationalen Aufgaben in

dieser historischen Etappe. Wege und Mittel zum Sieg], o. O.: o. V. 1968, wie-

derabgedruckt in: Arwand, ʿAtiq: Yā susyālism yā tawahhosh. Tārikhnegāri ba ma-

dad-e nashreyyāt-e chap-e afghānestān (1308–1371) [Sozialismus oder Barbarei. Ge-

schichtsschreibung mit Hilfe linker Publikationen Afghanistans (1929–1992)],

Kabul: Amiri 2020, S. 229.

Kārmal, Babrak: »Tanhā bā mobāreza-ye mottahed dar yak jabha-ye wāhed mita-

wān bar ertejāʿ piruz shod« [Nur mit einem einheitlichen Kampf in einer Ein-

heitsfront können die Reaktionäre besiegt werden], o. O.: o. V. 1968, wieder-

abgedruckt in: Arwand, ʿAtiq: Yā susyālism yā tawahhosh. Tārikhnegāri ba ma-

dad-e nashreyyāt-e chap-e afghānestān (1308–1371) [Sozialismus oder Barbarei. Ge-

schichtsschreibung mit Hilfe linker Publikationen Afghanistans (1929–1992)],

Kabul: Amiri 2020, S. 255.

Khalq 1 & 2: »Marām-e demukrātik-e khalq« [Die Ideologie der Demokratischen

Volks(-Partei)],o. O.: o. V.1966,wiederabgedruckt in: Arwand, ʿAtiq:Yāsusyālism

yā tawahhosh. Tārikhnegāri ba madad-e nashreyyāt-e chap-e afghānestān (1308–1371)

[Sozialismus oder Barbarei. Geschichtsschreibung mit Hilfe linker Publikatio-

nen Afghanistans (1929–1992)], Kabul: Amiri 2020, S. 183ff.

Mahmudi, Rahim: »Marām-e nasharāti-ye jarida« [Das Publikationsziel der Zeit-

schrift], o. O.: o. V. 1968, wiederabgedruckt in: Arwand, ʿAtiq: Yā susyālism yā ta-

wahhosh. Tārikhnegāri ba madad-e nashreyyāt-e chap-e afghānestān (1308–1371) [So-

zialismus oder Barbarei. Geschichtsschreibung mit Hilfe linker Publikationen

Afghanistans (1929–1992)], Kabul: Amiri 2020, S. 338f.

Marx, Karl:Marx-Engels-Werke [MEW], Bd. 19, Berlin: Dietz 1962.

Marx, Karl:Marx-Engels-Werke [MEW], Bd. 23, Berlin: Dietz 1979.

Marx, Karl:Marx-Engels-Werke [MEW], Bd. 35, Berlin: Dietz 1985.

Ryklin, Michail: »Der Topos der Utopie. Kommunismus als Religion«, in: Kapita-

lismus als Religion, hg. von Dirk Baecker, Berlin: Kulturverlag Kadmos 2004,

S. 61–75.

Schetter, Conrad: Kleine Geschichte Afghanistans, München: C. H. Beck 2007.

https://doi.org/10.14361/9783839473177-004 - am 13.02.2026, 08:27:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473177-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

