Der afghanische Marxismus als »sakulare Religion¢

Dehgan Zehma

Einleitung

Gegenstand dieses Artikels ist ein Thema, das in der politischen Geschichte Afgha-
nistans einen radikalen Bruch am Ende des 20. Jahrhunderts markiert und somit
den Grundstein fiir weitere politische und bis heute andauernde Tragddien seit den
1990er Jahren gelegt hat.!

Die Rede ist von der Machtergreifung der prosowjetischen Marxisten im Jah-
re 1978, die mit staatlichem Terror versucht haben, ihre politischen Gegner auszu-
merzen, um eine vorgeblich klassenlose Gesellschaft zu schaffen. Die Erinnerungen
an das Herrschaftssystem der prosowjetischen Kommunisten in Afghanistan — ei-
ne Herrschaftsform, die Gesetz und Recht ausschaltete — sind teilweise durch die
Graueltaten der islamischen Parteien, die im Jahre 1992 die Macht ergriffen, und
durch die Barbarei der Taliban, die im Jahre 1996 die Stadt Kabul eroberten, verblasst
und anscheinend aus dem kollektiven Gedichtnis grof3er Teile der afghanischen Be-
volkerung weitgehend verdringt worden.

Durch die traumatischen Folgen des andauernden Krieges und damit einherge-
hend Armut, Elend und Flucht ist es nicht verwunderlich, dass sich viele Afghanen
heute kaum an diese gewaltvolle Zeit und deren Verursacher erinnern oder erinnern
mochten. Wir wissen jedoch, dass nur ein historisches Gedichtnis und eine Erinne-
rungskultur Gesellschaften davor bewahren, dass ihre Vergangenheit iiber ihre Ge-
genwart herrscht. In Afghanistan konnte sich bis jetzt keine nachhaltige Auseinan-
dersetzung mit der Vergangenheit durchsetzen — falls sie tberhaupt je stattgefun-
den hat; und so setzte sich die Spirale der Gewalt bis in die Gegenwart fort. Um nur
ein Beispiel zu nennen: Die meisten Anhidnger des prosowjetischen Kommunismus

1 Hierbei handelt es sich um eine erweiterte Version des Textes, den der Verfasser des Arti-
kels im Rahmen des internationalen Workshops 20 Jahre Westen in Afghanistan: Triume und
Alptriume vorgetragen hat. Der Verfasser bedankt sich bei Prof. Dr. Abbas Poya, der im aka-
demischen Rahmen die Bedingung dafiir geschaffen hat, iiber wichtige politische Themen
und Ereignisse in der neuesten Geschichte Afghanistans zu reflektieren.

- am 13.02.2026, 08:27:4:


https://doi.org/10.14361/9783839473177-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Afghanistan 2001-2021

in Afghanistan, die mittlerweile im Exil leben, schweigen zur willkiirlichen Gewalt-
herrschaft ihrer Regierung in den 1980er Jahren oder neigen bei der Konfrontation
mit Kritik dazu, auf jene Gewalt und den Terror zu verweisen, die von den Islamis-
ten ausgingen, um den staatlichen Terror der eigenen Regierung zu relativieren. Es
wird wenig bis fast gar nicht iiber die geistigen Ursachen der sozialen Missstinde
und des Kriegs nachgedacht. Selbst die Intellektuellen fithlen sich gezwungen, stin-
dig Partei zu ergreifen, wobei der Anspruch besteht, sich moralisch auf der richtigen
Seite zu befinden und mit dem Finger auf die Griueltaten des politischen Gegners
zeigen zu konnen. Meist werden auslindische Michte fir die sozialen Missstinde
und fiir den Krieg verantwortlich gemacht, Personen also, die angeblich Agenten
auslindischer Staaten waren. Eine Reflexion iiber die Ideologien, die zum Ausiiben
von Terror aufriefen und so die Missstinde veranlassten, findet kaum statt.

In diesem Artikel werde ich einen Versuch unternehmen, iiber die Griinde zu re-
flektieren, die die prosowjetischen Marxisten in Afghanistan veranlasst haben, mit
der staatlichen Machtergreifung Terror auszuiiben. Hierfiir spielen sicherlich vie-
lerlei Faktoren eine Rolle, und bekanntlich fithren Monokausalititen in eine Sack-
gasse. Im Folgenden kann ich nur bestimmte Aspekte der Ideologeme der proso-
wijetischen Marxisten selektiv beleuchten.

Die Hintergriinde des marxistischen Terrors in Afghanistan
Mein Ansatz steht auf der Grundlage der folgenden zwei Thesen:

a) Der afghanische Marxismus in seiner Ausprigung als prosowjetischer Mar-
xismus und Maoismus war ein Teil der internationalen linken Bewegung im
20. Jahrhundert, die sich ideologisch im Besitz der ewigen Wahrheit sah. Fiir
den afghanischen Marxismus fungierte die Ideologie als Ersatz fiir Religion -
eine Religion, die durch den Anspruch der ewigen Wahrheit und Dogmen
gekennzeichnet ist. Wer sich im Besitz der ewigen Wahrheit wihnt, kann die
Autonomie des Denkens nicht tolerieren; Dimonisierung, Ausschluss und sogar
physische Vernichtung des politischen Gegners sind immanente Bestandteile
einer Ideologie, die autonomes Denken negiert und keinerlei abweichende
Meinung toleriert.

b) Durch die Ideologie verblendet, projizierten die prosowjetischen Marxisten
Dogmen auf die afghanische Gesellschaft, die notwendig Widerstinde in
der Gesellschaft hervorriefen. Diese Widerstinde konnten dann nur durch
Repressionen und Gewalt durchbrochen werden.

Zunichst mochteich jedoch den historischen Kontext der Entstehung der linken Be-
wegungen in Afghanistan kurz skizzieren. Politische Bewegungen zu analysieren,

- am 13.02.2026, 08:27:4:


https://doi.org/10.14361/9783839473177-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dehgan Zehma: Der afghanische Marxismus als >sékulare Religion¢

ohne deren historischen Kontext zu bestimmen, greift zu kurz. Um diesen histo-
rischen Kontext fir die Entstehung der linken Bewegungen in Afghanistan zu ver-
stehen, besteht die Notwendigkeit, sowohl die internationale politische Lage nach
dem zweiten Weltkrieg als auch die inneren Faktoren der afghanischen Gesellschaft
zu beriicksichtigen.

Historischer Kontext und die Ziele der linken Bewegung

Bekanntlich konkurrierten nach dem Zweiten Weltkrieg die neu entstandenen Bl6-
cke, d.h. der sogenannte sreal existierende Sozialismus<und der >freie Westen<in der
sogenannten >Dritten Weltcum deren Integration in das eigene Lager. In den 1960er
Jahren nahm die Intervention der Blocke in den Entwicklungslindern an Intensi-
titzu. In den meisten kolonialisierten Lindern entstanden Befreiungsbewegungen,
die im Namen des Volkes und der Nation agierten. Das Erwachen der Nation, das
das eigentliche Motiv des Nationalismus ist,” und die Wiederentdeckung der natio-
nalen Identitit und Kultur, die durch die kolonialen Michte unterdriickt wurden,
waren politische Projekte in der Dritten Welt.? Bemerkenswert ist in diesem Zusam-
menhang, dass, obgleich die Agitation der Befreiungsbewegungen in der Dritten
Welt antiwestlich geprigt war, sich namhafte fithrende Befreiungskidmpfer insge-
heim an dem westlichen Modell des Fortschritts und der Nation orientierten.* Die-
ser Sachverhalt gilt zu Beginn des 20. Jahrhunderts auch fiir Afghanistan.

Als Afghanistan im Jahr 1919 seine vollige Unabhingigkeit erhielt, entstand im
Umkreis von Amanullah (reg. 1919-1929) die politische Bewegung des Mashrutak-
hahan, die die Nation als Subjekt gegen die kolonialen Michte konstituieren woll-
te, aber gleichzeitig auch Demokratie, Parlamentarismus sowie wirtschaftliche und
soziale Fortschritte in Afghanistan zu etablieren versuchte. Daher kénnen die An-
hinger der konstitutionellen Monarchie als Vorreiter der modernen Ideen in Af-
ghanistan bezeichnet werden. Die linke Bewegung, die dann in den 1960er Jahren
in Afghanistan entstand, itbernahm bestimmte Elemente der modernen Ideen der
konstitutionellen Monarchie, aber gleichzeitig firbte sie die Ideen der Anhinger der
konstitutionellen Monarchie mit dem sowjetischen Marxismus. Betrachten wir den
historischen Kontext und die Ziele der linken Bewegung in den 1960er Jahren in Af-
ghanistan niher.

2 Vgl. Ernst Gellner, Nationalismus in Osteuropa, Wien: Passagen 1996, S.12.

3 Vgl. Andreas Eckert, »Nationalgeschichtsschreibung und koloniales Erbe. Historiographien
in Afrika in vergleichender Perspektive«, in: Die Nation schreiben. Geschichtswissenschaft im in-
ternationalen Vergleich, hg. von Christoph Conrad und Sebastian Conrad, Goéttingen: Vanden-
hoeck & Ruprecht, S.78-111, hier S. 78ff.

4 Zu diesem Thema siehe Etienne Balibar/Immanuel Wallerstein, Ambivalente Identititen,
Hamburg/Berlin: Argument Verlag mit Ariadne 1990.

- am 13.02.2026, 08:27:4:

17


https://doi.org/10.14361/9783839473177-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Afghanistan 2001-2021

Obgleich die politischen Grenzen von Afghanistan unter der Herrschaft von Ab-
dur Rahman (reg. 1880-1901) festgelegt wurden, konnten die Afghanen erst nach
dem dritten anglo-afghanischen Krieg unter der Herrschaft von Amanullah ihre vol-
lige Unabhingigkeit erreichen. Wenn auch Amanullah in der neuesten afghanischen
Geschichtsschreibung umstritten ist, wird er nach wie vor in der afghanischen Ge-
schichtsschreibung mit Reformen und westlichen Fortschrittsideen assoziiert, die
er in der afghanischen Gesellschaft einfithren wollte. Von den Ideen des modernen
Nationalstaates nach dem westlichen Modell, Industrialisierung und technologi-
schen Fortschritten beeinflusst, wagte Amanullah am Anfang des 20. Jahrhunderts
die Strukturen der traditionellen Gesellschaft in Afghanistan, die durch kulturelle
Vielfalt geprigt sind, durch Reformen und Modernisierungsprogramme zu verin-
dern, und parallel dazu auch die Staatlichkeit durchzusetzen. Unter seiner Herr-
schaft wurde am 10. April 1923 eine konstitutionelle Verfassung verabschiedet, die
sikulare Elemente in sich trug.’ So wurden zum Beispiel die Sklaverei abgeschafft
und die Schleierpflicht aufgehoben; Amanullah fithrte ein modernes Bildungssys-
tem nicht nur fiir Jungen, sondern auch fir Midchen in Afghanistan ein. Der Islam
wurde aber als Staatsrison festgelegt.

Die Reformen und die Verfassung von Amanullah wurden bald darauf von den
religiésen Fithrern als unislamisch bezeichnet und bekimpft. Zunichst wurde er
von den religiésen Fithrern der paschtunischen Stimme bekimpft, die er erfolg-
reich unterwerfen konnte. Im Jahre 1929 nahmen die Aufstinde gegen ihn zu, sodass
es Habibollah Kalakani (1890-1929), einem Rebellen aus dem Norden von Afghani-
stan und Tadschiken, gelang, Amanullah im Jahr 1929 aus der Stadt Kabul zu ver-
treiben. Habibollah nahm unmittelbar nach der Machtergreifung die Reformen von
Amanullah zuriick und fithrte die Schleierpflicht wieder ein. Auf diese Weise fiel Af-
ghanistan nach einer kurzen Phase der Modernisierungsversuche in eine repressive
Phase zuriick.

Habibollah konnte sich nur etwa ein Jahr an der Macht halten. Er wurde durch
Nadir Schah (reg. 1930-1933), der im Ausland lebte und wie Amanullah zu dem
paschtunischen Stamm Durrani gehorte, gestiirzt und anschlieRend ermordet,
aber erst unter der Herrschaft von Zaher Schah (reg. 1933-1973) — Sohn von Nadir
Schah — war es moglich, die Ideen der konstitutionellen Monarchie 6ffentlich zu
thematisieren. Der Grund hierfiir war die (wenn auch nur beschrinkt existierende)
Pressefreiheit wihrend der Herrschaft von Zaher Schah. So wurden — um nur ein
Beispiel zu nennen - in den Jahren 1950 und 1951 die Zeitschriften Engar (Vorstel-
lung) und Neda-ye Khalgq (Die Stimme des Volkes) gegriindet, die fiir konstitutionelle
Monarchie, Demokratie, Fortschritt und Gerechtigkeit eintraten. Der Dienst an der

5 Vgl. Conrad Schetter, Kleine Geschichte Afghanistans, Miinchen: C. H. Beck 2007, S. 73ff.

- am 13.02.2026, 08:27:4:


https://doi.org/10.14361/9783839473177-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dehgan Zehma: Der afghanische Marxismus als >sékulare Religion¢

Nation, die »seit Jahren im tiefen Schlaf« versunken sei,® war ein wichtiges Ziel, das
die konstitutionellen Monarchisten erreichen wollten.

Im September 1964 wurde dann unter der Herrschaft von Zaher Schah von der
Loya Jirga (GroRer Rat) eine konstitutionelle Verfassung verabschiedet, die zwar die
Herrschaft der Familie des Konigs festschrieb, aber auch Biirgerrechte und ein si-
kulares Rechtssystem vorsah. Die Verfassung enthielt auch das Parteiengesetz, das
von Zaher Schah nicht ratifiziert wurde. Wahrend die Etablierung der konstitutio-
nellen Monarchie als ein politisches Projekt auch unter der Herrschaft von Zaher
Schah unvollendet blieb, wurde Mitte der 1960er Jahre dann die marxistisch-leni-
nistische Demokratische Volkspartei Afghanistans gegriindet. Bei der Vorbereitung
der Griitndung der Demokratischen Volkspartei Afghanistan waren nicht nur proso-
wijetische Marxisten, sondern auch Anhinger der konstitutionellen Monarchie be-
teiligt. Mir Mohammad Ghobar (1897-1978), ein renommierter Nationalhistoriker
und Anhinger der konstitutionellen Monarchie, nahm anfangs regelmiflig an den
Sitzungen fiir die Griindung der Partei teil. Spiter verweigerte er seine Teilnahme
an den Sitzungen, und es ist zu vermuten, dass Ghobar gegen die Griindung einer
marxistisch-leninistischen Partei war, da er die politischen Werte der konstitutio-
nellen Monarchie verkorperte. Die Demokratische Volkspartei Afghanistans gab im
April 1966 die Zeitschrift Khalg (Volk) heraus und bezeichnete die Zeitschrift »als Ver-
breiter der demokratischen Ideen des Volkes«.” Aus unbekannten Griinden verliefd
eine Gruppe unter der Fithrung von Babrak Karmal (1929-1996) die Partei und griin-
dete im Mirz 1968 die Zeitschrift Parcham (Fahne). Sowohl Khalg als auch Parcham
waren prosowjetisch orientiert und wiesen im Grundsatz keine ideologischen Un-
terschiede auf.

Die Parteiprogramme von Khalq und Parcham waren fast miteinander identisch.
Sie fassten die herrschenden sozialen und 6konomischen Verhiltnisse in Afghani-
stan als feudalistisch auf. Afghanistan sei noch nicht unabhingig von Imperialisten,
die reaktionire Krifte iiberall, aber auch in Afghanistan, unterstiitzten. Die Auf-
hebung des »Hauptwiderspruchs« zwischen den Feudalherren und den Bauern
sei die Aufgabe der Nationalisten und der fortschrittlichen Krifte, die durch die

6 [‘Abdor Ra’uf] Binawa, »Tashattot-e afkar. Hagigatan ba in tashattot-e afkar namitawan kari
az pish bord«, 0. O.: 0. V. 1950, darin: »Konfusion der Ideen. Wahrlich ist es nicht méglich, mit
diesem Gewirr von Ideen etwas voranzutreiben«, wiederabgedruckt in: ‘Atiq Arwand, Ya sus-
yalism ya tawahhosh. Tarikhnegari ba madad-e nashreyyat-e chap-e afghanestan (1308-1371) [So-
zialismus oder Barbarei. Geschichtsschreibung mit Hilfe linker Publikationen Afghanistans
(1929-1992)], Kabul: Amiri 2020, S. 99.

7 Khalg 1, »Maram-e demukratik-e khalg« [Die Ideologie der Demokratischen Volks(-Partei)],
0.0.: 0.V. 1966, wieder abgedruckt in: ‘Atiq Arwand, Ya susyalism ya tawahhosh. Tarikhne-
gari ba madad-e nashreyyat-e chap-e afghanestan (1308—1371) [Sozialismus oder Barbarei. Ge-
schichtsschreibung mit Hilfe linker Publikationen Afghanistans (1929—1992)1, Kabul: Amiri
2020, S.183.

- am 13.02.2026, 08:27:4:


https://doi.org/10.14361/9783839473177-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Afghanistan 2001-2021

Machtergreifung den demokratischen Willen des Volkes in Form des national-
demokratischen Staats vergegenstindlichten.® Obgleich Khalg und Parcham die
Meinungs- und Pressefreiheit in ihr Parteiprogramm aufnahmen, bezeichneten sie
die Einfithrung des Sozialismus und die Beendigung der »Ausbeutung der Men-
schen durch die Menschen« als das Endziel des national-demokratischen Staates
in Afghanistan.® Programmatisch setzten sich beide Fliigel der prosowjetischen
Marxisten fir die Industrialisierung des Landes, die Verstirkung des staatlichen
Sektors und eine Bodenreform ein. Fortschritt und Arbeit wurden in den Artikeln
der Zeitschrift gepriesen und geradezu fetischisiert. So bezeichnete Babrak Karmal,
der fithrende Kopf innerhalb des Parcham-Fliigels, in einem Artikel den Fortschritt
als eine Zwangsliufigkeit.” Die Geschichte habe »die Wahrheit der Unbesiegbarkeit
der neuen Weltanschauung bestitigt«." Mit der »neuen Weltanschauung« waren
natiirlich die marxistisch-leninistischen Ideen gemeint, die nach der Auffassung
von Babrak Karmal fortschrittlich waren. Auf diese Weise wird in Karmals Artikel
»der Gott« durch »die Geschichte« ersetzt und »die neue Weltanschauung« fungiert
als eine Religion, die zwar keine sakralen Elemente kennt, aber die Geschichte
als Zeugen anruft, um »die Unbesiegbarkeit der neuen Weltanschauung« als ein
Dogma zu formulieren. Dariiber hinaus setzte sich Parcham fur eine Einheitsfront
von Intellektuellen und antireaktioniren Kriften ein, um die Interessen des Volkes
und der Nation zu vertreten."

8 Babrak Karmal,»Negahi ba wazayef-e melli ma darin marhala-ye tarikhi. Rah-ha wa wasayel-
e nayl ba piruzi« [Ein Blick auf unsere nationalen Aufgaben in dieser historischen Etappe.
Wege und Mittel zum Sieg], 0.0.: 0.V. 1968, wieder abgedruckt in: ‘Atiq Arwand, Ya sus-
yalism ya tawahhosh. Tarikhnegari ba madad-e nashreyyat-e chap-e afghanestan (1308-1371) [So-
zialismus oder Barbarei. Geschichtsschreibung mit Hilfe linker Publikationen Afghanistans
(1929-1992)], Kabul: Amiri 2020, S. 158.

9 Babrak Karmal, »Tanha ba mobareza-ye mottahed dar yak jabha-ye wahed mitawan bar er-
teja‘ piruz shod« [Nur mit einem einheitlichen Kampf in einer Einheitsfront konnen die Re-
aktiondre besiegt werden], 0.0.: 0.V. 1968, wieder abgedruckt in: ‘Atiq Arwand, Ya susya-
lism ya tawahhosh. Tarikhnegari ba madad-e nashreyyat-e chap-e afghanestan (1308-1371) [So-
zialismus oder Barbarei. Geschichtsschreibung mit Hilfe linker Publikationen Afghanistans
(1929-1992)], Kabul: Amiri 2020, S. 230.

10  Babrak Karmal, »Wasayel wa rah-ha-ye ke arman-ha-ye khalg-ha-ye setamdida-ye afgha-
nestan wa maram-e demukratik-e khalq ra ba piruzi mirasanad« [Mittel und Wege, durch
die die Ziele der unterdriickten Vélker Afghanistans und die Ideologie der demokratischen
Volks(-Partei) siegen werden], 0. O.: 0. V. 1966, wieder abgedruckt in: ‘Atiq Arwand, Ya sus-
yalism ya tawahhosh. Tarikhnegari ba madad-e nashreyyat-e chap-e afghanestan (1308-1371) [So-
zialismus oder Barbarei. Geschichtsschreibung mit Hilfe linker Publikationen Afghanistans
(1929-1992)], Kabul: Amiri 2020, S.196.

h8 Karmal, »Wasayel wa rah-ha-ye«.

12 Karmal,»Tanha ba mobareza-ye mottahed daryak jabha-ye wahed mitawan bar erteja‘ piruz
shod« (1968), wieder abgedruckt in: Arwand, Ya susyalism ya tawahhosh, S. 255.

- am 13.02.2026, 08:27:4:


https://doi.org/10.14361/9783839473177-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dehgan Zehma: Der afghanische Marxismus als >sékulare Religion¢

Damit wird klar, dass die prosowjetischen Marxisten von Anfang an den Sozia-
lismus und eine klassenlose Gesellschaft nach sowjetischem Vorbild propagierten.
Von den sowjetischen Ideologen itbernahmen sie die Vorstellung einer »nicht ka-
pitalistischen Entwicklung« fiir Afghanistan,” um das Herbeifithren der kapitalis-
tischen Verhiltnisse in Afghanistan zu vermeiden. Man wollte also eine Planwirt-
schaft einfiihren, die staatlich organisiert sein und die Industrialisierung des Lan-
des vorantreiben sollte. Dabei blieb die Frage unbeantwortet, wie der Kapitalismus
tiberhaupt zu vermeiden sei, wenn man an kapitalistischen Wirtschaftskategorien
wie Geld, Ware, Preis und Lohn weiterhin festhilt — was der sowjetischen Planwirt-
schaft inhirent war. Im Ubrigen ist die Vorstellung, dass eine Gesellschaft den Ka-
pitalismus als Epoche iiberspringen kann und aus dem Feudalismus heraus direkt
zum Sozialismus iibergehen kann, auch vor dem Hintergrund der marxistischen
Theorie durchaus problematisch und umstritten. Mit Marx kénnte man hier argu-
mentieren, dass erst der Kapitalismus die Produktion und Gesellschaft hinreichend
entwickelt, um zum Sozialismus itbergehen zu kénnen.**

Im Jahre 1968 wurde die Zeitschrift Sho ‘leh-ye jawid (Ewige Flamme) gegriindet,
die die Ansichten maoistisch orientierter Marxisten wiedergab und in den 1960er
und 1970er Jahren zunehmend Einfluss auf die Intellektuellen und die urbane Bevol-
kerung nahm. Ahnlich wie die prosowjetischen Marxisten agitierten die Anhinger
der Sho ‘leh-yejawid fur eine klassenlose Gesellschaft und sahen sich ebenfalls als Ver-
treter »der progressiven und fortschrittlichen Ideologie« an." Ohne ein konkretes
Wirtschaftskonzept vorzuschlagen, kritisierten die Maoisten das Wirtschaftskon-
zept nach dem sowjetischen Vorbild und sprachen von einer »wirklich unabhingig-
nationalen Wirtschaft«.’®

Die Aktivisten und Anhinger der Sho leh-ye jawid griitndeten Mitte der 1970er
und 1980er Jahre maoistische Organisationen, die nach der Machtergreifung der
Demokratischen Volkspartei Afghanistans im Jahre 1978 Widerstand gegen die
Regierung leisteten. Die meisten Anhinger der maoistischen Strémungen fielen
in den 1980cer Jahren entweder der Regierung oder den Islamisten zum Opfer.
Obgleich die ideologischen Unterschiede zwischen den maoistischen Stromun-
gen und den prosowjetischen Strémungen unverkennbar waren — die Maoisten

13 Khalg1in: Arwand, Ya susyalism ya tawahhosh, S.189.

14 Marx selbst setzte sich mit dieser Frage anldsslich der Entwicklung Russlands auseinander
und kam zu keinem eindeutigen Ergebnis. Vgl. Karl Marx, Marx-Engels-Werke [MEW], Bd. 19,
Berlin: Dietz 1962, S. 384—406.

15 Rahim Mahmudi, »Maram-e nasharati-ye jarida« [Das Publikationsziel der Zeitschrift], 0. O.:
0.V. 1968, wieder abgedruckt in: ‘Atiq Arwand, Ya susyalism ya tawahhosh. Tarikhnegari ba
madad-e nashreyyat-e chap-e afghanestan (1308—1371) [Sozialismus oder Barbarei. Geschichts-
schreibung mit Hilfe linker Publikationen Afghanistans (1929—1992)], Kabul: Amiri 2020,
S. 338f.

16  Mahmudi, »Maram-e nasharati-ye jaridac, in: Arwand, Ya susyalism ya tawahhosh, S. 339.

- am 13.02.2026, 08:27:4:

2


https://doi.org/10.14361/9783839473177-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Afghanistan 2001-2021

warfen den prosowjetischen Strémungen >Revisionismus«< vor —, haben sie doch
gemeinsame Schnittpunkte, die nicht nur den afghanischen Marxismus, sondern
den Parteimarxismus und den Realsozialismus als solchen auszeichneten: Kult, Fe-
tischisierung von Personen, Heilsversprechen, Dogmatik und Anspruch auf ewige
Wahrheit. Diese Elemente machen nach meiner Auffassung die religiésen Momen-
te des Parteimarxismus und des Realsozialismus im 20. Jahrhundert aus, die — wie
ich oben kurz skizziert habe — den afghanischen Marxismus stark beeinflussten.

Entwicklungen nach der Machtiibernahme der DVPA

Sobald im Jahre 1978 die Demokratische Volkspartei Afghanistans (DVPA) durch ei-
nen Putsch die staatliche Macht an sich gerissen hatte, war die Verbreitung eines
sozialistischen Kults in den Grof3stidten, insbesondere in Kabul, zu beobachten.
Staatlich verordnet mussten itberall rote Fahnen gehisst werden. Nicht nur die Mit-
glieder der Partei waren verpflichtet, an politischen Veranstaltungen mit Ritualcha-
rakter teilzunehmen, sondern auch Student:innen und sogar minderjihrige Schii-
ler:innen. In den Veranstaltungen und im Fernsehen wurde kontinuierlich von der
sUnumkehrbarkeit der Revolution« gesprochen. Mallos wurde Personenkult betrie-
ben, sodass Nur Mohammad Taraki (1917-1979), der erste Prisident der Demokrati-
schen Republik Afghanistans, als >Seele der Partei< bezeichnet wurde. Diese >Seeles,
ohne die angeblich die Partei nicht existieren konnte, wurde bald makabererweise
von seinem Genossen Hafizollah Amin (1929-1979) umgebracht. Die Treue zu Mos-
kau wurde auf eine Art und Weise beschworen, wie ein Glaubiger seine Treue zu den
heiligen Stitten beschwort. Wie schon oben erwihnt wurde, war diese >Kultreligi-
onc ein wesentlicher Bestandteil des Realsozialismus im 20. Jahrhundert. Sie trug
zweifelsohne in der Sowjetunion, China oder Kuba je linderspezifische Elemente
in sich, dennoch sind die Schnittmengen uniibersehbar. Um dies zu verdeutlichen,
mochte ich einen kleinen Exkurs machen:

Marxismus als Religion

Walter Benjamin, der eine messianisch-marxistische Auffassung von der Geschich-
te hatte, hat in einem Fragment unter dem Titel Kapitalismus als Religion versucht
nachzuweisen, dass der Kapitalismus als Religion begriften werden kann; eine Reli-
gion, die »essenziell der Befriedigung derselben Sorgen, Qualen, Unruhen [dient],
auf die ehemals die so genannten Religionen Antwort gaben«."”

Im Unterschied zu Max Weber, der die Urspriinge des Kapitalismus als ein re-
ligiéses Gebilde - so zum Beispiel in der protestantischen Ethik — analysiert hatte,

17 Walter Benjamin, Kapitalismus als Religion. Gesammelte Schriften, Bd. VI, hg. von Ralf Tiede-
mann und Hermann Schweppenhauser, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1985, S. 100.

- am 13.02.2026, 08:27:4:


https://doi.org/10.14361/9783839473177-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dehgan Zehma: Der afghanische Marxismus als >sékulare Religion¢

betrachtet Benjamin den Kapitalismus selbst als eine religiose Erscheinung und be-
zeichnet den Kapitalismus als »eine reine Kultreligion«; eine Kultreligion, »die keine
Dogmatik, keine Theologie kennt«."®

Zwei politische Ereignisse, die das Ergebnis der europiischen Geschichte wa-
ren, haben am Anfang des 20. Jahrhunderts die europiische Zivilisation erschiittert
und in die Krise gestiirzt: der Erste Weltkrieg und die Oktoberrevolution von 1917 in
Russland. Walter Benjamin sah in der Oktoberrevolution einen Gegenentwurf zum
Kapitalismus als Religion und hoffte, dass dessen immanente Ausweglosigkeiten
von auflen, d.h. durch die Oktoberrevolution durchbrochen werden kénnten. Erst
die Reise, die er im Jahre 1926 in der damaligen Sowjetunion unternahm, fithrte zur
Erniichterung bei ihm. Obgleich er in seinem Moskauer Tagebuch, das er wihrend sei-
ner Reise in Russland geschrieben hatte, die neuen Verhiltnisse in der Sowjetuni-
on mit einer gewissen Faszination beschreibt, erstellt er keine optimistischen Dia-
gnosen fiir die Zukunft der Sowjetunion und betrachtete ihre Zukunft als offen. Im
Stadtbild sei, so Benjamin, eine kultische Verehrung von Lenindarstellungen nicht
iibersehbar. Dariiber hinaus fillt ihm auf, dass mittels der Landkarten und durch
Markierungen der »roten Gebiete« und Wandkalender die sowjetischen Menschen
indoktriniert wiirden.” Vor diesem Hintergrund verzichtet er darauf, Mitglied der
Partei zu werden, um seine Unabhingigkeiten zu bewahren. Fiir Benjamin war klar:
Mitglied der kommunistischen Partei zu werden, hieRe nichts anderes, als Mitglied
einer disziplinierten Gemeinschaft zu werden, die keine abweichende Meinung dul-
det und die ein Kollektiv darstellt, das die Partei sakralisiert und eine kultische Ver-
ehrung von Marx und Lenin betreibt.

Dieser kleine Exkurs zeigt, dass bereits bei der Geburt der Sowjetunion am
Anfang des 20.Jahrhunderts der Grundstein fiir eine atheistische Kultreligion
gelegt wurde, genauer noch: eine atheistische Kultreligion mit eigener Dogmatik
und Theologie. Die ideologischen Elemente dieser Dogmatik und Theologie ba-
sierten auf dem Glauben an ewige Wahrheit, Fortschritt und Sakralisierung der
Partei sowie kultischer Verehrung der Vordenker der sozialistischen Ideen, die mit
Etablierung der Sowjetunion als souverinem Staat im 20. Jahrhundert als Erbe an
die sozialistischen Bewegungen in den Peripherie-Staaten weitergegeben wurden.
Dieses Erbe wurde auch von den prosowjetischen Marxisten in Afghanistan ange-
nommen. Kaum waren sie an die Macht gelangt, begannen sie gegen den Islam
Propaganda zu betreiben und bezeichneten die Mullahs und die Geistlichen als
reaktionire Krifte, die ausgemerzt werden miissen. Bald mussten sie jedoch die
herrschenden Verhiltnisse einer traditionellen Gesellschaft anerkennen, sodass

18  Benjamin, Kapitalismus als Religion.

19 Fureine ausfiihrliche und detaillierte Darstellung vgl. Michal Ryklin, »Der Topos der Utopie.
Kommunismus als Religion, in: Kapitalismus als Religion, hg. von Dirk Baecker, Berlin: Kultur-
verlag Kadmos 2004, S. 61-75.

- am 13.02.2026, 08:27:4:

23


https://doi.org/10.14361/9783839473177-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Afghanistan 2001-2021

die Regierung sich aus taktischen Griinden gezwungen sah, den Islam als offizielle
Religion der Afghanen wieder in die Verfassung aufzunehmen.

Fortschritt wurde von der Demokratischen Volkspartei Afghanistans mit Sozia-
lismus gleichgesetzt. Die Idee der Landreform, die im Namen der Gerechtigkeit von
Khalq umgesetzt wurde, sollte dem Fortschritt dienen. Diese Reform erwies sich
aber als ein Fiasko, da sie die sozialen und 6konomischen Bedingungen in Afgha-
nistan ignorierte. So hatte sie — um ein Beispiel zu nennen - die Bodenreform in
einer traditionellen Gesellschaft realisieren wollen, ohne das Bewisserungssystem
des Bodens zu bedenken, da die Zentralregierung in Kabul so schnell wie moglich
die Bauern mobilisieren und die Macht der Grofigrundbesitzer brechen wollte. In
Bezug auf Reformen, die von Khalq umgesetzt wurde, stellt Conrad Schetter rich-
tig fest: »die MafRnahmen und Rhetorik von Khalq orientierten sich hierbei stark an
den sowjetischen Vorbildern und nicht an den Gegebenheiten in Afghanistan«.”® In
Bezug auf die Landreform schreibt er:

»[I]n Afghanistan stellte im Gegensatz zu den Nachbarlandern Pakistan und Iran
Grofdgrundbesitz die Ausnahme dar. Das Leitmotiv der Reform, nimlich Land um-
zuverteilen, verfehlte die Bediirfnisse der Pachter, denen es um verbesserte Pacht-
verhdltnisse, nichtaber um den Besitz von Boden ging. Die Umverteilung von Land
kollidierte zudem mit islamischen Vorstellungen, nach denen Landbesitz unan-
tastbar ist.<*'

Allein anhand dieses Beispiels wird klar, in welchem Ausmaf} die prosowjetischen
Marxisten ihre Dogmen auf die afghanische Gesellschaft projiziert haben, was ver-
heerende Auswirkungen fiir die weiteren politischen Entwicklungen in Afghanistan
hatte. Der afghanische Marxismus wollte die soziale Wirklichkeit in Afghanistan ge-
mif seinen Dogmen gestalten. Die Repressionen und Gewalttaten, die seitens der
prosowjetischen Regierung ausgeiibt wurden, waren deren Kultreligion und Dog-
men inhdrent.

Schlusswort

Esistvon Friedrich Engels iiberliefert, dass Marx gesagt habe, er sei kein Marxist.**
Nach meinem Verstindnis hatte Marx niemals vorgehabt, ein geschlossenes Sys-
tem zu entwickeln, wie es spiter durch den Parteikommunismus und Realsozialis-
mus entwickelt wurde, um zu zeigen, dass in Marx’ Werken die Antworten auf alle

20  Schetter, Kleine Geschichte Afghanistans, S. 96.
21 Schetter, Kleine Geschichte Afghanistans, S. 97.
22 Karl Marx, Marx-Engels-Werke [MEW1], Bd. 35, Berlin: Dietz 1985, S. 388.

- am 13.02.2026, 08:27:4:


https://doi.org/10.14361/9783839473177-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dehgan Zehma: Der afghanische Marxismus als >sékulare Religion¢

politischen, historischen, philosophischen und gesellschaftlichen Fragen zu finden
sind. Wir wissen, dass er selbst ein scharfer Kritiker der Ideologie, des Kults und
der Fetischisierung der sozialen Verhiltnisse und Personen war. Er konstruierte kei-
ne Feindbilder, Personen waren fiir seine Analysen der politischen Okonomie nur
wichtig, »soweit sie Personifikationen 6konomischer Kategorien sind, Triger von
bestimmten Klassenverhiltnissen und Interessen«.”® Im Vorwort des ersten Bandes
des Kapitals schreibt er eindeutig, dass er sein Buch fiir die Menschen schreibe, die
mit ihm gemeinsam denken.** Trotzdem mussten seine Ideen dasselbe Schicksal
erleiden wie alle weltbewegenden Ideen und Weltanschauungen: Die Verwandlung
des kritischen Denkens in Dogmen und Kultreligion, die, wenn sie die staatliche
Macht erobern, unvermeidlich totalitir sind.

Bibliographie

Arwand, ‘Atiq: Ya susyalism ya tawahhosh. Tarikhnegari ba madad-e nashreyyat-e chap-
e afghanestan (1308-1371) [Sozialismus oder Barbarei. Geschichtsschreibung mit
Hilfe linker Publikationen Afghanistans (1929-1992)], Kabul: Amiri 2020.

Balibar, Etienne/Immanuel Wallerstein: Ambivalente Identititen, Hamburg/Berlin:
Argument Verlag mit Ariadne 1990.

Benjamin, Walter: Kapitalismus als Religion. Gesammelte Schriften, Bd. VI, hg. von Ralf
Tiedemann und Hermann Schweppenhiuser, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 198s.

Binawa, [‘Abdor Ra’uf]: »Tashattot-e afkar. Haqgigatan ba in tashattot-e afkar na-
mitawan kari az pish bord, 0. O.: 0. V. 1950, darin: »Konfusion der Ideen. Wahr-
lich ist es nicht moglich, mit diesem Gewirr von Ideen etwas voranzutreiben,
wiederabgedruckt in: Arwand, ‘Atiq: Ya susyalism ya tawahhosh. Tarikhnegari ba
madad-e nashreyyat-e chap-e afghanestan (1308-1371) [Sozialismus oder Barbarei.
Geschichtsschreibung mit Hilfe linker Publikationen Afghanistans (1929-1992)],
Kabul: Amiri 2020, S. 99.

Eckert, Andreas: »Nationalgeschichtsschreibung und koloniales Erbe. Historiogra-
phien in Afrika in vergleichender Perspektive«, in: Die Nation schreiben. Ge-
schichtswissenschaftim internationalen Vergleich, hg. von Christoph Conrad und Se-
bastian Conrad, Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2002, S. 78—111.

Gellner, Ernst: Nationalismus in Osteuropa, Wien: Passagen 1996.

Karmal, Babrak: »Wasayel wa rah-ha-ye ke arman-ha-ye khalq-ha-ye setamdida-ye
Afghanestan wa maram-e demukratik-e khalq ra ba piruzi mirasanad« [Mittel
und Wege, durch die die Ziele der unterdriickten Volker Afghanistans und die
Ideologie der demokratischen Volks(-Partei) siegen werden], o. O.: 0. V. 1966,

23 Karl Marx, Marx-Engels-Werke [MEW], Bd. 23, Berlin: Dietz 1979, S. 16.
24 Vgl. Marx, MEW, Bd. 23, S.16.

- am 13.02.2026, 08:27:4:

25


https://doi.org/10.14361/9783839473177-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Afghanistan 2001-2021

wiederabgedruckt in: Arwand, ‘Atiq: Ya susyalism ya tawahhosh. Tarikhnegari ba
madad-e nashreyyat-e chap-e afghanestan (1308-1371) [Sozialismus oder Barbarei.
Geschichtsschreibung mit Hilfe linker Publikationen Afghanistans (1929-1992)],
Kabul: Amiri 2020, S. 196.

Karmal, Babrak: »Negahi ba wazayef-e melli ma dar in marhala-ye tarikhi. Rah-
h3a wa wasayel-e nayl ba piruzi« [Ein Blick auf unsere nationalen Aufgaben in
dieser historischen Etappe. Wege und Mittel zum Sieg], o. O.: 0. V. 1968, wie-
derabgedruckt in: Arwand, ‘Atiq: Ya susyalism ya tawahhosh. Tarikhnegari ba ma-
dad-e nashreyyat-e chap-e afghanestan (1308-1371) [Sozialismus oder Barbarei. Ge-
schichtsschreibung mit Hilfe linker Publikationen Afghanistans (1929-1992)],
Kabul: Amiri 2020, S. 229.

Karmal, Babrak: »Tanha ba mobareza-ye mottahed dar yak jabha-ye wahed mita-
wan bar erteja‘ piruz shod« [Nur mit einem einheitlichen Kampf in einer Ein-
heitsfront konnen die Reaktionire besiegt werden], o. O.: 0. V. 1968, wieder-
abgedruckt in: Arwand, ‘Atiq: Ya susyalism ya tawahhosh. Tarikhnegari ba ma-
dad-e nashreyyat-e chap-e afghanestan (1308-1371) [Sozialismus oder Barbarei. Ge-
schichtsschreibung mit Hilfe linker Publikationen Afghanistans (1929-1992)],
Kabul: Amiri 2020, S. 255.

Khalq 1 & 2: »Maram-e demukratik-e khalq« [Die Ideologie der Demokratischen
Volks(-Partei)], 0. O.:0. V.1966, wiederabgedruckt in: Arwand, ‘Atiq: Ya susyalism
ya tawahhosh. Tarikhnegari ba madad-e nashreyyat-e chap-e afghanestan (1308-1371)
[Sozialismus oder Barbarei. Geschichtsschreibung mit Hilfe linker Publikatio-
nen Afghanistans (1929-1992)], Kabul: Amiri 2020, S. 183ff.

Mahmudi, Rahim: »Maram-e nasharati-ye jarida« [Das Publikationsziel der Zeit-
schrift], 0. O.: 0. V. 1968, wiederabgedruckt in: Arwand, ‘Atiq: Ya susyalism ya ta-
wahhosh. Tarikhnegari ba madad-e nashreyyat-e chap-e afghanestan (1308-1371) [So-
zialismus oder Barbarei. Geschichtsschreibung mit Hilfe linker Publikationen
Afghanistans (1929-1992)], Kabul: Amiri 2020, S. 338f.

Marx, Karl: Marx-Engels-Werke [MEW], Bd. 19, Berlin: Dietz 1962.

Marx, Karl: Marx-Engels-Werke [MEW], Bd. 23, Berlin: Dietz 1979.

Marx, Karl: Marx-Engels-Werke [MEW], Bd. 35, Berlin: Dietz 1985.

Ryklin, Michail: »Der Topos der Utopie. Kommunismus als Religion«, in: Kapita-
lismus als Religion, hg. von Dirk Baecker, Berlin: Kulturverlag Kadmos 2004,
S. 61-75.

Schetter, Conrad: Kleine Geschichte Afghanistans, Miinchen: C. H. Beck 2007.

- am 13.02.2026, 08:27:4:


https://doi.org/10.14361/9783839473177-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

