
https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Karin Weingartz-Perschel

Mythos Genie

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Karin Weingartz-Perschel

Mythos Genie

Die intellektuelle Erfahrung des Mangels

Tectum Verlag

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Karin Weingartz-Perschel
Mythos Genie
Die intellektuelle Erfahrung des Mangels
© Tectum – ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2019 
E-Book 978-3-8288-7200-4
(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Werk unter der ISBN 
978-3-8288-4292-2 im Tectum Verlag erschienen.)

Umschlaggestaltung: Tectum Verlag, unter Verwendung  
des Bildes # 1188871114 von FGC | www.shutterstock.com

Alle Rechte vorbehalten

Besuchen Sie uns im Internet
www.tectum-verlag.de

Bibliografische Informationen der Deutschen 
Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation 
in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische 
Angaben sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Inhaltsverzeichnis

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . VII

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1

Grundkonflikte der Intellektuellen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .I.  7

Die Besonderheit libidinöser Erfahrung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .II.  17

Bedürfnisstruktur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1. 17

Der Organismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2. 20

Lust als Transfer . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3. 23

Gibt es ein geschlechtsspezifisches Bewusstsein? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .III.  27

Genetische Voraussetzungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1. 27

Soziale Bedingungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2. 31

Psyche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3. 38

Intelligenz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .IV.  45

Das Geschlechterverhältnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .V.  57

Die Liebe. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1. 64

Die Schönheit. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2. 70

Intellektualität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3. 77

Der Fall Hannah Arendt. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4. 83

V

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Zum Verhältnis von Libido und Ratio im Spiegel der Klassen . . . . . . . . . . . . . . . .VI.  95

Unterschicht (Proletariat) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1. 97

Oberschicht (Bourgeoisie) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2. 99

Mittelschicht (Kleinbürgertum) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3. 102

Der sogenannte Intellektuelle . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .VII.  107

Mögliche Vielfalt der Einordnungen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1. 107

Ein semiotischer Versuch der Begriffsannäherung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2. 122

Der authentische Intellektuelle. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .VIII.  127

Plädoyer für die Intellektuellen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .IX.  141

Drei Beispiele typisch intellektueller Werdegänge . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .X.  147

Karl R. Popper . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1. 148

Theodor W. Adorno . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2. 158

Jürgen Habermas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3. 172

Literaturliste . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 183

Inhaltsverzeichnis

VI

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Vorwort

Seit Langem beschäftigt mich die Frage, was wohl hinter dem Begriff
„Genie“ steckt und warum so viele Menschen mit der Erklärung zu-
frieden sind, dass exponierte Intellektuelle, wie z. B. Adorno, Horkhei-
mer, Habermas bis hin zu Aristoteles und Platon, einfach als Genies zu
bezeichnen sind, weil sie eben von Geburt an mit besonderem kogniti-
ven Leistungsvermögen ausgestattet sind und deshalb über ganz be-
sondere Begabungen verfügen; dass es wie ein Schicksal zu betrachten
ist, ein Genie zu sein, ebenso wie die reflexive Durchschnittlichkeit
oder gar Minderbegabung der meisten anderen Menschen; dass diese
Genies hochgeachtet und bewundert werden sollten, weil sie für die
Gesellschaft ganz Besonderes leisten, ihr große Achtung verschaffen,
sie weiterbringen – und das eben ihr Schicksal sei.

Während meines Studiums der Geschichte, Germanistik, Philoso-
phie, Soziologie und auch der Kunst, habe ich mir in zunehmendem
Maße die Frage gestellt, wie denn ein Mensch zum Intellektuellen wird.
Viele Professoren habe ich währenddessen persönlich kennengelernt.
Ernst Bloch, Herbert Marcuse, Leo Kofler, Wolfgang Schluchter waren
u. a. darunter. Mit Habermas, Adorno, Horkheimer, Freud, Lukács,
Kant, Hegel, Marx und vielen anderen habe ich mich theoretisch ein-
dringlich auseinandergesetzt, immer auch unter der Prämisse, den Ur-
sprung ihrer Besonderheit zu entdecken. Während der persönlichen
Begegnungen kamen mir die Professoren wie ganz normale Menschen
vor, die über einen enormen Kenntnisstand verfügten und diesen rhe-
torisch wie schriftlich überzeugend vermitteln konnten. Als ich
schließlich wagte, sie nach ihrem Bildungsweg und nach ihrer Soziali-
sation zu fragen, wurden sie wortkarger und schnell vom Thema ab-
lenkend, sodass ich mir nur ein grobes, etwas diffuses Bild davon ma-
chen konnte. Meistens sprachen sie dann von ihren eigenen Lehrern,
denen sie ihren Werdegang verdanken. Über ihr Elternhaus und ihre
Erziehung redeten sie kaum und wenn doch, dann zurückhaltend und
meist mit positivem Unterton. Über ihre psycho-sozialen Probleme in

VII

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


der Zeit des Heranwachsens erfuhr ich nicht wirklich etwas. Ich wagte
auch nicht, sie dahingehend zu Auskünften zu drängen. Also ging ich
in ihren Schriften auf die Suche nach der Axiomatik ihrer Theorien
und auch nach persönlichen Äußerungen. Außerdem verschaffte ich
mir Biografien über meine Professoren und auch über diejenigen, wel-
che ich nicht persönlich kennengelernt habe. Zu meiner Enttäuschung
fand ich darin nur wenig wirklich Aufklärendes über sie. Meistens
wurde versucht, ihren Werdegang als genialisch zu umschreiben.
Selbst wenn Unmoralisches, Unrecht, Egozentrik, Eitelkeiten und Ar-
roganz aufgedeckt wurden, entschuldigten die Biografen diese oft mit
den Begleiterscheinungen einer genialen Persönlichkeit.

Besonders wenn es um die Phase des Heranwachsens geht, wird
diese stets unter dem Tenor „Genius im Werden“ beschrieben. Unter
diesem Titel trug Paul Elbogen Informationen über „Die Jugend gro-
ßer Menschen“ in zweiundachtzig versuchten Porträts zusammen.1 Die
meisten dieser Porträts behandeln in der Mehrzahl künstlerische soge-
nannte Genies, weil sich in deren Lebensläufen aufschlussreichere In-
formationen finden lassen als in denen von Geisteswissenschaftlern,
meinte Elbogen.2 Sicher hat das damit zu tun, dass letztere weniger be-
reit sind, über ihre Kindheit und Jugend Auskunft zu geben. Immanuel
Kant z.B. hat sich dies „aufs inständigste und ernstlichste“ verbeten.3
Wie die meisten Geisteswissenschaftler wollte auch Kant sein Werk ins
Zentrum der öffentlichen Aufmerksamkeit rücken und hielt seinen
persönlichen Werdegang für zu unwichtig oder auch gar peinlich. Dies
leistet natürlich der Bezeichnung „Genie“ ungemeinen Vorschub; denn
je weniger über den Menschen privat bekannt ist, desto eher kann man
den Autor bedeutender Werke als genial bezeichnen. Elbogens Versuch,
den Begriff des Genies zu entmythologisieren, hat zunächst mein In-
teresse an diesem Thema geweckt, jedoch meine Erwartungen nur
zum Teil erfüllt. Das mag daran liegen, dass er sich auf Ausschnitte be-
reits vorliegender biografischer Texte beschränkte und kaum eigene
Reflexionen über das Thema formulierte. Deshalb bleibt das Geniali-
sche der porträtierten Figuren nur unzureichend hinterfragt und des-
halb als Mythos weiterbestehen. Dennoch ermöglichten mir Elbogens

1 Elbogen, Paul: Genius im Werden, Die Jugend großer Menschen, Hamburg 1963
2 Ebd.: S. 6
3 Ebd.: S. 97

Vorwort

VIII

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Porträts, aus Erläuterungsgründen, auf diese hin und wieder zurück-
zugreifen.

Um meiner Neugierde bezüglich der Menschen, die sich hinter
dem Mythos Genie verbergen, weiter zu folgen, habe ich mir Informa-
tionsmaterial beschafft, das mir mehr Aufschluss über den Werdegang
von Intellektuellen geben könnte. Ich ging auf die Suche nach Biografi-
en, Interviews, Statements und Ähnlichem, um auf den Grund der
Entwicklung zum Intellektuellen oder zum sogenannten Genie zu ge-
langen.

Ausgangspunkt und Ansporn war der Epilog von Thomas Jung
„Der Name des Intellektuellen“ in dem Buch „Fliegende Fische, eine
Soziologie des Intellektuellen in 20 Porträts.“4 Hier resümiert er, dass
es keine Möglichkeit gibt, den Begriff des Intellektuellen allgemein zu
bestimmen. Erst indem der Intellektuelle einen identifizierbaren Na-
men trägt, wie z.B. Adorno, kann man sagen, dass es sich um einen In-
tellektuellen handelt. „Indem der Intellektuelle einen Namen be-
kommt, indem er in ein identifizierendes System der Bestellung einge-
stellt wird, kann der Begriff des Intellektuellen – als Zeichen wie als
Personenname gleichermaßen – zum Allgemeinen werden. Der Intel-
lektuelle wird zum Namen, weil der Name das Bezeichnete erst kennt-
lich macht, was das bloße Zeichen ‚Intellektueller‘ noch offenlässt.
Weil der Name ‚Intellektueller‘ auch Eigenname ist, wird dessen phan-
tasmatisches Versprechen auf Singularität, auf Einzigartigkeit zugleich
zum Phantasmatischen eines Namens des Intellektuellen: Besonderheit
im Allgemeinen bzw. öffentliche Auserwähltheit.“5 Damit behauptet
Jung, dass sich der Begriff des Intellektuellen a priori nirgendwo her-
leiten lässt, sondern nur a posteriori durch die individuelle Verkörpe-
rung einer bestimmten Person erkenntlich wird. Dass diese bestimmte
Person eine Vita besitzt, die allen Intellektuellen ähnlich ist, die Mühe,
dies zu untersuchen, machte er sich nicht. Dabei steht er nicht allein.
Wie üblich begnügte er sich mit der Variante der „Auserwähltheit“,
was den Intellektuellen wieder in die Sphäre des Genies rückt, dem sei-
ne besondere Begabung in die Wiege gelegt ist und keiner weiteren Er-
klärung bedarf. Als ob er kein normaler Mensch wäre, den lediglich

4 Jung, Thomas/Stefan Müller-Doohm(H.g.): Fliegende Fische, Eine Soziologie des
Intellektuellen in 20 Porträts, Frankfurt a.M. 2008

5 Ebd.: S. 454

Vorwort

IX

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


seine besondere Sozialisation, die durchaus nicht beneidenswert sein
muss, zum Intellektuellen, zum Genie werden lässt. Jung zäumt das
Pferd von hinten auf, wenn er erklärt, dass man einen Intellektuellen
erst definieren kann, wenn er einen bestimmten Namen trägt. In
Wirklichkeit ist es umgekehrt: es trägt dieser Mensch erst seinen be-
kannten Namen, wenn er seine besondere Sozialisation durchlaufen
hat. Jung hilft sich aus der Widersprüchlichkeit seiner These, indem er
einen dialektischen Trick anwendet: „Der Name des Intellektuellen be-
inhaltet eine doppelte Inskription: allgemeiner und zugleich besonde-
rer, einzigartiger Name in Gestalt des anerkannten Eigennamens zu
sein – auch Renommee genannt.“6 Indem der Name Adorno mit dem
Begriff des Intellektuellen übereinstimmt, sind beide Identisch. Damit
spricht er all den vielen namentlich unbekannten Intellektuellen, deren
Namen erst viel später oder vielleicht nie das Licht der Öffentlichkeit
erblicken, ihre gegenwärtige Besonderheit ab. Für Jung zählt nur der
Bekanntheitsgrad des Namens, um einen Intellektuellen zu identifizie-
ren. Die Gründe für seine Herkunft aus, im besonderen Maße, dem
gehobenen Kleinbürgertum, bleiben im Dunkeln. „Der Name, zumal
der Eigenname, will retten, was im Designationssystem notwendiger-
weise verschwindet: die Singularität.“7 Jung geht so weit, dass er be-
hauptet, dass der Begriff gar nicht abgeleitet werden kann: „Der Name
des Intellektuellen präsentiert, kehrt hervor, was das Zeichen ‚Intellek-
tueller‘ verweigert: Benennung dessen, was nicht benannt sein kann
und will…Man kann auch sagen: Der Name des Intellektuellen leistet
eine Identifizierung von eigentlich Nichtidentifizierbarem, bzw. anders
formuliert: Der Begriff ‚Intellektueller‘ erhält über den Namen, was er
als zeichenhafte Leerstelle nicht einzuholen vermag: eindeutige Bedeu-
tungszuweisung, d.h. designative Erfüllung.“8 Jung spricht sogar von
einem „Identifizierungsverbot“ des Begriffs des Intellektuellen9, womit
er sein Unbehagen verdrängen möchte, weil er über den Begriff des In-
tellektuellen nichts herausgefunden hat. Deshalb verwundert es auch
nicht, dass er, in Übereinstimmung mit seinem Mitherausgeber Stefan
Müller-Doohm, auf Hegel zurückgreift und mit diesem seine Argu-

6 Ebd.: S. 454
7 Ebd.
8 Ebd.: S. 453
9 Ebd.: S. 453

Vorwort

X

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


mentation untermauert: Hegel insistiert nämlich darauf, „dass man In-
tellektuelle nicht nach ihren Tugenden, nach ihrem praktischen Enga-
gement beurteilen könne, noch weniger nach ihren weltgeschichtli-
chen Diagnosefähigkeiten, sondern allein dadurch, dass man die
ihrem Denken zugrundeliegenden Deutungsmuster erfasst.“10 Unter
diesem Deutungsmuster verstehen Jung und Doohm den persönlichen
Namen desjenigen, der in der Öffentlichkeit als Intellektueller gilt. Wie
Hegel, der einen ‚absoluten Geist‘, der an sich unbestimmbar ist und
sich partiell nur in der Vernunft eines einzelnen, gebildeten Menschen
und seinen Taten erkennbar macht, in der Welt voraussetzt, verstehen
beide Autoren den Intellektuellen. Er kann sich nur in bestimmten, be-
sonders gebildeten Menschen manifestieren, als ob sich Intellektualität
freischwebend wie der absolute Geist Hegels in der Welt herumtreibt
und eine geeignete Person für seine intellektuelle Mission sucht, um
sich zu manifestieren. Als ob sich der Mensch nicht selbst und unter
größten reflexiven Anstrengungen zu einem Intellektuellen entwickeln
könnte, „dies alles im Bewusstsein, dass jeder Versuch einer approxi-
mativen Bestimmung des Sozialtyps ‚Intellektueller‘ eben nur eine ver-
suchsweise Annäherung und keine fertiggestellte Attribuierung sein
kann.“ Das ist reinster Hegelscher Idealismus, der dem menschlichen
Subjekt als solchem auch keine intellektuelle Erkenntnisleistung zu-
traute und deshalb einen absoluten Geist erfand, der sich reflexiv her-
ausragender Individuen bedient, um den menschlichen Fortschritt zu
betreiben. Deshalb suchen die Autoren in den Werken von z.B. Max
Weber, Karl Mannheim, Adorno, Habermas, Jaspers u. a. nach Spuren
des ‚Weltgeistes‘, sprich Intellektualität, können ihn aber nicht finden.

Deshalb bezeichnet auch der Titel ihres Buches „Fliegende Fische“,
der zunächst absurd anmutet, das ganze Ergebnis ihrer Recherchen,
nämlich einen hilflosen Rekurs auf Voltaires Metapher der fliegenden
Fische, mit der dieser die Unbestimmbarkeit, die Leerstelle des Begriffs
‚Intellektueller‘ typisierte.

Um Jungs Begriff der „Leerstelle“, mit dem er die Unbestimmbar-
keit des Intellektuellen -Typus bedeuten will, zu füllen, sollen die fol-
genden Ausführungen dienen.

10 Ebd.: S. 15

Vorwort

XI

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Einleitung

Niemand hat von Kindheit an den Wunsch, Intellektueller oder Intel-
lektuelle zu werden. Dies geschieht im Laufe des Lebens früher oder
später und man weiß nicht genau warum. Intellektuelle sind es, die das
Denken der Epoche, in der sie leben, besonders sensibel aufnehmen,
hinterfragen, kritisieren und beeinflussen. Sie riskieren, als Außensei-
ter ignoriert, als Phantasten belächelt, als Kritiker abgelehnt, missver-
standen oder gar als gefährlich bekämpft zu werden.

Schumpeter sagt über die Intellektuellen: „Intellektuelle sind in der
Tat Leute, die die Macht des gesprochenen und geschriebenen Wortes
handhaben, und eine Eigentümlichkeit, die sie von anderen Leuten,
die das Gleiche tun, unterscheidet, ist das Fehlen einer direkten Ver-
antwortlichkeit für praktische Dinge.“11 Für Schumpeter ist die Rolle
der Intellektuellen innerhalb des sozialen Gefüges so wichtig, dass er
ihnen einen eigenen Abschnitt in seinem Buch über „Kapitalismus,
Sozialismus und Demokratie“, widmet. Sie sind für den sozialen Wan-
del unverzichtbar, obwohl sie mit den unmittelbar praktischen Ge-
schehnissen nur mittelbar zu tun haben. Für praktische Berufe sind sie
weitgehend unbrauchbar. Auch werden sie „nur selten Berufspolitiker
und erreichen noch seltener eine verantwortliche Stelle.“12 Nur relativ
wenige wagen es, ihre Unabhängigkeit zu bewahren, zumal die meisten
von ihnen gezwungen sind, ihren Lebensunterhalt zu verdienen, was
gleichbedeutend ist mit dem Sprichwort, ‚Wes‘ Brot ich ess‘, des‘ Lied
ich sing‘‘. Um ihren Unterhalt zu sichern, bilden sie „die Stäbe politi-
scher Bureaus, schreiben Partei-Flugblätter und -Reden, wirken als Se-
kretäre und Berater und schaffen den Zeitungsruhm des einzelnen Po-
litikers, – einen Ruf, der zwar nicht alles ist, den aber zu vernachlässi-
gen nur wenige sich leisten können. Dadurch, daß sie dies tun, drü-

11 Schumpeter, Joseph A.: Kapitalismus, Sozialismus und Demokratie, Tübingen
2005, S. 237

12 Schumpeter: Ebd., S. 249

1

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


cken sie allem, was geschieht, gewissermaßen ihre Mentalität auf.“13

Infolge der Europäisierung und Globalisierung werden Intellektuelle in
den schnell wachsenden Verwaltungseinheiten vermehrt als Bürokra-
ten benötigt. Ihr Einfluss bleibt jedoch weitgehend unsichtbar.

Die beruflich unabhängigen Intellektuellen dagegen sind auf öf-
fentliche Gelder angewiesen, die sie jedoch nur erhalten, wenn sie sich
im Positiven einen Namen gemacht haben und als förderwürdig beur-
teilt werden; oder sie sind in der glücklichen Lage, von Haus aus über
Geldmittel zu Verfügen. Um an öffentliche Gelder zu gelangen, sagt
Schumpeter, muss der Intellektuelle sich das bürgerliche Publikum ge-
neigt machen. Schumpeter führt hierzu das Beispiel Voltaire an und
man bemerkt hieran eine gewisse ironische Haltung Schumpeters ge-
genüber den Intellektuellen: „Voltaire (bietet) ein unschätzbares Bei-
spiel. Gerade seine Oberflächlichkeit, die es ihm möglich machte, alles
von der Religion bis zur Optik Newtons zu beherrschen, in Verbin-
dung mit einer unverwüstlichen Vitalität und einer unersättlichen
Neugierde –, das völlige Fehlen von Hemmungen –, ein untrüglicher
Instinkt für die Stimmungen seiner Zeit und ihre völlige Annahme –,
all dies zusammen hat diesen unkritischen Kritiker und mittelmäßigen
Poeten und Historiker instand gesetzt zu faszinieren – und zu verkau-
fen. Er hat auch spekuliert, betrogen, Geschenke und Stellen angenom-
men; aber daneben bestand immer seine auf die solide Basis seines Pu-
blikumserfolgs gegründete Unabhängigkeit. Rousseaus Fall und Typ –
obschon völlig verschieden – zu diskutieren, wäre noch aufschlussrei-
cher.“14

Schumpeters Begriff der Intellektuellen ist sehr ambivalent bis kri-
tisch. Andere Wissenschaftler, besonders die auch biografisch tätigen,
rücken sie nicht selten in die Sphäre des Genialen. So beschreibt Det-
lev Claussen den Philosophen Theodor Wiesengrund Adorno – ganz
im Sinne Max Horkheimers – gar als Genie.15

Auch die zwanzig Porträts von Intellektuellen, die von Thomas
Jung und Stefan Müller-Doohm zusammengestellt wurden16, geben

13 Schumpeter: Ebd.
14 Schumpeter: Ebd., S. 241
15 Claussen, Detlev: Theodor W. Adorno, Ein letzte s Genie, Frankfurt a.M. 2003
16 Jung, Thomas/Stefan Müller-Doohm: Fliegende Fische, Eine Soziologie des Intel-

lektuellen in 20 Porträts, Frankfurt a.M. 2009

Einleitung

2

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


keinen Aufschluss darüber, wie diese Menschen zu Intellektuellen wur-
den. Alle Beiträge gehen von der Vernunftthese aus, dass der Intellek-
tuelle sich dadurch definiert, dass er dem Geist verpflichtet ist, „dem
kulturellen Ethos von Humanismus und Aufklärung“17. Dass der Intel-
lektuelle aus den kindlichen und adoleszenten leidenschaftlichen Aus-
einandersetzungen mit sich und seiner Umwelt hervorgegangen ist,
wird nicht erwähnt. Im Gegenteil, dies wird verneint: „Sein Denken,
sein Wollen geht primär nicht aus dem Kampf um konkrete Lebens-
probleme noch aus Erfahrungen in der Beherrschung von Natur und
Gesellschaft hervor… der Intellektuelle (ist) der Kritiker derjenigen
Denk- und Bewusstseinsstrukturen, die nicht mehr auf der Höhe der
Zeit sind.“18 Solche Auffassung von Intellektualität rückt damit alle In-
tellektuellen in den Status der besonderen Begabung, in die Nähe von
Genialität, was aber keinesfalls gerechtfertigt ist.

Auch Ignace Lepp, der sich besonders mit dem Lebensstil des In-
tellektuellen befasst, bleibt diesem Irrtum verhaftet, wenn er behaup-
tet: „Intellektueller ist man in gewissem Sinne von Geburt…Es gibt
Männer und Frauen, die zu geistiger Arbeit berufen sind.“19 Da er sich
das Phänomen „Intellektueller“ nicht erklären kann, glaubt er an einen
„geheimnisvollen Vererbungsvorgang“ in der Natur“, worauf die Sozia-
lisation, die Lebensumstände kaum einen Einfluss haben. Er hält Intel-
lektualität für eine „angeborene Begabung“. „Die Qualitäten und Fä-
higkeiten, derer es bedarf, um ein schöpferischer Geist zu werden, sind
Geschenke der Natur.“20

Max Weber scheint dem Begriff des ‚Intellektualismus‘ etwas näher
zu kommen, wenn er ihn als „metaphysisches Bedürfnis des Geistes,
welcher …nicht durch materielle Not gedrängt wird, sondern durch
die eigene innere Nötigung, die Welt als einen sinnvollen Kosmos er-
fassen und zu ihr Stellung nehmen zu können“ beschreibt. 21 Was aber
die innere Nötigung ausmacht, darüber macht er keine weiteren Aus-
führungen. Als ob dieses metaphysische Bedürfnis „im Menschen

17 Ebd.: S. 51
18 Ebd.: S. 53
19 Lepp, Ignace: Der Lebensstil des Intellektuellen, Würzburg 1966, S. 22 f.
20 Lepp, Ignace: a.a.O., S. 24
21 Weber, Max: Wirtschaft und Gesellschaft, Tübingen 1922, S. 268

Einleitung

3

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


selbst als anthropologische Konstante verankert (ist).“22 Trotz der ein-
gerichteten Forschungsstelle für Intellektuellensoziologie an der Uni-
versität Oldenburg, kommt Thoma Jung, der einer der Mitglieder und
Mitarbeiter dort ist, nur zu dem Schluss, dass, „der Intellektuelle ein
kulturell Gebildeter, ein politisch Engagierter, ein kritischer Geist, ein
universell Denkender und vielleicht sogar ein Wahrheitsliebender
(ist).“23 Welch eine kopflastige Interpretation!

Im Allgemeinen wird unter einem Intellektuellen derjenige ver-
standen, der die Realität auf ihre Möglichkeitsräume hinterfragt, zum
Diskurs anregt und zur Kritik auffordert. Als Begriff taucht er seit un-
gefähr gegen Ende des neunzehnten Jahrhunderts, im Zusammenhang
mit der Dreyfus-Affäre, auf. Damals war er negativ konnotiert; seit
Emile Zolas Artikel 1899 „J’accuse“ wurden Intellektuelle noch als Il-
loyale gegenüber der eigenen Nation verstanden. Natürlich gelten heu-
te auch Sokrates und die sogenannten Vorsokratiker sowie Platon,
Aristoteles, Augustinus, Descartes, Voltaire usw. als Intellektuelle, ohne
dass man diesen Begriff zu ihrer Zeit für sie benutzte. Er leitet sich aus
dem lateinischen Verb intellegere (erkennen, verstehen) ab, womit
man das entsprechende Verb aus dem Griechischen übersetzte. Die
Römer verstanden unter Intellectus die „vernünftige Einsicht“, welche,
ebenso wie bei den Griechen, als hohe Tugend galt.

Intellektuelle sind unbequeme Zeitgenossen, die der innovativen
Fortentwicklung der Gesellschaft dienen. Ihre gesellschaftliche Rolle
ist zwiespältig. Sie bilden keine eigene Klasse, weil sie sich aus allen
Gesellschaftsschichten rekrutieren können. Ihr Erscheinungsbild ist
niemals einheitlich. Ihre Spannweite reicht vom Konsensstifter bis zum
Dissidenten. In der überwiegenden Mehrzahl sind sie dem sogenann-
ten Kleinbürgertum, der gesellschaftlichen Mittelschicht, zuzuordnen.
So schwierig wie diffus auch ihre Typisierung ausfallen mag; sicher ist,
dass sie einen privilegierten Zugang zur Bildung haben und in ihrem
Habitus ein zwischen Distanz und Engagement zu den anderen Gesell-
schaftsmitgliedern perpetuierendes Verhältnis besitzen. Ihr besonders
ausgeprägtes Reflexionsvermögen setzt sie in die Lage, Tendenzen und
Gefahren einer gesellschaftlichen Entwicklung frühzeitig auf Grund

22 Jung, Thomas/Stefan Müller-Doohm: Fliegende Fische, a.a.O., S. 29
23 Ebd.: S. 451

Einleitung

4

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


ihrer ausgeprägten Sensibilität zu erfassen und zu thematisieren. Doch
wie die Deutungsmuster, die ihrem Denken zugrunde liegen, zustande
kommen, darüber weiß man wenig. Unter all‘ den Biografien, die über
berühmte Intellektuelle geschrieben worden sind, gibt es so gut wie
keine, die über deren frühste Kindheit und Jugend Aufschluss gewährt.
Zu sehr ist man bemüht, nur den genialen Charakter derselben hervor-
zuheben. Außerdem wird kein Intellektueller daran interessiert sein,
seine Leiden und Probleme und die existenziellen Konflikte, die ihm
als Kind und Jugendlichem das Leben schwermachten, preiszugeben.
Und doch liegt gerade hierin der Schlüssel zur Beantwortung der Frage,
warum sie sich zu Intellektuellen entwickelt haben. Außerdem stellt
sich die Frage, warum so relativ wenige Frauen der Intellektuellen-
gruppe angehören.

Diesen Problemstellungen auf den Grund zu gehen und zu ver-
suchen, sie aufzulösen, dienen die folgenden Ausführungen.

Einleitung

5

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Grundkonflikte der Intellektuellen

‚Die intellektuelle Erfahrung des Mangels‘, der Mangel an Selbstgewiss-
heit, Sicherheit, an akzeptablen Antworten auf existenzielle Fragen
wie: Wo kommen wir her? Was macht uns aus? Was ist der Sinn unse-
res Lebens? Warum müssen wir sterben? Was ist der Tod? Wohin wird
sich die Menschheit entwickeln?, treiben die Entwicklung im intellek-
tuellen Werdegang voran.

Viele Antwortversuche gibt es, seit es Menschen gibt, von denen,
die ganz besonders unter dem „gefühlten Mangel“24 leiden, ihn als sol-
chen wahrnehmen, ihm auf den Grund gehen wollen in dem Bestre-
ben, ihn aufzuheben. Sie lassen nichts unversucht: Sie suchen nach den
Ursachen, sie beobachten, lesen, lernen, studieren, disputieren, setzen
sich auseinander, lehnen sich auf und verzichten auf ein bequemes,
fragloses Leben. Einer der Vielen ist Rudolf zur Lippe. In seinen Aus-
führungen zu dem Thema, „Der gefühlte Mangel“, auf einem Treffen
der Wissenschaftler 1981 im Wissenschaftskolleg Berlin, versucht er,
mit dem besonderen Bezug auf Hegel, einer Definition wenigstens nä-
herzukommen. Dazu setzt er sich zentral mit der „Jenaer Realphiloso-
phie des Geistes“ von 1806/7 des jungen Hegel auseinander und dessen
Begriff vom „gefühlten Mangel“.25 Abgesehen von Lippes schwer ver-
ständlichen Ausführungen, weil Hegel nun mal schwer zu verstehen
ist, stieß sein Vortrag auf wenig Resonanz bis hin zum Unverständ-
nis.26 Mit Hegels Worten versuchte Lippe, diesen „gefühlten Mangel“
als „Mangel des Gegensatzes“ zu erklären, als einen „Mangel, der
ebenso positiv ist.“27 Dass man diese Formulierung nicht verstehen
kann, da ein Mangel doch nicht positiv sei, liegt daran, dass man hier-
zu die gesamte Dialektik vom Widerspruch, wie Hegel sie entwickelt

I. 

24 Lippe, Rudolf zur: Der gefühlte Mangel, in: Uwe Pörksen, Camelot in Grunewald,
Szenen aus dem intellektuellen Leben der achtziger Jahre München 2014, S. 145 ff.

25 Ebd.: S. 145
26 Ebd.: S. 147
27 Ebd.

7

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


hat, im Hinterkopf haben muss, seine Subjekt-Objekt-Dialektik, worin
der Widerspruch die zentrale Kategorie ist, die treibende Kraft in der
Geschichte wie in einem jeden Leben. Den Mangel versteht Lippe mit
Hegel als den gefühlten Widerspruch zum eigenen Wohlbehagen, der
notwendig ist, um überhaupt aktiv, tätig zu werden und den Mangel zu
überwinden, um sich auf einer neuen, höheren Seinsstufe mit neuen
Mängeln auseinanderzusetzen. Hier haben wir es mit Hegels Negation
der Negation zu tun, dem zentralen Aspekt seiner Subjekt-Objekt-Dia-
lektik.28

Ihr Prinzip ist es, den Widerspruch, der junge Hegel würde sagen:
den Mangel, ausdrücklich in seine dialektische Methode ein, statt aus-
zuschließen, wie es die traditionelle Logik fordert; dass A gleichzeitig
auch Nicht-A sein kann, also das Subjekt auch gleichzeitig Objekt.
Denn „Alle Dinge sind an sich widersprechend.“29 Daher werden der
historische Prozess, wie die menschliche Aktivität erst möglich. „Was
überhaupt die Welt bewegt, das ist der Widerspruch“30, in Lippes Mei-
nung: der Mangel. Die Quintessenz der Hegelschen Philosophie gipfelt
darin, erkannt zu haben, dass der Mensch die Fähigkeit besitzt, sich zu
entäußern, aus sich als Subjekt herauszugehen, um sich mit einem Ob-
jekt zu identifizieren und nach diesem Prozess zu sich zurückzukeh-
ren, aber als ein, um die Erfahrungen mit dem Objekt erweitertes Sub-
jekt. Hierin liegt die Motivation, tätig, aktiv zu werden. Der Wider-
spruch, wie der gefühlte Mangel, werden zwar als negativ empfunden,
gleichzeitig sind sie etwas unentbehrlich Positives, weil Unruhe stif-
tend und zum Handeln erst motivierend. In diesem Sinne versteht Lip-
pe seine Argumentation. Pörksen interpretiert ihn so: „Der gefühlte
Mangel als ein Blick in Richtung Zukunft, eine Suche nach Möglich-
keiten einer Antwort. Er spricht von einer geschichtlichen Anstren-
gung des Gemüts, die notwendig sei.“31 Damit kommt Pörksen der
Auffassung der von Rudolf zur Lippe durchaus nahe und damit auch

28 An anderer Stelle habe ich mich ausführlich mit der Hegelschen Dialektik ausein-
andergesetzt.

29 Hegel, GWF: Die Wissenschaft der Logik II, Frankfurt a.M. 1986, S. 74
30 Hegel, GWF: Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften I, Frankfurt a.M.

1987, S. 247
31 Pörksen: a.a.O., 148

I. Grundkonflikte der Intellektuellen

8

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


der Hegelschen. Aber zu der Frage, warum Menschen sich überhaupt
zu Intellektuellen entwickeln, bleiben auch sie die Antwort schuldig.

Die Intellektuellen entstammen in der Mehrheit einem kleinbür-
gerlichen Elternhaus. Differenziert wird, in Ermangelung spezifizierter
Definitionen, in oberes, mittleres und unteres Kleinbürgertum. Ge-
meinsam ist ihnen die besondere Internalisierung ethischer und mora-
lischer Vorstellungen, wie sie von den Eltern, der Familie und dem so-
zialen Umfeld vermittelt werden. Fleiß, Pflichtbewusstsein und Gehor-
sam gelten als die herausragenden Tugenden. Zuwiderhandeln, Auf-
lehnung oder Ungenügen erzeugen ein mehr oder weniger schlechtes
Gewissen in den Individuen, das besonders charakterprägend von der
Kleinkindphase bis einschließlich der Pubertät ausgebildet wird. Maß-
geblich sind es die Eltern, welche ihre eigene kleinbürgerliche Erzie-
hung auf das Kind übertragen und perfektionieren wollen. Die herr-
schende Moral ist dabei nicht nur Leitfaden, sondern kategorische Ver-
haltensrichtschnur.

Während der sogenannte Bourgeois32 seinen Nachwuchs in der
Regel im ökonomischen Überfluss aufzieht oder, besser gesagt, von
Bezugspersonen wie Ammen, Kindermädchen, Haus- oder Internats-
lehrern sowie dem übrige Hauspersonal, die alle vom Arbeitgeber exis-
tenziell abhängig sind, aufziehen lässt und deshalb den Kindern weit-
gehende libidinöse Freiheiten gestattet sind, erfolgt die kleinbürgerli-
che Erziehung hauptsächlich durch Kontrolle, Gebote und Verbote der
Eltern selbst, was sich besonders auf die libidinöse Entwicklung und
Sensibilisierung der Kinder auswirkt.

Das Arbeiterkind hingegen lernt, mangels umfassenderer Bildung
und auf Grund seiner Klassenzugehörigkeit, in der Regel vielleicht
noch aus Gründen eines gewissen Arbeiterstolzes der Eltern, Großel-
tern und Nachbarn, nur Genüsse im rudimentären Maße kennen. Das
Beschäftigen mit kulturellen Gütern, wie Kunst, Musik oder gar das
Lesen von Büchern, bleibt ihm weitgehend fremd, falls ihm nicht spä-
ter, im Glücksfall durch einen Lehrer oder eine Lehrerin, diese Güter
nahegebracht werden und es Vergnügen daran entwickelt. Die libidi-
nöse Entwicklung des Kindes ist jedoch der Transfer seiner Intelligenz-
entwicklung. Von ihren Arbeitereltern können die Kinder nur die

32 Siehe das Kapitel über die Oberschicht

I. Grundkonflikte der Intellektuellen

9

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


mehr oder weniger „rohen“ Genüsse, wie Essen, Trinken, Sexualität
und einiges andere mehr, lernen, die diese selber erfahren haben. Sie
bleiben weitgehend den körpergebundenen oralen, analen oder phalli-
schen Stadien der Lustentwicklung verhaftet.33

Es ist also besonders die kleinbürgerliche Erziehung, welche das
Kind in ausgeprägte Konflikte zwischen seinen Begierden, Wünschen,
seinem allumfassenden Verlangen nach Lustgewinn und den Geboten,
Erlaubnissen und Verboten der Bezugspersonen, zwischen „Es“ und
„Überich“, um mit Freud zu sprechen, stürzen. Als Säugling und Klein-
kind mit besonderer Aufmerksamkeit und Zuwendung seitens der Fa-
milie, besonders der Mutter, bedacht und bedient, muss es schon früh
z.B. das Abstillungs- und Reinlichkeitstrauma verarbeiten lernen, will
es die elterliche Zuwendung erhalten. Die Kleinbürgermutter ist nicht
in der Lage, ihre Lusterfahrung, die ihr das Saugen des Kindes an ihrer
Brust bereitet, zu ertragen. Es bereitet ihr Schuldgefühle. Sie zieht es
vor, dem Kind den Schnuller oder die Flasche zu geben. Außerdem ist
sie heutzutage meist berufstätig und wähnt sich als nicht mehr stillen-
de Mutter emanzipiert. Welches Drama sich in der erst aufkeimenden
Säuglingsseele abspielt, bleibt unbekannt. Eine Mutter, die ihr Kind
noch über das dritte Lebensjahr hinaus stillt, gilt als abnorm. Ebenso
gilt es als gesellschaftlich verpönt, wenn Kinder nach dem zweiten Le-
bensjahr noch Windeln tragen; ab dem ersten Lebensjahr greift schon
die Reinlichkeitsdressur, von der Tabuisierung der autosexuellen Betä-
tigungen des Kindes ganz zu schweigen, die nachweislich aus allen
Körperzonen und Gegenständen in seiner Reichweite bestrebt sind,
Lustgewinn zu ziehen. Freud bezeichnete den Säugling deshalb über-
spitzt als „polymorph perverses“ Wesen. Dem Kind werden also schon
früh die wesentlichen Erlebnisebenen libidinöser Erfahrungen wie z.B.
das „Wonnesaugen“ an der Mutterbrust und die damit verbundene
Erotisierung der Lippenzone versagt. Es sucht Ersatz, indem es an al-
len möglichen Gegenständen lutscht, wie es Ersatz für alle späteren
Lusterfahrungen, die ihm verboten oder nicht gewährt wurden, suchen
wird; Raucher, Trinker, Adipöse, Sadisten, Masochisten, Pornografie-
Konsumenten und sogenannte Perverse legen traurige Zeugnisse für
traumatische Kindheitserfahrungen ab, je nachdem auf welcher kindli-

33 Siehe das Kapitel über die Unterschicht

I. Grundkonflikte der Intellektuellen

10

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


chen Frustrationsstufe sie steckengeblieben sind, weil sie diese nicht
angemessen ausleben durften.

Der spätere Intellektuelle hat, dank seiner sorgfältigen Bildung, ge-
lernt, die Zwiespälte zwischen Wollen und Sollen, zwischen seinen libi-
dinösen Ansprüchen und seiner meist kleinbürgerlichen Realität, zu
kompensieren. Dazu hilft ihm seine besonders geschulte und ausgebil-
dete Reflexionsfähigkeit, wofür seine Eltern mit Eifer gesorgt haben,
damit ihr Sprössling die gesellschaftliche Leiter so hoch wie möglich
erklimmen kann und ihrem Stolz schmeichelt.

Indem der junge Mensch versucht, hinter die Ursachen seiner per-
sönlichen Zwiespälte zu gelangen, unter denen er heftig leidet, weil sie
ihm seine gefühlte Unzulänglichkeit unablässig vor Augen führen, be-
fasst er sich unter anderem mit Lektüren und sucht die Nähe von Men-
schen, von denen er sich Aufklärung und vor Allem Linderung seiner
psychischen Leiden verspricht. Somit schärft er seine Reflexionsfähig-
keit und erweitert mit der Zeit sein Wissen über die Ursachen und Zu-
sammenhänge der Widersprüche, die ihn plagen. Angestrengt denkt er
darüber nach, wie er die Probleme, die ihn beschäftigen und bedrü-
cken, lösen und sein Unbehagen beseitigen kann. Dieses Bedürfnis ist
so stark, dass ihm alle, für ihn erreichbaren und erlaubten Genüsse nur
ungenügende und flüchtige Befriedigung verschaffen. Er will wissen,
warum er so ist, wie er ist; er ist ein Suchender, der hinter die Geheim-
nisse seiner Existenz gelangen und die Gründe seines Unbehagens er-
forschen will. Dabei entwickelt und bildet er sich immer weiter, bis er
sich zuletzt die faustische Frage stellt, „was die Welt im Innersten zu-
sammenhält“. Und mit zunehmendem Wissen begreift er, dass er selbst
das Resultat der Widersprüche seiner eigenen Erziehung, seiner Um-
welt, seiner Epoche und schließlich der gesamten Menschheitsge-
schichte ist. Er macht es zu seinem Hauptanliegen, diese Widersprüche
genau zu verstehen und ihre Ursachen aufzudecken, um so sein eige-
nes Schicksal als allgemein menschliches akzeptieren zu können und
seine persönlichen Ängste, Nöte und Konflikte Bewältigung finden. Er
kommt als Individuum allmählich zur Ruhe. Seine Libido hat sich
hauptsächlich auf seine Reflexionsfähigkeit verlagert, da diese ihm die-
se Ruhe verschafft und seine frühe Erfahrung der eigenen Unzuläng-
lichkeit, seine Erfahrung persönlicher Mangelhaftigkeit weitgehend
aufgelöst hat. Nun kann er sich Aufgaben widmen, die sich eher mit

I. Grundkonflikte der Intellektuellen

11

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


dem Gemeinwohl als dem eigenen Ich und dessen unmittelbaren Be-
dürfnissen befassen. Die wachsende Gewissheit, dass er das Ensemble
der gesellschaftlichen Verhältnisse ist, in die er, wie alle Menschen,
hineingeboren worden ist, befreit ihn von der persönlichen Tragik sei-
nes Daseins, weil er gelernt hat, sie als allgemein menschliche zu ob-
jektvieren.

Damit hat er seine Genussfähigkeit wesentlich auf die intellektuelle
Ebene verlagert, weil ihm die Erkenntnisse über seine Mitmenschen,
seine Umwelt, die Zusammenhänge seiner persönlichen Probleme mit
den gesellschaftlichen Normen Selbstgewissheit verschaffen. Dazu ist
er zunehmend bereit, auf die Stillung seiner unmittelbaren Bedürfnisse
zu verzichten, sie aufzuschieben, zu sublimieren und stattdessen den
Erkenntnisgenuss zu steigern, zu maximieren, weil dieser wesentlich
anhaltender und erfüllender ist. Entgegen der spontanen Bejahung der
gesellschaftlichen Seinsweise, die jegliche Art von Unzulänglichkeit
nur als selbstverschuldete, als ganz persönlich zu verantwortende gel-
ten lässt, begreift der Intellektuelle diese Unzulänglichkeit als eine dem
gesellschaftlichen Sein selbst anhaftende. Er betrachtet die Realität
nicht länger unter herkömmlichen moralischen Prämissen, sondern
erlaubt sich seine eigenen Wertungen. Wie Jean-Paul Sartre es formu-
lierte, gibt es für den Intellektuellen „keine allgemeine Moral“34. Indem
er seine unmittelbaren Bedürfnisse zugunsten von Erkenntnisleistung
sublimiert, gewinnt er eine befriedigendere Genussebene, weil sie ihn
vom Gefühl des Leidens an der eigenen Unzulänglichkeit befreit. Sub-
limation bedeutet hier Verzicht auf die Befriedigung unmittelbarer Be-
dürfnisse zugunsten des Gewinns befriedigenderen Lustgewinns, der
nur mittels Bildung erreichbar ist. Herbert Marcuse hat dies bereits er-
kannt. Ihm haben wir den Begriff der „nicht repressiven Sublimie-
rung“ in kritischer Auseinandersetzung mit Freud, der den Begriff der
Sublimierung jedoch ausschließlich negativ verwendete, zu verdan-
ken. 35

Während Freud diesen Begriff nur negativ fasste, weil er von dem
Zwang ausgeht, dass die Notwendigkeit zu arbeiten den Verzicht auf
Lustgewinn bedeutet, definiert Marcuse die intellektuelle Tätigkeit

34 Sartre, Jean-Paul: Drei Essays, Frankfurt a.M. 1977, S. 20
35 Marcuse, Herbert: Triebstruktur und Gesellschaft, Frankfurt a.M. 1971

I. Grundkonflikte der Intellektuellen

12

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


nicht als repressiven Triebverzicht, sondern, im Gegenteil, als erotisie-
rend. „Die geistige Zeugung ist ebenso sehr das Werk des Eros wie es
die körperliche Liebe ist.“36 Sie ist darüber hinaus von Dauer und ver-
schafft Gewissheit, dass erlebte Ängste, Ohnmacht, Frustrationen, Be-
strafungen und Unzulänglichkeiten nicht mehr als individuelles
Schicksal und selbst verschuldet zu betrachten sind, sondern als allge-
mein gesellschaftlich durchschaubare Phänomene.

Der Intellektuelle gelangt in einen Zustand, in welchem er die Rea-
lität nicht mehr durch die moralische und ethische Brille gesellschaftli-
cher Regeln und Normen sieht, sondern sich seine eigene persönliche
Wertung vorbehält. Damit macht er sich unabhängig von geltenden
Meinungen, Urteilen und Überzeugungen. Das Gefühl der Freiheit
greift Raum und entlastet die Kleinbürgerpsyche von persönlichem
Schuld- und Pflichtbewusstsein, das so oft zu vorauseilendem Gehor-
sam führt. Dieses Gefühl der Emanzipation verschafft Distanz zu den
Unmittelbarkeiten der Existenzbedingungen und macht den Blick frei
auf die Widersprüche der Gesellschaft. Der Intellektuelle verschiebt
damit das persönliche individuelle Leiden auf die soziale Ebene und
kann die Widersprüche, welche sie auslösen, erkennen und formulie-
ren und die Notwendigkeit der Beseitigung der Mängel in den öffentli-
chen, unter Umständen auch politischen Fokus rücken.

Zwar lassen sich viele der Intellektuellen in den Dienst der Herr-
schenden nehmen, weil sie ihren Lebensunterhalt in der Regel selbst
verdienen und sich als Bürokraten, Redenschreiber und Berater ver-
dingen müssen. Positive Aufmerksamkeit der gesellschaftlichen Mäch-
te erlangen sie nur, wenn deren Autorität nicht oder nur geringfügig
angetastet wird.

In seiner Schrift, Soziologie des Ideologischen, typisierte Leo Kof-
ler diese Art von Intellektuellen folgendermaßen: „Der Intellektuelle
verdeckt und verleugnet seine Unfreiheit sich und der Welt gegenüber,
indem er sich auf den Standpunkt der reinen objektiven Kontemplati-
vität stellt, der reinen, an der Praxis nur als einen reinen Gegenstand
des Wissens…Das Denken erhebt sich scheinbar über die Wirklich-

36 Marcuse, ebd., S. 208

I. Grundkonflikte der Intellektuellen

13

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


keit, die als solche schlechthin gegeben und nicht als von diesem Den-
ken selbst in dauernde Bewegung gebracht erscheint.“37

Den wenigsten Intellektuellen dagegen ist es möglich, ihre Unab-
hängigkeit im Denken zu bewahren, weil sie finanziell von Haus aus
abgesichert sind und ihre Dienste nicht verkaufen müssen. Diejenigen,
welche über diese finanzielle Unabhängigkeit nicht verfügen und den-
noch wagen, grundlegende Kritik an den gesellschaftlichen Verhältnis-
sen zu üben, müssen mit ärmlichen Umständen, bis hin zu existenziel-
ler Not, rechnen. Dazu gehört Mut, welcher zum Status der Intellek-
tualität hinzukommen muss. Aber diese Menschen sind es gerade, wel-
che die Gesellschaft weiterbringen können.

Zurück zu den Intellektuellen allgemein. Die Mittelschicht, das so-
genannte Kleinbürgertum, ist in dreifacher Weise als Intellektuellenlie-
ferant prädestiniert:

1. Die Erziehung geschieht mit größter Sorgfalt durch die primären
Bezugspersonen, Mutter und Vater, sodass eine besondere Sensibi-
lisierung des Kindes und die optimale Ausprägung der kognitiven
Potenz, der sogenannten Intelligenz, erfolgen kann.

2. Das Kind wächst in einer Lebenswelt auf, in der traditionelle, mo-
ralische und ethische Werte streng beachtet und Zuwiderhandlun-
gen mit Sanktionen geahndet werden, die hauptsächlich auf die
Psyche des Kindes zielen. Gebote und Verbote dominieren zuneh-
mend sowohl die Gedanken- als auch die Handlungsfelder des Her-
anwachsenden. Dazu steht der kleinbürgerlichen Familie ein subti-
les eingeübtes Belohnungs- und Bestrafungssystem zur Verfügung.
Die kindliche Sinnlichkeitsstruktur wird so durch die erlernte Be-
wusstseinskontrolle weitgehend in die Sphäre des Unbewussten
verdrängt und beginnt dort ihr anarchisches Eigenleben.

3. In unkontrollierten Momenten wie z. B. Nacht- oder Wachträumen
fordert die Libido des Heranwachsenden ihr Recht und bereitet
ihm Konflikte, deren Ursachen er allein bei sich selbst und seinem
Unvermögen sucht. Entweder er verdrängt diese mit all‘ seiner Wil-
lenskraft und unterwirft sich den dominierenden Autoritäten, was
oft zu starkem Leistungsabfall führen kann oder es erfolgt eine
Flucht aus dem Einflussbereich der Familie und der vorhandenen

37 Kofler, Leo: Soziologie des Ideologischen, Stuttgart 1975, S. 42

I. Grundkonflikte der Intellektuellen

14

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Lebenswelt in Randgruppen der Gesellschaft, die sich den vorherr-
schenden Leistungsanforderungen zu entziehen versuchen. Kunst-,
Musik-, auch Literaturszenen versprechen hier Lebensalternativen.
Darüber hinaus gibt es die Möglichkeit, die existenzbedrohenden
Konflikte intellektuell zu bewältigen, d. h. auf Grund der ausge-
prägten kognitiven Potenz mit Hilfe von Weiterbildung und Orien-
tierung an intellektuellen Vorbildern die eigenen Konflikte als ge-
sellschaftlich verursachte zu enttarnen und zu verstehen. Damit ist
eine enorme Studier- und Lernanstrengung verbunden, denn die
Ursachen liegen nicht auf der Hand. Geschichte muss studiert, die
„großen Denker“ müssen verstanden, die Strukturen verschiedener
Gesellschaftsordnungen analysiert werden. Mit zunehmendem
Wissen entwickelt sich eine außerordentliche Reflexionskraft, die
zur Formulierung und zum Diskurs drängt. Als Lohn gilt dem so
entstandenen Intellektuellen nicht primär die öffentliche Anerken-
nung und Wertschätzung, sondern die Bewältigung seiner Konflik-
te als junger Mensch, die ihm endlich die innere Gelassenheit ver-
schafft, welche die Erkenntnis mit sich bringt, dass das Zusammen-
leben der Menschen eine gewisse Regelung durch Gesetze, Verbote
und Gebote benötigt, um möglichst friedlich zu verlaufen, dass
Auswüchse der finanziellen Bereicherung verhindert und Strafta-
ten geahndet werden müssen. Der Intellektuelle, um den es hier
geht, kann auf Grund seines Wissens innovative Vorschläge zur ge-
sellschaftlichen Entwicklung und auf Gefahren aufmerksam ma-
chen, weil er durch seine eigene Entwicklung über eine hohe
sprachliche Kompetenz verfügt, die für einen Diskurs der Verstän-
digung unerlässlich ist.

Künstler, wie Maler, Bildhauer, Musiker, Komponisten, Schriftsteller
und auch Politiker gehen aus der je spezifischen, auch nach Talent be-
gabten Bewältigung ihrer Konflikte aus Kindheit und Adoleszenz her-
vor und liefern der Gesellschaft vielfältige Orientierungsmuster für
Gefühle und Engagement. Sie figurieren aber nicht als Intellektuelle,
obwohl sie sich auch auf intellektuellem Gebiet äußern und betätigen
können.

Der Intellektuelle, um den es sich hier handelt, ist kritisch gegen-
über seiner Zeit, weil er zum Kritiker seiner eigenen Lebenswelt wer-
den musste, um seine eigenen persönlichen Probleme seiner Kindheit

I. Grundkonflikte der Intellektuellen

15

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


und Adoleszenz optimal bewältigen zu können und sich nicht unter
dem Leidensdruck als Anpasser den herrschenden Autoritäten zu un-
terwerfen oder in der Psychiatrie oder einer Sucht zu enden.

Natürlich wollen alle Menschen auf der Welt ihre Konflikte so op-
timal wie möglich lösen und ihre verschiedensten und mannigfaltigen
Bedürfnisse befriedigen.

Aber nur der Intellektuelle findet seine Befriedigung am optimals-
ten im Wissen um die Dinge, die Menschen und die Welt. Die kriti-
schen Intellektuellen sind deshalb unangenehme Mahner, die über die
besondere Erfahrung und Bewältigung der Leidenssituationen ihrer ei-
genen Adoleszenz, die sie als ausgesprochenen Mangel an Lustgewinn
verspürten, den gesellschaftlichen Mangel an Lustgewinn aufspüren
und Möglichkeiten und Notwendigkeiten von entsprechenden Verän-
derungen aufzeigen.

I. Grundkonflikte der Intellektuellen

16

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Die Besonderheit libidinöser Erfahrung

Bedürfnisstruktur

Wie bereits angedeutet wurde, spielt die menschliche Libido im Ent-
wicklungsprozess des Menschen eine überaus große Rolle. Sigmund
Freud geht davon aus, dass sich die menschliche Sexualität in ihrer
Entstehung an eine vitale, lebenswichtige Körperfunktion, die Nah-
rungsaufnahme, anlehnt. In dem Augenblick, in dem die Nahrung des
Neugeborenen erstmals die Ernährungsfunktion mittels des Kontakts
mit der Mutterbrust erfüllt, beginnt ein libidinöser Vorgang: Die Lip-
pen und die Zunge des Säuglings werden durch die mütterliche Brust-
warze und den warmen Milchstrom erregt. Diese Erotisierung entsteht
sozusagen als eine Nebenwirkung bestimmter notwendiger Lebensvor-
gänge, ebenso wie die Erotisierung der kindlichen Haut und Ge-
schlechtsteile durch das Reinigen, Baden, Cremen und nicht zuletzt
durch die Liebkosungen der Mutter und andere Bezugspersonen. Das
Besondere daran ist, dass das Menschenkind, im Gegensatz zum in-
stinktregulierten Tierkind, diese Erotisierungen nach Bedarf und un-
abhängig von der Nahrungsaufnahme wiederholen, sie von der Be-
zugsperson abfordern kann, was es durch Gestik oder auch Schreien
kundtut. Die Lusterfahrung des Saugens an der Mutterbrust hat sich
von der Notwendigkeit der Nahrungsaufnahme getrennt, quasi eman-
zipiert und das Kind kann diese Lusterfahrung immer wiederholen,
unabhängig davon, ob es hungrig ist. Während das Tier dieselbe nur in
Verbindung mit der Nahrungsaufnahme und Stillung seines Hungers
wiederholen kann. Seine Instinktregulation lässt nichts anderes zu.
Doch der weitgehend instinktungebundene Mensch, in unserem Falle
der Säugling, unterliegt dieser Art von Triebgesteuertheit nicht mehr;
das ist aus biologischer Sicht zwar ein Mangel, wie Arnold Gehlen aus-
geführt hat, ist aber in anthropologischer Hinsicht ein großer Vorteil
und liefert den eigentlichen Grund für die Menschwerdung, weil an
die Stelle der Instinkte etwas qualitatives Neues treten kann, nämlich

II. 

1.

17

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


das ausgeprägte besondere mitmenschliche Verhältnis, das zum Über-
leben der menschlichen Spezies im Prozess der Evolution die Grundla-
ge bildet. Diese weitgehende Instinktungebundenheit erst macht es
möglich, dass sich der Lustgenuss durch die Erotisierung der Lippen
und des Mundes des Säuglings von der existenziell notwendigen Nah-
rungsaufnahme trennen und sein nachhaltiges Eigenleben als mensch-
liche Libido beginnen kann. Die Mutter ist nur zu gerne bereit, die si-
gnalisierten Wünsche ihres Säuglings zu erfüllen und macht ihm wei-
tere Lustangebote, die sie aus ihrem eigenen Erfahrungs- und Wunsch-
schatz schöpft. So nimmt die kindliche Lustmaximierung ihren Lauf,
da sie auf jeder Stufe der Entwicklung entsprechende Angebote seitens
der Bezugspersonen erfährt und neue erhält. Diese Dynamik im Ver-
hältnis von Mutter und Kind, sowie dem zu anderen Bezugspersonen,
wird durch die Lernbereitschaft des Kindes, welche durch libidinöse
Belohnungen progressiven Elan erfährt, führt nicht nur zur Libidoma-
ximierung, sondern auch zur gesteigerten kognitiven Lernleistung.
Dieser Prozess wird jedoch dadurch behindert, wenn sich die Mutter
z.B. von den Ansprüchen ihres Kindes moralisch bedroht fühlt, wenn
dieses, über ein gewisses Alter hinaus, noch nach der Mutterbrust oder
bestimmte Pflege- und Zärtlichkeitshandlungen verlangt, welche es
früher gewohnt war. Das Vorenthalten derselben verspürt es als Man-
gel an Liebe und versucht dies mit noch mehr Lernleistung zu kom-
pensieren, weil diese ja nach wie vor mit Lob und Zuwendung hono-
riert wird. Je sensibler das Kind früher mit Zuwendung bedacht wurde,
umso mehr wird es später unter den moralischen und ethischen For-
derungen, sowie unter den Leistungsansprüchen, besonders seiner El-
tern, leiden. Da letztere, insbesondere in der gehobenen Mittelschicht,
sehr hoch sind, entwickelt das Kind auch einen sehr hohen Leidens-
druck angesichts der wachsenden Widersprüche zwischen seinem
Wollen und Sollen, zwischen Lustanspruch und Realitätsanforderun-
gen seiner Lebenswelt. Als einziges Instrument der Bewältigung dieses
Antagonismus‘ bleibt ihm seine, durch seine bestimmte Sozialisation
besonders geförderte und ausgebildete, Reflexionsfähigkeit, sofern es
sich nicht in die Kunst, Musik, Romanwelt, Religion oder auch Natur-
wissenschaft und nicht zuletzt in den Rausch flüchtet. Die Stärke sei-
ner Reflexionsfähigkeit lenkt es auf den Weg der Intellektualität, um
hinter das Geheimnis seines Leidensdruckes zu gelangen. Auf diesem

II. Die Besonderheit libidinöser Erfahrung

18

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Weg lernt der Mensch mit ungeheurer Anstrengung um seiner selbst
willen. Und wenn ihm dies gelingt und er begriffen hat, dass sein Lei-
densdruck ein gesamtgesellschaftliches und kein individuelles Phäno-
men ist, wird er in der Lage sein, sein inzwischen immenses Wissen
nicht nur für sich persönlich, sondern auch gesamtgesellschaftlich
nutzbar zu machen. Er schreibt, diskutiert, lehrt und wird als Intellek-
tueller bezeichnet, der eben besonders begabt, ja gar ein Genie sei –
was aber nicht stimmt. Es war sein persönlicher, besonders hoher Lei-
densdruck während Kindheit und Pubertät, der ihn auf diesen Weg ge-
führt hat.

Wie bereits erwähnt, entwickelt sich die Bedürfnisstruktur des
Säuglings auf der Basis seiner ersten Nahrungsaufnahmen, im Idealfall
an der Mutterbrust und in Anlehnung an ein physisches Bedürfnis,
nämlich der Stillung des Hungers. Er bezieht somit einen Lustgewinn,
wie die Erotisierung der Lippen- und Mundregion, aus seinen eigenen
Körperzonen. Die zärtliche Stillsituation zwischen Kind und Mutter
liefert dem Säugling nicht nur organismische, sondern insbesondere
emotionale Befriedigung, welche als „Dialog-Vorläufer“, als notwendi-
ge Voraussetzung späterer Kommunikationsfähigkeit anzusehen ist.38

Das Kind erlernt, Gefühle zu haben und zu äußern, die ihm ermögli-
chen, sich auf andere zu beziehen. „In dieser Beziehung ist die Mutter
die Umwelt des Kindes, und die Umwelt ist libidinös. Daraus entsteht
wohl die Tendenz, die Umwelt allgemein libidinös zu besetzen.“39 Die-
se ersten Lusterfahrungen drängen auf Wiederholung, unabhängig von
Hunger und Durst. Freud umschreibt dieses kindliche Verhalten auch
mit „Wonnesaugen“ oder „Ludeln“ an der Mutterbrust, welches nicht
mehr der Nahrungsaufnahme, sondern allein dem Lustgewinn dient.
Piaget beurteilt diese Verhaltensweisen des Kindes in den ersten Le-
benswochen als bereits rudimentär reflexhaft, weil es auf diese Weise
lernt, Objekte in sein Verhaltensschema einzuordnen, von denen es
entwicklungsstimulierende Impulse erhält. Zwar erlebt es diese Dinge
als solche nicht bewusst, es „assimiliert“ sie. Dem egozentrischen Assi-
milationsverhalten des Kindes folgt, nach Piaget, das „Akkomodati-
onsverhalten“, das wesentlich durch die Umwelt bestimmt ist und er

38 Spitz, René A.: Vom Dialog, Stuttgart 1976, S. 78
39 Róheim, Géza: Psychoanalyse und Anthropologie, drei Studien über die Kultur

und das Unbewusste, Frankfurt/M. 1977, S. 288

1. Bedürfnisstruktur

19

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


betont die Reziprozität beider Verhaltensweisen: „Infolge der Interde-
pendenz von Assimilation und Akkomodation ist aber die Interaktion
zwischen Subjekt und Objekt so groß, daß es unmöglich ist, einen der
Pole ohne den anderen zudenken.“40 Hier ortet Piaget den Beginn der
Intelligenzentwicklung des Menschen, den Keim, worauf sich alle wei-
teren Stadien der Reflexionsfähigkeit aufbauen. Das bedeutet, dass be-
reits der Saugreflex des Kindes einen entwicklungsgeschichtlichen Pro-
zess darstellt, bei dem jede Episode von der vorausgehenden abhängt
und die folgenden mitbedingt. Jede einzelne Operation bestimmt so
alle anderen.41 Es darf deshalb die Intelligenzentwicklung nicht erst ab
dem Stadium angenommen werden, in welchem die kindlichen Hand-
lungen intentional und systematisch zu werden beginnen42, sondern
bereits ab dem Zeitpunkt der ersten Lusterfahrung. Erste Lusterfah-
rung bedeutet gleichzeitig erste psychische Intelligenz- und Bewusst-
seinsentwicklung.

Der Organismus

Der menschliche Organismus unterscheidet sich im Wesentlichen von
dem tierischen dadurch, dass er nur in geringfügigem Maße über In-
stinktregulationen verfügt. Während das Tier sich, je nach Spezies, auf
seine Instinkte verlassen kann, wenn es um das Überleben geht, ist der
Mensch auf seine Umwelt, seine Lebenswelt angewiesen. Insofern ist
der Mensch auch als das am mangelhaftesten mit natürlichen Fähig-
keiten ausgestattete Tier. Arnold Gehlen bezeichnet ihn deshalb zu
Recht als „Mängelwesen“, das im Evolutionsprozess eigentlich zum
Aussterben verurteilt war, wenn er nicht etwas ganz Besonderes, Ein-
maliges in seiner Entwicklungsgeschichte ausgebildet hätte, das Be-
wusstsein. Bis heute ist ungeklärt, wie dies geschehen konnte und man
spricht immer noch von dem „missing link“, dem fehlenden Glied zwi-
schen Tier und Mensch. Dennoch ist seit Darwin klar, dass wir keine
göttlichen Geschöpfe sind, sondern eine tierische Mutation und unsere

2.

40 Piaget, Jean: Das Erwachen der Intelligenz beim Kinde, Stuttgart 1975, S. 420
41 Piaget, Jean: Ebd., S. 34f.
42 Piaget, Jean: Ebd.: S. 156f.

II. Die Besonderheit libidinöser Erfahrung

20

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


unmittelbaren Vorfahren die Affen. Aber warum wurden und werden
Affen nicht zu Menschen, wo liegt das Geheimnis des Unterschiedes?

Diese Frage hat auch das Ehepaar Kellogg umgetrieben und ihr
neu- geborenes eigenes Kind, einen Jungen, mit einem gleichaltrigen
Schimpansen unter den gleichen Bedingungen aufgezogen.43 Zunächst
zeigte der Schimpanse eine deutlich schnellere Entwicklung, besonders
auf physischem Gebiet; aber auch in der Sensibilisierung der Motorik,
Wahrnehmung und Dialogfähigkeit machte der Schimpansenjunge
schnellere Fortschritte als der Menschenjunge. Jedoch ab dem unge-
fähr dritten Lebensjahr stagnierte die Entwicklung des Affen und bil-
dete sich gar teilweise zurück, während die des Jungen eine progressive
Dynamik erfuhr. Der Schimpanse zeigte zunehmend das artentypische
Verhalten seiner Spezies und wurde von den Kelloggs in seine Arten-
gruppe entlassen, in die er sich bald optimal einordnete. Seine Instink-
te hatten die Oberhand in seiner Sozialisation gewonnen und die Ga-
rantie für sein Überleben übernommen. Das Menschenkind war noch
viele Jahre auf die Fürsorge seiner Eltern angewiesen und musste noch
vieles lernen, bis es sein Leben selbständig zu führen in der Lage war.

Im Gegensatz zum Tier liegen die arterhaltenden Funktionen des
Menschen hauptsächlich außerhalb seines Organismus‘. Familie und
Lebenswelt sind die einzigen Garanten für sein Überleben und die
Qualität seines Lebens. Seine rudimentär vorhandenen Lebenstriebe
wie Hunger und Durst kann das Neugeborene, im Gegensatz zum Tier,
nicht einmal selbst befriedigen. Es findet seine Nahrungsquelle, die
Mutterbrust, nicht einmal von alleine; es muss von der Bezugsperson
an die Nahrungsquelle herangeführt werden. Das Tier hingegen ver-
fügt von Geburt an in seinem Organismus über alle Mittel, sein Leben
zu erhalten und in kürzester Zeit zu entwickeln.

Also ist die Anlage zur Menschwerdung kaum im Organismischen
zu finden, sondern im besonderen Sozialverhalten der Spezies Mensch.
Es ist also gerade der Mangel an Instinktregulationen, der die Voraus-
setzung zur Menschwerdung bedeutet, da sie durch keine Instinkt-
schränke behindert wird. Mit dem ersten Augenblick des libidinösen
Reizes der Lippen- und Mundzone zum Zwecke der Nahrungsaufnah-
me des Säuglings passiert zweierlei: Hunger und Durst werden gestillt

43 Kellogg, W.N./L.A.: The ape and the child, New York, 1933

2. Der Organismus

21

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


und gleichzeitig diese Körperzonen erotisiert. Dies geschieht natürlich
auch beim Tier; aber im Gegensatz zum Tier kann der kleine Mensch
diese Lusterfahrung, unabhängig von Durst und Hunger, wiederholen.
Das Tier bleibt an seinen Trieb, seine Instinkte gebunden und kann
über sein, zweifelsohne auch vorhandenes libidinöses Bedürfnis, nicht
frei verfügen. Seine Lusterfahrung bleibt an seine Instinkte gekoppelt,
während sich die des Kindes mangels Instinktschranke verselbständigt
und ein Eigenleben entwickelt.

Diese verselbständigte Lusterfahrung ist es, die als Transfer der
Lernleistung die Reflexionsfähigkeit, die Intelligenz und schließlich
auch die Intellektualität hervorbringt; dieser Transfer ist der Motor der
Menschwerdung, der Entstehung und Entwicklung von Bewusstsein.

Die Mutter, als primäre Bezugsperson des Kindes, hat an diesem
Prozess entscheidenden Anteil. Sie wählt aus dem Reichtum ihrer eige-
nen Lusterfahrungen aus, um dem Säugling auf dessen Stufe der Ent-
wicklung so optimal wie möglich zu begegnen; sie wiegt ihn, streichelt
ihn und behandelt ihn, wie Freud sagt, wie einen vollwertigen eroti-
schen Partner, natürlich in voller mütterlicher Absicht, ihrem Kind so
gut wie möglich zu sein. Von ihr gehen die libidinösen Impulse aus,
auf die das Kind entsprechend, zur Freude der Mutter, reagiert und
diese zu weiteren, neuen Angeboten anregt. Man wird sich vielleicht
sträuben wollen, sagt Freud, „die zärtlichen Gefühle und die Wert-
schätzung des Kindes für seine Pflegeperson mit der geschlechtlichen
Liebe zu identifizieren, allein ich meine, eine genauere psychologische
Untersuchung wird diese Identität über jeden Zweifel hinaus feststellen
können. Der Verkehr des Kindes mit seiner Pflegeperson ist für dassel-
be eine unaufhörlich fließende Quelle sexueller Erregung und Befrie-
digung von erogenen Zonen aus, zumal da letztere – in der Regel
durch die Mutter – das Kind selbst mit Gefühlen bedenkt, die aus
ihrem Sexualleben stammen.“44 Diese Auffassung mag manchen er-
schrecken, aber Freud beschwichtigt: „Sie erfüllt nur ihre Aufgabe,
wenn sie das Kind lieben lehrt; es soll ja ein tüchtiger Mensch …wer-
den.“45

44 Freud, Sigmund: Drei Abhandlungen…, a.a.O., S. 126
45 Freud, Sigmund: Ebd., S. 127

II. Die Besonderheit libidinöser Erfahrung

22

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Erste Lusterfahrung bedeutet also gleichzeitig erste psychische
Strukturierung, was gleichbedeutend ist mit Lernen, Bewusstwerdung,
Reflexionsentwicklung und Intelligenz.

Die medizinische Fachzeitschrift „The Lancet“ veröffentlichte im
Jahre 2011 eine Studie, mit der nachgewiesen wurde, dass mehr als
achthunderttausend Säuglinge jährlich weltweit vor frühem Tod geret-
tet werden könnten, wenn sie von ihren Müttern gestillt würden. Auch
der „plötzliche Kindstod“, für den es bis heute keine eindeutige Erklä-
rung gibt, soll mit diesem mangelnden Stillverhalten, besonders der
Mütter in den entwickelten Industrienationen, zu tun haben. Diese
Annahme wird von den Untersuchungen von René A. Spitz über Hos-
pitalismus von Säuglingen in Kinderheimen gestützt. Er stellte fest,
dass die Säuglinge in Heimen, in denen sie nur körperlich versorgt
wurden, während des ersten Lebensjahren starben, weil ihnen keine
oder nur unzureichende Zuwendungen des Pflegepersonals zuteilwur-
den.46 Das Stillen an der Mutterbrust hat also nicht nur den Zweck,
den Säugling zu füttern, sondern besonders den, ihn so facettenreich
wie möglich zu liebkosen und so mit ihm zu kommunizieren. Dies ist
für das Menschenkind lebensnotwendig, um sich zu einem vollwerti-
gen Menschen entwickeln zu können. Auch die vielfältigen Berichte
über die sogenannten „wilden Kinder“ legen darüber Zeugnis ab, dass
Menschenkinder, die von Tieren aufgezogen wurden, keine vollwerti-
gen Menschen wurden, nachdem sie von Menschen aufgenommen
wurden. Sie erhielten ihre Prägung in den ersten Lebensjahren von
ihren Wolfs- oder Affenmüttern und behielten so die Prägungen dieser
Spezies. 47

Lust als Transfer

Da alle menschliche Erfahrung über den Lust – Unlusttransfer von-
statten- geht, liegt jeder Intelligenzleistung also auchdieser Transfer
zugrunde. Das Kind lernt in seiner Beziehung zur Mutter nicht nur,

3.

46 Spitz, René: Vom Säugling zum Kleinkind, Naturgeschichte der Mutter-Kind-Be-
ziehungen im ersten Lebensjahr, Stuttgart 1969

47 Boyle, T.C.: Das wilde Kind, München 2012

3. Lust als Transfer

23

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


seine Bedürfnisse anzumelden und zu befriedigen, sondern sie da-
rüber hinaus zu variieren, zu steigern und zu maximieren. Aus ihrem
reichen Libido-Reservoir heraus, eröffnet die Mutter ihrem Kind im-
mer neue Möglichkeiten von Genüssen und wird mit entgegenkom-
menden Reaktionen seitens des Kindes für ihre Angebote belohnt.
Mutter und Kind stimulieren sich so wechselseitig und das Kind lernt
von Stufe zu Stufe bereitwillig, die mütterlichen spielerischen Angebo-
te und auch die seiner Umwelt mit Lernleistungen zu erfreuen, bis die
moralische Gefahr des Inzestes auftaucht und die Schuldgefühle ihren
Siegeszug in die Psyche des Kindes beginnen. Schon das Ereignis der
„Abstillung“ bedeutet ein kindliches Trauma, da nichts wirklich Ad-
äquates an die Stelle tritt. Der Schnuller oder die Milchflasche können
nicht wirklich den kindlichen Genuss an der Mutterbrust ersetzen.
Schon hier beginnt die Ablehnung der kindlichen Triebregungen
durch seine Umwelt. Es folgt das Reinlichkeitstrauma, indem dem
Kind beigebracht wird, dass seine Ausscheidungen und die damit ver-
bundenen Organe etwas Unreines, Stinkendes sind und es keine Lust
bei ihren Funktionen verspüren darf. Ganz zu schweigen von den se-
xuellen Forderungen an Vater oder Mutter, welche sich normaler Wei-
se auf dem Wege der kindlichen Lustmaximierung zeigen. Diese lösen
in den Bezugspersonen gravierende „ödipale“ Ängste aus, um mit
Freud zu sprechen. Ein diesbezügliches Vermeidungsverhalten der Er-
wachsenen macht sich breit, was das Kind aber nicht verstehen kann.
Die Folge ist, dass sich das Kind hierfür selbst die Schuld gibt. Hem-
mungen zwischen Mutter und Kind und den übrigen Bezugspersonen
treten auf und behindern den Beziehungsprozess und damit auch den
Lernprozess des Kindes. Es muss sich zunehmend mit Verboten und
Geboten auseinandersetzen und Anpassungsleistungen vollbringen,
für die es, wenn überhaupt, mit einfachem Lob belohnt wird und viel-
leicht noch mit Lustersatz wie Süßigkeiten oder Ähnlichem. Das Kind
empfindet diesen Prozess als Liebesentzug und Abwendung der Eltern,
es fühlt sich schuldig und sucht für sich nach den Gründen. Der Motor
seines ursprünglichen Lerneifers fängt an zu stocken. Gegen Ende sei-
nes ungefähr fünften Lebensjahres beginnt sich das Kind zu verän-
dern. Es wirkt oft verstockt, wird scheinbar ruhiger und Freud nennt
diese Entwicklungsperiode deshalb „Latenzzeit“. „Während dieser steht
der Fortschritt stille, vieles wird verlernt und wieder rückgebildet.

II. Die Besonderheit libidinöser Erfahrung

24

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Nach Ablauf dieser sogenannten Latenzzeit setzt sich mit der Pubertät
das Sexualleben fort, es blüht wieder auf.“48 Die Entwicklungshem-
mung während dieser Latenzphase führt Melanie Klein darauf zurück,
dass das Kind damit beschäftigt ist, seine lustbetonten Phantasien zu
verdrängen, was sich natürlich auf seine Lernbereitschaft und -leistung
negativ auswirkt. Aus den Erfahrungen ihrer kindertherapeutischen
Praxis hat sie festgestellt, dass die Phantasieverdrängungen des Kindes
auch zu Spielhemmungen führen und später zwangsneurotische Stö-
rungen auslösen können, wenn diese nicht frühzeitig behoben wer-
den.49 Die Tabuisierung und in deren Folge die Verdrängung der
Phantasien über die Sexualität der Eltern sowie die eigene führen nach
Klein zur Störung des kindlichen „Wisstriebes“, der Lernfähigkeit. Sie
warnt vor dem Bild eines „guterzogenen“ Kindes: „So wäre zum Bei-
spiel ein Kind in der ersten Kindheitsperiode, das allen Forderungen
der Erziehung nachkommt, sich nicht von einem Phantasie- und
Triebleben beherrschen läßt und außerdem geringe Angstbindung auf-
weist, sicherlich nicht nur ein altkluges und reizloses, sondern ein im
vollen Sinne des Wortes nichtnormales Kind. Wenn dieses Bild noch
durch eine weitgehende Phantasieverdrängung ergänzt wird…, liegt
Anlaß vor, der Zukunft mit Besorgnis entgegenzusehen.“50

Während der sogenannten Latenzzeit hat das Kind gelernt, seine
erotischen Ansprüche an die Bereitwilligkeit der Eltern und der Um-
welt anzupassen, zu sublimieren, sie angesichts und im Dienste der
herrschenden Moral umzuwerten. Die Eltern ihrerseits sind, bei aller
Liebe zum Kind, auch nur in der Lage, ihrem Kind das erotische Ver-
langen insofern zu erfüllen, als ihnen dies in ihrer eigenen Kindheit
und Jugend ermöglicht wurde. In Erinnerung an diese vollzieht sich in
ihnen ein Prozess der „Verjugendlichung“, um mit Géza Róheim zu
sprechen: „Es ist wahr, daß Menschen nicht überleben würden, wenn
die Eltern sich nicht um sie (die Kinder d.V.) kümmerten…Der Grund
liegt im Anteil der infantilen Identifikation (Verjugendlichung), die im
Elternteil überlebt hat.“51 Und ganz im Sinne der eigenen Erziehungs-
tradition und des damit verbundenen Schicksals des libidinösen Ver-

48 Freud, Sigmund: Abriss der Psychoanalyse, Frankfurt a.M.1976, S. 15
49 Klein, Melanie: Die Psychoanalyse des Kindes, München 1970, S. 127
50 Ebd.: S. 132
51 Róheim, Géza: Psychoanalyse und Anthropologie, Frankfurt a.M. 1977, S. 280

3. Lust als Transfer

25

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


langens erfolgt die Aufzucht der Nachkommenschaft. Hierbei wird be-
sonders die kindliche Sexualität weitestgehend ausgespart. Ihre Her-
vorhebung als treibende Kraft der menschlichen Intelligenzentwick-
lung, wie besonders Freud betont, wird heute noch von der bürgerli-
chen Gesellschaft als narzisstische Kränkung empfunden. Eine Pole-
mik der Verachtung erfolgte auf Leslie Whites Beurteilung des Inzests
als rein ökonomische Forderung, der jegliche biologische Grundlage
fehle, dass sie keine psychische Konstante sei, sondern die Reaktion
auf den Kulturstrom darstelle, damit das Überleben der Gattung
Mensch sicherer gestaltet werde, weil Inzucht zur Degeneration
führt. 52

52 White, Leslie A.: The Definition and Prohibition of Incest, American Anthropolo-
gist 61, 1948

II. Die Besonderheit libidinöser Erfahrung

26

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Gibt es ein geschlechtsspezifisches
Bewusstsein?

Genetische Voraussetzungen

1859 erschütterte Charles Darwin mit seinem Buch über die Entste-
hung der Arten53 alle bis dahin gültigen idealistischen und religiösen
Spekulationen über das Wesen des Menschen. Der Nachweis, dass die
menschliche Spezies aus dem Tierreich hervorgegangen ist, enthebt die
vorherrschende platonische Ideenlehre54 ihres Absolutheitsanspruches
und nimmt der christlichen Schöpfungsgeschichte und Sündenfall-
theorie die Glaubwürdigkeit. Leib und Seele, Trieb und Vernunft rü-
cken wieder näher zusammen und die Frage nach ihrer Verhältnismä-
ßigkeit lebt neu auf.

Nach Darwin zwang der natürliche Selektionsmechanismus die
Organismen zu stets optimaleren Anpassungen an die Umwelt. Dabei
ist zu beobachten, dass, je höher der erreichte Entwicklungsstand der
jeweiligen Art ist, umso deutlicher tritt die Verzögerung des Eintritts
der Instinktregulationen hervor. Bis dahin hat die postnatale Fürsorge
der Elterntiere die noch fehlende Fähigkeit der instinktregulierten
Selbsterhaltung proportional zu überbrücken. Ein verlängertes Nest-
hockerdasein ist die Folge. Bis zum Einsetzen der selbst- und arterhal-
tenden ererbten Instinkte ist ein entsprechendes Maß an Brutpflege-
verhalten nötig, soll die Spezies nicht aussterben. In dieser Zeit ge-
winnt das Lernen seine Bedeutung, das sich nur aufgrund fehlender
Instinktschranken entwickeln kann. Ist die Instinktreife erreicht, ist es

III. 

1.

53 Darwin, Charles: Die Entstehung der Arten durch natürliche Zuchtwahl, Stuttgart
1963

54 “soma, sema“ (der Leib ist das Grab der Seele), nicht die Körper sind wirklich, son-
dern die Ideen, s. Platons Höhlengleichnis“, in: Platon Hauptwerke, Leipzig 1938,
S. 205 ff.

27

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


mit dem Lernen aus, wie die Forschungen der Kelloggs55 an Schim-
pansen ergeben haben. Berichte des Ehepaares Kellogg, das ihr eigenes
Kind und einen Schimpansen von Geburt an unter gleichen Bedingun-
gen aufgezogen hat, ergaben, dass das menschliche Kind in seiner Ent-
wicklung zunächst hinter der des Schimpansen zurückblieb. Von
einem gewissen Zeitpunkt an war das Kind jedoch fähig und moti-
viert, sich die gegenständlichen und symbolischen Bedeutungen der
menschlichen Welt tätig anzueignen, während der Schimpanse, trotz
gleicher Lernchancen und anfänglichem Entwicklungsvorsprung, in
der Isolation und Perspektivlosigkeit seiner bloß organismischen Exis-
tenz zurückblieb56. Während seines ca. dreijährigen Nesthockerda-
seins, das sich durch die Unfähigkeit auszeichnet, bereits mittels ausge-
bildeter Instinkte aus eigener Kraft des Organismus‘ zu überleben, ist
das Schimpansenjunge auf die geselligen, es schützenden und betreu-
enden Zuwendungen des Familien- bzw. Gruppenverbandes angewie-
sen. Ohne diese besonders ausgeprägte Gruppenbezogenheit wäre das
Tier kaum in der Lage, sein Überleben zu bewirken57. Während dieser
Zeit konnten erstaunliche Lernleistungen beim Schimpansenjungen
beobachtet werden, die jedoch mit Eintritt der Instinktreife stagnierten
bzw. sich zurückbildeten, während das Menschenkind in seiner Ent-
wicklung nicht von solchen Instinktregulationen behindert wird; sein
Lernprozess ist lediglich durch das Ende seines Lebens begrenzt und
bis zu dem Punkt unendlich. Der natürliche Selektionsmechanismus
ist nicht länger an optimale Instinktregulation gekoppelt, um die ent-
sprechende körperliche Anpassung an die natürliche Umwelt leisten zu
können – denn dann wäre der Mensch zu Beginn seiner Existenz zum
Aussterben verurteilt gewesen –, sondern sie wird, soweit es die
höchstentwickelten Organismen betrifft, durch differenziertes Sozial-
verhalten ersetzt. Es ist also gerade die fehlende Instinktregulation,
dieser einzigartig in der Natur vorkommende biologische Mangel58,
der die Voraussetzung zur Menschwerdung bedeutet. Je weiter die In-

55 Kellogg, W.N./L.A.: The ape and the child, New York 1933
56 Siehe hierzu auch die Untersuchungen Klaus Holzkamps in seinem Buch “Sinnli-

che Erkenntnis – Historischer Ursprung und gesellschaftliche Funktion der Wahr-
nehmung, Frankfurt/M. 1975, S. 183

57 Lawick-Godall, Jane: Wilde Schimpansen, Reinbek/Hamburg 1971
58 Gehlen, Arnold: Anthropologische Forschung, Reinbek/Hamburg 1970, S. 18

III. Gibt es ein geschlechtsspezifisches Bewusstsein?

28

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


stinktschranke hinausgeschoben ist, umso länger dauert das Nestho-
ckerdasein, das die Einübung von Sozialverhalten ermöglicht. Die
Überlebenschancen der hochentwickelten Spezies hängen weniger von
der biologischen Ausstattung ab als vom Gelingen bzw. Misslingen
ihrer Sozialisation. Harlows Experimente mit Rhesusaffen ergaben
psychische Krankheitsbilder, die denen der Menschen ähneln59‚ wenn
deren soziales Umfeld und besonders die Beziehung des Kindes zur
Bezugsperson gestört ist. René A. Spitz60 hat sich besonders der Unter-
suchung der gestörten Mutter-Kind-Dyade gewidmet und festgestellt,
dass entsprechend der Harlowschen Experimente diese Störung artge-
fährdende Folgen hat; trotz optimaler physiologischer Versorgung
stirbt die hochorganisierte Art aus, wenn das Dialogbedürfnis nicht
befriedigt wird. Wir haben es hier mit der phylogenetisch sich auswir-
kenden Kraft der Gefühle zu tun, die zum Träger des Selektionsmecha-
nismus‘ geworden sind. Neuere Forschungen, wie sie von R.E. Leakey
und R. Lewin durchgeführt worden sind, bestätigen den Prozess der
Menschwerdung als Resultat starker sozialer Bindung und kommuni-
kativer Organisation61 statt angeborener Aggression, wie u.a. Konrad
Lorenz und Friedrich Hacker behaupten. Die optimale Beziehung des
Kindes zur Umwelt macht optimales Lernen desselben erst möglich. Je
besser Lernprozesse der Nachkommenschaft durch die Bezugsgruppe
ermöglicht werden, umso mehr können effektivere Arterhaltung und
Behauptung gegenüber natürlichen Mangelsituationen erfolgen. Darin
besteht die genetische Besonderheit des Menschen gegenüber allen an-
deren Spezies: die kommunikative Interaktion muss ihm die fehlenden
Instinkte ersetzen. Er ist “von Natur aus kein menschliches We-
sen“62‚ sondern muss es erst aus eigener sozialer Kraft werden. Ebenso
wenig ist er von Natur aus ein Mädchen oder Junge, Frau oder Mann;
er kommt lediglich mit verschiedenen biologischen Geschlechtsmerk-
malen auf die Welt, die allein die physiologischen Voraussetzungen der
Arterhaltung ermöglichen, ohne auch nur die geringsten psycho-sozia-
len Konstanten hinsichtlich der Definitionen des Weiblichen oder

59 Harlow, H.F.: The Nature of Love, Amer. Psychol. 13, 1958
60 Spitz, René: Vom Dialog, Stuttgart 1976
61 Leakey, R.E./R. Lewin: Origins, London 1978
62 Bruckner, P./ Th. Leithäuser u.a. in: Psychoanalyse, Zum 60. Geburtstag von

Alexander Mitscherlich, Frankfurt/M. 1969, S. 34

1. Genetische Voraussetzungen

29

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Männlichen zu beinhalten. So wie der Mensch bei seiner Geburt als
formbares Mängelwesen, um mit Gehlen zu sprechen, zu betrachten
ist, der sich aufgrund ungünstiger sozialer Umstände auch zum “Un-
menschen“ entwickeln kann, so wird er sich aufgrund spezifischer
ideologischer Normen zum weiblichen oder männlichen Menschen
entwickeln. Ihn nur wegen seiner natürlichen Geschlechtsmerkmale
als Mann oder Frau zu behandeln und entsprechendes Sozialverhalten
zu fordern, bedeutet, ihn auf der zoologischen statt auf der anthropo-
logischen Ebene zu betrachten. Sowenig die Liebe aus dem Sexualtrieb
des Menschen erklärbar ist, sowenig kann aus der Gebärfähigkeit des
weiblichen Menschen mütterliches, sanftes, hausfrauliches Verhalten
abgeleitet noch von der Zeugungskraft des männlichen Menschen auf
dessen gesellschaftliche Vorherrschaft, Stärke, Rationalität oder kriege-
rische Neigung geschlossen werden. Margret Meads Feldstudien bei
Eingeborenen auf Neuguinea konnten solchen Vorurteilen bereits im
ersten Drittel unseres Jahrhunderts entgegenwirken, indem sie bei ver-
schiedenen Stämmen völlig verschiedenes Rollenverhalten von Mann
und Frau nachweisen63. M. Mead konnte keine natürliche Verbindung
zwischen Geschlecht und Temperament feststellen. Bei einem der be-
obachteten Stämme unterschied sich das Selbstverständnis der Männer
kaum von dem der Frauen; ein geschlechtsspezifisches Verhalten fehlte
fast ganz. Bei einem anderen Stamm war das Rollenverhältnis der
männlichen und weiblichen Mitglieder trotz patrilinearer Erbfolge ge-
nau entgegengesetzt. Ihre Beobachtungen zeigten, dass auch das weib-
liche und männliche Rollenverhalten der sogenannten zivilisierten Ge-
sellschaften nur scheinbar natürlichen Ursprungs ist, sondern das Er-
gebnis bereits bestehender sozialer Normen.

Die größten, wissenschaftlich festgestellten, genetischen Unter-
schiede zwischen Mann und Frau sind die Art der Chromosomen und
die der Hormone. Während erstere keinen Hinweis auf unterschiedli-
che Verhaltensweisen liefern, geben die Hormone als einziges Phäno-
men einer möglichen Unterscheidung einigen Aufschluss. Männer ver-
fügen über ein Mehrfaches der Testosteronkonzentration im Körper
gegenüber dem der Frau. Hieraus kann man folgern, dass sich daraus
die größere Neigung der Männer zur Aggression ableiten lässt. Das

63 Mead, Jugend und Sexualität in primitiven Gesellschaften, München 1970

III. Gibt es ein geschlechtsspezifisches Bewusstsein?

30

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


heißt jedoch nicht, dass dies eine zwangsweise Folge ist. Hier spielt die
kulturelle Überformung eine entscheidende Rolle. Man kann durchaus
Frauen beobachten, die ein wesentlich aggressiveres Verhalten zeigen
als Männer.

Soziale Bedingungen

Da die genetischen Voraussetzungen der besonderen Spezies Mensch,
ob Mann oder Frau, rein formal-biologische sind und keinerlei soziale
oder psychische Inhalte transportieren, aus denen sich gesellschaftli-
che und historische Realismen als „natürliche“ Gesetzmäßigkeiten ab-
leiten ließen, ist die Frage zu klären, wie in den spezifischen Gesell-
schaftsformationen, historischen Epochen, weibliches und männliches
Selbstverständnis und ein darauf fußendes Gesellschaftsbild zustande
kommen.

Die sozialwissenschaftliche Forschung einigte sich auf das Prinzip
menschlicher Tätigkeit, welches zur Bewusstseinsentwicklung führe,
wodurch sich letztlich die menschliche von der tierischen Existenzwei-
se unterscheide64. Dieser an Darwin anschließende materialistische Er-
kenntnisansatz geht auf den von Marx und Engels entwickelten Ar-
beitsbegriff zurück65&66‚ wenngleich oft nicht ausdrücklich. Auch Jutta
Menschik67, Agnes Heller68 und Frigga Haug69 gehen von diesem Be-
griff der Arbeit aus, um über die Gleichberechtigung von Mann und
Frau innerhalb des Arbeitsprozesses die Gleichberechtigung der Ge-
schlechter zu erreichen. Doch warum der Mensch im Gegensatz zum
Tier arbeitet, um sich zu einem sozialen Wesen zu entwickeln, das die-

2.

64 Siehe hierzu meine 1981 entstandene Untersuchung: Darstellung des Begriffs der
Arbeit als marxistische Zentralkategorie unter Berücksichtigung der Freudschen
Libidotheorie, Frankfurt/M., Bern

65 Marx, Karl: Die Frühschriften, Stuttgart 1964
66 Engels, Friedrich: Der Ursprung der Familie, des Privateigentums und des Staats,

Berlin 1964
67 Menschik, Jutta: Feminismus, a.a.O., S. 160 ff.
68 Heller, Agnes: Das Leben ändern, Radikale Bedürfnisse, Frauen, Utopie, Hamburg

1981
69 Haug, Frigga: Geschlechterverhältnisse, Berlin 1984, Argument-Sonderband AS

110; dies., Subjekt Frau, Berlin 1985, Argument-Sonderband AS 117

2. Soziale Bedingungen

31

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


se Arbeit dann geschlechtsspezifisch verteilt und auf diesem Wege
Herrschaftsstrukturen ausbilden kann, ist bis heute ungeklärt. Auch
Georg Lukács, der sich eingehend mit der Entstehungsgeschichte der
menschlichen Gesellschaft befasste70, hilft sich über diese notwendige
Hinterfragung hinweg, indem er die Menschwerdung mit einem quali-
tativen Sprung aus dem Tierreich begründet: „Freilich ist … ein experi-
mentelles Zurückgreifen auf die Übergänge von vorwiegender Organik
in der Gesellschaftlichkeit von vorneherein ausgeschlossen. Das gesell-
schaftliche hic et nunc eines solchen Übergangsstadiums läßt sich we-
gen der penetranten Irreversibilität des historischen Charakters des ge-
sellschaftlichen Seins unmöglich experimentell rekonstruieren … Das
erreichbare Maximum ist eine Erkenntnis post festum … Die maxima-
le Annäherung können uns etwa Ausgrabungen geben, die Licht auf
verschiedene Etappen des Übergangs anatomisch-physiologisch und
sozial (Werkzeuge etc.) werfen. Der Sprung bleibt aber doch ein
Sprung“71. Nur die Arbeit hat ihrem ontologischen Wesen nach eine
Wechselbeziehung zwischen Mensch (Gesellschaft) und Natur, und
zwar sowohl unorganischer … wie organischer … Die Arbeit kann al-
so als Urphänomen, als Modell des gesellschaftlichen Seins betrachtet
werden“72. Über das Aggredi, das Movens, das als Motivation hinter je-
der menschlichen Aktivität steht, ja bereits existent sein muss, um Tä-
tigkeit zu bewirken und Sozialisation entstehen zu lassen, sagen Sig-
mund Freuds Studien über menschliche Sexualität Entscheidendes73.
Freud weist nach, dass sowohl phylogenetisch als ontogenetisch die
Triebe vor dem Denken entstehen74. Formal-biologisch haben wir es
bereits mit einem Menschen zu tun, bevor dieser denken bzw. Be-
wusstsein entwickeln kann. Mit dem Augenblick seines Auftretens, sei-
ner Geburt verfügt der Mensch über rudimentäres Triebverhalten wie
den Saug- und Greifreflex, ob es sich nun um ein männliches oder
weibliches Kind handelt. Diese Reflexe sind jedoch nicht in der Lage,

70 Lukács, Georg: Zur Ontologie des gesellschaftlichen Seins, Neuwied, Berlin 1971
71 Ders.: Ontologie-Arbeit, Neuwied, Darmstadt 1973, S. 6, 7
72 Ebd: S. 8, 9
73 Freud, S.: Sexualleben, Studienausgabe Bd. V, Frankfurt/M. 1972
74 Freuds eigene Abhandlungen über “Die Weiblichkeit“ sind hier nicht Gegenstand

der Diskussion; sie wurden u.a. von Luce Irigaray in ihrem Buch ‘Speculum“ um-
fassend kritisiert

III. Gibt es ein geschlechtsspezifisches Bewusstsein?

32

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


das Überleben des Kindes zu sichern, wenn nicht eine menschliche Be-
zugsperson es zur Nahrungsquelle führen würde, um den ersten
Schritt zur Selbsterhaltung zu schaffen. Das Saugen an der Mutterbrust
ist jedoch noch keine Tätigkeit im gesellschaftlichen Sinne, es beweist
nur die biologisch-organismische Tradition des Menschen. Die erste
soziale oder spezifisch menschliche Tätigkeit benutzt jedoch diesen
biologisch notwendigen, selbsterhaltenden Akt des Saugens als Trans-
fer; sie lehnt sich also an die bloße Nahrungsaufnahme an, um sich
von da an zu verselbständigen, um Mensch und Gesellschaft entstehen
zu lassen. Mit der Befriedigung des Nahrungsbedürfnisses erfährt das
Neugeborene die Entstehung seiner ersten erogenen Zonen, der Lip-
pen und der Zunge, der „oralen“, wie Freud sie nennt. Doch mit dem
Augenblick der Entstehung löst sich diese erste libidinöse Erfahrung
von der biologisch notwendigen Nahrungsaufnahme ab und führt ihr
progressives, auf Erweiterung sozialer Lebensräume gerichtetes Eigen-
leben. Dieser progressiven Entwicklung der libidinösen Erfahrungen
und Bedürfnisse steht keinerlei Instinktregulation im Wege, so dass
eine unendliche – individuelle wie gesellschaftliche – Lustmaximie-
rung möglich ist. Natürlich findet die Erotisierung der Nahrungsauf-
nahmeorgane auch bei den höher entwickelten tierischen Spezies statt,
jedoch bleibt sie, im Gegensatz zum Menschen, stets an die biologische,
instinktregulierte Selbsterhaltung gekoppelt, während sich der Mensch
unabhängig von der Notwendigkeit der Selbsterhaltung libidinös be-
tätigen kann. Er kann das Essen genießen, ohne hungrig zu sein, die
Sexualität, ohne sich fortpflanzen zu müssen; das Malen eines Bildes
oder auch das Schreiben eines Textes machen deutlich, dass die Ge-
nussmaximierung völlig unabhängig von der Betätigung bestimmter
Körperzonen stattfinden kann, dass gerade diese Tätigkeiten den Cha-
rakter von menschlicher Gesellschaft und Geschichte bestimmen und
den Unterschied zwischen Mensch und Tier offenlegen.

„Anfangs war wohl die Befriedigung der erogenen Zone mit der
Befriedigung des Nahrungsbedürfnisses vergesellschaftet. Die Sexual-
betätigung lehnt sich zunächst an eine der zur Lebenserhaltung die-
nenden Funktionen an und macht sich erst später von ihr selbständig.
Wer ein Kind gesättigt von der Brust zurücksinken sieht, mit geröteten
Wangen und seligem Lächeln in Schlaf verfallen, der wird sich sagen
müssen, daß dieses Bild auch für den Ausdruck der sexuellen Befriedi-

2. Soziale Bedingungen

33

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


gung im späteren Leben maßgebend bleibt. Nun wird das Bedürfnis
nach Wiederholung der sexuellen Befriedigung von dem Bedürfnis
nach Nahrungsaufnahme getrennt“75. Unter sexuell versteht Freud
nicht nur die genitale Betätigung, sondern alle Formen des Lustge-
winns, auch die anale und orale. Uns interessiert an dieser Stelle nur
diese Entdeckung Freuds und nicht seine eigenen theoretischen
Schlussfolgerungen, die mit seiner Axiomatik im Widerspruch stehen.
Die einmal erfahrene Lust führt zur Ausbildung von Erinnerungsspu-
ren und zur Wiederholung, wobei die bereits erlebte Befriedigung die-
se Wiederholung in stets optimalerer Weise anstrebt; immer mehr
Möglichkeiten der Lustgewinnung werden vom heranwachsenden wie
historisch sich entwickelnden Menschen erkannt und wahrgenommen.
Dabei bedient er sich der Zuneigung der Umwelt wie der selbst produ-
zierten Mittel, die Lust und deren Befriedigung zu maximieren. Er
wird tätig, er lernt, arbeitet, gehorcht usw., um diese Optimierung zu
erreichen. Die Erinnerung wirkt als Stimulans auf die Vorstellungs-
kraft, die Phantasie ein und erweckt eine permanente „Vorlust“ auf den
nächsten „höheren Augenblick“, um im Moment der Befriedigung mit
neuen Erfahrungen, Erkenntnissen, Instrumenten, Objekten zum
nächsten höheren oder gar „höchsten Augenblick“ aufzubrechen –
und so unendlich fort. Die Qualität dieser „höchsten Augenblicke“
hängt von den vorgegebenen gesellschaftlichen Bedingungen ab, unter
denen sie stattfinden. Die menschliche Libido verfügt nicht per se über
Regulatoren, die Entropien oder Perversionen ausschließen. Aber ihr
ist nichts unmöglich. Sie kann Menschen zu freiwilliger Nahrungsver-
weigerung, Kerkerhaft, Märtyrertum und Selbstmord veranlassen, nur
um auf anderer, sublimer Ebene größeren Lustgewinn zu erreichen,
der nicht mehr unmittelbar aus Körperzonen entspringt, sondern einer
psychischen Fähigkeit, die wir mit Herbert Marcuse „freie Sublimie-
rung“76 nennen.

Die erstmals erfahrene Lust aus Körperzonen, erweckt durch die
Berührung des Mundes mit dem warmen Milchstrom der Flasche oder
Mutterbrust, lässt Erinnerungsspuren zurück, die durch keine In-
stinktregulation außer Kraft gesetzt werden. Die Inhalte dieser Erinne-

75 Freud: Drei Abhandlungen über Sexualtheorie, Frankfurt/M. 1961, S. 56
76 Marcuse, Herbert: Triebstruktur und Gesellschaft, Frankfurt/M. 1971, S. 204

III. Gibt es ein geschlechtsspezifisches Bewusstsein?

34

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


rung sind zunächst von den Verhaltensweisen der Bezugsperson ab-
hängig. Die Mutter reicht ihrem Kind nicht nur die Brust, um es zu
sättigen – auch wenn sie es glaubt; gleichzeitig wählt sie aus dem
Reichtum ihrer eigenen, bereits gewonnenen Lust- und Unlusterfah-
rungen spontan die Varianten aus, die der Entwicklungsstufe des Kin-
des entsprechen und bietet sie ihm an. Sie kommuniziert mit ihm und
motiviert es durch stets erweiterte Lustangebote zu freiwilligen Lern-
leistungen, die sie mit neuem Lustgewinn belohnt oder mit Liebesent-
zug bestraft, falls es sie nicht erbringt. Das Kind wählt aus den Liebes-
angeboten der Mutter diejenigen aus, denen es zu antworten fähig ist.
Beide stehen sich in der Qualität des libidinösen Selbstgenusses nicht
nach, wenngleich die äußerliche Form unterschieden ist. „Man wird
sich vielleicht sträuben wollen, die zärtlichen Gefühle und die Wert-
schätzung des Kindes für seine Pflegeperson mit der geschlechtlichen
Liebe zu identifizieren, allein ich meine, eine genauere psychologische
Untersuchung wird diese Identität über jeden Zweifel hinaus feststellen
können. Der Verkehr des Kindes mit seiner Pflegeperson ist für dassel-
be eine unaufhörlich fließende Quelle sexueller Erregung und Befrie-
digung von erogenen Zonen, zumal da letztere – in der Regel durch die
Mutter – das Kind selbst mit Gefühlen bedenkt, die aus ihrem Sexual-
leben stammen, es streichelt, küßt und wiegt und ganz deutlich zum
Ersatz für ein vollgültiges Sexualobjekt nimmt“77.

Sie ist die erste „Verführerin“ ihres Kindes und „erfüllt nur ihre
Aufgabe, wenn sie das Kind lieben lehrt; es soll ja ein tüchtiger Mensch
mit energischem Sexualbedürfnis werden und in seinem Leben all das
vollbringen, wozu der Trieb den Menschen drängt“78. Noch weit ent-
fernt von seinem Kulturpessimismus, stellt Freud hier die menschliche
Tätigkeit als Resultat der libidinösen Spannung dar, die sich nur im
Subjekt-Objekt-Verhältnis – hier von Mutter und Kind – bilden kann.
Die Mutter begegnet ihrem Kind von Anfang an in zweifacher Funkti-
on, als Nahrungs- und als Lustspenderin; während sie in der ersten
arterhaltend wirkt, wird sie in der zweiten gesellschaftsbildend. Sie
oder die entsprechende Bezugsperson sind dafür verantwortlich, ob
sich aus dem Kind ein autonomes Individuum entwickeln kann oder

77 Freud: Drei Abhandlungen …‚ a.a.O., S. 92
78 Ebd.:

2. Soziale Bedingungen

35

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


ein defensives, unterworfenes „Weibchen“ bzw. ein dominierendes
„Herrchen“. Da sie jedoch selbst Produkte ihrer Erziehung und ihres
gesellschaftlichen Umfeldes mit bestimmten Moralismen, Normen,
Produktions- und Reproduktionsbedingungen sind, können sie selbst
nur weitergeben, was sie gelernt haben und lernen durften. Dabei ha-
ben die Besonderheiten libidinöser Erfahrung, die Erotik und Sexuali-
tät, innerhalb einer geschichtlichen Epoche, einer sozialen Schicht,
einer Familie entscheidenden Anteil.

Da sich Mann und Frau äußerlich nur durch ihre Geschlechts-
merkmale und die daran gekoppelten biologischen Funktionen unter-
scheiden und durch sonst nichts, gewinnt die gesellschaftliche Bewer-
tung der Sexualität, der Geschlechtlichkeit, ausschlaggebende Bedeu-
tung. Wird sie weitgehend tabuisiert und nur als Akt der Fortpflan-
zung erlaubt, dürfen Mann und Frau sie nicht genießen, sondern kön-
nen sie nur als rein biologische Notwendigkeit der Arterhaltung be-
greifen, d.h. sich wie Tiere verhalten und sich – das ist die Folge – in
dieser Beziehung als Tiere betrachten. Da der Mensch jedoch nicht in-
stinktreguliert ist und alles, was er tut, den Durchgang durch seinen
Kopf macht, führt eine solche tierische Reduktion der Sexualität, deren
Besonderheit wir gerade unsere Menschwerdung und Kulturentwick-
lung verdanken, zu individuellen wie sozialen Perversionen, die die
Auslöschung des Einzelnen wie der gesamten Gesellschaft zur Folge
haben können. Denn die libidinöse Potenz kommt mit jedem Neuge-
borenen über die erste orale Berührung stets neu in die Welt und sucht
sich ihre optimal mögliche Befriedigung; wenn dies nicht auf mensch-
liche Weise möglich ist, dann erreicht sie ihren Lustgewinn auf un-
menschliche Weise. Männer verbrennen Frauen als Hexen, schlagen
und vergewaltigen sie, machen sie zu Huren oder Heiligen oder schau-
en sich pornographische Szenen an. In einer solchen Gesellschaft
bleibt die Frau stets Objekt der Unterdrückung, da sie die ständige Ge-
fahr für die Tugend des Mannes darstellt. Als Mutter und Erzieherin
der Kinder tradiert sie selbst diese ideologischen Werte. Ihre libidinöse
Unfähigkeit und Sexualangst prädestiniert sie zur Minimierung des
Lustgewinns ihres Säuglings; sie stillt ihn vorzeitig ab oder auch gar
nicht, um ihre eigene beim Stillen erfahrene unerlaubte Lust zu ver-
meiden. Das Kind reproduziert das Verhalten der Mutter und wird
spätere Lusterfahrungen und die damit verbundenen Lernprozesse nur

III. Gibt es ein geschlechtsspezifisches Bewusstsein?

36

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


unter diesen Vorzeichen durchlaufen können. Auf diese Weise reprodu-
zieren sich die gesellschaftlichen Unterdrückungsmechanismen stets
neu, sofern sie nicht mittels reflexiver Kraft durchschaubar und so ver-
änderbar gemacht werden. Es gibt keine natürliche Spontaneität des
Menschen, sei es beim Mann, bei der Frau oder beim Kind, auf die
man sich nur besinnen müsste, um eine gute Gesellschaft zu erreichen.
Dieser Glaube gehört dem naiven Materialismus des 18. und begin-
nenden 19. Jahrhunderts an79. Außer den bereits genannten rudimen-
tären Reflexen bringt das Neugeborene nichts an Konstanten mit auf
die Welt, auf die es spontan zurückgreifen könnte, um sich und die Ge-
sellschaft vor Zerstörung zu bewahren. Es reproduziert nur bereits vor-
gegebene gesellschaftliche Inhalte und ist so ein rein vergesellschaftetes
instinktungebundenes Wesen. Unterscheidungen von männlichem
und weiblichem Wesen sind daher auch rein gesellschaftlicher, ideolo-
gischer Natur; die Fixierung auf das Geschlecht kann deshalb nur zu
naturwissenschaftlich-biologischen Aussagen führen, hat aber mit der
menschlichen und gesellschaftlichen Natur der Frau und des Mannes
nichts zu tun. Dass Frauen und Männer heute jedoch noch unter die-
sem biologistischen Blickwinkel betrachtet werden, beweist nur die
Unentwickeltheit unserer Kultur, die in dieser Hinsicht – im Gegensatz
zum technologischen Fortschritt – noch sehr vom „Aufrechten Gang“
entfernt ist. Die Gesellschaftswissenschaften konnten mit den Natur-
wissenschaften nicht nur nicht Schritt halten, sondern haben letztere
wegen ihrer leichter einsehbaren formal-logischen Stringenz derart fa-
vorisiert, dass die Menschen sich nur noch unter der Perspektive der
Operationalisierbarkeit, der technologischen Rationalität und Funk-
tionalität betrachten. Die Fähigkeiten des Menschen, nach Art und
Weise jeder Spezies zu produzieren – höher und besser zu fliegen als
ein Vogel, bessere Bauwerke zu erschaffen als Biber und Biene, weiter
und besser zu schwimmen als alle Fische usw. – macht doch nichts of-
fenkundiger, als dass die Frau auch nach Art und Weise der Spezies
Mann produzieren kann und umgekehrt, denn beide sind Menschen,
die ihrem besonderen Wesen nach an keine biologische Vorgegeben-
heit, wie Körperkraft, Geschlechtsmerkmale, Gebärfähigkeit oder Zeu-

79 Siehe dazu Ludwig Feuerbachs naiven Liebesmaterialismus, in: Das Wesen der Re-
ligion, Köln 1967, Grundsätze der Philosophie der Zukunft, Frankfurt/M. 1967

2. Soziale Bedingungen

37

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


gungskraft gebunden sind. Es verrät nur den quasi-tierischen gesell-
schaftlichen Status von Kulturen, in denen diese Einsicht noch kein
Allgemeingut ist. (Dass sich hinter diesen Kulturen ökonomische In-
teressen verbergen, die solche gesellschaftlichen Einsichten verhin-
dern, dass es nicht die Dummheit der einzelnen Menschen ist, die sol-
che Einsichten unmöglich machen, habe ich bereits in meinem Buch
über „Das Ewig Weibliche als ideologische Metapher“ aufzuzeigen ver-
sucht.80)

Psyche

Die ersten Gedächtnisspuren des Kindes sind Resultate mütterlicher
Weltanschauung. Von der jeweiligen Moralvorstellung der Mutter oder
sonstigen Bezugsperson hängt die Entwicklung des kindlichen Be-
wusstseins ab, wobei unter Bewusstsein nach Freud auch das Unbe-
wusste und Vorbewusste zu verstehen ist81.

Über den Lusttransfer gelangen gesellschaftliche Verhaltensweisen
in Form mütterlicher Zuwendung in die keimende kindliche Psyche
und werden dort vom wahllosen Unbewussten lustmaximierend um-
gesetzt. Da sich die Persönlichkeit des Kindes auf der ersten Stufe der
Entwicklung erst am Anfang der psychischen Ausbildung befindet,
werden die äußerlichen Einflüsse hemmungslos in den Dienst des Un-
bewussten – der lebensspendenden, libidinösen Energie – gestellt, das
keinerlei moralische Schranken kennt. Das Kind ist noch weit entfernt
von der Ausbildung des Ich und des wahrnehmenden Bewusstseins,
das über moralische Entscheidungskriterien verfügt. „Das kleine Kind
ist bekanntlich amoralisch, es besitzt keine inneren Hemmungen ge-
gen seine nach Lust strebenden Impulse“82. Das Kind ist der Umwelt
noch in keiner Weise angepasst, es „beurteilt“ sie lediglich nach dem
Befriedigungsgehalt der Objekte und wählt dieselben nur nach lust-

3.

80 Weingartz-Perschel, Karin: Das Ewig Weibliche als ideologische Metapher, Frank-
furt a.M. u.a. 1990

81 Freud: Die Zerlegung der psychischen Persönlichkeit, in: Vorlesungen zur Einfüh-
rung in die Psychoanalyse und Neue Folge, Studienausgabe Bd. 1, Frankfurt/M.
1969, S. 496 ff.

82 Ebd.: S. 500

III. Gibt es ein geschlechtsspezifisches Bewusstsein?

38

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


spendenden Gesichtspunkten. Freud nennt es zurecht ein „poly-
morph-perverses“ Wesen, weil sein einziges Interesse auf Lustgewinn
gerichtet ist, aus welchen Objekten auch immer. Wir vermissen in ihm
noch die Wirkung aller der regulierenden Faktoren, die aus der Trieb-
verdrängung hervorgehen83. Seine kognitiven Spuren bilden sich an
der erinnerten Lustbefriedigung, der einzigen Motivation für seine
Lernleistung. Differenzierterer Zeichen- und Sprachgebrauch ermög-
licht stets progressivere Erschließung von libidinösen Lebensräumen,
aber auch optimaleres Konditionieren des Kindes auf dem Wege der
Ich-Bildung durch die Elterninstanz, die dem Kind die Außenwelt,
sein späteres “Über-Ich“84, repräsentiert. Auf diesem Wege gelangen
bereits sämtliche späteren Rollenverhaltensweisen in das kindliche Un-
bewusste, die, mangels genügender Ich- oder Bewusstseinsentwicklung
zu diesem Zeitpunkt, später nicht mehr oder nur ungenügend erinnert
werden können, so dass das Mädchen – bereits als Kleinkind zum
Puppenspielen ermuntert – seine spätere hausfrauliche Neigung als
weibliche Naturgegebenheit begreift oder der Junge, wegen seiner Trä-
nen gescholten, spätere Gefühlsarmut für eine männliche Tugend hält.
Alle Einflüsse im Kindesalter sammeln sich im Unbewussten, ohne die
später ausgebildete Ich-Kontrolle passieren zu müssen und sind des-
halb so schwer oder gar nicht ins Bewusstsein zu heben, um ein daran
gekoppeltes Krankheitssymptom zu kurieren. Die Ausbildung des Ichs,
der Persönlichkeit, ist erst dann erfolgt, wenn das Individuum gelernt
hat, die Außenwelt in zweckmäßiger Weise zu seinem Vorteil zu ver-
ändern und gegenüber seinem Unbewussten, seinem Es, „die Herr-
schaft über die Triebansprüche“ zu gewinnen, indem es die „Befriedi-
gung auf die in der Außenwelt günstigen Zeiten und Umstände ver-
schiebt oder ihre Erregung überhaupt unterdrückt“85. Außerdem muss
die Ablösung von der Elterninstanz als Repräsentantin der Außenwelt
erfolgt sein und in Form des „Über-Ich“ als Korrektiv Einzug ins Ich
gehalten haben. Das Ich hat die libidinösen Ansprüche des Es und die
ideologischen des Über-Ich derart zu vermitteln, dass es selbst nicht
dabei zugrunde geht. Es wird sich als Frau oder Mann verhalten, je
nachdem welcher Weg gesellschaftlich auf den geringeren Widerstand

83 Abraham, K.: Psychoanalytische Studien II, Frankfurt a.M. 1971, S. 193
84 Freud: Abriß der Psychoanalyse, Frankfurt/M. 1976, S. 9 ff.
85 Ebd.: S. 10

3. Psyche

39

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


stößt bzw. optimalere Karriere verspricht. Die biologischen Gegeben-
heiten wie Penis einerseits und Vagina andererseits haben per se kei-
nerlei Bedeutung für das Rollenverhalten von Mann und Frau. Des-
halb kann auch von Penisneid des Mädchens oder Kastrationsangst
des Jungen, wie Freud sie behauptet, keine Rede sein. Freud erliegt in
diesen Ansichten wie beim Ödipuskomplex seinen eigenen ideologi-
schen Einflüssen; vor solchen Verhaftungen in den allgemeinen welt-
anschaulich geprägten Denkprozessen der eigenen Epoche sind auch
Wissenschaftler nicht gefeit. So groß deren Entdeckungen auch sein
mögen, sie liefern auch zusätzliche Ergebnisse, die reine Behauptungen
sind und nur ihrem jeweiligen Zeitgeist entsprechen. Auch das ist
menschlich und schmälert nicht die eigentliche Erkenntnisleistung. Es
ist deshalb überflüssig, sich mit Freuds Ausführungen über weibliche
Sexualität oder den anatomischen Geschlechtsunterschieden86 zu be-
fassen. Seine große Leistung ist die Entdeckung des menschlichen Un-
bewussten, der Psyche87 und des Zugangs zu ihr, der Traumdeutung88.

Die formalen Strukturen der weiblichen und männlichen Persön-
lichkeit sind gleich. Erst die Inhalte schaffen Unterschiede, und diese
bilden sich allein durch die ideologischen Maßstäbe der Außenwelt,
die zunächst über die Eltern- und Familieninstanz in das noch unaus-
gebildete, anarchisch auf Lustgewinn ausgerichtete unbewusste Es des
Kindes transferiert werden.

Der erste Schatten der Ich-Bildung erfolgt also aus dem Wider-
spruch heraus, in dem sich das unbewusste Lustprinzip des Kindes
und das bewusste Realitätsprinzip in Gestalt der Eltern gegenüberste-
hen. Lust um jeden Preis und Anpassung um jeden Preis lautet der
Dualismus, dem das Kind ausgesetzt ist; dass es unterliegen muss, liegt
an seiner noch unentwickelten Persönlichkeit. Der polymorph-pervers
nach Lustgenuss strebende Säugling ist zunächst undiszipliniert. Er
schreit, wenn er nach der oralen Berührung der Mutterbrust verlangt –
auch wenn er nicht hungrig ist. Erst auf lustversprechende Verfüh-
rungsangebote der Bezugsperson ist er bereit, sich deren Forderungen
anzupassen. Er lernt in der Hoffnung auf Genuss.

86 Freud: Drei Abhandlungen …‚ a.a.O., S. 159 ff.
87 Ders.: Psychologie des Unbewußten, Studienausgabe Bd. III, Frankfurt/M. 1975
88 Ders.: Die Traumdeutung, Studienausgabe Bd. II, Frankfurt/M. 1972

III. Gibt es ein geschlechtsspezifisches Bewusstsein?

40

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Sein Ich beginnt das Kind zunächst nur im Dienste des Es auszu-
bilden; Lust um jeden Preis und sei es um den der kognitiven Anstren-
gung. Dabei lernt es progressiv, die dynamisch expandierenden An-
sprüche des Unbewussten in dem elterlich und gesellschaftlich erlaub-
ten Rahmen auszuleben. „Für die Vorgänge im Es gelten die logischen
Denkgesetze nicht … Gegensätzliche Regungen bestehen nebeneinan-
der, ohne einander aufzuheben oder sich voneinander abzuziehen,
höchstens daß sie unter dem herrschenden ökonomischen Zwang zur
Abfuhr der Energie zu Kompromißbildungen zusammentreffen“89‚ um
sich ein Ventil zu verschaffen. Das Unbewusste ist und bleibt das le-
bensökonomische Zentrum der Persönlichkeit. Es kennt keine Zeitab-
läufe. „Wunschregungen, die das Es nie überschritten haben, aber auch
Eindrücke, die durch (spätere, d.V.) Verdrängung ins Es versenkt wor-
den sind, sind virtuell unsterblich, verhalten sich …‚ als ob sie (stets,
d.V.) neu vorgefallen wären. Als Vergangenheit erkannt, entwertet und
ihrer Energiebesetzung beraubt, können sie erst werden, wenn sie
durch die analytische Arbeit bewußt geworden sind“90. Was über die
Erziehung seinen Weg ins Unbewusste macht, entscheidet über die
Ausbildung einer weiblichen oder männlichen Persönlichkeit. Wäre es
das allgemeine Erziehungsideal, die libidinösen und kognitiven Fähig-
keiten des Menschen zu optimaler Entfaltung zu bringen, wären keine
gesellschaftlich-funktionalen Unterscheidungen zwischen Mann und
Frau (außer den rein biologischen) mehr nötig, weil überflüssig. Statt
spezifisch weiblicher oder männlicher Erziehungsideale existierten nur
allgemein menschliche, und die zoomorphe Betrachtungsweise der
Geschlechter wäre endlich durch eine sozialemanzipierte abgelöst. Die
einzige Form der Unterscheidung zwischen Mann und Frau wäre als
die zwischen allen Individuen überhaupt erkannt. Sowenig ein Indivi-
duum mit dem anderen identisch sein kann, sowenig können Verhal-
tens- und Lebensformen von Mann und Frau identisch werden, das
wäre eine falsche Vorstellung von Gleichberechtigung. Kein Mensch
durchläuft je denselben Erziehungsprozess wie ein anderer; erst die
unterschiedlichen Bedürfnisse, Begabungen, Neigungen usw. ermögli-
chen die dialektische Beziehung von Subjekt und Objekt aufeinander,

89 Freud: Ebd., S. 511
90 Ebd.

3. Psyche

41

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


die den Prozess auslöst, den wir letztlich unsere Geschichte nennen.
„Das Es (kennt) keine Wertungen, kein gut und böse, keine Moral“91.
Das kann auch der Realitätseinfluss nicht ändern. Zwischen dem Es
und der Außenwelt bildet sich das Ich als Regulativ aus. Das Ich be-
wertet, welche libidinösen Ansprüche des Es zugelassen werden, ob sie
das unbewusste Reich überhaupt verlassen dürfen oder ob sie, einmal
aufgetaucht, schnell wieder dorthin zurückgeschickt, verdrängt wer-
den müssen, woher sie kamen. Da die herrschende Gesellschaftsord-
nung geschlechtsspezifisches Rollenverhalten verlangt, hat die weibli-
che Ich-Instanz nicht nur mehr, sondern auch andere Libidoansprüche
des Es zu verdrängen als die männliche Ich-Instanz. Diese besonders
anstrengenden und energieverbrauchenden Vorgänge des Verdrängens
vergrößern das Chaos im Unbewussten. Sie führen zu zunehmend pas-
sivem Verhalten und in vielen Fällen zum Verfall der Persönlichkeit.
Die so an die gesellschaftliche Norm besonders zur Anpassung genö-
tigte Frau, deren Ich-Instanz selbst die Außenwelt in Gestalt ihres
Über-Ich internalisiert und ausgebildet hat, wird die Lust- und Ge-
nussansprüche ihres Unbewussten niederzuhalten versuchen oder in
erlaubte Formen umlenken. Die dominante Rolle des Über-Ich führt
zur Umpanzerung des Es. Mit der Reduktion der libidinösen Energie,
der Lebensenergie, geht die der kognitiven Neugier und Erkenntnisfä-
higkeit einher, da letztere im Dienste der ersteren steht. Nicht nur, dass
deshalb die Frauen allgemein für „dümmer“ gehalten werden als die
Männer; sie glauben es selbst mangels reflexiver Übung – und sind es
im Allgemeinen auch, wenngleich auch nicht von ihrer Natur aus. Die-
sen Mangel aufgrund spontaner emotionaler Tätigkeiten oder Fertig-
keiten ausgleichen zu wollen, ist unmöglich. Denn Spontaneität und
Emotionalität sind in den gegenwärtig möglichen Formen ihrer Äuße-
rung ideologisch-immanent gebunden und ergeben per se keine
emanzipatorischen Alternativen. Ihre untergeordnete gesellschaftliche
Situation und Tradition können die Frauen nur kraft reflexiver Ein-
sicht in deren historische Ursachen verändern. Dies zu erreichen ist
wegen der besonderen Sozialgenese der Frau viel schwieriger als beim
Mann, dessen libidinöse Ansprüche gesellschaftlich wesentlich mehr
akzeptiert werden, wenngleich deren Befriedigungsformen im Allge-

91 Freud: Die Zerlegung der psychischen Persönlichkeit, a.a.O., S. 512

III. Gibt es ein geschlechtsspezifisches Bewusstsein?

42

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


meinen perverser sind, da sie die Frau zu reinen Lustobjekten degra-
dieren (von anderen Objekten soll hier nicht die Rede sein)92. Dem
Mann bleibt jedoch der wesentlich virulentere Lusttransfer erhalten, so
dass seiner Intelligenzbildung optimalere – wenn auch einseitige –
Möglichkeiten gegeben sind. Die männliche Domäne des (eindimen-
sionalen) formal-logischen Denkens beweist dies. Die Zerstörung der
weiblichen Persönlichkeit äußert sich in Krankheits- und Selbstde-
struktionsphänomenen, die aus dem permanenten Versuch der Zu-
rückdrängung und Abtötung libidinöser Ansprüche resultieren. Sie er-
laubt auch kein oder nur sehr reduziertes perverses Ausleben dersel-
ben, dass wenigstens der Lusttransfer ihrer Lernleistung erhaltener
bliebe.

„Das Ich ist doch nur ein Stück vom Es, ein durch die Nähe der …
Außenwelt zweckmäßig verändertes Stück“93. Auf die Inhalte der Ver-
änderungen kommt es an, nicht auf das Geschlecht. „Realangst vor der
Außenwelt, Gewissensangst vor dem Über-Ich, neurotische Angst vor
der Stärke der Leidenschaften im Es“94 kommen in besonders ausge-
prägtem Maße beim weiblichen Geschlecht vor und führen zu passi-
vierenden Minderwertigkeits- und Schuldgefühlen. Diesen entgeht na-
türlich auch der Mann nicht – er begegnet ihnen nur auf andere Weise.
Er darf seine libidinösen Ansprüche zur Kenntnis nehmen und in Eta-
blissements, mit Pornographie und Missbrauch seiner Frau oder
Freundin soweit wie möglich befriedigen. Dass er sich nicht wirklich
befriedigt fühlt, wird er nicht den gesellschaftlichen Zwängen anlasten,
sondern seiner eigenen Genussunfähigkeit. Nur Schuldgefühle braucht
er nicht zu entwickeln, da erlaubt ist, was dem männlichen Geschlecht
zu gefallen scheint. Seine Genussunfähigkeit, die aus seinem sexuellen
Konsumverhalten resultiert, zu dem er angehalten wird, will er als ein
„richtiger“ Mann gelten, definiert er als persönliches nicht als gesell-
schaftliches Versagen. Er ordnet sich umso lieber in die vorgegebene
berufliche Alltäglichkeit ein, weil er nur noch hier sein normales Funk-
tionieren in Gestalt des zufriedengestellten Vorgesetzten oder der
Form des regelmäßig gezahlten Lohnes unter Beweis nehmen kann.

92 Siehe hierzu Jutta Brückners Aufsatz, Sexualität als Arbeit im Pornofilm, in: Das
Argument 141, 25. Jg., Berlin 1983, S. 674 f.

93 Freud: Die Zerlegung der psychischen Persönlichkeit, a.a.O., S. 513, 514
94 Ebd.: S. 515

3. Psyche

43

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Verliert er seinen Job, gilt er so wenig wie eine Frau. Je minderwertiger
und unbefriedigender seine Lusterlebnisse ausfallen, desto wider-
spruchsloser unterwirft sich der Mann fast jeder Art von Lohnarbeit,
wenn er nicht gar einen Ausweg in die Kriminalität findet.

Der Frau ist diese Art des beruflichen Ausgleichs im allgemeinen
nicht möglich. Die ihr zugewiesene Rolle als Hausfrau potenziert ihr
bereits reduziertes Selbstwertgefühl eher, da Hausarbeit nicht als be-
rufliche Qualifikation gilt und deshalb unbezahlt ist. Ihre mangelhafter
ausgebildete Reflexivität führt zur Unterwerfung unter alles, was mit
männlichen Attributen versehen ist oder bedacht werden kann. Um
diesen Zustand zu ändern, muss sie zunächst lernen, ihre libidinösen
Ansprüche zu erkennen und sie so optimal wie möglich auszuleben
versuchen, um so den Lusttransfer der Lernleistung zu stärken; ihre
Aufklärung kann nur kognitiv erfolgen und benötigt kognitives Poten-
tial. „Wir stimmen damit überein, daß Theorie- und Wissenschafts-
feindlichkeit oder auch nur -gleichgültigkeit von Frauen eine Bedro-
hung ist für die Perspektive der Befreiung, auch ihrer eigenen. Auf
dem Wege der Emanzipation sind Wissenschaft und Theorie Produk-
tivkräfte, die man nicht straflos beiseite wirft“95. Nur auf diesem refle-
xiven Weg kann die Frau dazu beitragen, die traditionellen Geschlech-
terverhältnisse zu ändern, die bestimmt sind „durch Überwindung/
Unterwerfung, Zucht und Anbetung. Frauen werden Objekte, Sklavin-
nen, die Kompetenzen erlangen, wie Lust zu bereiten, statt eigenes Be-
gehren zu entwickeln“96.

95 Haug, Frigga: Frauen und Theorie, in: Das Argument 132, 24. Jg., Berlin 1982,
S. 169

96 Dies.: Die Moral ist zweigeschlechtlich wie der Mensch, in: Das Argument 141, 25.
Jg., Berlin 1983, S. 665

III. Gibt es ein geschlechtsspezifisches Bewusstsein?

44

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Intelligenz

Der Begriff Intelligenz ist nicht mit dem der Intellektualität gleichzu-
setzen. Zwar entstammt der Intellektuelle der Schicht der sogenannten
Intelligenz, aber im Gegensatz zu letzterer sind es für den Intellektuel-
len die Widersprüche in der Gesellschaft und in sich selbst, die ihn be-
wegen und sein gesamtes Denken dominieren. Sartre betont zu Recht
die Differenz zwischen den Begriffen: „Was dagegen…einen Intellektu-
ellen ausmacht, ist der tiefe Widerspruch zwischen der Allgemeingül-
tigkeit, die die bürgerliche Gesellschaft seinem Wissen zugestehen
muß, und dem besonderen ideologischen politischen Rahmen, in dem
er dieses Wissen anzuwenden verdammt ist.“97 Wie er jedoch erst zum
Intellektuellen wird, darüber bleibt Sartre die Antwort schuldig. Für
ihn zählen außerdem nur diejenigen zur Schicht der Intellektuellen,
die „links“ sind: „Vor allem meine ich, daß kein Intellektueller existiert,
der nicht ‚links‘ ist“98, was jedoch nur seine eigene intellektuelle Einäu-
gigkeit ausdrückt.

Kehren wir zunächst zur näheren Bestimmung des Intelligenz-Be-
griffes zurück, ohne den die Charakterisierung des Intellektuellen
nicht auskommt.

Die ersten Spuren von Erinnerungsvermögen, die im Dienste der
Lustmaximierung innerhalb des kindlichen Reaktionsverhaltens zu be-
obachten sind, zeugen bereits von der menschlichen Fähigkeit zur
Lernleistung, die im Laufe der Entwicklung die rein spielerische und
phantastische Beziehung zur Außenwelt durch logisches Denken kor-
rigiert. Auf diesem Wege dürfen Spiel- und Phantasieverlangen des
Kindes nicht beeinträchtigt werden, sollen später keine Lernstörungen
auftreten. Melanie Klein verleiht gerade dem kindlichen Spiel eine
zentrale Bedeutung innerhalb der Ontogenese. Nach ihrer Erfahrung

IV. 

97 Sartre, Jean Paul: Die Intellektuellen und die Revolution, Neuwied/Berlin 1971,
S. 12

98 Ebd.: S. 11

45

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


hat die Aufhebung der Spielhemmung meistens die Beseitigung der
Lernstörung zur Folge. Der Spielhemmung liegt nach Melanie Klein
eine starke Phantasieverdrängung zugrunde, die gewöhnlich mit
zwangsneurotischen Zügen einhergeht99. Die Störung des kindlichen
„Wisstriebes“ ist das Ergebnis falscher Erziehung. Die Verdrängung des
Interesses an der Sexualität der Eltern und der eigenen führt nach
Kleins Beobachtungen zu schweren Störungen der Lernfähigkeit, die
sich in verschiedenen Abstufungen wie Faulheit, Interessenlosigkeit
und körperlichen Erkrankungen äußern. Diese Störungen betreffen
sowohl Mädchen wie Jungen, jedoch in unterschiedlicher Weise. Wel-
che Mutter kann sich schon den durchaus „wollüstigen“ Gefühlen hin-
geben, die ihr das Saugen ihres Kindes an der Brust bereitet? Sie wird
die Entwöhnung des Kindes betreiben, um dem Zwiespalt ihrer eige-
nen Gefühlswelt, ihrer Inzestangst, zu entrinnen. So werden Mannig-
faltigkeit und Intensität der Lusterlebnisse, welche dem Säugling in
den ersten Lebensjahren die Möglichkeit der Verhaltenserlernung und
Gedächtnisbildung bieten, eingeschränkt.

Natürlich wollen die liebenden Eltern das Beste für ihre Kinder,
doch sie sind den Ansprüchen der Kinder nicht gewachsen, da sie de-
ren libidinöse Forderungen als „Verführung“ empfinden, die mit der
herrschenden Moral nicht in Einklang zu bringen sind. Sie weichen
dem Kind aus, weil sie das eigene inzestuöse Verlangen fürchten. Das
Kind kennt noch kein Inzesttabu und versteht die elterlichen Vorbe-
halte nicht; es deutet sie als Liebesentzug. Der „Ödipuskomplex“, wo-
nach sich das weibliche Kind wünscht, die Frau des Vaters zu sein und
das männliche, der Mann seiner Mutter100‚ umschreibt den Inzest-
wunsch ungerechtfertigterweise zu Lasten des Kindes. Er lässt ihn zum
Ort des „schmutzigen kleinen Geheimnisses“101 werden, anstatt ihm
als rein biologische Notwendigkeit alle moralische Anrüchigkeit zu
nehmen. Die Inzestschranke nützt allein dem biologischen Fortbe-
stand der menschlichen Gattung, hat aber für jegliche Art zwischen-
menschlicher Beziehung, sofern sie gewaltfrei ist, keine Bedeutung.
Doch da Lust und Schuld, Triebhaftigkeit und Verbrechen innerhalb

99 Klein, Melanie: Psychoanalyse des Kindes, München 1970, S. 12
100 Freud: Abriß der Psychoanalyse, Das Unbehagen der Kultur, Frankfurt/M. 1976,

S. 44
101 Deuleuze, G./Guattari, F.: Antiödipus, Frankfurt/M. 1974, S. 347

IV. Intelligenz

46

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


der bürgerlichen Moral zusammengehen, nimmt auch Freud zuguns-
ten der Eltern Partei102. Die natürliche Mutter-Kind-Beziehung lebt
geradezu von „Verführungen“. Die Mutter und die übrigen Erziehungs-
personen können das Kind nur dann zum Lernen veranlassen, wenn
sie ihm stets neue Möglichkeiten eröffnen, die es libidinös zu besetzen
vermag – wenn sie es in diesem Sinne dazu „verführen“, Erfahrungen
zu sammeln und sich zu entwickeln. Aus sich heraus kann das Kind
nichts schöpfen; es ist vollkommen auf Impulse der Außenwelt ange-
wiesen. „Leider sind die Erwachsenen, die Subjekte der Erziehung, ih-
rerseits die Resultate jenes undurchsichtigen Ganzen, das wir Erzie-
hung nennen, daher im großen ganzen ungeeignete Subjekte einer Er-
ziehung, die auf große revolutionäre Wandlungen der Menschenseele
aus ist“103. Da der Erzieher in einer Gesellschaft aufgewachsen ist, „die
im Grunde auf Haß gebaut ist – freie Konkurrenz, Ausbeutung, Krieg,
Besitz, Profit sind ihre gesetzlich geschützten Signette –‚ sind seine Lie-
bestriebe von Kindheit an weder gesättigt noch kultiviert, sondern ver-
kümmert, verdrängt, verwildert … So trägt die scheinbare sublime
Liebe des Erziehers den Keim zur tiefsten Unbefriedigung in sich“104.
Melanie Klein warnt vor dem Bild des „guterzogenen“ Kindes, auf das
die Mutter so gern stolz sein möchte:

„So wäre zum Beispiel ein Kind in der ersten Kindheitsperiode das allen
Forderungen der Erziehung nachkommt, sich nicht von einem Phantasie-
und Triebleben beherrschen läßt (sich also anscheinend seiner Realität
völlig anpaßt) … sicherlich nicht nur ein altkluges und reizloses, sondern
ein im vollen Sinne des Wortes nichtnormales Kind. Wenn dieses Bild
noch durch eine weitgehende Phantasieverdrängung ergänzt wird liegt
Anlaß vor, der Zukunft mit Besorgnis entgegenzusetzen“105.

Eines der großen Verdienste der Frauenbewegung, wie heterogen sich
ihr Erscheinungsbild auch seit Beginn des letzten Jahrhunderts zeigt106,
ist es, das bestehende Erziehungssystem hinsichtlich der unterschiedli-

102 Fromm, E.: Analytische Sozialpsychologie und Gesellschaftstheorie, Frankfurt/M.
1972, S. 189

103 Bernfeld, Siegfried: Sisyphos oder die Grenzen der Erziehung, Frankfurt/M. 1967,
S. 132

104 Ebd.: S. 138
105 Klein, Melanie: A.a.O., S. 132
106 Siehe hierzu die “Geschichte der Frauenbewegung“, Hrg. Florence Hervé, Köln

1982

IV. Intelligenz

47

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


chen Behandlung der Geschlechter in Bewegung gebracht und auch
die Pädagogen und Pädagoginnen gezwungen zu haben, über die
gleichberechtigte Erziehung und Ausbildung von Mädchen und Jun-
gen nachzudenken. In zunehmendem Maße sind es Frauen, die mit
wissenschaftlichen Untersuchungen das Vorurteil der weiblichen Min-
derwertigkeit entkräften und geltende Tabus in der Kindeserziehung
durchbrechen. So kommen wir, da Bewusstsein – ob männliches oder
weibliches – nicht angeboren, sondern anerzogen ist, der Gleichbe-
rechtigung der Geschlechter von Generation zu Generation näher.

An der Schwelle jedes neuen menschlichen Lebens und damit je-
der neuen Generation herrscht das Es allein. Es verdankt seine Entste-
hung dem ersten vitalen Bedürfnis des Neugeborenen, Nahrung aufzu-
nehmen. Der erste Kontakt des Mundes mit der Mutterbrust bewirkt
eine Reizung, die von nun an zur Bedürfnisspannung eigener, sexueller
Natur wird und sich progressiv verselbständigt, d.h. von den vitalen
Bedürfnisspannungen wie Hunger und Durst unabhängig macht – die-
se gar unter ihre Herrschaft zwingt. Libido bleibt so nicht allein Lust-
gewinn aus Körperzonen, sondern wird zu Genuss. Als Genuss ist „alle
Lust … gesellschaftlich, in den unsublimierten Affekten nicht weniger
als in den sublimierten“107, das „Ludeln“ des Säuglings an der Flasche
oder der Mutterbrust nicht weniger als das Verfassen einer wissen-
schaftlichen Arbeit. Die Stillsituation liefert dem Kind neben der orga-
nismischen eine emotionale Befriedigung, die als „Dialog-Vorläu-
fer“108 anzunehmen ist. Es erlernt, Gefühle zu haben und zu äußern,
die ihm ermöglichen, sich zu beziehen. „In dieser Beziehung ist die
Mutter die Umwelt des Kindes, und die Umwelt ist libidinös. Daraus
entsteht wohl die Tendenz, die Umwelt allgemein libidinös zu beset-
zen“, folgert Róheim109. Piaget untersucht die wichtigsten Reaktions-
weisen des Kindes in den ersten Lebenswochen und weist nach, dass es
bereits auf dem Niveau der reflexhaften Verhaltensweisen Objekte in
sein Verhaltensschema einordnet, von denen es entwicklungsstimulie-
rende Impulse erhält. Allerdings erlebt es die Dinge als solche noch

107 Horkheimer, M./Adorno, Th. W.: Dialektik der Aufklärung, Frankfurt/M. 1971,
S. 94, 95

108 Spitz, R.: Vom Dialog, Stuttgart 1976, S. 78
109 Róheim, G.: Psychoanalyse und Anthropologie, Drei Studien über Kultur und das

Unbewußte, Frankfurt/M. 1977, S. 288

IV. Intelligenz

48

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


nicht bewusst, die es assimiliert. „Diese primitive Assimilation gibt da-
her noch nicht zu objektiven Urteilen Anlaß, konstituiert indessen die
ersten Operationen, die in der Folge in den eigentlichen Urteilen ihren
Abschluß finden. Derartige Operationen bringen die ersten erworbe-
nen Verhaltensweisen hervor und erzeugen folglich die ersten nicht
erblich angelegten Verhaltensschemata.“110 Piaget unterscheidet Assi-
milations- und Akkomodationsverhalten des Kindes, wobei ersteres als
egozentriertes und letzteres als umweltbestimmtes Verhalten ange-
nommen wird. Er betont jedoch die permanente Reziprozität beider
Verhaltensweisen: „Infolge der Interdependenz von Assimilation und
Akkomodation ist aber die Interaktion zwischen Subjekt und Objekt
so groß, daß es unmöglich ist, einen der Pole ohne den anderen zu
denken“111. Für Piaget gilt die Erfindung durch geistige Kombination
als die höchste Stufe menschlicher Intelligenzentwicklung; dieses Sta-
dium gilt ihm als die Krönung aller vorausgehenden Stadien. Es muss
deshalb in seiner Wurzel bereits im Aufbau der primären und sekun-
dären Verhaltensschemata enthalten sein und sich in jeder Operation
beobachten lassen. D.h., dass bereits der Saugreflex des Kindes einen
geschichtlichen Ablauf innerhalb seiner Entwicklung darstellt, bei dem
jede Episode von der vorausgehenden abhängt und die folgenden mit-
bedingt. Jede einzelne Operation bestimmt so alle anderen112. Die erste
Subjekt-Objekt-Beziehung des Kindes begleitet es also von der ersten
Lusterfahrung bis zum Tode. Sie bestimmt die psychische Strukturie-
rung, die die Basis der zukünftigen Lernleistung bildet. Die Enttäu-
schung der Mutter über die Geburt einer Tochter, in der sie nur die
Verdoppelung ihrer eigenen Minderwertigkeit sieht, wird die Bezie-
hung zu ihrem Säugling weniger lustvoll gestalten als die zu einem
Sohn. Mit ihm gebiert sie nicht nur den gesellschaftlich Herrschenden
und ihren eigenen Herrn, sondern sie hebt mit ihm ihre eigene Subal-
ternität auf, d.h. sie macht ihre eigene scheinbare weibliche Unvoll-
kommenheit durch ihn wett. Nur als die Mutter eines Sohnes erringt
sie gesellschaftliche Anerkennung. Sie bedenkt ihn mit Gefühlen, die
aus ihrem eigenen Sexualleben stammen. Sie streichelt, küsst und

110 Piaget,J.: Das Erwachen der Intelligenz beim Kinde, Stuttgart 1975, Gesammelte
Werke 1, S. 411

111 Ebd.: S. 420
112 Ebd.: S. 34f

IV. Intelligenz

49

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


wiegt ihn und nimmt ihn „ganz deutlich für ein vollgültiges Sexualob-
jekt“113. Das kann ihr die Tochter nie sein, und deshalb fällt die libidi-
nöse Beziehung zu ihr undifferenzierter aus. Das bedeutet, sie stattet
ihre Tochter mit einem ebenso undifferenzierten Lusttransfer der
Lernleistung aus und reproduziert so ihre eigene Unterordnung unter
den Mann. Dem Sohn macht die Mutter immer neue erotische Ver-
sprechen, die sie aus ihrer eigenen Erfahrung mit dem männlichen Ge-
schlecht schöpft und die ihn seine Dominanz und Potenz fühlen las-
sen. Mutter und Sohn stimulieren sich wechselseitig mit stets neuen
erotischen Angeboten einerseits und der begierigen Hingabe anderer-
seits. Nichts kann die mütterliche Omnipotenz mehr bestätigen als ihr
Sohn. Deshalb betrifft ihn ihre spätere Inzestangst besonders hart, da
er im Gegensatz zum Mädchen libidinös besonders sensibilisiert wur-
de. Für ihn ist die sexuelle Vereinigung mit der Mutter eine notwendi-
ge Konsequenz seiner so sorgfältig geförderten Entwicklung. Das erste
Ereignis in diese Richtung ist die Abstillung, der Entzug der Mutter-
brust. Das weibliche Kind wird von der Inzestangst der Mutter weniger
betroffen, da es ein gleichgeschlechtliches Wesen ist; es darf sich einer
kontinuierlicheren Zuwendung erfreuen114‚ die jedoch wegen ihrer li-
bidinösen Indifferenz keinen optimalen Lusttransfer der Lernleistung,
keine größere Lust-Lernspannung zur Folge hat. Der Junge erlebt die
geschlechtliche Andersartigkeit schmerzlicher, traumatischer aber
gleichzeitig als etwas der Mutter überlegen Männliches, das dieses
Trauma mehr als nur kompensiert, ihn als Herrscher über die Mutter
und damit über alle Frauen auszeichnet. Dem Mädchen bleibt die Nä-
he zur Mutter und die Reproduktion weiblicher Inferiorität115, bis dass
es in den Augen des Vaters, des Mannes, als Frau erkannt werden kann.
Erst in diesem späteren Entwicklungsstadium erlebt es die Abtrennung
von der Mutter, die ihre Tochter unter Umständen sogar als Rivalin
von sich stößt.

Während der Sohn den Abtrennungsschmerz mit aktiver Herr-
schaft über die Frau kompensieren kann, muss er vom Mädchen mit

113 Freu: Drei Abhandlungen …‚ a.a.O., S. 126
114 Siehe hierzu Nancy Chodorow, Das Erbe der Mütter, Psychoanalyse und Soziolo-

gie der Geschlechter, München 1985, S. 145, 216
115 Siehe hierzu Christiane Olivier, Jokastes Kinder, Die Psyche der Frau im Schatten

der Mutter, Düsseldorf 1987, S. 63 ff.

IV. Intelligenz

50

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


passiver Duldung des Sexualobjekt-Status‘ bewältigt werden. Beide
Formen der Bewältigung bleiben entfremdete, dem menschlichen We-
sen unangemessen eindimensionale116, nämlich einerseits aktivsadis-
tisch und andererseits passiv-masochistisch; dennoch gibt erstere den
besseren Lusttransfer für Lernleistungen ab. Die Inzestangst des Vaters
vor der Tochter ist wesentlich vermittelter, da er in der Regel weniger
mit der Pflege und Aufzucht der Kinder betraut wird. Außerdem
fürchtet er den Inzest weniger, was die Statistiken des sexuellen Miss-
brauchs der Töchter durch ihre eigenen Väter beweisen; denn auch die
eigene Tochter repräsentiert für ihn nur das schwache, minderwertige
Geschlecht, das zu seiner Befriedigung und zur Fortpflanzung auf der
Welt ist. Je mehr die Gesellschaft mit sexuellen Tabus belastet ist, umso
eher wird die Mutter zur Abstillung ihres Sohnes bereit sein, es sei
denn, sie kann für die weitere Stillung auf ein ideologisches Alibi zu-
rückgreifen, wie auf das Bild der Gottesmutter Maria, um die emp-
fundene Wollust in den Augen des Mannes, der Familie und der Um-
welt zur Apotheose hochstilisieren zu können. Welche Mutter ertrüge
schon die Feststellung, sie wecke im Kind das Inzestverlangen; und
dennoch ist es so – und es ist gut so, denn es bedeutet nichts anderes,
als dass die Mutter ihr Kind lehrt zu lieben und darauf vorbereitet,
Lernprozesse anzustrengen im Hinblick auf gesteigerten Lustgenuss117.
Die undifferenziertere Mutter-Tochter-Beziehung entspringt dem
mangelnden Selbstbewusstsein der Frau, wie es die Jahrtausende lange
Unterdrückungsgeschichte des weiblichen Menschen produziert hat.
Die Mutter reproduziert es in ihrer Tochter ebenso wie das männliche
Selbstbewusstsein ihres Sohnes. Sie ist es, die ihre Kinder auf der
Schwelle der Menschwerdung als erste begrüßt und auch die tradierten
Geschlechterrollen perpetuiert. Solange die Frauen die reflexive An-
strengung der Einsicht in den Prozess der weiblich/männlichen Sozia-
lisation scheuen, wird sich daran nichts ändern. Beginnen sie aber, da-
rüber nachzudenken, bedeutet dies das Ende der weiblichen Unterdrü-
ckungsgeschichte wie des Patriarchats überhaupt. Indem sie sich gegen

116 Marcuse, H.: Der eindimensionale Mensch, Neuwied, Berlin 1967, S. 76 ff.
117 Mit dieser Anschauung befinden wir uns in diametralem Gegensatz zu Bronislaw

Malinowski, Geschlecht und Verdrängung in primitiven Gesellschaften, Frank-
furt/M. 1984, S. 228 ff., der den Inzest “in einem gewissen Sinne (als) die Erbsün-
de des Menschen“ interpretiert (S. 236).

IV. Intelligenz

51

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


ihre Unterdrückung erheben, wehren sie sich gegen jede Form der Un-
terdrückung des Menschen durch den Menschen, gegen jede Form von
Herrschaft und Knechtschaft. Darum kann die Befreiungsgeschichte
der Frau die des Menschen schlechthin und damit der Geschlechter
sein. Zwar ist es für den Mann dieser Gesellschaftsordnung nicht er-
strebenswert, die Rolle der Frau zu übernehmen – wie es umgekehrt
durchaus der Fall ist, das ändert jedoch nichts an der Tatsache, dass
auch er der Befreiung aus entfremdeter Existenz bedarf – wenn er sich
auch wohler darin fühlen kann als die Frau. Wie sich die orale Sexua-
läußerung an eine vitale Körperfunktion der Nahrungsaufnahme an-
lehnt, so lehnt sich der kognitive Lernprozess seinerseits an diese Sexu-
aläußerung an. Sie gibt die Motivationsebene ab, die das Kind zur Be-
griffsbildung veranlasst. Die erstmals erfahrene Bedürfnisbefriedigung
macht sich von der vitalen Körperfunktion und deren Wiederholung
unabhängig und strebt – frei von Instinktbeschränkungen – über die
einfache Wiederholung hinaus zu immer umfassenderem Lusterleben,
wozu Lernerfahrung nur dienlich ist. Diese Lernerfahrung erscheint
dem Kind einzig dazu bestimmt, sein libidinöses Bestreben optimaler
befriedigen zu können. Die Ausbildung der Sprache – als der explizite
Ausdruck kognitiver Potenz – setzt das Kind in den Stand, seine Be-
dürfnisse unmittelbarer, unmissverständlicher zu formulieren. Die El-
tern – über die Lernfortschritte ihres Kindes erfreut – sind nur allzu
bereit, seinen Ansprüchen nachzukommen. Doch die Erwartungshal-
tungen von Eltern und Kind sind tendenziell verschieden. Während
das Kind den Begriffsbildungs- und Abstraktionsprozess im Dienste
des libidinösen Selbstgenusses vollzieht, dessen Optimierung ihm al-
lein wichtig ist, begrüßen die Eltern darin die Entwicklung seiner ra-
tionalen Fähigkeit, die Lustansprüche zugunsten der Anpassung an die
Umwelt einzugrenzen oder gar aufzugeben. Aus diesem Missverständ-
nis heraus muss der Dialog zwischen Eltern und Kind entgleisen, weil
die jeweiligen Erwartungshaltungen zu Enttäuschungen führen müs-
sen. Da das Kind sich in der schwächeren Position befindet, bleibt ihm
nur die Unterwerfung unter die Erwachsenenwelt und die Umwertung
seiner bisherigen Werte. Dieser Umwertungsprozess macht sich als die
Lebensphase geltend, die Freud die „Latenzzeit“ nennt118. Sie ist, im

118 Freud: Abriß der Psychoanalyse; a.a.O., S. 15

IV. Intelligenz

52

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Gegensatz zu Freuds Annahme, nicht biologisch vorprogrammiert,
sondern ein rein gesellschaftliches Produkt, das sich bei Mädchen und
Jungen nicht nur zeitlich verschoben, sondern auch mit anderen, eben
ideologiespezifischen Inhalten ereignet. So verstanden können wir
Freud zustimmen, wenn er ausführt: Während der Latenzzeit „werden
die seelischen Mächte aufgebaut, die später dem Sexualtrieb als
Hemmnisse in den Weg treten und gleichzeitig wie Dämme seine
Richtung beengen werden (Ekel, das Schamgefühl, die ästhetische und
moralische Idealanforderung). Man gewinnt beim Kulturkinde den
Eindruck, daß der Aufbau dieser Dämme ein Werk der Erziehung ist,
und sicherlich tut die Erziehung viel dazu“119. Diese gesellschaftlich er-
zwungene Sublimationsleistung nennt Herbert Marcuse zurecht eine
„repressive“120, denn sie zwingt das Kind, seinen libidinösen Anspruch
von der kognitiven Lernleistung zu trennen und letztere zu favorisie-
ren. Ratio und Libido werden nicht nur voneinander getrennt, sondern
auch verkehrt, so dass die Ratio sich einbilden kann, Libido habe nur
in ihrem Dienste, unter ihrer Herrschaft eine Daseinsberechtigung.
Ihrer lebensspendenden, auf Erweiterung von Lebensräumen gerichte-
ten Kraft wird nur noch ein reduzierter Weg aus dem Unbewussten er-
laubt, und die große ungenutzte Restenergie muss als archaische, chao-
tisierende Gewalt im Es ihr – oftmals ichzerstörendes – Eigenleben
führen. Diese repressive Sublimationsleistung der Lustansprüche geht
mit einer gleichzeitigen Stagnation innerhalb der Lernbereitschaft und
-leistung einher, da der Lusttransfer erheblich kastriert wurde. Wäh-
rend der Junge sich auf die aktiv sadistische Position seiner späteren
Rolle als Patriarch retten kann, bleibt dem Mädchen nur die passiv-
masochistische Zukunft als Frau und Mutter, als Dienerin des Mannes.
Ihre Restlernbereitschaft und -leistung wird sie nur auf diese Zukunft
vorbereiten, während der Junge seine kognitive Anstrengung im ob-
jektiven Herrschaftsdienste der technologischen Rationalität – wenn
auch formal-logisch eindimensioniert – zu immer höheren Formen
abstrakten Denkens ausbilden kann. So muss die Intelligenzentwick-
lung des weiblichen Bewusstseins notwendigerweise hinter der der
männlichen zurückbleiben, da sie sich nur an subalternen gesellschaft-

119 Ders.: Drei Abhandlungen …‚ a.a.O., S. 85
120 Marcuse, H.: Triebstruktur und Gesellschaft, Frankfurt/M. 1971, S. 206 ff.

IV. Intelligenz

53

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


lichen Zielen und Objekten abarbeiten und ausrichten darf, die im
Wesentlichen weniger der kognitiven Anstrengung bedürfen. Die
Frauen, die hierin eine Ausnahme machten und z.B. in die Universitä-
ten drängten, mussten in der öffentlichen Meinung als Mannweiber,
als Fehler der Natur gelten und wurden besonders von ihresgleichen
gemieden, verhöhnt und als abschreckendes Beispiel betrachtet.

Dass sie dümmer als der Mann seien, nehmen die Frauen als natur-
gegebene Tatsache hin, anstatt sie als gesellschaftliches Resultat zu be-
greifen, die mit der Gleichberechtigung ihre Basis verliert. Sie meinen,
diesen intellektuellen Mangel durch ihre scheinbare emotionale Bega-
bung mehr als wettmachen zu können.

Sie interpretieren die Umwelt mit ihren Gefühlen und glauben so
der Wahrheit näher zu kommen als der Mann, der dazu erzogen wurde,
Gefühle zu unterdrücken. Dieser Irrglaube ist der größte Feind der
weiblichen Emanzipation wie der Emanzipation des Menschen über-
haupt, da die Gefühle nur die unreflektierten herrschenden Normen
reproduzieren. Niemand wird mit Bewusstseinskonstanten geboren,
die es ermöglichen, spontan zwischen wahr und falsch, gut und böse,
schön und hässlich zu unterscheiden. Es gibt im menschlichen Be-
wusstsein nichts, was nicht gesellschaftlich determiniert ist. Nichts for-
dert kritischere Würdigung, als die Macht unserer Emotionen, wie wir
besonders eindrucksvoll am sog. Dritten Reich studieren können.
Auch die Frau kann sich nicht länger mit dem Hinweis auf ihr Ge-
fühlsmonopol um die reflexive Anstrengung drücken, wenn sie die
Ebenbürtigkeit der Geschlechter erreichen will. Sowenig der Mann sei-
ne herrschende gesellschaftliche Stellung mit natürlicher Intelligenzbe-
gabung rechtfertigen kann, sowenig gelingt dies der Frau mittels ihres
emotionalen Eskapismus‘. Beide Geschlechter müssen sich als die be-
greifen, die sie sind: als Menschen, die kraft ihres Bewusstseins die
Welt in eine friedliche verwandeln können. Hierzu zählt nicht nur der
Friede unter den Menschen und zwischen den Völkern, sondern auch
der mit den Tieren und der übrigen Natur. Die Unterscheidung von
Mann und Frau wird sich von der biologistischen Anschauung lösen
und sich als individuelle herausstellen, wie sie zwischen allen mensch-
lichen Individuen vorkommt. Wenn das biologische Geschlecht inner-
halb der Erziehung keine Rolle mehr spielt, wird sich herausstellen,
dass keine spezifisch männlichen oder weiblichen Begabungen und

IV. Intelligenz

54

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Nichtbegabungen existieren (außer den biologischen des Zeugens oder
Gebärens, die für sich betrachtet keine spezifisch menschlichen Bega-
bungen sind, da sie das Tier ebenfalls auszeichnen). In allen Lebens-
und Wirkungsbereichen des gesellschaftlichen Seins werden Männer
wie Frauen gleichermaßen repräsentiert sein. Die individuell verschie-
denen Neigungen und Fähigkeiten werden über die gesellschaftlichen
Rollenverteilungen entscheiden und die Geschlechterdifferenz als rein
biologischen Faktor im Dienste der Arterhaltung erkennen lassen –
und als sonst nichts.

IV. Intelligenz

55

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Das Geschlechterverhältnis

Wenn G.W.F. Hegel auch die ungleichen Geschlechterrollen als natür-
liches Resultat des historischen Prozesses beurteilte und damit nur den
Geist seiner Zeit widerspiegelte121‚ so hat er doch als erster eine wis-
senschaftliche Methode entwickelt, diese Ungleichheit als soziales Un-
recht aufzudecken, die jede bisherige Wissenschaftlichkeit entbehrt:
Die Dialektik. Mit ihrer Anwendung ergibt sich, dass das Hegelsche
Frauenbild lediglich ideologisches Resultat ist und seiner eigenen dia-
lektischen Erkenntnistheorie nicht entspricht.

Mit seiner dialektischen Logik hat Hegel nachgewiesen, dass der
gesamte Geschichtsprozess Resultat zwischenmenschlicher Beziehun-
gen und Tätigkeiten ist, woran Frauen und Männer gleichermaßen
mitgewirkt haben, wenn auch unter verschiedenen gesellschaftlichen
Bedingungen122. „Die Dialektik ist die wissenschaftliche Anwendung
der in der Natur des Denkens liegenden Gesetzmäßigkeit und zugleich
diese Gesetzmäßigkeit selbst“123.

Sie ist die Art und Weise unseres Denkens – auch hierin sind
Mann und Frau nicht unterschieden – die Umwelt wahrzunehmen, als
Objekte zu erkennen und auf uns als Subjekte im Dienste unseres Le-
bens zu beziehen; wie rudimentär oder auch abstrakt sich dieser

V. 

121 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Grundlinien der Philosophie des Rechts, Frank-
furt/M. 1970, § 166 (Zusatz)‚ S. 319: “Frauen können wohlgebildet sein, aber für
die höheren Wissenschaften, die Philosophie und für gewisse Produktionen der
Kunst, die ein Allgemeines fordern, sind sie nicht gemacht. Frauen können Ein-
fälle, Geschmack, Zierlichkeit haben, aber das Ideale haben sie nicht. Der Unter-
schied zwischen Mann und Frau ist der des Tieres und der Pflanze: das Tier ent-
spricht mehr dem Charakter des Mannes, die Pflanze mehr dem der Frau, denn
sie ist mehr ruhiges Entfalten, das die unbestimmtere Einigkeit der Empfindung
zu seinem Prinzip erhält. Stehen Frauen an der Spitze der Regierung, so ist der
Staat in Gefahr, denn sie handeln nicht nach den Anforderungen der Allgemein-
heit, sondern nach zufälliger Neigung und Meinung.“

122 Siehe hierzu Marx, ökonomisch-philosophische Manuskripte, MEW Ergänzungs-
band 1, Berlin 1973, S. 574

123 Hegel: Enzyklopädie, Stuttgart 1955, S. 10

57

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Denkvorgang vollziehen mag, er führt stets aus uns als Subjekt heraus
zum Objekt hin, lässt sich auf es ein, um seine Möglichkeiten zu entde-
cken und kehrt dann zum Subjekt zurück, das er mit neuen Inhalten,
die er vom Objekt erfahren hat, füllt und so qualitativ erweitert. Wir
pflegen zu sagen:

Wir sind um Erfahrungen reicher geworden. Nur weil wir Men-
schen fähig sind, diesen Prozess zu vollziehen, Umwelt als objekthaft
außer uns befindlich zu erkennen und unseren Zwecken gemäß mit
ihr umzugehen, haben sich Geschichte und Gesellschaft bilden kön-
nen. Und es ist nur folgerichtig, diese prozedierende Subjekt-Objekt-
Beziehung als den Keim aller historischen wie gesellschaftlichen Bezie-
hungen zu betrachten. „Sie ist nichts anderes als der Bau des Ganzen
(der Geschichte, d.V.) in seiner reinen Wesenheit aufgestellt“124.

Es liegt also in der Natur des Denkens, dass es sich auf dialektische,
Subjekt-Objekt-bezogene Weise die Umwelt aneignet. Das gilt sowohl
für Denkprozesse des weiblichen wie männlichen Hirns, mögen sie
sich auch auf noch so bornierte Weise äußern wie z.B. lediglich im
Dienste der organismischen Lebenserhaltung wie Essen, Trinken, Sich-
kleiden und noch einiges andere mehr. Mit Hilfe seines – wie auch im-
mer ausgebildeten oder unausgebildeten – Verstandes nimmt der
Mensch Objekte außer seiner selbst wahr, die er je nach individuellem
Bedürfnis benötigt und diesem Bedürfnis anpasst. Die Objektwahl er-
folgt in zunächst ausschließlicher Weise, d.h. sie blendet sowohl andere
Objekte wie andere Möglichkeiten des Verhaltens dazu im Augenblick
der Wahl aus, verhält sich ihnen gegenüber „negativ“, um es mit Hegel
auszudrücken. Erst nach der Befriedigung der unmittelbaren, lebens-
erhaltenden Bedürfnisse wird der Mensch fähig, neue Objekte zu er-
kennen, neue Bedürfnisse zu entwickeln und stets größere Zusammen-
hänge zwischen ihnen herzustellen. Im Laufe seines Lebens überwin-
det er so seine unmittelbar negative, eindimensionale Betrachtungs-
weise der Umwelt zugunsten einer progressiv vermittelten Erkenntnis-
fähigkeit, die allein die Einsicht in die gesellschaftliche Natur der Zu-
sammenhänge aller Subjekte und Objekte, wie die zwischen ihnen
existierenden Möglichkeiten von Beziehungen, verschafft. Wie weit
der individuelle Erkenntnisprozess voranschreitet, ist je nach Sozialisa-

124 Hegel: Phänomenologie des Geistes, Frankfurt/M., Berlin, Wien 1970, S. 37

V. Das Geschlechterverhältnis

58

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


tion eines jeden verschieden. Er bedeutet jedoch von Stufe zu Stufe der
Entwicklung die Aufhebung des unmittelbaren bornierten negativen
Verhaltens des Verstandes, der zunächst allein im Dienste der organis-
mischen Reproduktion tätig wird; Hegel nennt ihn „Die Negation der
Negation“, indem die unmittelbare Negation wiederum negiert wird,
aufgehoben wird, um in Gestalt der „Position“, der neuen Qualität
einer höheren Erkenntnisstufe, die Einsicht in die Wahrheit des Er-
kenntnisgegenstandes zu ermöglichen. Dennoch lobt er die unmittel-
bare, negative Kraft des bornierten, von der Vielfalt der Möglichkeiten
„abstrahierenden“ Verstandes als die eigentlich geschichtsbildende125,
die den „Widerspruch“ in die Welt bringt, den dialektischen Wider-
spruch zwischen Subjekt und Objekt und damit erst die Möglichkeit
einer tätigen Auseinandersetzung der Menschen miteinander. Es lässt
sich nur etwas miteinander vermitteln, das zunächst als Getrenntes
wahrnehmbar ist. Diesen Widerspruch, der in der Subjekt-Objekt-Re-
lation seinen Ursprung hat, ist zugleich die vorwärtstreibende Kraft
des historischen Prozesses126‚ da er die Individuen herausfordert, sich
gegenseitig als solche wahrzunehmen, sich aneinander abzuarbeiten,
tätig zu werden und damit Geschichte zu haben. Das existierende Ge-
schlechterverhältnis ist somit Resultat eines Geschichtsprozesses, an
dem Frauen und Männer gleichermaßen – wenn auch unter verschie-
denen gesellschaftlichen Voraussetzungen – teilhatten und teilhaben.
Die untergeordnete Rolle der Frau ist damit auch ihr eigenes Werk, ist
Resultat ihrer Passivität, ihrer Jahrtausende langen Duldung ihres Op-
ferdaseins. Den stärksten Ausdruck der dialektischen Spannung zwi-
schen Subjekt und Objekt, die zur Auflösung in eine neue Qualität
drängt, beschreibt Hegel im Liebesverhältnis zwischen Mann und
Frau127‚ worin jeder dem anderen ebenbürtig begegnet.

Jeder will nicht ohne den anderen sein. Es findet sich hier kein Ar-
gument, das die Subalternität der Frau, wie er sie z.B. in den „Grundli-

125 Ebd.: S. 28, 29
126 Hegel: Wissenschaft der Logik II, Frankfurt/M. 1969, S. 74-76. Dass der histo-

rische Prozess von Hegel als Resultat des “absoluten Geistes“ behauptet wird, än-
dert nichts an der Tatsache, dass er ihn als das Ergebnis zwischenmenschlicher Be-
ziehungen und Tätigkeiten nachweist. Die Kritik seines objektiven Idealismus‘ ha-
be ich an anderer Stelle geleistet und braucht an dieser Stelle nicht thematisiert zu
werden.

127 Hegel: Jenenser Realphilosophie II, Leipzig 1931, S. 197

V. Das Geschlechterverhältnis

59

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


nien der Philosophie des Rechts“ formuliert, begründen könnte. Das
Gegenteil ist der Fall. Indem er Subjekt und Objekt in ihrer Beziehung
aufeinander den Prozess der gegenseitigen Identifizierung durchleben
lässt, woraus beide gleichzeitig um die Identität des anderen erweitert
hervorgehen, nehmen das Subjekt-Frau und das Subjekt-Mann wech-
selseitig ihre Besonderheiten in sich auf und machen sie zu ihren eige-
nen – erreichen ja gerade dadurch eine neue Qualität. Der Mann wird
um die weiblichen Anteile bereichert und die Frau durch die männli-
chen, so dass es keine Basis des Herrschens und Beherrschtseins geben
kann – vorausgesetzt, die Liebesbeziehung findet in einer Gesellschaft
statt, die nur an der Entwicklung der Menschen zu autonomen Indivi-
duen interessiert ist, statt an der profitmaximierenden Ausbeutung der
Menschen im Dienste des Kapitals. Hegel entwirft am Beispiel der Lie-
benden eine freie, menschenwürdige Gesellschaftsordnung und ver-
sucht nun, die bürgerliche Realität seiner Zeit darunter zu subsumie-
ren, ohne zu erkennen, dass dies nicht möglich ist, da die bürgerliche
Ordnung gerade auf der Unterordnung der nichtbesitzenden Men-
schen unter die Besitzenden wie der Unterwerfung der Frau unter den
Mann zum Schutze des Privateigentums basiert. Für ihn sind die bür-
gerlichen Gesellschaftsverhältnisse die dem Menschen angemessensten
und deshalb letzten. Auftretende Ungleichheiten in der Behandlung
und Beachtung der Menschen wie die von Mann und Frau haben des-
halb in seiner Anschauungsweise ontischen, wesenhaft menschlichen
Charakter. Er erkennt sie als ewige, naturgegebene Gesetzmäßigkeit an,
als Wahrheit, weil der gesellschaftserzeugende „absolute Geist“ nichts
Unwahres hervorbringen kann. Ohne die Erkenntniskrücke des abso-
luten Geistes hätte er diese Ungleichheiten als Produkt der Produkti-
onsverhältnisse, die darauf basieren, interpretieren können. Statt die
Notwendigkeit einer Änderung solcher Verhältnisse zu formulieren,
bildet er seine im wahren Sinne menschliche Subjekt-Objekt-Dialektik
darauf ab und ordnet die Menschen dem Produktionsprozess unter
statt umgekehrt. Damit reproduziert er den Geist seiner Zeit statt die
von ihm selbst entwickelte Subjekt-Objekt-Dialektik.

Mann und Frau begegnen einander als autonome Subjekte, Indivi-
duen, die aufeinander eine starke Anziehungskraft ausüben. Indem sie
sich aufeinander einlassen, lösen sie sich weitgehend aus ihrer jeweili-
gen Subjektivität und schlüpfen in das geliebte Objekt, identifizieren

V. Das Geschlechterverhältnis

60

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


sich mit ihm, entäußern sich selbst im anderen. Sie verhalten sich
selbst gegenüber negativ und vergegenständlichen sich im anderen. Sie
vergewissern sich der Liebe des anderen, indem sie ihn ganz zu verste-
hen suchen. Sie sind aktiv, suchen einen geeigneten Ort, wo sie mitein-
ander allein sein können, sie gehen ins Theater, ins Konzert, ins Kino,
sie machen einander Geschenke. Sie lieben den anderen auf eine Wei-
se, von der sie glauben, dass sie ihm am besten gefällt und ihm guttut.
Die Befriedigung der Bedürfnisse des anderen bedeutet zugleich die
optimale Befriedigung der eigenen Bedürfnisse. Kehren sie zu sich als
Subjekte zurück (z.B. in die alltägliche Berufstätigkeit), so sind sie
nicht mehr dieselben, die sie vor ihrer Begegnung mit der/dem Gelieb-
ten waren, sie haben sich um die Dimension des geliebten Objekts er-
weitert und neue Lebensräume, -qualitäten eröffnet. Sie sind Subjekt
und Objekt zugleich, sie sind sie selbst und gleichzeitig nicht sie selbst,
weil sie sich nur im anderen als Geliebte/r wiederfinden können. In
ihrem Liebesverhältnis sind sie miteinander identisch und nichtiden-
tisch zugleich, verkörpern gemeinsam ihre Liebe und bleiben doch
auch Individuen, die unabhängig voneinander Tätigkeiten verrichten.
Was Hegel unter der „Identität von Identität und Nichtidentität“ von
Subjekt und Objekt versteht, hat er am Beispiel der Liebesbeziehung
von Mann und Frau am deutlichsten ausgeführt. Sein zu diesem Zwe-
cke vielzitiertes Herrschaft-Knechtschaft-Kapitel der Phänomenolo-
gie128 ist kaum dazu geeignet, da es, statt von einem wesenhaft
menschlichen, von einem Herrschaftsverhältnis ausgeht.

Wie eine Liebesbeziehung nur auf dialektische Weise zu verstehen
ist, so sind es auch die Geschichte und die gesellschaftlichen Verhält-
nisse, da wir es mit lebendigen Individuen zu tun haben und nicht mit
chemischer, physikalischer und organismischer Natur um uns herum.
Letztere besitzt deshalb mit der formalen Logik der Naturwissenschaf-
ten das geeignetste Mittel ihrer Erkenntnis, die jedoch hinsichtlich ge-
sellschaftlicher Prozesse keine gültigen Aussagen machen kann, da sie
vom Ausschluss des Widerspruches lebt. Zwar hilft die formallogische
Diagnose des Chirurgen, den menschlichen Körper zu heilen und zu
retten, wenn er z.B. durch einen Fall verletzt wurde. Sie sagt aber
nichts darüber aus, warum der Mensch gefallen ist. Dass er, wenn er

128 Ders.: Phänomenologie …‚ a.a.O., S. 113 ff.

V. Das Geschlechterverhältnis

61

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


fällt, stets nach dem Fallgesetz fällt, hat für ihn als Menschen keine Be-
deutung. Vielleicht wollte er sich aus Liebeskummer, um beim Beispiel
zu bleiben, töten; vielleicht wollte ihn der/die Geliebte aus Eifersucht
töten und hat ihn gestoßen; vielleicht wollte er nur eine sportliche
Leistung erbringen, die missglückte. Diese Fragen kann man nur mit
Hilfe der Subjekt-Objekt-Dialektik eingrenzen und eventuell beant-
worten. Wenn sich zwei Menschen lieben, dann wird aus dieser Bezie-
hung nicht formallogisch eine Ehe und es entsteht nicht unbedingt
Nachwuchs. ‚Wenn ich liebe, dann heirate ich und habe Kinder‘! Diese
gängige Weltanschauung reduziert die menschliche Liebe auf ein quasi-
tierisches Niveau, auf dem die Fortpflanzung biologisch durch Instink-
te geregelt ist. Wenn sich zwei Menschen lieben, heiraten sie nicht not-
wendigerweise und bekommen Kinder. Hierzu sind viele Faktoren von
Bedeutung, die mit der formalen Wenn-Dann-Logik nicht erfasst wer-
den können. Selbst wenn die beiden Liebenden heiraten und ein Kind
zeugen oder gebären, dann ist dieses Kind Ausdruck menschlicher
Liebe, worin sich die Liebenden auf der Stufe einer neuen Qualität
ihrer Liebe sinnlich anschauen können und nicht logische Folge. Wäre
dies so, dürfte man die gleichgeschlechtliche Liebe nicht als solche gel-
ten lassen, weil sie nicht ehefähig, weil nicht fortpflanzungsfähig wäre.
Dass dieser Irrtum heute noch so weit verbreitet ist, zeugt von einer
biologistischen Betrachtungsweise der Liebe. Selbst Hegel unterlag die-
sem nur ideologisch zu begründenden Fehlurteil, obwohl er die Me-
thode entwickelte, es als solches zu erkennen. Doch niemand kann sei-
ne Zeit überspringen, sondern nur bis an die Grenzen derselben mit-
tels reflexiver Anstrengung vordringen, um zukünftige Möglichkeiten
gesellschaftlichen Zusammenlebens der Menschen zu entdecken. Im
Liebesverhältnis ist „Jedes … darin dem Anderen gleich, worin es sich
ihm entgegengesetzt hat. Sein Sichtunterscheiden vom Anderen ist da-
her sein Sichgleichsetzen mit ihm, und es ist Erkennen ebendarin …
‚ daß ihm für es selbst seine Entgegensetzung in die Gleichheit um-
schlägt oder dies, wie es im Anderen sich anschaut, als sich selbst
weiß“129. Das Subjekt macht die Erfahrung seiner eigenen Existenz erst
über die Anerkennung des anderen innerhalb eines Verhältnisses, das
es eingegangen ist. Liebe ist Resultat der Bewegung, die sich zwischen

129 Ders.: Jenenser Realphilosophie, a.a.O., S. 201

V. Das Geschlechterverhältnis

62

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Subjekt und Objekt ereignen muss, um die individuelle Fremdheit zu
überwinden. Weder die spontane unmittelbar konsumierende Existen-
zweise, die sich absolut setzt und den anderen nur in Form der zu kon-
sumierenden Sache zulässt, noch die einfache Erfahrung der Negation
der eigenen Existenz, die den anderen nur als den Fremden, Wider-
ständigen, einen selbst Verunsichernden, Bedrohenden setzt, zeichnen
ihn als menschliches Wesen aus. „Das Selbstbewußtsein erreicht seine
Befriedigung nur in einem anderen Selbstbewußtsein“130.

Solange es keine Gesellschaft gibt, in der Mann und Frau sich als
ebenbürtige, selbstbewusste und geachtete Individuen gegenüberste-
hen, wird das Wesen der menschlichen Liebe weitgehend unbekannt
bleiben. Wie der Sklave den Herrn, liebt die Frau den Mann in dem
Maße, wie es ihr gesellschaftlicher Status und ihre finanzielle Versor-
gung erfordern. Wie der Herr so ist der Mann mit dieser Form zufrie-
den, da sie seine Persönlichkeit kaum berührt. In einem solchen Lie-
besverhältnis entspricht die Unterentwicklung der weiblichen Identität
der des Mannes – wenn auch in verschiedenen Inhalten. Die Lust der
Frau am Gebraucht-Werden kommt der des Mannes am Gebrauchen
entgegen. Ihr Wunsch zu dienen, ermöglicht die Herrschaft des Man-
nes. Beide empfinden diesen Geschlechterdualismus schmerzlich; der
Mann darf nie schwach sein und die Frau nicht im männlichen Sinne
stark, wenn beide ihr geschlechtsspezifisches Image nicht verlieren
wollen. Diese defizitäre Empfindung reicht jedoch nicht dazu aus, dass
der Mann in die Rolle der Frau schlüpfen möchte, was umgekehrt sehr
häufig der Fall wäre. Im Gegensatz zur Frau fühlt der Mann sich in sei-
ner gesellschaftlichen Rolle einigermaßen wohl, weil sie immer noch
wenigstens die Beherrschung von Frau und Kindern ermöglicht, wenn
er im Arbeitsleben versagt. Auch wenn der Mann am untersten Ende
der sozialen Skala angekommen sein sollte, gibt es immer noch je-
manden unter ihm – die Frau, und das macht selbstbewusst genug.
Der Mann ist deshalb weniger daran interessiert, die gesellschaftlichen
Verhältnisse zu ändern, in denen es immer noch jemanden gibt, auf
den er hinabschauen kann, als die Frau, die am Ende der Skala ran-
giert. Deshalb ist es nun an der historischen Zeit der Frau, den Ge-
schlechterkampf nicht als natürlichen, sondern politischen zu begrei-

130 Ders.: Phänomenologie …‚ a.a.O., S. 112

V. Das Geschlechterverhältnis

63

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


fen, in dem sie nichts zu verlieren hat als ihre Sucht des Gebrauchtwer-
dens131.

Die Liebe

Die Subjekt-Objekt-Dialektik zwischenmenschlicher Beziehungen
wird von Hegel nicht zufällig am Beispiel zweier Liebender demons-
triert.

In der Liebesbeziehung zwischen Mann und Frau zeigt sich, was
die Besonderheit der menschlichen Spezies ausmacht: die Identifikati-
onsfähigkeit des einen mit dem anderen Menschen. Indem einer den
anderen zu verstehen versucht, gibt er vorübergehend seine Subjektivi-
tät auf und wird selbst zum geliebten Objekt. Kehrt er zu sich mit sei-
nen Gedanken und Gefühlen zurück, ist er nicht mehr derselbe, der er
vorher war, sondern ein um den Anderen erweiterter, bereicherter, er-
fahrener Mensch, der gleichzeitig sowohl er selbst als auch der andere
ist. Dieser spezifisch menschliche Identifikations- bzw. Subjekt-Objekt-
Prozess ist ein unendlicher, weil er in keinem Augenblick individueller
wie gesellschaftlicher Existenzweise fehlt. In der Liebe tritt er am klars-
ten hervor, existiert aber in allen Formen menschlicher Beziehungen.
Und da kein menschliches Wesen beziehungslos existieren oder sich
zum Menschen entwickeln kann, ist dieser Identifikationsprozess all-
gegenwärtig. Mögen die Begegnungen der Menschen noch so flüchtig
sein, das Wahrnehmen von Objekten noch so unbewusst (z.B. in der
kommerziellen Warenwerbung), so gehen die Menschen aus diesen
doch – wenn auch noch so minimal – verändert (ob positiv oder nega-
tiv) hervor. Selbst der Schlaf, das wissen wir seit Freud, unterbricht
diesen Prozess nicht, da ich Traumbildern ausgesetzt bin, die auf mein
Unbewusstes wirken und beim Erwachen die Aufmerksamkeit des Ich
auf sich lenken. Ob ich sie nun verdränge oder mich ihnen stelle, ich
muss bewusst oder unbewusst auf sie reagieren, mich auf sie beziehen
wie auf andere Eindrücke und Objekte meiner Umwelt. Selbst wenn
ich mich wie Robinson Crusoe auf eine einsame Insel allein zurückzie-
he, nehme ich die gesellschaftlichen Subjekt-Objekt-Beziehungen in

1.

131 Norwood, Robin: Wenn Frauen zu sehr lieben, Reinbek/Hamburg 1987

V. Das Geschlechterverhältnis

64

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Gestalt meiner Träume und Erinnerungen, meiner Phantasie und So-
zialisation mit und muss mich mit ihnen weiterhin auseinandersetzen.
Indem ich tätig werde, und sei es nur in meinen Gedanken und Vor-
stellungen, schaffe ich mir selbst Objekte, auf die ich mich wieder als
Subjekt beziehen kann – und so unendlich fort.

Kein menschliches Wesen kann in diesem Sinne beziehungslos
sein. Die Sexualität dient dem Identifikationsprozess der Liebe als das
optimalste Medium. Die Art ihrer Ausübung kennzeichnet die Quali-
tät der Beziehung wie die Qualität der entsprechenden gesellschaftli-
chen Stufe, auf der die Liebenden leben. Denn die menschliche Sexua-
lität ist sich weder organismischer Selbstzweck wie beim instinktregu-
lierten Tier, noch steht sie in erster Linie im Dienste der Arterhaltung.
Ebenso wie sich die orale Lustempfindung des Säuglings von der Not-
wendigkeit der Nahrungsaufnahme ablöst, geschieht dies in Hinsicht
der organismischen Ausscheidungszonen sowie der genitalen biologi-
schen Fortpflanzung. Wie der orale Genuss vom Menschen jederzeit
und unabhängig vom Hungrigsein wiederholbar ist oder gesteigert
werden kann (die Verfeinerung der Speisen und Tisch-Sitten geben
Zeugnis davon132), so kann die menschliche Sexualität unabhängig
von der Notwendigkeit der Fortpflanzung genossen werden. Der
Mensch ist auch in dieser Hinsicht keiner Instinktregulation unterwor-
fen, er kennt, im Gegensatz zum Tier, keine sogenannten Brunftzeiten.
Die Sexualität lässt das Gefühlspotential auf optimale Weise frei, wenn
sich die Liebespartner einander vorbehaltlos hingeben. Dabei kommt
es weniger auf deren biologische Geschlechtsmerkmale an als auf ihre
Emotionalität. Liebe ist sowohl zwischen gleichen als auch unter-
schiedenen Geschlechtern im menschlichen Sinne „normal“. Dass es
bei der gleichgeschlechtlichen Liebe nicht zur Fortpflanzung kommen
kann, ist lediglich von biologischer Bedeutung und kann im menschli-
chen, gesellschaftlichen Sinne nicht tabuisiert werden. Damit würde
die menschliche Liebe auf die tierische Stufe heruntertransformiert
werden. Dass dies noch heute geschieht, indem Homosexualität als
nicht normal betrachtet wird, zeigt, dass unsere Gesellschaftsordnung
zwar technologisch aber nicht im gleichen Maße kulturell angemessen
entwickelt ist; dass wir uns auf dem Gebiet der zwischenmenschlichen

132 Elias, Norbert: Über den Prozeß der Zivilisation, Bern 1969

1. Die Liebe

65

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Beziehungen noch auf „allen Vieren“ bewegen, oder – um mit Ernst
Bloch zu reden – den „Aufrechten Gang“ noch nicht erlernt haben.
Doch auch auf diesem Gebiet ist ein positiver Wandel in der menschli-
chen Gesinnung zu bemerken, der auf weiteren Wandel hoffen lässt.

Aus denselben Gründen gilt auch der Inzest als gesellschaftliches
Tabu, da er moralisiert statt als rein biologische Notwendigkeit der
Arterhaltung betrachtet wird.

In der Liebe zweier Menschen kommt es nicht auf die sexuell mög-
lichen Praktiken an, wie sie von Masters und Johnson programmatisch
untersucht wurden133‚ sondern auf die Beziehungsinhalte, die Gefühle.
Alles, was Menschen tun und was mit ihnen geschieht, nimmt den
Weg durch ihre Köpfe134‚ hinterlässt mehr oder weniger ausgeprägte
Spuren in ihrer Psyche und bestimmt ihr zukünftiges Verhalten zur
Umwelt wie zu sich selbst. Diese Gefühle sind allein Resultat individu-
eller Sozialisation und biologisch nicht vorgegeben – auch nicht die
Aggression, die gemeinhin als Trieb behauptet wird135.

Unsere Gesellschaft erzieht Menschen zu Frauen und Männern,
die ihre erotische Bedeutung füreinander wesentlich an biologischen
Geschlechtsmerkmalen (starke Muskulatur des Mannes, zur Kopulati-
on aufforderndes “Popowackeln“ der Frau usw.) festmachen müssen,
da ihnen kaum andere erotische Verhaltensformen angeboten oder in
der Familie oder im Freundeskreis vorgelebt werden. Es wundert nicht,
dass sich das Liebesverhältnis im Allgemeinen auf quasi-tierischer Stu-
fe vollzieht. Die menschliche Fähigkeit zur Liebe wurzelt jedoch nicht
in Geschlechtsorganen, sondern im unbewussten Reservoir der Indivi-
duen. Der Körper dient nur als Mittler und das unbeschränkt auf be-
stimmte Körperteile, nicht als Erzeuger der Liebe. Er liefert die sehr
wesentlichen Möglichkeiten, neben unendlich vielen körperungebun-
denen, die Liebe auszudrücken.

133 Masters, W./Johnson, v.E.: Die sexuelle Reaktion, Reinbek/Hamburg 1974
134 Engels, Friedrich: Feuerbach und der Ausgang der klassischen deutschen Philoso-

phie, Berlin 1946, S. 25
135 Kofler, Leo: Aggression und Gewissen, München 1973

V. Das Geschlechterverhältnis

66

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Wenn sich der Mann gebärdet „wie der Affe auf dem Affenfelsen“,
der mit jeder möchte, wenn er könnte136‚ verrät er, trotz gesellschafts-
verbessernder Ambitionen, seine extrem tierische Betrachtungsweise
der Liebe, der es im Wesentlichen auf Geilheit ankommt und nicht auf
einen bestimmten Liebespartner. Doch die Frau verhält sich in der Re-
gel zu solch einer männlichen Betrachtungsweise komplementär, in-
dem sie die permanente sexuelle Verfügbarkeit signalisiert, wie es
selbst die Affenweibchen nur in der kurzen instinktregulierten Periode
der Brunst können. Die emotionale Genussfähigkeit des Mannes ist
das Resultat einer Erziehung, die unter Männlichkeit die aktive Unter-
werfung der Frau im Liebesakt versteht, aggressiv-sadistische Gefühle
fordert, die die Frau als Mittel der Befriedigung statt als Subjekt gelten
lassen, daher eher mit dem Akt der Masturbation vergleichbar ist als
mit einer erfüllten Liebesbeziehung, in der sich die Partner als gleich-
wertige begegnen. Dem aktiv-sadistischen Verhalten des Mannes ent-
spricht das passiv-masochistische der Frau. Ihre emotionale Genussfä-
higkeit entspringt der Unterwerfung unter den Mann, indem sie sich
gerade als dieses Mittel männlicher Befriedigung selbst genießt und
ihre Persönlichkeit verleugnet. Ihre Gefühle basieren auf der anerzo-
genen Fähigkeit zur Hingabe und Selbstaufopferung. Sie kann sich nur
auf diese Weise emotional reproduzieren, weil sie es nicht anders ge-
lernt hat – oder sie muss auf die Gefühle der Liebe verzichten. Sie wird
zur Selbstaufgabe erzogen und kann sich als Frau nur in dieser Rolle
selbst genießen137. Weil die menschliche Libido auf Lustgewinn um je-
den Preis gerichtet ist, muss die Frau ihre Opferrolle mit Lust besetzen,
da ihrem Es, ihrem Unbewussten, keine anderen Möglichkeiten eröff-
net wurden. Sowenig der Mann dieser gesellschaftlichen Verhältnisse
die Frau als autonomes Subjekt erkennen und lieben kann, sowenig ge-
lingt dies der Frau. Beide bleiben nahezu autistisch in sich selbst gefan-
gen, ohne eine wahrhaft menschliche Beziehung zueinander aufneh-
men zu können. Voraussetzungen, um diese Beziehungsunfähigkeit,
die im Bereich der Psychiatrie besonders hervortritt, nicht als ewige,

136 So äußerte sich Wolf Biermann in der Sendung “Hallo, Ü-Wagen“ von Carmen
Thomas am 12.11.87 im WDR II. Er setzt sich für menschlichere Verhältnisse ein
und befindet sich als Individuum noch auf der Ebene von D. Morris “Nacktem
Affen“.

137 Norwood: Wenn Frauen zu sehr lieben, a.a.O.

1. Die Liebe

67

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


unabänderbare menschliche Unfähigkeit zu interpretieren, was zum
resignativen Opportunismus führen muss, wenn nicht zur Verzweif-
lung, sind nur mittels reflexiver Anstrengung zu schaffen. Mit ‚Glaube,
Hoffnung, Liebe‘ kann nichts ausgerichtet werden, da sie aus ideolo-
gischen Gegebenheiten resultieren, die es geradezu hinterfragen gilt.

Auf unsere Emotionen als Signifikanten der Wahrheit können wir
uns nicht verlassen, da sie allein im Dienste unserer Libido stehen und
auf Lust um jeden Preis ausgerichtet sind – unter welchen persönli-
chen und gesellschaftlichen Bedingungen auch immer. Die inhaltli-
chen Qualitäten unserer Gefühle hängen vom Prozess unserer Erzie-
hung ab und besitzen keine natürlichen selbstregulierenden Konstan-
ten.

Hieraus erklärt sich die Tatsache, dass Frauen innerhalb der Kul-
tur- und Geistesgeschichte kaum hervorgetreten sind. Im Gegensatz zu
den Männern wurden und werden sie zum Dienen erzogen. Das Mäd-
chen hat eine Puppenstube, die es für die Puppenfamilie aufräumt und
sauber hält; es hat wenigstens eine Puppe, die es umsorgt und – da es
sich meistens um weibliche Puppen handelt – für die männlichen Bli-
cke schmückt; es hat eine Puppenküche, in der es für diese Puppenfa-
milie kocht … und so unendlich fort. Ist es zur Frau herangewachsen,
sucht es sich einen Mann, der es finanziell versorgt, ihm Kinder macht
und seine dienenden Qualitäten zu schätzen weiß, indem er es heira-
tet. Für diese anerzogene Lustbesetzung einer dienenden Zukunft gibt
die Frau auch heute noch in der Regel ihre Berufstätigkeit und damit
verbundene persönliche Unabhängigkeit auf. Das Gefühl des Ge-
brauchtwerdens verschafft ihr mehr Lust als ihre Unabhängigkeit und
eine berufliche Karriere. Wählt sie dennoch die Karriere, leidet sie dar-
unter, dass kein Mann, kein Kind sie brauchen und empfindet sich als
überflüssiges Wesen, das seine „Berufung“ als Frau, Ehefrau und Mut-
ter verfehlt hat. Die individuelle Realität einer unabhängigen, berufstä-
tigen Frau widerspricht ihrer sozialgeprägten Emotionalität. Deshalb
fällt es ihr stets leichter, auf die Karriere zu verzichten als auf Kinder,
Ehe und Familienleben. Unzählige Selbstzeugnisse in Form von Brie-
fen und Tagebüchern von Frauen, die diesen Konflikt zugunsten ihrer
Selbstaufgabe lösten, liegen uns dank feministischer Frauenforschun-

V. Das Geschlechterverhältnis

68

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


gen vor138. Entscheidet sich die Frau dennoch für die Unabhängigkeit
und den Beruf, muss sie auf ein wesentlich größeres Lustreservoir ver-
zichten als der Mann, dessen Erziehung spezifisch berufsorientiert ver-
laufen ist – und der deshalb gerade Unabhängigkeit und Karriere als
libidinöse Werte empfindet. Sein Konflikt beginnt, wenn er z.B. durch
Arbeitslosigkeit auf den häuslichen Bereich des Dienens zurückge-
drängt wird. Im Gegensatz zum Mann, der den Genuss an Macht und
Herrschaft als Kind bereits eingeübt hat, kann die „Karriere“-Frau die-
se Möglichkeiten kaum genießen, weil ihre Sozialisation nicht entspre-
chend verlaufen ist.

Mann und Frau dieser Gesellschaftsordnung ergänzen sich in ant-
agonistischer Weise, indem das männliche Herrschaftsprinzip dem
weiblichen Knechtschaftsprinzip entspricht. Je dominanter der Mann,
um so opferbereiter die Frau; sollten auch ihre schöpferischen Fähig-
keiten denen des Mannes ebenbürtig oder überlegen sein, wird sie das
Wissen um diese Begabung in der Regel früher oder später verdrängen,
verheimlichen oder allein in den Dienst ihres Mannes stellen, um auf
diese Weise am Erfolg ihres Mannes teilzuhaben.

Unter dem Titel „Die Frauen der Genies“ hat Friedrich Weissen-
steiner versucht, einigen dieser Frauen ein dankbares Denkmal zu set-
zen.139 Er lobt sie als die hingebungsvollen Musen, Sekretärinnen,
Haushälterinnen, Mütter und Managerinnen, die ihren genialen Män-
nern zum Ruhm verholfen haben und selbst ein weitgehendes Schat-
tendasein führten. Weissensteiner hebt nur einige wenige, wie Con-
stanze Mozart, Christiane Vulpius, Cosima Wagner, Mileva Einstein,
Alma Mahler-Werfel und Katja Mann, heraus und bezeichnet sie als
„Schattenfrauen“, die zur Unsterblichkeit ihrer Männer beigetragen
und auf eine eigene Karriere verzichtet haben. Er zitiert Katja Mann,
stellvertretend für die anderen Frauen: „Ich habe in meinem Leben nie
tun können, was ich hätte tun wollen.“140 Aber er zitiert diese Worte
Katja Manns nicht mit Bedauern, sondern mit großer Hochachtung

138 Z.B. auf dem Gebiet der Musik haben dies u.a. Eva Weissweiler (Komponistinnen
aus 500 Jahren, Frankfurt/M. 1981), Eva Rieger (Frau, Musik und Männerherr-
schaft, Frankfurt/M., Berlin, Wien 1981), Antje Olivier/Karin Weingartz-Perschel
(Komponistinnenlexikon von A–Z, Düsseldorf 1988) recherchiert.

139 Weissensteiner, Friedrich: Die Frauen der Genies, München 2004
140 Ebd.: S. 9.

1. Die Liebe

69

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


für die Opferbereitschaft dieser Frauen. Simone de Beauvoir, Madame
de Stael oder Hannah Arendt zum Beispiel wären nie zu solchen Op-
fern bereit gewesen.

Sogenannte Karriere-Frauen haben es schwer in der Liebe. Lie-
besbeziehungen werden nicht selten für sie unmöglich, da sie sich
nicht mehr so recht als Frau fühlen, um geeignete Liebesobjekte für
den Mann abgeben zu können. Sie müssen männliche Verhaltensnor-
men adaptieren, ohne sich jedoch selbst als Männer empfinden zu
können. So sind sie gezwungen, eine Art gesellschaftliches Zwitterda-
sein zu führen, dem ihre psychische Konstitution kaum gewachsen ist,
und das nicht selten in die Psychiatrie führt.

Solange die gesellschaftlichen Verhältnisse an zoomorphen Weib-
lichkeits- bzw. Männlichkeitsbildern festhalten, werden Frauen und
Männer, die sich kraft intellektueller Einsicht für die individuelle Ak-
zeptanz der Geschlechter einsetzen, ein gesellschaftliches Zwitterda-
sein führen müssen, das nichts mit dem idealisierten Menschentypus
des Androgynen141 zu tun hat. Erst die Gesellschaft, die auf Ge-
schlechterrollenzuweisung verzichten kann, weil sie nicht länger öko-
nomischer Reproduktionsfaktor ist, wird diese Zwitterexistenz zuguns-
ten der je besonderen Individualität, durch die allein die Menschen
sich voneinander unterscheiden, auflösen und freie Menschen hervor-
bringen, die sich auch als Liebende frei und unabhängig vom biologi-
schen Geschlecht aufeinander beziehen können.

Die Schönheit

„But if you could see her through my eyes …“‚ so beginnt der Song aus
dem Musical Cabaret142‚ „wenn ihr sie mit meinen Augen betrachten
könntet, würdet ihr verstehen, warum ich sie liebe“. Mit diesem Argu-

2.

141 Androgynität ist lediglich ein Ausdruck idealisierten Sehnens nach ganzheitlicher
Verschmelzung weiblicher und männlicher Eigenschaften in Gestalt des wahren
Menschen. Wenn die Individualität von Geschlechterrollenzuweisungen befreit
wäre, jeder nach Belieben männliche wie weibliche Eigenschaften äußern könnte,
ohne gesellschaftlichen Argwohn zu erregen, würde die androgyne Sehnsucht ge-
genstandslos sein.

142 Nach dem Roman von Ch. Isherwood, Leb‘ wohl, Berlin, Frankfurt/M., Berlin
1986

V. Das Geschlechterverhältnis

70

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


ment versucht ein Mann seine Liebe zu einer Äffin, die für ihn das
schönste und begehrenswerteste Bild von Weiblichkeit repräsentiert,
seinen Mitmenschen begreiflich zu machen. Es ist eben sein „point of
view“, seine ganz individuelle Empfindung, die das Wunder seiner Lie-
be zu einer scheinbar abstoßenden weiblichen Kreatur bewirkt. Wenn-
gleich dieser Song in politischer Absicht geschrieben wurde, so benutzt
er doch Metaphern, die an das ontisch Menschliche rühren, an die libi-
dinöse Wurzel unseres Bewusstseins. Begriffe wie Schönheit und Liebe
leben von erotischen Versprechen, auf deren Realisierung Frauen wie
Männer ihr ganzes Leben hindurch hoffen; denen sie wie Heinrich
Faust von einem „höchsten Augenblick“ zum nächsten nachjagen. Und
jedes erfüllte erotische Versprechen entsteht mit der gemachten Erfah-
rung nicht nur neu, sondern zugleich in erweiterter, lustmaximieren-
der Weise. Es läuft den Augenblicken der Erfüllung stets davon, vor-
aus, und der Mensch folgt ihm nach – bis dass der individuelle Tod
diesen Prozess beendet, um ihn weiter an die Gattung zu delegieren.
Der „point of view“ der Einzelnen wird bereits im ersten Kontakt mit
der Bezugsperson angelegt. Die Brust (oder deren Surrogate) ist schön,
weil sie Lust spendet. Alles was dem Kind guttut, belegt es bereits mit
diesem Prädikat, wenn auch noch in empfindungsamorpher Form. Im
Verlaufe seiner Erziehung lernt es, all die Objekte mit Lust zu besetzen,
sie schön zu finden, sie zu lieben, die ihm angeboten werden, all die
Objekte abzulehnen, die ihm als unliebenswert, als hässlich demons-
triert werden. Denn es wird in eine Gesellschaft hineingeboren, die
über die sog. objektiven Maßstäbe von Schönheit und Hässlichkeit,
Liebens- und Unliebenswertem, Erotischem und Unerotischem zu ver-
fügen scheint, so als ob es Schönheit an sich, als außerhalb menschli-
cher Individuationsformen existierende wahre Gesetzmäßigkeit gäbe.
Dabei können diese sog. Gesetze der Schönheit, wie sie sich als ästheti-
sche Theorien zu verselbständigen scheinen, niemals etwas anderes
sein als die Resultate der libidomaximierenden Individuen, die, je nach
ideologischem Bedarf einer Epoche, zu allgemeinen Gesetzmäßigkei-
ten verdichtet und u.U. gegen ihren eigenen Ursprung gewendet wer-
den.

Hegel z.B. erklärt das Schöne als den sinnlichen Schein der Idee,
das wie die Kunst, deren Grundbegriff sie ist, aus der absoluten Idee

2. Die Schönheit

71

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


als dem welterzeugenden geistigen Prinzip selber hervorgeht143. Statt
Lust ist es hier das „absolute Denken“, welches den Begriff des Schönen
erzeugt. Adorno kritisiert mit Recht: „Hegel stellt die ästhetische Dia-
lektik still durch die statische Definition des Schönen als des sinnli-
chen Scheins der Idee“144. So sehr sich Hegel um die dialektische Er-
kenntnismethode verdient gemacht hat, bleibt er doch in der Betrach-
tung des Schönen im idealistischen Denken seiner Zeit stecken. Ähn-
lich Schiller in seinen vielzitierten Briefen über die ästhetische Erzie-
hung des Menschen: Für ihn ist Schönheit das Werk der freien Be-
trachtung, durch die wir befähigt werden, in die Welt der Ideen einzu-
treten145. Aus dieser freien ästhetischen Betrachtung des Schönen ist,
ganz in Kant‘scher Tradition146, in der wir noch heute und trotz Freud
stecken, das mittelbare Begehren verschwunden. Die kopflastige
abendländische Geistesgeschichte konnte dementsprechend so erfolg-
reich als „Phänomenologie des Geistes“ geschrieben, verstanden und
gegen die libidinöse Lebenskraft verteidigt werden. Der omnipotente
Geist disqualifizierte letztere als menschenunwürdiges, nur zur Fort-
pflanzung notwendiges Übel. Schönheit wurde so zur Schönheit an
sich, und in dieser entsinnlichten Form zum Band zwischen „männli-
cher Kraft und weiblicher Milde“, das „alles Sanfte und Heftige in der
moralischen Welt versöhnen“ kann147. Und noch heute lesen wir die
Kulturgeschichte als die des Geistes statt als das, was sie ist, als Phäno-
menologie der menschlichen Sinnlichkeit. Erst der „vernünftige“
Mensch gilt als der homo sapiens, der seine libidinösen Attacken zu
beherrschen, abzulenken, zu verdrängen versteht, der sich seinem
kopflastigen Urteil über Schönheit, Liebe und Erotik unterordnet, der
seine libidinösen Ansprüche, sein eigentliches Lebensmovens, mehr-
heitlich auf gesellschaftlich akzeptierte Objekte wie Auto, Haus, Geld
usw., eben auf Konsum richtet.

143 Hegel: Vorlesungen über die Ästhetik 1, Werke 13, Frankfurt/ M. 1986, S. 100
144 Adorno: Ästhetische Theorie, Frankfurt/M. 1970, S. 82
145 Schiller, F.: Über die ästhetische Erziehung des Menschen, Stuttgart 1975, 25.

Brief, S. 108
146 Kant: Sämtliche Werke, Bd. 6, Ästhetische und religions-philosophische Schrif-

ten, Leipzig 1924, S. 54 (Kritik der Urteilskraft, § 2)
147 Schiller: A.a.O., 27. Brief, S. 125

V. Das Geschlechterverhältnis

72

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Da uns nur Waren angeboten werden, besetzen wir diese mit Lust,
weil wir nicht anders können, wenn wir leben wollen; wie der Straftä-
ter, der seine Zelle lieben muss, will er nicht sterben148. Die libidinöse
Kraft kennt keine Tabus, keine Moral, Ethik, Ästhetik oder Vernunft.
Sie versucht, aus allen Objekten Lust zu gewinnen. Sie benutzt die
Kraft des Verstandes, der Vernunft, als ihr Medium, um der geeignets-
ten Objekte habhaft zu werden, mit denen sie sich befriedigen kann.
Was Hegel die „List der Vernunft“ zu nennen pflegt, die zwischen sich
und dem erkannten Objekt das Werkzeug schiebt, um gewünschte Re-
sultate zu erzielen, ist eigentlich die menschliche Libido, welche die
Kraft der Vernunft zu dieser List werden lässt; sie zwingt das Individu-
um zur tätigen Auseinandersetzung mit dem einmal wahrgenomme-
nen Objekt. Das Subjekt kann nie schöner, hässlicher, besser, schlech-
ter, moralischer, unmoralischer sein als sein mit Lust besetztes Objekt.
Der Mensch, der den Opferstatus des Objekts genießt, wird stets der
Täter sein und umgekehrt. Täter und Opfer bedingen einander. Wer
nur autonome, liebevolle, kommunikative usw. Objekte mit Lust be-
setzt, wird selbst zum Repräsentanten dieser Qualitäten. Es kommt
eben auf die sozialen Verhältnisse an, die entsprechende Lustobjekte
anbieten oder zulassen.

Schopenhauer gibt bereits zu Anfang des neunzehnten Jahrhun-
derts einen Hinweis auf die Fragwürdigkeit all dessen, was wir als
schön oder ästhetisch bezeichnen, wenn auch gegen das weibliche Ge-
schlecht gemünzt: „Das niedrig gewachsene, schmalschultrige, breit-
hüftige und kurzbeinige Geschlecht das schöne nennen, konnte nur
der vom Geschlechtstrieb umnebelte männliche Intellekt: In diesem
Triebe nämlich steckt seine ganze Schönheit“149.

Damit wäre Schönheit kein dem als liebenswert empfundenen In-
dividuum objektiv anhaftendes gültiges Maß, sondern dem subjektiven
Trieb selbst eigen, der all das mit dem Prädikat „schön“ belegt, was
ihm Lust verspricht. Der Trieb wird nicht durch das edle Objekt seiner
Wahl geadelt, sondern er ist es, der das Objekt als schönes, edles und
gutes bezeichnet, sofern es ihm optimale Befriedigung verspricht. Alles
und jedes kann sich so das Urteil, schön zu sein, verdienen, wenn es in

148 Adorno: Dissonanzen, Göttingen 1956, S. 21
149 Schopenhauer: Parerga und Paralipomena, Sämtliche Werke, 6.Bd., Wiesbaden

1947, Kap. 27, S. 656 (Über die Weiber)

2. Die Schönheit

73

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


der Lage ist, Lust zu spenden. Freud steht in unmittelbarer Tradition
dieser grundsätzlich neuen Perspektive menschlicher Existenz, wie sie
Schopenhauer entwickelte, die den menschlichen „Willen“, im Gegen-
satz zur menschlichen „Vorstellung“, als die lebenstreibende Kraft hin-
ter jeder menschlichen Handlung annimmt. Anders als später Freud
fasst Schopenhauer die menschliche Triebhaftigkeit unter den Begriff
des Willens, die unter die Kontrolle der menschlichen Vorstellung, der
Vernunft, gebracht werden muss. Sollen gesellschaftliches Zusammen-
leben und Kulturentwicklung überhaupt möglich werden, muss der
Mensch sich, nach Schopenhauer, gegen seinen Trieb entscheiden, also
gegen das Leben150. Noch ganz dem Kantischen Weltbild verhaftet,
setzt Schopenhauer den Kantischen Imperativ absolut, was in der Kon-
sequenz nur zur Verdammung der menschlichen Triebnatur führen
kann; dennoch bezeichnet er sie als die Wurzel des Lebens schlechthin.
Auch für Freud ist nicht daran zu zweifeln, „daß der Begriff des Schö-
nen auf dem Boden der Sexualerregung wurzelt und ursprünglich das
sexuell Reizende (die Reize) bedeutet“151. Ohne die menschliche Be-
sonderheit libidinöser Erfahrung gäbe es den Begriff des Schönen
ebenso wenig wie Kultur überhaupt. „Und siehe! Apollo konnte nicht
ohne Dionysos leben!“ ruft Nietzsche aus152. Apollo, der Gott der Mä-
ßigung, der Gestaltung, der Vernunft, des Lichts existierte nicht ohne
seinen eigentlichen Verursacher Dionysos, den Gott des Rausches, des
Chaos, der Lust, des Amorphen. Nicht Freud, sondern Nietzsche war
der erste, der die Spaltung des Menschen in den genießenden und den
reflektierenden kritisierte und – wenn auch unter ideologieimmanen-
ten Bedingungen – dessen dialektische Identität anstrebte. Den träu-
menden erkannte er als den wahren Menschen, nicht den einseitig re-
flektierenden. „So gewiß von den beiden Hälften des Lebens, der wa-
chen und der träumenden Hälfte, uns die erstere als die ungleich be-
vorzugtere, wichtigere, würdigere, lebenswertere, ja allein gelebte
dünkt: so möchte ich doch, bei allem Anscheine einer Paradoxie, für
jenen geheimnisvollen Grund unseres Wesens, dessen Erscheinung wir

150 Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung, Sämtliche Werke, Wiesbaden
1947

151 Freud: Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie, a.a.O., S. 66
152 Nietzsche: Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik, Studienausgabe 1,

Frankfurt/M., Hamburg 1968, S. 42

V. Das Geschlechterverhältnis

74

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


sind, gerade die entgegengesetzte Wertschätzung des Traumes behaup-
ten“153. Was der junge Nietzsche bereits erkannte, formuliert er später
als Fazit seines Zarathustra: „Doch alle Lust will Ewigkeit, will tiefe,
tiefe Ewigkeit!“154. Davon leben alle erotischen Versprechen, mögen sie
später auch nur zu abgehobenen Schönheitsbegriffen verkommen.

Sogar der ansonsten so psychologieabstinente und rigorose Nietz-
sche-Kritiker Lukács155 kommt in seinen ästhetischen Betrachtungen
nicht umhin, die unmittelbaren „erotisch-sexuellen Beziehungen der
Menschen zueinander … zum Vehikel des Aufstiegs ins Ethische“ zu
erklären156‚ wo das Schöne im Guten aufgeht. „Jedenfalls ist jede,
gleichviel ob bloß flüchtige oder noch so ständige, noch so allseitig lei-
denschaftliche sexuelle Beziehung immer die zwischen zwei partikula-
ren Personen, und zwar gerade in ihrer Partikularität … es (ist) doch
immer das Geradesosein eines Menschen, von seiner körperlichen Be-
schaffenheit eventuell bis zu seinen höchsten geistigen und morali-
schen Eigenschaften – Schwächen und Fehler miteinbegriffen –, woran
sich die Liebesleidenschaft entzündet. Ihre Eigenart und Stärke besteht
gerade darin, daß sie dieses Geradesosein, diese Partikularität des ge-
liebten Menschen, als etwas Letztes, Unveränderliches, als Substanz
schlechthin, als Schicksal faßt, im Gegensatz zu den allgemeinen For-
men der gesellschaftlichen Beziehungen, in denen sehr häufig das Be-
streben obwaltet, den Partner den eigenen Zwecken entsprechend – in-
nerlich oder bloß äußerlich – umzumodeln.“157 Gerade die unmittel-
bare Partikularität des geliebten Objektes ist es, an der sich die Sinn-
lichkeit des liebenden Subjekts entzündet und wegen der lustspenden-
den Wirkung mit dem Begriff des Schönen belegt – mag auch der Rest
der Welt das Gegenteil behaupten. Was vom Liebenden am Gegen-
stand seiner Leidenschaft als schön empfunden und genossen wird,
„steht (zunächst, d.V.) allen ästhetischen Gesichtspunkten völlig fremd
und heterogen gegenüber“158. Erst in der über die Partikularität hin-

153 Ebd.: S. 40
154 Nietzsche: Also sprach Zarathustra, München 1966, S. 249
155 Lukács, Georg: Nietzsche als Begründer des Irrationalismus der imperialistischen

Periode, in: Die Zerstörung der Vernunft, Bd. II, Darmstadt, Neuwied 1974,
S. 7 ff.

156 Ders.: Ästhetik IV, Neuwied, Darmstadt 1972, S. 28
157 Ebd.: S. 29
158 Ebd.: S. 31

2. Die Schönheit

75

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


ausgreifenden Betrachtung von Gesellschaftlichkeit ergeben sich
Schönheitsbegriffe, die mit ihrem Ursprung u.a. nichts mehr zu schaf-
fen haben wollen oder sich gar gegen denselben kehren159. Adorno be-
mängelt zu Recht:

„Merkwürdig übrigens, daß eine Ästhetik, die immer wieder auf
der subjektiven Empfindung als dem Grund alles Schönen insistierte,
jene Empfindung nie ernsthaft analysierte“160. Es liegt nicht in der sog.
„Natur“ der Schönheit, dass sie über den Zweck sinnlicher Befriedi-
gung erhaben ist; sie kann durch letztere erst zum Begriff werden. Die
Schönheit der Frau wie die des Mannes an den je unterschiedlichen
Körperformen festzumachen, wozu uns die Konsumgesellschaft anhält,
indem sie entsprechende, zum Lustkonsum auffordernde Werbebilder
in unser Bewusstsein projiziert, bedeutet, die libidinöse Potenz des
Menschen auf der primitiven, d.h. tierischen Stufe rein körperlicher Si-
gnalwirkungen, wie sie nur zur instinktregulierten Fortpflanzung tieri-
scher Spezies von Bedeutung sind, zu verhandeln und so in Profit zu
verwandeln. Wer schön und begehrt sein will, soll – wie eingangs be-
reits gesagt – das Popwackeln, Muskelprotzen usw. beherrschen, um
die Sinne des Objekts zu erregen. Diesem bornierten, aufs Tierische
beschränkten Schönheitsbegriff korrespondiert der der „Schönen See-
le“, die sich, bar aller Sinnlichkeit, ins Ethische verflüchtigt und ihren
Ursprung vergessen macht. In ihr mögen sich die Liebenden auf völlig
asexuelle Weise als schön empfinden, wie die „Platonische Liebe“ noch

159 Wie z.B. das Freudsche Realitätsprinzip, das ganz in der Tradition des Schopen-
hauers Kulturpessimismus für alles Kulturschaffen verantwortlich gemacht wird;
das dein Lustprinzip als diametral entgegenstehend betrachtet wird, so dass letz-
teres ersteren weichen muss, damit überhaupt Kultur und Geschichte entstehen
können. Statt Lust Askese, Einschränkung der libidinösen Kraft, des Lebenstrie-
bes; Sublimierung der Triebenergie ist angesagt, damit menschliche Gesellschaft
möglich wird. Herbert Marcuse nennt diesen Begriff der Sublimierung, wie Freud
ihn versteht, repressiv und setzt ihm seinen der repressionslosen Sublimation ent-
gegen (in: Triebstruktur und Gesellschaft, Frankfurt/M 1971, S. 208). Repressi-
onslose Sublimation ist gleichbedeutend mit der Erweiterung von Lebensräumen,
lustmaximierend statt einschränkend – sofern dies die gesellschaftlichen Verhält-
nisse zulassen, und ist damit die Kultur schaffende Kraft selbst. Auf dem Wegen
der Lustmaximierung lernt der Mensch progressiv und schafft so seinen indivi-
duellen wie historischen Lebenszusammenhang – eben letztlich seine Geschichte
– selbst. Freud widerspricht hier seiner eigenen Axiomatik.

160 Adorno: Ästhetische Theorie, Frankfurt/M. 1970, S. 28

V. Das Geschlechterverhältnis

76

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


heute vermitteln will. Gegen sie wendet sich Adorno u.a. mit seinem
Verdikt über die „höchsten Kunstwerke“:

„Die Unwiderstehlichkeit des Schönen … gelangt … sublimiert
vom Sexus an die höchsten Kunstwerke“161. Die Libido ist verant-
wortlich für die Fähigkeit des Menschen, beim Anblick oder Gedanken
an ein lustverheißendes Objekt im Optimum der Gefühle zu erschau-
ern, „so als wäre die Gänsehaut das erste ästhetische Bild“162 & 163.

All‘ diese o.g. Erkenntnisse verdanken wir der intellektuellen An-
strengung einiger Weniger, welche die intellektuelle Erfahrung des
Mangels an Auflösungen ihrer inneren Widersprüche entwickeln so-
wie von den Widersprüchen mit und in ihrer Umwelt. Sie sind letztlich
Resultate ihrer Unzufriedenheiten mit sich, ihren Familien, Lebens-
welten und der Gesellschaft ihrer Zeit. Diese haben sie dazu gedrängt
zu hinterfragen, zu lernen, zu studieren, um Erkenntnisse zu gewinnen,
um endlich ihre innere Ruhe, ihren Frieden mit sich und der Welt zu
finden, wenn auch nur annähernd.

Man wird ihnen nicht gerecht, wenn man sie als Genies oder Hel-
den bezeichnet. Das ist nur ein zu bequemer Weg, um das Anstrengen-
de, Frustrierende, Erlittene der Protagonisten nicht verstehen zu müs-
sen. Es ist einfacher, sie als Genies zu bezeichnen, denen ihre Bega-
bung bereits in die Wiege gelegt, also angeboren ist. Dann kann man
eher entschuldigen, warum man selber nicht solche Denkleistungen
vollbracht hat. Dabei werden diese Menschen ganz normal wie jeder
geboren. Sie unterscheiden sich lediglich von der Mehrheit der Men-
schen durch die Art und Weise ihrer besonderen Sozialisation.

Intellektualität

Die ersten Spuren des Erinnerungsvermögens, die innerhalb des kind-
lichen Reaktionsverhaltens zu beobachten sind, zeugen bereits von
dem besonderen Lernleistungsvermögen des Menschen. Dieser kindli-

3.

161 Ebd.: S. 84
162 Ebd.: S. 489
163 vgl. hierzu auch Norbert Zimmermann, Der ästhetische Augenblick, Theodor W.

Adornos Theorie der Zeitstruktur von Kunst und ästhetischer Erfahrung, Frank-
furt/M., Bern, New York, Paris 1989, S. 169

3. Intellektualität

77

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


che „Wisstrieb“, wie Melanie Klein die Neugierde des Kindes nennt, äu-
ßert sich sehr deutlich in seinen spielerischen Beschäftigungen. Gera-
de dem kindlichen Spiel misst Klein zentrale Bedeutung innerhalb der
Ontogenese zu, weil es die Beziehung zur Außenwelt verkörpert und
zu bewältigen versucht. Es bildet die Voraussetzung des späteren Ver-
mögens, logische Lernleistungen zu vollbringen und das eigene Den-
ken zu fördern. Auf diesem Entwicklungswege dürfen Spiel- und
Phantasieverlangen des Kindes nicht beeinträchtigt werden, sollen
später keine Lernhemmungen auftreten. Der Lernhemmung liegt nach
Melanie Klein eine starke Phantasieverdrängung zugrunde, die ge-
wöhnlich mit zwangsneurotischen Zügen einhergeht.164 Nach ihrer Er-
fahrung hat die Aufhebung der Spielhemmung auch die Beseitigung
der Lernstörung zur Folge. Der Säugling kennt noch kein Tabus, wie
z.B. das Inzestverbot. Freud bezeichnet ihn deshalb auch, zum Entset-
zen des Bürgertums, als „polymorph pervers“, da er alles und jeden al-
lein auf die lustspenden Qualitäten hin kommuniziert. Er versteht die
elterlichen Vorbehalte und Zurückhaltungen diesbezüglich noch nicht
und deutet diese als Liebesentzug.

„Leider sind die Erwachsenen, die Subjekte der Erziehung, ihrer-
seits die Resultate jenes undurchsichtigen Ganzen, das wir Erziehung
nennen, daher im großen ganzen ungeeignete Subjekte einer Erzie-
hung, die auf große revolutionäre Wandlungen der Menschenseele aus
ist.“165 Und Bernfeld kritisiert weiter: Da der Erzieher in einer Gesell-
schaft aufgewachsen ist, „die im Grunde auf Haß gebaut ist – freie
Konkurrenz, Ausbeutung, Krieg, Besitz, Profit sind ihre gesetzlich ge-
schützten Signette –, sind seine Liebestriebe von Kindheit an weder ge-
sättigt noch kultiviert, sondern verkümmert, verdrängt, verwildert…
So trägt die scheinbar sublime Liebe des Erziehers den Keim zur tiefs-
ten Unbefriedigung in sich.“166 Bereits die lustvolle Stillsituation bildet
innerhalb des geschichtlichen Ablaufes der Entwicklung des Kindes
eine entscheidende Episode, wovon sämtliche nachfolgenden Phasen
abhängen. Sämtliche darauffolgenden Episoden bedingen einander. So
bestimmt jede einzelne Operation alle anderen. Die erste Subjekt-Ob-

164 Klein, Melanie: Die Psychoanalyse des Kindes, a.a.O., S. 12
165 Bernfeld, Siegfried: Sisyphos oder die Grenzen der Erziehung, Frankfurt a.M.

1967, S. 132
166 Ebd.: S. 138.

V. Das Geschlechterverhältnis

78

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


jekt-Beziehung des Kindes begleitet es sein Leben lang. Sie bestimmt
die psychische Strukturierung, welche die Basis der zukünftigen Lern-
leistung bildet.

Für Piaget gilt gar die Erfindung durch geistige Kombination als
die höchste Stufe menschlicher Intelligenzentwicklung, als Krönung al-
ler vorausgehenden Stadien, als Resultat der aufgebauten primären
und sekundären Verhaltensschemata. Die Ausbildung der Sprache als
der explizite Ausdruck kognitiver Potenz, setzt das Kind in den Stand,
seine Bedürfnisse unmittelbarer und unmissverständlicher zu formu-
lieren. Es vollzieht den Begriffsbildungs- und Abstraktionsprozess un-
ter der Prämisse optimierender libidinöser Selbsterfahrung im Verhält-
nis zur Außenwelt. Die Eltern jedoch begrüßen diese Lernentwicklung
als rationale Fähigkeit, die Lustansprüche zu Gunsten der Anpassung
an die Umwelt zu reduzieren, auf ein schickliches Maß einzugrenzen
und zum großen Teil aufzugeben. Dieses Missverständnis zwischen
Kind und Erwachsenen führt in der Regel zu Störungen im beiderseiti-
gen Dialog, in dem das Kind, auf Grund seiner schwächeren, weil ab-
hängigen Position, das Schweigen vorzieht oder in renitentes, „bocki-
ges“ Verhalten verfällt. Eine totale Unterwerfung unter die Ansprüche
der Erwachsenen wäre fatal, da sie die intellektuelle Entwicklung sei-
ner je subjektiven Besonderheit nicht nur stören würde, sondern ihre
Originalität gar verhindern könnte, was aus dem Kind im besten Fall
ein angepasstes, aber auch nicht selten ein neurotisch gestörtes Wesen
hervorbringt. Die Weigerung und der Rückzug in sich selbst führt das
Kind auf die verschiedensten Wege des Suchens nach Lösungen seiner
Probleme. Das sehr gut, mittels elterlicher Vorsorge, ausgebildete ko-
gnitive Verständnisvermögen setzt das Kind in die Lage, sich Lektüren,
Lehrern und Theorien zuzuwenden, von denen es sich Aufklärung
verspricht. Damit beginnt sein Weg in die Intellektualität. Dass dieser
Weg ein vorwiegend männlicher ist, liegt nicht der Mangel an Intelli-
genz des weiblichen Geschlechtes zu Grunde, sondern ist das Resultat
der Erziehung. Von Geburt an unterliegt das weibliche Kind einer an-
deren Behandlung als das männliche. Sie vollzieht sich mit weniger
Sorgfalt, Aufmerksamkeit und Zuwendung, da auch heute noch die
Frau als das „zweite Geschlecht“, um mit Simone des Beauvoir zu re-
den, gilt, das auf das Kinderkriegen spezialisiert ist und von gesell-
schaftlichen Problemen oder Weltgeschichte nicht wirklich etwas ver-

3. Intellektualität

79

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


steht. Falls die Frau sich dennoch in die sogenannten Männerdomänen
einmischt, gilt sie nicht mehr als „richtige“ Frau; sie irritiert, steht un-
ter besonderer Beobachtung und wird eher wegen ihrer modischen Er-
scheinung kritisiert als ihrer inhaltlichen Äußerungen. Sollte sie dazu
nicht auf Familie und Kinder verzichten, werden Mann und Kinder
bedauert. Dass die Frauen als Intellektuelle bis heute eine gesellschaft-
liche Randgruppe bilden, liegt in erster Linie an ihrer Erziehung und
daran, dass sie an der Mehrfachbelastung und dem besonderen Image
als weibliche Intellektuelle nicht gewachsen sind. Von der Frau wird er-
wartet, dass sie anpassungsfähig an den Mann ist, emotional und müt-
terlich. Der Mann soll dominant, rational und möglichst emotionslos
sein, sonst gilt er als weichlich, zu weiblich. Sollte eine Frau sich den-
noch zu einer Intellektuellen entwickelt haben, so erfährt sie weniger
Aufmerksamkeit als ihr männlicher Kollege. Außerdem wird sie in der
hauptsächlich männlichen Geschichtsschreibung weitgehend ausge-
blendet oder nur eindimensional wahrgenommen. Dass sich dies lang-
sam zu verändern beginnt, ist zu begrüßen. So schreibt u. a. Ignace
Lepp: „Fast alle berühmten Intellektuellen sind Männer…Es wäre in-
des ungerecht und irrig, aus solchen Feststellungen zu schließen, die
Frau sei unfähig zu einem echten geistigen Leben, sie sei oberflächlich
oder zu gefühlsbetont und von Leidenschaften beherrscht, als daß sie
noch zur Reflexion und zu sachlichen Untersuchungen fähig wäre.
Wenn wir so wenige große intellektuelle Frauen in vergangenen Epo-
chen antreffen und auch heute ihre Zahl noch verhältnismäßig gering
ist, dann liegt der Gedanke nahe, daß daran weniger eine generelle
Unfähigkeit der Frau schuld ist, sondern eher die psychologischen und
soziologischen Bedingungen, denen sie unterworfen ist…Es ist er-
staunlich, und es spricht sehr für die weibliche Intelligenz, daß es we-
nigen Frauen unter diesen Bedingungen gelungen ist, echte Intellektu-
elle zu werden.“167 Besonders seit den 1968er Jahren hat sich das
europäischen Frauenbild stark geändert, aber dennoch ist die Auffas-
sung noch weit verbreitet, „die wahre Berufung der Frau seien Ehe und
Mutterschaft; Studium und Berufsausübung werden als nur beiläufige
Beschäftigungen, wenn nicht gar als bloße Sicherung gegen die mögli-
che Ehelosigkeit angesehen. Daraus folgt, daß viele junge Mädchen,

167 Lepp, Ignace: Der Lebensstil des Intellektuellen, Würzburg 1966, S. 141 f.

V. Das Geschlechterverhältnis

80

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


sogar höchstbegabte, ihre geistige Fortbildung nicht mit der gleichen
Leidenschaft betreiben, wie die Männer des gleichen Intelligenzgrades
dies tun…Hier und nicht in einer angenommenen naturbedingten
Minderwertigkeit liegt die Erklärung dafür, daß die wirklich intellek-
tuellen Frauen noch relativ selten sind. Ihre Zahl wächst jedoch stän-
dig.“168

Erst diese spezifisch an Mädchen und Jungen verschieden verteil-
ten Inhalte, wie sie zunächst von der Mutter, den Eltern, der Familie
und später den Institutionen vermittelt werden, lassen aus den jungen
Menschen die Frauen und Männer werden, wie sie dem Gesellschafts-
system entsprechen. Die sogenannten männlichen Entwicklungsmög-
lichkeiten werden den Frauen, wie umgekehrt die weiblichen den
Männern, vorenthalten und so ihre volle Entfaltung verhindert.

Noch 2014 berichtet Uwe Pörksen von einem Treffen bekannter
Wissenschaftler 1981 im Wissenschaftskolleg Berlin, wo u.a. das The-
ma „Wie männlich ist die Wissenschaft?“‘ diskutiert werden sollte und
ein Beitrag von Helga Nowotny zur ‚Geschlechtsblindheit‘ in den Wis-
senschaften169 kaum Resonanz bei den vornehmlich männlichen Teil-
nehmern fand.

Nowotny wies darauf hin, dass es innerhalb der Professorenschaft
nur drei Prozent Frauen gibt. Sie wies entschieden zurück, dass dies an
der nicht genügend qualifizierten Anzahl von Frauen liege, sondern an
den sozialen Umständen; dass eine ausgewogene Beteiligung von Frau-
en und Männern im Wissenschaftsbereich in Zukunft wesentlich zu
einer sachlicheren und ausgewogeneren Diskussion führen würde.

Pörksen kommentiert: „Der Vortrag hatte nicht das Echo, das ein
zweifellos neuer Gesichtspunkt erzeugt, wenn er aufgegriffen wird.
Ihm folgte weder an dem Abend noch nachträglich eine Debatte. Die
Stimmung war eher unwillig.“170

Hier wird deutlich, dass, selbst nach den Erfahrungen der acht-
undsechziger Studentenbewegung, wenig Interesse an dieser Thematik
bestand. Neben der Befreiung von kapitalistischen Unterdrückungs-
mechanismen und der sexuellen Befreiung im Allgemeinen spielte die

168 Lepp: Ebd., S. 142 f.
169 Pörksen, Uwe: Camelot in Grunewald, Szenen aus dem intellektuellen Leben der

achtziger Jahre, München 2014
170 Ebd.: S. 202

3. Intellektualität

81

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


intellektuelle Emanzipation der Frau noch kaum eine Rolle. ‚Die intel-
lektuelle Erfahrung des Mangels‘ bleibt wesentlich männlich konno-
tiert.

Natürlich ist der biologische Unterschied zwischen Männern und
Frauen nicht wegzuleugnen. Die Natur hat die Priorität des weiblichen
Geschlechts auf die Gebärfähigkeit und die des Mannes auf die Be-
fruchtung des weiblichen Eis festgelegt. Hieraus sind auch unter-
schiedliche Verhaltensweisen von Männern und Frauen abzuleiten.
Frauen sind von der Natur zu besonderer Hege und Pflege des Nach-
wuchses vorgesehen, der Mann für deren Versorgung und Schutz. Des-
halb verfügt er in der Regel über mehr körperliche Kraft und Testoste-
ron als die Frau. Das verführt zu Macht und Dominanz, wie die
menschliche Geschichte bis heute gezeigt hat, rechtfertigt aber nicht
Gewalt und Unterdrückung, denn wir sind Menschen und keine Tiere.
Der Mensch hat sich nicht wegen seiner Körperlichkeit aus dem Tier-
reich herausentwickelt, sondern wegen seiner besonderen Fähigkeit zu
kommunizieren. Aufgrund seiner, im Gegensatz zum Tier, mangelhaft
ausgestatteten körperlichen Fähigkeiten wäre er nachweislich ausge-
storben. Sein Überleben und seine in der Natur dominierende Stellung
verdankt er allein seiner sozialen Kompetenz, die ihn letztlich zu
einem vernünftigen Wesen hat werden lassen, das begriffen hat, dass
es ohne seine Mitmenschen nicht überleben könnte. Es gilt die Priori-
tät des Gleichheitsprinzips, auch zwischen Männern und Frauen, das
nicht durch eine Argumentation mit den biologischen Unterschieden
unterlaufen werden darf. Allein Unterschiede in Begabungen, Neigun-
gen, Interessen zählen und sollten in gesellschaftlichen Gemeinwesen
berücksichtigt, geachtet und gefördert werden. Der gesellschaftlich er-
wirtschaftete Reichtum sollte dementsprechend verteilt und zum Vor-
teil aller genutzt werden und nicht aus Gründen von Machtausstattung,
verabsolutiertem Egoismus und angehäuftem Kapital missbraucht wer-
den. Die Minderbewertung von Leistungen wie Aufzucht, Erziehung
und Pflege, die sich drastisch in der Bezahlung deutlich macht, sowie
die rein zweckrationale Betrachtung und Ausbeutung der Natur, der
Erde, widersprechen dem sozialen Prinzip der Menschwerdung diame-
tral und werden deshalb unausweichlich früher oder später zur selbst-
verschuldeten Selbstauslöschung führen, wenn nicht das spezifisch
menschliche Mittel der vernünftigen Regulierung in den Vordergrund

V. Das Geschlechterverhältnis

82

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


unseres Denkens gerückt wird. Dazu ist die intensivste Förderung und
Ausbreitung der Bildung unerlässlich. Hier muss der größte Anteil ge-
sellschaftlichen Reichtums investiert werden, weil nur aufgeklärtes ver-
nünftiges Bewusstsein, so vieler Menschen wie möglich, uns und unse-
re Erde retten kann. Die Beherrschung, Unterwerfung, Ausbeutung bis
hin zur Vergewaltigung der Schwächeren durch die Stärkeren gehören
nicht zum Menschsein, sie bedeuten nur die große Nähe zum Tierreich,
das wir doch so stolz sind, verlassen zu haben und zu dessen Beherr-
schern wir uns nur mittels vernünftigen sozialen Zusammenhaltes ent-
wickeln konnten. Behandeln wir uns als Menschen also mit Respekt
und leiten unser Recht nicht aus rein biologischen Vorgaben ab. Erst
dann wird Gleichberechtigung, nicht nur von Mann und Frau, ver-
wirklicht werden können.

Es ist also noch sehr viel zu tun, um unserem Menschsein endlich
gerecht zu werden.

Der Fall Hannah Arendt

Die als Philosophin, Soziologin und politische Schriftstellerin bezeich-
nete und hochgelobte Hannah Arendt habe ich nach reiflicher Überle-
gung nicht in die Reihe der authentischen Intellektuellen gestellt, weil
sich in ihrem Werdegang zu viele Probleme in den Weg gestellt haben,
die sich „nur“ aus spezifisch kulturell geprägter Vorstellung von Weib-
lichkeit und auch nicht zuletzt dem Judentum ergeben haben, anstatt
aus allgemein menschlichen, ontologischen. Frauen konnten sich erst
sehr spät in der Geschichte auf den Weg der Gleichberechtigung ma-
chen, wurden deshalb im Hinblick auf ihre Bildung vernachlässigt und
auf das sogenannte „Ewig Weibliche“-Verhalten171 eingeschworen und
festgeschrieben. Erst 1918 ist das Frauenwahlrecht in Deutschland er-
kämpft worden und das Universitätsstudium war für Frauen noch eine
Rarität. Darüber hinaus galten studierte Frauen meist als dominante
unweibliche Blaustrümpfe, die den Männern feindlich gesonnen wären.
Auch noch zu Hannah Arendts Zeiten galt das intellektuelle Engage-

4.

171 Weingartz-Perschel, Karin: Das Ewig Weibliche als ideologische Metapher, Frank-
furt a.M. u.a. 1990

4. Der Fall Hannah Arendt

83

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


ment von Frauen als Seltenheit und schien den angesagten weiblichen
Tugenden zu widersprechen. Wollten sie eine Lehrtätigkeit ergreifen,
war die Bedingung, auf Ehe und Mutterschaft zu verzichten.

Deshalb hat es auch Hannah Arendt noch ungemein schwerer in
ihrer intellektuellen Entwicklung gehabt als ihre männlichen Zeitge-
nossen. Dies zeigt sich ganz besonders deutlich in ihrem Verhältnis zu
Martin Heidegger, von dem sie bis zu ihrem Tode nicht loskam. Er war
ihre erste große Liebe, deren Pikanterie besonders darin bestand, dass
er nicht nur ihr Hochschullehrer und siebzehn Jahre älter, sondern da-
zu noch mit einer emphatischen Nazi-Anhängerin verheiratet war, mit
der er bereits zwei Kinder hatte. Auch Heidegger stand dem Nazi-Re-
gime durchaus nahe, da er sich von Hitler und dessen „Drittem Reich“
eine mögliche Erneuerung der bestehenden Gesellschaftsordnung er-
hoffte. Doch seine Haltung kann als eigentlich unpolitische gelten, die
aus seiner philosophischen Überzeugung abzuleiten ist. Er glaubte,
dass die menschliche Gesellschaft mit der Hitler-Diktatur an einer
neue „Lichtung“ in der Geschichte angekommen wäre, die nun die
Möglichkeit zu einem neuen Entwurf ihrer selbst eröffnen könnte.
Auch kann man ihm keine grundsätzliche Aversion gegen jüdische
Menschen unterstellen. Unter seinen Studenten befanden sich viele jü-
discher Herkunft. Was ihn besonders am Judentum störte, war die bei
ihnen ausgeprägte ökonomische Orientierung, ihre scheinbar beson-
dere Begabung für das rein „Rechnerische“, der geschickte Umgang
mit Zahlen, was seiner Seins-Philosophie widersprach. Es verhinderte,
seiner Meinung nach, das Denken und bezeichne das geistlose „uferlo-
se Treiben verstandesmäßiger Zergliederung“. Wäre er ausgesproche-
ner Antisemit gewesen, hätte er sich gar nicht auf eine Liebesbezie-
hung mit einer Jüdin einlassen können.

Die leidenschaftliche Liebesbeziehung mit der Jüdin Hannah
Arendt hat er nicht zuletzt nach gut einem Jahr aufgrund der Eifer-
sucht seiner Ehefrau, die eine glühende Nazi-Anhängerin war, aber ge-
wiss auch aus Gründen eines gewissen opportunistischen Ehrgeizes,
versucht abzubrechen. Beiden ist dies jedoch ein Leben lang, zwar mit
Unterbrechungen, nicht gelungen. Noch zum Zeitpunkt des Todes von
Hannah Arendt hat man drei Fotografien auf ihrem Schreibtisch ste-
hen sehen: Das Foto ihrer Mutter, das ihres zweiten Ehemannes, Hein-
rich Blücher, und das von Martin Heidegger.

V. Das Geschlechterverhältnis

84

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Trotz aller Bemühungen hat sie es nicht geschafft, dem Bannkreis
ihres existenzialistischen Lehrers Heidegger und auch ihres späteren
Förderers, des Zionisten Kurt Blumenfeld, zu entkommen. Ihren Ver-
suchen, Heideggers „Dasein zum Tode“ ihren Begriff der „Natalität“,
seinem Hauptwerk „Sein und Zeit“ ihre „Vita activa“ entgegenzusetzen,
fehlt die zureichend begründete Axiomatik. Den Fakt der Geburt mit
dem des Todes gleichzusetzen und über letzteren als maßgeblicheren
herauszuheben, ist lediglich eine biologische Reflexion und hat keine
weitere ontologische Bedeutung. Denn die Gewissheit des Todes prägt
jedes menschliche Leben; dagegen hat die Tatsache des Geborenseins
als solche keine weitere Auswirkung auf die Befindlichkeit der Indivi-
duen, außer dass sie entscheidend für die Klassenzugehörigkeit ist. Ge-
burt und Tod sind zwar entscheidende biologische Ereignisse; doch
letzterer beschäftigt das Denken der Menschen lebenslang, während
man sich an die Geburt nicht einmal erinnern kann. Dass sie das
Wunder des Lebens bedeutet, gilt für alle Lebewesen, aber nur der
Mensch ist in der Lage, darüber zu reflektieren und deshalb spielt für
ihn, was vor seiner Geburt war, im Gegensatz zu dem, was nach dem
Tod auf ihn zukommen mag, so gut wie keine Rolle. Dass mit der Ge-
burt eines jeden Menschen stets die Hoffnung gepaart ist, dass mit ihm
und durch ihn die Welt immer weiter verbessert werden kann, ist eine
gattungsspezifische Tatsache, trägt aber nichts zur Lösung der erkennt-
nistheoretischen Problematik bei, warum der Mensch ein gesellschaft-
liches Wesen ist, warum er sich aus dem Tierreich herausentwickelt
hat, warum und wie er seine Geschichte selbst gestaltet oder warum er
sich im Kapitalismus wiederfindet. Dass er „arbeitet, herstellt und han-
delt“, wie Arendt dem Phänomen menschlicher Tätigkeit näherzukom-
men versuchte, ist nur eine zu beobachtende Faktizität, trägt aber nicht
zur Beantwortung der Frage des ‚Warum‘ bei. Dass Arendt die Form
des Handelns als kommunikative Tätigkeit und menschliche Beson-
derheit herausstellte, kann als Denkanstoß gelten, wie er zum Beispiel
von Jürgen Habermas für die Definition seines Begriffes des „Kommu-
nikativen Handelns“ aufgenommen wurde, lässt aber den Ansatz einer
erkenntnistheoretischen Analyse bei Arendt vermissen.

Auch Arendts Verhältnis zu ihrem Judentum ist nicht eindeutig.
Einerseits lehnte sie das Assimilationsbestreben der Juden mit der Be-
gründung ab, dass dies eine Identifikation mit dem Antisemitismus

4. Der Fall Hannah Arendt

85

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


bedeutet, andererseits verkannte sie die unmenschliche Brutalität der
Judenvernichtung und bezeichnete sie als „Banalität des Bösen“, das sie
in der Person Adolf Eichmanns verkörpert sah. Zudem gerierte sie sich
in der Öffentlichkeit stets als Jüdin mit dem Argument, dass sie das Ju-
dentum seit ihrer frühen Jugend beherzigte: ‚Als Jude musst du dich
allen Angriffen gegenüber auch als Jude verteidigen‘. Sie unterstützte
aus diesem Grunde auch die Bildung einer jüdischen Armee, die gegen
den Nationalsozialismus ins Feld ziehen sollte. Gleichzeitig lehnte sie
aber die Gründung eines jüdischen Staates auf palästinensischem Ge-
biet ab und befürwortete ein friedliches Zusammenleben beider Völker.

Später begründete sie ihren Ausdruck „Banalität des Bösen“, da sie
von ihren jüdischen Leidensgenossen deshalb kritisiert wurde. Sie hät-
te Eichmann und den Nazi-Tätern damit die herausragende brutale
Besonderheit und den damit verbundenen „Ruhm“ nehmen wollen,
die exorbitante Aufmerksamkeit auf dieses Verbrechen. Dennoch – das
sogenannte Böse ist so wenig banal wie das sogenannte Gute. Das Gute
und das Böse sind nur als dialektische Begriffe zu verstehen, die als
solche einander bedingen. Das hätte Arendt bei Hegel lernen können,
aber den hat sie gar nicht verstanden und vorschnell zur Seite gelegt.
Und was sie nicht verstanden hat, das hat sie entweder ignoriert oder
aus Unverständnis kritisiert. Das fällt besonders auf, wenn sie sich mit
dem Begriff der Arbeit auseinandersetzte, welcher zentral für ihr opus
magnum, „Vita activa oder Vom tätigen Leben“ ist .172 Hier kritisierte
sie Karl Marx und seinen Arbeitsbegriff völlig unbegründet.173 Da
Marx diesen aus Hegels Begriff der dialektischen Entäußerung herlei-
tet, bleibt er Hannah Arendts Verständnis auch völlig verschlossen, da
sie sich mit Hegel gar nicht weiter beschäftigt hat. Einige ihrer Freun-
de, zum Beispiel der drei Jahre ältere Philosoph Hans Jonas, bemängel-
ten ihr oft „allzu schnelles, schneidendes Urteil über eine Person oder
eine Situation“ oder ihre selbstherrlich und arrogant wirkende Art.“174

Es scheint zu ihrem Naturell zu gehören, sich mit den Dingen zu
beschäftigen, die sie ganz persönlich berührten, obwohl sie ständig be-
tonte, dass das Persönliche allein in die Privatsphäre gehöre und in der
Öffentlichkeit nichts zu suchen habe. Das lässt sich bereits aus ihrer

172 Arendt, Hannah: Vita activa oder Vom tätigen Leben, München 2016
173 Ebd.: S. 122 ff.
174 Prinz, Alois: Hannah Arendt oder ihre Liebe zur Welt, Berlin 2013, S. 204

V. Das Geschlechterverhältnis

86

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Dissertation über Augustinus schließen. Angeregt von ihrem Lehrer
Heidegger und von ihrem gemeinsamen, streng geheim gehaltenen
Liebesverhältnis widmete sie sich speziell dem augustinischen Liebes-
begriff und interpretierte ihn auf ihre Weise, wahrscheinlich um ihrer
eigenen leidenschaftlichen Liebe zu ihrem Lehrer auf die Spur zu kom-
men oder ihr gar zu entfliehen. Doch die Liebe zu Heidegger ließ sie
nicht los. Mit den Gedichten, die sie in dieser Zeit des Verliebtseins
schrieb, versuchte sie, ihr Leiden an dieser Liebe zu mildern, zu verste-
hen, zu überwinden:

„Warum gibst du mir die Hand
Scheu und wie geheim?

Kommst du aus so fernem Land
Kennst nicht unseren Wein?“175

Dies ist nur ein Beispiel für die vielen Gedichte, die sie schrieb, in de-
nen sie versuchte, hinter den Sinn ihres Lebens zu gelangen. Das Magi-
sche an der Liebe zu Heidegger, ihre Hingabe an diesen Mann, den sie
anhimmelte und der sich selbst in dieser ersten großen Liebe eines
jungen Mädchens sonnte und kreativ angeregt fühlte, der siebzehn
Jahre älter war und bereits den Ruf eines ganz besonderen Philosophen
besaß, zu dem man hinpilgerte, um ‚das Denken zu lernen‘, bereiteten
ihr, neben der Sehnsucht nach Erfüllung, auch Angst, Angst, sich
selbst in dieser Hingabe wie ein Schatten zu verlieren. Es war ihr ziem-
lich klar, dass er keine Änderung seines Lebensstatus‘ und Lebenszieles
für sie vornehmen würde. Darum versuchte sie, mit dem Prozess der
Überwindung der sinnlichen Liebe, wie Augustinus sie beschrieben
hat, ihre eigene Liebe zu verstehen, zu beherrschen und schließlich zu
überwinden.

Sie floh sozusagen 1926 von Marburg, wo Heidegger lehrte, nach
Heidelberg und promovierte dort bei Karl Jaspers über den Liebesbe-
griff bei Augustinus, wobei sie dessen theologischen Kontext derart
vernachlässigte, dass die Bewertung ihrer Arbeit, trotz Fürsprache
Heideggers, der mit Jaspers befreundet war, nicht mit der Bestnote
ausfiel. Sie widersprach nicht, sondern freundete sich mit ihrem Dok-

175 Arendt, Hannah: Zit. in: Hannah Arendt, Leben, Werk und Zeit von Elisabeth
Young-Bruehl, Frankfurt a.M. 2000, S. 97

4. Der Fall Hannah Arendt

87

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


torvater an und diese Freundschaft hielt ein Leben lang. Jaspers erfuhr
erst viel später, dass Arendt und Heidegger ein leidenschaftliches Lie-
bespaar waren.

Aus ähnlichen persönlichen Gründen stürzte sie sich auf das Le-
ben von Rahel Varnhagen, der Jüdin, die alles daransetzte, ihr Juden-
tum zu verleugnen und abzuschütteln, aber die sich am Ende ihres Le-
bens endgültig zu ihrer jüdischen Herkunft bekannte. „In Rahel Varn-
hagens Briefen und Tagebüchern spürte Hannah Arendt eine Sensibili-
tät und Verletzbarkeit, die ihrer eigenen sehr ähnlich war. Sie verstand
die Liebe, die Rahel für den Nichtjuden Graf von Finckenstein emp-
funden hatte, eine Liebe, die allmählich leidvoll zurückgewiesen wor-
den war. Der Graf hatte Rahels Salon zugunsten der Geborgenheit sei-
ner Familie und dessen, was er seine persönlichen Verhältnisse nannte,
verlassen. Als ihr dieser Verlust klar wurde, war Rahel geworden, was
auch Hannah Arendt sich werden fühlte: …An die Stelle ihres Nichts-
Seins ist die Erfahrung getreten, das Wissen: So ist das Leben.“176

Hannah Arendt identifizierte sich nach eigenen Aussagen mit dem
Schicksal Rahel Varnhagens und versuchte, mittels der intensiven Be-
schäftigung mit deren Leben, ihre eigene unglückliche Liebeserfah-
rung sowie ihre jüdische Herkunft und das damit verbundene Schick-
sal zu verstehen. Wie überhaupt das Motto ihres Lebens war: ‚Ich will
verstehen!‘ In ihrem Buch über Rahel Varnhagen schreibt sie: Es
„schlägt das Denken in sich selbst zurück und findet an der eigenen
Seele seinen einzigen Gegenstand, wird es zur Reflexion, so erzwingt
es allerdings, sofern es vernünftig bleibt, einen Schein unbegrenzter
Macht, indem es sich eben von der Welt isoliert, an ihr sich desinteres-
siert, sich schützend vor den eigenen interessanten Gegenstand stellt:
das eigene Innere…Selbst vor Schicksalsschlägen gibt es eine Flucht in
das eigene Innere…so daß der Schreck, diesmal und gerade diesmal
getroffen zu sein, gar nicht erst aufkommen kann.“177 Was sie über Ra-
hel Varnhagen schrieb, hätte sie zu dieser Zeit auch über sich selbst sa-
gen können. Den Rückzug in die Innerlichkeit hielt sie für den besten
Weg, sich vor seelischen Bedrängnissen und Verletzbarkeiten zu schüt-

176 Young-Bruehl, Elisabeth: Hannah Arendt, Leben, Werk und Zeit, Frankfurt a.M.
2000, S. 101

177 Arendt, Hannah: Rahel Varnhagen. Lebensgeschichte einer deutschen Jüdin aus
der Romantik, München 1981, S. 21

V. Das Geschlechterverhältnis

88

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


zen. Erst die freundschaftliche Beziehung zu Karl Jaspers, der für sie zu
einem väterlichen Freund geworden war, bewirkte, dass sie langsam
den Mut entwickelte, sich zu öffnen, nach außen, in die Öffentlichkeit
zu gehen, ihre Gedanken zu äußern und sich auch der Kritik auszuset-
zen, wenn sie etwas bewirken wollte. Von Jaspers lernte sie, dass es nur
die Kommunikation sein kann, mittels der sich die Menschen mitein-
ander austauschen, lernen und sich entwickeln können. „Hannah
kann, natürlich, nicht von heute auf morgen aus ihrer Haut. Sie kann
ihre Kindheitsängste nicht einfach abschütteln, genauso wenig, wie sie
ihre Liebe zu Heidegger beenden kann. Aber unter dem Einfluss von
Jaspers findet sie doch allmählich aus ihrer Selbstbefangenheit he-
raus…so beginnt sie jetzt, sich auch von außen zu sehen, und das heißt
auch, sich als Jüdin wahrzunehmen.“178

Mit der Schrift über Rahel Varnhagen wollte Hannah Arendt sich
habilitierten, konnte sie aber erst im amerikanischen Exil vollenden,
weil ihre Emigration dazwischenkam.

Auch in ihren späteren Veröffentlichungen spürt man ihr leiden-
schaftliches Engagement, das ihre Persönlichkeit ausmachte und das
ihr nicht selten den intellektuellen Blick auf die Realität beschränkte.
So verurteilte sie Theodor W. Adorno nur deswegen, weil dieser den
Versuch ihres damaligen Lebenspartners, Günther Stern, sich an der
Frankfurter Universität mit einer musikphilosophischen Arbeit zu ha-
bilitieren, boykottiert haben soll. Die Arendt-Biografin Elisabeth
Young-Bruehl schreibt: „Hannah Arendt konnte die Marxisten der
Frankfurter Schule schon aus intellektuellen Gründen nie leiden, und
dieser Vorfall war nur einer von vielen, die persönliche Sympathie ei-
gentlich ausschlossen. Hannah Arendts Meinungen von Menschen, ob
positiv oder negativ, waren immer sehr dezidiert – wenn auch nicht
immer gleichbleibend –, und sie nahm bestimmt kein Blatt vor den
Mund, als sie nach dem Kennenlernen Adornos zu Günther Stern sag-
te: ‚Der kommt uns nicht ins Haus.‘ “179

Geboren 1906 in der Nähe von Hannover, wuchs Hannah Arendt
als einziges Kind in Königsberg auf, wohin die Familie wegen der
schweren Erkrankung des Vaters umzog, als sie kaum drei Jahre alt

178 Prinz, Alois: Hannah Arendt oder die Liebe zur Welt, Berlin 2013, S. 66
179 Young- Bruehl, Elisabeth: Hannah Arendt, Leben, Werk und Zeit, Frankfurt a.M.

2000, S. 132

4. Der Fall Hannah Arendt

89

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


war. In Königsberg lebten die Familien des Vaters wie der Mutter seit
Generationen in wohlhabenden Verhältnissen. Dort verlebte Hannah
Kindheit und Jugend in einem gutbürgerlichen assimilierten deutsch-
jüdischen Haushalt und ihr wurde von Eltern und Großeltern liebevol-
le größte Aufmerksamkeit zuteil. Ihre jüdische Religion spielte in
ihrem Elternhaus kaum eine Rolle; auf die wurde sie erst durch die
Nachbarskinder und durch ihre Schulzeit besonders aufmerksam ge-
macht und entwickelte daraufhin eine wachsende trotzige Sensibilität,
die dann durch die Nazi-Verfolgung der Juden unter Hitler ihre Nähe
zum Zionismus begründete. Besonders durch ihre Mutter wurde sie
dazu ermutigt, sich jeder von ihr empfundenen Ungerechtigkeit zur
Wehr zu setzen. So wurde sie des Gymnasiums verwiesen, weil sie ei-
nige Schüler zum Boykott des Unterrichtes eines Lehrers wegen dessen
unangemessenen Äußerungen zum Judentum aufrief. Die Mutter
stand voll zu ihr, nahm sie von der Schule und organisierte mittels
ihrer Beziehungen die Möglichkeit der Teilnahme ihrer Tochter an
Vorlesungen an der Universität Berlin. Zu Hause nach Königsberg zu-
rückgekehrt, studierte Hannah Arendt weiter privat die notwendigen
Schulfächer und bestand 1924 das Abitur, auf Betreiben ihrer Mutter,
extern am besagten Königsberger Gymnasium mit Auszeichnung und
noch ein Jahr früher als ihre früheren Klassenkameraden. Diese gewis-
se, von der Mutter unterstützte, Widerspenstigkeit behielt sie zeitle-
bens. Ihren Vater verlor sie bereits 1913 im frühen Kindesalter durch
Tod wegen eines wieder ausgebrochenes Leidens an Syphilis. Um sei-
nen Verlust zu kompensieren, soll sie ihrer Jugendfreundin Yela Lö-
wenfeld einmal gesagt haben, den „Traum ihres Vaters …wahr zu ma-
chen und eine berühmte Gelehrte zu werden.“180 Von Geburt an führ-
te die Mutter ein Tagebuch „Unser Kind“ über die, besonders körperli-
che, Entwicklung ihrer Tochter, worin sie jede Einzelheit sorgfältig ver-
merkte; wahrscheinlich war der Anlass dazu die Sorge, ob sie wegen
der syphilitischen Erkrankung ihres Erzeugers, bereits vor der Ehe-
schließung, abnormale Anzeichen in der Entwicklung zeigen würde.
Als dies nicht der Fall zu sein schien, brach die Mutter die Tagebuch-
eintragungen nach dem Tod ihres Mannes ab. Aufgrund dieses Tage-
buches kann man erfahren, dass Hannah ein lebhaftes, fröhliches Kind

180 Ebd.: S. 629

V. Das Geschlechterverhältnis

90

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


war, aber auch sehr eigenwillig. Sie wurde sehr frei erzogen, zeigte aber,
zum Leidwesen der Mutter, die sehr musikalisch war und das Klavier-
spiel ausgezeichnet beherrschte, keinerlei musikalisches Talent. Sie soll
zwar viel und fröhlich gesungen, aber kaum die richtigen Töne getrof-
fen haben. Dagegen fiel ihr logisches Talent und ihre rasche Auffas-
sungsgabe sowie ihr Interesse an Büchern schon sehr früh auf. So soll
sie sich schon im Alter von vierzehn Jahren für die Philosophie Imma-
nuel Kants begeistert haben.

Gleich nach dem Abitur begann sie ihr Studium der Philosophie
1924 bei Martin Heidegger in Marburg. Außerdem belegte sie die Ne-
benfächer Evangelische Theologie bei Rudolf Bultmann sowie Grie-
chisch. Den antiken Philosophen war sie zeitlebens verbunden, mit de-
nen sie schon in ihrem Elternhaus bekannt gemacht worden war. Au-
ßerdem blieb Immanuel Kant seit der Kindheit ihr ‚Hausphilosoph‘.
Ihr ganzes Leben gleicht der Befolgung dessen kategorischen Impera-
tivs: „Handle so, dass die Maxime deines Willens jederzeit zugleich als
Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung gelten könnte.“ Arendt war
stets bemüht, einen Maßstab für gerechtes Handeln zu finden und da-
mit auch in die politische Öffentlichkeit zu gehen. Es genügte ihr
nicht, „nur die eigenen Werke der Öffentlichkeit vorzulegen und an-
sonsten im privaten Hintergrund zu bleiben, sondern man müsse seine
ganze Persönlichkeit in die Öffentlichkeit bringen und mit ihr haften.
Sich so zu veröffentlichen bedeute jedoch nicht, seine persönliche Be-
sonderheit aufzugeben und sich in der Masse zu verlieren. Im Gegen-
teil: Erst in der Öffentlichkeit komme das, was ein Mensch ist, wirklich
zur Entfaltung.“181 In dieser Aussage zeigt sich, dass sich Arendt selbst
nicht zu den Intellektuellen zählen möchte, die sie für „Gebildete“ hält,
„für die die Öffentlichkeit der Ort ist, wo es nur Durchschnitt gibt und
wo alle Dinge flach und platt gemacht werden.“182 Für Arendt bedeu-
tete Öffentlichkeit der Raum des Verstehens, des gegenseitigen Aus-
tauschs, dessen Medium die Sprache ist, der optimalen Kommunikati-
onsmöglichkeit. Deshalb hat sie die Bezeichnung Philosophin für sich
stets abgelehnt, sondern sich eher als politische Denkerin verstanden.
In diesem Punkt stand sie Heidegger, der die Zurückgezogenheit und

181 Prinz, Alois: Hannah Arendt, a.a.O., S. 208
182 Ebd.: S. 20

4. Der Fall Hannah Arendt

91

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Selbstbezogenheit bevorzugte, um seine Gedanken zu entwickeln, im-
mer kritisch gegenüber. Dennoch ließ sie ihm 1960 ihr philosophi-
sches Werk „Vita activa“, voller Hoffnung auf seine Anerkennung, vom
Verlag zusenden, traute sich aber nicht, es ihm offiziell zu widmen. In
einem Begleitschreiben erklärte sie ihm: „Du wirst sehen, dass das
Buch keine Widmung trägt. Wäre es mit uns je mit rechten Dingen zu-
gegangen…, so hätte ich dich gefragt, ob ich es dir widmen darf; es ist
unmittelbar aus den ersten Marburger Tagen entstanden und schuldet
dir in jeder Hinsicht so ziemlich alles. So wie die Dinge liegen, schien
mir das unmöglich; aber auf irgendeine Weise wollte ich dir doch den
nackten Tatbestand sagen.“183 Als Martin Heidegger keinerlei Reaktion
auf ihr Buch und ihr Schreiben zeigte, war sie sehr gekränkt und brach
den Kontakt zu Heidegger ab – aber nur vorübergehend. Um ihrem
Ärger Luft zu machen, schrieb sie 1961 an Jaspers: „Ich weiß, daß es
ihm unerträglich ist, daß mein Name in der Öffentlichkeit erscheint,
daß ich Bücher schreibe, etc. Ich habe ihm gegenüber mein Leben lang
gleichsam geschwindelt, immer so getan, als ob all dies nicht existiert
und als ob ich sozusagen nicht bis drei zählen kann, es sei denn in der
Interpretation seiner eigenen Sachen. Nun war mir das Schwindeln
plötzlich zu langweilig geworden, und ich habe eins auf die Nase ge-
kriegt.“184 Als sie diesen Brief an ihren Freund Jaspers schrieb, war
Hannah Arendt fünfundfünfzig Jahre alt und noch immer hinderte sie
ihre weibliche Psyche auf dem Wege zu ihrer Selbstfindung. Ihr Liebe
zu Heidegger hat ihr eine Unterwürfigkeit unter den Mann abverlangt,
die sie ihr Leben lang versucht hat, zu überwinden. Das verlieh ihrer
Person das Profil einer Art Getriebenen, Heimatlosen. Sicher trug da-
zu auch wesentlich ihr Schicksal als Jüdin bei und dass sie so lange Zeit
auf die amerikanische Staatsbürgerschaft hat warten müssen, also staa-
tenlos war, nachdem die Nazis ihr die deutsche aberkannt hatten.

Von ihrem zweiten Ehemann, Heinrich Blücher, den sie 1936 ken-
nengelernt hatte und 1940 heiratete, nachdem sie von Günther Stern,
alias Günther Anders, geschieden worden war, erhoffte sie sich Ruhe
und Stabilisierung. Sie war ihm, im Gegensatz zu ihrem ersten Mann,
in Liebe zugetan. Sterns Ehe mit Arendt glich eher einer Notgemein-

183 Ebd.: S. 216
184 Arendt, Hannah: Briefwechsel Arendt an Jaspers, München 2001, S. 494

V. Das Geschlechterverhältnis

92

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


schaft, um gemeinsam in den Wirren des Naziregimes besser überle-
ben zu können. Mit Blücher konnte sie leidenschaftlich über Marx, Le-
nin, Trotzki und auch Stalin diskutieren und er vermittelte ihr auch ein
besseres Verständnis der revolutionären Praxis, für die er sich einsetz-
te. „Blücher – kein Universitätsmann, sondern ein Proletarier, kein
Theoretiker, sondern ein Mann der Tat, kein Jude, sondern ein Mann,
für den das Denken eine Art Religion war – war Hannah Arendts neue
Welt. Sie sagte später einmal, dass sie von ihm politisches Denken und
historisches Sehen gelernt habe sowie in dem Mut bestärkt worden sei,
sich voll zu ihrem Judentum zu bekennen.185 Blücher weckte auch ihr
Interesse an Rosa Luxemburg. In deren Beziehung zu Leo Jogiches er-
kannte sie ihre eigene zu Blücher. Auch Jogiches war ein Mann der Tat,
ein „masculini generis“, wie sie einen ‚richtigen Mann‘ zu bezeichnen
pflegte. Besonders imponierte ihr Blüchers Respektlosigkeit gegenüber
Heidegger, dem er sowohl fehlende Menschenkenntnis als auch Man-
gel an politischem Urteilsvermögen unterstellte. Das half ihr ein wenig,
die erlittene Demütigung, die sie durch die Nichterfüllung ihrer jungen
Liebe zu Heidegger erfahren musste, zu verarbeiten und mit politi-
schem Engagement zu kompensieren.

Am 30. Oktober 1970 starb Heinrich Blücher im gemeinsamen
New Yorker Exil. Hannah Arendt folge ihm fünf Jahre später. Sie litt
sehr unter dem Verlust ihres Ehe- und Diskussionspartners; das Ge-
fühl der „Ungeborgenheit“, der Heimatlosigkeit, das sie aufgrund ihrer
Vertreibung aus Deutschland und ihrer langen Staatenlosigkeit ent-
wickelt hatte, schien wiederzukehren. Nur die deutsche Sprache, die
Sprache der Philosophie und Literatur bezeichnete sie als ihre Heimat,
die sie nie verlassen musste und hätte. Darin blieb sie Heidegger-Schü-
lerin, dessen Maxime es war: „Die Sprache ist das Haus des Seins“186.
Sie pflegte weiterhin Kontakte zu ihren Freunden und nahm ihre öf-
fentlichen Aufgaben, wenn auch mit Einschränkungen, wahr. Kinder
hatte sie keine; manchmal nannte sie einige ihrer Studenten so. Einmal
danach gefragt, soll sie geantwortet haben, dass sie zunächst zu arm
dazu gewesen wäre und später zu alt. Diese existenzielle Erfahrung, die
man nur als Frau machen kann, ist ihr, wie so vielen klugen Frauen auf

185 Arendt, Hannah: Brief an Jaspers vom 29. Januar 1946, zit. in: Elisabeth Young-
Bruehl, Hannah Arendt…a.a.O., S. 187

186 Heidegger, Martin: Über den Humanismus, Frankfurt a.M. 1949, S. 5

4. Der Fall Hannah Arendt

93

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


ihrem Weg zur Intellektualität, verwehrt geblieben. Dank der Entschä-
digungsleistung, die sie für ihre erlittene Vertreibung und Verfolgung
als Jüdin in Deutschland gerichtlich erstritten hatte, konnte sie ihre
letzten Jahre ohne finanzielle Not verleben.

V. Das Geschlechterverhältnis

94

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Zum Verhältnis von Libido und Ratio im Spiegel
der Klassen

Jede menschliche Betätigung steht im Dienste der Selbsterhaltung und
auch der Selbstverwirklichung, mag sie auch noch so selbstlos erschei-
nen. Alle Anstrengungen und Leistungen, bis hinauf in unsere Zivilisa-
tions- und Kulturstufe, dienen nur diesem einen Zweck: Erotische Op-
timierung der Selbsterfahrung und Erweiterung der Lebensräume. Da-
zu besitzt die Ratio nur eine dienende Funktion. Die eigentliche Trieb-
feder ist und bleibt jedoch die Libido. Wird diese beschädigt oder zer-
stört, entartet oder stirbt der Mensch. Adorno führt für diese These
ein extremes Beispiel an, nämlich dass der Gefangene anfangen muss,
seine Zelle und sein Gefangenendasein zu lieben, wenn er überleben
will. Das klingt absurd. Aber wenn man bedenkt, dass der Mensch, da
er weitestgehend instinktungebunden ist, alles und jedes und jeden mit
Lust besetzen kann – denken wir an die Asketen, Masochisten, Sadis-
ten, Selbstmörder, Triebtäter, Fetischisten usw., nicht zu vergessen die
Geldfetischisten im Sinne eines Dagobert Duck, klingt Adornos Argu-
mentation durchaus plausibel.

In einer Gesellschaft, in der rationales Denken vom libidinösen
Empfinden getrennt wird oder, wie Jürgen Habermas ausführt, das in-
strumentelle Handeln das kommunikative dominiert, also deren dia-
lektische Einheit gestört ist, drohen beide besonderen menschlichen
Qualitäten zu entarten. Genuss droht zu pervertieren und die Ratio
beginnt ihr zerstörerisches Eigenleben. Schon Nietzsche mahnte, dass
Apoll nicht ohne Dionisos sein kann187, die Ratio nicht ohne die Libi-
do. „Die unter der klassengesellschaftlichen Repression vollzogene De-
formation des Apollinischen ergibt den repressiven Arbeitsvollzug, die

VI. 

187 Nietzsche, Friedrich: Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik, gesam-
melte Werke Bd. 1, Hamburg 1986, S. 38

95

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Arbeit der Sklaven, Leibeigenen und proletarischen Massen; hinsicht-
lich des Dionysischen ergibt sie den anarchischen Orgiasmus.“188

Pierre Bourdieu hat sein Klassenverständnis auf der Beobachtung
der unterschiedlichen Lebensstile aufgebaut, welche Arbeiterklasse,
Kleinbürgertum und Bourgeoisie voneinander unterscheiden. Dabei
geht er besonders auf die Art des Wohnens, der Ernährung, des Mu-
sikhörens, der Häufigkeit von Museums-, Theater- und Konzertbesu-
chen sowie Frequentierung von Bildungseinrichtungen ein und arbei-
tet die „feinen Unterschiede“ heraus.189 Damit geht er über die mate-
rialistischen Sozialisationstheorien hinaus, die sich im Wesentlichen
auf die sozial-ökonomische Analyse der Klassen beschränken. Es sind
die Lebensstile, welche das Alltagsverhalten der Menschen bestimmen.
„So wird in der Arbeiterbevölkerung das Leben an den harten finan-
ziellen Notwendigkeiten ausgerichtet, was sich in Kleidungskäufen
und Wohnungseinrichtungen ausdrückt, die nach Preis, Haltbarkeit
und Nutzen bewertet werden.

Das Kleinbürgertum ist auf sozialen Aufstieg orientiert, auf ein
ehrgeiziges, teils ängstliches, teils plakatives Erfüllen vorgegebener kul-
turellen Standards über diese zu erheben und einen eigenen Stil zu
entwickeln, diesen als gesellschaftliche Norm zu propagieren und
durchzusetzen.“190

Auch Hurrelmann bleibt, ebenso wie Bourdieu, die Definition des
Intellektuellen-Phänomens schuldig. Sein Schwerpunkt liegt zwar auf
dem Verständnis von menschlichen Krisen, deren Ursachen und Be-
wältigungsmöglichkeiten, aber sein „Belastungs-Bewältigungs-Modell“
dient lediglich dazu, die persönliche Handlungsfähigkeit wieder herzu-
stellen und zu erhalten und „die Ursachen der nicht zu bewältigenden
Belastung zurückzudrängen oder, falls dieses nicht möglich ist, die Be-
lastung durch die Umstellung der Handlungsfähigkeiten und der emo-
tionalen Verarbeitung zu ertragen.“191 Außerdem betont er die Not-

188 Kofler, Leo: Aggression und Gewissen, Grundlegung einer anthropologischen Er-
kenntnistheorie, München 1973, S. 119

189 Bourdieu, Pierre: Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteils-
kraft, Frankfurt a.M. 1993

190 Hurrelmann, Klaus: Einführung in die Sozialisationstheorie, Weinheim/Basel
2002, S. 118

191 Ebd.: S. 269 ff.

VI. Zum Verhältnis von Libido und Ratio im Spiegel der Klassen

96

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


wendigkeit, Präventionsprogramme zu entwickeln, wodurch schon
frühzeitig Kompetenzen zur Bewältigung von Belastungssituationen
entwickelt und gefördert werden. Als gelungene Bewältigung von Pro-
blemen gilt Hurrelmann die erfolgreiche Anpassung an die vorgegebe-
ne Lebenswelt der Einzelnen. Damit bleiben die Intellektuellen außer
Betracht, da sie ihre Besonderheit gerade der Nichtanpassung verdan-
ken und das Vorgegebene hinterfragen und nicht als selbstverständlich
hinnehmen.

Grundsätzlich ist, trotz zahlreicher Differenzierungsversuche, das
Drei-Klassen-Modell, Oberschicht, Mittelschicht, Unterschicht, als
grundlegende Gesellschaftsstruktur präsent, weil man „mit Hilfe des
Klassenbegriffs spannende Forschungsfragen generieren kann“.192 Jede
dieser Klassen „bestimmt das Verhalten ihrer Mitglieder, zwingt sie
unter sehr deutlich umrissene Handlungsantriebe. Sie prägt ihnen ihr
eigenes und jeweils eigentümliches Zeichen auf, mit solcher Macht,
das uns Menschen aus unterschiedlichen gesellschaftlichen Klassen …
zuweilen den Eindruck vermittelt, sie gehörten verschiedenen Gattun-
gen an,“ stellt der Soziologe Maurice Halbwachs fest.193 So läuft das
Leben der Unterschicht in völlig anderen sozialen Bahnen ab als das
der Mittel-oder Oberschicht.

Unterschicht (Proletariat)

Wenn Tätigkeit und Genuss ursprünglich zusammengehören, muss
sich ihre Trennung fatal auf die Menschen und damit auf die Gesell-
schaft auswirken. Mangels Bildung wird dem Arbeiterkind die mögli-
che Genussoptimierung und -sensibilisierung vorenthalten. Die Arbei-
tereltern können ihr Kind nur das lehren, was sie selbst gelernt haben
und praktizieren. Ihre Genüsse erschöpfen sich in der Regel in Essen,
Trinken, Wohnen, Kleiden, Sexualität und einiges andere mehr. Hier
kann Marx zutreffend zitiert werden: „Essen, Trinken und Zeugen etc.
sind zwar auch echt menschliche Funktionen. In der Abstraktion aber,

1.

192 Groß, Martin: Klassen, Schichten, Mobilität, Wiesbaden 2015, S. 245
193 Halbwachs, Maurice: Entwurf einer Psychologie sozialer Klassen, Konstanz 2001,

S. 153

1. Unterschicht (Proletariat)

97

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


die sie von dem übrigen Umkreis menschlicher Tätigkeit trennt und zu
letzten und alleinigen Endzwecken macht, sind sie tierisch.“194 Nicht
dass der Arbeiter mangels Intelligenz zur Ausbildung seiner Kultur-
und Genussfähigkeit nicht in der Lage wäre. Die Ursachen sind allein
im mangelnden Zugang zu Bildung und Wohlstand zu suchen. Damit
hat der Arbeiter kaum eine Chance, seine Genüsse von den vitalen
Körperfunken soweit unabhängig zu machen, dass sensibilisierende
Lustmaximierung erlebt werden könnte. Sie bleibt weitgehend in den
oralen, analen, phallischen Phasen stecken. Das Phantasieaufgebot
bleibt sehr begrenzt, so dass es nur allzu leicht den oralen, analen und
phallischen Regredierungsangeboten der entsprechenden Manipulati-
onsmechanismen der Gesellschaft verfällt. In Ermangelung optimie-
render, sensibilisierender Liebes- und Bildungsangebote des Arbeiter-
milieus an das lernbegierige Kind, bleibt dieses nicht nur in seiner libi-
dinösen, sondern auch in seiner kognitiven Entwicklung zurück, weil
sein Lernpotenzial von der differenzierten elterlichen Zuwendung ab-
hängt. Die Arbeitermutter verfügt kaum über die Muße und die Fähig-
keit, sich weitgehend in ihr Kind einzufühlen und ihm entsprechende
entwicklungsfördernde Angebote zu machen. Demzufolge ist es ganz
normal, dass dessen Entwicklung in der Regel hinter der von Kindern
gehobener Gesellschaftsschichten zurückbleibt. Dies hat aber gleich-
zeitig einen makabren Vorzug, nämlich den, dass die mangelnde eroti-
sche und kognitive Sensibilisierung das Arbeiterkind einerseits weni-
ger an seinen eigenen Widersprüchen wie denen seiner Umwelt leiden
lässt, obgleich es andererseits zu der am meisten von Entfremdung
und Verdinglichung betroffenen Schicht gehört. Wovon es nichts weiß,
daran kann es auch, subjektiv gesehen, nicht leiden.

Solange der Arbeiter seine Arbeitsstelle und sein Auskommen hat,
rebelliert er nicht. Erst wenn es daran anfängt zu mangeln, rührt er
sich politisch. Zwar ist er der am meisten von den gesellschaftlichen
Zwängen Betroffene, aber, im Gegensatz zum Intellektuellen, der am
wenigsten an ihnen psychisch Leidende. Für ihn sind seine Lebenswelt,
seine unmittelbare Umwelt und deren Werte in erster Linie von Be-
deutung. Hieraus leitet er die wichtigsten Maßstäbe für sein Wohlerge-
hen, das seiner Familie, seiner Freunde, Bekannten und Arbeitskolle-

194 Marx, Karl: Die Frühschriften, Stuttgart 1964, S. 515

VI. Zum Verhältnis von Libido und Ratio im Spiegel der Klassen

98

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


gen ab. Die Angelegenheiten der Gesellschaft, des Staates sowie der
Politik interessieren ihn nur insoweit, als sie seine persönlichen Le-
bensverhältnisse unmittelbar zu betreffen scheinen. Man kann sagen,
dass sich seine Lebenswelt weitgehend abstinent gegenüber gesamtge-
sellschaftlichen Prozessen abspielt. Den gesellschaftlich als intellektuell
Bezeichneten gegenüber haben sogenannte Arbeiter ein zwiegespalte-
nes Verhältnis. Sie fürchten deren Bevormundung und geistige Überle-
genheit einerseits und zollen andererseits ihrem Wissen, ihrer elo-
quenten Ausdrucksweise Bewunderung. Gleichzeitig fühlen sie sich
unterlegen und weitgehend unverstanden und suchen sich Protago-
nisten aus den eigenen Reihen.

Diejenigen, welche besonders unter der Erfahrung des Mangels in
der Gesellschaft leiden, sind deshalb die Intellektuellen, „die das Be-
wußtsein der Versagungen, die die repressive Gesellschaft dem Indivi-
duum auferlegt, und…damit am Bedürfnis nach Befreiung fest(hal-
ten).“195 In ihrem Lebensbereich stoßen persönliche Lebenswelt und
gesellschaftliche Normen am unmittelbarsten aufeinander. Hier findet
öffentliche Moral ihren stärksten Niederschlag. Während die Arbeiter-
Moral sich hauptsächlich aus den Normen ihres unmittelbaren Umfel-
des speist und die des Bourgeois sich auf einzuhaltende Etikette redu-
ziert, ist es besonders die Moral des Kleinbürgers, die bemüht ist, die
öffentlich geltende zu internalisieren. Da jedoch das Wünschen und
Wollen eines Individuums niemals mit den öffentlich postulierten in
Einklang stehen können, da letztere als moralische Vorgaben lediglich
eine eher abstrakte Zielsetzung sind, die gesamtgesellschaftliches Zu-
sammenleben regeln soll, mündet der kleinbürgerliche Versuch, sie zu
internalisieren, im Gegensatz zu Arbeiterschaft und Bourgeoisie, in
größten persönlichen Konflikten.

Oberschicht (Bourgeoisie)

Die Nachkommenschaft der bürgerlichen Elite wächst in der Regel
wohlhabend bis zum ökonomischen Überfluss auf. Auf sexuellem Ge-
biet herrscht Großzügigkeit bis Libertinage, wie sie von der ehemali-

2.

195 Marcuse, Herbert: Der eindimensionale Mensch, Neuwied/Berlin 1970, S. 95

2. Oberschicht (Bourgeoisie)

99

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


gen Herrschaft des Adels praktiziert wurden, dem das siegreiche Bür-
gertum, im Hinblick auf dessen Kultur und Zivilisiertheit, ja so gerne
nacheifert. Die Bezugspersonen der Kinder waren früher hauptsäch-
lich die Ammen, Kindermädchen, Erzieherinnen und Hauslehrer so-
wie die übrigen Hausangestellten. Auch heute noch kümmern sich
größtenteils Au pair- und Kindermädchen und das Hauspersonal um
den großbürgerlichen Nachwuchs. Von ihnen fordert das Kind alle die
Zuwendungen ein, die ihm von den Eltern versagt werden. Wegen des
Status der finanziellen Abhängigkeit wagen es diese kaum, dem kindli-
chen Verlangen auszuweichen, es zu ignorieren oder gar Widerstand
zu leisten und fungieren meist als willfährige Bezugspersonen, um
dem Arbeitgeber keinen Grund zur Klage zu geben. Denn es steht in
der Macht des Kindes, ob es den Eltern ein gutes oder schlechtes Bild
von den Bediensteten zeichnet. Ihm sind in seinem libidinösen Verlan-
gen kaum Grenzen gesetzt und da zumal die Bediensteten nicht selten
häufig wechseln, droht dem Nachwuchs eine Art libidinöse Verwahr-
losung, die im umgekehrten Verhältnis zu der des Arbeiterkindes steht.
Während die Arbeitermutter und deren Milieu ihrem Kind nur sehr
eingeschränkte libidinöse Angebote machen können, die hauptsach-
lich auf die Befriedigung vitaler Körperfunktionen gerichtet sind, wan-
dert das Bourgeoiskind sozusagen von einer Hand zur anderen, wird
verwöhnt, verhätschelt, gestraft, verführt, manipuliert und oft im
schulreifen Alter früher oder später in ein teures Internat abgeschoben,
wo es seine erfahrene libidinöse Verwahrlosung mit seinesgleichen
weitertreiben kann. Der Kontakt mit den Eltern beschränkt sich im
Wesentlichen auf Ermahnungen zur Leistungserbringung und Geldzu-
wendungen. Mutter und Vater sind zu sehr mit sich, ihren eigenen Be-
dürfnissen und Genussmöglichkeiten beschäftigt, als dass ein gelin-
gender Dialog mit dem Nachwuchs entstehen könnte. Der libidinöse
Verwahrlosungsprozess greift zu den heterogensten Genussangeboten,
ohne dass sich ein steuerndes Scham- oder gar Schuldbewusstsein ein-
stellen könnte. Genussmaximierung scheint grenzenlos zu sein, wenn
Geld genug vorhanden ist. Frei von finanziellen Beschränkungen und
zeitraubenden Pflichten sowie einschränkenden Moralvorstellungen,
treibt die Psyche einer Gefühlsanarchie entgegen, die schon bald zwi-
schen Überdruss, Langeweile bis hin zum Ekel führen kann. Nur die
Einhaltung der Etikette bleibt eine konstante Devise, die keine Verlet-

VI. Zum Verhältnis von Libido und Ratio im Spiegel der Klassen

100

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


zung erlaubt. Andernfalls drohen Ächtung und Strafe der eigenen
Klasse, wie am Schicksal Marquis de Sades wegen seiner Tabu bre-
chenden und Etikette verletzenden Romane beobachtet werden kann.

De Sade bringt uns die libidinösen Verwahrlosungen der herr-
schenden Klasse nahe, die alle Scham oder Schuldgefühle vermissen
lassen, indem er seine Protagonistin im Roman ‚Juliette‘ sagen lässt,
dass die Natur die Menschen dazu geschaffen habe, alles auf Erden
ihrem Genuss dienstbar zu machen. Deshalb müsse es Opfer geben, an
denen diese Genüsse vollzogen werden können. Die nach de Sade be-
nannten Perversionen, wie er sie in seinen Romanen und Erzählungen
darstellt, sind keineswegs wirklichkeitsfremde Phantasien eines Psy-
chotikers. Er schreibt nur nieder, was seine Zeit im Ansatz überall im
Namen der Etikette verbergen wollte. Otto Flake nennt ihn gar den Ex-
ponenten seiner Zeit, in dem ein Sittenschilderer ersten Ranges ste-
cke.196 Seine Werke ranken um ein und dieselbe Frage: Mit welchen
Mitteln lässt sich der Genuss, die Wollust steigern? Über religiöse
Furcht oder Gesetze ist man durch Verschwiegenheit erhaben, nur die
Etikette muss gewahrt bleiben. Deshalb bezeichnet Flake de Sade auch
als einen vernachlässigten und herumgestoßenen Aristokratensohn,
der seine Jugend nie verwinden konnte197, der nicht aus sich heraus-
fand aufgrund seiner unzulänglichen, lieblosen Erziehung.198

Heute ist dieses auf die Aristokratie bezogene Bewusstsein de Sa-
des den perfiden Neigungen der Bourgeoisie gewichen, die selbst das
Geld als Sache zum Lustobjekt machen können. Leopold von Sacher-
Masochs romantisch-perversen Erzählungen stehen für die Erweite-
rung des Sadismus um die masochistische Variante, in der Täter und
Opfer vertauschbar sind. Die Akteure machen sich nach Belieben zu
sexuellen Tätern oder Opfern. Der Stolz der herrischen Geste, die sa-
distische Tat, kann gleichzeitig mit der devoten Opferrolle genossen
werden, der masochistischen Unterwerfung, über deren Gestaltung die
Akteure selbst verfügen.

Die unbegrenzten Möglichkeiten der Genussmaximierung rücken
die Widersprüche in der Gesellschaft wie die in der eigenen Person
derart aus dem bourgeoisen Blickfeld, dass sie kaum ein Gefühl des

196 Flake, Otto: Marquis de Sade, München 1966, S. 76
197 Ebd.: S. 134
198 Ebd.: S. 124

2. Oberschicht (Bourgeoisie)

101

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Mangels und des Leidens daran aufkomme lassen. Wenngleich sie sich
im künstlerischen, im bildnerischen, musikalischen oder literarischen
Raum widerspiegeln können, so sind sie jedoch nicht vergleichbar mit
der Erfahrung und Umsetzung des gesellschaftlichen wie individuellen
Mangels an Lebensqualität, wie ihn der Intellektuelle verspürt. Hier
haben wir es mit einer ganz besonderen Verarbeitung der Widersprü-
che zu tun, die eine außergewöhnliche kognitive und libidinöse Sozia-
lisation voraussetzt und welche die Unterschicht, das sogenannte Pro-
letariat, wie die Oberschicht, die sogenannte Bourgeoisie, in der Regel
nicht leisten können. Deshalb kann die Mittelschicht, das sogenannte
Kleinbürgertum, als der Hauptlieferant intellektueller Köpfe betrachtet
werden.

Mittelschicht (Kleinbürgertum)

Im Allgemeinen glaubt der sogenannte Kleinbürger an die Grundord-
nung der Welt, in der er lebt. „Im Gegensatz zum Bürger kann der
Kleinbürger bis in seine subtilsten seelischen Erlebnisse hinein dem
Gefühl, von den äußeren Mächten abhängig zu sein und sich ihnen ge-
schickt anpassen zu müssen, nicht entrinnen.“199 Ständig ist er be-
müht, sich den Herrschenden dienstbar zu machen, um in der gesell-
schaftlichen Hierarchie aufzusteigen und sich von der Unterschicht,
dem Prekariat, abzugrenzen. In ihm hat sich die Internalisierung der
gesellschaftlichen Regeln am vollendetsten vollzogen. Seine Psyche ist
der Kampfplatz, auf dem Wunsch und Moralität, Lust und Schuld ihre
Widersprüche austragen. Dieser Qual versucht es mittels Gehorsam,
nicht selten auch vorauseilendem, hinsichtlich Obrigkeit und ver-
meintlichen Autoritäten zu begegnen. Freud würde ihn als Meister der
Verdrängung bezeichnen, in dessen Unbewusstem die Widersprüche
ihrem grausamen Eigenleben überlassen sind und sich nicht selten in
psychischen Erkrankungen bemerkbar machen. Auf die Sexualität be-
zogen hat der Freudschüler Wilhelm Reich treffend bemerkt: „Der
Zwang zur sexuellen Selbstbeherrschung, zur Aufrechterhaltung der
sexuellen Verdrängung, führt zur Entwicklung krampfhafter, beson-

3.

199 Kofler, Leo: Der asketische Eros, Wien 1967, S. 243

VI. Zum Verhältnis von Libido und Ratio im Spiegel der Klassen

102

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


ders gefühlsmäßig betonter Vorstellungen von Ehre und Pflicht, Tap-
ferkeit und Selbstbeherrschung.“200 Die Angst vor den eigenen Schwä-
chen, dem persönlichen Versagen äußert sich im Gefühl subalterner
Hilflosigkeit, welche er hauptsächlich seinem individuellen Versagen
zuschreibt und mit Maskierungen wie Strenge, Korrektheit, Intoleranz
und Rechthaberei zu kaschieren versucht. „Je hilfloser das Massenindi-
viduum aufgrund seiner Erziehung geworden ist, desto stärker prägt
sich die Identifizierung mit dem Führer aus, desto mehr verkleidet sich
das kindliche Anlehnungsbedürfnis in die Form des Sich-mit-dem-
Führer-eins-Fühlens.“201

Auch der Intellektuelle entstammt in der gesamtgesellschaftlichen
Mehrheit dem gehobenen Kleinbürgertum. Auch er macht die be-
schriebenen Konflikte durch; spontane Reaktion auf seine Umwelt, die
Anpassung und Unterordnung fordert, seine Abhängigkeit von äuße-
ren Mächten und seine empfundene Fremdbestimmtheit, versucht er
zu durchbrechen, um seine eigene Identität zu finden. Er erreicht eine
Stufe der Bildung, wo die erlebten Ängste, die verspürte Ohnmacht
und Unzulänglichkeit nicht mehr als ein rein individuelles Schicksal
betrachtet, sondern als gesellschaftlich Allgemeines durchschaubar
werden. Er registriert die Realität nicht mehr primär unter ethischen
und moralischen Normen, sondern behält sich eine eigene autonome
Wertung vor. Er begreift sie als Resultat der Menschen, deren individu-
elle Selbstentwürfe in ihrer Summe das ergeben, was wir Gesellschaft
nennen. Die Individuen haben ihre Geschichte, ob bewusst oder unbe-
wusst, selbst gemacht und sind deshalb auch in der Lage, sie zu verän-
dern, ob zu ihrem Vorteil oder Nachteil, zum allgemeinen Wohlbefin-
den oder Unheil. Bin ich ein ängstliches und verzweifeltes Wesen, so
trifft dies auch auf die Gesellschaft zu. Wo ich bin, ist Gesellschaft und
umgekehrt. Ich kann mich also mit meinen Gefühlen der Unzuläng-
lichkeit allen Gesellschaftsmitgliedern als verwandt begreifen und
muss mich nicht als Einzelschicksal vor der Öffentlichkeit verbergen.
Indem der Konflikt zwischen Sein und Sollen nicht mehr als rein sub-
jektive Problematik, sondern als alle Gesellschaftsmitglieder betreffen-
de, erkannt ist, kann sich der Intellektuelle aus seiner kleinbürgerli-

200 Reich, Wilhelm: Die Massenpsychologie des Faschismus, Frankfurt a.M. 1974,
S. 69

201 Ebd.: S. 75

3. Mittelschicht (Kleinbürgertum)

103

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


chen Weltanschauung befreien und seine so schwer und schmerzlich
erworbenen Erkenntnisse der Öffentlichkeit mitteilen, sowie seine
Vorschläge zur besseren Zukunftsgestaltung als dynamisierende Ele-
mente gesellschaftlich nutzbar machen. Im Gegensatz zum konservati-
ven Intellektuellen, der seine Erkenntnisse nur zum Erhalt bestehender
Herrschaftsverhältnisse einsetzt und dafür gut honoriert wird, erhält
der kritische Intellektuelle für seine fortschrittlichen Ideen und Vor-
schläge kaum Beifall. Wohlstand oder gar Reichtum, außer den seiner
Gedanken, bleiben ihm in der Regel vorenthalten. Nicht selten erfährt
er Ächtung und Vertreibung, weil er eine Gefahr für die Herrschenden
wird, die um ihre Pfründe fürchten. Von später Anerkennung nach
seinem Ableben hat er nichts mehr. Ihm muss also zeitlebens die Anti-
zipation einer möglichen besseren, friedlicheren und glücklicheren
Welt, an der er mitgearbeitet hat, genügen.

Die kritischen Intellektuellen sind die unangenehmen Mahner
ihrer Epoche. Dass sie in der Mehrheit der gehobenen Mittelschicht
entstammen, lässt sich damit begründen, dass hier die psychischen
Konflikte zwischen Sein und Sollen derart existenziell sind, dass Lö-
sungen auf intellektueller Ebene drängender sind, als dies in der Un-
terschicht oder der Oberschicht der Fall ist. In der Unterschicht fehlt
dazu die nötige Sensibilisierung und Bildung und in der Oberschicht
sind mittels Reichtum alle möglichen Genüsse erlaubt, sofern die Eti-
kette gewahrt bleibt; der Lern- und Leistungsimpetus richtet sich vor-
nehmlich auf den Erhalt oder die Vermehrung derselben. Die damit
gewährleisteten optimalen Genussmöglichkeiten überdecken, dämpfen,
minimieren den Konflikt zwischen Sein und Sollen derart, dass Intel-
lektualität nur in seltenen Fällen und durch Zufall der Begegnungen
vorkommen kann.

Der Intellektuelle hat seine Genussfähigkeit wesentlich auf die ko-
gnitive Ebene verlagert, weil ihm die Erkenntnisse über seine Mitmen-
schen, seine Umwelt, die Zusammenhänge seiner persönlichen Proble-
me mit den gesellschaftlichen Normen Wohlbefinden verschaffen. Da-
zu ist er bereit, auf die Stillung seiner unmittelbaren Bedürfnisse zu
verzichten, sie aufzuschieben, zu sublimieren und stattdessen den Er-
kenntnisgenuss zu steigern, zu maximieren, weil dieser für ihn wesent-
lich anhaltender und erfüllender ist. Er betrachtet die Realität nicht
länger unter herkömmlichen moralischen Prämissen, sondern erlaubt

VI. Zum Verhältnis von Libido und Ratio im Spiegel der Klassen

104

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


sich seine eigenen Beurteilungen. Wie Jean-Paul Sartre es ausdrückt,
gibt es für den Intellektuellen „keine allgemeine Moral“202. Indem er
seine unmittelbaren Bedürfnisse zugunsten von Erkenntnisleistung
„sublimiert“, wie Freud folgert, gewinnt er eine befriedigendere Ge-
nussebene, weil sie ihn vom Gefühl des Leidens an der eigenen Unzu-
länglichkeit befreit. Sublimation bedeutet hier Verzicht auf die Befrie-
digung unmittelbarer Bedürfnisse zugunsten des Gewinns befriedigen-
deren Lustgewinns, der nur mittels Bildung erreichbar ist.

202 Sartre, Jean-Paul: Drei Essays, Frankfurt a.M. 1977, S. 20

3. Mittelschicht (Kleinbürgertum)

105

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Der sogenannte Intellektuelle

Mögliche Vielfalt der Einordnungen

Der französische Sozialhistoriker Christophe Charle hat sich darüber
Gedanken gemacht, was denn einen typischen Intellektuellen aus-
macht.203 Hierbei unterscheidet er in drei Dimensionen des Begriffs:
„eine soziale, eine kulturelle und eine politische.“204 Unter „sozial“
fasst er hauptsächlich die sozialhistorische Definition, unter „kulturell“
die symbolische oder kulturelle und unter „politisch“ die politische Be-
deutung der Intellektuellen.205 Die sozialpsychologische Dimension
lässt er außer Acht. Zwar konstatiert er, dass „auf manchen Gebieten
grundlegende Forschungen ausstehen,“206 beschränkt seine Untersu-
chungen aber ausdrücklich auf die oben genannten Dimensionen. Das
hat zur Folge, dass Charle auch nur die zukünftigen Aufgaben der
europäischen Intellektuellen im Blick hat, nämlich die, sich trotz ihrer
nationalen Besonderheiten als Gemeinschaft zu begreifen, „um den
Gefahren zu begegnen, die der Freiheit – und ihrer Freiheit – dro-
hen.“207 Als ob Intellektuelle gesellschaftliche Phänomene wären, die
mehr oder weniger zahlreich in den jeweiligen Epochen auftreten und
dazu da sind, soziale, kulturelle und politische Probleme zu erkennen
und sich deren Lösung zur Aufgabe zu machen. Dass sie zunächst nur
Kinder, Jugendliche sind, nur Menschen, die ihre ganz persönlichen
Probleme haben und mit ihnen umzugehen lernen müssen, bleibt un-
beachtet, weil sie nicht von öffentlichem Interesse sind. Man favorisiert
eben den Gebildeten, den Wissenden, den Weisen, den Helden, das
Genie, um Vorbilder zu haben, die möglichst frei von menschlichen

VII. 

1.

203 Charle, Christophe: Vordenker der Moderne. Die Intellektuellen im 19. Jahrhun-
dert, Frankfurt a.M. 1997

204 Ebd.: S. 10
205 Ebd.: S. 11 ff.
206 Ebd.: S. 11
207 Ebd.: S. 217

107

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Schwächen sind. Dass man die intellektuellen Besonderheiten lediglich
einem außergewöhnlichen Ringen mit persönlichen Ängsten, Minder-
wertigkeitsgefühlen, empfundenen Demütigungen, Zurückweisungen
und Lieblosigkeiten verdankt, wie sie besonders im Kleinbürgertum
vorkommen, will niemand wissen.

Intellektuelle reden selbst sehr selten über ihren persönlichen Wer-
degang, über ihre Probleme im Kindes- und Jugendalter, ihre inneren
und äußeren Konflikte. Einerseits halten sie diese für ihre Mitmen-
schen zu uninteressant, wollen ihre Individualität nicht aufspielen,
vielleicht sogar über ihr Werk dominieren lassen und es so auf die per-
sönliche Ebene reduzieren, andererseits fürchten sie, dass ihre intellek-
tuelle Leistung auf ihre Probleme in der Kindheit heruntergebrochen
wird. Es erfordert also Mut, einiges von seiner Entwicklungsgeschichte
preiszugeben und wenn dies geschieht, zeugt es von einem sehr er-
starkten Selbstbewusstsein, das aus der Überzeugung von der eigenen
intellektuellen Leistung resultiert. Einer unserer weltweit bekannten
zeitgenössischen Vertreter dieser gesellschaftlichen Spezies hat einmal
einen kurzen Einblick in sein Leben gewährt, als er seine Kyoto-Preis-
rede hielt: Jürgen Habermas. Ihm ist es zu verdanken, dass er be-
stimmte Gründe für seine intellektuelle Entwicklung beschreibt, die
mit Genialität, welche ihm wie so vielen anderen von der Gesellschaft
zugeschrieben wird, nichts zu tun haben.

Der Kommunikative

In Stefan Müller-Doohms sehr sorgfältig recherchierter Habermas-
Biografie heißt es: Habermas hat sich zu der Frage geäußert, „wie man
als Philosoph und Sozialtheoretiker die Überzeugung gewinnt, dass die
subjektiv registrierten Problemkonstellationen tatsächlich die aus-
schlaggebenden und überlieferten Lösungsversuche, an denen man
sich abarbeitet, die weiterführenden sind. Offenkundig spielen zeit-
und lebensgeschichtlich vermittelte Intuitionen dabei eine große Rolle.
Sie sind so etwas wie die Magnetnadel eines Kompasses,“ der die Rich-
tung der persönlichen Entwicklung anzeigt, ohne die Wahl des richti-

a.

VII. Der sogenannte Intellektuelle

108

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


gen oder des bereits eingeschlagenen Weges zu garantieren.208 In sei-
ner Kyoto-Rede nennt Habermas drei wesentliche Erfahrungen in sei-
ner Entwicklungsgeschichte, die sich maßgeblich in seiner Kommuni-
kationstheorie niedergeschlagen haben:

1. die vielen Operationen in seiner frühen Kindheit, die er wegen sei-
ner Gaumenspalte hat über sich ergehen lassen müssen.

2. die letztlich doch verbleibende Sprachbehinderung.
3. die Diskriminierungen, die er wegen seiner Sprachbehinderung er-

fahren musste.

Zunächst lernte er, das Bestreben der Ärzte und auch seiner Familie
dankbar zu schätzen, die mit großem Engagement und liebevoller Zu-
wendung sein Leiden zu beheben oder so weit als möglich zu lindern
suchten, was in ihm die Überzeugung wachsen ließ, auf Mitmenschen
angewiesen zu sein und ihre Bereitschaft zu Hilfe und Kommunikati-
on als wesentliches Element des menschlichen Zusammenlebens zu er-
fahren.

Diese Einsicht führte später unter anderem zu seinen theoreti-
schen „Ansätzen, die die intersubjektive Verfassung des menschlichen
Geistes betonen.“209 Seine Sprachbehinderung hat ihn zeitlebens das
geschriebene Wort bevorzugen lassen, weil er seinen Makel dahinter
verstecken konnte. „Die schriftliche Form verschleiert den Makel des
Mündlichen“210 Die unangenehme Betroffenheit seiner Gesprächspart-
ner bis hin zum diskriminierenden Verhalten seiner Umwelt, die seine
extrem nasale Sprechweise hervorruft, haben seine besondere Sensibi-
lisierung hinsichtlich gelingender sprachlicher Kommunikation be-
wirkt und ihn motiviert, sein großes Interesse für die Voraussetzungen
und Bedingungen eines gelingenden oder misslingenden Diskurses zu
entwickeln. Es sind die lebensgeschichtlichen Erfahrungen, welche die
Intuitionen wecken und prägen, die sich später in Gedanken nieder-
schlagen. Habermas formuliert es auf den Punkt, dass es seine Intuitio-
nen seien, die er „nicht durch Wissenschaft erworben habe,“ sondern
durch sein kindliches Umfeld, in dem man aufwächst, „in einer Umge-

208 Müller-Doohm: Jürgen Habermas, eine Biographie, Berlin 2014, S. 564
209 Habermas, Jürgen: Zwischen Naturalismus und Religion, Frankfurt a.M. 2005,

S. 17f.
210 Ebd.: S. 2o

1. Mögliche Vielfalt der Einordnungen

109

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


bung mit Menschen, mit denen man sich auseinandersetzen muss und
in denen man sich wiederfindet.“211

Jedoch sind von den Intuitionen keine Erkenntnisleistungen zu er-
warten. Sie sind lediglich als die kognitiven Auslöser zu betrachten,
„als eine Art Scharnier zwischen lebensgeschichtlicher Erfahrung und
der Entstehung von Gedanken… Aber sie geben den Anstoß zu theo-
retisch reflektierten Überzeugungen und intellektuellen Leistungen“.212

Mit dieser Aussage ist Müller-Doohm, als er sich einige Jahre später,
nachdem er als Mitautor der „Fliegenden Fische“ fungierte, mit dem
Leben von Jürgen Habermas befasste und so einen sensibleren Ein-
blick in die Lebensgeschichte eines Intellektuellen erhielt, durchaus auf
dem Wege der Besonderheit intellektueller Erfahrung des Mangels, so
wie auch schon viele Autoren vor ihm.

Der Werturteilsfreie

Max Weber versuchte auch bereits, diesem Phänomen auf den Grund
zu gehen: „Der Intellektuelle sucht auf Wegen, deren Kasuistik ins Un-
endliche geht, seiner Lebensführung einen durchgehenden Sinn zu
verleihen, also Einheit mit sich selbst, mit den Menschen, mit dem
Kosmos.“213 Als ob ihm die Suche nach dem Sinn des Lebens ein an-
thropologisch eingeschriebenes Bedürfnis sei, das sein Denken dazu
treibe, den Zusammenhang von Ich, Mensch und Welt aufzudecken.
Max Weber hat sich selbst sicher zu den Intellektuellen gezählt und da-
bei seine eigene tragische Biografie, bewusst oder unbewusst, berück-
sichtigt, seinen anstrengenden Kampf um Erkenntnis, um Wahrheit.
Seine Forderung an die Intellektuellen, ihre Urteile wertfrei, ohne Be-
einflussung von persönlichen Gefühlen und allgemeinen Vorurteilen
zu bilden, zeugt vom Wissen über die Gefahren emotionaler Kräfte,
aber auch von einer großen Angst davor. Wie der Intellektualismus
entsteht, darüber sagt er nichts aus; er betrachtet ihn einfach als ge-
setzt, als nicht ableitbar, dass er einfach ein Bedürfnis des Geistes sei.

b.

211 Habermas, Jürgen: Die neue Unübersichtlichkeit, Frankfurt a.M. 1985, S. 206
212 Müller-Doohm: a.a.O., S. 565
213 Weber, Max: Wirtschaft und Gesellschaft, Tübingen 1922, S. 289 f.

VII. Der sogenannte Intellektuelle

110

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Er spricht vom „Intellektualismus rein als solchem, speziell die meta-
physischen Bedürfnisse des Geistes, welcher über ethische und religiö-
se Fragen zu grübeln nicht durch materielle Not gedrängt wird, son-
dern durch die eigene innere Nötigung, die Welt als einen sinnvollen
Kosmos zu erfassen und zu ihr Stellung nehmen zu können.“214 Was
die Ursachen dieser inneren Nötigung sind, darüber lässt er sich nicht
weiter aus. Er sieht es als Fakt an, dass es der Intellektuelle ist, „der die
Konzeption der Welt als eines Sinnproblems vollzieht. Je mehr der In-
tellektualismus den Glauben an die Magie zurückdrängt und so die
Vorgänge der Welt „entzaubert“ werden, ihren magischen Sinn verlie-
ren…, desto dringlicher erwächst die Forderung an die Welt und Le-
bensführung je als Ganzes, daß sie bedeutungshaft und sinnvoll geord-
net sei.“215

Karl Löwith, Anthony Giddens, Constans Seyfarth, Walter M.
Sprondel u.a. haben sich ausführlich mit Max Weber beschäftigt, auch
mit dessen Begriff des Intellektualismus, sind ihm selber aber auch
nicht auf den Grund gekommen. Sie bemerkten wohl Defizite an des-
sen Definition, indem der als „relativ unvermittelt eingeführte, kaum
weiter begründete Begriff “ kritisiert wurde.216 Und auch Webers
„Konzeption des Intellektualismus, seine vornehm distanzierte Hal-
tung zu den Dingen“, fielen als Kritikpunkte auf “217, wurden aber kei-
ner weiteren Reflexion unterzogen.

Der Freischwebende

Auch Karl Mannheim hat sich mit der Frage befasst, was denn ein In-
tellektueller sei und konstatierte in seinen Heidelberger Briefen: Der
Intellektuelle ist „der schreibende Mensch“218, der versucht, seinen Zu-
sammenhang mit der Welt schreibend zu entdecken. Mit seinen ge-

c.

214 Weber, Max: Wirtschaft und Gesellschaft, Tübingen 1972, S. 391
215 Ebd.: S. 396
216 Seyfarth, Constans u.a. (Hg.): Seminar: Religion und gesellschaftliche Entwick-

lung, Studien zu Max Weber, Frankfurt a.M. 1973, S. 361
217 Ebd.: S. 324
218 Mannheim, Karl: Heidelberger Briefe, zit. in: Georg Lukács: Karl Mannheim und

der Sonntagskreis, hg. Von Eva Karádi u.a., Frankfurt a.M. 1985, S. 74

1. Mögliche Vielfalt der Einordnungen

111

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


schriebenen Werken möchte er seine existenzielle „Ortlosigkeit“ kom-
pensieren. Mannheim spricht auch von sich selbst, wenn er sagt:
„Wenn Menschen zusammenkommen, bin ich dort, wenn sie lernen,
zusammenzuleben, mich niederzulassen – und dennoch finde ich mei-
nen Platz nicht.“ Das Bedürfnis nach Verortung entspringt nach
Mannheim aber nicht aus dem Kampf um konkrete Lebensprobleme,
sondern ist Ergebnis „eines eigentümlichen Wachseins dem histori-
schen Jetzt gegenüber.“219 Auch Mannheim rückt damit den Intellektu-
ellen aus der Sphäre des normalen Menschseins hinaus aus dem
Kampf um konkrete Lebensprobleme. Er figuriert für ihn quasi als
freischwebender Intellektueller in der Welt, um diese voranzubringen.
Seine Impulse resultieren aus seinem geistigen Anliegen, einem rein
geistigen Bedürfnis: „Von jeher gab es in allen Schichten außer den sie
repräsentierenden Interessenträgern eine mehr auf das Spirituelle ein-
gestellte Schicht. Man könnte sie soziologisch die Intellektuellen nen-
nen…Nicht die Träger des Bildungspatents sind hier gemeint, sondern
die wenigen Geistigen in ihren Reihen, denen es bewußt oder unbe-
wußt stets auch auf etwas anderes ankam als auf das Hineinarrivieren
in die nächste Stufe des sozialen Seins.“220 Dies hat auch etwas vom
absoluten Geist Hegels.

Der Sehnsüchtige

Martin Greiffenhagen hat sich besonders mit den Intellektuellen in der
Politik befasst221. Obwohl er den Begriff des Intellektuellen für Litera-
ten, Politiker, Soziologen und Philosophen gleichermaßen benutzt, hat
er jedoch, in Auseinandersetzung mit dem Schriftsteller Arthur Koest-
ler, einen typischen Charakterzug des Intellektuellen herausgestellt,
nämlich die „Identitätssuche“ als „Lebenstrieb“. Um dies zu illustrie-
ren, lässt er Koestler selbst zu Wort kommen: „Die Beziehung zwi-
schen Intelligenz und Neurose ist nicht zufällig, sondern funktionell.
Indem man selbständig denkt und handelt, gerät man ganz von selbst

d.

219 Mannheim, Karl: Ideologie und Utopie, Frankfurt a.M. 1985, S. 135
220 Mannheim, Karl: Ideologie und Utopie, Frankfurt a.M. 1978, S. 221
221 Greiffenhagen, Martin: Propheten, Rebellen und Minister, Intellektuelle in der

Politik, München 1986

VII. Der sogenannte Intellektuelle

112

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


in Gegensatz zur Mehrheit, deren Denken und Handeln von her-
kömmlichen Mustern abhängig ist, und die Zugehörigkeit zu einer
Minderheit ist an und für sich schon eine Situation, in der sich Neuro-
se bildet…Es ist eine Berufskrankheit und sollte als solche ohne Spott
oder Scham anerkannt werden.“222

Nietzsche kann als Prototyp des Intellektuellen gelten. Er stammt
aus einem traditionellen Pfarrershaushalt und war von Widersprüchen
in seinem Leben außerordentlich geplagt, die er, im Gegensatz zu vie-
len seiner Leidensgefährten, nicht für sich lösen konnte. Deshalb bleibt
auch sein Werk von Widersprüchen gekennzeichnet. Vielleich ist dies
seiner recht früh aufgetretenen geistigen Umnachtung geschuldet.
Aber möglicherweise ist es gerade diese Widersprüchlichkeit in seinem
Werk, die ihn so interessant und berühmt hat werden lassen, weil es
Kritikern und Verfechtern gleichermaßen als Steinbruch dienen kann,
aus dem sich jeder die passenden Steine für seine Argumente heraus-
suchen kann.

Pfarrershaushalte pflegen, neben moralischer und ethischer Stren-
ge, auch große Wertschätzung von Bildung. Deshalb konnte der junge
Nietzsche seine Probleme und seine Versuche, diese zu lösen, an guten
Schulen und Universitäten hinterfragen. Mit zehn Jahren bereits ver-
sucht er sich in Dichtung und Musik, die ihm jedoch nicht genügen. Er
vermisst das Wissenschaftliche daran und macht sich auf die Suche
nach dem „Universalwissen“, mit dem er alle Probleme lösen könne.
„Mich hat jetzt ein ungemeiner Drang nach Erkenntnis ergriffen.“223

Dieses Streben nach Universalwissen wurde zu einer Art Sucht, die ihn
selbst zu beängstigen beginnt: „(Ich) hatte mich so an die Idee, mir ein
Universalwissen- und können anzueignen, hineingelebt, daß ich in
Gefahr war, ein rechter Wirrkopf und Phantast zu werden.“224 Er ent-
kommt dieser Gefahr schließlich mit dem Studium von Goethes Wer-
ken, besonders der Beschäftigung mit Goethes Sehnsuchts-Metaphern.
Er bewundert Goethe, weil dieser sich „nicht vom Leben ablöste, er
stellte sich hinein…Was er wollte, das war Totalität; er bekämpfte das

222 Ebd.: S. 212
223 Nietzsche, Friedrich: Werke in drei Bänden, hg. von K. Schlechta, München 1954,

Bd. III, S. 73
224 Ebd.: S. 110

1. Mögliche Vielfalt der Einordnungen

113

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Auseinander von Vernunft, Sinnlichkeit, Gefühl, Wille…Goethe ist der
letzte Deutsche, vor dem ich Ehrfurcht habe.“225

Auch Lars Lambrecht hat sich mit Friedrich Nietzsche, neben
Franz Mehring, auf der Suche nach dem Zusammenhang von intellek-
tueller Subjektivität und Gesellschaftsgeschichte ausführlich befasst.226

In seiner Studie versucht er, die dialektische Struktur im Verhältnis
von Persönlichkeits- und Gesellschaftsentwicklung aufzuzeigen, deren
Zusammenhang in der wissenschaftlichen Literatur bisher zu wenig
beachtet wurde. Mit der dialektischen Methode, ganz im Sinne Hegels,
die Widersprüche zwischen den verschiedenen Werdegängen der Pro-
tagonisten, in den einzelnen Werdegängen selbst, mit deren Lebens-
welten und der Gesellschaft in eine wissenschaftlichen Position zu
bringen, auf der sich, als dialektische Einheit der Widersprüche, der
Typus des Intellektuellen herauskristallisiert.227 Zwar vernachlässigt
Lambrecht die sozialpsychologische Hinterfragung seiner beiden Pro-
tagonisten, aber dennoch liefern seine Erkenntnisse einen weiteren
Beitrag zur Klärung der Fragestellung. Auch Lambrecht betont die Be-
deutung der Herkunft Nietzsches aus einem traditionellen Pfarrers-
haushalt und die damit verbundenen Konflikte in dessen Erziehung.
Hieraus leitet er u.a. die „extrem solipsistischen Züge in Nietzsches
Denken“ ab, die intensive Bezogenheit auf sich selbst, von der die un-
gewöhnlich vielen „Tagebücher“, „Lebensläufe und autobiographischen
Rückblicke“ zeugen.228 Nietzsche spürt die innere Zerrissenheit, Wi-
dersprüchlichkeit und hält sie tagebuchartig fest: „Ich verlangte näm-
lich nach einem Gegengewicht gegen die wechselvollen und unruhigen
bisherigen Neigungen, nach einer Wissenschaft, die mit kühler Beson-
nenheit, mit logischer Kälte, mit gleichförmiger Arbeit gefördert wer-
den könnte, ohne mit ihren Resultaten gleich ans Herz zu greifen.“229

Wie alle Intellektuellen treibt auch Nietzsche die Suche, die Sehnsucht
nach Selbsterkenntnis, nach seelischer Beruhigung, nach Ruhe an und
auch er wird sich nach vielen Irrwegen und Sackgassen bewusst, dass

225 Ebd.: Bd. II, S. 1024ff.
226 Lambrecht, Lars: Intellektuelle Subjektivität und Gesellschaftsgeschichte, Frank-

furt a.M. 1985
227 Lambrecht ebd.: S. 172 f.
228 Ebd.: S. 124
229 Nietzsche, Friedrich: Zit. in Lambrecht, a.a.O., S. 128

VII. Der sogenannte Intellektuelle

114

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


dies nur auf dem anstrengenden Erkenntnisweg annähernd gelingen
kann. Er beschäftigt sich u.a. mit Schopenhauer, Humboldt, Hegel und
auch Marx, findet aber Goethe als seinen Mentor, als seinen „Lehr-
meister“, weil dieser als einziger „Totalität“, Einheit von „Vernunft,
Sinnlichkeit, Gefühl, Wille“ favorisierte und deren „Auseinander…be-
kämpfte.“230

Hier haben wir die dynamischen zentralen Faktoren, die zur Intel-
lektualität führen: Bildung, Mangelerfahrung, Wissbegier, Reflexions-
kraft, Sinnlichkeit, Sensibilität, Wille und die Sehnsucht nach Selbst-
und Welterkenntnis, um endlich zur Ruhe und mit sich ins Reine zu
kommen – Geduld nicht zu vergessen, denn wie es Nietzsches Idol
Goethe schon treffend formulierte:

‚Nicht Kunst und Wissenschaft allein,
Geduld will bei der Sache sein.‘

Der Protagonist

Merkwürdigerweise stellt Lambrecht in seiner Studie über den Ver-
gleich der Intellektuellen Subjektivität und der Gesellschaftsgeschichte
Nietzsche nur Franz Mehring, Protagonist der Arbeiterbewegung, als
Intellektuellen an die Seite. Vielleicht, weil Lambrecht der Arbeiterbe-
wegung selbst nahezustehen scheint. Jedoch konzentriert er sich auch
hier auf die Herausarbeitung der charakteristischen intellektuellen Zü-
ge Mehrings, um die Ähnlichkeit zwischen den beiden Entwicklungs-
geschichten ihrer Subjektivität und zugleich deren Unterschiedlichkeit,
Widersprüchlichkeit in den beiden Lebenswegen herauszustellen. Mit
dem Vergleich der beiden Intellektuellen ist er darum bemüht, seine
dialektische Untersuchungsmethode, die dialektische Einheit von Wi-
dersprüchen in biografisch individuellen Lebenswegen als Möglichkeit
intellektueller Typisierung zu demonstrieren. Denn so unterschiedlich
Nietzsche und Mehring auch wahrgenommen werden und als Men-
schen auch sind, können doch beide gleichermaßen als Intellektuelle
bezeichnet werden. Um seine dialektische Methode zu erläutern, stellt
Lambrecht zwei Gesichtspunkte als Kriterien heraus:

e.

230 Nietzsche, Friedrich: Zit. in Lambrecht, ebd., S. 129

1. Mögliche Vielfalt der Einordnungen

115

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


„Zunächst sind die Entsprechungen zwischen den Biographien
und den gesellschaftsgeschichtlichen und geistig-allgemeinen Verhält-
nissen herauszuarbeiten; diese Entsprechungen sind aber nur in ihrer
Widersprüchlichkeit zu fassen. Gemäß der Widerspruchslogik selbst,
beziehungsweise die Einheit der Widersprüche, was Gleichheit, bezie-
hungsweise Gleichsetzung ausschließt. Dadurch wird der Vergleich der
Biographien tragfähig.

Für die intellektuelle Biographieforschung genügt es ferner nicht,
Nietzsche und/oder Mehring allein, individuell zu betrachten, daß
Nietzsche eine widersprüchliche Entwicklung durchgemacht habe, und
auch Mehring, oder daß zwischen beiden Widersprüche bestehen. Ge-
fragt ist nach dem Typus…zusammengefaßt heißt das: Eine dialekti-
sche Theorie der Intellektuellen verlangt als Konsequenz – Kompara-
tionen. Sie bilden diesen Forschungsansatz zur Einheit und Dialektik
der Intellektuellen-Biographien.“231

Den Fall Mehring greift Lambrecht deshalb, wie den Fall Nietzsche,
zunächst biografisch auf. Er beginnt mit dessen kleinbürgerlichem El-
ternhaus.

Mehring,1846 in Pommern geboren, der Vater, ehemaliger Offi-
zier, arbeitete später als Steuerbeamter, erhielt er eine „streng preu-
ßisch-protestantische Erziehung.“232 Mehring selbst formulierte seine
Erinnerung an sein Elternhaus folgendermaßen: „Aufgewachsen in
dem engen geistigen Bannkreis hinterpommersche Kleinstädte, mußte
ich mich allzulange von der lauteren Milch preußischer Vaterlandslie-
be nähren.“233 Wie Nietzsche lehnte er sich gegen sein Elternhaus und
gegen das geforderte Theologiestudium auf und befreite sich von der
Autorität der Eltern. Er immatrikulierte sich als Philosophiestudent an
der Leipziger Universität und genoss, wie auch Nietzsche, die studenti-
schen Züge durch die Kneipen. Sein weiterer Lebensweg scheint wi-
dersprüchlicher zu verlaufen als der Nietzsches. Im Gegensatz zu letz-
terem mischte er sich aktiv ins politische Geschehen seiner Zeit ein.
Besonders engagierte er sich in der Sozialdemokratie, die er einerseits
favorisierte und andererseits scharf kritisierte. Eigentlich wollte er sich
überhaupt nicht politisch, sondern nur wissenschaftlich betätigen.

231 Lambrecht, Lars: A.a.O., S. 172 f.
232 Ebd.: S. 202
233 Mehring, Franz: Zit. in Lambrecht, a.a.O., S. 202

VII. Der sogenannte Intellektuelle

116

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


„Noch 1892/93 wünschte er, sich ‚nie mit der verdammten Politik ein-
gelassen (zu haben), sondern…immer geblieben (zu sein), was (er) als
Student werden wollte: nämlich Ästhetiker und Literaturhistori-
ker‘ “.234 Mehrings Entwicklung verläuft nicht gradlinig, so wie die al-
ler Intellektuellen. Es sind gerade die besonders häufig empfundenen
Widersprüche in der Erfahrungsstruktur, die ein drängendes Suchen,
ein schwankendes Ringen um Erkenntnis, um Wahrheit, auslösen.
Dieses Ringen verläuft nicht heldenhaft, sondern leidvoll und von Ir-
rungen und Wirrungen durchzogen. Lambrecht erklärt zu Recht dieses
„Schwanken zwischen Politik und Wissenschaft zum kontinuierlichen
Moment der biographischen Identität eines Mehring als Intellektuel-
len.“235 Auch Mehring war von Selbstzweifeln, Unsicherheit und Min-
derwertigkeitskomplexen sowie von Unzufriedenheit mit sich und der
Welt, wie sie Intellektuelle besonders hart treffen, bewegt. Die Auffor-
derung an die Adresse der Intellektuellen, gesellschaftliche Missstände
zu erkennen, öffentlich zu machen und zu überwinden, wie es z.B.
Martin Meyer verlangt, geht am Verständnis von Intellektualität völlig
vorbei, wenn er fordert: „Intellektuelle haben die Aufgabe, Komplexi-
täten zu reduzieren. Sie haben – gerade als Generalisten – Wirklichkei-
ten zu vermitteln…Zu beobachten ist die Lage, daß sich die Intellektu-
ellen häufiger als nötig mit sich selbst beschäftigen.“236

Welch ein rigoroses Missverständnis über den Werdegang eines
Intellektuellen herrscht hier vor!

Gerade weil sie sich intensiv mit sich selbst beschäftigen, werden
sie ihre Umwelt mit besonders kritischem Blick betrachten und sich
erst zu Intellektuellen entwickeln können. Es ihnen zur Aufgabe zu
machen, „Komplexitäten zu reduzieren“ und ihnen lediglich Intellek-
tualität zuzusprechen, inwieweit sie dieser Aufgabe gerecht werden,
geht am Verständnis des Entwicklungsganges von Intellektuellen vor-
bei. Diese Ansicht nähert sich wieder der von Alfred Weber vom ‚sozi-
al freien Schweben‘ der Intellektuellen, der von Karl Mannheims ‚frei-
schwebender Intelligenz‘ und Max Webers, vom Intellektuellen gefor-
derte ‚Werturteilsfreiheit‘.

234 Lambrecht, Lars: A.a.O., S. 246
235 Ebd.: S. 247
236 Mayer, Martin (Hg): Intellektuellendämmerung?, München, Wien 1992, S. 8 f.

1. Mögliche Vielfalt der Einordnungen

117

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Und Meyer fährt fort mit seinen Forderungen: „Es gibt Errungen-
schaften der Aufklärung, die nicht geopfert werden dürfen…Die Idee
der Freiheit und die Idee der Toleranz, jene der Menschenwürde und
jene des kategorischen Imperativs: das sind Prämissen, welche ihre
Durchschlagskraft einst dem intellektuellen Engagement verdankten.
Es ist nicht einzusehen, weshalb sie heute weniger aktuell sein sollten
als vor zweihundert Jahren, und es ist nicht einzusehen, weshalb sie
nicht auch heute eines solchen Engagements bedürfen. Das wäre der
eigentliche Verrat der Intellektuellen, in das Schweigen gegenüber dem
Moralischen sich zurückzuziehen, Abstinenz zu üben aus ironischer
Distanz, weltmännische Apathie zu pflegen aus Stilbewußtsein.“237

Was für eine provokante Ignoranz klingt aus diesen Worten. Zum
Glück gibt es in dem von Meyer herausgegebenen Buch auch angemes-
senere Antworten auf die Frage, wer denn ein Intellektueller sei?

Der Widersprüchliche

Georg Kohler z.B. erkennt: „Das Bewußtsein seiner Rolle macht den
Intellektuellen widersprüchlich, wo immer man ihn trifft…Zu seinem
Schicksal gehören darum Wechsel und Unruhe und ständiger Ärger
über das Ungenügen der anderen; der Geschichte; seiner selbst. Und
was ihn zuletzt markiert, ist kaum je das erreichte Ziel, sondern die ge-
brochenen oder hartnäckig festgehaltenen Versprechen. Das kann tra-
gische enden oder komisch; empörend sein oder lächerlich; versöhn-
lich stimmen oder traurig.“238 Kohler folgert zu Recht: „Die Wider-
sprüchlichkeit der Umgangsweise mit der Welt und mit sich selber ist
in der Primärsubstanz des Intellektuellen von Anfang an enthalten.“239

Aber die Erklärung, was er unter „Primärsubstanz“ versteht, bleibt bei
Kohler weitgehend im Dunkeln.

„Die Fähigkeit des Intellektuellen, die ihn von allen anderen Grup-
pen der Gesellschaft unterscheidet…, ist begrenzt“, sagt Hans Speier in

f.

237 Meyer: Ebd.: S. 11 f.
238 Kohler, Georg: Das institutionalisierte Individuum, Über intellektuelles Rollen-

verständnis heute, zit. in: Meyer, Martin: a.a.O., S. 32
239 Kohler: Ebd., S. 33

VII. Der sogenannte Intellektuelle

118

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


seiner Schrift: Die Intellektuellen und die moderne Gesellschaft.240

Auch Speier kritisiert die diesbezüglichen Auffassungen von Alfred
Weber, Karl Mannheim und auch Max Weber, was das ‚freie Schweben‘
und die ‚Werturteilsfreiheit‘ angeht. Er postuliert dagegen: „Herkunft,
Anlagen, Bildung, persönliches Schicksal, das seinerseits mitbestimmt
ist durch die sozialen Verhältnisse, und eine Reihe anderer Momente
spielen mit“241 in der Entwicklung zu einem Intellektuellen.

Dieses Postulat bleibt jedoch lediglich eine Feststellung und ent-
behrt weitere notwendige Erklärungen.

Der Verantwortliche

Werner van Haren fordert gar „intellektuelle Verantwortung an der
Schwelle zum dritten Jahrtausend.“242 Er spricht vom Nuklearzeitalter,
von den drohenden Gefahren atomarer Vernichtung, denen die Intel-
lektuellen entgegenzuwirken in der Verpflichtung stehen. „Intellektuel-
le Verantwortung in dieser Zeit ergibt sich aus diesen objektiven hi-
storischen Anforderungen. Lange Zeit konnte der Humanismus, das
Erbe des klassischen Intellektuellen, als Menschlichkeit und Verant-
wortung für den einzelnen Menschen übersetzt werden; heute muß er
als Verantwortung für die Menschheit gefaßt werden. Die Grundfrage
an den sich auf diese Tradition berufenden Intellektuellen lautet daher:
Was leistet er zu Bewältigung der Aufgaben dieser Epoche? Wie trägt
er zu einem Wachstumsschub der politisch-kulturellen Fähigkeiten der
Menschheit bei, so daß sie zum Subjekt der gesellschaftlichen Entwick-
lung reift und die objektiv gestellten Entscheidungsalternativen in eine
Richtung auflöst, die Gefahren abwendet und ihre Potenzen für die
Weiterentwicklung der menschlichen Gattung einsetzt?“243

Auch van Haren konfrontiert die Intellektuellen mit Forderungen,
ohne deren Werdegang, deren sozialen Hintergrund zu berücksichti-
gen, als wären sie potenzielle Heroen im Dienste der Rettung der

g.

240 Speier, Hans: Die Intellektuellen und die moderne Gesellschaft, Graz 2007, S. 55
241 Speier: Ebd.: S. 55
242 Haren van, Werner: Grundrisse einer Theorie der Intellektuellen, Köln 1988,

S. 225 ff.
243 Ebd.: S. 226

1. Mögliche Vielfalt der Einordnungen

119

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Menschheit. Deshalb soll sich der Intellektuelle „aus der nationalen
Beschränktheit lösen und zur Herausbildung eines Weltgewissens bei-
tragen, dann lautet seine Aufgabe die Bereitstellung eines tragfähigen
Humanismus-Konzepts, das das Handeln aller am Interesse der Gat-
tung orientierten Kräfte fundieren und als deren gemeinsamer Bezugs-
punkt gelten kann.“244 Der Intellektuelle wird von van Haren einem
ethischen Rigorismus ausgeliefert, der den Menschen dahinter igno-
riert. „Für die Zukunft braucht die Menschheit den ihr verpflichteten
Intellektuellen…daß sich eine Intellektualisierung der Massen auf im-
mer höherem Niveau fortsetzen und damit seine Funktion an die gan-
ze Gesellschaft übergehen wird.“245

Mit einem solchen kategorischen Imperativ lässt sich das Phäno-
men Intellektueller weder auf den Punkt bringen noch verstehen.

Der Marxistische

Der marxistisch orientierte „Gefängnis-Philosoph“ Antonio Gramsci
spricht sogar von einem „Zwang neuen Typs“, welcher von den Intel-
lektuellen auf die uneinsichtigen Massen ausgeübt werden muss, um
sie von der Wahrheit des Sozialismus zu überzeugen. Damit dies mög-
lich wird, ist es notwendig, „diejenigen Eliten zu schaffen, die für die
geschichtliche Aufgabe notwendig sind, oder sie zumindest zu entwi-
ckeln, damit sich ihre Funktion über alle Sphären der menschlichen
Tätigkeit erstreckt.“246 Als Erzeugerin dieser neuen intellektuellen Eli-
ten versteht Gramsci „die Partei“. Sie ist der „Schmelztiegel der als
wirklicher geschichtlicher Prozeß verstandenen Vereinigung von
Theorie und Praxis.“247 Gramsci kommt es allein auf die Funktionali-
tät der Intellektuellen an, sie für die Partei der „Subalternen“, der Ar-
beiterklasse, dienstbar zu machen; das individuelle Menschliche in je-
dem Intellektuellen interessiert ihn nicht. Sicher hat dies auch mit sei-
ner eigenen Zwangssituation in der Gefängniszelle zu tun und mit sei-
ner eigenen Anpassung an die rigiden unmenschlichen Behandlungen

h.

244 Van Haren: Ebd.: S. 228
245 Ebd. S. 234 f.
246 Gramsci, Antonio: Gefängnishefte, Hamburg 1991, S. 2085
247 Ebd.: S. 1386

VII. Der sogenannte Intellektuelle

120

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


seiner Person seitens des Gefängnispersonals, die er vollziehen muss,
um zu überleben und die sein eigenes Leben als Intellektuellen prägt.
In dem Bewusstsein, im Dienste seiner Partei die Erniedrigungen der
Gefangenschaft zu ertragen, konnte er den Sinn seiner Haft erkennen
und ihm schriftlich Ausdruck verleihen.

Der Transintellektuelle

Dieter Thomä beschreibt den modernen Intellektuellen als eine Art
Jongleur, der sich permanent in einer Art „Dreieck“ balancierend be-
wegen muss.248 Er muss sich als Zeitgenosse gerieren; gleichzeitig soll
er aber auch Distanz zu den Zeitgenossen halten; außerdem muss er
die Zeit als solche, also den historischen Kontext, berücksichtigen. Nur
wenn ihm gelingt, sich in diesem Dreieck der Anforderungen zu bewe-
gen, werden die Menschen „ein Bedürfnis nach ihm verspüren. Sie
müssen es zu schätzen wissen, dass es jemanden gibt, der sich nicht
nur direkt mit ihnen selbst beschäftigt, sondern darüber hinaus allge-
mein mit der Zeit, in der sie leben. Ein solches Bedürfnis nach dem In-
tellektuellen wird immer dann auftreten, wenn den Menschen ihre ei-
gene Zeit nicht geheuer ist.“249 Sein Intellektuellenstatus ist gefährdet,
sobald er diese Dreiecksbalance zerstört. Er darf sich nicht zu eng mit
den Zeitgenossen verbünden, aber sich auch nicht zu sehr mit seinem
Zeitalter beschäftigen. „Der Intellektuelle bleibt sich nur treu, wenn er
das Dreiecksverhältnis aufrechterhält, in das er gestellt ist. Er darf sich
nicht von seinen Zeitgenossen abschnüren, er darf ihnen aber auch
nicht nach dem Munde reden. In Gedankenwelten allein kann der In-
tellektuelle nicht überleben, ebenso wenig aber dann, wenn seine Bei-
träge alles Fremde, Sperrige verlieren.“250

Thomä hält nur den für einen Intellektuellen, der den Menschen
ein „Bedürfnis“ ist und ihn als solchen bezeichnen und achten. Er hat
die Nähe zu seinen Zeitgenossen, den Umgang mit ihnen zu suchen,

i.

248 Thomä, Dieter: Im Dreieck balancieren. Der Intellektuelle als Zeitgenosse, in:
Wenzel, Uwe Justus (Hg.), Der kritische Blick, Über intellektuelle Tätigkeiten und
Tugenden, Frankfurt a.M. 2002, S. 80 ff.

249 Ebd.: S. 83
250 Ebd.: S. 89

1. Mögliche Vielfalt der Einordnungen

121

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


ohne eine gewisse Distanz zu ihnen zu verlieren. Außerdem muss er
das Zeitalter mit kritischem Blick und Verständnis zu reflektieren wis-
sen, ohne überheblich zu wirken. Er hat in diesem Dreiecksverhältnis
zu balancieren. Wenn ihm das nicht gelingt, wenn er z.B. die Öffent-
lichkeit und den Diskurs mit seinen Zeitgenossen nicht sucht, zählt
Thomä ihn nicht zum Kreis der Intellektuellen. „Wer die Öffentlichkeit
scheut und seine Einsichten in der Abgeschiedenheit pflegt, mag am
Ende zum Kulturerbe der Menschen gehören; zu den Intellektuellen
zählt er nicht, denn diese schielen unweigerlich auf ihre Zeitgenossen
– anbiedernd oder angreifend.“251

Und wie nennt Thomä diejenigen, welche er als zum Kulturerbe
der Menschen gehörig versteht? Auf diese Frage hat er wohl keine be-
gründete Antwort. Es sind gerade nicht die Beifall Heischenden, wel-
che als authentische Intellektuelle gelten können; dies lässt sich aus den
jeweiligen individuellen und sozialen Werdegängen erschließen. Au-
ßerdem gibt es die Intellektuellen nicht nur dann, wenn ein Bedürfnis
der Zeitgenossen nach ihnen besteht. Sie hat es zu allen Zeiten gegeben
und wird es zu allen Zeiten geben, solange die Menschheit besteht,
auch wenn sie nicht mit dem Terminus „Intellektuelle“ bezeichnet wer-
den und es kein Bedürfnis der Zeitgenossen nach ihnen gibt.

Ein semiotischer Versuch der Begriffsannäherung

Mehr als dreißig Jahre hat sich der Sprachwissenschaftler Dietz Bering
mit der Geschichte des Begriffs „Intellektuelle“ beschäftigt. Sein erstes
Buch zu dem Thema erschien 1987 unter dem Titel „Die Intellektuel-
len, Geschichte eines Schimpfwortes“, worin er sich hauptsächlich mit
den negativen Konnotationen des Begriffes auseinandersetzte; 2010 er-
schien ein weiteres Buch zu dem Thema mit dem Titel „Die Epoche
der Intellektuellen 1898-2001, Geburt Begriff Grabmal“. Hierin sam-
melte Bering mit nahezu enzyklopädischem Eifer Hunderte von unter-
schiedlichen Interpretationen des Begriffes und liefert dabei auf brei-
tester Quellenbasis eine Mentalitätsgeschichte des zwanzigsten und an-
fänglichen einundzwanzigsten Jahrhunderts. Beginnend mit der Ent-

2.

251 Ebd.: S. 82 f.

VII. Der sogenannte Intellektuelle

122

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


stehung des Begriffs während der Dreyfus-Affäre Ende des neunzehn-
ten Jahrhunderts bis hin zu einer Aussage von Peter Sloterdijk 2004,
der auf die Frage, ob es die Aufgabe der Intellektuellen sei, die Demo-
kratie an ihre eigenen Wurzeln zu erinnern, antwortete: „Im Grunde
schon, aber die Intellektuellen wissen selber nicht mehr so genau, wo
ihre Wurzeln liegen.“252 Diese Antwort Sloterdijks alarmierte Berings
wissenschaftliches Denken derart, dass ausgerechnet die Intellektuel-
len die Wurzeln der Demokratie oder auch ihre eigenen nicht mehr
kennen sollten, dass er sich aufgefordert fühlte, „Abhilfe“ zu schaf-
fen.253 Dabei blickt er zurück auf die Weimarer Republik, den Natio-
nalsozialismus, die marxistische Bewegung, die Achtundsechziger und
versucht, auch die sogenannte Postmoderne in seine Untersuchungen
miteinzubeziehen. Er widmet auch dem für Deutschland so wichtigen
Ereignis des Mauerfalls am 9. November 1989 ein eigenes Kapitel.
Hier arbeitet er heraus, wie unterschiedlich die Meinungen über die
Rolle der Intellektuellen in diesem Prozess einer friedlichen Revoluti-
on waren. Dass sie zum großen Teil glaubten, die Interessen des Volkes
mit ihrem Aufruf zu Demonstrationen gegen das DDR-Regime zu ver-
treten. Dass sie enttäuscht waren, dass die Massen zum konsumorien-
tierten kapitalistischen Westen überliefen, anstatt den sozialistischen
Gedanken in Ostdeutschland durch Entmachtung der Apparatschiks
zu verwirklichen. Intellektuelle und Volk konnten unterschiedlicher in
ihren Vorstellungen von gutem Leben nicht sein. „Stefan Heym, Chris-
ta Wolf und andere geistige DDR-Repräsentanten hatten gegen die
Diktatur der Partei, aber für den Erhalt der eben bloß geschändeten
sozialistischen Idee gesprochen.“254 Bering zitiert Jürgen Serke: „Der
Selbstbetrug der DDR-Intellektuellen ist auch die Schande der Intellek-
tuellen in der Bundesrepublik, die ihre Verachtung für die eigene De-
mokratie durch eine Sympathie für die DDR ausgeglichen hätten.“255

Die Kritik an den BRD-Intellektuellen ging so weit, dass ihnen unter-
stellt wurde, dass sie die Wiedervereinigung gar nicht gewollt hätten,

252 Sloterdijk, Peter: Zit. in Dietz Bering, die Epoche der Intellektuellen, Berlin 2011,
S. 15

253 Bering, Dietz: Die Epoche der Intellektuellen 1898 – 2001, Geburt Begriff Grab-
mal, Berlin 2011, S. 15

254 Ebd.: S. 448
255 Ebd.: S. 457

2. Ein semiotischer Versuch der Begriffsannäherung

123

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


um den sozialistischen Gedanken und die damit verbundene Zu-
kunftsutopie nicht aufgeben zu müssen. Wie so viele andere Journalis-
ten und Autoren zitiert Bering auch Reiner Kunze als besonnenen lite-
rarischen Kombattanten: „Das Dasein des Intellektuellen besteht da-
rin, daß er die Welt auf die grundlegenden Zusammenhänge hin
durchdenkt, daß er Grundfragen nach der Existenz stellt, daß er die
Welt problematisiert und Unruhe stiftet…Der Intellektuelle schafft
keine Geborgenheit, zumindest nicht primär – und er ist nicht gebor-
gen. Ein Intellektueller zu sein heißt eigentlich, allein, einsam zu sein.
Und da kann es geschehen, daß man, um einmal Geborgenheit zu erle-
ben, den Intellekt verrät, und wer das getan hat, der muß dann dabei-
bleiben, muß dazugehören; denn sonst trifft ihn die Verachtung aller,
zu denen er einmal gehört hat.“256

Auch ein Intellektueller ist nur ein Mensch, der sich nach Gebor-
genheit sehnt und sie als ein Getriebener nicht findet. Dass auch er
manchmal der Versuchung nicht widerstehen kann, in der Idee des So-
zialismus/Kommunismus die gesuchte Geborgenheit zu finden, ist all-
zu menschlich und kann zu abstrusen Abirrungen führen. Denn auch
Intellektuelle bleiben Produkte ihrer Herkunft, ihrer Sozialisation und
ihrer Epoche und beziehen hieraus auch ihre Reflexionsgrenzen. Den-
noch sind sie gesellschaftlich unverzichtbar, wie Bering richtig erkennt.
Diese Grenzen gilt es zu erkennen, zu bezeichnen, zu überwinden und
an deren Erkenntnissen anzuknüpfen und sie weiterzuentwickeln. Dies
ist ein Prozess, solange es Menschen gibt. Denn mit jedem Intellektuel-
len entwickeln sich neue Erkenntnisse, aber auch Grenzen ihres Den-
kens.

Dietz Berings Grenze repräsentiert das sprachwissenschaftliche
Gehäuse, in dem er sich als Lehrender zu bewegen hat. Zwar unter-
sucht er mehr als fünfzig verschiedene Varianten und deren Bedeu-
tungs- und Anwendungszusammenhänge des Begriffs ‚Intellektuel-
ler‘257, kommt aber über die geschichtliche Betrachtung des Wortes
nicht hinaus und befürchtet mit dem eventuellen Verschwinden des
Begriffs auch das Verschwinden der Intellektuellen selbst, obwohl er
sie besonders im Zeitalter der Globalisierung, der neuen Unübersicht-

256 Ebd.: S. 467
257 Ebd.: S. 685 ff.

VII. Der sogenannte Intellektuelle

124

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


lichkeit, wie Habermas sagen würde, für unverzichtbar hält. „Nie war
der Intellektuelle wichtiger als in dem Moment, als seine Epoche zu
Ende zu gehen schien. Seine Zukunft ist also offen. Offen ist damit
auch die Geschichte des Wortes. Es steht dahin, ob sich der Begriff
noch einmal mit Inhalten füllt, die ihm Zentralstellung und Gewicht
im Ensemble der politischen Begriffe garantieren…Wird es noch ein-
mal zu einer Zeit kommen, in der jene sprachgesteuerte Wanderdüne
markant ausgeformte Konturen hat oder wird es bei einer deutlich ab-
geflachten Silhouette bleiben?“258

Selbst wenn der Begriff verschwände, so wird dessen inhaltliche
Bedeutung immer existent sein, weil es immer Menschen geben wird,
die sich besonders mit den eigenen Problemen sowie den Widersprü-
chen ihrer unmittelbaren Umwelt und der Gesellschaft im Allgemei-
nen auseinandersetzen. Berings Defizit befindet sich in der Axiomatik
seiner Beschäftigung mit dem Begriff. Er versteht den Intellektuellen
nicht als den primär Zweifelnden, Unsicheren, besonders Sensiblen,
der ständig auf der Suche nach Geborgenheit ist und sie nicht findet;
der sich deshalb auch irren kann, weil er auf dieser Suche müde und
immer verzweifelter werden kann, dass er manchmal in seiner Sehn-
sucht nach ‚Heimat‘, wie Ernst Bloch einmal formulierte, ‚verkehrten
Utopien‘ aufsitzt. Bering vertritt die Meinung, dass ein Intellektueller
schon zu Beginn seiner Entwicklung sich seiner selbst bewusst und si-
cher ist: „Wir können jetzt abschließend den Nukleus benennen, in
dem der Intellektuelle sein Wachstum beginnt: Es ist ein unbeirrbarer
Glaube, der ihm Richtung und Festigkeit gibt. Es ist der Glaube an die
Menschenrechte.“259 Die zentrale Kategorie der Menschenrechte ist die
Menschenwürde und ihre Unantastbarkeit. Sie ist keine vorgefundene,
naturgegebene Tatsache, sondern Resultat des menschlichen Kultur-
willens. Die Menschenwürde ist unantastbar und deshalb erklärt sie
Bering auch zum „Dogma“, zu dem der Intellektuelle „ein sensibles
und zugleich emphatisches Verhältnis“ unterhält.260 Dies ist die „Mini-
malutopie“, der ein Intellektueller zu folgen hat und aus der die „Ver-
pflichtungen, Zielstellungen, Grenzen des Handelns und die Pflichten

258 Ebd.: S. 586 f.
259 Ebd.: S. 571 f.
260 Ebd.: S. 571

2. Ein semiotischer Versuch der Begriffsannäherung

125

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


des kritischen Eingreifens“ abzuleiten sind.261 Der Glaube an die Un-
antastbarkeit der Menschenwürde, also ein Glaubensakt, ist die be-
stimmende Größe des Intellektuellen, wie Bering ihn definiert.

Vielleicht hat er deshalb u.a. Reiner Kunzes Bemerkung über das
Dasein des Intellektuellen nicht als Aufforderung gesehen, sich um die
Entwicklung eines jungen Menschen hin zu Intellektuellen zu küm-
mern. Wie bereits gesagt: „Das Dasein des Intellektuellen besteht da-
rin, daß er die Welt auf die grundlegenden Zusammenhänge hin
durchdenkt, daß er Grundfragen nach der Existenz stellt, daß er die
Welt problematisiert und Unruhe stiftet…Der Intellektuelle schafft
keine Geborgenheit, zumindest nicht primär – und er ist nicht gebor-
gen. Ein Intellektueller zu sein heißt eigentlich, allein, einsam zu sein.
Und da kann es geschehen, daß man, um einmal Geborgenheit zu erle-
ben, den Intellekt verrät, und wer das getan hat, der muß dann dabei-
bleiben, muß dazugehören; denn sonst trifft ihn die Verachtung aller,
zu denen er einmal gehört hat.“262

Bering hat sich hauptsächlich, wie es sein Metier verlangt, mit der
Phänomenologie des Begriffes befasst; wie erhellend und verdienstvoll
dies auch sein mag, die besondere menschliche Tragik hinter der Be-
deutung des Wortes ist ihm verborgen geblieben.

261 Ebd.: S. 573
262 Ebd.: S. 467

VII. Der sogenannte Intellektuelle

126

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Der authentische Intellektuelle

Als wirklichen, authentischen, auf der Höhe des Wissens unserer Zeit
stehenden Intellektuellen kann ich nur denjenigen bezeichnen, der
sich bewusst ist, dass sich die persönliche Umwelt der Individuen von
der gesamtgesellschaftlichen, globalen immer unterscheiden wird, weil
sie die eigene interne Lebenswelt kennen und verstehen und die außer-
halb derselben existierende, die externe Welt, nur relativ wenig, mögen
sie auch noch so weit gereist sein. Zu Eltern, Kindern, Freunden, Ver-
wandten gelten andere Beziehungsformen als zu Staaten, Behörden,
Institutionen oder Politikern. Mitgefühl, Zuneigung, Liebe, Verantwor-
tung, Opferbereitschaft haben ihren ersten Platz in der Familie, der
Gruppe, der Verwandtschaft. Diese Gefühle zu Tugenden eines ganzen
Staates, gar der Welt, erheben zu wollen, wie es der Kommunismus/
Sozialismus fordert, bleibt ein unmögliches, ja desaströses Unterfan-
gen, wie die Geschichte gelehrt hat. Die Auffassung des Faschismus,
dass ‚Du nichts bist – Dein Volk alles ist‘, führt ebenso ins Desaster,
wie die Geschichte gezeigt hat. Dennoch gibt es heute noch Vertreter
beider Varianten, die sich Intellektuelle nennen. Auch diejenigen ver-
stehen sich als Intellektuelle, welche selbst von der Zerstörung der Welt
durch die Intellektuellen sprechen.263 Roland Baader ist davon über-
zeugt, dass nur eine „Re-Christianisierung des Abendlandes“ aus der
Zerstörungssackgasse führen könnte.264 Dazu schlägt er die Privatisie-
rung des Bildungswesens und die der karikativen Institutionen vor.
Damit kämen auch die christlichen Kirchen aus ihrem machtpoliti-
schen Bannkreis des Staates und den parteipolitischen Abhängigkeits-
strukturen heraus und könnten sich wieder ihren eigentlichen Aufga-
ben zuwenden: „der Erziehung, der Herzens- und Seelenbildung, der

VIII. 

263 Baader, Roland: totgedacht, Warum Intellektuelle unsere Welt zerstören, Gräfel-
fing 2002

264 Ebd.: S. 201

127

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


auf Freiwilligkeit fußenden karikativen Hilfe – und nicht zuletzt der
Offenbarung als der wichtigsten und größten Wahrheiten.“265

Der gelernte Diplom-Volkswirt Baader ist bekennender Hayek-
Schüler und Verfechter der liberalen Marktwirtschaft. Es verwundert
deshalb nicht, dass er die Intellektuellen als eine Gefahr betrachtet, die
seine Weltordnung bedrohen. Er unterscheidet die Intellektuellen
grundsätzlich in politische und unpolitische. Beiden Gruppierungen
unterstellt er gleichermaßen einen Zerstörungswillen hinsichtlich der
freien Marktwirtschaft und des Privateigentums. Sie unterscheiden
sich lediglich in ihren Motivationen. Die Politischen wollen so schnell
wie möglich an die Macht gelangen und die Unpolitischen wollen so
kurzfristig wie möglich die Massen von ihren Heilsideen überzeugen.
Deshalb sind es die „Ziele und Motive der politischen Eliten, weil sie
aus Gründen des Machtgewinns und Machterhalts die langfristigen In-
teressen der Bürger vernachlässigen müssen, und die Ziele und Motive
der wohlfahrtspriesterlichen Intellektuellen“, weil sie „ihre Herrschafts-
und Sinnvermittlungs-Klientele nicht auf eine jenseitige Ewigkeit ver-
trösten (können). Diesseitsparadiese haben einen kurzen Zeithorizont
und ihre Priesterkaste hat es eilig.“ 266 Baader aber verteidigt vehement
Privateigentum und die Institutionen Familie und Unternehmertum,
welche „das langfristige Wohl einer ganzen Volkswirtschaft über die
kurzfristigen Glückseligkeiten ihrer Mitglieder stellen. Denn: Die Er-
haltung und Vermehrung des gesamtwirtschaftlichen Kapitalstocks
ist…die Ursache und Grundbedingung des Wohlstands der Natio-
nen.“267 Baader geht sogar so weit, den Sozialstaat für eine Utopie zu
halten, deren Verwirklichungsversuche nur zur Dauerkrise führen
kann.268 Und Rousseau nennt er als den Hauptschuldigen für das „ge-
sellschaftszerstörerische Denken abendländischer Intellektueller“, die
sich für den Sozialstaat einsetzen.269 Schul- und Hochschulbildung soll
privatisiert und nicht staatlich subventioniert werden, damit die Intel-
lektuellen markttauglicher werden und es, statt „Schmarotzer-Eliten“

265 Ebd.: S. 202
266 Ebd.: S. 261
267 Ebd.: S. 26o
268 Ebd.: S. 254
269 Ebd.: S. 239

VIII. Der authentische Intellektuelle

128

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


wieder „Leistungs-Eliten“ gibt.270 Hier spricht der Unternehmer, ein
Populist und kein Intellektueller.

Ganz anders denkt Jens Reich über die Intellektuellen. Er setzt auf
eine friedliche Revolution, deren „Licht aus dem Osten kommen wird“
und als deren Vorläufer er „den Herbst 1989“ in der ehemaligen DDR
betrachtet.271 Indizien für die kommende Umwälzung der kapitalisti-
schen Gesellschaft sieht er bereits darin, dass die Fülle marktwirt-
schaftlicher Produktion „unerträglich“ werden wird. „Der Stau im
Stadtzentrum wird nicht mehr mit masochistischer Lust zu ertragen
sein. Die Stresskopfschmerzen vom Leerlauf im Alltagsrad werden die
Hirnschale sprengen. Der leere Konsum, von Bedürfnisartefakten ge-
trieben, wird in Überdruß umschlagen…Es wird eine Gier nach Ge-
nügsamkeit geben…Verlangt ist, bei einer Entscheidung vom unmit-
telbaren Genuß für sich selbst abzusehen und stattdessen den Lohn als
Ansehen in der Gemeinschaft, der Sippe, der Gruppe, dem Clan usw.
zu erhalten.“272

Diametral entgegengesetzter Meinung ist Thomas Hecken. Er ver-
teidigt den Konsum und die umfangreichen Genussangebote der kapi-
talistischen Marktwirtschaft.273 Er wirft den Intellektuellen im allge-
meinen ihre Konsumkritik vor und fordert von ihnen, sich zum Ziel
zu setzen, mit ihrer Argumentation „das private, bequeme, konsumie-
rende Leben zu garantieren und auszuweiten.“274 Hecker kritisiert „die
asketischen Selbstübersteigerungen, heroischen Denkakte und weltan-
schaulichen Unbedingtheiten…die Verachtung des privaten, unspekta-
kulären Alltags“ der Intellektuellen. Ihnen fehle das Verständnis für
„hinreichende Möglichkeiten für ein angenehmes und auch sinnvolles
Leben“, für die vielfältigen Möglichkeiten der „Auswahl…Zurschau-
stellung und Aneignung von Kleidungsgegenständen, DVDs, Fahrrä-
dern, Kosmetika, Fernsehapparaten, Besteck, Autozubehör, Kissenbe-
zügen, Sexspielzeugen…usf.“275 Bereits in der Einleitung zu seinem

270 Ebd.: S. 267
271 Reich, Jens: Abschied von den Lebenslügen, Die Intelligenz und die Macht, Berlin

1992
272 Ebd.: S. 169 ff.
273 Hecken, Thomas: Das Versagen der Intellektuellen, Eine Verteidigung des Kon-

sums gegen seine deutschen Verächter, Bielefeld 2010
274 Ebd.: S. 230
275 Ebd.: S. 229

VIII. Der authentische Intellektuelle

129

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Buch benennt er das, nach seinem Verständnis, Versagen der Intellek-
tuellen in dreifacher Weise:

„1. Weil die meisten von Ihnen sich selbst die nähere Wahrnehmung und
den möglichen Genuss des aus ihrer Sicht gewöhnlichen Konsum versa-
gen;
2. Weil sie im Rahmen ihrer Möglichkeiten…große Anstrengungen un-
ternehmen, anderen die Möglichkeiten eines gesteigerten Konsums zu
versagen – indem sie darauf hinwirken, dass bestimmte Konsummöglich-
keiten untersagt werden, und vor allem indem sie dem Konsum prinzipi-
ell eine Absage erteilen und für ein anderes Leben eintreten;
3. Weil diejenigen unter ihnen…wahrscheinlich unumgänglich versagen
müssen, wenn es darum geht, die Notwendigkeit dieses Schritts plausibel
zu begründen…, wenn man die kulturellen Vorlieben des großen Teils
der Leute, die ein geringes oder mittleres Einkommen haben, gering-
schätzt.“276

Intellektuelle sind weder genussfeindlich gesinnt noch haben sie Inter-
esse daran, anderen Konsummöglichkeiten zu untersagen oder diese
gering zu schätzen. Wichtig ist ihnen, dass die eigenen empfundenen
Widersprüche und die mit und in ihrer Umwelt wie der Gesellschaft
nicht von den banalen Genussofferten der Konsumindustrie überdeckt
werden, um die existenziellen Fragen verstummen oder erst gar nicht
entstehen zu lassen.

Auch der Soziologe Ralf Dahrendorf hat sich mit der Frage be-
schäftigt, wer denn als Intellektueller zu bezeichnen sei. Dabei steht bei
ihm der Begriff der Freiheit im Zentrum seiner Fragestellung, den er
in Zeiten zunehmender „Unfreiheiten“ als im Verschwinden begriffen
sieht. 2006 veröffentlichte er seine Gedanken zu diesem Thema, die
sich jedoch hauptsächlich mit dem fertigen Intellektuelle beschäftigen
und den im Werden befindlichen weitgehend unberücksichtigt las-
sen.277 Authentische Intellektuelle nennt er „Helden“ 278, die sich den
„Bedrohungen der liberalen Ordnung“ mutig entgegenstellen. Er gibt
ihnen den Namen „Erasmier“, weil für ihn Erasmus von Rotterdam
der frühe authentische „Repräsentant des modernen liberalen Geistes“

276 Ebd.: S. 11
277 Dahrendorf, Ralf: Versuchungen der Unfreiheit, Die Intellektuellen in Zeiten der

Prüfung, München 2006
278 Ebd.: S. 213

VIII. Der authentische Intellektuelle

130

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


ist.“279 Er nennt ihn: „Vorbote der Tugenden der Freiheit“, dessen „Le-
ben und Wirken“ ihn zum „öffentlichen Intellektuellen, wie er im Bu-
che steht“, macht.280 Zum Werdegang des Erasmus verliert Dahrendorf
nur wenige Worte, nur, dass er 1469 oder 1467 in Rotterdam geboren
und der illegitime Sohn einer Ärztin und eines Priesters ist; dass ihn
Mönche aufzogen und ausbildeten; dass er der Reformation nahe-
stand; dass er u.a. mit Morus befreundet war und einiges andere mehr.
Die Biografie des Erasmus interessiert Dahrendorf nicht weiter.281 Es
geht ihm lediglich um die liberalen „Tugenden der Freiheit“, die er von
Erasmus und seinen Nachfolgern, den Erasmiern, vertreten sieht. Und
zu diesen Nachfolgern zählt Dahrendorf in erster Linie Karl Popper,
Isaiah Berlin, Raymond Aron und Norberto Bobbio.282 Natürlich be-
zieht er auch z.B. Theodor W. Adorno, Manès Sperber und Hannah
Arendt in die Reihe der Erasmier mit ein283, aber nur in zweiter Linie,
weil sie für Dahrendorf die liberalen Tugenden nur bedingt vertreten.
Aber Rousseau beispielsweise schließt er kategorisch aus, weil dieser
das „Zurück zur Natur“ als mögliche Rückkehr zum Paradies verspre-
che; ebenso Marx, der auf die Aussicht des Himmels auf Erden hoffen
ließe. Mit Popper argumentiert er: „Wir können nicht zurückkehren
zur angeblichen Unschuld und Schönheit der geschlossenen Gesell-
schaft. Unser Traum vom Himmel lässt sich auf Erden nicht realisie-
ren…Wenn wir Menschen bleiben wollen, dann gibt es nur einen Weg,
den Weg in die offene Gesellschaft.“284

Dahrendorf verliert sich hier in einer abstrakten Tugendphiloso-
phie des Liberalismus, was ihm vielleicht mit mehr Interesse an Bio-
grafien seiner Protagonisten und besonders an Psychologie nicht pas-
siert wäre.

Anders als Dahrendorf hat Heinrich Payr bereits 1997 die richtige
Frage zum Thema gestellt, nämlich: „Wie wird man Intellektueller?“285

Er gibt sich nicht mit den gängigen Antworten zufrieden, die da lau-

279 Ebd.: S. 86 ff.
280 Ebd.: S. 80
281 Ebd.: S. 81
282 Ebd.: S. 9
283 Ebd.: S. 93b
284 Ebd.: S. 65
285 Payr, Heinrich: Der kritische Imperativ, Zur Psychologie von Intellektuellen,

Wien 1997, S. 51

VIII. Der authentische Intellektuelle

131

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


ten: „Es ist die Wahrheitsliebe, ein hoher ethischer Anspruch. Intellek-
tuelle sind demnach einfach besondere Menschen, besonders mora-
lisch zum Beispiel, mit besonderer Denkfähigkeit ausgestattet, mit be-
sonderer Sensibilität, von überdurchschnittlichem Mut beseelt.“286

Diese gängige Meinung kritisiert er und fordert stattdessen, von „der
Lebensgeschichte“, der „Ontogenese“ der sogenannten Intellektuellen
auszugehen.287 Da Payr sich in der Biografie George Orwells, der zwar
eher ein Literat ist und nicht primär ein Intellektueller, gut auskennt
und er darin typische intellektuelle Merkmale findet, greift er diese für
seine Spurensuche heraus. „Von Anfang an waren seine literarischen
Ambitionen auch untrennbar verbunden mit seinem Gefühl der Min-
derwertigkeit…Geschichten zu erfinden eröffnete ihm somit die Mög-
lichkeit, Enttäuschungen wegzustecken, unangenehmen Tatsachen
auszuweichen, Frustrationen zu kompensieren, und eine eigene, priva-
te Welt zu erschaffen, in welcher sein Versagen im Alltag entschädigt
wurde.“288 Payr erkennt hier richtig, dass das Gefühl des Versagens,
der Minderwertigkeit zum Entwicklungsprozess, als „Disposition zur
Intellektualität“ gehört 289, um mit Hilfe der Phantasie aus der un-
freundlichen Wirklichkeit zu entfliehen. Nur genügt dem authenti-
schen Intellektuellen das Phantasieprodukt des Künstlers, des Literaten
oder Komponisten nicht, um die Befreiung von seinen Ängsten, Pro-
blemen zu erreichen oder wenigstens Erleichterung des psychischen
Drucks zu bewirken. Er will die Gründe hierfür erkennen und folgt sei-
nem anstrengenden Erkenntnisweg, wenn nötig, bis zu seinem Tode,
ob er öffentliche Anerkennung findet oder im Dunkel der Anonymität
bleibt. Deshalb ist es auch nur „eine kleine Minderheit unter den Men-
schen“290, die sich dieser Anstrengung unterzieht. Payr folgert sogar,
dass die Mehrheit der „Intellektuellen für die Öffentlichkeit gesichts-
und namenlos bleibt.“291 Zurecht beurteilt er Julien Bendas Bezeich-
nung der Intellektuellen als zu streng, wenn dieser vom „Verrat der In-

286 Ebd.
287 Ebd.: S. 52
288 Ebd.: S. 53 f.
289 Ebd.: S. 54
290 Ebd.: S. 51
291 Ebd.: S. 61

VIII. Der authentische Intellektuelle

132

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


tellektuellen“292 spricht, besonders der Rechts- und Linksintellektuel-
len, weil sie sich die „politischen Leidenschaften zu eigen machen“, wie
z.B. Nationalismus und Klassenhass, welche von den politischen Ak-
teuren geschürt würden.293 Bendas Vorwurf des Verrats gehe „insofern
ins Leere,…als jene Werte, die da verraten werden, gar nicht die sind,
nach denen die Kritisierten handeln“. Die entscheidende Frage, um die
es geht, ist „die Frage nach dem Warum.“ 294 Payr konkretisiert diese
Frage, der er sein gesamtes Buch widmet: „Warum verhielten und ver-
halten sich Intellektuelle eben so und nicht anders? Warum weist ihr
Verhalten derart auffällige, stets wiederkehrende Muster auf, quer über
alle historischen, kulturellen und weltanschaulichen Differenzen hin-
weg? Wo liegen die Ursachen, die Motive?“295 Woraus resultiert der
kritische Imperativ, dem sie folgen?

Payr begreift, dass die Antworten hierauf nicht zuletzt in der
Kindheits- und Jugendzeit der Betroffen zu finden sind.296 Deshalb
verspricht er dem Leser, dass er sich besonders mit der Psychologie der
Intellektuellen befassen wird, bleibt aber weitgehend hinter seinem
Versprechen zurück. Zwar greift er einen wichtigen Aspekt in der Ent-
wicklungsgeschichte des Menschen auf, den Widerspruch zwischen
evolutionärer, mangelhaft ausgestatteter Körperlichkeit und kognitiver
Potenz, der er seine Überlebensfähigkeit verdankt. Als Naturwesen
hängt sein Überleben maßgeblich von körperlichen Fähigkeiten ab
und ist der natürlichen Auslese, der Evolution, unterworfen; als Kul-
turwesen weist ihn die besondere Fähigkeit zu denken aus. Dass die
Menschen überhaupt überleben konnten, ist allein ihrer Fähigkeit zu
verdanken, nachdenken und soziale Beziehungen eingehen zu können.
Dementsprechend sollte, aus dem Blickwinkel der Evolution gesehen,
„die Fortpflanzungsprämie eher auf Intellektualität ausgesetzt sein als
auf Stärke oder Schönheit…Aber dem ist nicht so, und das Vitalitäts-
defizit bleibt ein Stachel im Fleisch des Intellektuellen“, folgert Payr.297

Er spielt hier auf den Körperkult an, der von den Medien hochstilisiert

292 Benda, Julien: Der Verrat der Intellektuellen, Frankfurt a.M. 1988
293 Payr, Heinrich: A.a.O., S. 19
294 Ebd.: S. 21
295 Ebd.: S. 23
296 Ebd.: S. 23
297 Payr: Ebd.: S. 65

VIII. Der authentische Intellektuelle

133

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


wird und der von der Masse in Form von Muskulatur, Formschönheit
und sexueller Potenz favorisiert wird, anstatt den Intellekt zum Maß-
stab der Erotik zu machen. Als Beispiel für diesen Widerspruch nennt
er eine Lehrerin, die sich dem Feminismus verschrieben hat und das
chauvinistische Verhalten der Männer anprangert, die aber dennoch
freimütig äußert: „Wenn ich fürs Bett einen richtigen Mann brauche,
hole ich mir einen von der nächsten Baustelle.“298 Diese Äußerung
zeigt deutlich, dass sich der Mensch, bei noch so überragender Intel-
lektualität, nicht ganz dem Einfluss seiner vitalen Körperfunktionen,
von seiner tierischen Herkunft und ihrer Triebhaftigkeit, emanzipieren
kann, so sehr ihn seine Moralvorstellungen und besonders die seiner
Umwelt dazu erziehen wollen. Wenn auch sehr bedingt, bleibt er ge-
wissen tierischen Instinkten verhaftet, mehr oder weniger. Trieb und
bürgerliche Moral bleiben Kontrahenten, treiben ihr besonderes Un-
wesen in der Psyche des Intellektuellen.

Die Liste der sogenannten Intellektuellen ist lang und ihre Defini-
tionen von Intellektualität reichen von rechts, links, genial, heldenhaft
bis närrisch. Die einen nennen sie Verräter, Versager, Opportunisten
oder Träumer, Erzieher oder, wie Ernst Bloch sie nennt, „Hannemann“,
der den Unterprivilegierten „vorangehen“ soll. Andere versuchen, den
Begriff zu retten, indem sie in „klassische Intellektuelle“, „Postintellek-
tuelle“ und „Transintellektuelle“ unterscheiden, wobei unter Transin-
tellektuellen diejenigen verstanden werden, welche der Anonymisie-
rung im Globalisierungsprozess am besten gewachsen sind. „Mindes-
tens für den Binnenraum des EU-Europa gilt aber, dass der auf ihn be-
zogene Typ des den Abschied vom Nationalstaat vollziehenden Trans-
intellektuellen seinen ganzen Mut wird aufbringen müssen, um seiner
Fernstenliebe, seinem universalen Mitleid Ausdruck zu verleihen.“299

Viele Autoren, die sich mit dem Phänomen „Intellektueller“ befas-
sen, zählen auch „Propheten, Rebellen und Minister“ dazu, wie es z. B.
Martin Greiffenhagen tut.300 Neben vielen bekannten Persönlichkei-

298 Ebd.: S. 64
299 Brumlik, Micha: Intellektuelle, Postintellektuelle, Transintellektuelle, in: Wenzel,

Uwe Justus (Hg.), Der kritische Blick, Über intellektuelle Tätigkeiten und Tugen-
den, Frankfurt a.M. 2002, S. 104

300 Greiffenhagen, Martin, Propheten, Rebellen und Minister, Intellektuelle in der
Politik, München 1986

VIII. Der authentische Intellektuelle

134

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


ten, wie u.a. Voltaire, Rathenau und Sartre, beschäftigte ihn besonders
Arthur Köstler, der sich jedoch vorwiegend literarisch-politisch betä-
tigte. Mit Köstler, der unter seinem Minderwertigkeitskomplex und
seinen Neurosen litt und sich selbst „nicht leiden“ konnte, setzte sich
Greiffenhagen besonders auseinander. Er zitiert ihn: Als Jemand, der
„selbständig denkt und handelt, gerät man ganz von selbst in Gegen-
satz zur Mehrheit, deren Denken und Handeln von herkömmlichen
Mustern abhängig ist, und die Zugehörigkeit zu einer Minderheit ist
an und für sich schon eine Situation, in der sich Neurose bildet.“301

Koestler stammt selbst aus dem gehobenen Kleinbürgertum und be-
schreibt hier typische intellektuelle Befindlichkeiten, die er jedoch
hauptsächlich literarisch verarbeitet hat. Auf ähnliche Weise charakte-
risiert Greiffenhagen Robespierre, der nur die Idee liebte und die Rea-
lität verachtete, der sich in dem Rigorismus seiner Idee verlor, um sei-
ner verzweifelten Identitätssuche zu entkommen.302 Wie für Robes-
pierre galt auch für Lenin die Theorie des Kommunismus als oberstes
Handlungsgebot. Nach ihren Vorgaben wollte er die russische Gesell-
schaft revolutionieren; „das Proletariat (blieb) in seinen Gedankengän-
gen stets eine abstrakte Größe, deren Bedürfnisse und Sehnsüchte
ebenso abstrakt und theoretisch definiert werden konnten…Wagten
die Arbeiter, sich anders zu benehmen, womöglich gar aufzubegehren,
dann wurden sie rücksichtslos niedergemacht.“ 303

Aber authentische Intellektuelle sind sie nicht, weil sie ihre Gedan-
kengänge nicht bis zu Ende gehen, zu ungeduldig sind, sich zu früh in
politischen, literarischen, künstlerischen und anderen Bewältigungs-
versuchen ihrer Problematik verlieren oder auch flüchten, weil ihnen
ihr Geschäft zu mühsam oder unerklärbar bleibt oder dem Main-
stream Rechnung trägt, um mit ihren Werken Geld zu verdienen.

Der authentische Intellektuelle muss Geduld aufbringen, den Wi-
derspruch zwischen eigener Befindlichkeit, Lebenswelt und Gesell-
schaft nicht nur auszuhalten, sondern auch zu lösen versuchen, was
ihm niemals ganz gelingen wird, weil sich die Menschen und mit ih-
nen die Welt im steten Wandel befinden. Vor allem dürfen sie nicht

301 Ebd.: S. 211 f.
302 Ebd.: S. 71 ff.
303 Payr: Ebd. 119

VIII. Der authentische Intellektuelle

135

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


dem Traum von der „Perfektibilität des Menschengeschlechts“ 304 ver-
fallen, sich nicht „an trostreiche Glaubenssätze…gut gemeinte Be-
kenntnisse zum Frieden, zur Demokratie, zur Zivilisation (klammern),
anstatt die Realität zu analysieren.“305 Aber auf ihrem Erkenntniswege
müssen sie aufrichtig, selbstkritisch und möglichst frei von Angst vor
Kritik, Ächtung oder Unbekanntheit bleiben, damit sie Nachgeborenen
stetig besseres Rüstzeug der Erkenntnis mitgeben und so die Men-
schen und die Welt weiterbringen können. Doch „über den Röntgen-
blick, welcher hinter den Ereignissen die verborgene Anatomie der
Seele, des Sozialen oder einer Epoche freizulegen vermag, verfügen die
allerwenigsten Beobachter des Zeitgeschehens.“306

Voraussetzung bleiben ausgeprägte Sensibilität, große Antizipati-
onsfähigkeit, optimale Bildung, vor allem umfassende Kenntnisse der
Geschichte und der Psychologie, der Außen- und der Innenwelt der
Menschen und von sich selbst, und, nicht zu vergessen, eine finanzielle
Unabhängigkeit.

Der authentische Intellektuelle hat gelernt, dass er sich das ganze
Wissen der Welt im Laufe seines Lebens nicht aneignen kann, weil sein
Leben, wie das eines jeden Menschen, begrenzt ist. Das Wissen um
diese Tragik begleitet ihn ständig, bringt ihn oft um die Geduld, die er
auf seinem Erkenntnisweg so dringend benötigt, um nicht vorschnell
einer scheinbaren Lösung seiner Probleme zu verfallen oder Pseudo-
antworten zu akzeptieren. Ungeduldige Intellektuelle gibt es viele:

Marx verfiel der Erlöserrolle des Proletariats, weil er den arbeiten-
den Menschen zur Axiomatik seiner Theorie erhob und nur den Ar-
beiter als den realen Repräsentanten derselben erklärte, dem er des-
halb auch die zwingende Rolle des Protagonisten der Weltrevolution
zuwies. Eine differenziertere Reflexion und Definition des Arbeitsbe-
griffes, wie es später Jürgen Habermas unternahm, hätte ihn zu ande-
ren Ergebnissen führen können. Aber auch Marx fehlte die nötige Ge-
duld, weil er permanent um seine ökonomische Existenz und die sei-
ner Familie kämpfen musste. Als sein Freund Engels, von dem er fi-

304 Wenzel, Justus (H.G.): Der kritische Blick, Über intellektuelle Tätigkeiten und Tu-
genden, Frankfurt a.M. 2002

305 Sofsky, Wolfgang: Illusionslose Beobachtung, in: Martin Greiffenhagen, Prophe-
ten, a.a.O., S. 184

306 Ebd.: S. 181

VIII. Der authentische Intellektuelle

136

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


nanziell abhängig war, ihm das Proletariat als Subjekt der Befreiung
von der kapitalistischen Ausbeutung präsentierte und der revolutionä-
re Zeitgeist ihn in dieser Auffassung bestärkte, beendete Marx seinen
suchenden Erkenntnisweg, weil dieser ihm mit der Zeit wohl auch zu
anstrengend wurde, ihn gar seine Gesundheit und die seiner Frau kos-
tete.

Auch Adorno war nach der Erfahrung des perfektionierten Mas-
senmordes im „Dritten Reich“ nicht mehr in der Lage, an die Möglich-
keit einer besseren Zukunft der Menschheit zu glauben. Den Prozess
der Zivilisation betrachtete er unter dem Primat ‚Vom Faustkeil zur
Megabombe‘. Ein totaler Zerstörungsprozess der Natur durch die
Technik schien ihm unausweichlich zu sein und, daran gekoppelt, die
Selbstzerstörung des Menschen, der ja aus der Natur kommt und von
ihr abhängig ist. Seine ausgeprägte Idiosynkrasie hinderte ihn daran,
die notwendige Geduld dafür aufzubringen, sich angemessen mit der
Geschichte der Menschheit zu befassen, aus der er hätte erkennen kön-
nen, dass es in der Entwicklung des Menschen und zum Menschen
Gefahren und Grausamkeiten gegeben hat, die dieser, trotz aller Hin-
dernisse, bewältigen konnte. Hier hätte er von Ernst Bloch, den Ador-
no als junger Mann bewunderte und mit dem er zeitlebens befreundet
war, und dessen geduldigem lebenslangen Forschen lernen können,
dass das Prinzip Hoffnung eine Grundausstattung der menschlichen
Psyche ist, die dazu motiviert, trotz aller Hindernisse, an das Gute im
Menschen zu glauben, das irgendwann zu einem befriedeten Zusam-
menleben der Menschen und mit der Natur führen kann – wenn auch
die entropische Gefahr immer im Raume steht.

Auch die anfängliche Sympathie Heideggers mit dem Nationalso-
zialismus zeugt von der Ungeduld, eine bessere Menschheit auf einer
neuen historischen „Lichtung“ entstehen zu sehen.

Die Entwicklung eines Menschen zu einem, den man einen au-
thentischen Intellektuellen nennen kann, ist anstrengend, heterogen,
kompliziert und voller schmerzhafter wie euphorisierender Erfahrun-
gen, vor denen die meisten zurückschrecken, falls sie überhaupt dazu
in die Lage kommen. Die meisten geben sich mit ihrem, ihnen von der
Gesellschaft zugewiesenen Platz zufrieden, weil sie einerseits ihre bür-
gerliche Existenz und deren Wohlstand nicht riskieren wollen oder ihr
Denken von der intellektuellen Erfahrung des Mangels gar nicht erst

VIII. Der authentische Intellektuelle

137

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


berührt wird, andererseits ihre subalterne Klassenlage ein intellektuel-
les Nachdenken über den Sinn der Welt und des Menschen mangels
Bildung gar nicht möglich werden lässt.

Ein sogenannter authentischer Intellektueller ist deshalb kein bes-
serer Mensch. Er kann nicht eindeutig definiert werden, weil er unter
den verschiedensten Erscheinungen auftritt, z.B. als Pessimist, wie
Adorno, Hobbes und auch Schopenhauer, als Optimist, wie Bloch,
Rousseau und Hegel, als Kommunist, wie Marx, Gramsci und Lukács,
als Existenzialist, wie Sartre und Heidegger – um nur einige aus der
schillernden Palette der Intellektuellen zu nennen. Wie die verschiede-
nen Erkenntniswege der Einzelnen verlaufen, hängt in erster Linie von
ihrer Sozialisation ab und in zweiter von den Einflüssen, denen sie auf
ihrem Lebensweg ausgesetzt sind oder die sie suchen.

Der Systemtheoretiker Niklas Luhmann lehnt es grundsätzlich ab,
überhaupt über den Begriff „Intellektueller“ nachzudenken: „Ich habe
Wichtigeres zu tun als mich mit Intellektuellen zu beschäftigen oder
mit mir – schon gar das! Das wäre ja das Letzte!“ Mit diesem Luh-
mann-Zitat leitet Bernd Ternes seine kritische Auseinandersetzung mit
Luhmanns Sicht auf Intellektualität ein.307 Luhmann interessiert sich
nicht für Intellektuelle, sowenig wie er sich für das menschliche Sub-
jekt, den individuellen Einzelnen interessiert. Für ihn gelten Intellektu-
elle lediglich als ‚Trittbrettfahrer‘, die sich mit ihrem wahrheitslieben-
den Gestus lediglich gewissen gängigen Meinungen andienen. Er hält
sie für bevormundend und anmaßend. Ihre Gedanken und Ideen sind
für ihn reine Illusionen, mit denen sie den Menschen etwas vorspie-
geln. Für Konfliktlösungen wären sie höchstens als Agenten tauglich,
welche sich aus Entscheidungsfindungen unparteilich heraushalten
sollten, weil jede Bestimmung, die auf das Bessere zielt, doch destruk-
tive Folgen haben kann. Hier stellt man eine Nähe zu Sloterdijks para-
doxer Meinung fest, dass sich intelligente Intellektuelle der Aufgabe
verweigern, den gegenwärtigen Luxuszustand des westlichen Men-
schen in die Sprache des Mangels zu übersetzen; deswegen halten sie
den Mund.308 Dies gleicht einer Bankrotterklärung gegenüber der Auf-

307 Ternes, Bernd: Luhmanns Sicht auf Intellektualität zischen systemtheoretischer
Verwerfung und ästhetischer Denkfunktionalität, in: Jung, Thomas/Müller-
Doohm (Hg.), Fliegende Fische, a.a.O. S. 291 ff.

308 Sloterdijk, Peter: Sphären III Schäume, Frankfurt a.M. 2004, S. 808

VIII. Der authentische Intellektuelle

138

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


klärung, dem Kampf um die Demokratie und den Glauben an die
menschliche Fähigkeit, sich in friedlicher Absicht weiterzuentwickeln.

Man könnte Luhmann als einen Antiintellektuellen bezeichnen,
was ein Absurdum wäre, da Luhmann selbst ein Intellektueller ist.
Vielleicht ist die Grundthematik in seiner Sozialisation zu finden. Er
soll einmal geäußert haben, dass ihn der Wechsel vom Nationalsozia-
lismus zur Demokratie irritiert habe, weil vorher alles in Ordnung zu
sein schien und hinterher schien auch alles in Ordnung zu sein, alles
war anders und alles war dasselbe.309 Im Nationalsozialismus ging alles
nach Recht und Gesetz zu und später, in der Demokratie, ebenso. Die-
se Irritation hat auf sein Denken großen Einfluss genommen und sein
Vertrauen in Intellektualität gestört.

Gemeinsam ist den authentischen Intellektuellen die jeweilige in-
tellektuelle Erfahrung des Mangels, die sie in ihrer Kindheit und Pu-
bertät als besonders unangenehm bis schmerzhaft erfahren haben und
die sie mittels reflexiver Anstrengung kompensieren, verstehen und
überwinden wollen, um endlich mit ihrem Ich ins Reine zu kommen.
Wie weit sie auf ihrem Erkenntniswege gelangen, hängt nicht zuletzt
von ihrer Geduld ab, mit der sie den ihnen eigenen Widersprüchen
und denen mit ihrer Umwelt begegnen, sich auseinandersetzen, disku-
tieren und formulieren. Sie gelten zu Recht als Individualisten, deren
Tragik darin besteht, die eigenen empfundenen Widersprüche als ge-
sellschaftliche zu erkennen, aufzudecken, aber sie letztendlich nicht
wirklich auflösen zu können, obwohl sie den Horizont der Möglichkei-
ten ihrer Auflösung durchaus antizipieren. Tröstung über ihre eigene
Unzulänglichkeit können sie nur in dem Bewusstsein erfahren, die
Welt und auch Geisteswelt durch ihre Erkenntnisse vielleicht ein wenig
weitergebracht zu haben und darin auch eine eigene bescheidene Zu-
friedenheit mit ihrem Schicksal zu finden.

309 Ternes: a.a.O., S. 312

VIII. Der authentische Intellektuelle

139

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Plädoyer für die Intellektuellen

Unter diesem Titel hielt Jean-Paul Sartre 1965 drei Vorträge, in denen
er versucht zu erklären, was er unter einem Intellektuellen versteht,
was dessen Funktion sei und welche Rolle dieser in der Gesellschaft
habe.310 Er nähert sich hierin mit seiner Auffassung sehr den Gedan-
ken über Intellektuelle, die ich in Kapitel VII der vorliegenden Arbeit
geäußert habe.

Auch Sartre geht grundsätzlich davon aus, dass sich die Intellektu-
ellen hauptsächlich aus dem Kleinbürgertum, der sogenannten Mittel-
schicht, rekrutieren. „In der Regel kommt er (der Intellektuelle, d. V.)
aus der mittleren Schicht der Mittelklasse, wo man ihm von frühester
Kindheit an die partikularistische Ideologie der herrschenden Klasse
eintrichtert.“311 Er spürt die Bemühungen seines Elternhauses und sei-
nes Umfeldes, sich „nach oben“ zu orientieren und sich „nach unten“
abzugrenzen. Die bourgeoisen Verhaltensformen und Lebensweisen
werden zum Vorbild der eigenen Existenz genommen und die soge-
nannten proletarischen verachtet und verabscheut. Ordnung, Pflicht-
erfüllung, Gehorsam, Reinlichkeit und Aufrichtigkeit gelten als die Tu-
genden, denen zu folgen ist; auch Fleiß und Lerneifer werden mit Bil-
dungsangeboten gefördert. Zuwiderhandlungen werden missbilligt,
bestraft und nicht selten mit Liebesentzug geahndete. Doch das Kind
spürt bald die Widersprüche, die hinter der „Fassade des Humanis-
mus“312 ihr – besonders psychisches – Unwesen treiben und beginnt,
erste Zweifel, zunächst an sich, später an seiner Umwelt, zu haben. Der
Heranwachsende „erkennt, daß er das Autoritätsprinzip verinnerlicht
hat, dann ist er, um sein Unbehagen und seine Verstümmelung abzu-
streifen, gezwungen, die Ideologie in Frage zu stellen, die ihn geprägt

IX. 

310 Sartre, Jean-Paul: Plädoyer für die Intellektuellen, Reinbek bei Hamburg 1995,
S. 90 ff.

311 Ebd.: S. 101
312 Ebd.: S. 103

141

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


hat.“313 Die innere Spannung erhöht sich, zunächst traut er sich nicht,
sein Unbehagen zu äußern und sucht nach Möglichkeiten, seine innere
Unruhe und Verständnisschwierigkeiten mit sich selbst auszumachen.
In seinem unmittelbaren Umfeld findet er niemanden, der ihm da-
rüber zufriedenstellende Aufklärung geben könnte. Falls er sich einmal
zu äußern wagt, erhält er in der Regel die Antwort, „er kümmere sich
um das, was ihn nichts angeht, das heißt, ein Intellektueller, der sich
um das kümmert, was ihn angeht (nach draußen mit den Grundsät-
zen, die sein Leben lenken, nach drinnen mit seinem von ihm erlebten
Platz in der Gesellschaft), …wird ein Monster…Der Intellektuelle ist
also der Mensch, der sich bewußt wird, daß es in ihm und in der Ge-
sellschaft einen Gegensatz gibt zwischen der Suche nach der prakti-
schen Wahrheit (mit allen Normen, die sie impliziert) und der herr-
schenden Ideologie (mit ihrem System traditioneller Werte).“314 Für
die Herrschenden wird er zur Bedrohung, weil er eine Gefahr für ihren
traditionellen Wertekanon darstellt; die Unterschicht kann ihn, man-
gels Bildung, nicht begreifen und misstraut ihm und seiner eigenen
Klasse, der Mittelschicht, fühlt er sich nicht mehr zugehörig. „Gewis-
sermaßen wird er dadurch charakterisiert, daß er von niemandem ein
Mandat und von keiner Autorität seinen Status erhalten hat.“ Daher
fühlt er sich als „das monströse Produkt einer monströsen Gesell-
schaft. Niemand ruft ihn, niemand erkennt ihn an.“315 Er ist auf sich
allein gestellt, dialogisiert mit sich selbst, studiert so viel, wie ihm
möglich ist, sammelt Wissen und vermittelt es zueinander und
schreibt schließlich seine Gedanken auf. Er hört nicht auf, an sich zu
zweifeln. Er kämpft um Erkenntnis. „Im Verlaufe seines Kampfes ge-
gen sich selbst kommt der Intellektuelle also dazu, die Gesellschaft als
den Kampf von besonderen und durch ihre jeweilige Struktur, Situati-
on und ihr Schicksal partikularisierten Gruppen um den allgemeinen
Status zu begreifen.“316

Zum Erkenntnisziel des Intellektuellen erklärt Sartre die Überwin-
dung der Klassen-Verhältnisse zugunsten einer Welt, in der der
Mensch zum wirklichen Menschen werden kann. Der gegenwärtige

313 Ebd.: S. 106
314 Sartre, Jean-Paul: Ebd., S. 106 f.
315 Ebd.: S. 108 f.
316 Ebd.: S. 112

IX. Plädoyer für die Intellektuellen

142

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Mensch wäre aber bereits „die Zukunft des Menschen“, also auf dem
Weg dahin, auf dem Weg zur „Aufhebung der Entfremdung“, der „tat-
sächlichen Freiheit des Denkens“.317 Auf diesem Wege radikalisiert er
sich, das heißt, sein Denken wird stringenter, befreit sich von jeglicher
Mystik und Irrationalität. „Da er radikal ist, ist der tatsächliche Intel-
lektuelle weder Moralist noch Idealist…Er arbeitet darauf hin, daß der
Tag möglich ist, an dem alle Menschen tatsächlich gleich und brüder-
lich sein werden.“318 Sartres Hoffnung ist an die Idee des Sozialismus
geknüpft, was natürlich dem Zeitgeist geschuldet ist, der 1965 domi-
nierte und besonders von der europäischen Studentenbewegung getra-
gen wurde. Deshalb spricht er auch von dem Linksintellektuellen, der,
„solange er schreiben und reden kann, der Verteidiger der arbeitenden
Klassen gegen die Hegemonie der herrschenden Klasse und gegen den
Opportunismus ihres Apparates (bleibt).“319

Für Sartre gibt es keinen Intellektuellen, der sich nicht im linken
Lager der Politik wiederfindet.

1968 frug ihn Jean-Claude Garot in einem Interview, welcher Sinn
noch darin läge, Linksintellektueller zu sein und Sartre antwortete:
„Vor allem meine ich, dass kein Intellektueller existiert, der nicht ‚links‘
ist. Natürlich gibt es Leute, die Bücher oder Essays schreiben und zur
Rechten gehören. Aber für mich genügt es eben nicht, seine Intelligenz
funktionieren zu lassen, damit einer ein Intellektueller ist.“320 An die-
ser Behauptung Sartres wird deutlich, dass auch er sich nicht wirklich
mit der Sozialisation des Intellektuellen befasst hat, die keineswegs
zum ‚Linksintellektuellen‘ führen muss. Hegel, Dahrendorf, Popper
und viele andere sind Beispiele für Gegenargumente. Der authentische
Intellektuelle ist kritisch gegenüber der Gesellschaft, seiner unmittel-
baren Lebenswelt und, nicht zuletzt, gegenüber seiner eigenen Persön-
lichkeit eingestellt. Hier ist Kurt Sontheimer mit seiner Kritik an den
‚Linksintellektuellen‘ zuzustimmen, der deren Linkslastigkeit als ein
„Elend“ bezeichnet: „Das Elend unserer Intellektuellen sehen wir nicht
darin, daß sie die Gesellschaft kritisch beurteilen, noch daß sie eine
bessere Gesellschaft anstreben, noch daß sie eine besondere Sensibili-

317 Ebd.: S. 113
318 Ebd.: S. 116 f.
319 Ebd.: S. 129
320 Ebd.: S. 157

IX. Plädoyer für die Intellektuellen

143

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


tät für die Widersprüche, Ungereimtheiten, Häßlichkeiten und Unge-
rechtigkeiten unserer Gesellschaft besitzen – dies alles gehört zur Ge-
sellschaft. Das Elend unserer theoriegeschwängerten linken Intellektu-
ellen ist, daß sie diese ihre Funktion mit teilweise unredlichen intellek-
tuellen Mitteln und in einer engagierten Attitüde Kommunikation ab-
töten…daß sie nicht mehr erkennen, daß ihr primäres Interesse die
Wahrung des Geistes der Freiheit für alle sein müßte.“321 Welcher indi-
viduelle Werdegang der Entwicklung zum Intellektuellen zugrunde
liegt, darauf geht auch Sontheimer nicht näher ein. Er spricht zwar da-
von, dass „ein so starkes Verlangen eines maßgeblichen Teils der Intel-
lektuellen nach verläßlicher Orientierung im dahintreibenden Strom
der Zeit, der alles zu relativieren scheint“, von der grundsätzlichen Fra-
ge nach dem Sinn des Lebens ausgelöst werden kann, eines Lebens der
fortschreitenden Rationalisierung „sowie der stetigen Verdrängung
von bindenden Gemeinschaftsformen zugunsten anonymisierter Ge-
sellschaftsbeziehungen.“322 Aber wie, warum und unter welchen psy-
chischen Konflikten sich die Frage nach dem Sinn des Lebens ent-
wickelt, darüber gibt Sontheimer keine Auskunft. Es genügt eben
nicht, wie Sontheimer, in Anlehnung an Gehlen, behauptet, „wenn wir
ganz einfach diejenigen als Intellektuelle bezeichnen, die die Macht des
gesprochenen und geschriebenen Wortes handhaben."323 Vielleicht hat
dies auch damit zu tun, dass er davon ausgeht, dass sich Intellektuelle
aus allen Klassen rekrutieren.324 Damit verliert er die sozialpsychi-
schen Besonderheiten aus den Augen, welche gerade das Kleinbürger-
tum von den beiden übrigen Klassen unterscheiden und deshalb der
Hauptproduzent der Intellektuellen ist. Hier sind die Gründe zu su-
chen, warum sich Intellektuelle zu ‚linken‘, ‚rechten‘, liberalen, religiö-
sen usw. Theorien angezogen fühlen. Zwar konstatiert er, dass es zwi-
schen den verschiedenen Formen intellektuellen Engagements ganz er-
hebliche Unterschiede gibt325, aber er findet hierfür keine Erklärung.
Er beklagt somit nur das Elend der linken Intellektuellen und kritisiert
sie, ohne sie zu verstehen.

321 Sontheimer, Kurt: Das Elend unserer Intellektuellen, Hamburg 1976, S. 276
322 Ebd.: S. 286
323 Ebd.: S. 263
324 Ebd.: S. 266
325 Ebd.: S. 266

IX. Plädoyer für die Intellektuellen

144

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Eher ist dem Erziehungswissenschaftler Müller-Commichau zuzu-
stimmen, wenn er behauptet: „Der Intellektuelle ist von seiner gesell-
schaftlichen Verortung her in der Mehrheit der Fälle kein Revolutio-
när. Wandelt er sich dennoch zu einem Sozialrebell, verliert er tenden-
ziell die intellektuelle Disposition…im Einzelfall gar den Kopf (etwa
Robespierre, Trotzki, Gandhi oder Gramsci).“326 Zur Bestätigung sei-
ner Behauptung ruft er u.a. Wolf Lepenies als Zeugen auf: „Es ist die
große, die konsequente Ironie des zwanzigsten Jahrhunderts, dass Ar-
beiter des Überbaus, dass Intellektuelle es waren, die dem Marxismus
in seiner staatssozialistischen Form den Todesstoß versetzten.“327 Ge-
meint ist hier nicht die materialistische Theorie von Karl Marx, son-
dern der einseitig ausgelegte Marxismus, der die materielle ökonomi-
sche Basis der Gesellschaft zur absoluten Ursache des Bewusstseins der
Menschen macht. Wenn Marx davon spricht, dass das materielle Sein
das Bewusstsein bestimmt, dann betont er gleichzeitig das „versa vice“,
dass sich natürlich eine Gesellschaft nicht verändern kann, wenn sich
die Menschen darüber nicht vorher Gedanken gemacht haben müssen.
Lepenies meint hier den intellektuellen Todesstoß gegen den Leninis-
tisch-Stalinistischen Marxismus und dessen unmenschlichen Staatsso-
zialismus.

Natürlich können sich Intellektuelle auch irren, wie Lepenies am
Beispiel des Falles der Mauer 1989 in der DDR deutlich macht. Sie rie-
fen die Bevölkerung zu Massenprotesten auf, um das Regime der
Deutschen Demokratischen Republik zu Fall zu bringen und „endlich
den wahren Sozialismus aufzubauen!“328 Sie glaubten, damit die Stim-
me des Volkes zu vertreten; das Volk aber lief mit fliegenden Fahnen,
zum Erstaunen und Entsetzen der DDR-Intellektuellen, zum kapitalis-
tischen Westen Deutschlands, also einer Konsum-Gesellschaft, über.
Sie missverstanden den Slogan „Wir sind das Volk“ gründlich. „Sie la-
sen aus ihm den Wunsch nach Verwirklichung eines sozialistischen
Traums heraus, während sich darin in Wirklichkeit die Absage an jede

326 Müller-Commichau, Wolfgang: Intellektuelle als Pädagogen – Pädagogen als In-
tellektuelle. Die Kunst der zulassenden Lehre, Baltmannsweiler 2012, S. 17

327 Ebd.
328 Lepenies, Wolf: Aufstieg und Fall der Intellektuellen in Europa, Frankfurt a.M.

1992, S. 57

IX. Plädoyer für die Intellektuellen

145

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


sozialistische Utopie ausdrückte.“329 Angesichts der durch das Internet
veränderten Realität kann auch Lepenies keine Antwort darauf finden,
wie es mit dem europäischen Intellektuellen weitergehen soll oder ob
er als Phänomen vielleicht in der Beliebigkeit der unüberschaubaren
Gedankenmasse im Internet verschwinden wird.330 Er findet keine
Antwort darauf, weil er den Intellektuellen hauptsächlich in seinem
Aufgaben- und Wirkungsbereich betrachtet und nicht primär hin-
sichtlich seiner Primär- und Sekundärsozialisation. Er beklagt sogar,
meiner Meinung nach fälschlicher Weise, dass Intellektuelle selten
über sich selbst geschwiegen, sondern ununterbrochen über sich selbst
gesprochen hätten. Er schließt sich als Intellektuellen mit ein, wenn
der bedauert: „Warum folgen wir, die Intellektuellen, nicht dem Rat
Bacons, Kants und schweigen – schweigen von uns?…Die Reflexion ist
die ursprüngliche Aufgabe der Intellektuellen – die Selbstreflexion ist
ihre konstante Bedrohung. Denn das Zurückwenden auf sich selbst
birgt die Gefahr in sich, nur noch das eigene Ich, nicht aber mehr die
Welt um sich herum wahrzunehmen.“331 Anstatt die Selbstreflexion als
Ursprung möglicher Entwicklung zum Intellektuellen zu sehen, be-
greift er sie sogar als Gefahr. Es ist gerade die libidinöse Erfahrung des
Mangels und die hierdurch entstehende Spannung im werdenden
Menschen, welche der kognitiven, der reflexiven Anstrengung voraus-
geht und zu intellektuellen Verhaltensweisen reifen lässt.

Auch Müller-Commichau kommt über eine pädagogische Be-
trachtungsweise der Intellektuellen nicht hinaus und bleibt der Forde-
rung verhaftet, „dass sie sich, wann immer nötig, einmischen, wenn
Humanes in Frage gestellt wird.“332 Persönlicher Werdegang der Men-
schen, die sich erst zu Intellektuellen entwickeln und denen das Intel-
lektuellendasein nicht in die Wiege gelegt wurde oder bereits in den
Genen vorgegeben ist, liegt nicht in seinem Interesse.

329 Ebd.: S. 58
330 Ebd.: S. 79 ff.
331 Ebd.: S. 12
332 Müller-Commichau, Wolfgang: A.a.O., S. 73

IX. Plädoyer für die Intellektuellen

146

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Drei Beispiele typisch intellektueller
Werdegänge

Schon im Jahre 1969, als die Debatte unter den Studenten über den
„Positivismusstreit in der deutschen Soziologie“, wie der Methoden-
streit von Theodor W. Adorno genannt wurde, losging, beschäftigte
mich der Unterschied zwischen Adornos „kritischer Theorie“ und Karl
R. Poppers „kritischem Rationalismus“ in besonderem Maße. Wäh-
rend sich Adorno auf die Methode der Dialektik berief, kritisierte Pop-
per diese mit seiner Berufung auf die formale Logik. Popper lehnte die
dialektische Methode, wie sie von Hegel erstmals entwickelt wurde, als
‚falsche Prophetie‘ ab; und Adorno kritisierte seinerseits die vom na-
turwissenschaftlichen Begriff der Logik ausgehende Forderung von
Popper, Wissenschaft solle sich nur mit entscheidbaren Fragen befas-
sen, also mit Problemen, die sich real stellen.

Eine große Verständnishilfe in diesem Soziologenstreit war mir
Jürgen Habermas, der in zwei Aufsätzen zum „Positivismusstreit“ zur
Klärung der Unterschiede zwischen den beiden Methoden der Sozio-
logie, dem „kritischen Rationalismus“ und der „kritischen Theorie“,
beitrug.333

Im ersteren dominiert die „Wenn – Dann – Relationen, die in der
technischen Verfügung über Natur unproblematisch sind, in Anse-
hung der Gesellschaft sofort problematisch werden.“334 In der kriti-
schen Theorie gilt Hegels Dialektik, „weil der gesellschaftliche Kontext
buchstäblich ein Lebenszusammenhang ist“, eine Totalität, in welcher
sich die Verhaltensweisen der Individuen nicht zureichend aus zweck-
rationalen Perspektiven erklären und verstehen lassen.335

X. 

333 Habermas, Jürgen: Analytische Wissenschaftstheorie und Dialektik. Gegen einen
positivistisch halbierten Rationalismus. In: Theodor W. Adorno u.a.: Der Positi-
vismusstreit in der deutschen Soziologie, Darmstadt/Neuwied 1972, S. 155 ff.

334 Ebd.: S. 188
335 Ebd.

147

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Nachdem ich mich ausführlich mit Habermas, Adorno und auch
Popper auseinandergesetzt und alle drei, trotz ihrer unterschiedlichen
Analysepraxis, als authentische Intellektuelle wahrgenommen habe,
die ohne reflexive Koketterie mit herrschenden Ideologien ihren
schwierigen Erkenntnisweg gegangen sind, habe ich festgestellt, dass
die entscheidenden Impulse ihres jeweiligen Werdeganges in ihrer
Kindheit und Adoleszenz zu finden sind. Deshalb werde ich sie in die-
sem Kontext versuchen darzustellen, um meiner Thematik ein paar
beeindruckende Gesichter zu verleihen.

Karl R. Popper

Karl Raimund Popper, geboren am 28. Juli 1902 in Wien, ist der Sohn
jüdischer Eltern, die bereits vor der Geburt ihres Sohnes zum Protes-
tantismus übergetreten waren. Das Judentum, wie überhaupt jegliche
Religionen, spielten in Poppers Elternhaus und infolge dessen in sei-
nem Leben so gut wie keine Rolle. Dagegen wurde großer Wert auf
Bildung gelegt. Der Vater, Dr. Simon Siegmund Carl Popper, ein gut si-
tuierter Jurist mit liberal-politischen Ambitionen, begleitete die kogni-
tive Entwicklung seines Sohnes mit wohlwollender Geduld und Förde-
rung. Er schrieb Gedichte, übersetzte griechische und lateinische
Dichter ins Deutsche und interessierte sich intensiv für Geschichte
und der ‚sozialen Frage‘. Die Mutter, Jenny Popper, geborene Schiff,
entstammt ebenfalls einem bildungsbeflissenen, besonders der Musik
zugewandten Elternhaus, sodass Karls Leben schon frühzeitig von Bü-
chern und Musik bestimmt war. Er selbst berichtet in seiner Autobio-
grafie: „Bücher waren daher ein Teil meines Lebens, lange schon bevor
ich lesen konnte. Das erste Buch, das einen großen und bleibenden
Eindruck auf mich machte, wurde meinen beiden Schwestern und mir
(ich war das jüngste von drei Kindern) von meiner Mutter vorgelesen.
Es war ein Buch, das die große schwedische Dichterin Selma Lagerlöf
für Kinder geschrieben hatte. Es hieß in der ausgezeichneten deut-
schen Übersetzung: Wunderbare Reise des kleinen Nils Holgersson mit
den Wildgänsen. Viele, viele Jahre lang las ich das Buch mindestens

1.

X. Drei Beispiele typisch intellektueller Werdegänge

148

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


einmal im Jahr; und im Laufe der Zeit las ich mehrere Male wahr-
scheinlich alles, was Selma Lagerlöf geschrieben hat.“336

Wie die überwiegende Mehrzahl der Intellektuellen gibt auch Karl
Popper nur wenig über die psychischen Probleme seiner frühen Kind-
heit und Adoleszenz preis. Er sagt, aber nur in der Form einer Vermu-
tung, dass er als Kind wohl ein bisschen zu brav bis hin zur Prüderie
gewesen sein mag und alle die ihn umgebenden älteren Menschen für
besser als sich selbst gehalten habe. Selbst seinen nur ein Jahr älteren
Cousin Erich Schiff bewunderte er wegen dessen guten Aussehens und
Ordnungsliebe, Eigenschaften, die für den jungen Karl unerreichbar
schienen.337 Hieraus lässt sich ableiten, dass in seinem Elternhaus gu-
tes Aussehen und Ordnungsliebe durchaus favorisiert und den Kin-
dern als Tugenden vor Augen geführt wurden. Dies kann natürlich
schon früh zu Gefühlen der Minderwertigkeit in den sensibilisierten
Kindern beitragen. Der Verdacht wird dadurch verstärkt, dass Popper
sich als Kind als „softy“ wahrnahm, das nicht die nervliche Stärke wie
andere Kinder besaß. Bereits im Alter von fünf Jahren, so berichtet er
aus seiner Erinnerung, meldete ihn seine Mutter aus dem Kindergar-
ten ab, weil er von dem Zusammentreffen mit einem kleinen blinden
Mädchen so erschüttert war, dass ihm die „Tragödie ihrer Blindheit“
fast das Herz zerriss.338 Er hat dieses Mädchen nie vergessen können
und es gar als seine erste Liebe bezeichnet. Diese Art des Mitleidens
mit dem Schicksal anderer lässt auf seine empfindsame Seele schlie-
ßen, welche ihm durch seine subtile Erziehung im Elternhaus zuteil-
wurde, die den jungen Karl schon früh in den Konflikt zwischen
Pflicht und Neigung, zwischen Wunsch und Wirklichkeit gestürzt ha-
ben muss, denn Mitleid setzt stets Erfahrungen mit eigenem, wenn
vielleicht auch nur vorgestelltem, Leid voraus. Popper erinnert sich
weiter: „Eines der großen Probleme, die mich schon als Kind beweg-
ten, war das fürchterliche Elend in Wien. Dieses Problem beschäftigte
mich so stark, daß ich fast nie ganz davon loskam…Männer, Frauen
und Kinder hungerten und litten unter Kälte, Obdachlosigkeit und
Hoffnungslosigkeit. Aber wir Kinder konnten nicht helfen. Wir konn-

336 Popper, Karl R.: Ausgangspunkte. Meine intellektuelle Entwicklung, München
2012, S. 7 f.

337 Ebd.: S. 3
338 Ebd.: S. 4

1. Karl R. Popper

149

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


ten nicht mehr tun, als ein paar Kreuzer zu erbitten, um sie den Armen
geben zu können.“339 Mit ungefähr zehn Jahren freundete er sich mit
dem zwanzig Jahre älteren Arthur Arndt, einem Verwandten von Ernst
Moritz Arndt, an, der ein glühender Anhänger des Sozialismus, aber
zugleich ein großer Kritiker des Bolschewismus war. Der fand in Karl
einen „willigen Zuhörer für seine sozialistischen Ideen: Nichts konnte
wichtiger sein, als der Armut ein Ende zu machen.“340 Unter dem Ein-
fluss dieses älteren Freundes wurde Karls Interesse am Marxismus und
Darwinismus geweckt.

Seine Kindheitserinnerungen führt Popper mit dem Erlebnis des
ersten Weltkrieges fort, bei dessen Ausbruch er zwölf Jahre alt war.
„Die Kriegsjahre und ihre Folgen waren in jeder Hinsicht entschei-
dend für meine geistige Entwicklung. Sie machten mich kritisch ge-
genüber den hergebrachten Meinungen, besonders den politischen
Meinungen.“ Als er 1916 den tiefen Schmerz seiner Mutter und deren
Freundin Rosa Graf, der Schwester von Sigmund Freud, über den Sol-
datentod deren Sohns Hermann, der nur fünf Jahre älter war als Pop-
per, mitbekam, begann er, die Brutalität des Krieges besser zu begrei-
fen und zeitlebens jede Gewalt vehement abzulehnen.

Bereits mit fünfzehn Jahren wagte er, seinem sonst so verehrten
Vater in einer Diskussion über Strindbergs Biografie zu widerspre-
chen. „Es war sein Versuch, etwas Wichtiges aus der wahren Bedeu-
tung von gewissen Worten abzuleiten.“341 Das schien dem jungen Pop-
per als zu „obskurantistisch“ und veranlasste ihn, zukünftig niemals
mehr über Worte und ihre wahre Bedeutung zu argumentieren, weil
solche Diskussionen zu unwichtig und zudem irreführend wären. Spä-
ter fand er heraus, dass er seinem Vater und Strindberg Unrecht getan
habe, weil er erkannte, dass der Glaube an die Wichtigkeit von Worten
und besonders von Definitionen fast universell war. Er fühlte sich als
Versager und fasste eine „Abneigung gegen die Philosophie. Auch sei-
ne Beschäftigung mit Spinoza, Descartes und Kant konnte dieses Ge-
fühl der Abneigung nicht zerstreuen. Von Kant jedoch erhielt er den
Impuls, „daß man Mathematik und Physik braucht, um diese Dinge zu

339 Ebd.: S. 4
340 Ebd.: S. 9
341 Ebd.: S. 17

X. Drei Beispiele typisch intellektueller Werdegänge

150

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


verstehen.“342 Dieser Impuls verstärkte sich im Laufe seiner späteren
Entwicklung und manifestiert sich in seiner Methode des „Kritischen
Rationalismus“, den er besonders in Auseinandersetzung mit dem
Denken des sogenannten ‚Wiener Kreises‘ entwickelte und sein Leben
lang gegen die von Hegel entwickelte Methode der Dialektik ins intel-
lektuelle Feld führte. Fortan galt seine Devise: „Laß dich nie dazu ver-
leiten, Probleme ernst zu nehmen, bei denen es um Worte und ihre Be-
deutung geht. Was man ernst nehmen muß, sind Fragen und Behaup-
tungen über Tatsachen, Theorien und Hypothesen; die Probleme, die
sie lösen; und die Probleme, die sie aufwerfen.“343 Aus dem Disput mit
seinem Vater zog er die Erfahrung, „daß es der sicherste Weg ins Ver-
derben ist, echte Probleme zugunsten von Wortstreitigkeiten zu ver-
nachlässigen.“344 Von nun an wandte er sich mit Vorliebe den Natur-
wissenschaften zu, da ihn deren Exaktheit und logische Überzeu-
gungskraft der Beweisführung faszinierten. Ende des Jahres 1918, zum
Ende des Ersten Weltkrieges, entschloss er sich, die Mittelschule ohne
Abschluss zu verlassen, da sie seinem naturwissenschaftlichen Interes-
se nichts mehr zu bieten schien. Auf eigene Faust besuchte er die Vor-
lesungen der Wiener Universität, deren Einschreibungsgebühren zu je-
ner Zeit sehr niedrig waren. Es interessierten ihn besonders die Fächer
Mathematik, Physik, Geschichte und Psychologie. Mit seinem Eltern-
haus hatte er gebrochen und lebte im Grinzinger Barackenlager mit
Studenten zusammen. Seinen Lebensunterhalt verdiente er mit Gele-
genheitsarbeiten. Die Nachkriegszeit war die Zeit des Umsturzes und
der politischen Wirren und Popper schloss sich der kommunistischen
Bewegung an. Dies aber nur für sehr kurze Zeit. Während einer De-
monstration unbewaffneter Sozialisten und Kommunisten, um die Be-
freiung einiger Genossen aus dem Gefängnis zu bewirken, sah Popper
mit an, wie mehrere junge kommunistische und sozialistische Arbeiter
erschossen wurden. Dieses Ereignis erschütterte ihn so sehr, dass er
sich unmittelbar vom Kommunismus löste und vom Marxismus als
einer Theorie der Gewalt abwandte. Er verwarf die marxistische Über-
zeugung, dass im Klassenkampf Menschenopfer in Kauf genommen
werden müssten, da sich die Kapitalisten niemals freiwillig und fried-

342 Ebd.: S. 19
343 Ebd.: S. 20
344 Ebd.: S. 21

1. Karl R. Popper

151

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


lich der kommunistischen Idee anschließen würden. Und besonders
war er über sich selbst erschreckt, dass er einer solchen Ideologie ver-
haftet gewesen war und fühlte sich am Massaker der Demonstration
mit schuldig. Mit siebzehn Jahren wurde er ‚Anti-Marxist‘, obwohl er
die Idee der Befreiung des Proletariats von der Ausbeutung durch die
Kapitalisten begrüßte. „Das, was mich zu der Zeit…am meisten ab-
stieß, war die intellektuelle Anmaßung mancher meiner marxistischen
Freunde. Sie nahmen es als fast selbstverständlich an, daß sie die zu-
künftigen Führer der Arbeiterklasse sein würden. Ich wußte aber, daß
sie keine speziellen Qualifikationen hatten, die sie zu dieser Annahme
berechtigten. Alles, was sie beanspruchen konnten, war, daß sie einige
marxistische Bücher gelesen hatten – und auch das nicht gründlich
und bestimmt nicht kritisch. Vom Leben der Arbeiter wußten die
meisten von ihnen noch weniger als ich…Ich fühlte, daß es ein großes
Privileg war, studieren zu können – ein unverdientes Privileg; und ich
entschloß mich, Arbeiter zu werden.“345 1922 begann er eine Tischler-
lehre bei Adalbert Pösch und schloss diese zwei Jahre später mit dem
Gesellenbrief ab. Gleichzeitig setzte er seine Studien fort und legte
1924 die Reifeprüfung (Matura) an der Universität Wien ab und
schrieb sich dort als ordentlicher Student ein. Von seinem Lehrmeister
Pösch, so erinnerte sich Popper, habe er die Tugend der Bescheiden-
heit gelernt. „Keiner hat so viel dazu beigetragen, mich zu einem Schü-
ler von Sokrates zu machen. Denn mein Meister lehrte mich nicht nur,
daß ich nichts wußte, sondern auch, daß die einzige Weisheit, die zu
erwerben ich hoffen konnte, das sokratische Wissen von der Unend-
lichkeit meines Nichtwissens war.“346 Diese Weisheit beherzigte Pop-
per sein Leben lang; sie lehrte ihn, wie wichtig intellektuelle Beschei-
denheit ist.347

Besonders war Popper von Einsteins Relativitätstheorie beein-
druckt, die Newtons Mechanik, die zu der Zeit als unumstößliche
Wahrheit galt und von der auch der junge Popper absolut überzeugt
war, als relativ kritisierte. Er bezeichnete dies als vielleicht wichtigsten
Einfluss auf sein Denken, weil er 1919 noch fest davon überzeugt war,
dass in den Naturwissenschaften einmal entdeckte Gesetze für immer

345 Ebd.: S. 43 f.
346 Ebd.: S. 2
347 Ebd.: S. 45

X. Drei Beispiele typisch intellektueller Werdegänge

152

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


gelten, also wahr wären. Wenn dies selbst in den Naturwissenschaften
nicht zutrifft, so sind erst recht die Sozialwissenschaften dieser Relati-
vität ausgesetzt. Also können Erkenntnisse nur einen relativen Wahr-
heitsanspruch behaupten, solange, bis sie als falsch, widerlegt oder
überholt bewiesen sind. Hier finden wir die Axiomatik von Poppers
Theorie der Falsifikation, die er als Kritik am Begriff der Verifikation,
wie ihn der Wiener Kreis entwickelte, später formulierte. Der Einfluss
von Einsteins Physik und die ausführliche Beschäftigung mit ihr hat
Poppers Denken zur ausschließlichen Akzeptanz der formalen Logik
als wissenschaftliche Methode, auch für die Geisteswissenschaften,
und zur drastischen Kritik und Ablehnung der Dialektik als intellektu-
elle Scharlatanerie, als pseudowissenschaftliche Herangehensweise an
gesellschaftliche Probleme, gebracht. Dies ist bereits in so frühen Le-
bensjahren, der Adoleszenz, geschehen, dass sein Denken für die be-
sonderen Herausforderungen der Dialektik, wie sie von Hegel ent-
wickelt und von Marx übernommen wurde, nicht mehr bereit oder in
der Lage war. Denn zu begreifen, dass Identität gleichzeitig Nicht-
Identität sein kann oder Negation selbst negierbar ist, dass es gerade
der Widerspruch innerhalb gesellschaftlicher Phänomene ist, welcher
Erkenntnis und Fortschritt erst durch seine vorantreibende Dynamik
ermöglicht, war Popper nicht mehr möglich. Er reduzierte Hegel, wie
die meisten Formal-Logiker, auf die Formel: These plus Antithese
gleich Synthese. Dies hat mit Hegels Dialektik nichts zu tun, wenn er
von der ‚Negation der Negation gleich Position‘ spricht oder von der
‚Identität der Identität und Nicht-Identität‘, worauf in den beiden fol-
genden Biografien der Dialektiker Adorno und Habermas ausführli-
cher eingegangen wird. Zeitlebens ist Popper das Verständnis der dia-
lektische Erkenntnismethode verschlossen geblieben und hat sie als
Scharlatanerie abgetan. Deshalb hat ihn auch der sogenannte Positivis-
musstreit, bei dem er seinen Kritischen Rationalismus gegen die Dia-
lektiker Adorno und Habermas verteidigte, nicht weiter beschäftigt, da
er die Sprache seiner Kontrahenten, wie er später sagte, gar nicht ver-
stand und sie ihm nur als Unsinn und Zeitverschwendung galt. Wenn
in der Diskussion die z.B. Begriffe: ‚Das Konkrete‘, ‚das Abstrakte‘ oder
‚das Ganze‘ fielen, dann verstand Popper darunter etwas völlig anderes
als die Dialektiker Adorno und Habermas. Für Popper galten die je-
weiligen Tatsachen, der einzelne Fakt, ein bestimmter Gegenstand als

1. Karl R. Popper

153

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


etwas Greifbares, Konkretes und eine Theorie oder der Gesamtzusam-
menhang aller Phänomene, ihre wechselseitige Bezogenheit aufeinan-
der, das Ganze des Weltgeschehens als etwas Abstraktes. Adorno und
Habermas verstanden darunter genau das Gegenteil, ganz im Sinne
Hegels, nämlich: Das Einzelne, eine bestimmte Tatsache, ein gegebenes
Faktum als etwas Abstraktes, weil vom Ganzen, vom Gesamtzusam-
menhang des Weltgeschehens Abstrahiertes. Das Ganze hingegen
nannten sie, ganz in Hegels Sinne, konkret, weil es alles Abstrahierte,
alle existierenden und noch möglichen Phänomene in sich einschließt
und deshalb als Axiomatik dialektischen Denkens gilt. Denn die Dia-
lektiker beginnen zwar ihr Reflektieren, wie jeder Mensch, bei der Ein-
zelerscheinung einer Sache, eines Gegenstandes oder auch Gedankens,
aber dies geschieht stets unter der Voraussetzung und mit der Gewiss-
heit, dass Alles mit Allem zusammenhängt und seine wirkliche Bedeu-
tung erst in dieser reflexiven Vermittlungstätigkeit gewinnen kann.
Hegel selbst gibt in seiner Phänomenologie des Geistes ein Beispiel für
seine Dialektische Methode, nämlich die Betrachtung z.B. eines Bau-
mes. Dieses Beispiel kann folgendermaßen interpretiert werden:

Ein Mensch, z.B. in der Absicht, eine Hütte zu bauen, sieht einen
Baum und erkennt in ihm die Tatsache, als Bauholzlieferant zu dienen
und geht mit dieser Erkenntnis zurück zu seiner Familie – aber mit der
Erkenntnis in seinem Kopf, dass er an dieser Stelle sein zukünftiges
Baumaterial finden wird. Zwar kehrt er dem Baum den Rücken zu und
verliert ihn so aus den Augen, aber er nimmt den Baum in seinem
Kopf als Erinnerung mit sich und fügt diese Einzelerkenntnis zu sei-
nem bisherigen Wissenstand hinzu, erweitert diesen und vermittelt
ihn zu der Idee der Hütte, des Hauses. Er vermittelt die Einzelerschei-
nung des Baumes in Gestalt des Holzes zur Ganzheit des Hauses. Er
abstrahiert so den Baum als Einzelnes zugunsten der Idee des Hauses
als Ganzes, das ihm das Konkrete ist. Somit hat er sich auch selbst ver-
ändert, da er sein Wissen um den Baum als Baumaterial erweitert hat,
das er vorher nicht hatte. Diesen Prozess nennt Hegel Entäußerung des
Menschen. Indem er sich im Anblick des Baumes mit diesem identifi-
ziert, um die in ihm steckenden Möglichkeiten zu entdecken, zu erfah-
ren, verlässt er seine eigene, mit sich bis dahin bestehende Identität,
negiert diese für vielleicht nur einen Moment und kehrt, um seine Er-
kenntnis erweitert, zur eigenen Identität zurück; aber nicht mehr als

X. Drei Beispiele typisch intellektueller Werdegänge

154

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


derselbe, der er vorher war, sondern um eine Erkenntnis reicher. Er
musste sich zunächst negieren, um sich auf die besondere Qualität des
Baumes einzulassen und Erfahrung zu gewinnen, hebt diese Negation
danach wieder auf und kehrt, um diese Erkenntnis bereichert, zu sich
zurück. Hier haben wir die dialektische ‚Negation der Negation‘ oder
die ‚Identität (erstes Selbst) von Identität (zweites, erweitertes Selbst)
und Nicht-Identität (Baum).

Das Beispiel der Hütte als Ganzes ist natürlich als Teil-Ganzes zu
verstehen, da diese Hütte in die unendliche Vielfalt des axiomatischen
Ganzen der Dialektik gehört. Diesen Prozess erkennt erstmals Hegel
als den der Entäußerung, der jedem menschlichen Handeln zugrunde
liegt und dem überhaupt die menschliche Geschichte zu verdanken ist.
Hegel bezeichnet ihn auch als Entfremdung, weil, um bei dem Beispiel
zu bleiben, der Baum dem Menschen bei der ersten Begegnung, wie je-
des andere Phänomen, zunächst fremd ist und nur über seine Tätigkeit
des Erkennens diese Fremdheit überwindet und sich das Phänomen zu
eigen macht. Marx übernahm mit der Hegelschen Dialektik natürlich
auch dessen Begriff der Entäußerung; nur wendete er Hegels Defini-
tion der Entfremdung ins Kritische, weil er erkannte, dass diese
menschliche Fähigkeit zur Entäußerung von der kapitalistischen Pro-
duktionsweise monopolisiert wurde und ihre genuin menschliche
Qualität verloren hätte, da der Mensch die von ihm geschaffenen Pro-
dukte weder behalten dürfte noch sie, aufgrund der arbeitsteiligen
Produktionsweise, als die seinigen wiedererkennen könnte, dass sie
ihm eben fremd bleiben würden; dass der, von Hegel beschriebene,
Identifikationsprozess der Menschen nicht mehr im eigentlichen hu-
manen Sinne ablaufen kann, sondern nur noch mit einer anonymen
Ware vollzogen wird, welche letztlich den Menschen selbst zu Ware
werden lässt, ihn der totalen Entfremdung von sich und seinen Mit-
menschen, denen es genauso geht, unterwirft. Deshalb forderte Marx
die Abschaffung der kapitalistischen Produktionsweise und die wei-
testgehende Befreiung der Menschen von der notwendigen Arbeit, da-
mit der tätige, schöpferische Entäußerungsprozess im Hegelschen Sin-
ne wirklich realisiert werden könnte. Dass dies nur in einer hochentwi-
ckelten industrialisierten Gesellschaft stattfinden könnte, die reich ge-
nug ist, alle Bedürfnisse der Menschen zu berücksichtigen und zu fi-
nanzieren, galt Marx als Grundvoraussetzung. Deshalb kann man ihm

1. Karl R. Popper

155

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


das Versagen des Bolschewismus und des in der Folge ‚real-existieren-
den-Sozialismus‘ nicht anlasten. Dass er mit Engels die Arbeiterklasse
zum Protagonisten der gesellschaftlichen Befreiung erhob, ist aus sei-
ner Epoche heraus zu verstehen und durchaus als friedliche Revolution
gemeint. Denn wenn es über den zunehmenden Monopolisierungs-
prozess des Kapitals immer mehr Lohnabhängige und immer weniger
Kapitalisten gäbe, braucht es keine Gewalt mehr, um die Minderheit
der Besitzenden zur Aufgabe ihrer kapitalistischen Stellung zu bewe-
gen. Denn auch der Kapitalist müsste schließlich einsehen, dass er un-
ter der Entfremdung leide.

Vielleicht war Marx mit dieser Meinung noch zu sehr der Traditi-
on der Aufklärung und dem letztendlichen Glauben an den Sieg der
Vernunft verhaftet.

Aber nun zurück zu Popper. Dass er die Sprache und damit den
Sinn der Dialektik nicht verstand und sie gar als Unsinn abtat, mit der
sich zu beschäftigen, Zeitverschwendung wäre, kann man aus seinem
eigenen Entwicklungsprozess heraus verstehen, denn dialektisches
Denken erfordert eine Schulung, die Popper nicht zuteilwurde.

Zeit seines Lebens ist er bei seiner ‚trial-and-error-Methode‘ ge-
blieben, wie sie in den Naturwissenschaften angewendet und ihre Be-
deutung gepriesen wird, dass sie sich der Wahrheit von Erkenntnissen
immer weiter annähern, indem sie permanent Irrtümer ausräumen, al-
so erkannte Widersprüche überwinden, ohne jedoch jemals die ‚abso-
lute Wahrheit‘ finden zu können, sich ihr nur in relativen Erkenntnis-
schritten nähern. Denn jede geltende Erkenntnis kann nur als vorläu-
fig akzeptiert werden, bis dass sie von einer als fortgeschrittener gel-
tenden überholt ist. Dies hat Popper den Vorwurf des Positivismus
eingebracht, da er von sogenannten, zu Recht bestehenden, also positiv
zu bewertenden, Tatsachen ausgeht, ohne deren Berechtigung zu hin-
terfragen und so der „normativen Kraft des Faktischen“ unterliegt, wie
Habermas sagen würde.

Der junge Popper studierte zunächst Geschichte, Literatur, Psy-
chologie und Philosophie. „Bald darauf gab ich jedoch den Besuch der
meisten Vorlesungen auf, mit Ausnahme derer in Mathematik und
theoretischer Physik…Ich studierte Mathematik, weil ich lernen wollte
und glaubte, in der Mathematik etwas über Wahrheitssuche und
Wahrheitskriterien zu erfahren, und auch, weil ich an theoretischer

X. Drei Beispiele typisch intellektueller Werdegänge

156

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Physik interessiert war.“348 Mit zweiundzwanzig Jahren legte er eine
Matura ab, die ihn berechtigte, Mathematik, Physik und Chemie an
Hauptschulen zu unterrichten. Außerdem arbeitete er als Erzieher in
einem Hort der Gemeinde Wien für sozial gefährdete Kinder. „Damals
war ich dabei, meine Ideen über die Abgrenzung zwischen wissen-
schaftlichen Theorien (wie die Einsteins) und pseudowissenschaftli-
chen Theorien (wie die von Marx, Freud und Adler) weiterzuentwi-
ckeln.“349 Auch dachte Popper eine Zeit lang daran, Musiker zu wer-
den. Nach eigenen Aussagen spielte er Violine und Klavier und kom-
ponierte auch mitunter, aber nur mit sehr mäßigem Erfolg. Er bewarb
sich sogar für die Abteilung Kirchenmusik am Wiener Konservatori-
um und wurde aufgrund einer Fuge, die er komponiert hatte, aufge-
nommen. Aber schon nach einem Jahr hatte er das Gefühl, dafür nicht
geeignet genug zu sein und gab dieses Studium auf. 1928 schließlich
promovierte er an der Wiener Universität mit einer Dissertation „zur
Methodenfrage der Denkpsychologie“ zum Doktor der Philosophie
und verdiente seinen Unterhalt als Lehrer. 1930 heiratete er Josefine
Anna Henninger, mit der er bis zu deren Tode zusammenblieb. Sie
wohnten im Elternaus seiner Frau in Wien. 1934 veröffentlichte er sein
Buch „Logik der Forschung, zur Erkenntnistheorie der modernen Na-
turwissenschaft, das ihm wider Erwarten große Aufmerksamkeit, über
die Grenzen Wiens hinaus, einbrachte. Er wurde zu einem Vortrag
nach London eingeladen. Weitere Einladungen folgten und er ließ sich
als Lehrer ohne Gehalt beurlauben, um seine Kontakte zum Londoner
Wissenschaftsbetrieb auszubauen. Seine Frau verdiente währenddes-
sen den gemeinsamen Lebensunterhalt als Lehrerin.

Einladungen aus Prag, Brüssel und Paris erreichten ihn und eben-
falls die Mahnungen, sich als jüdisch-stämmiger Wiener mit seiner
Frau zur Emigration zu entschließen. Im Januar 1937 entschied sich
das Ehepaar Popper für die Auswanderung nach Neuseeland. Sie sollte
bis 1945, bis zum Ende des Zweiten Weltkrieges, dauern. Popper arbei-
tete als Dozent an der Universität Christchurch und begann, seine Tex-
te auf Englisch zu verfassen. Sein Denken blieb von der formalen Lo-
gik geprägt. Zur eigenen Selbstbestätigung veröffentlichte er 1945 un-

348 Ebd.: S. 50 f.
349 Ebd.: S. 52

1. Karl R. Popper

157

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


ter dem Titel: „Die offene Gesellschaft und ihre Feinde“ seine Abrech-
nung mit Autoren wie Platon, Hegel und Marx. Das Buch erregte welt-
weite Aufmerksamkeit, da es hauptsächlich als Abrechnung mit dem
Faschismus verstanden wurde. Daraufhin erhielt er einen Ruf zurück
an die Londoner Universität, wo er als außerordentlicher Professor für
Philosophie, Logik und Wissenschaftliche Methodenlehre arbeitete.

Von nun an verbreitete sich sein Ruf als Geisteswissenschaftler
und es folgten weltweit Einladungen, um über seine Theorie zu referie-
ren. In Deutschland wurde Popper besonders durch den sogenannten
„Positivismusstreit“ bekannt, der 1961 auf einer Tübinger Arbeitsta-
gung der deutschen Gesellschaft für Soziologie auf Anlass Adornos
stattfand. Hier erfolgte die bis heute unabgeschlossene Grundsatzdis-
kussion über die „Logik der Sozialwissenschaften“, in der sich beson-
ders Adorno und Popper als Kontrahenten gegenüberstanden.

Seine spätere Erhebung in den Ritterstand durch Elisabeth II. von
England und viele seiner weiteren Auszeichnungen weltweit, hat Karl
Popper nicht zuletzt wegen seiner liberalen Haltung gegenüber herr-
schenden, wenn auch demokratischen, Machtstrukturen erhalten. Die
Methode des ‚Kritischen Rationalismus‘ und ihr Prinzip der Falsifizie-
rung, wie er es aus der Naturwissenschaft und besonders von Einstein
gelernt hat, gab Popper die Geborgenheit im Denken und Fühlen, wo-
nach er bereits seit der frühesten Jugend gesucht und sich gesehnt hat,
um sein Leben endlich, wie jeder Mensch, in eine ruhige Bahn zu len-
ken. Auf dieser unruhigen Suche ist er, wie alle Intellektuellen, bis an
sein Lebensende 1994 geblieben und hat uns und unseren Nachgebo-
renen Erkenntnisse vermittelt, welche uns dabei helfen, unsere Welt
besser zu verstehen und weiterzubringen, mit wie vielen Widersprü-
chen Popper uns auch konfrontiert haben mag.

Theodor W. Adorno

Noch im Juli 1962 schrieb Adorno in einem Brief an Ernst Bloch, mit
dem er bereits als Junger Mann freundschaftlich verbunden war, nach-
dem er dessen „Geist der Utopie“ mit Begeisterung gelesen hatte, dass
er sich selbst als einen „sehr spät reifenden Menschen“ betrachtet, der,
auch heute noch, das Gefühl hat, dass „alles, wofür er eigentlich da ist,

2.

X. Drei Beispiele typisch intellektueller Werdegänge

158

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


erst noch vor ihm liegt“. Als beinahe Sechzigjähriger war er sich im-
mer noch im Zweifel darüber, was denn der Sinn seines Lebens wäre.
Zwar war ihm durchaus bewusst, was er nicht wollte, nämlich ein Ge-
schäftsmann in der Nachfolge seines Vaters, des Weinhändlers Oscar
Alexander Wiesengrund, oder ein sonstiges Rad im Getriebe der kapi-
talistisch geprägten Gesellschaft zu sein; aber er wusste, wenn auch
sehr vage, dass er sich von den herrschenden Verhältnissen nicht sei-
nen Lebensweg vorzeichnen lassen wollte und dass diese oppositionel-
le Haltung mit großen, vielleicht unlösbaren Problemen behaftet sein
würde. Im „Minima Moralia“, die er 1944 im Exil in den USA verfass-
te, bekannte er: „Die fast unlösliche Aufgabe besteht darin, weder von
der Macht der anderen, noch von der eigenen Ohnmacht sich dumm
machen zu lassen.“350 Und als in der Kindheit besonders behütetes
Einzelkind, das sich permanent von der Außenwelt bedroht fühlte und
sich nun als vertrieben aus der Geborgenheit der Familie und der
deutschen Heimat in Amerika wiederfand, befiel ihn ein „törichtes
Entsetzen“ über einen aufkeimenden Verdacht, als wäre der deutsche
Nationalsozialismus, „der totale Staat eigens gegen mich erfunden
worden, um mir doch noch das anzutun, wovon ich in meiner Kind-
heit, meiner Vorwelt, bis auf weiteres dispensiert geblieben war.“351 In
diesem Zusammenhang erinnerte er sich auch an die Hänseleien sei-
ner Schulkameraden, die sich über seine besondere Ausdrucksweise
und seinen Status als Klassenprimus lustig machten, die selbst „keinen
richtigen Satz zustande brachten, aber jeden von mir zu lang fan-
den.“352 Und er ging in seiner Verletztheit so weit, sie als Mittäter im
Hitler-Regime zu verdächtigen.

Adorno wurde am 11. September 1903 als Theodor Ludwig Wie-
sengrund in Frankfurt am Main, im Deutschland der Vorkriegszeit,
geboren. Die Mutter, geborene Maria Cavelli-Adorno, hatte 1898 den
Weinhändler Oscar Alexander Wiesengrund in London geheiratet und
hatte im Jahre 1900 eine Totgeburt. Als Theodor, liebevoll Teddie ge-
nannt, auf die Welt kam, war Maria bereits fast achtunddreißig Jahre
alt. Teddie blieb das einzige Kind der Wiesengrunds und wurde ent-

350 Adorno, Theodor Wiesengrund: Minima Moralia, Reflexionen aus einem beschä-
digten Leben, Frankfurt a.M. 1983, S. 67

351 Ebd.: S. 255
352 Ebd.: S. 256

2. Theodor W. Adorno

159

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


sprechend geliebt, verwöhnt und vor der äußeren Welt geschützt. Die
Mutter war Sängerin und hatte unter anderem in Wien als kaiserliche
Hofsängerin durchaus Erfolg. Auch ihre Schwester Agathe, die auch
im Hause Wiesengrund lebte, war der Musik sehr verbunden; sie hatte
sich einen Namen als ausgezeichnete Pianistin gemacht und begleitete
ihre Schwester Maria in manchen Konzerten. Außerdem fühlte sie sich
ihrem Neffen wie eine zweite Mutter zugetan. Da der Vater geschäft-
lich oft außer Haus war, wuchs Teddie in der mütterlichen musikdomi-
nierten Geborgenheit der beiden Schwestern auf. Auch der Vater favo-
risierte seine musikalische familiäre Privatheit, die er sorgsam von der
harten Geschäftswelt trennte und in die er sich zu Zeiten seines Feier-
abends gerne zurückzog. Auch er fühlte sich der Musik sehr zugetan,
musste aber aus ökonomischen Gründen den väterlichen Weinhandel
übernehmen. Wahrscheinlich wählte er sich zum Ausgleich eine Sän-
gerin zur Ehefrau und nahm gerne deren Schwester, eine Pianistin, in
sein Haus auf.

Dass Adorno später den Nachnamen seiner Mutter zum Hauptna-
men machte, hat zu vielen Spekulationen geführt. Die einen sahen den
Grund in Adornos jüdischer Abstammung, die dem Namen Wiesen-
grund anhaftete; sein Vater war noch zur Zeit seiner Geburt Jude und
trat erst später zum Protestantismus über und deshalb galt Adorno als
Halbjude, der demzufolge unter dem Nationalsozialismus zur Emigra-
tion gezwungen war, obwohl er katholisch, wie seine Mutter, getauft
wurde. Andere wiederum hielten es für möglich, dass Adorno deshalb
mit dem Namen seiner Mutter kokettierte, weil er eine angebliche Ver-
wandtschaft mit dem italienischen Adelsgeschlecht Adorno della Piana
assoziierte, was aber unbewiesen ist. Bösartige behaupteten gar, dass er
den Namen seiner Mutter angenommen hätte, damit er in den Litera-
turverzeichnissen immer an erster Stelle im Alphabet zitiert würde.
Am plausibelsten erscheint jedoch, dass er den Namen auf Wunsch
seiner Mutter dem ursprünglichen Namen hinzugefügt hat, die in
ihrem Sohn immer etwas Besonderes gesehen hat, der einmal zu den
Bedeutendsten, vielleicht unter den Komponisten, zählen und so den
Namen Adorno verewigen würde. Denn Adorno zeigte schon früh sein
musikalisches Talent. Er spielte Klavier, wozu ihm seine Tante eine
ausgezeichnete Lehrerin war, und komponierte. Besonders dem vier-
händigen Klavierspiel blieb er zeitlebens verbunden, weil er in diesem

X. Drei Beispiele typisch intellektueller Werdegänge

160

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


das intime Miteinander zweier Gleichgesinnter, die unmittelbare musi-
kalische Kommunikation, schätzte. Die Familie war weiblich domi-
niert, ebenso das Gefühl der Geborgenheit, woran sich noch der alte
Adorno mit Wehmut erinnerte. Der Vater schien in der Erziehung des
Jungen kaum eine Rolle gespielt zu haben. Seine Bedeutung lag eher in
der komfortablen ökonomischen Absicherung der Familie. In seinen
„Reflexionen aus dem beschädigten Leben“ beschreibt und analysiert
Adorno das bürgerliche Eheleben, das er als Kind wahrscheinlich auch
als das seiner Eltern erlebt hat und dessen Farce ihm, wie auch die
Scheinhaftigkeit der moralischen Standpunkte seiner unmittelbaren
Umwelt, in ihm frühes Unbehagen bereitet haben müssen, dem er spä-
ter versuchte, es zunächst zu verdrängen, dann diesem mit Hilfe der
Musik zu entfliehen, um es endlich mittels reflexiver Anstrengung zu
durchschauen. „Unterhalb der verlogenen Ideologie, welche den Mann
als Überlegenen hinstellt, liegt eine geheime, nicht minder unwahr, die
ihn zum Inferioren, zum Opfer von Manipulation, Manövern, Betrug
herabsetzt…Mit dem gleichen bornierten Scharfsinn wie der Gatte
von der Gattin werden allgemein Erwachsene von Kindern einge-
schätzt. In dem Mißverhältnis zwischen seinem autoritären Anspruch
und seiner Hilflosigkeit, das in der Privatsphäre notwendig zutage tritt,
steckt ein Lächerliches. Jedes gemeinsam auftretende Ehepaar ist ko-
misch, und das versucht das geduldige Verstehen der Frau auszuglei-
chen…Als verdrängte Matriarchin wird sie dort gerade zum Meister,
wo sie dienen muß, und der Patriarch braucht nur als solcher zu er-
scheinen, um Karikatur zu sein…Beide Gegner haben Unrecht. In der
Entzauberung des Mannes, dessen Macht auf dem Geldverdienen be-
ruht, das als menschlicher Rang sich aufspielt, drückt die Frau zugleich
die Unwahrheit der Ehe aus, in der sie ihre ganze Wahrheit sucht.“353

Aus diesen Bemerkungen Adornos kann man entnehmen, dass er
schon als Kind, trotz allen Gefühls der Geborgenheit, durchaus die
Subalternität des Vaters in der Familie empfand und dazu beigetragen
haben muss, dass ihm sein frauendominiertes Familienleben in gewis-
ser Weise als suspekt vorgekommen sein musste. Ein weiterer Hinweis
auf die, noch unbewusst empfundenen, Zwiespälte in seiner bürgerli-
chen Kindheit, die alles Negative von der familialen Befindlichkeit

353 Ebd.: S. 227 f.

2. Theodor W. Adorno

161

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


fernzuhalten suchte, gibt Aufschluss über die innerliche Unruhe des
Kindes Teddie, welche es dazu trieb, den Dingen auf den Grund gehen
zu wollen oder wenigstens Ruhe in der Wahrhaftigkeit der Musik zu
finden. „Früh in der Kindheit sah ich die ersten Schneeschaufler in
dünnen schäbigen Kleidern. Auf meine Frage wurde mir geantwortet,
das seien Männer ohne Arbeit, denen man diese Beschäftigung gäbe,
damit sie sich ihr Brot verdienten. Recht geschieht ihnen, daß sie
Schnee schaufeln müssen, rief ich wütend aus, um sogleich fassungslos
zu weinen.“354 Hier erkennt man die äußerst stark ausgeprägte Sensibi-
lität Adornos, der den Widerspruch zwischen den Schnee schaufeln-
den Männern und seiner eigenen ökonomischen Sicherheit und behü-
teten familiären Situation zwar noch nicht erkannte, aber bereits tief-
greifend empfand und der ihn beunruhigte. Diese besondere Sensibili-
tät, welche ihn die späteren Hänseleien, Zurückweisungen, zum Bei-
spiel die persönliche Ablehnung Arnold Schönbergs, um dessen Zu-
neigung er doch so intensiv gerungen hatte, und die Kränkungen, die
er empfand, weil er sich und seine Leistungen nicht zureichend aner-
kannt glaubte, stürzte ihn oft in unerträgliche Selbstzweifel bis hin zur
Depression. Noch 1960 bekannte er, dass er seine reflexiven Anstren-
gungen, seine intellektuelle Arbeit, wie ein „Rauschmittel“ erlebte.

Seine ersten Veröffentlichungen erfolgten noch unter dem Namen
Wiesengrund; erst später ergänzte er ihn als Wiesengrund-Adorno
und im amerikanischen Exil entschied er sich für die Endfassung:
Theodor W. Adorno. Für den jungen Teddie schien klar zu sein, dass
er später im Bereich der Musik tätig werden würde, als Komponist und
auch Musiktheoretiker. Seine beiden Mütter unterstützten natürlich
das Begehren ihres Schützlings. Finanziell war er ja durch das väterli-
che Einkommen abgesichert, sodass er sich über die Notwendigkeit ei-
nes Broterwerbs keine Gedanken zu machen brauchte. Er brachte die
Kindheit wie in einem Kokon der Geborgenheit zu, geliebt, wohlbehü-
tet und einzig kulturbeflissen. Auch seine frühen Spielkameraden wa-
ren danach ausgewählt, seine kindliche Welt nicht infrage zu stellen.
Die erste Begegnung mit der Außenwelt als Schüler glich einem
„Schock“, welcher seine gesamten Erfahrungen in der Geborgenheit
des Elternhauses als realitätslos, irrational, als „unwahr“ erscheinen

354 Ebd.: S. 253

X. Drei Beispiele typisch intellektueller Werdegänge

162

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


ließ. Er konnte so gar nicht verstehen, dass ihn seine Mitschüler nicht
auch so liebten und favorisierten wie seine Eltern, dass sie ihn als Klas-
senprimus nicht bewunderten. Dieser empfundene Bruch zwischen
heiler innerer und als brutal und kalt empfundener äußeren Welt präg-
te sein gesamtes weiteres Leben. Noch in den Minima Moralia formu-
lierte er seine negative Weltsicht mit den Worten: „Das Leben hat sich
in eine zeitlose Folge von Schocks verwandelt, zwischen denen Löcher,
paralysierte Zwischenräume klaffen. Nichts aber ist vielleicht verhäng-
nisvoller für die Zukunft, als daß im wörtlichen Sinne bald keiner
mehr wird daran denken können, denn jedes Trauma, jeder unbewäl-
tigte Schock der Zurückkehrenden ist ein Ferment kommender De-
struktion. Karl Kraus tat recht daran, sein Stück ‚Die letzten Tage der
Menschheit‘ zu nennen. Was heute geschieht, müßte ‚Nach Weltunter-
gang‘ heißen.“355

Der junge Adorno versuchte zunächst, sich in die Musik zurückzu-
ziehen. Er immatrikulierte sich an der Frankfurter Universität 1921 in
den Fächern Musikwissenschaft, Philosophie, Soziologie, Psychologie
und betätigte sich als Musikkritiker. Doch der Konflikt, in den ihn die
Erfahrung des Bruches zwischen Elternhaus, das sich vor den Notwen-
digkeiten des Brotberufes so gut als möglich hütete, und Außenwelt ge-
stürzt hatte, ließ ihn nicht los. Er trieb ihn über die Musik hinaus,
wenngleich er auch immer noch in ihr Antworten auf seine Fragen er-
hoffte. Er zog 1925 nach Wien, der Geburtsstätte der Zwölftonmusik,
um in der Nähe Schönbergs zu sein, der seinerseits aber kein Interesse
an Adorno zeigte. Deshalb schloss er sich dem Schönberg-Schüler Al-
ban Berg an und begann bei ihm ein Aufbaustudium in Komposition.
Gleichzeitig nahm er Klavierunterricht bei Eduard Steuermann, der zu
der Zeit der maßgebliche Pianist der Neuen Musik war. Seine Wiener
Zeit war für Adorno die kompositorisch schöpferischste. Hier lernte er
auch Georg Lukács persönlich kennen, dessen Schrift „Geschichte und
Klassenbewußtsein“ ihn schon als Abiturient begeistert hatte, die ihm
die Gedanken des Marxismus nahebrachte und in ihm die Neugier auf
Hegel weckte. Auch von dem Wiener Freud und seiner Psychoanalyse
versprach sich Adorno Antworten auf seine Lebensfragen. Die Werke
Hegels, Marx‘ und Freuds blieben die zentralen geistigen Wegbegleiter,

355 Ebd.: S. 63

2. Theodor W. Adorno

163

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


sein Leben lang. Als er dann seinen späteren Freund Max Horkheimer
traf, dem er bereits als Student 1922 in der Universität Frankfurt be-
gegnete, wurde sein endgültiger Weg in Geisteswissenschaft vorge-
zeichnet. Von da an spielte die Musik nicht mehr die Hauptrolle in sei-
nem Leben und Streben. Sein Studium hatte er bereits 1924 mit einer
Dissertation über Edmund Husserl an der Frankfurter Universität ab-
geschlossen. Nach einem ersten vergeblichen Versuch, habilitierte sich
Adorno 1931 mit einer Arbeit über Kierkegaard bei dem Theologen
Paul Tillich an der Universität Frankfurt und begann auch dort seine
Lehrtätigkeit als Privatdozent. Im Herbst 1933 entzogen ihm jedoch
die Nationalsozialisten wegen seiner jüdischen Herkunft väterlicher-
seits seine Lehrbefugnis. Bis dahin hatte ihn das Judentum so gut wie
gar nicht interessiert; das änderte sich nun. Zwar wollte er zunächst die
Stigmatisierung als Jude nicht wahrhaben und versuchte, sich als Mu-
sikkritiker, besonders des Jazz, dem Hitlerregime anzudienen, das u.a.
die Musik des Jazz als entartet wertete, um in Deutschland bleiben zu
können, was er später selbst als „dumm-taktische“ Torheit in einem öf-
fentlichen Brief bedauerte. Nachdem er jedoch 1937die Jüdin Marga-
rete Karplus geheiratet hatte, war für ihn und seine Frau ein Verblei-
ben in Deutschland zur tödlichen Gefahr geworden. Beide emigrierten
1938 auf Einladung Horkheimers hin, der sich bereits, in weiser Vor-
aussicht hinsichtlich der Ereignisse in Deutschland, rechtzeitig in die
USA abgesetzt hatte, nach New York. Dieser Schock der Vertreibung
aus der Heimat und die Misshandlungen und Verhaftung seiner Eltern
während der Kristallnacht 1938 vertieften die Erfahrungen der Ableh-
nung, Verspottung und Ausgrenzung, die Adorno spätestens seit seiner
Einschulung bereits gemacht hatte. Die perfektionierte Judenvernich-
tung in Auschwitz durch die Nazis verdichtete seine Schockerfahrun-
gen, die sich schließlich in seinem opus magnum, der „Negativen Dia-
lektik“, als reflexiver Versuch der Bewältigung seiner Traumata nieder-
schlugen. Schon 1944, in den „Minima Moralia“, wurde Adornos nega-
tive Betrachtung der Wirklichkeit, die sein „Leben beschädigt“ hatte,
sehr deutlich: „Das Leben hat sich in eine zeitlose Folge von Schocks
verwandelt, zwischen denen Löcher, paralysierte Zwischenräume klaf-
fen. Nichts aber ist vielleicht verhängnisvoller für die Zukunft, als daß
im wörtlichen Sinn bald keiner wird daran denken können, denn jedes
Trauma, jeder unbewältigte Schock der Zurückkehrenden ist ein Fer-

X. Drei Beispiele typisch intellektueller Werdegänge

164

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


ment kommender Destruktion.“356 Adorno kritisierte damit die Ver-
drängungskultur, die er bei vielen seiner Zeitgenossen, angesichts der
Gräueltaten, welche Menschen, nicht nur die Nazis, im Laufe der Ge-
schichte begangen haben und die nicht angemessen geahndet, sondern
als Verdrängtes ins Unbewusste verschoben wurden, um der eigenen
Ruhe, des eigenen Fortkommens oder Wohlergehens willen, beobach-
tete. Durch Freud war ihm die „Wiederkehr des Verdrängten“ bekannt
und fürchtete dessen ewige Wiederkehr, bis dass totale Negativität die
Oberhand im Prozess der Zerstörung gewonnen hätte und das Ende
der Welt irgendwann, aber unaufhaltsam, eingeläutet würde. Als einzi-
ges Mittel, das diesen Prozess vielleicht aufhalten könnte, wäre das
„Erkennen“, welches „die beschädigte Gesellschaft heilen“ könnte.357

Zwar glaubte Adorno nicht wirklich an diese mögliche „Heilung“ der
Gesellschaft, dennoch versucht er mit seinen Schriften wenigstens,
wenn auch vergeblich, dazu beizutragen. Außerdem bedeutete ihm
persönlich die Anstrengung des Erkenntnisprozesses als „das Glück
der winzigen Freiheit, die im Erkennen als solchem liegt.“358 Aufgrund
seiner Begabungen, seiner musikalischen wie seiner reflexiven, fühlt er
sich aufgerufen, diese nicht nur für sich, sondern auch für die Gesell-
schaft nutzbar zu machen. Während seiner Wiener Erfahrungen und
besonders nach seiner Begegnung mit Georg Lukács, setzte er sich zu-
nehmend mit dem affirmativen Charakter der Musik auseinander, die
sich kaum dem Anspruch des Marktes entziehen konnte, wenn sie
wahrgenommen oder gar erfolgreich sein wollte. Weil er die Sprache
für geeigneter hielt aufzuklären als es Kompositionen könnten, ent-
schied er sich letztlich für das geschriebene Wort, blieb aber der Musik
noch eng verbunden. Noch in den zwanziger Jahren begann er ein
Aufbaustudium in Komposition bei Alban Berg, dem Schüler Arnold
Schönbergs. Erst während seines Exilaufenthaltes in den USA und sei-
ner intensiven Zusammenarbeit mit Horkheimer wurde er zu dem kri-
tischen Gesellschaftstheoretiker, wie wir ihn als Vertreter der soge-
nannten Frankfurter Schule kennen.

356 Ebd.: S. 63
357 Ebd.: S. 70
358 Adorno, Theodor W.: Zit. in: Claussen, Detlev, Theodor W. Adorno, Ein letztes

Genie, Frankfurt a.M. 2003, S. 61

2. Theodor W. Adorno

165

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Seine Selbstzweifel hinsichtlich des Begriffes ‚Begabung‘ haben ihn
zeitlebens nicht losgelassen. Was er unter Begabung verstand, hat er
mit kritischem Blick selbst beschrieben: „ Begabung ist vielleicht über-
haupt nichts anderes als glücklich sublimierte Wut, die Fähigkeit, jene
Energien, die einmal zur Zerstörung widerspenstiger Objekte ins Un-
gemessene sich steigerten, in die Konzentration geduldiger Betrach-
tung umzusetzen und so wenig abzulassen vom Geheimnis der Objek-
te.“359 Seine kritische Weltsicht verstärkte sich in der „Dialektik der
Aufklarung“, die Adorno gemeinsam mit Horkheimer im amerikani-
schen Exil verfasste und die 1947 in Amsterdam erschien: „ Seit je hat
Aufklärung…das Ziel verfolgt, von den Menschen die Furcht zu neh-
men und sie als Herren einzusetzen. Aber die vollends aufgeklärte Er-
de strahlt im Zeichen triumphalen Unheils.“360 Zunehmend setzte er
sich mit Marx und Hegel auseinander, von deren dialektischer Metho-
de der „bestimmten Negation“ er sich Aufschluss über die Widersprü-
che in der Gesellschaft wie auch seiner eigenen persönlichen versprach.
Besonders beeindruckte ihn das Kapitel über den Fetischcharakter der
Ware im ersten Band des ‚Kapital‘ von Karl Marx, worin der Verdingli-
chungsprozess der Warenproduzenten wie der Warenkonsumenten be-
schrieben wird. Dass das Geld als die absolute Ware den Markt be-
herrscht, mit dem ich alles kaufen kann, selbst Liebe, Wissenschaft
und Kunst, das sich gegen alles tauschen lässt und womit sich alle
Menschen identifizieren, weil andere Möglichkeiten, z.B. mit dem
selbst hergestellten Produkt oder dem Mitmenschen, nicht mehr wahr-
genommen werden können, da alle Werte in Geld gemessen werden
und individuelle Fähigkeiten keine Rolle mehr spielen, wenn sie nicht
in Geld einlösbar sind. So werden sich die Individuen fremd, anonym,
so wie es der Markt ist, auf dem sich die Menschen nur noch als Tau-
schende von Waren begegnen und wahrnehmen und so selbst zur Wa-
re, zu Dingen, werden. Während Marx die Möglichkeit einer Rettung
aus diesem kapitalistischen Produktionsprozess in der Beseitigung des
kapitalistischen Herrschaftssystems und der Errichtung eines sozialis-
tischen Kommunismus sah, konnte Adorno diese Perspektive nicht tei-
len, weil er die damit gekoppelte Gewalt als revolutionäres Mittel ab-

359 Adorno, Theodor W.: Minima Moralia, a.a.O. S. 140
360 Horkheimer, Max/Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklärung, zit. in: Hart-

mut Scheible, Theodor W. Adorno, Reinbek bei Hamburg 1989, S. 104

X. Drei Beispiele typisch intellektueller Werdegänge

166

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


lehnte und auch das Proletariat in keiner Weise als Protagonisten der
Befreiung akzeptieren konnte. Mit zunehmendem Alter sah Adorno
keinen Ausweg aus dem erstarrten kapitalistischen Gesellschaftssystem
mehr, weil die Verdinglichung selbst das Medium der Aufklärung und
die Wissenschaften selbst erfasst hätten. Im Laufe der Menschheitsge-
schichte wäre die Vernunft „krank“ geworden, weil sie sich permanent
von der Instrumentalisierung, der Unterwerfung der Natur unter das
Prinzip der Verwertbarkeit dominieren ließe, bis hin zur totalen Zer-
störung – und damit der Menschheit selbst, da sie ja auch in ihrer Ur-
sprünglichkeit Natur wäre. Die Perfektion der Tötungsindustrie hin-
sichtlich der Juden und anderer Unerwünschter im Nationalsozialis-
mus erhärteten seine negative Weltsicht. Wenngleich er seinen vielzi-
tierten Ausspruch, dass es barbarisch wäre, nach Auschwitz noch Ge-
dichte zu schreiben, später abmilderte: „Darum mag falsch gewesen
sein, nach Auschwitz ließe kein Gedicht mehr sich schreiben“361; den-
noch blieb er nicht weniger kritisch, wenn er fortfährt: „Nicht falsch ist
aber die minder kulturelle Frage, ob nach Auschwitz noch sich leben
lasse.“362 Es war diese „bürgerliche Kälte“, mit der die Massenvernich-
tung von Menschen begangen wurde, ohne die „Auschwitz nicht mög-
lich gewesen wäre“.363 Und Adorno befürchtete, dass sich die Individu-
en an diese Unmenschlichkeiten gewöhnen werden, weil ihnen keine
Tötungshemmung qua Instinkt im Wege stehen würde, wie noch ihren
älteren Schwestern und Brüdern, den Tieren. Eine solche Welt wäre für
ihn keine wirkliche, wahre, sondern unwirkliche, „unwahre“, „falsche“.
Er folgerte sogar „Wahrscheinlich wäre für jeden Bürger der falschen
Welt eine richtige unerträglich, er wäre zu beschädigt für sie.“364 Denn
„es gibt kein richtiges Leben im falschen“ für Adorno. Deshalb kehrt er
Hegels These: „Das Ganze ist das Wahre“ um und behauptet: „Das
Ganze ist das Unwahre“ 365 Ganz im Gegensatz zu Ernst Bloch hat
Adorno, anstatt des Geistes der Utopie, der Geist der Entropie ergrif-
fen, der sich bereits seit dem ersten schulischen Schock in seiner Kind-
heit angebahnt hatte. Der einzige Hoffnungsschimmer, der am Hori-

361 Adorno, Theodor W.: Negative Dialektik, Frankfurt a.M. 1970, S. 353
362 Ebd.
363 Ebd.: S. 354
364 Ebd.: S. 343
365 Adorno, Theodr W.: Minima Moralia, a.a.O., S. 57

2. Theodor W. Adorno

167

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


zont seines Denkens aufblitzt, ist, dass „die vollendete Negativität, ein-
mal ganz ins Auge gefaßt, zur Spiegelschrift ihres Gegenteils zusam-
menschießt.“366 Dass also erst im Augenblick des Weltuntergangs, aus-
gelöst durch die Zerstörungen durch Technik, den Menschen klar
wird, was sie falsch gemacht und unwiederbringlich verloren haben.
Dass es dann aber für Neuanfang oder Verbesserung endgültig zu spät
ist. Gleichzeitig hielt Adorno aber auch diesen winzigen Wimpern-
schlag menschlicher Erkenntnis für unmöglich: „Aber es ist auch das
ganz Unmögliche, weil es einen Standort voraussetzt, der dem Bann-
kreis des Daseins, wäre es auch nur um ein Winziges, entrückt ist,
während doch jede mögliche Erkenntnis nicht bloß dem was ist erst
abgetrotzt werden muß, um verbindlich zu geraten, sondern eben
darum selber auch mit der gleichen Entstelltheit und Bedürftigkeit ge-
schlagen ist, der sie zu entrinnen vorhat.“367 Diesem zerstörerischen
Bannkreis des Daseins, der geprägt wäre von Rückschritten statt Fort-
schritten, könnte niemand entrinnen: „Keine Universalgeschichte
führt vom Wilden zur Humanität, sehr wohl eine von der Steinschleu-
der zur Megabombe.“368 Um seine Theorie zu unterstützen, benutzte
Adorno die von Hegel entwickelte Methode der Dialektik und beson-
ders deren Kategorie der „bestimmten Negation“. Dass er sich damit
vorzüglich auskannte, beweisen seine Beiträge zum, von ihm initiier-
ten, „Positivismusstreit in der deutschen Soziologie“, in denen er die
dialektische Methode gegen den formal-logischen Rationalismus von
Karl R. Popper verteidigte.369 Während die „abstrakte Negation“ den
Widerspruch eliminiert, indem sie z.B. davon ausgeht, dass A niemals
Nicht-A sein kann, wie es die sogenannten Positivisten annehmen,
setzte Hegel die „bestimmte Negation“ dagegen, welche behauptet,
dass A auch gleich Nicht-A wäre, dass z.B. das Falsche nur die andere
Seite des Wahren wäre und beide deshalb eine dialektische Einheit bil-
deten. In diesem Sinne ist auch Adornos Ausspruch zu verstehen, dass
es kein richtiges Leben im falschen geben könnte; Adorno schloss das
richtige Leben deshalb nicht, im Sinne der „abstrakten Negation“, aus,

366 Ebd.: S. 334
367 Ebd.
368 Adorno, Theodor W.: Negative Dialektik, a.a.O., S. 312
369 Adorno, Theodor W.: Der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie, a.a.O.,

S. 81 ff.

X. Drei Beispiele typisch intellektueller Werdegänge

168

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


sondern wollte es nur als das Andere des falschen Lebens verstanden
wissen. Richtiges und falsches Leben bildeten auch für ihn eine dialek-
tische Einheit, worin das falsche jedoch die Oberhand hätte. Allerdings
verweigerte er sich der optimistischen Weltsicht Hegels, worin sich die
permanent auftauchenden gesellschaftlichen Widersprüche letztend-
lich im Prozess der Geschichte als positive, fortschrittliche auflösen lie-
ßen. Stattdessen hob er das Element der „bestimmten Negation“ dieser
Methode hervor und betonte, dass sich diese Widersprüche nicht im
konstruktiven Sinne auflösen, sondern sich unausweichlich zerstöre-
risch in der Häufung instrumentell-verdinglichter Scheinlösungen im
Dienste der Kapitalakkumulation als menschliches Rückschreiten in
die Barbarei, auf die Entropie, den Untergang von Natur und Mensch-
heit zubewegen. Die Widersprüche werden nicht in der positiven Ver-
mittlung als neue Qualitäten des Fortschritts aufgelöst, sondern ver-
harren, ja potenzieren, kumulieren in ihrer Negativität des entfremde-
ten Bewusstseins der Menschen. Hegels ‚Negation 1 der Negation 2
gleich Position‘ konterkarierte Adorno mit der These ‚Negation der
Negation 2 gleich Negation 3‘, also potenzierte Negation. Um diese
Differenz zu Hegel nachvollziehen zu können, ist dessen Begriff der
„bestimmten Negation“ näher zu erläutern. In der „Phänomenologie
des Geistes“ legte Hegel offen, worin er den Grund sah, dass sich die
Geschichte, ganz im Sinne Heraklits, in permanenter Bewegung befin-
det: Es ist der menschliche Verstand. „Die Tätigkeit des Scheidens ist
die Kraft und Arbeit des Verstandes, der verwundersamsten und größ-
ten oder vielmehr der absoluten Macht.“370 Der Verstand abstrahiert
im Dienste der menschlichen Selbsterhaltung von der Totalität der Ge-
sellschaft, der Welt und all den unendlich vielen Phänomenen, mit de-
nen alles zusammenhängt. Um aber z.B. seinen Hunger zu stillen,
muss der Mensch die Frucht vom Baume reißen und sie essen, wenn er
überleben will und kann nicht primär den Baum oder Strauch, die
Landschaft usw., das ganze Drumherum, das „Ganze“ eben, berück-
sichtigen. Erst diese Tätigkeit des isolierenden Betrachtens und Han-
delns im Dienste der unmittelbaren Selbsterhaltung bringt die Erfah-
rung ins Bewusstsein, dass diese Frucht vielleicht zu sauer, zu bitter

370 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Phänomenologie des Geistes, Frankfurt a.M.-
Berlin-Wien 1970, S. 28 f.

2. Theodor W. Adorno

169

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


oder gar giftig war, kann mit ähnlichen gemachten Erfahrungen ver-
mittelt und an andere weitergegeben werden. Erst diese negative Kraft
des Scheidens, welche der Verstand bewirkt, bringt Bewegung ins Den-
ken, führt zur Tat und kann die vermittelnde Wirkung der Vernunft
erst evozieren. Der Verstand bringt den Widerspruch in die Welt, weil
er sich negativ, also abstrahierend, gegenüber dem Ganzen, dem Welt-
zusammenhang, der Totalität, wie Hegel sagte, verhält. Die Vernunft
negiert diese Negation wiederum, indem sie die gemachte Erfahrung
zu den übrigen, bereits gemachten Erfahrungen hinzufügt, vermittelt
und so im dialektischen Sinne in einer höheren Stufe des Bewusstseins
aufhebt, sodass etwas Neues entstehen kann, in dem o.a. Fall vielleicht
in der Erkenntnis, dass die Frucht im gekochten Zustand bekömmlich
oder sogar gesund sein kann. Die Bändigung und Nutzung des Feuers
könnten z.B. auf diesen Erfahrungsprozess zurückgeführt werden. Die-
se Negation der Negation, die Aufhebung des ersten abstrahierenden
Verhaltens seitens des Verstandes, die in eine neue Qualität der Er-
kenntnis überleitet, nannte Hegel „Position“, weil sie zu einer höheren
Stufe in der Erkenntnisleiter führt, und begründete damit seine Idee
des Fortschritts. Die Rolle des „absoluten Geistes“, der bei Hegel natür-
lich der Urheber, der Demiurg allen fortschreitenden Wissens wie des
Weltganzen ist, wollen wir an dieser Stelle, ganz im Sinne von Karl
Marx und auch Adornos, vernachlässigen.

Da nun Adorno die abstrahierende Kraft des Verstandes grund-
sätzlich in ihrer kapitalistischen, instrumentellen Negation begriffen
hat, welche keine vernünftige Vermittlung im Sinne von Fortschritt
nach sich ziehen könnte, würde auch die dialektische Bewegung der
Negation der Negation keine vernünftige Position bewirken können,
sondern die negative Wirkung der Widersprüche nur potenzieren, so-
dass letztlich die totale Verneinung, die totale Negation in diesem Ver-
mittlungsprozess herauskäme. Während Hegel „das Wahre und Fal-
sche“371 als dialektische Einheit betrachtete, worin es das Wahre nicht
ohne das Falsche geben kann und umgekehrt, aber in der sich das
Wahre letztlich immer durchsetzt, ist es bei Adorno umgekehrt. Auch
er betrachtete Wahres und Falsches als nur zwei Seiten derselben Mün-
ze, auf der aber die falsche Seite immer oben sichtbar liegt und das

371 Hegel: Ebd., S. 32 f.

X. Drei Beispiele typisch intellektueller Werdegänge

170

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Wahre immer verdeckt und nur vermutet werden kann; deshalb be-
stimmte er das Falsche als die dominierende Kraft in dieser instru-
mentell beherrschten Welt und konnte behaupten, dass es deshalb kein
„richtiges Leben im falschen“ geben könnte und dass die eventuelle Er-
ahnung eines möglichen richtigen Lebens nicht ausreichen würde, um
die Menschheit zum Umdenken zu motivieren. Während Hegel den
Prozess der Verständigkeit als „Werden der Vernünftigkeit“372 wertete,
betrachtete Adorno diesen als das Werden der Unvernünftigkeit. Zwar
folgte er der Hegelinterpretation von Karl Marx, dass Hegel zuerst das
Prinzip der menschlichen Selbstentäußerung als Tätigkeit, als Arbeit,
erfasst hätte; jedoch unterlag für Adorno jede menschliche Tätigkeit
dem kapitalistischen Prinzip der Entfremdung, Verdinglichung, aus
deren Bann auch die vermittelnde Vernunft sich nicht befreien könnte,
weil von einem rein zweckrational agierenden Verstand kein wahrhaft
vernünftiger Impuls ausgehen würde. Für Adorno stellte sich die
menschliche Geschichte als ein Prozess, ausgehend von der Erfindung
der „Steinschleuder“ bis hin zur Entwicklung der „Megabombe“, dar.
Dass es die Menschheit immerhin z.B. zur Konstituierung einer De-
mokratie gebracht hat, konnte in ihm keine Zukunftshoffnung auslö-
sen.

Die erlebten Schockwirkungen, deren letzte noch die Auseinander-
setzungen mit seinen Studenten und Studentinnen in den Jahren
1968/69 waren und er glaubte, die Polizei rufen zu müssen, weil Stu-
denten sein Institut in Frankfurt besetzen wollten, prägten den Rest
seines Lebens derart, dass er den Blick auf das Fortschrittliche in der
Geschichte völlig ausblendete, ja verlor. Seine Irritationen, welche die
barbusig tanzenden Studentinnen um ihn herum auslösten, sowie die
Abwendung eines seiner Lieblingsstudenten, Hans-Jürgen Krahl, der
dabei war, bei ihm zu promovieren, bedeuteten einen Bruch in seiner
Lehrtätigkeit, der noch erhärtet wurde, als er in einem anschließenden
Prozess gegen Krahl vor Gericht, wegen dessen Auftreten als Rädels-
führer während der Studentenunruhen, aussagen musste. Als der
Staatsanwalt dann noch andeutete, dass er Adorno für den eigentli-
chen Verursacher der studentischen Ausschreitungen hielt, floh dieser
förmlich, er, der jede Gewalt ablehnte und sich total missverstanden

372

2. Theodor W. Adorno

171

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


fühlte, in die Schweiz, wo er üblicherweise die Ferien mit seiner Frau
verbrachte. Dass er dort am 6. August 1969 einem Herzinfarkt erlag,
erschütterte die Öffentlichkeit, aber viele seiner Freunde verwunderte
es nicht. Für sein bereits geschwächtes Herz war wahrscheinlich der
letzte Schock einer zu viel.

Vielleicht wird man Genaueres über den Lebensweg Theodor W.
Adornos erfahren, wenn seine handschriftlich verfassten Tagebücher,
die noch unveröffentlicht im Adorno-Archiv in Frankfurt am Main la-
gern sollen, der Öffentlichkeit zugänglich gemacht werden.

Jürgen Habermas

Anfang der siebziger Jahre konfrontierte mich einer meiner Kommili-
tonen mit dem Taschenbuch des Suhrkamp-Verlages „Technik und
Wissenschaft als Ideologie“373 von Jürgen Habermas, das wir dann, wie
es in den Siebzigern an deutschen Hochschulen noch üblich war, in
einem schnell gegründeten Arbeitskreis, mit gleichgesinnten und wis-
sensdurstigen Kollegen und Kolleginnen diskutierten. Da angesichts
der schwierigen, weil viel Wissen voraussetzenden Thematik, die Lek-
türe- und Diskussionsausdauer der meisten Mitstreiter relativ schnell
stark nachließ und man sich mehrheitlich im Nebenraum bereits dem
Genuss von bereitgestelltem Rotwein und Knabbergebäck hingab (un-
sere Diskussionsrunden, die wir im platonischen Sinne und um der
Auserlesenheit Willen „Symposion“ nannten, erfolgten wechselweise
bei jedem von uns, unter Bereitstellung des gemeinsam finanzierten
‚Studentenfutters‘) blieb ich mit Gerd Siepmann dem Bann der Haber-
mas-Lektüre verhaftet, der uns bis in die frühen Morgenstunden gefes-
selt hielt.

Auch später ließ mich diese Lektüre nicht los, da ich in ihr eine
Hilfe zum besseren Verständnis der geistigen Situation der Zeit und
besonders von Marx und Hegel, die damals im Hauptinteresse unseres
Erkenntnisstrebens lagen, erahnte und auch später fand.374 Imponiert

3.

373 Habermas, Jürgen: Technik und Wissenschaft als Ideologie, Frankfurt a.M. 1969
374 Weingartz-Perschel, Karin: Darstellung des Begriffs der Arbeit als marxistische

Zentralkategorie unter Berücksichtigung der Freudschen Libidotheorie, Frank-
furt a.M. 1981, S. 43 ff.

X. Drei Beispiele typisch intellektueller Werdegänge

172

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


hatte mir Habermas bereits mit seiner Darstellung der dialektischen
Methode und ihrer Verteidigung gegen Karl Poppers und Hans Alberts
sogenanntem Positivismus, die mir, im Gegensatz zu Theodor W.
Adornos Ausführungen zur Dialektik, sehr klar und einleuchtend vor-
kamen.375

Heute interessiert mich besonders, wie denn ein so international
geachteter und gefeierter Denker zu einem solchen werden konnte,
wer und was seinen Lebensweg bestimmt haben müssen, damit je-
mand sich solchen ungeheuren kognitiven Anstrengungen aussetzt,
auf welche das immense, ungewöhnliche Wissensreservoir von Haber-
mas schließen lässt.

Am 18. Juni 1929 in Düsseldorf geboren und aufgewachsen in der
rheinischen Kleinstadt Gummersbach, begann schon früh seine per-
sönliche Leidensgeschichte, von der er später selbst vermutete, dass sie
sein Leben entscheidend geprägt hätte: Eine Gaumenspalte, ein soge-
nannter ‚Wolfsrachen‘, und die damit verbundenen vielen Operationen,
die er bereits als Kleinkind über sich ergehen lassen musste, bestimm-
ten sein Schicksal weitestgehend. Müller-Doohm bemerkt zu Recht,
dass diese frühen Leidenserfahrungen „zeit- und lebensgeschicht-
lich…eine große Rolle (spielen). Sie sind so etwas wie die Magnetnadel
eines Kompasses, der die Richtung der persönlichen Entwicklung an-
zeigt, ohne die Wahl des richtigen oder des bereits eingeschlagenen
Weges zu garantieren.376 In seiner Kyoto-Rede nennt Habermas selbst
drei wesentliche Erfahrungen in seiner Entwicklungsgeschichte, die
sich maßgeblich in seiner Kommunikationstheorie niedergeschlagen
haben:

Einmal die vielen Operationen in seiner frühen Kindheit, die er
wegen seiner Gaumenspalte hat über sich ergehen lassen müssen.
Dann die letztlich doch verbleibende Sprachbehinderung. Und
schließlich die Diskriminierungen, die er wegen seiner Sprachbehinde-
rung erfahren musste. Er lernte früh, die Bemühungen der Ärzte und
die liebevolle Zuwendung seiner Familie dankbar zu schätzen, die ver-
suchten, mit großem Engagement sein Leiden zu beheben oder so weit
als möglich zu lindern, was in ihm die Überzeugung wachsen ließ, auf

375 Habermas, Jürgen: Analytische Wissenschaftstheorie und Dialektik, in: Theodor
W. Adorno, Der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie, a.a.O. S. 155 ff.

376 Müller-Doohm: Jürgen Habermas, eine Biographie, Berlin 2014, S. 564

3. Jürgen Habermas

173

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Mitmenschen angewiesen zu sein und ihre Bereitschaft zu Hilfe und
Kommunikation als wesentliches Element des menschlichen Zusam-
menlebens zu erfahren.

Diese Einsicht führten später auch zu seinen theoretischen „An-
sätzen, die die intersubjektive Verfassung des menschlichen Geistes be-
tonen.“377 Seine Sprachbehinderung hat ihn zeitlebens das geschriebe-
ne Wort bevorzugen lassen, weil er seinen Makel dahinter verstecken
konnte. „Die schriftliche Form verschleiert den Makel des Mündli-
chen“378 Die unangenehme Betroffenheit seiner Gesprächspartner bis
hin zum diskriminierenden Verhalten seiner Umwelt, die seine extrem
nasale Sprechweise hervorrief, hat seine besondere Sensibilisierung
hinsichtlich gelingender sprachlicher Kommunikation bewirkt und ihn
motiviert, sein großes Interesse für die Voraussetzungen und Bedin-
gungen eines gelingenden oder misslingenden Diskurses zu entwi-
ckeln. Er selbst beklagte, dass die Beeinträchtigungen seiner Sprach-
kompetenz durch die Gaumenspalte und die damit verbundenen
Kommunikationsschwierigkeiten und Kränkungen in der Jugendzeit
auf die immense Dimension der Bedeutung von Anerkennung im
sprachlichen Medium verweisen, die Habermas ihr beimisst.379 Es sind
die lebensgeschichtlichen Erfahrungen, welche die Intuitionen wecken
und prägen, die sich später in Gedanken niederschlagen. Habermas
formuliert es auf den Punkt, dass es seine Intuitionen seien, die er
„nicht durch Wissenschaft erworben habe,“ sondern durch sein kindli-
ches Umfeld, in dem man aufwächst, „in einer Umgebung mit Men-
schen, mit denen man sich auseinandersetzen muss und in denen man
sich wiederfindet.“380 Deshalb hat Müller-Doohm auch ein diesbezüg-
liches Zitat von Jürgen Habermas seiner Biografie vorangestellt: „Un-
sere Lebensform ist mit der Lebensform unserer Eltern und Großel-
tern verbunden durch ein schwer entwirrbares Geflecht von familia-
len, örtlichen, politischen, auch intellektuellen Überlieferungen –
durch ein geschichtliches Milieu also, das uns erst zu dem gemacht hat,

377 Habermas, Jürgen: Zwischen Naturalismus und Religion, Frankfurt a.M. 2005,
S. 17f.

378 Ebd.: S. 2o
379 Ebd.: S. 16 f.
380 Habermas, Jürgen: Die neue Unübersichtlichkeit, Frankfurt a.M. 1985, S. 206

X. Drei Beispiele typisch intellektueller Werdegänge

174

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


was und wer wir heute sind.“381 Jedoch sind von den Intuitionen selbst
keine Erkenntnisleistungen zu erwarten. Sie sind lediglich die kogniti-
ven Auslöser wie „eine Art Scharnier zwischen lebensgeschichtlicher
Erfahrung und der Entstehung von Gedanken… Aber sie geben den
Anstoß zu theoretisch reflektierten Überzeugungen und intellektuellen
Leistungen“.382

Habermas wuchs in einem liberalen protestantischen und bil-
dungsbeflissenen Elternhaus auf. Der Vater war promovierter Wirt-
schafts- und Staatswissenschaftler, arbeitete vorübergehend als Lehrer
für Deutsch, Englisch und Französisch und bekleidete schließlich eine
Stelle als Syndikus der Industrie- und Handelskammer. Die Mutter,
Anna Amalie Margarete, widmete sich, wie es damals üblich war, ganz
der Erziehung ihrer drei Kinder, dem ältesten Sohn, Hans-Joachim,
dem mittleren, Jürgen, und der 1937 geborenen Tochter Anja. Die El-
tern ermöglichten allen drei Kindern ein Hochschulstudium, das alle
drei mit Erfolg abschlossen. Aus der nationalkonservativen Orientie-
rung des Elternhauses heraus, der Vater war Wirtschaftsberater der
NSDAP, wurde Jürgen mit zehn Jahren Mitglied des Deutschen Jung-
volkes. Allerdings hatte der kleine Jürgen keine Aufforderung zum
Beitritt erhalten, wie es üblich war und er fühlte sich benachteiligt und
aufgrund seiner Sprachbehinderung, deretwegen er schon so vielen
Diskriminierungen ausgesetzt war, ausgeschlossen. Er wurde erst auf
Drängen und Intervenieren seines Vaters aufgenommen. Er ahnte
wohl den Grund, warum man ihn in den nationalsozialistischen Orga-
nisationen nicht haben wollte, denn er kannte das Biologielehrbuch
der Schule, in dem u.a. die Gaumenspalte als „Erbkrankheit“ bezeich-
net wurde. Als Fünfzehnjähriger sollte er als Fronthelfer an den soge-
nannten Westwall delegiert werden und erhielt dann im Februar den
Gestellungsbefehl der Wehrmacht, dem er versuchte zu entgehen, in-
dem er sich bei Bekannten versteckt hielt. „Dann kamen am 10. März
Gottseidank die Amis.“383 Jürgen Habermas scheute die Auseinander-
setzung mit seinem Vater wegen dessen Nazi-Mitgliedschaft, obwohl
er sie kritisierte. Später, im März 1999, räumte er in einem Artikel der
Zeit ein. „Da wir nicht wissen können, wie wir selbst uns verhalten

381 Habermas, Jürgen: Zit. in: Müller-Doohm, Jürgen Habermas, a.a.O., S. 25
382 Müller-Doohm: a.a.O., S. 565
383 Ebd.: S. 37

3. Jürgen Habermas

175

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


hätten, erklärt sich eine gewisse Zurückhaltung in der moralischen Be-
urteilung der Fehler der eigenen Eltern und Großeltern nicht nur aus
der psychologisch erklärbaren Hemmung gegenüber den Nächsten.
„384 Schon aufgrund seiner Sprachbehinderung konnte sich Habermas
dem NS- Regime und der Ideologie der Rassenreinheit nie ganz zuge-
hörig fühlen. Das hat ihn einerseits vor einer Mittäter- oder Mitläufer-
schaft bewahrt, aber ihn andererseits unter dem Gefühl des Ausge-
schlossenseins leiden lassen. Der verlorene Krieg, die totale Kapitulati-
on, die Zerstörungen und die massenhafte barbarische Vernichtung
von Menschenleben bedeuteten für den jungen Habermas eine Zäsur,
die bei ihm die existenziellen Denkprozesse ausgelöst hätte, „ohne die
ich wohl kaum zur Philosophie und Gesellschaftstheorie gelangt wä-
re.“385 Die Nachrichten über die Ungeheuerlichkeiten und das Ausmaß
der Naziverbrechen, die nach und nach auch den Sechzehnjährigen er-
reichten, bewirkten auch im jungen Habermas, wie bei so vielen seiner
Altersgruppe, sich rückhaltlos für die Idee der Demokratie einzuset-
zen, damit niemals mehr ein solcher ‚Rückfall in die Barbarei‘ gesche-
hen könnte. „Habermas verkörperte diese Haltung in der Tat exempla-
risch. Er wollte kein angepasster Demokrat sein, sondern er wollte ak-
tiv teilnehmen. Er war intellektuell neugierig und begann von nun an,
sich eingehend über das politische Geschehen zu informieren.“386

Zunächst war auch im Elternhaus die Not groß und Jürgen ver-
dingte sich einmal bei einem Bauern in der Nachbarschaft, um zum
Unterhalt der Familie beizutragen. Wie häufig erfuhr er auch dort die
Hänseleien der Arbeiter wegen seiner Sprachbehinderung und warf er-
zürnt die Arbeit hin. Sein früher Kontakt mit den vielen Ärzten und
medizinischen Einrichtungen hatte ihn zunächst dazu bewogen, Medi-
zin zu studieren. Nun aber, irritiert durch das Zeitgeschehen und die
Verunsicherung, dass sich diese Kriegs- und Ideologiekatastrophe wie-
derholen könnte, wandte er sich der Philosophie und Soziologie zu,
um mittels ihres Studiums hinter die Beweggründe eines solch kata-
strophalen menschlichen Versagens zu gelangen, um so dazu beitragen
zu können, zukünftige Wiederholungen zu verhindern. Schon vor sei-
ner Aufnahme des Studiums beschäftigte er sich mit der Lektüre der

384 Ebd.: S. 40
385 Ebd.: S. 48
386 Müller-Doohm, Stefan: Jürgen Habermas, a.a.O., S. 47

X. Drei Beispiele typisch intellektueller Werdegänge

176

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Schriften von Marx und Engels, Stalin und Plechanow, Herder und
Kant, die er besonders im Bücherschrank seines Onkels, in der Gum-
mersbacher Bibliothek und auch in einer kleinen ortsansässigen kom-
munistischen Buchhandlung fand. Im Sommer 1949 schrieb er sich als
Student der Philosophie an der Universität in Göttingen ein. Als Ne-
benfächer wählte er Geschichte, Psychologie, Literaturwissenschaft
und Ökonomie. Dank der finanziellen Unterstützung durch den Vater
wechselt er bereits 1950 an die Universität Zürich und ein Jahr später
an die Bonner Universität, wo er 1954 bei Erich Rothacker und Oskar
Becker mit einer Dissertation über Schelling promovierte.

1955 heiratete er Ute Wesselhoeft, die er bereits während seines
Studiums an der Bonner Universität kennen- und lieben gelernt hatte
und die seine Interessen voll und ganz teilte. Sie war in den Studienfä-
chern Germanistik und Geschichte eingeschrieben und arbeitete spä-
ter im Schuldienst. Ihr Elternhaus war protestantisch geprägt und
stand dem Nationalsozialismus kritisch bis ablehnend gegenüber.
Schon 1956 gelangte Habermas mittels eines Stipendiums an das
Frankfurter Institut für Sozialforschung, wo er als Assistent von Ador-
no tätig war und mit dessen „Kritischer Theorie“ in Berührung kam,
die er später wegen ihrer defätistischen Beurteilung der Epoche der
Aufklärung kritisierte. Im Gegensatz zu Adorno, der ihn förderte, er-
fuhr er von Horkheimer Ablehnung wegen seines Engagements in der
Studentenbewegung. Horkheimer befürchtete, dass das Institut deswe-
gen politischen Schaden nehmen könnte. Die erhoffte Möglichkeit,
sich an der Frankfurter Universität zu habilitieren, scheiterte damit.
Deshalb verließ Habermas Frankfurt und ging nach Marburg, wo er
1961 bei Wolfgang Abendroth mit der Schrift „Strukturwandel der Öf-
fentlichkeit“ seine Habilitation erreichte.

Während seines Frankfurter Aufenthaltes begegnete er u.a. Her-
bert Marcuse, der ihn besonders mit dem Denken von Marx und
Freud vertraut machte. Seitdem beschäftigte er sich zunehmend mit
Marxens Arbeitsbegriff sowie Freuds Psychoanalyse, aus deren thera-
peutischer Sprechsituation zwischen Therapeut und Klient er später
seine Idee des „herrschaftsfreien Dialogs“ entwickelte. Leider hat er
Freuds Libidotheorie kaum aufgenommen, sondern sich auf die ver-
nunftgeleitete Sprachsituation konzentriert, was vielleicht auf seine ge-

3. Jürgen Habermas

177

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


störte körperliche Selbstwahrnehmung wegen seiner Gaumenspalte
zurückzuführen ist.

Bevor er 1964, ausgerechnet als Nachfolger Horkheimers, als Pro-
fessor auf den Lehrstuhl für Philosophie und Soziologie an die Univer-
sität in Frankfurt berufen wurde, hatte er bereits, auf Betreiben Gada-
mers, als außerordentlicher Professor an der Universität Heidelberg
gelehrt. Gastprofessuren in den USA folgten. Seine sprachtheoreti-
schen Forschungen verdichteten sich, was, wie er selber einmal formu-
lierte, durchaus mit dem eigenen empfundenen Makel der Sprachbe-
hinderung zu tun gehabt hätte. Das starke „Interesse, den Bedingun-
gen für das Gelingen beziehungsweise Misslingen sprachlicher Kom-
munikation nachzugehen sowie die Genese und Wirkungsweise von
moralischen Grundsätzen und sozialen Normen des Zusammenlebens
zu erforschen, führt er selbst auf diesen Makel und die damit verbun-
denen Erfahrungen zurück.“387 Habermas selbst hat zeitlebens die
schriftliche Form der Sprache gegenüber der mündlichen bevorzugt,
denn „die schriftliche Form verschleiert den Makel des Mündli-
chen.“388 Vielleicht hat dies 1971 seinen Entschluss verstärkt, an das
Max-Planck-Institut am Starnberger See zu wechseln, um sich dort
ganz mit einer ausgewählten Kollegenschaft der sozialwissenschaftli-
chen Forschung zu widmen und so dem Vorlesungszwang, dem öffent-
lichen mündlichen Vortrag an den Universitäten, zu entgehen. Auch
fühlte er sich in Frankfurt nicht mehr wohl, da ihn seine Konflikte mit
den Studenten wegen Fragen der Studienreform und des Vorwurfes, er
hätte Verrat an der „Kritischen Theorie“ und der Auslegung des Mar-
xismus begangen, bedrückten. Demonstrationen und Institutsbeset-
zungen seitens der Studentenschaft waren für Habermas von notwen-
diger Aufklärung weit entfernt. Zentral blieben seine Forschungen zur
menschlichen Kommunikationsfähigkeit und besonders der Sprache.
Sie hält er für das menschliche Monopol schlechthin, das den homo
sapiens grundsätzlich vom Tier unterscheidet. „Zurückgreifend auf ak-
tuelle Forschungen von Michael Tomasello bekräftigt er seine Über-
zeugung von der triadischen Struktur der Sprache, die eben darin be-
stehe, dass Sprecher und Hörer sich mit einer wechselseitig geteilten

387 Müller-Doohm: A.a.O., S. 564 f.
388 Habermas, Jürgen: Zit. in: Müller-Doohm, ebd., S. 564

X. Drei Beispiele typisch intellektueller Werdegänge

178

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Intention auf etwas in der Welt beziehen.“389 Während der Zeit am
Starnberger See entstand auch sein opus magnum, „Theorie des kom-
munikativen Handelns“, das 1981 veröffentlicht wurde. Im selben Jahr
beendete Habermas seine Arbeit am Max-Planck-Institut, da er seine
Vorstellungen von effektiver gemeinsamer Forschung als nicht mehr
gewährleistet ansah.

Inzwischen war sein Ruf als außergewöhnlicher Philosoph und So-
zialwissenschaftler international bekannt, sodass auch die Johann
Wolfgang Goethe-Universität in Frankfurt wieder an ihm interessiert
war. 1980 hatte ihm die Stadt Frankfurt am Main bereits den Theodor
W. Adorno-Preis verliehen. Im Oktober 1981 wurde er zum Professor
für Sozial- und Geschichtsphilosophie ernannt. Viele nationale und in-
ternationale Ehrendoktorwürden und Auszeichnungen folgten. Sein
Hauptinteresse gilt nach wie vor der Ergründung und Weiterentwick-
lung der bürgerlichen Gesellschaft und knüpft, ganz im Gegensatz zu
Horkheimer und Adorno, an die Errungenschaften und Ideale der
Aufklärung an, weshalb man ihn auch nicht als Nachfahren der soge-
nannten „Frankfurter Schule“ bezeichnen sollte. Er kritisiert, dass de-
ren „berechtigte Kritik an einer auf die instrumentelle Dimension der
Vernunft begrenzte Auffassung der Vernunft nicht dahin führen
(darf), das Vernunftprojekt im Ganzen zu verwerfen.“390 Sein Glaube
an die Möglichkeit der Verwirklichung einer vernünftigen demokrati-
schen Gesellschaft, die von mündigen und emanzipierten Bürgern ge-
staltet wird, ist ungebrochen. Deshalb hält er es für die Aufgabe seiner
„Theorie des kommunikativen Handelns, die in die kommunikative
Alltagspraxis eingelassene Vernunft aufzusuchen und aus der Gel-
tungsbasis der Rede einen unverkürzten Begriff der Vernunft zu re-
konstruieren.“391 Diesen Glauben unterlegt er mit seinen ungeheuer
vielen wissenschaftlichen Studien, die ihm den Namen eines Univer-
salgelehrten eingebracht haben. Das Prinzip der menschlichen Mün-
digkeit durch Sprache ist axiomatisch für sein Werk. Hierauf beruht
sein ganzes wissenschaftliches Gebäude der „Theorie des kommunika-
tiven Handelns“, die er auch als „Theorie der Moderne“ verstanden

389 Müller-Doohm: A.a.O., S. 519
390 Greve, Jens: Jürgen Habermas, Eine Einführung, Konstanz 2009, S. 18
391 Habermas, Jürgen: Vorstudien und Ergänzungen zur Theorie des kommunikati-

ven Handelns, Frankfurt a.M. 1989, S. 605

3. Jürgen Habermas

179

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


wissen will.392 „Mündigkeit ist die einzige Idee, deren wir im Sinne der
philosophischen Tradition mächtig sind; denn jedem Akt des Spre-
chens wohnt das Telos der Verständigung schon inne. Verständigung
ist ein normativer Begriff; jeder, der eine natürliche Sprache spricht,
kennt ihn intuitiv und traut sich darum zu, grundsätzlich einen wah-
ren von einem falschen Konsensus zu unterscheiden. In der philoso-
phischen Bildungssprache nennen wir dieses Wissen a priori oder ‚an-
geboren‘.“393 Mit der Sprache setzt sich Natur als Welt und hebt den
Menschen aus dem animalischen Zustand heraus, so dass er sich –
ganz im Hegelschen Sinne – als Subjekt wie als Objekt begreifen kann.
„Denn ein tierischer Organismus kann nicht in demselben Sinn für
sein Verhalten verantwortlich gemacht werden wie ein sprach- und er-
kenntnisfähiges Subjekt für seine Handlungen.“394 Mittels Sprache
kann er unterscheiden und zugleich das Unterschiedene wiedererken-
nen; es stellt sich Gedächtnis ein, so dass das Bewusstsein gleichzeitig
bei den Gegenständen und bei sich selbst sein kann. „Das Interesse an
Mündigkeit schwebt nicht bloß vor, es kann a priori eingesehen wer-
den. Das, was uns aus Natur heraushebt, ist nämlich der einzige Sach-
verhalt, den wir seiner Natur nach kennen können: die Sprache. Mit
ihrer Struktur ist Mündigkeit für uns gesetzt.“395 Zur Veranschauli-
chung bezieht sich Habermas das Hegel-Beispiel des Vertrages, um die
normative Kraft des gesprochenen Wortes zu belegen. Der Vertrag ist
die Grundlage der gegenseitigen Anerkennung der Individuen in Form
gelingender Interaktion.396 Im Unterschied zu Marx, der die menschli-
che Tätigkeit, die Arbeit, zur Axiomatik seines historisch-dialektischen
Materialismus macht, setzt Habermas die Sprache als der Arbeit vor-
ausgehende Qualität voran. Erst die Sprachkompetenz könne zu gelin-
gender Tätigkeit und Interaktion führen. Um zum Gelingen eines
„herrschaftsfreien Dialogs“, den Habermas als Quasi-Utopie seiner
Theorie des kommunikativen Handelns implementiert, beizutragen,

392 Habermas, Jürgen: Theorie des kommunikativen Handelns, 2. Bd., Frankfurt a.M.
1981, S. 593

393 Habermas, Jürgen: Theorie und Praxis, Frankfurt a.M. 1972, S. 23 f.
394 Habermas, Jürgen: Vorstudien und Ergänzungen zur Theorie des kommunikati-

ven Handelns, a.a.O., S. 13
395 Habermas, Jürgen: Technik und Wissenschaft als Ideologie, Frankfurt a.M. 1968,

S. 163
396 Ebd.: S. 34

X. Drei Beispiele typisch intellektueller Werdegänge

180

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


ist es von großer Bedeutung, den Begriff der Arbeit zu erweitern, in-
dem zwischen technologisch-rationalem und kommunikativem Han-
deln unterschieden wird. Ersteres ist als naturwissenschaftlich dinglich
zu verstehen, das in der Hauptsache auf der formalen Logik der Natur-
wissenschaften basiert, und letzteres als dialektisch interaktiv, das
hauptsächlich auf Intersubjektivität und gegenseitiger Akzeptanz be-
ruht. Während das instrumentelle Handeln seine Entwicklungslogik
wesentlich auf empirisch-analytische Weise dem Gegenstand seiner
Untersuchung entlehnt, folgt das kommunikative Handeln, die Inter-
aktion, der Moral und den Normen der Gesellschaft, dem „institutio-
nellen Rahmen“. Nun darf das instrumentelle, rein auf Verwertbarkeit
ausgerichtete, Handeln die Gesellschaft nicht dominieren, so wie es im
jetzt herrschenden Kapitalismus der Fall ist und Entfremdung und
Verdinglichung der Individuen nach sich zieht, sondern muss unter
das kommunikative subsumiert und in der Anwendung im Sinne des
Humanum kontrolliert und gesteuert werden. Dies wäre nur mit der
Förderung des herrschaftsfreien Dialogs möglich und könnte somit
zur menschenwürdigen Gestaltung der Gesellschaft, ja der ganzen
Welt führen. Die „lösende Kraft der Reflexion“, welche zur zwanglosen
Kommunikation, dem herrschaftsfreien Dialog über die „Intention des
guten Lebens“397, führe, könnte allein der Tradition der Aufklärung ge-
recht werden.

Sein unerschütterlicher Glaube an die Möglichkeit, dass die Men-
schen herrschaftsfrei miteinander kommunizieren könnten, resultiert
aus seiner Axiomatik, dass einem jeden die Mündigkeit mit der
Sprachbegabung in die Wiege gelegt wäre. Habermas fasst den Men-
schen also primär, durchaus auch im Sinne Kants, als Vernunftwesen
auf. Er scheint davor zurückzuschrecken, ihn, eher im Sinne Freuds,
als ‚ziemlich umfängliches Triebwesen‘ zu begreifen, das erst durch die
Regung seiner libidinösen Wunschvorstellungen zum Nachdenken
und zur Notwendigkeit von Verständigung angeregt wird. Doch seine
lebenslange Bewunderung normaler Sprechakte, die ihm wegen seiner
Sprachbehinderung und seines extremen Näselns verwehrt sind, lie-
ßen das Phänomen der Sprache zur tragenden Säule seiner Theorie der
Moderne, des kommunikativen Handelns werden.

397 Ebd.: S. 119, 99

3. Jürgen Habermas

181

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Literaturliste
Abraham, Karl: Psychoanalytische Studien II, Frankfurt a.M. 1971
Adorno, Theodor W.: Ästhetische Theorie, Frankfurt a.M. 1970
Adorno, Theodor W.: Dissonanzen, Göttingen 1956
Adorno, Theodor Wiesengrund: Minima Moralia, Reflexionen aus einem beschä-

digten Leben, Frankfurt a.M. 1983
Adorno, Theodor W.: Negative Dialektik, Frankfurt a.M. 1970
Adorno, Theodor W., Horkheimer, Max: Dialektik der Aufklärung, zit. in: Hart-

mut Scheible, Theodor W. Adorno, Reinbek bei Hamburg 1989
Adorno, Theodor W.: Der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie, Darm-

stadt/Neuwied 1972
Arendt, Hannah: Denken ohne Geländer, Texte und Briefe, München/Berlin 2016
Arendt, Hannah: Eichmann in Jerusalem, ein Bericht von der Banalität des Bösen,

München/Berlin 2011
Arendt, Hannah: Rahel Varnhagen. Lebensgeschichte einer deutschen Jüdin aus

der Romantik, München/Berlin 1981
Arendt, Hannah: Vita activa oder Vom tätigen Leben, München/Berlin 2016
Baader, Roland: totgedacht, Warum Intellektuelle unsere Welt zerstören, Gräfelfing

2002
Benda, Julien: Der Verrat der Intellektuellen, Frankfurt a.M. 1988
Bering, Dietz: Die Epoche der Intellektuellen 1898 – 2001, Geburt Begriff Grab-

mal, Berlin 2011
Bernfeld, Siegfried: Sisyphos oder die Grenzen der Erziehung, Frankfurt a.M. 1967
Bourdieu, Pierre: Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteils-

kraft, Frankfurt a.M. 1993
Boyle, T.C.: Das wilde Kind, München 2012
Brückner, Jutta: Sexualität als Arbeit im Pornofilm, in: Das Argument 141, 25. Jg.,

Berlin 1983
Brückner, Peter/ Th. Leithäuser u.a. in: Psychoanalyse, Zum 60. Geburtstag von

Alexander
Brumlik, Micha: Intellektuelle, Postintellektuelle, Transintellektuelle, in: Wenzel,

Uwe Justus (Hg.), Der kritische Blick, Über intellektuelle Tätigkeiten und Tu-
genden, Frankfurt a.M. 2002

183

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Charle, Christophe: Vordenker der Moderne. Die Intellektuellen im 19. Jahrhun-
dert, Frankfurt a.M. 1997

Chodorow, Nancy: Das Erbe der Mütter, Psychoanalyse und Soziologie der Ge-
schlechter, München 198

Claussen, Detlev: Theodor W. Adorno, Ein letzte s Genie, Frankfurt a.M. 2003
Dahrendorf, Ralf: Versuchungen der Unfreiheit, Die Intellektuellen in Zeiten der

Prüfung, München 2006
Darwin, Charles: Die Entstehung der Arten durch natürliche Zuchtwahl, Stuttgart

1963
Deuleuze, Gilles/Guattari, F.: Antiödipus, Frankfurt a.M. 1974
Engels, Friedrich: Feuerbach und der Ausgang der klassischen deutschen Philoso-

phie, Berlin 1946
Engels, Friedrich: Der Ursprung der Familie, des Privateigentums und des Staats,

Berlin 1964
Elbogen, Paul: Genius im Werden, Die Jugend großer Menschen, Hamburg 1963
Elias, Norbert: Über den Prozess der Zivilisation, Bern 1969
Feuerbach, Ludwig: Das Wesen der Religion, Köln 1967
Feuerbach, Ludwig: Grundsätze der Philosophie der Zukunft, Frankfurt a.M. 1967
Flake, Otto: Marquis de Sade, München 1966
Freud, Sigmund: Psychologie des Unbewussten, Studienausgabe Bd. III, Frank-

furt/M. 1975
Freud, Sigmund: Die Traumdeutung, Studienausgabe Bd. II, Frankfurt a.M. 1972
Freud, Sigmund: Drei Abhandlungen über Sexualtheorie, Frankfurt a.M. 1961
Freud, Sigmund: Sexualleben, Studienausgabe Bd. V, Frankfurt a.M. 1972
Freud, Sigmund: Abriss der Psychoanalyse, Frankfurt a.M. 1976
Freud, Sigmund: Die Zerlegung der psychischen Persönlichkeit, in: Vorlesungen

zur Einführung in die Psychoanalyse und Neue Folge, Studienausgabe Bd. 1,
Frankfurt a.M. 1969

Fromm, Erich: Analytische Sozialpsychologie und Gesellschaftstheorie, Frank-
furt/M. 1972

Gehlen, Arnold: Anthropologische Forschung, Reinbek/Hamburg 1970
Gramsci, Antonio: Gefängnishefte, Hamburg 1991
Greiffenhagen, Martin: Propheten, Rebellen und Minister, Intellektuelle in der Po-

litik, München 1986
Greve, Jens: Jürgen Habermas, Eine Einführung, Konstanz 2009
Groß, Martin: Klassen, Schichten, Mobilität, Wiesbaden 2013
Habermas, Jürgen: Zwischen Naturalismus und Religion, Frankfurt a.M. 2005
Habermas, Jürgen: Die neue Unübersichtlichkeit, Frankfurt a.M. 1985

Literaturliste

184

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Habermas, Jürgen: Technik und Wissenschaft als Ideologie, Frankfurt a.M. 1969
Habermas, Jürgen: Vorstudien und Ergänzungen zur Theorie des kommunikativen

Handelns, Frankfurt a.M. 1989
Habermas, Jürgen: Theorie des kommunikativen Handelns, 2. Bd., Frankfurt a.M.

1981
Habermas, Jürgen: Theorie und Praxis, Frankfurt a.M. 1972
Habermas, Jürgen: Analytische Wissenschaftstheorie und Dialektik. Gegen einen

positivistisch halbierten Rationalismus. In: Theodor W. Adorno u.a.: Der Positi-
vismusstreit in der deutschen Soziologie, Darmstadt/Neuwied 1972

Halbwachs, Maurice: Entwurf einer Psychologie sozialer Klassen, Konstanz 2001
Haren van, Werner: Grundrisse einer Theorie der Intellektuellen, Köln 1988
Harlow, Harry F.: The Nature of Love, Amer. Psychol. 13, 1958
Haug, Frigga: Frauen und Theorie, in: Das Argument 132, 24. Jg., Berlin 1982
Haug, Frigga: Die Moral ist zweigeschlechtlich wie der Mensch, in: Das Argument

141, 25. Jg., Berlin 1983
Haug, Frigga: Geschlechterverhältnisse, Berlin 1984, Argument-Sonderband AS

110
Haug, Frigga: Subjekt Frau, Berlin 1985, Argument-Sonderband AS 117
Hecken, Thomas: Das Versagen der Intellektuellen, Eine Verteidigung des Kon-

sums gegen seine deutschen Verächter, Bielefeld 2010
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Grundlinien der Philosophie des Rechts, Frank-

furt a.M. 1969 
Hegel, G.W.F.: Vorlesungen über die Ästhetik 1, Werke 13, Frankfurt a. M. 1986
Hegel, G.W.F.: Enzyklopädie, Stuttgart 1955
Hegel, G.W.F.: Phänomenologie des Geistes, Frankfurt a.M., Berlin, Wien 1970
Hegel, G.W.F.: Wissenschaft der Logik II, Frankfurt a. M. 1969
Hegel, G.W.F.: Jenenser Realphilosophie II, Leipzig 1931
Hegel, GWF: Die Wissenschaft der Logik II, Frankfurt a.M. 1986
Hegel, GWF: Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften I, Frankfurt a.M.

1987
Heidegger, Martin: Über den Humanismus, Frankfurt a.M. 1949
Heidegger, Martin: Sein und Zeit, Tübingen 2006
Heller, Agnes: Das Leben ändern, Radikale Bedürfnisse, Frauen, Utopie, Hamburg

1981
Hervé, Florence (Hg.): Geschichte der Frauenbewegung, Köln 1982
Holzkamp, Klaus: Sinnliche Erkenntnis – Historischer Ursprung und gesellschaft-

liche Funktion der Wahrnehmung, Frankfurt/M. 1975
Horkheimer, Max/Adorno, Th. W.: Dialektik der Aufklärung, Frankfurt a.M. 1971

Literaturliste

185

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Hurrelmann, Klaus: Einführung in die Sozialisationstheorie, Weinheim/Basel 2002
Jung, Thomas/Stefan Müller-Doohm (H.g.): Fliegende Fische, Eine Soziologie des

Intellektuellen in 20 Porträts, Frankfurt a.M. 2008
Kant, Immanuel: Sämtliche Werke, Bd. 6, Ästhetische und religions-philosophi-

sche Schriften, Leipzig 1924
Kellogg, Winthrop N. u.a.: The ape and the child, New York 1933
Klein, Melanie: Die Psychoanalyse des Kindes, München 1970
Kofler, Leo: Soziologie des Ideologischen, Stuttgart 1975
Kofler, Leo: Aggression und Gewissen, Grundlegung einer anthropologischen Er-

kenntnistheorie, München 1973
Kofler, Leo: Der asketische Eros, Wien 1967
Lawick-Godall, Jane: Wilde Schimpansen, Reinbek/Hamburg 1971
Lambrecht, Lars: Intellektuelle Subjektivität und Gesellschaftsgeschichte, Frank-

furt a.M. 1985
Leakey, Richard E./R. Lewin: Origins, London 1978
Lepenies, Wolf: Aufstieg und Fall der Intellektuellen in Europa, Frankfurt a.M.

1992
Lepp, Ignace: Der Lebensstil des Intellektuellen, Würzburg 1966
Lippe, Rudolf zur: Der gefühlte Mangel, in: Uwe Pörksen, Camelot in Grunewald,

Szenen aus dem intellektuellen Leben der achtziger Jahre München 2014
Lukács, Georg: Zur Ontologie des gesellschaftlichen Seins, Neuwied, Berlin 1971
Lukács, Georg: Ontologie-Arbeit, Neuwied, Darmstadt 1973
Lukács, Georg: Nietzsche als Begründer des Irrationalismus der imperialistischen

Periode, in: Die Zerstörung der Vernunft, Bd. II, Darmstadt, Neuwied 1974
Lukács, Georg: Ästhetik IV, Neuwied, Darmstadt 1972
Malinowski, Bronislaw: Geschlecht und Verdrängung in primitiven Gesellschaften,

Frankfurt/M. 1984
Mannheim, Karl: Heidelberger Briefe, zit. in: Georg Lukács: Karl Mannheim und

der Sonntagskreis, Frankfurt a.M. 1985
Mannheim, Karl: Ideologie und Utopie, Frankfurt a.M. 1985
Marcuse, Herbert: Triebstruktur und Gesellschaft, Frankfurt a.M. 1971
Marcuse, Herbert: Der eindimensionale Mensch, Neuwied, Berlin 1967
Marx, Karl: Ökonomisch-philosophische Manuskripte, MEW Ergänzungsband 1,

Berlin 1973
Marx, Karl: Die Frühschriften, Stuttgart 1964
Masters, W./Johnson, v.E.: Die sexuelle Reaktion, Reinbek/Hamburg 1974
Mayer, Martin (Hg): Intellektuellendämmerung?, München, Wien 1992
Mead, Margaret: Jugend und Sexualität in primitiven Gesellschaften, München

1970

Literaturliste

186

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Menschik, Jutta: Feminismus, Berlin 1978
Müller-Commichau, Wolfgang: Intellektuelle als Pädagogen – Pädagogen als Intel-

lektuelle. Die Kunst der zulassenden Lehre, Baltmannsweiler 2012
Müller-Doohm, Stefan: Jürgen Habermas, eine Biographie, Berlin 2014
Norwood, Robin: Wenn Frauen zu sehr lieben, Reinbek/Hamburg 1987
Nietzsche, Friedrich: Werke in drei Bänden, München 1954
Nietzsche, Friedrich: Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik, Studien-

ausgabe 1, Frankfurt a.M., Hamburg 1968
Nietzsche, Friedrich: Also sprach Zarathustra, München 1966
Olivier, Christiane: Jokastes Kinder, Die Psyche der Frau im Schatten der Mutter,

Düsseldorf 1987
Payr, Heinrich: Der kritische Imperativ, Zur Psychologie von Intellektuellen, Wien

1997
Piaget, Jean: Das Erwachen der Intelligenz beim Kinde, Stuttgart 1975
Platon: Höhlengleichnis, in: Platon Hauptwerke, Leipzig 1938
Pörksen, Uwe: Camelot in Grunewald, Szenen aus dem intellektuellen Leben der

achtziger Jahre, München 2014
Popper, Karl R.: Ausgangspunkte. Meine intellektuelle Entwicklung, München

2012
Prinz, Alois: Hannah Arendt oder ihre Liebe zur Welt, Berlin 2013
Reich, Jens: Abschied von den Lebenslügen, Die Intelligenz und die Macht, Berlin

1992
Reich, Wilhelm: Die Massenpsychologie des Faschismus, Frankfurt a.M. 1974
Róheim, Géza: Psychoanalyse und Anthropologie, drei Studien über die Kultur

und das Unbewusste, Frankfurt/M. 1977
Sartre, Jean-Paul: Die Intellektuellen und die Revolution, Neuwied/Berlin 1971
Sartre, Jean-Paul: Plädoyer für die Intellektuellen, Reinbek bei Hamburg 1995
Sartre, Jean-Paul: Drei Essays, Frankfurt a.M. 1977
Scheible, Hartmut: Theodor W. Adorno, Reinbek bei Hamburg 1989
Schiller, Friedrich.: Über die ästhetische Erziehung des Menschen, Stuttgart 1975
Schopenhauer, Arthur: Parerga und Paralipomena, Sämtliche Werke, 6.Bd., Wies-

baden 1947, Kap. 27
Schopenhauer, Arthur: Die Welt als Wille und Vorstellung, Sämtliche Werke,

Wiesbaden 1947
Schumpeter, Joseph A.: Kapitalismus, Sozialismus und Demokratie, Tübingen

2005
Seyfarth, Constans u.a. (Hg.): Seminar: Religion und gesellschaftliche Entwicklung,

Studien zu Max Weber, Frankfurt a.M. 1973
Sloterdijk, Peter: Zit. in Dietz Bering, die Epoche der Intellektuellen, Berlin 2011

Literaturliste

187

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004


Sloterdijk, Peter: Sphären III Schäume, Frankfurt a.M. 2004
Sontheimer, Kurt: Das Elend unserer Intellektuellen, Hamburg 1976
Speier, Hans: Die Intellektuellen und die moderne Gesellschaft, Graz 2007
Spitz, René: Vom Dialog, Stuttgart 1976
Spitz, René: Vom Säugling zum Kleinkind, Naturgeschichte der Mutter-Kind-Be-

ziehungen im ersten Lebensjahr, Stuttgart 1969
Thomä, Dieter: Im Dreieck balancieren. Der Intellektuelle als Zeitgenosse, in:

Wenzel, Uwe Justus (Hg.), Der kritische Blick, Über intellektuelle Tätigkeiten
und Tugenden, Frankfurt a.M. 2002

Weber, Max: Wirtschaft und Gesellschaft, Tübingen 1922
Weingartz-Perschel, Karin: Darstellung des Begriffs der Arbeit als marxistische

Zentralkategorie unter Berücksichtigung der Freudschen Libidotheorie, Frank-
furt/M., Bern 1981

Weingartz-Perschel, Karin/Olivier, Antje: Komponistinnenlexikon von A–Z, Düs-
seldorf 1988

Weingartz-Perschel, Karin: Das Ewig Weibliche als ideologische Metapher, Frank-
furt a.M. u.a. 1990

Weingartz-Perschel, Karin: Karl Marx-Ecce Homo, Kirchheim 2018
Weissensteiner, Friedrich: die Frauen der Genies, München 2004
Wenzel, Justus (H.G.): Der kritische Blick, Über intellektuelle Tätigkeiten und Tu-

genden, Frankfurt a.M. 2002
Young-Bruehl, Elisabeth: Hannah Arendt, Leben, Werk und Zeit, Frankfurt a.M.

2000
Zimmermann, Norbert: Der ästhetische Augenblick, Theodor W. Adornos Theorie

der Zeitstruktur von Kunst und ästhetischer Erfahrung, Frankfurt/M., Bern,
New York, Paris 1989

Literaturliste

188

https://doi.org/10.5771/9783828872004 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:57:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872004

	Vorwort
	Einleitung
	I. Grundkonflikte der Intellektuellen
	II. Die Besonderheit libidinöser Erfahrung
	1. Bedürfnisstruktur
	2. Der Organismus
	3. Lust als Transfer

	III. Gibt es ein geschlechtsspezifisches Bewusstsein?
	1. Genetische Voraussetzungen
	2. Soziale Bedingungen
	3. Psyche

	IV. Intelligenz
	V. Das Geschlechterverhältnis
	1. Die Liebe
	2. Die Schönheit
	3. Intellektualität
	4. Der Fall Hannah Arendt

	VI. Zum Verhältnis von Libido und Ratio im Spiegel der Klassen
	1. Unterschicht (Proletariat)
	2. Oberschicht (Bourgeoisie)
	3. Mittelschicht (Kleinbürgertum)

	VII. Der sogenannte Intellektuelle
	1. Mögliche Vielfalt der Einordnungen
	a. Der Kommunikative
	b. Der Werturteilsfreie
	c. Der Freischwebende
	d. Der Sehnsüchtige
	e. Der Protagonist
	f. Der Widersprüchliche
	g. Der Verantwortliche
	h. Der Marxistische
	i. Der Transintellektuelle

	2. Ein semiotischer Versuch der Begriffsannäherung

	VIII. Der authentische Intellektuelle
	IX. Plädoyer für die Intellektuellen
	X. Drei Beispiele typisch intellektueller Werdegänge
	1. Karl R. Popper
	2. Theodor W. Adorno
	3. Jürgen Habermas

	Literaturliste

