
II. Glückseligkeit, Flexibilität, Affektivität 53

künstlerischen Betätigung und des Widerstands in den Raum.9 Byung-Chul Han

stellt dem wiederum seine These der klassenlosen Vereinzelung der Individuen ent-

gegen, die ein Handeln als Kollektiv verunmöglicht.10

Im Folgenden werden einige sozialphilosophische Positionen beleuchtet, die in

diesem Zusammenhang für den Themenbereich des Scheiterns von Relevanz sind.

1. Disziplin der Glückseligkeit: Pascal Bruckner, Sara Ahmed

Pascal Bruckner zeichnet in seiner Publikation Verdammt zum Glück. Der Fluch der

Moderne (2001, erstmals erschienen auf Französisch im Jahr 2000) die Entwicklung

der heute in der ›westlichen Welt‹ dominierenden Glücksvorstellung von einer trü-

gerischen Hoffnung11 im Sinne Sigmund Freuds hin zu einer pflichtbehafteten Idee im

Laufe des 20. Jahrhunderts nach, die sich auf zwei Sachverhalte gründe: Erstens

basiere der Kapitalismus nach seiner vielzitierten Transformation von einem Sys-

tem der Produktion hin zu einem System des Konsums also nicht mehr vorrangig

auf Arbeiten und Sparen, sondern auf Ausgeben und Verschwenden;12 Zweitens ha-

be sich das Individuum in der westlichen Welt von autoritären Repressionen und

sonstigen Hindernissen im Leben so weit befreit, dass es im Fall eines Scheiterns

ausschließlich selbst verantwortlich gemacht werden kann.13

Bruckner, der in dieser Hinsicht durchaus als Kulturpessimist bezeichnet wer-

den kann, verweist wie auch Stefan Zahlmann in diesem Zusammenhang auf das

1776 in der amerikanischen Unabhängigkeitserklärung verbriefte, unabänderliche

und gottgegebene Recht auf das Streben nach Glück: »We hold these truths to be

self-evident, that all men are created equal, that they are endowed, by their Creator,

with certain unalienable Rights, that among these are Life, Liberty, and the Pursuit

of Happiness.« Das Recht auf und die Pflicht zum Glück sind nach Bruckner zwei

Seiten derselben Medaille, die in der angloamerikanischen Kultur besonders stark

in der Verantwortung jedes/r einzelnen liegen.

9 Vgl. Nigro 2017; Hardt und Negri 2003; Siehe auch Penz und Sauer 2016, 67.

10 Vgl. Han 2014, 15.

11 Bruckner 2001, 51.

12 »Eine neue Strategie, die die Lust einbezieht, anstatt sie auszuschließen, die den Antago-

nismus zwischen der ökonomischen Maschinerie und unseren Trieben aufhebt und letztere

zum eigentlichenMotor der Entwicklungmacht.« Ebd., 51. Für denÜbergang hin zumSystem

der Konsumtion, siehe auch Bell 1991; Junge 2014.

13 Vgl. Bruckner 2001, 51. Bruckner geht noch weiter und definiert den Glücksbegriff der demo-

kratischen Welt als »unbändige Genusssucht«, jenen der kommunistischen als »Herrschaft

der allgemein dekretierten Glückseligkeit« im Sinne staatlich gelenkter Versuche, die Men-

schen gegen ihren Willen besser zu machen. Vgl. Bruckner 2001, 51-52.

https://doi.org/10.14361/9783839458181-006 - am 15.02.2026, 00:25:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458181-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Scheitern als Performance

Dass jene freiheitliche Grundordnung bis heute in der US-amerikanischen Kul-

tur verankert sei, werden auch populärwissenschaftliche Theorien und Ratgeber

rund um eine heraufbeschworene Start-up-Mentalität nicht müde zu betonen: Es

wird transportiert, dass jede*r seines/ihres eigenen Glückes Schmied, und Schei-

tern als Teil des Lernprozesses durchaus erwünscht sei. Was in den Vereinigten

Staaten gang und gäbe sei, verunmögliche aber allgemein im ›alten‹ Europa, und

speziell im deutschsprachigen Raum die dem Kulturraum eigene German Angst14,

in diesem Fall die German Angst of Scheitern.15

Abseits der Frage nach der Existenz einer spezifischen German Angst lassen

sich sehr wohl Differenzen in der Bedeutung und dem Wortgebrauch erkennen:

Während das englische to fail dem Deutschen sich irren oder auch fehlen entspricht,

kommt dem deutschen scheitern eine existenziellere, endgültigere und irreversible-

re Bedeutung zu.16

Die Geburt des individuellen Versagens in der europäischen Aufklärung

In seiner gegenwärtigen biografischen Bezugnahme ist der Begriff des Scheiterns

seit dem 18. Jahrhundert nachgewiesen.17 Ausgehend von einem ursprünglich me-

chanistischen und nicht direkt beeinflussbaren Moment, das Stefan Zahlmann aus

dem Terminus des Zerscheiterns – im Sinne eines Verlusts der Funktionsfähigkeit

– herleitet, brachte der Geist der Aufklärung eine Bedeutungsverschiebung mit

sich.18 Nicht mehr eine höhere Macht, sondern der Mensch selbst verantworte-

te von der Aufklärung an sein eigenes Glück. Und aus der Verantwortung für das

eigene Glück folgt jene für das eigene Scheitern.

Eine ebenso starke Wirkung entfaltete jedoch andererseits das ältere und bis

heute nachwirkende Konzept der Sünde. Im Judentumwurde es als Erzählung ein-

gesetzt, innerhalb derer Ereignisse wie Schicksalsschläge undUnglücksfälle als von

14 Der Begriff Angst aus dem deutschen und niederländischen Sprachgebrauch wurde 1844 von

Søren Kierkegaard in die Philosophie eingeführt und später unter anderem von Martin Hei-

degger, Jean-Paul Sartre und Karl Jaspers übernommen. German Angst beschreibt eine Reihe

von für den deutschen Kulturraum charakteristisch empfundene Verhaltensweisen wie Zö-

gerlichkeit, Mutlosigkeit und Sicherheitsbedürfnis, ist aber höchst umstritten.

15 Siehe etwa Schimroszik 2017, bes. 45-49.

16 Außerdem beschreibt im Englischen das geflügelte Wort fail forward, in etwa gleichbedeu-

tend mit aus seinen Fehlern lernen, eine positive Umkehrung des Begriffs. Dass diese sprachli-

chenDifferenzen auf Unterschiede des angelsächsischen und des europäischen Kulturraums

weisen, schreibt Wolfram Backert in seiner soziologischen Abhandlung über verschiedene

Kulturen des Scheiterns in den USA, Deutschland und Japan: Siehe Backert 2004; Siehe dazu

auch das Kapitel Etymologie dieser Publikation.

17 Vgl. Zahlmann 2005, 11.

18 Vgl. ebd., 11. Damit zusammen fällt der von Reinhart Koselleck geprägte Begriff der Sattel-

zeit, in der sich mit den gesellschaftlichen Umwälzungen um 1800 für die Moderne wichtige

Konzepte (die Familie, das Bürgertum etc.) neu formten oder wandelten.

https://doi.org/10.14361/9783839458181-006 - am 15.02.2026, 00:25:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458181-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Glückseligkeit, Flexibilität, Affektivität 55

Jahwe gewollt verstanden wurden. Dieses Konzept wurde von der christlichen Es-

chatologie übernommen, die gleichzeitig auch zur Entstehung einer linearen Zeit-

vorstellung beitrug. Als schicksalhaft empfundene Ereignisse bekamen dadurch ei-

nen höheren Sinn und bedurften einer Besserung der Sünder*innen. Anders ge-

sagt entwickelte sich mit der Verheißung und der Idee der endzeitlichen Erlösung

auch der Tatbestand der irdischen Versündigung: Dass der schicksalhafte Tod Jesu

am Kreuz vorherbestimmt ist, macht alle gläubigen Christ*innen zu Mitverant-

wortlichen.19 Seine Hinrichtung bedeutet die Erlösung von der Erbsünde, mit der

sich jeder und jede schon von Geburt an belastet sieht.20 Die daraus abgeleitete

individuelle Handlungsfreiheit hat ihre Kehrseite in der drohenden Versündigung:

»Mit der Sünde bekommt der Mensch seine Autonomie, Gestaltungsfreiheit und

die Möglichkeit der individuellen Verfehlung!«21

Gesellschaftspolitisch setzt die Wahrnehmung des Scheiterns in seiner gegen-

wärtigen Bedeutung ein modernes Weltbild voraus, das die Individuen nach Er-

folg streben und an die Geschichte als Motor des Fortschritts glauben lässt. Inso-

fern kann davon ausgegangen werden, dass das Konzept des individuellen Schei-

terns maßgeblich von den gesellschaftlichen Umwälzungen der industriellen Re-

volution im späten 18. und frühen 19. Jahrhundert geformt wurde, was uns zur

Frage nach der Verflechtung von persönlichem Scheitern und den Logiken kapita-

listischer Marktwirtschaft zurückführt. Der Beschäftigung mit dem individuellen

Glück, einem möglichen Konterpart des Scheiterns, liegt wiederum die Konzep-

tion eines moralischen Subjekts22 zugrunde, die ihren Ausgang in der europäischen

Aufklärung des 18. Jahrhunderts fand: In der Antike noch als göttliche Strafe für

menschliche Selbstüberschätzung verstanden, wurde das Scheitern mit der euro-

päischen Aufklärung zu einer persönlichen, individuellen Erfahrung.23 Einherge-

hend mit einem Gefühl der Selbstbestimmung, später noch potenziert durch die

Ideen der Französischen und Amerikanischen Revolution, wurde das Glück also

zuerst aus den Sphären des Schicksals bzw. des göttlichen Gutdünkens emanzi-

piert und schließlich individualisiert. In abendländisch-individualistischen Kultu-

ren ist der Mensch also weitgehend selbst für sein Glück verantwortlich, was Pascal

Bruckner überspitzt als Verpflichtung zum Glück formuliert:

19 »In jedem Moment, in dem wir vom Apfel der Erkenntnis kosten, wird Jesu gekreuzigt.«

Machnik-Kiss 2017, 156f.

20 »Die Zeit ist für uns wirklich, weil sie einen Sinn hat: die Erlösung. Oder auch Genugtuung:

Bezahlung für seine Schuld. Versöhnung mit Gott.« Ebd., 196.

21 Ebd., 210.

22 Bähr 2005, 36-37.

23 Vgl. Kix 2017; Vgl. Zahlmann 2005, 11; Tursi 2014, 192. Zur Verlagerung des Glücksbegriffs aus

dem religiösen Jenseits ins weltliche Diesseits im 18. Jahrhundert, siehe Bruckner 2001.

https://doi.org/10.14361/9783839458181-006 - am 15.02.2026, 00:25:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458181-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Scheitern als Performance

Unter Verpflichtung zum Glück verstehe ich also die Ideologie der zweiten Hälfte

des 20. Jahrhunderts, die dazu anhält, alles unter dem Aspekt entweder des Ver-

gnügens oder der Unannehmlichkeit zu sehen, verstehe ich die Tatsache, dass ei-

ne allgemeine Euphorie dekretiert wird und diejenigen, die das Glück nicht abon-

niert haben, in die Scham und ins Unglück verstoßen werden.24

Dieses behauptete Primat des Glücks in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts

kann zumindest als grob verallgemeinernd bezeichnet werden, wenn man sich

etwa die Philosophie des Existenzialismus vergegenwärtigt, die in der Ideenge-

schichte des 20. Jahrhunderts keine unbedeutende Rolle spielt. Albert Camus be-

schreibt in Der Mythos von Sisyphos die Absurdität (von lat. absurdus für »misstö-

nend«) als Grundkonditionmenschlichen Daseins. DerMensch kann demnach kei-

nen Sinn erkennen in der Welt, die ihm fremd bleiben muss. Die Absurdität tritt

dem Menschen unter anderem in Form des Schicksals entgegen. Das Schicksal

wiederum kennt keinen Unterschied zwischen Gut und Böse: Weder das Scheitern

noch der Erfolg sind wirklich vom Subjekt steuerbar. Der persönliche Verdienst am

Glück ist deshalb aus einer existenzialistischen Perspektive heraus kritisch zu be-

werten, da sowohl das Glück als auch dessen Ausbleiben unvermeidlich seien. Der

moderne Mensch empfinde aber nur das Scheitern als unausweichlich, was Camus

entschieden kritisiert:

Das menschliche Herz hat die fatale Neigung, nur etwas Erdrückendes Schicksal

zu nennen. Aber auch das Glück ist, da es unvermeidlich ist, auf seine Weise un-

vernünftig. Trotzdem rechnet der moderneMensch es sich als Verdienst an, wenn

er es überhaupt erkennt.25

Dass sichMenschen nur ihre positiven Erfahrungen selbst anrechnen, während die

negativen als unausweichliche Schicksalsschläge gelten, ist laut Camus falsch, weil

sowohl das Glück als auch sein Ausbleiben unausweichlich sind. Camus würde in

dem Sinne mit Bruckner darin übereinstimmen, dass es keine Verpflichtung zum

Glück geben sollte, wenn auch aus einem anderen Grund, nämlich aufgrund seiner

Unausweichlichkeit, die jede Willensbekundung obsolet macht.

Bruckner sieht jedenfalls eine Wurzel dieser von ihm benannten Verpflichtung

in der Französischen Revolution. Der französische Schriftsteller und Revolutio-

när Louis Antoine Léon de Saint-Just konstatierte nämlich 1794 vor dem franzö-

sischen Nationalkonvent: »Le bonheur est une idée neuve en Europe.« Dem hält

Pascal Bruckner entgegen, das Streben nach Glück sei schon vom Christentum, in

der Tradition der griechischen Philosophie, ausdrücklich anerkannt, jedoch in den

24 Bruckner 2001, 13.

25 Camus 1997, 169.

https://doi.org/10.14361/9783839458181-006 - am 15.02.2026, 00:25:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458181-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Glückseligkeit, Flexibilität, Affektivität 57

Bereich des Unerreichbaren verschoben worden: »Das Glück [wurde] außer Reich-

weite des Menschen gestellt, ins Paradies oder in den Himmel verlegt.«26 Erst das

18. Jahrhundert holte das Glück ins Diesseits zurück;27 Aufklärung und Franzö-

sische Revolution brachten dann ein »Glücksversprechen an die gesamte Mensch-

heit.«28 Bruckner zitiert in diesem Zusammenhang Voltaire, der in seinem Gedicht

Le Mondain (1736) schrieb: »Das Paradies auf Erden ist da, wo ich bin.«29 Der mo-

derne, säkulare Glücksbegriff wird so mit der menschlichen Biografie verbunden

und individualisiert: »Scheitern wird zum individuellen Konflikt.«30

Im Vergleich zu seiner ursprünglichen Verwendung hat der Begriff seit der

Aufklärung allein schon aufgrund der veränderten Lebensumstände inzwischen

eine semantische Erweiterung erfahren.31 Da das Subjekt der Gegenwart an an-

deren Lebensrealitäten scheitert, hat sich das Signifikat verschoben. In bestimm-

ten Kontexten ist das Scheitern inzwischen positiv konnotiert, weil es über den

ihm zugesprochenen Lerneffekt eine ständige Verbesserung des/der Betroffenen

ermögliche. Das scheiternde Individuum, so Nora Weinelt, »fügt sich […] nahtlos

in eine Leistungsgesellschaft ein, die Selbstoptimierung als ihr Credo begreift.«32

Der Begriff Scheitern wird gegenwärtig inflationär verwendet; Der Diskurs darüber

ist diffus und der Begriff selbst semantisch instabil. Was Nora Weinelt für den

Heldenbegriff beschreibt, gilt auch für das Scheitern: Beide sind den veränderten

Herausforderungen der Moderne ausgesetzt, und beide Begriffe sind, als Projekti-

onsfläche angelegt, sehr dehnbar.33

Konzepte biografischer Normalität

Im Zuge von Urbanisierung und Industrialisierung im 19. Jahrhundert entstanden

neue sozial vorgegebene, normative Lebenslaufmuster. Die Erfahrung der Arbeit

in Handwerks- und Industriebetrieben hat das Leben der Arbeiter*innen in die

Phasen der Ausbildung, des Erwerbslebens und des Ruhestandes vorgeformt.

26 Bruckner 2001, 17.

27 Vgl. ebd., 17. Siehe auch den Verweis auf die amerikanische Unabhängigkeitserklärung von

1776 im Kapitel Glück als Pflichtübung.

28 Ebd., 37.

29 Voltaire, zit.n. ebd., 37.

30 Zahlmann 2005, 11.

31 Es sei hier angemerkt, dass sich damalige Ideen von Freiheit und Selbstbestimmung schon

allein aufgrund veränderter gesellschaftlicher Rahmenbedingungen bis ins 21. Jahrhundert

hinein maßgeblich verändert haben; Nicht zu sprechen von den veränderten Lebensrealitä-

ten: So sind etwa heute in stark individualisierten Gesellschaften die Lebensläufe viel weni-

ger stark vorgegeben also noch vor 50 Jahren, was im Allgemeinen mehr Möglichkeiten zur

Selbstbestimmung bietet.

32 Weinelt 2015, 18.

33 Vgl. ebd., 18.

https://doi.org/10.14361/9783839458181-006 - am 15.02.2026, 00:25:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458181-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Scheitern als Performance

Die damit verbundene Entstehung neuer Geschlechterrollen, neuer Formen der

Freizeitgestaltung und des Konsums sowie neuer Wertvorstellungen des Bürger-

und Kleinbürgertums haben wiederum die Selbstwahrnehmung derMitglieder an-

derer sozialer Gruppen geprägt.34 Es bildeten sich so Konzepte biografischer Norma-

lität, die das Leben als »Abfolge alters- und geschlechtsspezifischer Abschnitte«35

definieren.

Konzepte biografischer Normalität und ihre Anforderungen an das Individu-

um wiederum spielten eine wesentliche Rolle in Sigmund Freuds Erforschung der

(heute nicht mehr als Krankheit klassifizierten) Hysterie. Jener erklärte in seinem

1930 veröffentlichten Werk Das Unbehagen in der Kultur das individuelle Glück

für prinzipiell unvereinbar mit den Anforderungen des sozialen Zusammenle-

bens, dessen Grundlage immer der Triebverzicht sei.36 Freuds mechanistisches

Glücksverständnis setzt also den Verzicht des Auslebens nicht gesellschaftsfähiger

Triebe voraus. Ist es doch nach ihm gerade der Teil der eigenen, vorwiegend

triebgesteuerten Wünsche, die das Individuum unterdrücken muss, um in der

Gesellschaft leben zu können.37 Das Lustprinzip dränge auf die »Abwesenheit von

Schmerz und Unlust«: »Was man im strengsten Sinne Glück heißt, entspringt

der eher plötzlichen Befriedigung hoch aufgestauter Bedürfnisse und ist seiner

Natur nach nur als episodisches Phänomenmöglich.«38 Diese Definition zeugt von

Freuds Glücksverständnis auf einer affektiven, kurzfristigen Ebene, im Gegensatz

zu einem langfristigen Streben nach einem glückerfüllten Leben. Wie für viele

andere Autor*innen auch, ist für Freud das Glück nur vor einer Kontrastfläche des

Unglücks erfahrbar.

Sara Ahmed weist darauf hin, dass Emotionen und Gefühle nicht nur gesell-

schaftlich kodiert und hervorgebracht, sondern auch vergeschlechtlicht sind. Sie

hat 2010 mit The Promise of Happiness (auf Deutsch erschienen 2018 als Das Glück-

versprechen. Eine feministische Kulturkritik) eine Kulturkritik des Imperativs zum

Lebensglück veröffentlicht, die queer-feministische Perspektiven miteinschließt.

34 Vgl. Zahlmann 2005; Siehe auch Althaus 2001a. Zur Bedeutung der Kultur der Bürgertums

im 19. Jahrhundert, vgl. Campbell 2005, bes. 31-35.

35 Zahlmann 2005, 11.

36 Herbert Marcuse entwickelte in den 1950er-Jahren aus dem Realitätsprinzip Freuds sein Leis-

tungsprinzip, nach dem der Mensch in der kapitalistischen Industriegesellschaft zu Triebver-

zicht, Lustaufschub und Arbeit gezwungen werden, deren Ausmaß über die Notwendigkeit

des reinen Überlebens hinausgeht. Siehe Marcuse 1995.

37 Freud 2000b, 42f.; Zit. nach Bruckner 2001, 51.

38 Freud 2000b, 208; Siehe auch Bruckner 2001, 50-51. Die Triebunterdrückung zur Erhaltung

der Gesellschaftsfähigkeit hallt später wider in Sennetts Ausführungen, wonach sich Indivi-

duen für zivilisierte Beziehungen untereinander nur bis zu einem bestimmten Grad öffnen

können. Vgl. Sennett 2013, 24.

https://doi.org/10.14361/9783839458181-006 - am 15.02.2026, 00:25:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458181-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Glückseligkeit, Flexibilität, Affektivität 59

Darin zeichnet sie anhand der Begriffsgeschichte von Happiness eine Bedeutungs-

verschiebung des Glücks von einem ursprünglich schicksalhaften Ereignis hin

zu einem eigenverantwortlichen Zustand nach: Dass das mittelenglische Hap

(auf Deutsch »Zufall, Möglichkeit, Glück, Aussicht«) auf eine Potenzialität des

Glücks weise,39 mute heute archaisch an, so Ahmed, da nun das Glück als direkte

Auswirkung des eigenen Handelns – des Einschlagens eines bestimmten Weges –

wahrgenommen wird.

Nach dieser Vorstellung wohnt gewissen Gegenständen das Glück oder eine

Verheißung davon inne, während man sich mit der Annäherung an andere vom

Glück entferne. Bestimmte Dinge gelten uns also als direkt glücksverheißend, auch

wenn sie selbst noch nicht erfahren worden sind, was Ahmed antizipatorische Kau-

salität nennt.40 Innerhalb einer Familie etwa wird Zuneigung und Liebe definiert

über das Schätzen derselben Dinge im Leben, über ähnliche Erwartungshaltungen

an ein gutes Leben. Klaffen nun die (kollektiven) Erwartungen an einen Zustand und

die tatsächliche Erfahrung damit auseinander, kann diese Diskrepanz zu Unbeha-

gen, Ärger oder Selbstzweifeln führen. Ahmed nennt die betroffenen Individuen

Affect Aliens, da sie sich mit ihren Gefühlen außerhalb der affektiven Gemeinschaft

wiederfinden.41

Normative Glücksvorstellungen verbinden es eng mit dem moralisch Guten,

und in heteronormativen Gesellschaften gehört dazu ein geregelter Lebenslauf,

die Hochzeit mit einem andersgeschlechtlichen Partner und die Gründung einer

eigenen Familie. Nach Ahmed führen Abweichungen davon aber nicht deshalb zu

Unglück, weil die queeren Individuen abseits dieser vorgeschriebenen Wege kein

Glück finden könnten; Vielmehr ist das queere Leben schon von vornherein als un-

glückliches Leben kodiert,42 und Ahmed begründet dies mit den Vorstellungen der

Eltern, nach denen die Kinder leben sollten, um glücklich zu werden.43

39 »Happiness is what happens, where the what is something good.« Ahmed 2009, 2.

40 Vgl. ebd., 2f.

41 »We become alienated—out of line with an affective community—when we are not happy

in proximity to objects that are attributed as being good.« Ebd., 4.

42 »The parent makes an act of identification with an imagined future of necessary and in-

evitable unhappiness. Such identification through grief about what the child will lose, re-

minds us that the queer life is already constructed as an unhappy life, as a life without the

»things« that make you happy: a husband and children.« Ebd., 8.

43 »The father is unhappy as he thinks thedaughterwill be unhappy if she is queer. Thedaughter

is unhappy as the father is unhappywith her being queer. The fatherwitnesses the daughter’s

unhappiness as a sign of the truth of his position: she will be unhappy because she is queer.

[…] The unhappy queer is unhappy with the world that reads queers an unhappy.« Ebd., 8f.

https://doi.org/10.14361/9783839458181-006 - am 15.02.2026, 00:25:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458181-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Scheitern als Performance

Wenn soziale Bindung darauf beruht, dass dieselben Lebensumstände glück-

lich machen, kann auch das Glück selbst zur gemeinsamen Sache werden.44 Hat

die Zufriedenheit einer Person Priorität, wird deren Glück zur gemeinsamen Sache.

Für queere Personen hänge die prekäre Anerkennung anderer daher davon ab, wie

gut sie sich an deren normative Glücksvorstellungen anpassen können.45 Das wie-

derum verlangt die (teilweise) Aufgabe der eigenen queeren Identität. So oder so

machen normative Glücksvorstellungen unglücklich, wenn die eigenen Wünsche

davon abweichen: »Happiness scripts are powerful even if we fail to refuse or fol-

low them, when our desires deviate from their straight lines. […] Deviation can

involve unhappiness.«4647

Insofern scheitert die queere Identität nicht am Lebensglück selbst, sondern

an den Erwartungen anderer an die eigenen Glücksvorstellungen, und im Falle von

queeren Personen bedeute eine Annahme der straighten Glücksvorstellungen zum

Teil auch die Aufgabe der eigenen Identität. Ahmed plädiert daher für das Recht

auf Unglücklichsein und die Entkoppelung der Glücksvorstellung von normativen

Lebensentwürfen.

Im Zusammenhang mit dieser Publikation sind Sara Ahmeds Ausführungen

vor allem aufgrund ihrer interpersonellen Perspektive von großer Relevanz. Wäh-

rend sich Bruckner auf einer Makroebene eher der Erwartungshaltung der Gesell-

schaft als Ganzes annimmt, untersucht Ahmed auf der Mikroebene den Einfluß

von Familie und Affective Communities auf die Identitätsfindung. Neben der Diskre-

panz zwischen Erwartungen und Empfindungen, dem Druck normativer Glücks-

vorstellungen und der Schlussfolgerung, dass Glück nicht unabhängig vom Glück

anderer existieren kann, geht sie besonders auch auf die queere und feministische

Perspektive ein, die Bruckner unbeachtet lässt.

Wenn Ahmed nicht nur an das Recht, sondern an die Pflicht appelliert, den

dominanten Erwartungen an ein glückliches Leben nicht zu entsprechen und sich

für das queere Unglück zu entscheiden – der »Verkörperung der Freiheit zum Un-

44 Ahmed verweist hier aufMax Schelers Unterscheidung von Gemeinschaften des Gefühls und

solchen des Zusammengehörigkeitsgefühls (engl. Communities of feeling and fellow-feeling).

Vgl. ebd., 6.

45 »[I]n being acceptable you must become acceptable to a world that has already decided what

is acceptable.« Ebd., 10; Hervorheb. im Original.

46 Ebd., 10.

47 DasAdjektiv queer kommtaus demenglischen Sprachraum,woes ursprünglich vonderNorm

abweichende Dinge, Personen oder Handlungen bezeichnete. In weiterer Folge wurde to

queer (dt. »stören; in die Quere kommen«) pejorativ für Menschen benutzt, die von hete-

ronormativen Regeln »abweichen«. Erst in den 1980er- und 1990er-Jahren eignete sich die

Lesben- und Schwulenbewegung den Begriff an, um ihn für sich positiv umzudeuten.

https://doi.org/10.14361/9783839458181-006 - am 15.02.2026, 00:25:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458181-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Glückseligkeit, Flexibilität, Affektivität 61

glück«48, kommt darin ihre Befürchtung zum Ausdruck, dass ansonsten das quee-

re Unglück außer Acht gelassen würde. Solange diese Welt die ›falschen‹ Dinge für

queere Personen als Glücksbringer propagiert, so Ahmed, muss man unglücklich

mit ihr bleiben: »We must stay unhappy with this world.«49 Denn schon der Druck

allein, sich für die Erwartungshaltungen anderer glücklich zu zeigen, kann un-

glücklich machen.50

Ahmeds Ausführungen deuten an, dass im Scheitern an Lebensentwürfen auch

Lust und Genugtuung liegen kann, vor allem, wenn es die Erwartungen anderer

sind, die es zu erfüllen gilt. Das gewählte Unglück hat ihrer Meinung nach eine

politische Dimension: An den Slogan »The personal is political« der feministischen

Bewegung erinnernd,51 ist die bewusste Entscheidung zum Unglück – so Ahmed

mit Bezug auf die Figur des feminist joykill, der/die auf Missstände aufmerksam

macht und damit die restliche Gruppe befremdet, vor allem auch eine politische

Entscheidung zur Selbstverwirklichung.

Arbeit am Selbst

Bruckners Ausführungen zur »Gestaltung des Ichs als immerwährender Aufgabe«52

spiegeln sich in aktuellen Diskursen der postoperaischen Theorie zur Arbeit am

Selbst. Diskurse über die Entgrenzung der Arbeit beziehen sich auf die grundle-

genden Untersuchungen Hannah Arendts zum Begriff der Arbeitsgesellschaft, der

in der deutschsprachigen Soziologie der 1980er-Jahre wieder aufgegriffen wurde.53

Hannah Arendt prägte Mitte des 20. Jahrhunderts den Begriff der Arbeitsge-

sellschaft für eine moderne Gesellschaft, in der der Arbeitstätigkeit eine Vorherr-

schaft gegenüber allen anderen menschlichen Tätigkeiten eingeräumt wird.54 In

ihrem Werk Vita activa oder Vom tätigen Leben (zuerst erschienen 1958 auf Englisch

als The human condition) unterscheidet sie die drei menschlichen Grundtätigkeiten

Arbeiten,Herstellen undHandeln. Galt die Arbeit beziehungsweise die Arendt’sche

48 »Queer enjoyment can thus be expressed as an embodiment of the freedom to be unhappy.«

Ahmed 2009, 15.

49 Ebd., 9; Hervorheb. im Original. »The unhappy queer is unhappy with the world that reads

queers as unhappy. The risk of promoting happy queers is that the unhappiness of this world

could disappear from view.« Ebd., 9.

50 »[T]he very pressure to be happy in order to show that you are not unhappy can create un-

happiness, to be sure.« Ebd., 10.

51 Der Slogan stammt aus der feministischen Bewegung der späten 1960er-Jahre und wurde

maßgeblich vom gleichnamigen Essay Carol Hanischs von 1970 geprägt. Er ist aus der Bewe-

gung heraus so zu verstehen, dass der Ursprung vieler persönlicher Erfahrungen (insbeson-

dere von Frauen) in der politischen Situation, denMachtstrukturen und der Geschlechterun-

gleichheit zu finden ist.

52 Bruckner 2001, 52.

53 Siehe etwa Matthes 1983a.

54 Arendt 1981, 116-117. Zum Begriff der Arbeitsgesellschaft, siehe Arendt 1981, 11; 115.

https://doi.org/10.14361/9783839458181-006 - am 15.02.2026, 00:25:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458181-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Scheitern als Performance

Vita activa seit Jahrtausenden als »Zeichen von Unfreiheit, Bürde und Strafe«55,

habe ihre Erhöhung seit dem 17. Jahrhundert dazu geführt, mit Beginn des 20.

Jahrhunderts »die Gesellschaft im Ganzen in eine Arbeitsgesellschaft zu verwan-

deln«56. Durch die Ausweitung der Ökonomie in den öffentlichen Raum trat die

gesellschaftliche Bedeutung der Arbeit immer mehr in den Vordergrund und ist

in der modernen Massengesellschaft dominierend geworden. Der Mensch wurde

zum animal laborans.

Dreißig Jahre nach Arendts Publikation wurde der Begriff der Arbeitsgesell-

schaft Anfang der 1980er-Jahre in deutschsprachigen soziologischen Debatten wie-

der aufgegriffen.57 Ein gegenwärtiger postoperaischerDiskurs erweitert dieDebat-

te um das aktive Leben mit dem Konzept des sogenannten kognitiven Kapitalismus,

in dem die »ganze Person produktiv« gemacht werden soll, was die Erwerbsarbeit

zu einem untrennbaren Teil eines umfassend zu begreifenden »aktiven Lebens«

macht.58

In den 1980er-Jahren wurde vielfach das Ende der Arbeitsgesellschaft konstatiert;

Heute wird der Begriff vor allem verwendet, um zu verdeutlichen, dass Arbeits-

strukturen das Individuum bis ins private Leben und die Persönlichkeit hinein be-

einflussen und bis zu einemgewissenGrad auch steuern.59 Ulrich Bröckling spricht

etwa von einem unternehmerischen Selbst, das Maurizio Lazzarato mithilfe eines ver-

innerlichten Befehls beschreibt, »sein eigener Chef zu werden, und d.h. alle Kosten

und Risiken, die die Unternehmen und der Staat auf die Gesellschaft abgewälzt ha-

ben, auf sich selbst zu nehmen.«60 Wenn die Arbeit als Unternehmung, als Projekt

verstanden wird, ändert sich auch die Wahrnehmung des Selbst als ausführendes

Subjekt. Viktorija Šiaulytė beschreibt aus der Perspektive der Kuratorin, was so

auch für andere Tätigkeitsbereiche gilt; Die Arbeit beginnt, das Leben zu durch-

dringen: »When all work is viewed as entrepreneurship, the new identity of the

55 Sasse 2006, 287; Zum Begriff der Vita activa, siehe Arendt 1981, 18-12.

56 Arendt 1981, 11. Andere Autor*innen setzen den Beginn der Arbeitsgesellschaft mit Ende des

18. Jahrhunderts an. Vgl. Heidenreich und Zirra 2013.

57 Vgl. Dahrendorf 1983, 25. Der 21. Deutsche Soziologentag 1982 in Bamberg, deren Begleit-

publikation »Krisensymptome in der Struktur und im Verständnis von Arbeit« diagnostizier-

te (Matthes 1983b, 11), bestimmte die Debatten lange und über die Soziologie hinaus; Die

Arbeitsgesellschaft wurde dort von Rudolf Dahrendorf in der Hoffnung auf ihre kollektive

Überwindung definiert als »Gesellschaft, die Arbeit in eigene Rollen fasst und diesen Rollen

eine prägende Bedeutung im Leben der Menschen wie in den Institutionen der Gesellschaft

zumisst.« (Dahrendorf 1983, 32). Weiters spricht Dahrendorf der Erwerbsarbeit insofern ei-

ne bestimmende Rolle zu, als dass sich die anderen Lebenssphären jeweils auf die Arbeit

beziehen: Die Ausbildung gilt als Sozialisierung für, die Freizeit als Erholung von, und der

Ruhestand als verdienter Lohn für das Arbeitsleben. Vgl. Dahrendorf 1983, 32f.

58 Vgl. Morini 2007, 46; Siehe auch Penz und Sauer 2016, 63.

59 Siehe etwa Sennett 1998; Später Pongratz und Voß 2004; Han 2014; Bröckling 2007.

60 Lazzarato 2012, 87; Siehe auch Penz und Sauer 2016, 153f.

https://doi.org/10.14361/9783839458181-006 - am 15.02.2026, 00:25:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458181-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Glückseligkeit, Flexibilität, Affektivität 63

flexible entrepreneur is itself also unfixed: you are an employee, a contractor, and

unpaid worker at the same time. Life as a whole becomes an enterprise.«61

Laut Lazzarato beziehen sich dabei die unternehmerischen Subjektivierungs-

prozesse gleichermaßen auf die »Arbeit« wie auch auf die »Arbeit am Selbst«.62

Damit beschreiben er und Bröckling eine Tendenz, die gegenwärtig im Kulturbe-

reich, aber auch in anderen dienstleistungsorientierten Tätigkeiten ablesbar ist:

Dass realpolitisch mit der zunehmenden Beschäftigung freier Dienstnehmer*in-

nen nicht nur die in fester Beschäftigung von der Arbeitgeber*innenseite bezahlten

Sozialleistungen, sondern auch das Risiko von Unterbeschäftigung auf die Arbeit-

nehmer*innen abgewälzt werden; Das unternehmerische Selbst wird angehalten, sich

nicht nur im beruflichen Bereich, sondern in allen Lebenslagen kreativ, flexibel, ei-

genverantwortlich, risikobewusst und kundenorientiert zu verhalten:63

Today, an entrepreneurial subjectivity is becoming the norm in our working, and

increasingly, everyday lives. Optimization schemes abound, in the measurement

and enhancement of work-efficiency and in relation to our own bodily and cogni-

tive activities (including sleep64), often implemented through smart technologi-

cal means and new spatial regimes.65

Es kann indes davon ausgegangen werden, dass diese (an Foucaults Biopolitik an-

schließenden) Formen der Ausübung von Macht und Kontrolle auch deshalb so

nahtlos von den betroffenen Subjekten übernommen und internalisiert werden,

weil es sich einfach gut anfühlt, etwas besser, schneller und reibungsloser zu er-

ledigen. Der freie Wettbewerb erhöht in diesem System der projektbasierten Ar-

beit66 zusätzlich den Druck auf die Arbeitnehmer*innen, sich unter der Aussicht

auf mögliche Nichtverlängerung der Projekte ständig zu verbessern. Mit anderen

Worten drückt sich die dem befristeten Projekt immanente Zukunftsangst in ei-

nem ständigen Verbesserungswillen aus: »Der Wettbewerb unterwirft das unter-

nehmerische Selbst dem Diktat fortwährender Selbstoptimierung, aber keine An-

strengung vermag seine Angst vor dem Scheitern zu bannen.«67

61 Šiaulytė 2019, unpag.

62 Lazzarato 2012, 87.

63 Vgl. Bröckling 2007, Klappentext.

64 Ein Beispiel: Würde uns jemand sagen, wir müssten nur noch vier Stunden schlafen und

könnten untertags trotzdem dieselben Leistungen erbringen, wer würde schon ablehnen?

2010 erschien ein Ratgeber, der mehrere Schlafphasen von insgesamt nur vier Stunden pro

Tag propagiert, nach dem Vorbild mehrerer Start-Up-Gründer*innen, die sich dadurch laut

eigener Aussage besser ihrem Projekt widmen konnten. Siehe dazu Ferriss 2010.

65 Šiaulytė 2019, unpag.

66 Zur projektbasierten Polis, siehe Boltanski und Chiapello 2013.

67 Bröckling 2007, Klappentext.

https://doi.org/10.14361/9783839458181-006 - am 15.02.2026, 00:25:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458181-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Scheitern als Performance

Die Soziologen G. Günter Voß und Hans J. Pongratz konzipierten 1998 mit

dem Arbeitskraftunternehmer einen wichtigen Vorläufer für Ulrich Bröcklings Un-

ternehmerisches Selbst (2007) und weitere soziologische Subjektivierungstheorien.

Der Arbeitskraftunternehmer ist ein Idealtypus des/der Arbeitnehmer*in, der in Re-

aktion auf den tiefgreifenden Strukturwandel der 1980er- und 1990er-Jahre in der

Erwerbsarbeit entstand und für deren flexibilisierte Bedingungen kennzeichnend

sei.68 Der Arbeitskraftunternehmer reagiert auf die zunehmende Durchorganisie-

rung von Arbeit und Freizeit mit einer Selbst-Rationalisierung, die sein gesamtes

Leben unter eine betriebliche Führung stellt.69 Die »neue Qualität des betriebli-

chen Zugriffs auf die Subjektivität der Arbeitenden«70 bedinge Arbeitnehmer*in-

nen, die sich durch Selbst-Kontrolle (die Planung und Überwachung der eigenen

Tätigkeit), Selbst-Ökonomisierung (die zielbewusste Vermarktung der eigenen Fä-

higkeiten inner- und außerhalb des Betriebs) und Selbst-Rationalisierung (Durch-

organisierung von Arbeit und Freizeit; Führen des gesamten Lebens auf eine be-

triebliche Art) auszeichnen.71 Die Entgrenzung der Arbeit, also deren Flexibilisie-

rung in Raum und Zeit, wird als sozialer Prozess zwar von Pongratz und Voß am-

bivalent beurteilt;72 Dennoch werden diese Entwicklungen vorrangig kritisch ge-

sehen, da ihre Auswirkungen so weitreichend sind: Auf die Flexibilisierung von

Arbeitsverhältnissen reagiert der Arbeitskraftunternehmer mit der Ökonomisierung

sowohl seiner Affekte, als auch seiner Freizeit.Während aber das Übergreifen zeit-

ökonomischer Anforderungen auf das Privatleben (etwa in Form von zu leisten-

den Überstunden) schon vorher bekannt war, sei das Neue und Problematische

am unternehmerischen Geist der eigenen Arbeitskraft, dass die Subjekte aktiv eine

»individuelle Zeitökonomie« entwickeln und praktizieren, was eine »eigenständig

gesetzte und kontrollierte umfassende Rationalisierung des gesamten Handelns

(und des gesamten Lebensrahmens) auf Basis zeitökonomischer Mechanismen«73

bedeutet. Die gesamte biografische Zeit des Arbeitskraftunternehmers wird unter

ökonomischenGesichtspunkten zur verfügbaren, ökonomisch verwertbaren Zeit.74

Umgekehrt werden nicht unmittelbar erwerbs- oder karriererelevante Phasen der

Biografie als vergeudet wahrgenommen.75

68 Vgl. Voß 1998, 473.

69 Vgl. Pongratz und Voß 2004, 24.

70 Voß 1994, 269.

71 Vgl. Voß 1998, 9-10; 140.

72 Siehe ebd., 473-475.

73 Jurczyk und Voß 2000, 180.

74 Jurczyk und Voß bedienen sich Bourdieus kulturellem Kapital, wenn sie von »zeitlichem«

Kapital sprechen. Vgl. ebd., 32, Anm. 20.

75 In der vermeintlichen Vergeudung der Lebenszeit klingen die Zeittheorie Georges Batailles

und Boris Groys’ an, die beide im Rahmen dieser Publikation noch genauer erläutert werden.

https://doi.org/10.14361/9783839458181-006 - am 15.02.2026, 00:25:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458181-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Glückseligkeit, Flexibilität, Affektivität 65

In der individuellen Zeitökonomie von Pongratz und Voß, in der sich die Ar-

beitnehmer*innen angesichts der auf sie abgewälzten unternehmerischen Verant-

wortungsbereiche selbst managen und ökonomisieren, bleibt keine Zeit für Mu-

ße. Die Muße wird allgemein als Zeit abseits jeglicher notwendigen Tätigkeiten,

als Zeit abseits der Arbeit definiert. Der Duden versteht die Muße als »freie Zeit

und [innere] Ruhe, um etwas zu tun, was den eigenen Interessen entspricht«76.

Byung-Chul Han geht in seiner Theorie der Zeitökonomie noch bedeutend weiter

als G. Günter Voß: Nach Han transformiert nicht nur das Subjekt in einem Akt der

Selbst-Rationalisierung Teile seiner Freizeit in Arbeit; Vielmehr transformiert der

neoliberale Imperativ der Leistung die gesamte Zeit in Arbeitszeit. Auch die Pau-

se wird somit zu einer weiteren Phase der Arbeitszeit, in der man sich von der

eigentlichen Arbeit entspannt und für die weitere Arbeit erholt.77 Digitale Appa-

rate, so Han, verwandeln aufgrund ihrer Mobilität jeden Ort in einen potenziellen

Arbeitsplatz, und jede Zeit zur potenziellen Arbeitszeit. Was ein Arbeiten überall

ermöglicht, kann auf der anderen Seite in einen Zwang umschlagen, überall arbei-

ten zu müssen.78

An der »Befreiung zum Projekt«, das neue Freiheiten und Möglichkeiten der

Flexibilität verspricht, lässt Byung-Chul Han kein gutes Haar;79 Gerade in der Pro-

jektarbeit sieht er den Zwang zur Selbstoptimierung am stärksten verwirklicht:

Das Projekt, zu dem sich das Subjekt befreit, erweist sich heute selbst als Zwangs-

figur. Es entfaltet Zwänge in Form von Leistung, Selbstoptimierung und Selbstaus-

beutung. […] Freiheit ist eigentlich die Gegenfigur des Zwangs. Nun erzeugt diese

Gegenfigur selbst Zwänge.80

Unter den Zwängen wiederum steht der zur Selbstoptimierung laut Han an obers-

ter Stelle, wenn es um Selbstausbeutung geht, die im Vergleich zur früheren Aus-

beutung von außen viel effizienter, weil gänzlich verinnerlicht ist: »Das Leistungs-

subjekt beutet sich selbst aus, bis es zusammenbricht.«81

76 Duden Online Wörterbuch, »Muße, die«.

77 Vgl. Han 2013, 48. Auch die diskutierte Entschleunigung kann laut Han keine andere Zeit pro-

duzieren, denn »sie ist ebenfalls eine Folge, ein Reflex der beschleunigten Arbeitszeit. Sie

verlangsamt nur die Arbeitszeit, statt diese in eine andere Zeit zu verwandeln.« Ebd., 49; Her-

vorheb. im Original.

78 Ebd., 49.

79 Mit der Kritik am projektbasierten Arbeiten steht Han in der Tradition Richard Sennetts, der

in Der flexible Mensch nachzeichnete, wie kurzfristige Arbeitsverhältnisse mehr Freiheit ver-

sprächen, gleichzeitig aber neue Kontrollmechanismen in Gang setzten. Siehe dazu Sennett

1998, 11.

80 Han 2013, 65; Hervorheb. im Original.

81 Han 2013, 66. Zur Entwicklung von Michel Foucaults System der Biopolitik zu jenem der Psy-

chopolitik, siehe Han 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839458181-006 - am 15.02.2026, 00:25:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458181-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Scheitern als Performance

Dass sich vor allem die sogenannten kreativen Branchen diesemModus ausge-

setzt sehen, liegt ebenso auf der Hand wie die Tendenz, sich durch die hohe Iden-

tifizierung mit der eigenen kreativen Tätigkeit und den Willen zur Selbstverwirkli-

chung82 selbst auszubeuten. Bröckling geht in dieser Hinsicht noch einen Schritt

weiter und bezeichnet die Kreativität nach der Foucault’schen Subjekttheorie als

»gouvernementales Programm, ein[en] Modus der Fremd- und Selbstführung«83.

Gleichwohl mag diese Theorie aus der Sicht künstlerisch Tätiger abstrus wirken,

und Bröcklings Theorie selbst als übergriffig disqualifiziert werden. Schlüssiger

wird sein Konzept, wenn es auf die Arbeitsbedingungen in den sogenannten Krea-

tivbranchen angewendet wird, wo Auftragsarbeiten für Industrie- und Medienbe-

triebe durchgeführt werden. Nichts desto trotz mag die Identifikation mit der ei-

genen produktiven Tätigkeit, die mit dem Risiko der Selbstausbeutung korreliert,

im künstlerischen Bereich besonders hoch sein; Es darf aber auch nicht unerwähnt

bleiben, dass viele Künstler*innen sowohl das Konzept der Selbstausbeutung an

sich als auch die Trennung von Arbeit und Freizeit als eine künstlich hergestellte

ablehnen.84

2. Der flexible Mensch: Richard Sennett

Mit dem Flexiblen Menschen beschrieb der Soziologe Richard Sennett 1998 in The

Corrosion of Character: The Personal Consequences Of Work In the New Capitalism (auf

Deutsch erschienen als Der flexible Mensch. Die Kultur des neuen Kapitalismus) den

Einfluss neuer Arbeitsformen auf die Erfahrungen der eigenen Persönlichkeit und

das Zusammenleben mit anderen. Er vertrat darin die These, dass dem flexiblen

Menschen kurzfristige Arbeitsverhältnisse mehr Freiheit versprechen, während sie

eigentlich neue Kontrollmechanismen in Gang setzen.85

Sennetts Argumentation folgend, werde ich außerdem mit der Gegenüberstel-

lung von Moderne und Postmoderne ein Konzept darlegen, das in der Wissen-

schaft umstritten, für das Verständnis der Entwicklungsgeschichte des Scheiterns

82 Zum Narrativ der Selbstverwirklichung, siehe Illouz 2015; Siehe auch Han 2013, 65f.

83 Bröckling 2007, 153.

84 Wie das romantisch-individualistische Interesse an der eigenen Einzigartigkeit und der

Drang zur Selbstdarstellung einen freizeitlichen Leistungszwang fördern können, beschreibt

etwa Undine Eberlein (siehe Eberlein 2000, bes. 300-305). Martin Baethge attestiert Anfang

der 1990er-Jahre jüngeren Arbeitnehmer*innen eine starke Hinwendung zur Emotionalität

und Persönlichkeitserfahrung, die das Bedürfnis nach Selbstentwicklung auch auf die Sphäre

der Arbeit ausweiten. Vgl. Baetghe 1991, 262; Siehe auch Eberlein 2000, 300f.

85 Der verwirrendste Aspekt des flexiblen Kapitalismus, so Sennett, sei aber die Erosion lang-

fristiger emotionaler Werte wie Treue und gegenseitige Verpflichtung. Vgl. Sennett 1998, 11.

https://doi.org/10.14361/9783839458181-006 - am 15.02.2026, 00:25:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458181-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

