
RdJB 2/2003262

Stefan Reichmuth 

»Lerngemeinschaft. Das deutsche Bildungswesen 

und der Dialog mit den Muslimen« 

– Bericht über eine Konferenz in Weimar, einberufen 

von der Kultusministerkonferenz, 13.-14.3.2003 

Auf Einladung der Kultusministerkonferenz wurde in Weimar am 13.-14.3. 2003 eine Tagung 
abgehalten, die unter verschärften weltpolitischen Bedingungen dem politischen Willen zur 
stärkeren Integration der muslimischen Zuwanderer in Deutschland durch das Bildungswesen 
Ausdruck verleihen sollte. Etwa 140 Teilnehmer aus dem deutschen Schul- und Hochschulwe-
sen, aus Kommunalverwaltungen und Ministerien, ausländische Spezialisten, Vertreter der is-
lamischen und alevitischen Verbände und Gemeinden, der Ausländerbeiräte und der türki-
schen Eltern- und Lehrerbünde diskutierten gemeinsam über Fragen des Islam im Schulalltag, 
in der Lehrerbildung, in Curricula und Lehrbüchern und über die Zukunft des Islamunterrich-
tes in Deutschland. 

Die von der Kultusministerkonferenz veranstaltete Tagung war auf Initiative ihrer ehemali-
gen Präsidentin Dagmar Schipanski zustandegekommen. Sie wurde gefördert durch die Bun-
deszentrale für politische Bildung, den Deutschen Akademischen Austauschdienst, die Kör-
ber-Stiftung und das Thüringer Ministerium für Wissenschaft, Forschung und Kunst. Die 
Schirmherrschaft hatte die Bundestagspräsidentin a.D. Rita Süssmuth übernommen. Als Ta-
gungspräsident fungierte der Theologe Hans Küng, unter dessen Vorsitz am Ende der seit 
längerem vorbereitete »Weimarer Aufruf« zur Rolle des Bildungswesens bei der Integration 
der Muslime in Deutschland verabschiedet wurde. 

Die Eröffnungsansprachen bezogen sich nachdrücklich auf den Appell zur Entwicklung 
kulturübergreifender Lerngemeinschaften, wie ihn Wolf Lepenies 1995 formuliert hatte.1 Rita 
Süssmuth beklagte die Verspätung, mit der die Politik auf diese Herausforderung reagiere, 
und bezeichnete die Politiker in dieser Hinsicht angesichts vieler gesellschaftlicher Initiativen 
von Gemeinden, Verbänden und Wissenschaft als eine »verspätete Generation«, die es ver-
säumt habe, vorausschauend zu handeln. Säkularität wie Konfessionalität der öffentlichen 
Strukturen hätten dazu geführt, daß die Entwicklung islamischer Kultur in Deutschland über 
lange Zeit unbeachtet geblieben sei. Ebenso mache es Schwierigkeiten, islamische Kultur in 
ihrer Pluralität zu würdigen und eine einseitige Beurteilung der Muslime aufgrund ihrer Reli-
gion zu vermeiden. In letzter Zeit habe besonders die geringe Durchlässigkeit des deutschen 
Bildungswesens für Schüler ausländischer Herkunft betroffen gemacht, die anläßlich der Pisa-
Studie deutlich geworden sei. Als langfristiges Ziel einer Migrationspolitik, die sich nicht 
mehr am 19. Jahrhundert orientiere, hob Rita Süssmuth eine wachsende Identifikation der 
Migranten mit Europa hervor. Diese könne jedoch mit einer schwach ausgebildeten Identität 
nicht gelingen. 

1 Wolf Lepenies, »Das Ende der Überheblichkeit«, Vortrag gehalten beim Ideenforum »Die Zukunft denken. Neue 
Leitbilder für wirtschaftliches und gesellschaftliches Handeln«, anläßlich des 100jährigen Bestehens der DGBank, 
23. 10. 1995, Frankfurt a.M.; abgedruckt in Die Zeit Nr. 48, 24. 11. 1995. 

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2003-2-262 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:17:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2003-2-262


RdJB 2/2003 Reichmuth, Das deutsche Bildungswesen und der Dialog mit den Muslimen 263

Dagmar Schipanski stellte die Veranstaltung in den Kontext der aktuellen Politik der Kul-
tusministerkonferenz, die im vergangenen Jahr beschlossen hatte, ihre Beziehungen zur isla-
mischen Welt zu verstärken und sich mit den Fragen des Islam im deutschen Bildungswesen 
auseinanderzusetzen. Der Begriff der Lerngemeinschaft solle in diesem Zusammenhang deut-
lich machen, daß es dabei nicht um eine einseitige Belehrung der Muslime gehen könne. 
Vielmehr müßten die Beteiligten gemeinsam das Wissen übereinander vertiefen. Mit dieser 
Konferenz sollte dem politischen Willen zur Integration der muslimischen Zuwanderer in 
Deutschland Ausdruck verliehen werden. Dies schließe Angebote im muttersprachlichen und 
im islamischen Unterricht ein, wie sie manche Bundesländer bereits eingerichtet hätten. Nach 
dem gemeinsamen Willen der Ministerpräsidenten der Länder und des Bundeskanzlers sollten 
die Länder prüfen, ob an geeigneten Schulstandorten ein eigenständiges islamisches Unter-
richtsfach in deutscher Sprache angeboten werden könne. Ebenso würden an einigen Hoch-
schulen Ausbildungsgänge für die Ausbildung islamischer Religionslehrer geplant. Die KMK 
wolle mit dieser Konferenz auch einen Beitrag zur Diskussion über die verschiedenen Mög-
lichkeiten eines Islamunterrichts an deutschen Schulen leisten. Zugleich stelle sich die Heraus-
forderung einer Integration der Muslime nicht nur im religiösen Leben: nicht weniger bedeut-
sam sei die soziale Integration. So sei die Schule mittlerweile ein Ort, an dem heranwachsen-
de Menschen unterschiedlichster Herkunft, Sprache und Weltanschauung miteinander lebten 
und lernten; hier würden sie täglich mit ihren Unterschieden und Gemeinsamkeiten konfron-
tiert. Kenntnis und Akzeptanz anderer Lebensformen und kultureller Identitäten könne bei Ju-
gendlichen nicht vorausgesetzt werden. Die kulturelle Vielfalt stelle wichtige Aufgaben für 
Bildung und Erziehung. 

Der Tagungspräsident Hans Küng verwies auf den politisch verdüsterten Horizont der Ta-
gung vor dem unmittelbar bevorstehenden Krieg im Irak. Umso mehr gehe es um die Stär-
kung von Dialog und Partnerschaft gegenüber den vorherrschenden, dabei rückwärts gewand-
ten Tendenzen zur kriegerischen Durchsetzung der eigenen Hegemonie. Gerade die friedliche 
Entwicklung im »Alten Europa« und in Japan in den letzten 50 Jahren seit dem 2. Weltkrieg 
stelle vor diesem Hintergrund neues Paradigma dar, das auch in Afrika und Asien viele Hoff-
nungen geweckt habe und für das auch das »andere Amerika« stehe. In diesem Rahmen hätten 
sich auch für Christen und Muslime Ansätze zu einer neuartigen Lerngemeinschaft ausgebil-
det, die es, nicht zuletzt im Interesse der Gewalt-Prävention, zu vertiefen gelte. 

Auch die Bundeszentrale für Politische Bildung sieht nach den Worten ihres Präsidenten 
Thomas Krüger den Dialog mit den Muslimen in Deutschland und Europa und generell die in-
terkulturelle Öffnung auch der politischen Bildung als zentrale und langfristige Aufgabe an 
und hat in dieser Richtung in den letzten Jahren verschiedene Programme und Initiativen ent-
wickelt. Er verwies dabei auf die dramatischen politischen und sozialen Umbrüche der Ge-
genwart, die in ihrem Tempo und in der enormen Komplexitätssteigerung, die sie herbeiführ-
ten, weder von den öfffentlichen Institutionen noch von den Bürgern selbst angemessen erfaßt 
und verarbeitet werden könnten. Zu den europaweiten Problembereichen gehörten in dieser 
Hinsicht der Bildungssektor und der Arbeitmarkt. Die Diskussion über Deutschland als Ein-
wanderungsland sei bis heute weder differenziert noch tabufrei. Ein Blick über die Grenzen 
nach Frankreich zeige gerade in letzter Zeit eine besorgniserregende Zunahme antisemitischer 
und rassistischer Vorfälle. Aber auch in Deutschland, und erst recht in Schulen mit hohem 
Anteil muslimischer Schüler sei die angestrebte Lerngemeinschaft und interkulturelle Partner-
schaft noch keineswegs Realität. Krüger plädierte in dieser Situation für einen realistischen, 
nicht »blauäugigen« Blick auf die Probleme einer multireligiösen Bildungslandschaft. Ängste 

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2003-2-262 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:17:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2003-2-262


Reichmuth, Das deutsche Bildungswesen und der Dialog mit den Muslimen RdJB 2/2003264

und Unsicherheiten müßten ernst genommen, Konflikte und politische Defizite sollten aner-
kannt und offen benannt werden. Dialog dürfe nicht die kritische Diskussion ersetzen. Daher 
solle man sich stärker als bisher darum bemühen, kulturalistische, essentialistische Ansätze zu 
vermeiden. Auch der Kulturbegriff sei vielfach in der Gefahr, von selbsternannten Identitäts-
wächtern als politische Waffe mißbraucht zu werden. Krüger sprach sich dagegen aus, die 
bunte Vielfalt der Jugendlichen aus muslimischen Ländern à priori zu »islamisieren« und ih-
nen Identitäten zuzuweisen, die vielleicht gar nicht existierten. Ziel der Landeszentrale sei es 
demgegenüber vor allem, dazu beizutragen, daß Muslime stärker als bisher als Träger politi-
scher Bildung selbst in Erscheinung treten könnten. 

Als Ausländerbeauftragte des Senats von Berlin wies Barbara John darauf hin, wie neuartig 
es sei, daß die KMK die religiöse Orientierung zum Thema einer Tagung mache. Dies gebe 
Anlaß zu unterschiedlichen Fragen. Seien Muslime etwa »unbekannte Wesen«? Oder seien sie 
gefährlich für eine Gesellschaft, die ihre Maßstäbe zu verlieren drohe? Werde das Religiöse 
wieder einmal zur Trennlinie zwischen Eigenem und Fremden gemacht? Eine kurze Übersicht 
über neuere Daten zum Islam in Deutschland und zur Repräsentation aktueller muslimischer 
Themen und Interessen im Internet führte sie zu dem Befund, daß sich die Religiosität der ge-
genwärtigen muslimischen Jugend in einem nachhaltigen Wandel befinde, der sie vom Volks-
islam der Väter ebenso entferne wie von den religiös legitimierten Diktaturen mancher islami-
scher Länder. Die Lebenswelt junger Muslime in Deutschland sei Ausdruck ihrer wider-
sprüchlichen Situation; sie sei aber insgesamt keineswegs bedrohlich. Die deutsche 
Gesellschaft müsse sich fragen, was sie diesen jungen Muslimen politisch wie moralisch bie-
ten könne, um sie vor dem Abdriften in eine Gegenkultur zu bewahren. 

In der anschließenden Podiumsdiskussion stellten muslimische Vertreter aus verschiedenen 
Ländern Europas (Türkei, Deutschland, England, Österreich) ihre Erfahrungen mit interkultu-
reller Bildungsarbeit vor. Wie der Moderator Jamal Malik (Erfurt) dabei betonte, darf man 
nicht übersehen, daß bei allem Bemühen um wechselseitigen Austausch für die Muslime zu-
nächst der Kampf um Anerkennung im Vordergrund steht, wobei das Konzept des »Islam« 
selbst immer wieder der kulturellen Übersetzung bedarf. Das Beispiel der Muslime in Eng-
land, dargestellt durch den Generalsekretär des National Muslim Education Council, Syed A-
ziz Pasha, machte deutlich, daß dabei den universalen Zügen der islamischen Religion im eu-
ropäischen Kontext besondere Bedeutung zukommt. Bemerkenswert positiv fiel die Bewer-
tung der Situation in Österreich aus, wo bereits seit 1983/84 regulärer islamischer 
Religionsunterricht, mittlerweile in 2.600 Schulen, erteilt wird. Anas Schakfeh, der Präsident 
der Islamischen Glaubensgemeinschaft in Österreich, betonte die positiven Wirkungen multi-
kultureller Präsenz in den österreichischen Lehrerkollegien, in denen sich die Muslime zu-
nehmend gleichberechtigt fühlen könnten. 

Danach wurden die folgenden thematischen Schwerpunkte der Tagung in vier Foren an-
hand von Impulsreferaten diskutiert: 

1. Islam im Schulalltag, 

2. Islam in der Lehrerbildung, 

3. Islam in Curricula und Lehrbüchern, 

4. Islamunterricht. 

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2003-2-262 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:17:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2003-2-262


RdJB 2/2003 Reichmuth, Das deutsche Bildungswesen und der Dialog mit den Muslimen 265

Die Foren dokumentierten eine Fülle von Ansätzen, Materialien und erfolgreichen Initiati-
ven, auf die bei der Entwicklung des islamischen Unterrichtes und bei einer interkulturellen 
Arbeit mit Muslimen in Deutschland mittlerweile zurückgegriffen werden kann. Die ersten 
beiden Foren wurden dabei in starkem Maße von Perspektiven der interkulturellen Bildung 
und Pädagogik bestimmt. Daß die interkulturelle Situation im Schulalltag nicht selten bei 
Schülern wie Lehrern zu Überforderungen führt, wurde an verschiedenen Beiträgen deutlich. 
Vorgestellt wurde dabei auch die Initiative der Körber-Stiftung »Voneinander Lernen. Praxis-
forum Schule und Islam«, die aus der schulischen Praxis heraus Beiträge zur Integration mus-
limischer Schülerinnen und Schüler liefern soll. Im zweiten Forum stand das interkulturelle 
Lernen und sein künftiger Stellenwert im Bildungswesen zunächst ganz im Mittelpunkt der 
Diskussion. Daß interkulturelles Lernen zu einem prägenden Moment im Schulalltag werden 
sollte, wurde ebenso betont wie die Notwendigkeit einer erweiterten sprachlichen Bildung, die 
auch die Herkunftssprachen der Migrantengruppen in stärkerem Maße berücksichtigt. Beson-
dere Aufmerksamkeit galt hier der islamischen Lehrerbildung in Österreich, für die seit 
1998/9 eine eigene Islamische Religionspädagogische Akademie als konfessionelle Privatschu-
le mit Öffentlichkeitsrecht zur Verfügung steht, deren Lehrpläne und -programme zunächst in 
enger Partnerschaft mit der ägyptischen al-Azhar-Universität entwickelt wurden. Intensiv dis-
kutiert wurde daneben auch das umfassende Vorhaben zur Einrichtung eines zweijährigen 
Master-Studienganges »Islamische Religion« an der Universität Osnabrück, das ebenfalls auf 
einer interkulturellen, dialogorientierten Konzeption des islamischen Religionsunterrichts be-
ruht und in internationaler Kooperation verwirklicht werden soll. 

Die Foren 3 und 4 diskutierten bereits vorliegende Erfahrungen, Curricula und Materialien 
zum Islam und zum Islamunterricht. Der insgesamt tendenziell positive Befund von laufenden 
Untersuchungen zum Islam in deutschen Schulbüchern unterschiedlicher Fächer zeigt trotz 
vielfältiger Klischeebildungen eine stärkere Berücksichtigung des muslimischen Selbstver-
ständnisses. Die Angebote an Identifikationsmöglichkeiten für muslimische Schüler im Bild- 
und Textmaterial sind freilich nach wie vor begrenzt. Offen und vielfältig sind bisher die ver-
schiedenenen Typen des staatlichen Unterrichts, in denen der Islam verortet ist. So ist er in 
Großbritannien seit 1988 Bestandteil eines Pflichtfaches »Religious Education«, das laut Cur-
riculum »insgesamt oder überwiegend christlich geprägt« sein soll, aber bis zu 40% nicht-
christliche Inhalte umfassen kann. In der Türkei ist er Bestandteil des seit 1982 von der Ver-
fassung vorgesehenen Pflichtfaches »Religiöse Kultur und Ethik-Lehre« (Din kültürü ve ahlak 
bilgisi), dessen Curriculum seit 2000 in starkem Maße auf die Erziehung zum Frieden und auf 
die Persönlichkeitsentwicklung der Schüler ausgerichtet wurde. 

In Nordrhein-Westfalen, das bereits 1986 ein religionskundliches Fach »Islamische Unter-
weisung« im Rahmen des Muttersprachlichen Unterrichtes eingeführt hatte, wird dieses Fach 
seit 1999 als ordentliches Unterrichtsfach in deutscher Sprache im Bereich der Primarstufe 
und der Sekundarstufe I im Schulversuch erprobt. Das leitende curriculare Konzept beruhte 
hierbei auf einer korrelationspädagogischen Verschränkung von Gesellschaft, Glaubenstraditi-
on und Lebenswirklichkeit der Schüler und Schülerinnen. Eine neuere Phase der curricularen 
Entwicklung seit 1997 berücksichtigt vier grundlegende Lernfelder, die das Verhältnis des 
Menschen zur Natur, zu anderen Menschen, zu sich selbst und zu Gott umfassen und die auf 
vier Bereiche der Lebenswirklichkeit des Menschen (Körperlichkeit – Emotionalität – Intel-
lektualität – Spiritualität) bezogen werden. Diese Konzeption soll die islamische Tradition in 
ihrer historischen Vielfalt erschließen, aus ihr heraus Paradigmen einer Öffnung zur Welt und 
zur Zukunft hin entfalten und damit einen Rahmen schaffen, innerhalb dessen die Muslime 

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2003-2-262 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:17:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2003-2-262


Reichmuth, Das deutsche Bildungswesen und der Dialog mit den Muslimen RdJB 2/2003266

wie andere Religionsgemeinschaften an den wichtigen Fragen von Staat und Gesellschaft in 
Deutschland mitwirken können. 

Diesem vom Staat bereitgestellten religionskundlichen Fach setzen die islamischen Dach-
verbände bekanntlich den verfassungsmäßigen Anspruch der Muslime auf einen regulären is-
lamischen Religionsunterricht entgegen, der bisher fast allen Bundesländern – mit Ausnahme 
Berlins – an der fehlenden rechtlichen Anerkennung einer islamischen Religionsgemeinschaft 
gescheitert ist. Hierzu haben sie einen Lehrplan für die Grundschule publiziert, der ebenfalls 
vorgestellt und diskutiert wurde. Auch dieser Lehrplan ist am Korrelationsprinzip ausgerich-
tet; er betont die Erziehung zur mündigen Glaubensentscheidung und zum einsichtigen und 
eigenverantwortlichen Handeln und zu einer reflektierten Auseinandersetzung mit der eigenen 
Religion. In ähnlicher Weise bemüht sich auch die Föderation der alevitischen Verbände um 
die Entwicklung und Anerkennung eines alevitischen Religionsunterrichtes an deutschen 
Schulen; ihr Bildungsbeauftragter stellte ebenfalls ein Unterrichtskonzept für die Grundschule 
zur Diskussion. 

Die Ergebnisse der Diskussionen in den Foren wurden in einer abschließenden Podiums-
veranstaltung zusammengefaßt. Ihren Abschluß bildete schließlich die Verabschiedung des 
»Weimarer Aufrufs«, dessen Text von der Vorbereitungsgruppe der Konferenz unter Feder-
führung von Ulrich Pfaff, Ministerialrat im Ministerium für Schule, Jugend und Kinder des 
Landes Nordrhein-Westfalen, entworfen worden war. 

Der Aufruf zielt darauf ab, durch die Stärkung des interreligiösen und interkulturellen Dia-
loges im Bildungswesen einen Beitrag zu einer Kultur der gegenseitigen Anerkennung in 
Deutschland zu leisten. Er richtet sich an die Verantwortlichen für die Lehrerausbildung und 
die Schulbuchverlage, ebenso an die Vertreter der Wissenschaften und der Schulen, schließ-
lich an muslimische Eltern und an die islamischen Moscheevereine und Verbände. 

Der Islam in Deutschland wird im Abschnitt I des Aufrufes mit seinen mittlerweile drei 
Millionen Muslimen »nach dem römisch-katholischen und dem evangelischen Bekenntnis« als 
»drittgrößte Religion« bezeichnet (Der rechtlich eng umrissene Begriff der Religionsgemein-
schaft war hier wohl bewußt vermieden worden. Die Diskussion führte zu einer Korrektur des 
Ansatzes zweier christlicher Religionen, die jedoch im Text nicht mehr berücksichtigt werden 
konnte.). Deutschland als »säkularisierter, von christlicher Kultur und von der Aufklärung 
geprägter Staat«, garantiert mit seiner Verfassung die Freiheit des Gewissens, des Bekenntnis-
ses und der ungestörten Religionsausübung; zugleich regelt diese Verfassung auch die Grund-
lagen des Zusammenlebens und setzt Grenzen, die niemand überschreiten darf. Die Politik 
des Bundes und der Länder zieht dabei eine Assimilierung der Muslime an eine Mehrheitskul-
tur und -religion nicht in Betracht. Der Staat schützt vielmehr die Kultur und Religion der 
Muslime und verteidigt diese wie alle anderen Bürger des Landes mit den Mitteln des Recht-
staates. 

Es ist festzustellen, daß der hier versprochene staatliche Schutz für Kultur und Religion der 
Muslime eine durchaus neuartige Formulierung darstellt. Er erinnert an die von UN-Gremien 
in den letzten Jahren formulierten kulturbezogenen Perspektiven, etwa zum Recht des Kindes 
auf Erziehung zum Respekt vor seiner eigenen kulturellen Identität, oder zum Schutz immate-
rieller Kulturgüter (Intangible Cultural Heritage)2. Damit wird der Islam freilich, wenn auch 

2 Siehe für ersteres United Nations. Convention on the Rights of the Child. Adopted … by General Assembly resolu-
tion 44/25 of 20. November 1989 (http://www.unchr.ch/html/menu/3/b/k2crc.htm (19.6.03), Artikel 29, 1 (c); für 
das zweite die UNESCO-Erklärung zur kulturellen Vielfalt (UNESCO Declaration on Cultural Diversity) von 

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2003-2-262 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:17:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2003-2-262


RdJB 2/2003 Reichmuth, Das deutsche Bildungswesen und der Dialog mit den Muslimen 267

ungewollt, in die Nachbarschaft von Folklore und Brauchtum gerückt, zu denen er sonst häu-
fig in kaum überbrückbarer Spannung steht. 

Der Staat allein, so der nächste Abschnitt (II), kann die Integration innerhalb des von ihm 
geschaffenen Rahmens nicht gewährleisten. Diese setzt das gleichberechtigte Zusammenleben 
von Menschen unterschiedlicher Kulturen und Religionen und die Sicherung ihrer politischen, 
gesellschaftlichen, wirtschaftlichen und kulturellen Teilhabe voraus, die auf gegenseitiger 
Anerkennung beruhen muß. Voraussetzung hierfür, so der Aufruf, ist die »Fähigkeit zum 
Dialog der Kulturen«. 

Aus dieser grundlegenden Aussage, die dem Dialog der Kulturen geradezu staatstragende 
integrative Funktionen zuweist, werden in den folgenden Abschnitten (III-V) verschiedene 
Konsequenzen für eine Neugestaltung des Bildungswesens gezogen. Bildungseinrichtungen, 
allen voran die Schulen, werden als »hervorragende Orte zum Erlernen des interreligiösen 
und des interkulturellen Dialoges« bezeichnet. Neben der Vermittlung demokratischer 
Grundwerte gehört auch zu ihrem Bildungs- und Erziehungsauftrag auch die Offenheit für un-
terschiedliche kulturelle Prägungen und religiöse und weltanschauliche Überzeugungen und 
die Förderung von Solidarität und interkultureller Kompetenz, ebenso der Auftrag zur Lern-
gemeinschaft und zum Dialog, der aus dem schulischen Alltag erwächst. Dementsprechend 
plädiert der Aufruf für eine angemessene Berücksichtigung der interreligiösen und interkultu-
rellen Erziehung bei der Lehrerbildung und für einen interdisziplinären Beitrag der Wissen-
schaften zum gegenseitigen Verständnis der Kulturen. Kenntnisse über die Weltreligionen und 
die großen Kulturen werden als selbstverständlicher Teil der Lehrpläne und des Unterrichts 
eingefordert. 

In einem eigenen kurzen Abschnitt (IV) wird auf die schulische religiöse Bildung von 
Schülerinnen und Schülern muslimischen Glaubens eingegangen, die nach einhelliger Auffas-
sung der Länder zum Auftrag der Schule gehört. Es wird dazu festgestellt, daß mehrere Län-
der einen religionskundlichen Islamunterricht eingerichtet haben oder ein solches Angebot 
planen. Es wird für erforderlich gehalten, ihn in deutscher Sprache zu erteilen. Zu den Be-
mühungen von Muslimen um einen islamischen Religionsunterricht in deutscher Sprache im 
Sinne des Grundgesetzes wird festgestellt, daß es dieses Unterrichtsfach nur dann geben kön-
ne, wenn Muslime in den Ländern Religionsgemeinschaften bilden, die den verfassungsrecht-
lichen Anforderungen gerecht werden; wobei zu berücksichtigen sei, daß der Islam nicht 
amtskirchlich verfaßt ist. 

An diesem bemerkenswerten Abschnitt fällt auf, daß der allgemeine Bildungsauftrag der 
Schule im Bereich der religiösen Bildung der Muslime hier offenbar nicht aus dem Grundge-
setz abgeleitet wird. Vielmehr werden die verfassungsrechtlichen Schwierigkeiten hervorge-
hoben, die einem regulären islamischen Religionsunterricht nach Grundgesetz Artikel 7(3) 
entgegenstehen. Man kann den Eindruck gewinnen, daß ein religiöser Bildungsauftrag des 
Staates hier mit dem ebenfalls erstmals in dieser Allgemeinheit formulierten Auftrag einer Er-
ziehung zur interkulturellen und interreligiösen Dialogfähigkeit begründet werden soll. 

2001, sowie die Istanbuler Erklärung des dritten Runden Tisches der Kultusminister, Istanbul 16.–17. September 
2002 (Third Round Table of Ministers of Culture, Final Communiqué, Istanbul Declaration: »Intangible Cultural 
Heritage, mirror of cultural diversity«); Text unter http://www.unesco.org/culture/heritage/intangible/html_eng/ 
index_en. shtml (14.4.03). Für diese Hinweise danke ich Frau Prof. Christel Adick, Bochum, 14.5.2003; sowie 
Herrn Manfred Hähnel, Bundesministerium des Innern, Weimar 14.3.2003. 

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2003-2-262 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:17:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2003-2-262


Reichmuth, Das deutsche Bildungswesen und der Dialog mit den Muslimen RdJB 2/2003268

Gegenüber dieser sehr grundsätzlichen Frage betreffen die folgenden Abschnitte (V, VI) 
die Fragen des gemeinsamen Lernens von Muslimen und Nichtmuslimen im Schulalltag. Bei-
spiele guter Praxis, etwa die Rücksicht auf islamische Speisevorschriften oder die Unter-
richtsbefreiung muslimischer Schüler an islamischen Feiertagen, werden gegeben. Für Kon-
fliktfälle werden einige allgemeine Regeln formuliert, die sowohl den nachvollziehbaren Ge-
wissenskonflikten der Schüler als auch dem Bildungs- und Erziehungsauftrag des Staates und 
der Elternrechte auf die religiöse Erziehung ihrer Kinder Rechnung tragen sollen. Auch die 
örtlichen Moscheevereine und die islamischen Verbände werden aufgerufen, Staat und Gesell-
schaft bei der Integration der Muslime, insbesondere der Jugendlichen zu unterstützen. 

Mit einem Hinweis auf den wesentlichen Beitrag zu einer Kultur der gegenseitigen Aner-
kennung, der durch die Integration der muslimischen Schülerinnen und Schüler geleistet wer-
den könnte, schließt der Aufruf. Sein Anspruch ist von Vorsicht geprägt; seine interkulturelle 
Grundkonzeption könnte sich als folgenreich erweisen, bedarf jedoch weiterer Klärung. So 
bleibt offen, ob die enge Verknüpfung religiöser und kultureller Perspektiven den Muslimen 
in Deutschland wirklich einen Dienst erweist und sie nicht ungewollt auf ihre Herkunftskultu-
ren zurückwirft, was eine volle Teilhabe am öffentlichen Leben womöglich auf lange Sicht 
eher behindern könnte. Die künftige Rolle der Herkunftsländer für die Muslime in Deutsch-
land insgesamt erscheint weiterhin unklar und in starkem Maße von größeren politischen 
Entwicklungen abhängig, die sich nur in engen Grenzen beeinflussen lassen. Dennoch ist fest-
zuhalten, daß die Kultusministerkonferenz hiermit erstmals den Islam und das Verhältnis zu 
den Muslimen im deutschen Bildungswesen zum Gegenstand einer Grundsatzerklärung ge-
macht hat. Dieser ist eine großes öffentliches Echo zu wünschen. 

Verf.: Prof. Dr. Stefan Reichmuth, Ruhr-Universität Bochum, 
Seminar für Orientalistik und Islamwissenschaften, Gebäude GB 2/29, 
44780 Bochum 

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2003-2-262 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:17:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2003-2-262

