
https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


WISSENSCHAFTLICHE BEITRÄGE 
AUS DEM TECTUM VERLAG

Reihe Philosophie 

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


WISSENSCHAFTLICHE BEITRÄGE 
AUS DEM TECTUM VERLAG

Reihe Philosophie 

Band 29 

Victoria Polzer 

Das Erhabene in der Philosophie der 
Gegenwart 
Vom Text zur Technologie 

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Victoria Polzer 

Das Erhabene in der Philosophie der Gegenwart.  
Vom Text zur Technologie 
Wissenschaftliche Beiträge aus dem Tectum Verlag: 
Reihe: Philosophie; Bd. 29 
© Tectum – ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 
2017 
Zugl. Diss. Ruprecht-Karls-Universität Heidelberg 2015 
ISBN: 978-3-8288-6786-4
ISSN: 1861-6844                                                                                                
(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Werk unter der ISBN 978-3-8288-4005-8  
im Tectum Verlag erschienen.)

Umschlagabbildung: © Victoria Polzer 

Besuchen Sie uns im Internet 
www.tectum-verlag.de 

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der  
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben sind 
im Internet über http://dnb.ddb.de abrufbar.

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Dank

Die vorliegende Arbeit ist am Philosophischen Seminar der Ruprecht-Karls-Universi-
tät Heidelberg entstanden und wurde im Jahr 2015 von der Philosophischen Fakultät
als Dissertation angenommen.

Mein Dank gilt vor allem meinem Doktorvater Prof. Dr. Anton Friedrich Koch,
ohne dessen fachkundige Betreuung diese Studie nicht hätte entstehen können. Ich
bedanke mich auch herzlich bei meinem Ehemann Henning, meiner Mutter Irina
und meiner Großmutter Julia, ohne deren Unterstützung dieses Projekt nicht hätte
vollendet werden können.

V

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Die erste und einfachste Bewegung,
die wir im menschlichen Gemüt finden,
ist Neugierde.
Unter Neugierde verstehe ich jedes
Verlangen, das wir nach Neuem haben,
und jedes Vergnügen, das wir daran
finden.
Edmund Burke

VII

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Inhaltsverzeichnis

Zum wissenschaftlichen Gebrauch des Begriffs „das Erhabene“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .Teil I  1

Panorama . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1 1

Die Rezeption der Ideen von Pseudo-Longinos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2 9
Die Frage nach der Charakteristik der Zeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.1 14
Klassifizierung der Verbformen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.2 16
Nachahmung im Rahmen der Theorie des hermeneutischen Zirkels . . . . . . . . . . . . . .2.3 20
Das Erhabene oder das Pathetische? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.4 21

Dichotomie als Kriterium für die Identifizierung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3 25
Das Erhabene und die Katharsis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.1 25
Vor- und Nachgefühl . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.2 26
Vor-/Darstellung und Gewalt. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.3 27
Das Komische und das Tragische . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.4 29
Das Erhabene und das Schöne . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.5 39
Das katastrophal Erhabene. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.6 46

Natur und Mimesis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4 50
Das Erhabene durch Anschauung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.1 50
Die Natur als Macht? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.2 53

Zur Frage nach dem technologischen Determinismus und der Definition der Realität . . .Teil II  63

Der mechanische Instinkt als Voraussetzung des Technisch-Erhabenen . . . . . . . . . . . . . . .1 63

Das ländliche Ideal und der Verlust der Natur: Technokatarsis statt des
Erhabenen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

2
72

Übergang zum Pessimismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.1 76
Der eindimensionale Mensch: das Problem der Entsublimierung . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.2 83

Die Allegorie des Piloten und des Passagiers . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3 85
Psychologie der Wahrnehmung. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.1 87
Fantasie, Wahrnehmung und Einbildungskraft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.2 89
Psychoökologische und visuelle Projektionen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.3 102

Neueste Forschungsrichtungen im Kontext des Erhabenen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4 115
Karte und Territorium. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.1 115
Narrative und Hyperrealität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.2 118

IX

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Die Erzeugung der neuen erhabenen Landschaften. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .5 124
Garten und die Maschine – die Entgegensetzung des Natürlichen und des
Künstlichen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

5.1
124

Fraktale Bilder der Unendlichkeit. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .5.2 126

David E. Nye und das Konzept der von Menschenhand geschaffenen Landschaften . . . . . .Teil III  133

Das Faszinierende und das neue Erhabene . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1 133
Industrielle Landschaften und das Technisch-Erhabene . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.1 133
Das Elektrisch-Erhabene als Mittelglied . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.2 135

Künstliche Natur und künstliche Intelligenz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2 138
Die Quellen des Schreckens. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.1 140
Das Erhabene und der Terror . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.2 145
Atomwaffen und das Atomar-Erhabene. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.3 151

Zur Kritik des Kybernetisch-Erhabenen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3 153
Das virtuelle Erhabene. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.1 153
Das Digital-Erhabene . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.2 157

Futurologische Prognosen über das Erhabene . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4 159

Schlusswort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 165

Thesen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 169

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 171

Inhaltsverzeichnis

X

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Zum wissenschaftlichen Gebrauch des Begriffs „das
Erhabene“

Wer sich fürchtet, kann über das Erhabene der Natur
gar nicht urteilen, so wenig als der, welcher durch

Neigung und Appetit eingenommen ist, über das Schöne.
Jener flieht den Anblick eines Gegenstandes,
der ihm Scheu einjagt; und es ist unmöglich,

an einem Schrecken, der ernstlich gemeint wäre,
Wohlgefallen zu finden.

Immanuel Kant

Panorama

Die Untersuchung des Erhabenen als ein Phänomen, dessen Deutung mit der kultu-
rellen Dynamik und dem wissenschaftlich-technologischen Fortschritt einhergeht,
deutet eine gewisse Vielfalt an. Die Fähigkeit der Vernunft zur Anpassung äußert sich
durch die Interpretation des Begriffs als literarischer Kunstgriff, als Fähigkeit der äs-
thetischen Betrachtung der Wirklichkeit, als notwendiges Element der Wissenschaft
und als Quelle der neuen Genres in der Kultur.

Das Erhabene ruft eine Person dazu auf, seine Aufmerksamkeit speziell auf die
ästhetische und ethische Komponente des täglichen Lebens zu fokussieren. Im Laufe
der Zeit können sich die individuellen Verhaltensschwerpunkte verschieben und der
Begriff der Moral wird revidiert. Die ethische Komponente im Kontext des Verständ-
nisses dessen, was das Phänomen der Erhabenheit ausmacht, wird im Detail von Leo
Marx und David Nye beispielhaft mittels der Analyse der Technologien für die Ent-
wicklung von Atomwaffen untersucht. Die Rückgabe der Realität hat ihren Sinn ver-
loren, dennoch ist die Wahrnehmung der Natur als die natürliche Umwelt für die
menschliche Evolution und kulturelle Entwicklung notwendig. Der wissenschaftlich-
technologische Fortschritt sowie der Zivilisationsdurchbruch (bzw. die Atombombe)
vermögen im Laufe der Zeit nicht mehr der Herausforderung, die sich dem Men-
schen mit Blick auf das eigene Sein stellt, entsprechen. In diesem Zusammenhang ist
die Erforschung des Erhabenen im Kontext der Identitätssuche und der Entwicklung
des eigenen Bewusstseins von großem wissenschaftlichem Interesse.

Die Idee von der Begrenztheit des Verstandes und von dem Erhabenen als Ver-
such, sie zu überwinden, soll revidiert werden. Die Vermutung der Begrenzung ist
mit der grundsätzlichen Unerkennbarkeit der Realität und der je eigenen Intelligenz
verbunden. Eine erneute Suche nach den Quellen der Verwunderung, die das Phäno-
men des Erhabenen herbeiruft, kann durchaus einen Rückschritt bedeuten, wenn

Teil I   

1

1

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


eine Person nicht nur die Harmonie mit sich selbst verliert, sondern auch ihr soziales
Umfeld gefährdet. Die Suche nach neuen Paradigmen der Wahrnehmung führt zur
Neuerung der sozialen und kulturellen Strukturen.

Historische und kulturelle Merkmale einer Epoche sind der ausschlaggebende
Faktor für die Deutung des Phänomens und seine Definition in den auf Wissen spe-
zialisierten Einheiten (Wissenschaft, Philosophie). Die Frage nach der historischen
Volatilität des Begriffs wird seit langem diskutiert. In allen Phasen seiner Erscheinung
wurde das Erhabene von Philosophen und Kunsthistorikern klassifiziert, analysiert
und kritisiert. Die Veränderungen des Weltbildes sind der Grund für die zahlreichen
unterschiedlichen Interpretationen des Phänomens. Aber das Erhabene wird von den
Forschern nicht als Mechanismus der kulturgenetischen Transformationen unter-
sucht. Mit der Suche nach den Quellen des Ursprungs eines allgemeinen kulturellen
Phänomens soll bei der Beantwortung der Frage nach ihrem Einfluss auf den Men-
schen ein umfassenderer Blick auf das Problemfeld derjenigen Charakteristika gewor-
fen werden, die dem Individuum seine Anpassungsfähigkeit verleihen.

Es ist notwendig, deutlich zwischen der ästhetischen Betrachtung des Kunstwerks
und der Reflexion über die Ereignisse, die zur Veränderung im Bewusstsein führen,
zu differenzieren. Aus diesem Grund schlage ich vor, das Erhabene katastrophal zu
nennen, um den Widerspruch in der Analyse von Phänomenen, die einerseits eine
Reflexion verursachen und andererseits die Einbildungskraft des Rezipienten wecken,
aufzuheben. Aus diesem Grund ist auch der Vergleich des Erhabenen mit der Kathar-
sis-Lehre aktuell.

Aufgrund der Verschiebung der ästhetischen und ethischen Bewertung der zu be-
trachtenden Ereignisse lässt sich derzeit eine Verwirrung der Ideen des Schönen und
des Hässlichen beobachten. Die Idee des Schreckens (des Terrors) als Katalysator der
Erscheinung des Phänomens des Erhabenen, wie sie von Burke angedeutet wird, gilt
heutzutage geradezu als eine notwendige Bedingung, was dann aber als Legitimation
der Ereignisse mit negativer Konnotation dient. Die Ästhetisierung von Gewalt ist
eine neue Herausforderung für die Gesellschaft, die ihre Beziehung zum kulturellen
Erbe der Vergangenheit verliert. Angesichts dieser Entwicklung werden in dieser Dis-
sertation die Möglichkeiten der Rückgabe der Selbstidentität des Rezipienten analy-
siert, die sich ergeben, wenn die wahren Grundlagen des Phänomens gefunden wer-
den.

Häufig wird angenommen, die Idee des Erhabenen habe in der Realität keinen
Raum und komme erst mit der Tätigkeit der Intelligenz ins Spiel. Ich versuche diese
Interpretation zu widerlegen und den Ursprung des Grundsatzes des Erhabenen in
der Natur aufzuzeigen, um die anschließende Subjektivierung mittels einer kompara-
tiven Analyse der Prinzipien der Wahrnehmung und der Umweltphänomene sowie
mit der Suche nach ihren vergleichenden Charakteristika zu enthüllen. In diesem Zu-
sammenhang geht es darum, die Synthese der Ideen über das Erhabene und der Na-
turwissenschaften detailliert zu analysieren, vor allem derjenigen der Quantenmecha-
nik. Für die Bestätigung der These über die Abhängigkeit der Erhabenheit im Bewusst-
sein von dem Gesetz der Singularität wird als Anschauungsbeispiel für die Präsenz des
Erhabenen in der Natur eine Analyse von Fraktalen und die Verknüpfung der Proble-

Teil I   Zum wissenschaftlichen Gebrauch des Begriffs „das Erhabene“

2

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


me der mathematischen Modellierung mit der Idee von Burke über die künstliche
Unendlichkeit durchgeführt. Die „Morphologie des Amorphen“ von Mandelbrot ist
der Beweis, dass die Antithese vom Schönen und Erhabenen falsch ist.

Bei einer geschichtsphilosophischen Betrachtung gilt es zu betonen, dass sich die
Bedeutung des Begriffs des Erhabenen mit der Weltsicht der jeweiligen Kulturen in
ihrer historischen Entwicklung verändert. Das Unheimliche steht in Bezug zur Tech-
nik und erscheint als epistemologische Krise hinsichtlich der Grenzen menschlichen
Wissens. Festzustellen ist, dass die gegenwärtige Philosophie mit Blick auf das Erha-
bene in eine sogenannte reflexive Sackgasse geraten ist, sobald das Phänomen mit der
Technik in Beziehung gesetzt wird. Als Folge der globalen Veränderungen im 20.
Jahrhundert und des Paradigmenwechsels, der durch den Übergang zur Technologie
vollzogen wurde und sich auch in der Kunst der Avantgardisten und Futuristen wi-
derspiegelt, wurde das Problemfeld des Erhabenen von der natürlichen auf die künst-
liche Ebene verschoben. Dieser Übergang ist dabei gewaltsam zustande gekommen.
Die Frage nach der Technik – τέχνη1 – war früher auf die alltäglichen Tätigkeiten des
Menschen gerichtet, die die demiurgische Deutung als unterweisende Kraft hatte.
Dargestellt wurde dies als harmonische Koexistenz des Menschen und der Welt. Heu-
te beobachten wir hingegen Veränderungen bei der Korrelation des Begriffes, inso-
fern Technik in Form von Niedrigem, Nihilistischem und Zerstörendem wahrgenom-
men wird.

Am Beispiel des Übergangs der Idee des Erhabenen von der göttlichen Offenba-
rung hin zum Wohlgefallen, ausgelöst durch die Atombombenexplosion, lässt sich die
Tiefe des Problems erfassen. Die Idee der Selbstvernichtung geht als Kompensation
der verlorenen Welt in das Stadium des Nihilismus über. Das auf der Ebene des Tech-
nologiegenusses (d. h. des Narzissmus und der Sakralisierung des Irdischen) gebaute
Erhabene führt in der Folge zur Isoliertheit und zur Vernichtung des eigenen Seins.
Die Technisierung unseres Alltagslebens bewirkt dabei die Entmystifizierung der Na-
tur. So ist für den modernen, naturwissenschaftlich aufgeklärten und in einer techni-
sierten Welt gefangenen Menschen beispielsweise der Donner nichts weiter als ein
Schallergebnis, das auf einen Blitz folgt, aber sonst keine Bedeutung hat. Folglich ver-
bindet der Mensch den Donner nicht mehr mit etwas Transzendentem oder einer Be-
deutung, die über das naturwissenschaftlich Erklärbare hinausgeht. Entsprechend hat
er weder die Vorstellung von etwas Erhabenem, noch verspürt er die gegebenenfalls
dazugehörenden Ängste bei der Wahrnehmung des Donners.

Die Suche nach neuen Quellen der Verwunderung, die das Erhabene hervorruft,
kann zum Rückschritt führen, weil der Mensch dabei nicht nur die Harmonie mit
sich selbst verliert, sondern auch sein soziales Umfeld gefährdet. Somit löst die Suche
nach neuen Paradigmen der Wahrnehmung auch eine Neuerung der sozialen und
kulturellen Strukturen aus. Heutzutage ist die Forschung bemüht, das Erhabene durch
das Sekundäre (das als weiblich, technisch, kybernetisch, architektonisch, elektrisch
etc. charakterisiert wird) zu erklären. Dies ist ein klares Kennzeichen dafür, dass der
Mensch durch Materielles, folglich Sekundärem, inspiriert wird. Dadurch wird das

1 Der Begriff geht auf das griechische techne zurück.

1 Panorama

3

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


platonische System der Welt der Ideen und der Welt des Sichtbaren zerstört und das
Erhabene selbst in seine Schranken verwiesen. Die Intelligenz – genauer: die künstli-
che Intelligenz – vermag aufgrund der identischen Struktur die künstliche Natur voll-
kommen zu begreifen. Das heißt, der Mensch rückt den Untergang seiner eigenen
Geschichte näher, weil an seine Stelle etwas Vollkommenes, das er nicht mehr kon-
trollieren kann, tritt. Meines Erachtens ist das Erhabene katastrophal (das Katastro-
phale bedeutet hier die Unabwendbarkeit) und fraktal im Wesen und darf in Anbe-
tracht der Merkmale seines Daseins nicht untersucht werden.

Das Erhabene manifestiert sich erst im Augenblick des Übergangs von dem be-
dingt Endlichen zum unbedingt Unendlichen. Oft wird die Kausalkette durchbrochen,
und angesichts dessen nehmen einige Denker (insbesondere N. G. Tschernyschewski)
an, dass das Unendliche in Bezug auf dieses Phänomen eine Folge, aber nicht die Ur-
sache der Reflexionen sei. Wenn wir die Entwicklung der technisch-wissenschaftli-
chen Grundlagen als Quelle neuer Erkenntnisse und den Zustand des Erhabenen als
Reaktion auf die erste Überraschung nehmen, bleibt die Frage nach neuen Aus-
drucksformen des Phänomens noch offen. Es erscheint plausibel, dass die Qualität
des Erhabenen die Vorstellungen von historischen Transformationen der sozialen
Realität und ihrer Reflexionen zu systematisieren erlaubt. Am Beispiel der Entwick-
lung der Idee von diesem Phänomen im sozialen Kontext wird die Möglichkeit des
Menschen, die Umwelt seinen Bedürfnissen anzupassen und zu verändern, ebenso in
den Fokus gerückt wie die soziokulturellen Aspekte. Im Aufruf des Erhabenen liegt
der Mechanismus des Vorgeschmacks. Denn aufgrund der strukturierenden Kraft der
schöpferischen Fantasie und Einbildung ist es möglich, nachfolgende soziokulturelle
Veränderungen vorherzusagen. Betrachtet man die Kultur als komplexes System und
das Erhabene als seinen integralen Bestandteil, lässt sich die Veränderung der sie fest-
legenden Beziehungen ergründen. Legen wir die Idee der zyklischen Kulturentwick-
lung, bei der es auf jeder neuen Entwicklungsstufe eine evolutionäre Verschiebung
gibt, zugrunde und behandeln in diesem Zusammenhang den Zustand des Erhabe-
nen, ist Folgendes zu konstatieren: Ursprünglich verspürte der Mensch Missfallen an-
gesichts der Grenzen seines Willens, und er betrachtete die Natur als fremdes Ele-
ment, das in sich Gefahr birgt. Folglich herrschte ein Bedürfnis, sich vor den Auswir-
kungen der Umwelt, die der menschlichen Vernunft untergeordnet waren, zu schüt-
zen. Um diese Anforderung zu erfüllen, wurde es notwendig, die materiellen Instru-
mente zu vervollkommnen.

Was den Begriff „erhaben“ betrifft, so wurde dieser zum ersten Mal von Pseudo-
Longinos in seinem Werk Über das Erhabene verwendet. In diesem setzt er den Be-
griff als Synonym für das Pathetische ein. Im 18. und 19. Jahrhundert wurde der Be-
griff dann in die Ästhetik aufgenommen. Die Werke von Edmund Burke und Imma-
nuel Kant können als die wichtigsten für diese Epoche genannt werden. Im 20. Jahr-
hundert weiteten sich schließlich die Debatten über diesen Begriff auf den Bereich
der Naturwissenschaften und Künste aus. So gehen Lance Olsen, Sabina Heuser und
Patricia Warrick davon aus, dass das Kybernetisch-Erhabene eine Manifestation des
Technisch-Erhabenen sei. Sie analysieren zudem die Cyberpunk-Novellen als Ergeb-
nis der Entwicklung der Vorstellungen von diesem Phänomen. Der Zustand der Er-

Teil I   Zum wissenschaftlichen Gebrauch des Begriffs „das Erhabene“

4

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


habenheit wird in seinem Wesen als dual angesehen und in der gegenwärtigen Phase
als kategoriale Unterscheidung zwischen „Sein – Nichts“, „Endliches – Unendliches“,
„einheitlich – vieles“, „Anwesenheit – Abwesenheit“ etc. betrachtet. Solche Reflexio-
nen kann man als die Suche nach den epistemologischen und ontologischen Grund-
lagen des Phänomens bezeichnen, das zuvor lediglich als Teil der ästhetischen Tradi-
tion betrachtet wurde.

Bei der Hervorrufung des Erhabenen spielt – nach Kant – die geistige Verfassung
des Betrachters die entscheidende Rolle. Diese Idee aus der Kritik der Urteilskraft wird
in der vorliegenden Dissertation an Beispielen aus der gegenwärtigen Philosophie
weiterentwickelt und mit den Ideen der amerikanischen Forscher Leo Marx (The Ma-
chine in the Garden: Technology and the Pastoral Ideal in America) und David E. Nye
(American Technological Sublime) verglichen, deren Werke der Analyse des technolo-
gischen Determinismus und des Technisch-Erhabenen gewidmet sind. Wie Herbert
Marcuse in seinem Werk Der eindimensionale Mensch gesagt hat, führt die Isolation
von der Welt zur Versachlichung oder – nach Theodor W. Adorno – zur Bildung von
Landschaften der Kultur statt Landschaften der Natur. Um eine umfassende Überwa-
chung zu überwinden, wird vorgeschlagen, von der neuen Geistlichkeit zu sprechen
oder – nach Sedlmayr – von der menschlichen Modernität. Aber weder Marcuse
noch Sedlmayr erklären die Möglichkeit der Erhebung des Geistes. In der Dissertati-
on wird daher gezeigt, dass eine solche Wendung mithilfe der Erhabenheit vorgenom-
men werden kann. Das Erhabene muss als apriorische Fähigkeit eines Menschen zum
Wiederauflebenlassen verstanden werden. Aber diese Befähigung kann verloren gehen
aufgrund der Unterordnung des Phänomens unter das Niedrige und Hässliche. Der
wesentliche Inhalt des Erhabenen darf darüber hinaus nicht losgelöst von den Er-
scheinungsformen des schöpferischen Potenzials des Menschen betrachtet werden,
dessen Quelle die schöpferische Fantasie ist. Von den Werken, die dem Problem der
Einbildungskraft und der Fantasie gewidmet sind, sind die Texte Fantasie als Grund-
prinzip des Weltprozesses von J. Frohschammer, Mythus und Religion von W. Wundt,
Briefe über die Einbildungskraft von J.-H. Meister, Mindsight: Image, Dream, Meaning
von C. McGinn sowie Maps of the Imagination: Writer as Cartographer von P. Turchi
hervorzuheben. Einen wichtigen Platz in der Untersuchung der Phänomene der
künstlichen Intelligenz und des Technisch- und Kybernetisch-Erhabenen wiederum
nehmen die Werke von S. Stewart, A. Vierle, P. S. Warrick, B. Küster, G. Krämling, S.
Lem, M. Kang, G. Vico, J. N. Häußler, K. Bartels und D. C. Dennett ein. In der gegen-
wärtigen Phase schließlich wird die Problematik des Erhabenen mit der Idee der Ent-
wicklung der künstlichen Intelligenz und der virtuellen Realität verknüpft, was im ge-
samten Spektrum der theoretischen Forschungen und künstlerischen Arbeiten ver-
schiedener Genres reflektiert wird.

Als methodologische Basis der Untersuchung dient das Prinzip der systemati-
schen Analyse, da diese die Ganzheit der funktionell bedeutenden Elemente im Auge
hat. Dieser ganzheitliche Aspekt der Analyse spiegelt sich in der Arbeit durch die
Kombination von Philosophie, Philologie, Psychologie und Kunsttheorie wider. Die
Besonderheiten der Untersuchung bestimmen dabei die konkreten Methoden der
Analyse: die axiologische Methode, diejenige des historischen Vergleichs, die herme-

1 Panorama

5

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


neutische und die komparative Methode, die erlaubt, ganzheitliches Wissen über das
zu erforschende Phänomen des Erhabenen zutage zu bringen, zudem Raum für eige-
ne Interpretationen lässt und eine detaillierte Beschreibung der oben genannten fünf
Problemfelder ermöglicht.

Das Erhabene wird, wie oben schon angedeutet, in der gegenwärtigen Philoso-
phie oft mithilfe der Naturwissenschaften erläutert. Ich betrachte das Phänomen des
Erhabenen unter dem Gesichtspunkt der mathematischen Theorie von Katastrophen
und der Geometrie der Fraktale. Die Thesen von Rudolph Arnheim über die Symme-
trie und reinen Formen, die „überall und nirgendwo sind“, untermauern diesen An-
satz. In diesem Denken über die Ganzheit und Geschlossenheit eines Systems lassen
sich Anzeichen der visuellen Patterns (Fraktale) und der Singularität nachweisen.

Ziel der Studie ist die umfassende und aktuelle Analyse der gegenwärtigen Bezie-
hungen zwischen dem Menschen und der Welt. Damit verbunden ist der Blick auf die
soziokulturelle Variabilität der Beschreibung dieses Zustandes, da sie die besonderen
Bedingungen des Verständnisses dieser Beziehungen darstellt. Ich analysiere die Aus-
wirkungen auf den Menschen ausgehend von den Veränderungen der Umwelt und
des sozialen Umfelds, um aufzuzeigen, ob es möglich ist, solche Transformationen
künstlich durchzuführen, und inwieweit die Änderungen der historischen Epoche
und der natürlichen Landschaften die Veränderungen in der Landschaft der Kultur
und die von ihr vorgetragenen Ziele und Werte beeinflussen. Dabei werden die oben
genannten Beziehungen und deren Veränderungen anhand einer besonderen Art von
Artefakten, die allgemein als Produkt der Kultur bezeichnet werden, untersucht.

In der Dissertation werden der wesentliche Inhalt und das Genre eines Werkes
analysiert, das nur als Komödie oder Tragödie definiert werden kann. Deren Gegen-
überstellung wird traditionell als Grundlage eines erhabenen Gefühls angesehen. Die
Grundlage für die Veränderung der Vorstellungen von dem Erhabenen sind die Än-
derungen in der Struktur der soziokulturellen Muster im Weltbild. Dank der Tätigkeit
der Fantasie und Einbildungskraft ist es möglich, nachfolgende Änderungen sowohl
des Inhalts der literarischen Werke als auch die Erscheinungsformen ihrer erhabenen
Charakteristika vorherzusagen.

Der Ursprungsmechanismus des erhabenen Zustandes ist bislang noch nicht als
geschichtlich-konkrete und durch ein verändertes Weltbild bedingte Methode des
Verstehens der Realität beschrieben worden, da in den meisten Studien das Erhabene
als Reaktion auf diese Veränderungen betrachtet wird. Dieses Phänomen wird im
Rahmen einer Art von Wissen behandelt, ob es sich nun um Ästhetik, Philosophie
der Kunst, Rhetorik etc. handelt, während es ein besonderes kulturelles Phänomen –
ein besonderes Merkmal der Kultur – darstellt, das als Definition der Möglichkeit der
Welterkenntnis innerhalb der Koordinaten einer bestimmten historischen Epoche
dienen soll. Somit äußert sich in der Idee der Ganzheit des Erhabenen als strukturie-
render Teil des soziokulturellen Prozesses der problematische Widerspruch zwischen
den Anforderungen der Erkenntnis der Kultur und dem in der Forschung zu gebrau-
chenden Instrumentarium.

In dieser Arbeit wird der erhabene Zustand als eine besondere Qualität der Ge-
sellschaft betrachtet, die der kategorialen Ebene entspricht, in der sich das Erzeugnis

Teil I   Zum wissenschaftlichen Gebrauch des Begriffs „das Erhabene“

6

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


der schöpferischen Fantasie und der Einbildungskraft im Kontext einer Epoche offen-
bart. Um diese These zu bestätigen, betrachte ich die geschichtlich-kulturelle Dyna-
mik der Ideen über das Erhabene, indem ich die sich im Laufe der Zeit vollziehenden
Veränderungen in der Auslegung des Begriffes aufzeige. Die Quellen dieser Änderun-
gen sind die soziokulturellen Transformationen in der Gesellschaft, einschließlich des
Fortschritts der wissenschaftlichen Erkenntnis. Ich konzentriere mich auf neuere In-
terpretationen des Phänomens, die weitgehend auf den klassischen Theorien basieren.
Aus diesem Grund ist es erforderlich, zunächst die Primärquellen zu analysieren. In
der vorliegenden Dissertation beinhaltet dies eine vergleichende Analyse des Tragi-
schen und des Komischen im Rahmen der Lehre vom Erhabenen mit Blick auf die
Werke von I. Kant, Jean Paul und F. Schiller. Untersucht werden die Begriffe des Erha-
benen und der Katharsis, und ich definiere die Wirksamkeit der Reihenfolge der Er-
eignisse auf die Gefühle und den Verstand eines Subjektes und auf das von ihm geteil-
te Weltbild.

Die Vorstellung und die Gewalt werden die grundlegenden Elemente des erhabe-
nen Zustandes genannt. Das Erhabene wird als katastrophale Veränderung des Wis-
sens über die Welt und die Vernunft beschrieben. Als Bestätigung dieser These gilt
die Theorie der Katastrophen. In der Dissertation gilt es, die Korrelation des Natürli-
chen und des Künstlichen im Kontext der Lehre vom Erhabenen zu bestimmen – die
Definition der Natur als natürliche und künstliche vermittelt die Veränderung in der
Interpretation des Phänomens, das in der gegenwärtigen Etappe der Kulturentwick-
lung als kybernetisch verstanden wird. Die Lehren von J. Frohschammer und W.
Wundt von der schöpferischen Fantasie und der Einbildungskraft werden im Kontext
des Erhabenen als Vorgefühl der bedeutenden kulturellen Transformationen, der Ver-
änderungen der soziokulturellen Wirklichkeit analysiert. Fantasie und Einbildungs-
kraft sind die wichtigsten Erscheinungsformen des erhabenen Zustandes, und sie be-
halten ihre Unterschiede bei. Darüber hinaus gilt es, die Möglichkeiten der künstli-
chen Intelligenz bei der Erkenntnis des oben genannten Zustandes zu erforschen, um
die Funktionen der künstlichen Intelligenz aufzuzeigen.

Formuliert werden in dieser Untersuchung diejenigen Prinzipien und Ansätze,
die erlauben, das in den Begriffen des Erhabenen und der Katharsis Gemeinte als
„Vor- und Nachgefühl“ zu interpretieren. Ein Vergleich der Phänomene des Erhabe-
nen und der Katharsis zeigt, dass die Erscheinung des Erhabenen nicht unmittelbar
mit den Veränderungen im soziokulturellen Umfeld verbunden sein muss, sondern
diesen auch vorangehen gehen. Zum ersten Mal in der vorliegenden Dissertation
wird dieses Phänomen katastrophal genannt. Im Mittelpunkt des Erkenntnisinteresses
der komparativen Analyse stehen in diesem Zusammenhang die Fantasie und die
Einbildungskraft, die eine unterschiedliche Genese haben, als Erscheinungskatalysa-
toren des erhabenen Zustandes. Die kompositorische Ganzheit des Erhabenen wird
als Element der Kultur dargelegt, die seine geschichtlich-konkrete Interpretation be-
einflusst.

In der Tradition der Antike hat die Idee von dem Erhabenen keine Entwicklung
durchlaufen, und das Konzept wurde im Rahmen der Rhetorik betrachtet. Der an-
onyme, Pseudo-Longinos genannte Autor des Traktats Über das Erhabene spricht

1 Panorama

7

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


über die Strategien des rhetorischen Pathos. Im Mittelalter wurde dieses Phänomen
größtenteils als religiöses Gefühl interpretiert. Bis zum Ende des 18. Jahrhunderts
ging das geistige Erfassen des Erhabenen auf die nächsthöhere Stufe, die der wissen-
schaftlichen Analyse, über. So hat der englische Philosoph Edmund Burke sein Werk
dem Vergleich zwischen dem Erhabenen und dem Schönen gewidmet. Der erhabene
Zustand manifestiert sich gemäß seiner Interpretation, die ich ästhetisch-psycholo-
gisch nennen möchte, als affektiv-emotionale Reaktion auf Ereignisse, deren Folgen
den Beobachter theoretisch schädigen können. In diesem Zusammenhang weist Bur-
ke Affekte auf, die mit der Selbsterhaltung verbunden sind.

Die Ideen von Burke wurden weitgehend akzeptiert und waren in der deutschen
philosophischen Tradition des 18. und 19. Jahrhunderts weit verbreitet, in der das Er-
habene vorwiegend als ästhetische Kategorie verstanden wurde. Immanuel Kant ver-
glich die Aktivität der reflektierenden Urteilskraft mit der Entstehung der Idee des Er-
habenen. Im Gegensatz zu dem Schönen, das sich in der Natur durch greifbare Ob-
jekte manifestiert, hat das Erhabene keine derartige Basis, da es von formlosen Phä-
nomenen erzeugt werden kann. Die Wahrnehmung des Erhabenen ist – nach Kant –
erst auf einer gewissen kulturellen Stufe des Individuums möglich. Folglich ist dieses
Phänomen ein Zeichen für die gesellschaftliche Entwicklung und ihre moralischen
Prinzipien anerkannt. Jean Paul (Johann Paul Friedrich Richter) hat die Phänomene
des Tragischen und des Komischen im Rahmen der Definition des Erhabenen einer
komparativen Analyse unterzogen. Friedrich Schiller wiederum hat vorgeschlagen,
das Erhabene und das Tragische zu vergleichen, insofern bei der Entstehung des Ge-
fühls des Erhabenen die Bedingungen des objektiven körperlichen Gebrechens und
der subjektiven moralischen Überlegenheit hervorgehoben würden. Arthur Schopen-
hauer schließlich hat Kants Ideen von der Natur aufgegriffen, deren Dynamik und
Kraft das Gefühl des Erhabenen hervorrufen, und ebenso die körperliche Hilfslosig-
keit des Menschen angesichts der feindlichen Kräfte der Welt der Überlegenheit des
Geistes gegenübergestellt. In der Ästhetik offenbart sich diese Dramatik der mensch-
lichen Konfrontation mit der kräftemäßig überlegenen Natur in der Definition des
Phänomens als tragisches Gefühl. Dieses tragische Element wird im heroischen Wi-
derstand gegen Unterdrückung, dem es darum geht, erhabene Ziele zu erreichen, dar-
gestellt.

Im 20. Jahrhundert interessierte das Erhabene die Forscher nicht nur in seinen
Erscheinungsformen in der Kunst, seine Manifestationen wurden auch in den Natur-
wissenschaften betrachtet. Dabei wird im Poststrukturalismus das Erhabene als Stau-
nen gedacht. Diese Idee geht auf Die Metaphysik von Aristoteles zurück, wo die Über-
raschung als Quelle allen Wissens angesehen wird. In diesem Zusammenhang lässt
sich von einem Umdenken der Idee von Edmund Burke sprechen. Das Phänomen des
Erhabenen wird im Rahmen der Kausalität in Zusammenhang mit der Idee der Un-
endlichkeit aus der räumlichen Perspektive des Betrachters wissenschaftlich unter-
sucht. In diesem Zusammenhang werden die Theorien der ökologischen Optik und
der visuellen Projektionen entwickelt. Das Erhabene findet Eingang in das Problem-
feld der Kybernetik. Dadurch ergeben sich neue Interpretationen des Phänomens, da
technische und kybernetische Komponenten hervorgehoben werden können. Das Er-

Teil I   Zum wissenschaftlichen Gebrauch des Begriffs „das Erhabene“

8

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


habene wird heute auch als Grundlage für die Schaffung neuer literarischer Genres,
beispielsweise des Cyberpunks, verstanden.

Im Vordergrund steht in der neuen Interpretation die Dichotomie der Begriffe
„Mensch“ und „Welt“, weil die Welt von der natürlichen Umwelt in die Bildung künst-
licher Strukturen übertritt. Entsprechend nehmen die Forscher die Problematik des
Phänomens nicht mehr im Kontext der natürlichen Welt wahr, sondern betrachten es
im Rahmen der künstlichen Natur. Dies wirft eine Reihe neuer Probleme auf, deren
wissenschaftliche Lösung derzeit nicht möglich ist, wie die Probleme der künstlichen
Intelligenz, die moralischen Herausforderungen der postindustriellen Ära etc.

In der gegenwärtigen Phase wird die Theorie über das Kybernetisch-Erhabene
eingehend diskutiert und gepflegt. Solche Veränderungen in der Interpretation des
Wesens des Zustands der Erhabenheit sind ein direkter Beweis für die These des ame-
rikanischen Kulturologen Leslie Alwin White, dem zufolge sich die Kultur entwickle,
während sich die Menge der verbrauchten Energie pro Kopf pro Jahr erhöhe oder
während sich die Wirksamkeit der Arbeitsgeräte, mit deren Hilfe die Energie ver-
braucht werde, verbessere.2 Diese These erklärt das Gesetz der „kulturellen Evolution“
und die Klassifizierung des Begriffs „das Erhabene“ als Element der Kultur. Im Fall
der Auslegung des Technisch- und des Kybernetisch- Erhabenen lässt sich die Ent-
wicklung des Arbeitsgerätes buchstäblich als Maßgabe verstehen.

Von Interesse ist auch die Analyse der Übersetzung des Begriffs. Christine Pries
weist auf das Problem des Vergleichs des deutschen „erhaben“ und des französischen
„sublime“ hin. Ihrer Meinung nach beschreibt Letzteres das Phänomen genauer;
„Subtilität“ und „Feinsinnigkeit“ seien geeigneter, da man, so Pries, an Kultur (und
Kultivierung) denke. Das diese Sichtweise durchaus geteilt wird, lässt sich an den
neuesten Übersetzungen ins Deutsche sehen, insbesondere in den Werken über die
Kunsttheorie, in denen häufig von „dem Sublimen“ die Rede ist.

Die Rezeption der Ideen von Pseudo-Longinos

Eine Wiederbelebung des Interesses an der Tradition der Antike war typisch für den
Zeitraum des 18. und 19. Jahrhunderts.3 Martin Fritz verweist auf mögliche Konti-
nuitäten und Veränderungen: „[A]ngesichts dieser Interferenzen zwischen den Epo-
chen legt sich die Frage nahe, ob die Kategorie über die Zeiten hinweg in sich be-
stimmte Motive aufbewahrt hat, die sich unter je veränderten geistesgeschichtlichen
Bedingungen immer wieder zur Geltung gebracht haben“.4 Fritz besteht auf der Not-
wendigkeit der Analyse „einer verwickelten Rezeptionsgeschichte“5 für eine bessere

2

2 White, Leslie Alwin. The Science of Culture: A study of man and civilization. New York: Farrar, Straus
and Giroux. 1949.

3 Zur Kritik des Werkes von Pseudo-Longinos in der englischen Literatur siehe Theodore E. B. Wood.
The word “sublime” and its context: 1650–1760. Philadelphia: Mouton, 1972.

4 Fritz, Martin. Vom Erhabenen. Der Traktat ‚Peri Hypsous‘ und seine ästhetisch-religiöse Renaissance im
18. Jahrhundert. Tübingen: Mohr Siebeck, 2011.

5 Ebd., S. 160.

2 Die Rezeption der Ideen von Pseudo-Longinos

9

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Auffassung des Wesens dieses Phänomens. Natürlich hat die Interpretation des Erha-
benen im Laufe der Zeit signifikante Veränderungen durchlaufen, und dieser Prozess
ist noch lange nicht abgeschlossen. Dessen ungeachtet müssen die weittragenden
Prinzipien der Klassifikation dieses Phänomens aufgezeigt werden.

Der Text von Pseudo-Longinos gewinnt mit der Übersetzung von Nicholas Boie-
au-Despréaux im Jahr 16746 in Europa an Popularität. Das Erhabene gilt schon als
psychologisches Wachstum der Person, und in diesem Zusammenhang kann man
von einer natürlichen Entwicklung der menschlichen Intelligenz sprechen.

Die kurzfristige Negation des eigenen Ichs, die durch schreckliche Ereignisse ver-
ursacht wird, sowie die nachfolgende Verwirklichung einer entsprechenden Stim-
mung der Einbildungskraft wurden vom englischen Ästhetiker Edmund Burke im
Werk Philosophische Untersuchung über den Ursprung unserer Ideen vom Erhabenen
und Schönen7 erforscht. Der Traktat ist die Grundlage für weitere Studien über die
Wahrnehmung des erhabenen Zustandes. Seine kontextbedingte Korrelation mit der
Definition des Schönen hat einen direkten Einfluss auf die ästhetische Theorie von
Immanuel Kant. Für die Offenlegung des Wesens des Erhabenen ist es notwendig, die
Phänomene, nach Burke „Vergnügen“ und „Unvergnügen“, sowie die von ihnen her-
vorgerufenen Affekte zu definieren. Burke lehnt bewusst die Idee einer detaillierten
Analyse des Phänomens ab, geht aber, wie er selbst zugibt, „die Hauptwege“, da sonst
die Gefahr bestünde, dass der Text unendlich bliebe. Im Traktat Burkes gibt es viele
Verweise auf Über das Erhabene, und der Einfluss der Ideen des Pseudo-Longinos
lässt sich durch einen genauen Vergleich der beiden Texte bestimmen.

Das Werk Burkes beginnt mit der These: „[D]ie erste und einfachste Bewegung,
die wir im menschlichen Gemüt finden, ist Neugierde“.8 Unter Neugierde versteht
Burke das Verlangen nach Neuem und das dadurch hervorgerufene Vergnügen. Aber
die Wirkung der Neuheit wird sehr schnell von Langeweile9 ersetzt. Die Neugierde
motiviert zum Lernen des Neuen, vergeht aber schnell, da die Anzahl der Objekte,
denen man Aufmerksamkeit schenken kann, mit der Zeit proportional schwindet.
Die Phänomene der Realität werden für einen erfahrenen Beobachter sekundär, denn

um die Leidenschaften erwachsener Menschen in einem irgendwie beachtlichen Grade in
Bewegung zu setzen, müssen also die Objekte, die dies tun sollen, anscheinend nicht nur

6 So schreibt Monk: „Once it was seen that the sublime is a state of mind evoked by objects and ideas,
the objective criteria of the rules were gradually invalidated“ (Monk, Samuel H. The Sublime: a study of
critical theories in XVIII-Century England. Ann Arbor, 1960, S. 236 [Modern Language Association,
1935]). Will Slocombe bemerkt auch, dass „throughout the seventeenth and eighteenth centuries there
is an ideological shift in the use of the sublime, a move from the idea of divine elevation towards a
more natural or psychological elevation of the human“ (Slocombe, Will. Nihilism and the Sublime Post-
modern: The (Hi)Story of a Difficult Relationship from Romanticism to Postmodernism. New York/Lon-
don: Routledge, 2006, S. 29).

7 Burke, Edmunde. Philosophische Untersuchung über den Ursprung unserer Ideen vom Erhabenen und
Schönen (aus d. Eng. v. Friedrich Bassenge). Hamburg: Felix Meiner, 1980.

8 Ebd., S. 63.
9 Giacomo Leopardi nennt im Werk Gedanken aus dem Zibaldone die Langeweile das erhabenste der

Gefühle.

Teil I   Zum wissenschaftlichen Gebrauch des Begriffs „das Erhabene“

10

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


in gewissem Maße neu, sondern darüber hinaus auch aus anderen Ursachen geeignet sein,
Schmerz oder Vergnügen zu erregen.10

Pseudo-Longinos geht davon aus, dass das Streben nach Neuem zum Selbstzweck
wird und die Poeten rasend macht. In diesem Streben werden meistens sowohl die
spannende Handlung als auch die Schönheit der Darlegung verloren gehen, die aber
nach Longinos die Basis für das Erhabene sind. Die verbale Verschönerung ist jedoch,
so Longinos, nichts im Vergleich zum kurz ausgedrückten Gedanken, der durch seine
Größe fasziniert. Der Neuigkeitseffekt gilt hier als der wesentlichste Effekt, wenn es
um die Frage nach der Dynamik der Veränderungen der Objekte geht, durch die man
das Erhabene erkennt. Durch diese psychologische Qualität einer Person kann man
ihr Streben nach dem technischen Fortschritt erklären. In den Werken nach 1750
wird dieses Phänomen dann aber anders interpretiert als noch im Text von Pseudo-
Longinos. Insbesondere wird der beschriebene Zustand mit der mystischen Erfah-
rung des Entzückens oder Schreckens verglichen.11

Unter Affekten12 versteht Burke die Gemütsbewegungen, die einerseits auf die
Selbsterhaltung bezogen und andererseits mit der Kommunikation verbunden sind,
die Vergnügen bereitet und ein wesentlicher Faktor der Schönheitswahrnehmung ist.
Im ersten Fall geht es um den Schrecken, das Staunen und Frohsein. Dem Konzept
„Frohsein“ schenkt Burke besondere Aufmerksamkeit, da es für die Bezeichnung ei-
nes Gefühls benutzt wird, das die Zufriedenheit und die Unzufriedenheit betrifft.

Das Erhabene ist nach Burke alles, was Frohsein hervorruft. Burke entwickelt die
Idee,13 dass die Ursache für das Frohsein der Schmerz ist. Frohsein war auch bei Lon-
ginos die Basis für dieses Phänomen. Aber dieser Schmerz darf nicht beeinträchtigen:

Wenn in allen diesen Fällen Schmerz und Schrecken so gemäßigt sind, daß sie nicht un-
mittelbar schaden; wenn der Schmerz keine eigentliche Heftigkeit erreicht und der Schre-
cken nicht den unmittelbaren Untergang der Person vor Augen hat, – so sind diese Re-
gungen, da sie gewisse Teile unseres Körpers – feine oder grobe – von gefährlichen und
beschwerlichen Störungen reinigen, fähig, Frohsein hervorzubringen: nicht Vergnügen,
aber eine Art von frohem Schrecken, eine Art Ruhe mit einem Beigeschmack von Schre-
cken.14

10 Burke, Philosophische Untersuchung, S. 64.
11 Translations of the sublime: the early modern reception and dissemination of Longinus’ Peri hupsous in

rhetoric, the visual arts, architecture and the theatre (hrsg. v. C. van Eck, S. Bussels, M. Delbeke und J.
Pieters). Leiden/Boston: Brill, 2012, S. 3.

12 Über die Affekte schreibt Norbert Elias: „Das Peinlichkeitsempfinden der mittelalterlichen Ober-
schicht verlangt noch nicht, daß alles Vulgäre hinter die Kulissen des Lebens und damit auch der Bil-
der verdrängt wird. Ihre Affekte befriedigt es, sich von den anderen unterschieden zu wissen. Der
Anblick des Kontrastes erhöht die Lust am Leben […]. Je weiter die Verflechtung und Arbeitsteilung
der Gesellschaft vorschreitet, desto mehr werden faktisch auch die Oberschichten von den anderen
Schichten abhängig, und desto größer wird also auch die gesellschaftliche Stärke dieser Schichten,
mindestens potentiell“ (Elias, Norbert. Über den Prozeß der Zivilisation. Soziogenetische und psychoge-
netische Untersuchungen. Bd. 1: Wandlungen des Verhaltens in den weltlichen Oberschichten des
Abendlandes. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1976, S. 291).

13 Burke, Philosophische Untersuchung, IV 7.
14 Ebd., S. 176.

2 Die Rezeption der Ideen von Pseudo-Longinos

11

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


In diesem Zitat von Burke lassen sich die Hauptmerkmale der Katharsis erkennen, in-
sofern Burke das Erhabene mit der freien Befreiung, einer Art „Reinigung“, assoziiert.
Insofern scheint es durchaus gerechtfertigt, die Charakteristika der Katharsis und des
Erhabenen miteinander zu vergleichen, wie dies in einem anderen Kapitel erfolgen
wird.

Frohsein ist auf unmittelbare Weise – nach Burke – mit dem Schrecken15 verbun-
den, oder es ist, mit anderen Worten, „eine Art Ruhe mit einem Beigeschmack von
Schrecken“. Burke klassifiziert das Erhabene stufenweise, und auf der höchsten nennt
er es „Erschauern“. Danach werden „Ehrfurcht“, „Verehrung“ und „Achtung“ ge-
nannt. Grundlage für dieses Phänomen sind Burke zufolge die ethischen Prinzipien.
Eine analoge Meinung vertritt auch Pseudo-Longinos16 bei seiner Analyse des Erha-
benen und des Pathetischen. Burke spricht, worauf später Kant seine Aufmerksamkeit

15 Hier muss die Frage nach dem Negativen in seinem Zusammenhang mit dem Positiven im Rahmen
der Theorie über das Erhabene geklärt werden. In seiner Allgemeinen Theorie der schönen Künste
(Leipzig: Georg Olms 1989) klassifiziert J. G. Sulzer die Kunstarten. Er meint, dass die Seele sich nach
Wahrnehmung fantastischer Bilder, die ein Erstaunen hervorrufen und deren Beschreibung allein für
ihre Größe spricht, in ihrem eigenen Urteil erhebt. Hier könnte man als Beispiel die Analyse Sulzers
von den Gedichten Homers und des Horatius über die Macht Jupiters, der mit einem Augenblinzeln
alles in Bewegung setzt, anführen. Solch eine Analyse hat auch Jean Paul durchgeführt. Wir sind an-
gesichts dieser Macht erschüttert, so Sulzer, und hier ist die Rede nicht von einer abstrakten Beschrei-
bung, sondern von dem sinnlichen Bild, das die Person ursprünglich besitzt. Nach Sulzer kann das
Erhabene unsere Bewunderung hervorrufen, wobei die Quelle dieser Bewunderung, ob positiv oder
negativ, keine Rolle spielt. Das Phänomen lässt sich, so Sulzer, auch im Unreinen finden: „Dieses Er-
habene hat auch im Bösen statt, weil selbst in der Gottlosigkeit etwas Bewundrungswürdiges seyn
kann. Die Anrede, womit Satan nach seinem Fall die Hölle grüßt, hat etwas Erhabenes. ‚Seyd gegrüßt
Schreknisse; dich grüß ich unterste Welt und dich tiefste Hölle. Empfange deinen neuen Einwohner;
einen der ein Gemüth mit sich bringt, das weder Ort noch Zeit zu verändern vermag. Das Gemüth ist
sein eigener Platz und kann in ihm selbst einen Himmel aus der Hölle, und eine Höll aus dem Him-
mel machen. – Wenigstens werden wir hier frey seyn; der Allmächtige hat hier nicht gebaut, was er
uns mißgönnen sollte; er wird uns hier nicht verjagen.‘“ Zwar könnte diese Behauptung – Sulzer
zitiert wahrscheinlich Miltons Paradise Lost – bestritten werden, aber Sulzer demonstriert dadurch
die nach seinen Worten ruhige Macht. Den Leser lässt dies nicht gleichgültig, da er die Macht des
Geistes, der durch das Leiden erhoben wird, symbolisiert. Die moralische Komponente zieht Sulzer
nicht in Betracht. Er spricht von der ruhigen Macht, die dem Berg ähnlich ist, über den ein Poet ge-
sagt hat: „So stehet ein Berg Gottes, / Den Fuß in Ungewittern, / Das Haupt in Sonnenstrahlen“
(ebd.). Es kommen einem sofort Lessings Worte aus dem Laokoon in den Sinn, wo er behauptet, dass
die Zeichen des Hässlichen gemischte Eindrücke hervorrufen können und abstoßende Merkmale die-
se Eindrücke verstärken. Aus diesem Grund unterscheidet Kant das Schöne und das Erhabene, das
gepflegte Gärtchen und das wilde, vom Blitz bestrahlte Flachland. Lullt Ersteres die Vernunft ein, so
veranlasst das Zweite dazu, eine Gegenaktion zu starten. Diese wiederum ruft Gedanken hervor, die
ihrerseits eine Aktivität der Vernunft zu beweisen scheinen – trotz der Kräfte, die die Möglichkeit der
Wahrnehmung übersteigen.

16 Über das Erhabene (deutsch mit Einleitung v. H. F. Müller). Heidelberg: Carl Winter’s Universitäts-
buchhandlung, 1911, VIII. Nach den Worten des bedeutendsten amerikanischen Malers des 20. Jahr-
hunderts, Barnett Newman, steht fest: „[F]ür uns gibt es heute keinen Zweifel, dass die griechische
Kunst hartnäckig das Gefühl der Erhabenheit durch die perfekte Form sucht, dass Erhabenheit einer
idealen Sensibilität gleichkommt – im Gegensatz zur gotischen oder barocken Sensibilität, bei der das
Sublime dem Verlangen entspringt, die Form zu zerstören, wo Form formlos sein kann. Die Konse-
quenzen dieser Auseinandersetzung zwischen der Schönheit und dem Erhabenen zeigen sich am
stärksten innerhalb der Renaissance und später in der Reaktion auf die Renaissance, also in der mo-
dernen Kunst“ (Newman, Barnett. The Sublime is Now. In: The Sublime is Now! Das Erhabene in der

Teil I   Zum wissenschaftlichen Gebrauch des Begriffs „das Erhabene“

12

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


gerichtet hat, von den erhabenen Kennzeichen der Objekte, die alle anderen mit ihrer
Größe überschreiten und als Ganzes erscheinen:

Das Gemüt kann in Wahrheit zur gleichen Zeit kaum mehr als eine einzige Sache auf-
merksam beobachten; wenn diese Sache klein ist, so ist die Wirkung klein, und eine Men-
ge anderer kleiner Objekte kann die Aufmerksamkeit nicht an sich ziehen. Das Gemüt
wird beschränkt durch die Schranken des Objekts.17

Hier ist die Rede von der Klassifizierung der Objekte und der Notwendigkeit, sie aus
der Menge für ihre weitere Analyse auszuwählen. Für eine solche Analyse ist wiede-
rum nur ein einzelnes Objekt zugänglich. Dabei braucht man für die Wahrnehmung
des Phänomens ein Objekt mit einem gewissen Schwellenwert. Das Problem liegt
aber darin, dass es kaum möglich ist, solche Objekte in der Natur zu finden. Gleich-
zeitig berichtet Burke, der Begriff des Erhabenen sei mit der Anschauung direkt ver-
bunden, „mit natürlichen und mechanischen Ursachen der Leidenschaft“. Aber wenn
wir davon ausgehen, dass die erhabenen Ideen nur subjektiv sind, wie kann die be-
grenzte Vernunft etwas Unbegrenztes und Vollkommenes begreifen? Diesen Wider-
spruch versuche ich mit der These von dem Fraktalen als Symbol des Unendlichen in
der Natur, die man begreifen kann, zu lösen. Burke selbst spricht von der künstlichen
Unendlichkeit,18 die er mit dem Phänomen der absoluten Größe verknüpft. Diese
These kann im Rahmen der mathematischen Modellierung entwickelt werden, wobei
auch der Bau der fraktalen Objekte betrachtet wird. Es lässt sich feststellen, dass Bur-
ke das Unendliche durch die künstliche Modellierung definiert.

Mit Blick auf die Frage nach der Einfachheit als Unterpfand der Entstehung des
erhabenen Gefühls wiederholt Burke die Ideen des Pseudo-Longinos. Der Unter-
schied besteht indes darin, dass es in Über das Erhabene um verbale Formen geht. In
diesem Fall ist von der Visualisierung als der erforderlichen Grundlage die Rede:

zeitgenössischen Kunst (hrsg. v. Elke Kania und Reinhard Spieler mit Texten von Joseph Imorde, Elke
Kania, Barnett Newman, Friedrich Schiller, Peter Schneemann, Reinhard Spieler). Bern: Benteli Ver-
lag; Burgdorf: Museum Franz Gertsch, 2006, S. 28). Er behauptet, dass die Geometrie der Formen die
Erhabenheit zerstört und nur eine Hülle ist. In diesem Sinne verliert die moderne Kunst das Gefühl
des Erhabenen, und der Zuschauer kann diese Erfahrung nicht mehr machen, diese „absoluten Emo-
tionen“ nicht mehr erleben und das Ganze nicht begreifen. Der Grund dafür ist die Nachahmung der
Kunst der Vergangenheit. Hier polemisiert Newman gegen Pseudo-Longinos in contumaciam, der
behauptete, dass die Nachahmung kein Diebstahl sei. Das macht Newman zum Opponenten Benja-
mins, der mit Longinos meinte, die Abformung sei nicht schlechter als das Original. Newman schlägt
vor, die nostalgischen Brillengläser der Kunstgeschichte abzunehmen. Er erklärt, dass das Verlangen
der modernen Kunst (z. B. des Impressionismus) die Zerstörung des Schönen gebracht und dabei kei-
nen angemessenen Ersatz für die sublime Botschaft geschaffen habe. Im Ergebnis habe man keine
neuen Lebenserfahrungen sammeln können. Newman betont: „[W]ir schaffen die Bilder aus uns
selbst und aus unseren eigenen Gefühlen“. Folglich ist nicht das Bild ein Mediator zwischen dem Be-
trachter und der Welt des Erhabenen oder des Schönen, diese Rolle spielen vielmehr unsere erhabe-
nen Fantasien und die Einbildungskraft.

17 Burke, Philosophische Untersuchung, S. 179.
18 Ebd., S. 180.

2 Die Rezeption der Ideen von Pseudo-Longinos

13

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Um also eine vollendete Hoheit bei solchen Dingen […] hervorzubringen, muß eine voll-
kommene Einfachheit, eine absolute Gleichartigkeit in Anordnung, Gestalt und Farbe vor-
handen sein.19

Diese Trias ist eine Art Harmonieformel, die Bedingung für das Auftreten des erhabe-
nen Zustandes. In der Folge berührt Burke das Problem des wesentlichen Unter-
schieds der Prinzipien der Unendlichkeit und der Größe, des Unendlichen als Wie-
derholung der ähnlichen Ideen oder Formen. Hier zeigt sich ein deutlicher Vorteil bei
der Bestimmung der Fraktale als Kennzeichen des Erhabenen, da das Prinzip ihrer
Feststellung in der Identität des Teils und des Ganzen liegt. Burke führt als Beispiel
die Betrachtung einer nüchternen Wand an: Ist sie hoch und lang, so ist ihre Darstel-
lung majestätisch; aber indem sich der Blick auf nichts konzentrieren kann, hat das
Bewusstsein keine Zeit, das Bild zu fixieren und ihm die Bedeutung zu verleihen, die
es vielleicht verdient.

Die Frage nach der Charakteristik der Zeit

Gilt es, das Bild einer bestimmten Zeit zu zeichnen, kommen wir zu einem der wich-
tigsten Punkte der Bestimmung Burkes in Zusammenhang mit dem Erhabenen: zu
seiner zeitlichen Komponente, d. h. zur Notwendigkeit bzw. zum „Beoachtungszeit-
raum“, was Kant wiederum in seiner Kritik der Urteilskraft aufgenommen hat. Dabei
geht es um die Kontemplation der Objekte im Licht. Bereits Aristoteles hat diese Vor-
stellungen angedeutet, insofern er im zweiten Buch Über die Seele auch die Phänome-
ne des Lichtes und der Farbe als notwendige Faktoren der Wahrnehmung von Objek-
ten auslegt.

Wie wirkt sich das Fehlen der visuellen Fähigkeit auf die Wahrnehmung aus?
Burke20 spricht sich gegen die These von John Locke aus, der davon ausging, dass sich
die Finsternis durch ihre eigene Natur nicht auf die Idee der Angst bezieht und keine
Unruhe bereitet. Burke glaubt daher, dass die Finsternis die Ursache des Erhabenen
sei. Er versteht unter der Dunkelheit die Quelle des Schreckens, welcher die Assoziati-
on ist, die alle Menschen ergreift. Hier geht es um das Unbekannte. Wir befürchten
Burke zufolge das, was wir nicht betrachten und nur vermuten können. Hier wird
zum Ausdruck gebracht, was bereits im Theaterstück der Antike seinen Anfang ge-
nommen hat: die Vorstellung, dass der Tod hinter der Bühne, also dort, wohin das
Sehvermögen nicht reicht, auf den Helden lauert. Die Angst verstärkt sich, da die ge-
dankliche Verarbeitung die visuelle Wahrnehmung ablöst. Ralph Waldo Emerson
stellte die Vermutung auf, das Licht und die Dunkelheit seien die Symbole des Wis-
sens und der Unwissenheit und der visuelle Raum hinter und vor uns sei ein Zeichen
für das Gedächtnis und die Hoffnung. In diesem Sinne ist das Erhabene ebenso wie
die Katharsis das Ergebnis der Projektion des Geistes auf die sichtbaren Objekte und
des Strebens nach dem Unbekannten.

2.1

19 Ebd., S. 183.
20 Ebd., S. 184–185.

Teil I   Zum wissenschaftlichen Gebrauch des Begriffs „das Erhabene“

14

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Dieses Konzept Burkes ist mit den Ideen von Jean Paul vergleichbar. Auch er
spricht von der Notwendigkeit einer gewissen Dauer bei der Wahrnehmung der Bege-
benheiten. Erst nach dieser Zeit könnten sie die gewünschte Wirkung erzielen: „Bei
dem Ohre sind Extension und Intension zugleich vonnöten; der donnernde Ton muß
zugleich ein langer sein“.21 Aber auch die Stille kann die Idee des Erhabenen mit sich
bringen: Man denke an das Vorgefühl, wenn nach dem Blitz in Erwartung des Don-
nerschlags alles zu gefrieren scheint oder wenn wir, so Jean Paul, einen weit oben still
schwebenden Raubvogel betrachten: Wir warten, dass er zuschlägt. Das bedeutet,
dass wir zwar schon im Voraus das Ergebnis wissen, dies die Sache aber nicht weniger
bedrohlich und einschüchternd macht – im Gegenteil, die Folgen erwartend berech-
net die Vernunft die möglichen Ausgangsvarianten der Ereignisse, derer sie harrt.

Ein weiteres Konzept gilt es zu betrachten, das die Ideen von Burke und Jean Paul
vereinigt: die Vorstellung von der Zyklusarbeit als Abbildung des Unendlichen. Jean
Paul glaubt, dass die ewige Wiederholung und die Dynamik selbst ein Zeichen des
Unendlichen seien, denn „weder die Mitte, noch die Spitze der Pyramide ist erhaben,
sondern die Bahn des Blicks“.22 Die Nacht sei erhaben für die offenen Augen, wenn
sie „von mir an den unendlichen Weg ziehe“. Jean Paul vertieft sich nicht in das Studi-
um der Einzelfragen, da sonst seiner Meinung nach die Äußerungen in die Unend-
lichkeit fliehen könnten. Er spricht von der Idee des Erhabenen, die in der Beobach-
tung des Sternenhimmels zum Ausdruck kommt, keine Aufmerksamkeit schenkt er
aber der Tatsache, dass diese Beobachtung ursprünglich subjektiv sei, wie aus seiner
umstrittenen Aussage über die Stufen des Erhabenen folgt. Anhand welcher Kriterien
lässt sich von einer solchen Abstufung sprechen – anhand der persönlichen Erfah-
rung, der Bevorzugung oder der vordefinierten Wahrnehmungsgrenzen? Kann es
Dogmen in solchen Fragen geben, wenn ein Teilnehmer der Diskussion glaubt, die
Wahrnehmung lege es nahe, dass z. B. dieser Stein im Vergleich zu jenem Berg erha-
bener sei, da er über ihn stolperte und hinfiel und jetzt aus seiner eigenen Erfahrung
das Ausmaß seiner Wirkung kennt? Oder dass die Gewitterfront in dieser Region
eher dynamisch erhaben sei als die Überschwemmung in der angrenzenden? Solche
Schwierigkeiten zeugen von der Ambivalenz in den Aussagen Jean Pauls. Tatsächlich
zeigen sich bei ihm Widersprüche: Können die einen Gefühle wichtiger sein als die
anderen? Je nach Intensität der Wahrnehmung (oder nach dem Grad des zu hervor-
rufenden Affekts) ließe sich dies bejahen, mit Blick auf den Bedeutungsgrad scheint
dies jedoch eher zweifelhaft. Jean Paul vermischt das Ethische und das Ästhetische in
seinem Verständnis des Phänomens des Erhabenen als das angewandte Unendliche.
Es muss betont werden, dass die Rede immer von der individuellen Wahrnehmung
ist; es ist unmöglich, sein eigenes Ich und das ihm zugehörige Wahrnehmungsniveau
zu verwirren, das keine Substitution und Verzerrung duldet. Jean Paul geht in seiner
Argumentation nicht auf diese Frage ein, sondern konzentriert sich auf die Betrach-
tung eines Themas „von mehreren Bedeutungen“, und zwar auf die Betrachtung der

21 Jean Paul. Vorschule der Ästhetik. Kleine Nachschule zur ästhetischen Vorschule. München: Hanser,
1963, S. 107.

22 Ebd., S. 108.

2 Die Rezeption der Ideen von Pseudo-Longinos

15

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Natur von Humor und auf die Kritik der Wissenschaftler – der Säulen der deutschen
Literatur, die er „Poetiker“ nennt. Er charakterisiert z. B. den bekanntesten Philologen
F. A. Wolf als einen „Mann von zu schwachen Kenntnissen und kraftlosen Kräften“,
und F. Schiller steht ihm zufolge unter und fern vom Genius.23

Man kann den Einfluss des Pseudo-Longinos auf Jean Paul anhand der Frage
nach der Einfachheit aufzeigen. In seinen Werken, wie er es auch in seinen Studien
zur sozialen Theorie der Idylle im 18. Jahrhundert vertritt, konzentriert sich Jean Paul
auf den Alltag der Bürger, auf die erhabenen Bilder von einem Mann aus einer klei-
nen Stadt.24

Klassifizierung der Verbformen

Burke analysiert die Auswirkungen der Worte, die das Recht des Herausragens bei der
Hervorrufung des Schönen und des Erhabenen beherrschen. Seine Idee ist identisch
mit der von J. J. Bodmer (1698–1783) und J. J. Breitinger.25 Man kann behaupten, dass
im Wort „Hochdeutsch“ selbst eine ästhetische Idee angelegt ist. Burke spricht von
dem Unterschied zwischen den Worten einerseits und der Malerei und Architektur
andererseits, bei denen die Wahrnehmung durch die Regel der Verhältnismäßigkeit
und der daraus resultierenden Gefühle der Lust oder Unlust beeinflusst wird.

Burke führt eine dreifache Klassifizierung von Wörtern ein.26 Zur ersten Art ge-
hören die Zusammensetzungen, „zu deren Bildung viele einfache Ideen von der Na-
tur vereinigt sind, wie etwa Mensch, Pferd, Baum, Schloß usw.“.27 Solche Wörter be-
zeichnet Burke als konkret („aggregate words“). Die zweite Kategorie bilden die Wör-
ter, „die an der Stelle einer einzigen, einfachen, in solchen Zusammensetzungen ent-
haltenen Idee stehen, wie rot, blau, rund, viereckig und ähnliches mehr“. Diese nennt
Burke einfach-abstrakte Wörter („simple abstract words“). In der dritten Kategorie
finden sich Wörter, „die durch eine willkürliche Verbindung der beiden anderen Arten
und der verschiedenen Beziehungen zwischen ihnen in höheren oder niederen Gra-
den der Komplexion gebildet werden, wie etwa Tugend, Ehre, Überzeugung, Verwal-
tung und ähnliches mehr“, von Burke als zusammengesetzt-abstrakte Wörter („com-
pound abstract words“) bezeichnet.

Das Phänomen der Unfähigkeit, einer Idee mit Worten Ausdruck zu geben, ha-
ben viele Wissenschaftler untersucht. In der Grammatik von Port-Royal werden die
abstrakten Wörter etwas anders bezeichnet. Hier wird behauptet, dass der Name nicht
selbst existieren könne, sondern das Objekt oder den Träger der Qualität zum Aus-

2.2

23 Jean Paul, Vorschule der Ästhetik, S. 397.
24 Siehe Behle, C. „Heil dem Bürger des kleinen Städtchens“. Studien zur sozialen Theorie der Idylle im 18.

Jahrhundert. Tübingen: Niemeyer, 2002, S. 295.
25 Die Rede ist hier von dem vierten Brief „Über das Erhabene und die Sprache“ (Bodmer, J. J.; Breitin-

ger, J. J. Kritische Briefe. Zürich: Heidegger Verlag, 1746).
26 Burke, Philosophische Untersuchung, S. 205–217.
27 Ebd., S. 206.

Teil I   Zum wissenschaftlichen Gebrauch des Begriffs „das Erhabene“

16

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


druck bringen müsse. W. H. Wackenroder geht davon aus, dass nicht alles mit Worten
beschrieben werden kann:

Durch Worte herrschen wir über den ganzen Erdkreis; durch Worte erhandeln wir uns
mit leichter Mühe alle Schätze der Erde. Nur das Unsichtbare, das über uns schwebt, zie-
hen Worte nicht in unser Gemüt herab.28

Hier sieht man deutlich die Entwicklung der Idee des Pseudo-Longinos über die Kor-
relation der Worte und der Gedanken, „die jedesmal das Gefühl stolzer Größe, Wür-
de und Erhabenheit in uns erzeugt“.29

Wenn sich die Worte miteinander verbinden, ohne dass dies aus einem vernünfti-
gen Gesichtspunkt heraus geschieht, oder wenn sie nicht richtig zusammenpassen,
dann wird ein solcher Stil Burke zufolge als „bombastisch“ bezeichnet.30 Die Linguis-
tik nennt solche Fehler „usuell“. Pseudo-Longinos spricht von der Angemessenheit
der Verwendung bestimmter Phrasen, und ein schlecht gewählter Zeitpunkt könne
die Wahrnehmung des Gesagten verhindern. Aus Mangel an Erfahrung und gesun-
dem Menschenverstand ist es unmöglich, wie Burke in Anlehnung an Longinos be-
tont, sich der Kraft der Worte zu erwehren. Entfalten sie eine Wirksamkeit – in die-
sem Fall kann man davon ausgehen, dass die Regeln ihres situationsbedingten und
grammatischen Gebrauchs erfüllt sind –, dann entstehen in dem Gemüt des Zuhörers
drei Folgen: Klang, Bild (oder Abbildung des Ereignisses, das durch das Wort ausge-
drückt wird) und der Affekt des Gemüts (der durch diese zwei hervorgerufen wird).31

Um Bilder von den Objekten, die einen verbalen Ausdruck haben, entstehen zu las-
sen, ist eine bestimmte Anstrengung der Einbildungskraft, eine bestimmte Willens-
kraft erforderlich. Aus eigener Beobachtung entstehen solche Bilder im Bewusstsein
sehr selten. Burke betont hier die Relevanz der Affekte, gibt aber zugleich zu, dass es
schwierig sei zu beweisen, dass unsere Gefühle durch Worte erzeugt werden. Er führt
zudem eine andere These mit Blick auf die Ähnlichkeit der Natur der abstrakten Ide-
en und der realen Gegenstände ein. Die Ähnlichkeit liege darin, dass es gleicherma-
ßen problematisch sei, entweder zu denken oder sich die Gegenstandsabbildung vor-
zustellen oder darüber zu lesen oder im Gespräch zu hören. Beim Lesen poetischer
Texte brauchen wir, so Burke, keinen anschaulichen Zusammenhang mit den Worten,
da kein reales Bild entstehe, der Effekt aber dessen ungeachtet erreicht werde – wir
nehmen etwas als herrlich erhaben wahr. Diese Idee wird von den Vertretern des
Postmodernismus akzeptiert, die davon ausgehen, dass in der Beobachtung der Phra-
senverkettung, in der Auslassung der gesamten Fragmente beim Lesen und in der
Rückkehr zu den erfolgreichsten Wortkombinationen die wahre Freude liegt.32 Burke

28 Wackenroder, W. H. Werke und Briefe. Bd. 1. Jena: Diederichs, 1910, S. 64.
29 Über das Erhabene, XXXIX, 3.
30 Burke, Philosophische Untersuchung, S. 209.
31 Dies entspricht den Annahmen W. Wundts, der behauptete, dass die Quelle eines solchen gedankli-

chen Konstrukts die Fantasie des Raumes und der Zeit sei (Wundt, Wilhelm. Völkerpsychologie. Eine
Untersuchung der Entwicklungsgesetze von Sprache, Mythus und Sitte. Bd. 2: Mythus und Religion,
Teil 1. Leipzig: Verlag von Wilhelm Engelmann, 1905).

32 Barthes, Roland. Der Tod des Autors. 1968. In: Roland Barthes: Das Rauschen der Sprache. Suhrkamp
Verlag Frankfurt a. M., 2005. S. 57-63.

2 Die Rezeption der Ideen von Pseudo-Longinos

17

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


spricht von der Macht der Wortkombinationen, von der erfolgreichen Zusammenstel-
lung der Phrasen, denen Unmäßigkeit und Pathos fehlen. Hier wiederholt sich die
Idee des Pseudo-Longinos über das Erhabene, dass dieses gerade in den Texten auf-
scheine, in denen Wichtigtuerei und Überfülle fehlen.

Burke spricht in Anlehnung an Pseudo-Longinos davon, dass es nicht sein Ziel
sei, den Begriff der Erhabenen in irgendeiner Kunstart kritisch zu betrachten, viel-
mehr gehe es ihm darum, jene Prinzipien darzulegen, die das Erhabene nachweisen
und unterstreichen. Zu diesem Zweck betrachtet Burke seinen eigenen Worten zufol-
ge die Eigenschaften jener in der Natur existierenden Phänomene, die Liebe und
Staunen in uns erzeugen, und zeigt, wie sie diese Affekte in uns hervorrufen. Die
Macht der Worte selbst übertrifft in vieler Hinsicht das, was sie zum Ausdruck brin-
gen.33

Der Unterschied der Konzepte Burkes und des Pseudo-Longinos liegt im Gegen-
satz von Wort und Bild. Die Quelle des Erhabenen ist im ersten Fall die menschliche
Rede (sie findet sich also in der Redekunst oder den Kunstwerken, also etwa der Poe-
sie), im zweiten die Betrachtung der tobenden Natur. Die Frage stellt sich dann nach
dem Sujet des jeweiligen Kunstwerkes, ob es etwas Erschreckendes und Erhebendes
und gleichzeitig etwas Abstoßendes und Anziehendes enthalten muss. Der Autor des
Traktats geht davon aus, dass die Erzählung von der Rache und den Fehden der Göt-
ter, von den Leiden, die sie den Menschen zuteilwerden lassen, dass also das, was in
den Tragödien dargelegt wird, der Beschreibung ihrer göttlichen Majestät, Unbesieg-
barkeit und glorreichen Taten gleichartig sei. Folglich sind unsere Gedanken nur eine
positive Gemütsbewegung infolge einer positiven Beschreibung, und wir sprechen ih-
nen eine hohe moralische Bewertung zu. Hier liegt ein Widerspruch, der später an
Beispielen der Kriegsbeschreibung, die auch als erhaben gilt, verdeutlicht wird.

Nach Demosthenes, der die Werke von Sappho analysiert, ist das Erhabene die
höchste Stufe der Vollkommenheit und die Spitze der sprachlichen Darstellung. Zwar
überzeugt es, so sagt er, den Zuhörer nicht, aber es entzückt und bezaubert ihn und
zeigt ihm im Augenblick die Vollkommenheit der geistlichen Kräfte des Redners.34

Nur etwas Echtes, Großes, kurz: das Erhabene kann im Gedächtnis behalten werden,
den Abdruck in der Seele finden, alles andere seien nur oberflächliche, sinnlose Wor-

33 Nach Paul Barone „hat Burke als erster versucht, für einen subjektiv gefaßten Begriff des Erhabenen
ein differenziertes Erklärungsmodell zu entwickeln. Beide Komponenten der Wirkung des Erhabe-
nen, die Lust und die Unlust, haben bei Burke eine subjektive Ursache – zumindest in den Fällen, in
denen der Schrecken nicht durch den Gegenstand selbst hervorgerufen wird, sondern mittels der me-
chanischen Wechselwirkung von Körper und Seele. Der Schrecken (oder die Unlust) hat seine Ursa-
che in der Kontraktion der Nerven, die als schmerzhaft empfunden wird; das Frohsein (oder die Lust)
hat seine Ursache in der durch diese Nervenanspannung bewirkte reinigende Übung der feineren Or-
gane, er hat als erster den Versuch gewagt, einen subjektiven Begriff des Erhabenen durch eine aus-
führliche psychologische Analyse zu begründen“ (Barone, Paul. Schiller und die Tradition des Erhabe-
nen. Berlin: Erich Schmidt Verlag, 2004, S. 58–59).

34 Zitiert aus Über das Erhabene.

Teil I   Zum wissenschaftlichen Gebrauch des Begriffs „das Erhabene“

18

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


te, die – nach Aristoteles – nur „glänzen“, wobei „durch übergroßen Glanz die Dar-
stellung verdunkelt werden kann“.35

Auf der Grundlage des Vorstehenden kann etwas erhaben genannt werden, das
eine irreversible Wirkung auf den Leser hat, das bedingungslos allen gefällt und klar
ist. Pseudo-Longinos führt keine konkrete Definition des Erhabenen an, da sein We-
sen nur auf der Grundlage von konkreten Beispielen aus den Werken der Tragiker er-
fasst werden kann, es also in der Wahrnehmung aus eigener Erfahrung besteht. Hier
ist die Idee des Pseudo-Longinos über die Harmonie der Worte, die eine Reihe von
Vorstellungen im Bewusstsein erzeugt, hervorzuheben. Die Worte sind ein Spiegelbild
der Wirklichkeit, der Realität selbst, die in den Klängen kodiert ist. Durch die Wahr-
nehmung von Schallwellen formt sich im menschlichen Geist ein Bild (auch Wilhelm
Wundt beschreibt dies in seiner Theorie der Fantasie). Dieses Bild ist eine Reaktion
auf die Ereignisse. Es ist das Streben des Autors, dieses Bild dem Leser zu vermitteln,
und es ist sehr wichtig, dass dieser es gebührend und ohne Verzerrung der Idee des
Verfassers wahrnimmt. Longinos entwirft in der Tat ein hermeneutisches Konzept
und spricht von der Wichtigkeit der Übertragung der Gefühle des Redners auf den
Zuhörer.36 Hier ist eine Analogie zur These von Aristoteles aus der Poetik zu erken-
nen, wenn er von dem Einleben des Autors in den Helden des Buches spricht, um die
wahren Gefühle auszudrücken, die später der Leser als glaubwürdig wahrnimmt –
diese Gefühle sind durch Leiden erlangt worden und können deshalb nicht als falsch
wahrgenommen werden. Definieren lässt es sich somit als dreiteilige Struktur: Held/
Idee – Autor –Leser/Zuschauer. Diese Struktur wird von dem emotionalen und ener-
getischen Ausbruch umrahmt, der mit den eigenen Gefühlen in Resonanz tritt. Wenn
die Rede nicht von dem schöpferischen Ansatz, sondern von der Selbstreflexion bei
der Betrachtung von Wirklichkeitselementen ist, wird die Struktur zweiteilig, und
zwar Idee – Individuum. Für die Wahrnehmung solcher Ideen braucht es wieder
einen energetischen Ausbruch, aber der Urheber wird in diesem Fall die Natur selbst
(quasi als Autorersatz). Sie selbst wird die Quelle des Erhabenen, und der Mensch,
der diesen Impuls wahrnimmt und in Resonanz zu ihm tritt (in der Theorie von Ka-
tastrophen spricht man von der Strukturbilanzstörung), wird mit einer neuen Quali-
tät ausgestattet; er entwickelt sich und tritt dadurch in einen katastrophalen Zustand.
Hier geht es um einen Koordinatenwechsel, da sein eigenes Ich eine neue Stufe betritt
und er von da an alles von einer neuen Ebene aus wahrnimmt. Diese katastrophale
Struktur kann man anschaulich als eine Leiter darstellen, und jede Stufe dieser Leiter
charakterisiert den Entwicklungsstand des Bewusstseins.

35 Aristoteles. Poetik. Übersetzt und eingeleitet von Theodor Gomperz. Leipzig: Verlag von Veit &
Comp., 1897, S. 59 (XXIV 60 b 2).

36 Über das Erhabene, XXXIX, 3.

2 Die Rezeption der Ideen von Pseudo-Longinos

19

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Nachahmung im Rahmen der Theorie des hermeneutischen Zirkels

Ein anderer Weg, das Erhabene hervorzurufen, besteht Pseudo-Longinos zufolge –
und dies spricht zugunsten der Quellen des hermeneutischen Konzepts – in der
Nachbildung des Stils der großen Schriftsteller. Später wurde seine Idee von F. D. E.
Schleiermacher in dessen Konzept des hermeneutischen Zirkels entwickelt. Dabei
wird es als notwendig angesehen, dass der Leser die Individualität des Autors sowie
den sozialen Kontext, in dem das Werk geschaffen worden ist, wahrnehmen und um-
fassend berücksichtigen muss, um das Werk vollständig begreifen zu können. Diese
Idee durchdringt auch die philosophischen Skizzen Jorge Luis Borges’, insbesondere
aber sein Werk Pierre Menard, autor del Quijote (1939), in dem der Schlüsselbegriff
„Nachahmung“ auftaucht. In ihm geht es darum, dass Pierre Menard versucht, eine
Zeile aus dem Werk von Miguel de Cervantes nachzubilden. Um sein Ziel zu errei-
chen, muss er sich von der Wirklichkeit abkehren und geistig in die Zeit und die Um-
welt von Cervantes eintauchen. Das Ergebnis ist ein identisches Textstück, das jedoch
außerhalb des Werkkontextes von Cervantes steht und wie eine entpersonalisierte
Kopie aussieht. In diesem Sinne kann also Longinos nicht gefolgt werden, wenn er
vorschlägt, den Fußstapfen der großen Dichter und Schriftsteller der Vergangenheit
zu folgen, um das von ihnen einst Geschaffene zu wiederholen.

Die Definition der Nachahmung durch Longinos bietet grundlegend Anlass für
anhaltende Diskussionen:

Es ist kein Diebstahl, sondern gleicht dem Abformen von schönen Gestalten in plastischen
und anderen Kunstwerken.37

Es geht hier nicht um die Nachahmung der Natur, sondern um die Herstellung einer
Kopie von der Kopie, d. h. um die „Streaming-Produktion“ im modernen Sinn, über
die sich viele Autoren negativ geäußert haben. Wolfgang Längsfeld z. B. polemisiert
mit Theodor W. Adorno und nennt eine solche Praxis „Pseudokunst“.38

Es gibt noch ein weiteres Konzept der Korrelation von Original und Nachahmung.
Nach den Worten des amerikanischen Poeten William Cullen Bryant (1794–1878) in
Lectures on Poetry (1826) soll der Poet dem Mathematiker folgen, der dort beginnt,
wo seine Vorgänger geendet haben, und dadurch die Wissenschaft fördert. Der Poet
ist, so Bryant, lobenswert, wenn seine Werke den Lesern mit neuen Formen des Erha-
benen und Schönen erfreuen; dann schauen wir die Seelenbewegung unter einem
neuen Blickwinkel an und loben das Genie des Poeten.

Insofern wird hier betont, dass in der Nachahmung des poetischen Stils der Vor-
gänger nichts Verurteilungswürdiges sei; das Genie hinterlasse seine Denkweise den-
noch, und wenn auch indirekt, so wirke es doch auf die Zeitgenossen. Wer die Imita-
tion verschmähe und das Lob suche, wisse nicht von der Poesie, plündere sich selbst
aus und könne deswegen dem Publikum – von bloßer Originalität abgesehen – nichts
Interessantes bieten. Daher wird vorgeschlagen, die Werke gemäß dem etablierten

2.3

37 Über das Erhabene, XIII, 4.
38 Längsfeld, W. Ästhetik im Alltag. Über die sinnliche Qualität der Dinge. Zürich: Druckhaus Fromm,

1974, S. 39.

Teil I   Zum wissenschaftlichen Gebrauch des Begriffs „das Erhabene“

20

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Kanon formelhafter Muster zu schaffen, die bei den Lesern vergangener Generatio-
nen emotionale Reaktionen verursacht haben; diese Muster haben sich bewährt, so-
dass es Sinn macht, sie wieder zu verwenden. Borges beschreibt sie in seinem Werk
Die vier Zyklen, in dem er das literarische Erbe in vier grundlegende Motive unter-
teilt: 1. Über den Sturm einer befestigten Stadt, 2. Über die Rückkehr eines Helden, 3.
Über die Suche, 4. Über den Selbstmord Gottes. Eine Antwort bietet hier die Idee von
Giacomo Leopardi, die später die Vertreter des Postmodernismus aufgegriffen haben:
Man müsse die Gewohnheiten brechen und verschmähen, aber man dürfe das Publi-
kum nicht mit falschen Namen betrügen.

Der unbekannte Autor des Textes Über das Erhabene lässt in seinem Streben nach
dem „majestätischen“ Ausdruck der Gedanken außer Acht, wie ein solcher überhaupt
für andere Autoren möglich ist. Meist ist es nicht ein hemmungsloser Fantasieflug,
vielmehr sind es logisch angeordnete Phrasen. Aber diese Phrasen, ob kurz oder um-
fangreich und schwülstig, sind in jedem Fall sekundär, was die Empfindungen betrifft,
und nicht fähig, unsere eigenen Erlebnisse zu ersetzen.

Nach Kant führen unsere eigenen, individuellen Erlebnisse zum Erhabenen, also
nur das, was persönlich empfunden wird, und das ästhetische Urteil kann nicht mit
der logischen Analyse verglichen werden. Folglich lässt sich keine ausführliche Be-
stimmung davon finden, wie ein solches Konzept auszusehen habe, da sich stets zahl-
reiche Bedeutungsnuancen finden. Kant spricht daher davon, dass das mit Worten
formulierte ästhetische Urteil nicht endgültig sein kann.39 Vielleicht lässt sich das
Problem aber anders formulieren: Gehört das Erhabene nur der Ästhetik?

Das Erhabene oder das Pathetische?

An dem anonymen Traktat Über das Erhabene wurde oft Kritik geübt. Neil Hertz et-
wa äußert sich wie folgt:

Der Text führt dem Leser die Argumentationsweise eines geübten Rhetorikers vor, intelli-
gent aufgebaut, mit großem Schwung durchgeführt; man kommt aber auch nicht umhin
zu bemerken, daß man beim Lesen bemerkenswert leicht den Faden verliert, vergißt, wel-
ches Thema Longinos nun eigentlich gerade abhandelt …40

Hertz zufolge gewinnt der Leser den Eindruck, sich durch eine verbale Sphäre arbei-
ten zu müssen, die immer dichter wird und reich an Wiederholungen ist, was die kor-
rekte Interpretation des Textes verhindert. Solche Ansprüche stellt Hertz insbesonde-
re bei der Analyse von Longinos’ Ilias. Doch er erkennt die Bedeutung des Traktats an
und wiederholt die These von Longinos, dass es nötig sei, nicht nur analysierend das
Wesen des erhabenen Zustandes darzustellen, sondern selbst neue Abbilder desselben
zu schaffen.41 Hertz weist auf Longinos’ Definition der Fantasie hin und ihren Unter-

2.4

39 Zitiert aus: Liessmann, K. P. Philosophie der modernen Kunst. Wien: WUV, 1999, S. 21.
40 Hertz, Neil. Das Ende des Weges. Die Psychoanalyse und das Erhabene. Frankfurt a. M.: Suhrkamp,

2001, S. 10.
41 Ebd., S. 17.

2 Die Rezeption der Ideen von Pseudo-Longinos

21

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


schied bei Autor und Leser. Dieses Thema war im 20. Jahrhundert Gegenstand eines
Streits bei den Vertretern des Postmodernismus und berührte das Problemfeld der
Hermeneutik im Hinblick auf das Werk Über das Erhabene. In der Tat stand die Frage
nach der Subjektivität der Einbildungskraft und der Fantasie schon ganz am Anfang.

Die Rezeption der Ideen des Pseudo-Longinos von Pathos und Enthusiasmus42 ist
für die deutsche philosophische Tradition des 18. Jahrhunderts charakteristisch.
Friedrich Schiller z. B. sprach davon, die Natur solle ihre ganze Macht vor unseren
Augen entfalten, damit der vernünftige Anfang im Menschen als unabhängige Kraft
aufgezeigt wird. Wenn, so Schiller, das vernünftige Wesen sehr stark leidet und es um
das Pathos geht, dann kann die vernunftbegabte Person ihre Unabhängigkeit zeigen.43

Dem heutigen Verständnis nach kann man den Begriff „erhabener Stil“ als Zei-
chen für großspurige Worte, die den jeweiligen Text überfrachten, auslegen. Das Er-
habene hingegen weniger durch Großartigkeit des Wortklangs erreicht, sondern
durch die Einfachheit der Worte, wenn nicht sogar durch das Schweigen.44 In den
Forschungen zum Einflusses der Ideen des Longinos auf die deutsche literarische Tra-
dition des 18. Jahrhunderts wird betont, dass sowohl für Longinos als auch für die
Schriftsteller des 18. Jahrhunderts die Beschreibung der „Himmelfahrt“ des Men-

42 Siehe Vierle, A. Die Wahrheit des Poetisch-Erhabenen. Studien zum dichterischen Denken. Würzburg:
Königshausen & Neumann, 2004.

43 Als Beispiel lassen sich auch die Ideen von Bodmer und Breitinger anführen. Sie behaupten, dass
durch das Leiden der Held seine wahre Kraft zeigt (Bodmer/Breitinger, Kritische Briefe, S. 5). Betont
wird – und darauf weist auch Wohlgemuth, S. Poetik des Erhabenen – Jean Pauls sublime Bildwelten.
Dissertation, Basel, 2011, hin –, dass der Text von Pseudo-Longinos nach seiner Entstehung eine gro-
ße Bedeutung erlangte. Dies gilt besonders für seine Idee von der Notwendigkeit der Nachahmung.
Bodmer und Breitinger stellen die Begriffe „das Schöne“ und „das Erhabene“ einander gegenüber.
Laut Bodmer ist die Reaktion des Zuschauers auf die „Größeäußerung“ der Natur ein erhabenes Er-
götzen, vergleichbar mit dem Enthusiasmus (siehe Bodmer, J. J. Kritische Betrachtungen über die poe-
tischen Gemälde der Dichter. Frankfurt a. M.: Athenäum, 1971, S. 214). Diese Deutung lässt sich mit
der These von Solger vergleichen, der behauptete, dass das Entzücken die Quelle des erhabenen Zu-
standes sei. Dies kann man auch den Konzepten Burkes und Kants und den „dunklen Vorstellungen“
als Basis für das Erhabene gegenüberstellen. Solche Vorstellungen seien drückend, da man das Eintre-
ten, den Abschluss von etwas erwarte und darunter leide. Nach dem deutschen Philologen Ulrich
Wilamowitz-Moellendorff (Wilamowitz-Moellendorff, U. von. Die griechische Literatur des Altertums.
(hrsg. v. Paul Hinneberg. Die Kultur der Gegenwart. Berlin: Teubner, 1907) sollte man den Traktat
Über das Erhabene mit „Über das Pathetische“ übersetzen, da dies die Essenz des Textes präziser zum
Ausdruck bringe, der zufolge sich das Erhabene und die Poesie näher kommen. In der deutschen
Übersetzung bemerkt H. F. Müller: „Das griechische Hypsos, d. h. Höhe, bezeichnet auch das Große,
die große Natur (eigentlich: das Großgenaturte), das Erstaunliche, Überwältigende u. a.; wo der Grie-
che ‚erhaben‘ sagt, würden wir oft lieber ‚pathetisch‘ sagen. Hypsos ist ein Sammelname, der einen
ganzen Komplex von Empfindungen und Vorstellungen unter sich befaßt. Wir legen Erhabenheit
dem bei, was alle Wirklichkeit, was unsere Begriffe übersteigt: Gott, der gestirnte Himmel, das Meer“
(Über das Erhabene, S. XII).

44 Im Traktat von Demetrius Über den Stil werden vier Arten der Poesie betrachtet: 1. einfach/spärlich,
2. erhaben/feierlich, 3. fein/flüssig, 4. mächtig/stark. Man behauptet, dass die letzte auf die rhetori-
schen Reden von Demosthenes zurückgeht. Demetrius lehnt die Existenz eines solchen Stils an sich
jedoch ab und behauptet, dass diese Arten einander gegenseitig verstärken. Die Erhabenheit der Rede
sei ein Zeichen für den mächtigen Stil.

Teil I   Zum wissenschaftlichen Gebrauch des Begriffs „das Erhabene“

22

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


schen, die Wahrnehmung des göttlichen Dankes als edles Pathos, als Poesie des ho-
hen Stils typisch war.45

Anzuführen gilt es auch die Beweisgründe Longinos’, die der Ansicht von H. F.
Müller widersprechen:

Sollte er [Cäcilius] der Meinung gewesen sein, daß dies beides [das Erhabene und das Pa-
thetische] immer miteinander zugleich auftrete und von Natur zusammengehöre, so irrt
er sich gänzlich. Denn es gibt gewisse Affekte, die augenscheinlich fern vom Erhabenen
und niedrig sind, wie Jammer, Trauer, Furcht; und wiederum gibt es vieles Erhabene ohne
Affekt.46

Hervorzuheben ist, dass gerade heute die Affekte als Grund und Quelle des Erhabe-
nen betrachtet werden. Pseudo-Longinos erklärt, dass nur das edle Pathos, das eine
wahre Inspiration enthält, erhaben sein könne. Sowohl Wilamowitz-Moellendorff als
auch Müller stimmen darin überein, dass dieses Phänomen in der Zeit der Antike
durch ausgesprochene Worte bzw. verbale Ausdrücke wahrgenommen wurde. In die-
sem Zusammenhang bezeichnen einige Forscher das Phänomen im Kontext von Lon-
ginos als „literarisch“.47 Hier zeigt sich die Problematik des in der vorliegenden Unter-
suchung Behandelten: die Kritik des Strebens nach einer Klassifizierung des Erhabe-
nen im Kontext der Ursachen, die seine Entstehung fördern. Wenn der Forscher
einen literarischen Text als Grund für den erhabenen Zustand ansieht, charakterisiert
er das Erhabene als „literarisch“; die Bewegtheit durch monumentale Baudenkmäler
signalisiert hingegen „das architektonisch Erhabene“; der Schrecken und die fieber-
hafte Aufregung bei der Beobachtung einer Atombombenexplosion wiederum sind
Kriterien für „das atomare Erhabene“. In all diesen Konzepten, die mit Longinos be-
ginnen, der es nicht wagte, die Grundlagen und nicht die Folgen (in seinem Fall durch
Texte) als das Charakteristische anzusehen,48 zeigt sich ein Mangel des Begreifens der
Grundlage, des Adaptionsmechanismus des Bewusstseins. Die Analyse der Umwelt
(verbal, natürlich oder künstlich)49 dehnt die Grenzen der Erkenntnis aus. Und diese
unaufhörliche Bewegung ist de facto ein Zeichen für das Unendliche in uns, wie das
sich erweiternde Universum, das von Wissenschaftlern auch als unendlich beschrie-
ben wird. Das Erhabene ist diese Bewegung, die sowohl in der Natur als auch in uns
selbst gefunden wird. Als Ergebnis eines solchen Zusammenstoßes mit der Realität

45 Jørgensen, S. A.; Bohnen, K.; De Boor, H. Geschichte der deutschen Literatur von den Anfängen bis zur
Gegenwart. Bd. 6: Aufklärung, Sturm und Drang, frühe Klassik: 1740–1789 (begr. v. Helmut de Boor
und Richard Newald). München: Beck, 1990, S. 117.

46 Über das Erhabene, VIII, 2.
47 Conte, Gain Biagio. The hidden author. An Interpretation of Petronius’ Satyricon. Berkeley: 1996, S. 7.

Das geht wahrscheinlich auf das Auswechseln von ästhetischen und oratorischen Begriffen zurück,
was auch M. Fritz behauptet; vgl. Fritz, Vom Erhabenen.

48 Was das Erhabene der Katharsis annähert, wie ja auch Aristoteles das Phänomen nicht selbst, son-
dern anhand der Präsenz der widersprüchlichen Gefühle beschrieben hat.

49 Es darf aber nicht davon ausgegangen werden, dass das Künstliche das Natürliche in vollem Maße zu
ersetzen vermag, da das künstlich Erhabene selbst wieder ein Zeichen für die Folgen, nicht aber für
die Grundlagen des Erhabenen ist. Ich bevorzuge es, das technisch oder kybernetisch Erhabene das
„künstlich“ Erhabene zu nennen, und in diesem Sinne zeigt die Endung „-isch“ die Förmlichkeit in
der Beschreibung des Phänomens, was nur durch die Veränderung des eigenen Seins beschrieben
werden kann.

2 Die Rezeption der Ideen von Pseudo-Longinos

23

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


und dadurch mit einer neuen Quelle des Wissens ergibt sich ein Provisorisches, wel-
ches das Gleichgewicht des Koordinatensystems stört, insofern das Bewusstsein das
bisherige Wissen um die Gefühle als eine weitere Art der Wirklichkeitswahrnehmung,
die man erhaben nennt, zu ergänzen versucht. Hier geht es um das Problem der Sub-
stitution von Ursache und Wirkung. Meines Erachtens kann der im Bewusstsein a
priori existierende Adaptionsmechanismus (was man als Kennzeichen für die Ent-
wicklung des Bewusstseins charakterisieren kann) erhaben genannt werden. Und in
diesem Fall spricht man nicht von der vertikalen Struktur (das Ich – das Transzen-
dentale), sondern von einer dreidimensionalen (das Ich – alles Andere in der Prä-
senz). Damit ist von einer Verbreitung und nicht nur von der Erhöhung die Rede. Das
Erhabene ist in diesem Kontext „das Verbreitende“, das von der Natur etablierte Prin-
zip der Entwicklung. Die Charakteristik dieses Phänomens durch die Kennzeichen
bzw. durch das Sekundäre, das oben schon genannt wurde, kann uns nicht der Auf-
fassung der Intelligenztätigkeit, die bereichert ist, annähern.

Martin Fritz widmet dem Pathoswesen in seiner Interpretation des Pseudo-Lon-
ginos eine separate Studie.50 Er richtet seine Aufmerksamkeit darauf, dass Longinos
fünf Merkmale des Zustandes des Erhabenen angibt, und einer davon ist das nachhal-
tige und enthusiastische Pathos.51 Dabei hält er es für unpassend, das Pathos als zwei-
te Stufe des Erhabenen (gleich der ersten – den erhabenen Gedanken) zu charakteri-
sieren, da es die Widerspiegelung des Seelenzustandes des Zuschauers oder des Red-
ners sei und im Kontext der repräsentativ-ästhetischen Zeichen nicht beschrieben
werden könne.52 Die ersten zwei Zeichen, so Fritz, weichen von dem formal-stilisti-
schen53 Redezweck ab. Die Verbindung mit den anderen vier entzieht dem Pathos sei-
ne Eigenständigkeit und zwingt es dazu, im Rahmen des Kontextes zu verbleiben.
Eine weitere Schwierigkeit bei der Definition des Pathos als Kennzeichen des erhabe-
nen Zustandes sieht Fritz darin, dass es schwierig sei, die oratorischen und ästheti-
schen Termini zu korrelieren.54 Diese Umstände nötigen Longinos dazu, „pathos“
und „hypsos“ zu unterscheiden. Oben wurde Longinos bereits bezüglich des edlen
Pathos zitiert; nach Fritz ist es jedoch nicht möglich, den oratorischen Terminus „Pa-
thos“ mit dem Erhabenen zu korrelieren. Insofern lässt sich behaupten, dass Longinos
sich selbst widerspricht, wenn er dieses fünfstufige Schema entwirft. Das Erhabene
wird durch die Bewegung charakterisiert, weshalb die schematischen Grenzen nicht
im Einklang mit ihm stehen.

50 Fritz, Vom Erhabenen.
51 Über das Erhabene, VIII, 1. Diese Unterteilung in fünf Merkmale widerspricht der These von Müller

bezüglich der Synonymie der Begriffe „das Erhabene” und „das Pathos”.
52 Fritz, Vom Erhabenen, S. 50–51.
53 Ebd., S. 50.
54 Ebd., S. 52.

Teil I   Zum wissenschaftlichen Gebrauch des Begriffs „das Erhabene“

24

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Dichotomie als Kriterium für die Identifizierung

Das Erhabene und die Katharsis

Die Katharsis wird hervorgerufen, um die Affekte des Schreckens und Mitgefühls zu-
nichte zu machen. Der Forschungsarbeit Kant heute zufolge wiederholt die Erklärung
des Wohlgefallens bei Burke, im Kontext sei das Erhabene mit dem Erschreckenden
verbunden, wörtlich die Katharsislehre des Aristoteles.55 Auch Ottfried Höffe unter-
sucht die Begriffe „das Erhabene“ und „die Katharsis“ komparativ.56 Im Folgenden
soll ein anderer Ansatz zu diesem aktuellen Thema entwickelt werden.

Nach Pseudo-Longinos nimmt die Vernunft diejenigen Ereignisse als erhaben
wahr, die von ihr selbst hervorgerufen werden. Dies scheint mir die bedeutendste Cha-
rakteristik, die zu verstehen hilft, warum man heute ganz subjektiv das Niedrige und
Abscheuliche im Leben erhaben nennt und nachdrücklich versucht, dies durch die
Kunst zu beweisen. Hier zeigen sich ähnliche Ansichten wie bei den Ideen des Aristo-
teles von der Notwendigkeit, an die Realität des Anzuschauenden zu glauben und de-
ren Wirkung auf sich selbst zu übernehmen. In der Poetik spricht er davon, dass der
Autor die Bewegungen und die Rede der handelnden Person bei deren Beschreibung
nachbilden muss, da dadurch die objektiven Bedingungen des Geschehens aufgezeigt
werden. Hier besteht dann die Möglichkeit, dass der Zuschauer oder Leser sich mit
dem Helden der Tragödie vergleicht. Darin liegt die Quelle des Mitleidens, eines der
wichtigsten Phänomene, die die Katharsis auslöst.

Den Begriff des Erhabenen kann man mit dem der Katharsis in dem Sinne ver-
gleichen, dass es um eine Reinigung von dem Urteil oder der Emotion geht. Die Ein-
bildungskraft soll, wie Kant fordert, nicht an Schranken stoßen, denn nur so kann sie
zum Unendlichen gelangen; die Vernunft ihrerseits legt ein numerisches Schema fest,
z. B. bei der logischen Beschreibung der Größe eines Kunstobjekts. Das, was über das
Verständnis hinausgeht, was uns entgeht, wird als etwas Großes und mit nichts Ver-
gleichbares bezeichnet. Im Kontext des Raums und der Zeit wird es als das mathema-
tisch Erhabene, im Kontext der übersteigenden Macht (der Orkan, das tobende Meer
etc.) als das Dynamisch-Erhabene beschrieben.

Das Unendliche kann als Verbindung aller Elemente, die man als widersprüchlich
bezeichnen mag, gelten. Der Geist überschreitet, indem er sich als etwas Ganzes
denkt, die Grenzen des Sinnlichen, da er die Fähigkeit des Übersinnlichen, also des
Erhabenen hat. Hier wird der Unterschied dieses Phänomens und der Katharsis er-
kennbar: Das Erhabene liegt außerhalb der Gefühle, während die Katharsis als „Über-
gefühl“, „Überruhe“ bezeichnet werden kann, welches hilft, sich von negativen Ge-
mütsbewegungen zu lösen. Das Erhabene kann in diesem Kontext als Selbstreflexion
charakterisiert werden.

Das Gemüt erhöht sich Kant zufolge in seinem eigenen Urteil, wenn es entdeckt,
dass die Macht der Einbildungskraft gegenüber den Ideen der Vernunft unverhältnis-

3

3.1

55 Lenk, H.; Wiehl, R. Kant heute. Münster: Lit, 2006, S. 181.
56 Höffe, O. Immanuel Kant. München: Beck, 1983, S. 278.

3 Dichotomie als Kriterium für die Identifizierung

25

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


mäßig ist. Im Rahmen der Ideen der Vernunft ist das Gemüt beruhigt, bei der Vor-
stellung des Erhabenen ist es hingegen aufgeregt. Und diese Aufgeregtheit vergleicht
Kant mit der Erschütterung, einem raschen Wechsel von Abstoßung und Anziehung
des Gedankenobjekts. Das Übermäßige, so Kant in der Kritik der Urteilskraft, ist eine
Kluft, in der sich zu verlieren das Gemüt Angst hat. Nach Kant handelt es sich um die
Vernichtung des eigenen Seins, nach Aristoteles um den körperlichen Tod der han-
delnden Person. Auch Longinos spricht von der Erschütterung, die der Zuhörer bei
einer innigen, ergreifenden Rede empfindet.

Ein griechischer Poet, dessen Name die Geschichte nicht überliefert hat, soll un-
ter dem Eindruck des Bildes „Medea“ von Thymom gesagt haben, dass die Biegung
ihrer Augenbrauen Mitleid und ihre Augen Zorn auslösen. Sie sei zornig und strebe
danach, ihre Feinde zu töten, und der Künstler sei sehr weise gewesen, insofern er
den letzten Akt der Freveltat verheimlicht habe, da in diesem Fall der Zuschauer vor
Schreck kein Entzücken mehr empfinden würde. Hier zeigen sich zwei sehr wichtige
Momente: erstens die hier vertretene These von der Notwendigkeit, hinter die Kulis-
sen zu sehen, als Conditio sine qua non, zweitens die Verbindung zweier gegensätzli-
cher Emotionen (hier Zorn und Mitleid) für die Katharsis. Das Stilmittel der beiläufi-
gen Erwähnung der wichtigen Ereignisse (z. B. spricht Pseudo-Longinos im 27. Kapi-
tel, 2. Ausschnitt von Über das Erhabene vom kritischen Moment und dem Übergang
von einer Person zur anderen) findet sich auch bei anderen Autoren, etwa bei Blossi-
us Aemilius Dracontius, wenn er von der Zerstörung der Flotte von Agamemnon
spricht.

Vor- und Nachgefühl

Können die Phänomene des Erhabenen und der Katharsis in Worte gefasst werden?
Sie ergeben sich aus zwei gegensätzlichen Bewusstseinszuständen bei der Betrachtung
des sinnlichen Bildes und können deswegen nicht eindeutig behandelt werden. Die
Katharsis, wie sie in dem weltweit bekannten sechsten Kapitels der Poetik des Aristo-
teles beschrieben wird, ist eine Darstellung, „welche durch Erregung von Mitleid und
Furcht die Entladung dieser Affekte herbeiführt“. Was lässt sich aus dieser Bestim-
mung folgern? Anschaulich kann man es in Form einer Gleichung als „1 + (–1) = 0“
darstellen, bei dem die Eins, einmal mit dem positiven und einmal mit dem negativen
Wert, die einander entgegengesetzten Affekte des Bewusstseins darstellt und das ent-
sprechende Ergebnis in Form einer Null die Katharsis widerspiegelt. Daraus folgt,
dass die Affekte sich nicht nur „entladen“, sondern dass sie zunichte gemacht werden.
Kant würde das als reine Vernunft, als deren übersinnliche Festlegung im gesetzmäßi-
gen Streben nach der Erlösung vom Urteil zwecks der Erfahrung von absoluten Grö-
ßen beschreiben. Ein solches Schema bezüglich des mathematisch Erhabenen ist je-
doch nicht zu empfehlen, denn

allein in einer ästhetischen Größenschätzung muß der Zahlbegriff wegfallen oder verän-
dert werden […] – Wenn nun eine Größe beinahe das Äußerste unseres Vermögens der
Zusammenfassung in eine Anschauung erreicht, und die Einbildungskraft doch durch

3.2

Teil I   Zum wissenschaftlichen Gebrauch des Begriffs „das Erhabene“

26

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Zahlgrößen (für die wir uns unseres Vermögens als unbegränzt bewußt sind) zur ästheti-
schen Zusammenfassung in eine größere Einheit aufgefordert wird, so fühlen wir uns im
Gemüht als ästhetisch in Gränzen eingeschlossen.57

Das Erhabene ist – nach Kant – das, was jedes Maß der Gefühle überschreitet, und
wenn wir die Katharsis als Entladung von Affekten betrachten, kann hier eine Ana-
logie gefunden werden. Denn sowohl das Phänomen des Erhabenen als auch die Ka-
tharsis entspricht einem Streben des Menschen nach einer bestimmten Gemütsbewe-
gung, ob es nun das Mitleid mit den Charakteren im Schauspiel oder das Mitgefühl
angesichts seiner eigenen Schwäche ist. Die Katharsis kann man als „Nachgefühl“ be-
zeichnen, das im Wesen harmlos ist, da es um etwas geht, das schon vorbei ist. Das
Erhabene hingegen ist ein „Vorgefühl“, und die Gefahr besteht darin, dass man sich
veranlasst sehen könnte, danach zu streben, das Ereignis selbst herbeizuführen. In
diesem Sinne trägt die Katharsis das Merkmal der „Plötzlichkeit“, das Erhabene hin-
gegen dasjenige der „Absichtlichkeit“.

Wie ich schon am Beispiel der Merkmale, mit der Pseudo-Longinos das Phäno-
men beschreibt, gezeigt habe, sind die Gefühle nur eine Reaktion auf die Veränderun-
gen im Bewusstsein, die das Erhabene bezeichnen bzw. die Zeichen seiner Einwir-
kung sind. Aus diesem Grund wird in dieser Dissertation das Phänomen des Erhabe-
nen als Grundlage der Evolution von Intelligenz und als Vorgefühl der bevorstehen-
den Veränderungen bzw. als „Vorgeschmack“ oder „Vorfreude“ deklariert.

Vor-/Darstellung und Gewalt

Im Kontext des Verhältnisses der Begriffe „Dar-Stellung“ als künstlerische Aktion
und „Vor-Stellung“ als Operation der Vernunft (die Vereinigung des Äußeren, des zu
Observierenden und des Inneren, des zu Erlebenden) gilt es, „die Gewalt“ zu definie-
ren. Kant benutzt den Begriff im Kontext der Bewegung der Einbildungskraft, bei der
dem inneren Gefühl Gewalt angetan wird. In der Folge wird die Vernunft von den
subjektiven Vorstellungen befreit und strebt nach dem Absoluten. Dieser Begriff passt
zu den Tragödien der Antike und ist der ausschlaggebende Faktor für die Bedeutung
ihrer Schlüsselereignisse. Bei Theateraufführungen sind die Zuschauer von der Ge-
walt, die nicht unmittelbar auf der Bühne dargestellt wird, sondern sich hinter den
Kulissen vollzieht, so ergriffen wie vom Leiden des Helden. Dies führt die Vernunft
aus dem gewohnten Zustand der Distanz und Ruhe hinaus, was den Übergang zu
einer neuen Ebene des Bewusstseins fördert. Aber diese Gewalt ist, so Kant, freiwillig,
während in der Tragödie „mit Gewalt geschieht, was gegen Begehr und Überlegung
der handelnden selbst verläuft“.58

Die Tragödie als Stück und als das eigentliche Ereignis ist miteinander vergleich-
bar. Korreliert heutzutage das Erhabene immer öfter mit dem Terror, ob man nun im
Fernsehen den tobenden Orkan oder einen Action-Film betrachtet, und verschwim-

3.3

57 Kant, KdU, § 27.
58 Aristoteles. Rhetorik. Paderborn: Ferdinand Schöningh, 1959, Buch 1, X, 1369 b 6-8.

3 Dichotomie als Kriterium für die Identifizierung

27

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


men so die moralischen Grenzen, ist erneut auf folgende These hinzuweisen: Das Tra-
gische wird zuerst als künstlerische Tragik und danach als künstliche betrachtet. Des-
wegen spreche ich vom Technisch-Erhabenen als etwas künstlichem. Man vernichtet
freiwillig die Natur, und dies in jeglicher Hinsicht – sowohl um sich herum als auch in
sich selbst.

Aristoteles spricht von der Notwendigkeit, bei der Schaffung eines Textes oder ei-
nes Schauspiels die Natur nachzubilden. Er setzt, ähnlich wie Longinos, auf die Na-
türlichkeit der auf der Bühne ablaufenden Ereignisse, damit der Zuschauer mit kei-
nem Blick die Echtheit der von den Schauspielern dargestellten Gefühle bezweifelt.
Die Tragödie ist ihm zufolge ein Kosmos in Miniatur, eine harmonische Widerspiege-
lung des Seins. Kant wiederum spricht von der Beobachtung im Kontext der Vorstel-
lung, die unseren Geist erhebt und ihn zum Unendlichen führt. Aber im ersten wie
im zweiten Fall ist der Katalysator der Reflexion über das Gesehene oder Gefühlte et-
was Natürliches, das harmonisch mit unseren eigenen Gefühlen verbunden ist. So
entsteht ein Paradox: Wir kennzeichnen das Künstliche als das Natürliche wegen un-
serer Gefühle – und haben an der Richtigkeit dieses Vorgehens nie einen Zweifel. Die
Harmonie wird dabei durch die widersprüchlichen Emotionen hervorgerufen. Bei der
Katharsis erfolgt dies durch das Mitleid und die Angst, oder durch die Betrachtung
des Schrecklichen und des Schönen, die als solche, kraft unseres persönlichen Urteils,
die entsprechenden Emotionen und Gemütsbewegungen erregen.

„Jede Nachahmung ist Steigerung, ist Erprobung von Extremen“.59 Jedes Kunst-
werk ruft die Gefühle der Charaktere auf die eine oder andere Weise hervor. Aber die
Aufmerksamkeit des Zuschauers auf sich zu ziehen ist keine leichte Aufgabe. Nach
den Worten von Antoine Houdar de la Motte (1672–1731), der sich mit den Schriften
Homers befasste, ergreift den Menschen nur das, woran er glaubt oder was er wenig-
stens als glaubwürdig aussieht.60 Diese These entspricht voll und ganz derjenigen des
Aristoteles. Auch Kant unterstreicht in seiner ästhetischen Theorie die Notwendigkeit
der Urteile, die auf wahrheitsgemäßen Angaben basieren.

Die Frage nach der Vorstellung wird in der vorliegenden Untersuchung im Kon-
text der visuellen Wahrnehmung noch behandelt werden. In Annäherung an die The-
se von Aristoteles über das dem Auge Zugängliche und als real Wahrzunehmende be-
schreibe ich das Thema der Modifikation der Vorstellungen über das Phänomen des
Erhabenen, speziell des Übergangs zur visuellen Darstellung gegenüber dem Verba-
len. Schon Longinos, was bereits oben analysiert wurde, sprach von den Vergleichs-
merkmalen der Objekte im Kontext des Erwachens des erhabenen Zustandes. Dort
war die Rede von dem Vergleich des Flusses und des Ozeans, des Kleinen und des
Großen, der Harmonie und des Chaos. Dadurch erhält der Begriff „erhaben“ einen
mythologischen Kontext über den Ahnherrn des Seins, das Absolute. Entsprechend
sind die majestätischen Naturabbildungen, die eine grundlegende, im Unterbewusst-
sein schlummernde Angst hervorrufen, ein Katalysator der erhebenden Gefühle. Es

59 Gadamer, Hans-Georg. Über die Festlichkeit des Theaters. In: Ästhetik und Poetik: Kunst als Aussage.
Gesammelte Werke, Bd. 8. Tübingen: Mohr Siebeck, 1993, S. 303.

60 De la Motte, A. H. Discours sur Homère. In: Textes critiques. Paris, Champion, 2002.

Teil I   Zum wissenschaftlichen Gebrauch des Begriffs „das Erhabene“

28

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


muss betont werden, dass nicht die Wiedergabe des Künstlers als solche eine Rolle
spielt, sondern die emotionale Reaktion des Zuschauers.61 Etwas Ähnliches hat Kant
geäußert: Ihm zufolge ist die Natur leer, das Erhabene müssen wir in uns selbst als
Idee suchen. Longinos seinerseits warnte vor der „Neigung zur Hyperbel, d. h. zur
Übertreibung ins Sagenhafte, das alles Glaubhafte übersteigt“,62 vor der unnötigen
Poetisierung der Prosa, denn dort werden solche Ausschreitungen als „peinlich und
befremdlich“ wahrgenommen.

Wir sahen bereits, dass alle Schlüsselereignisse im antiken Theater hinter den Ku-
lissen stattfinden. Daran lässt sich ersehen, dass die Handlung einen Mangel an Mög-
lichkeiten symbolisiert, die gesamte Tiefe der Gefühle der Personen auf der Bühne
darzulegen, da diese vor unseren eigenen Eindrücken zurückweichen und buchstäb-
lich im Hintergrund stehen. Das ist das Symbol der Unendlichkeit in Miniatur – dar-
gestellt auf der Bühne, die mit der wahren Tragödie des Bewusstseins vergleichbar ist,
das bereit ist, ins unendlich Erhabene zu treten. Pseudo-Longinos nennt dies den
Übergang zu den Grenzen der göttlichen Vernunft.

Das Komische und das Tragische

Von Interesse ist das Urteil, das als Ergebnis der Betrachtung eines tragischen Ereig-
nisses entstanden ist. Dazu wenden wir uns zunächst der Polemik um den Titel des
lateinischen Poeten und Rhetorikers Blossius Aemilius Dracontius Die Tragödie von
Orestes zu. Es wird behauptet, das Wort „Tragödie“ sei von der Person ins Manuskript
eingefügt worden, die das Werk umgeschrieben habe, und das Werk wurde Die Ge-
schichte über Orestes, fand Enoch von Askoli zuerst genannt. Dieser Punkt wurde
mehrmals behandelt, z. B. von Cicero,63 der behauptete, „Tragödie“ sei hier keine
Genrebeschreibung, sondern präsentiere das Stück als Beispiel eines erhabenen Inhal-
tes. Augustinus spricht bei der Analyse der Wirkung eines Theaterstücks auf den Zu-
schauer im Werk Über die wahre Religion davon, dass der Mensch danach strebt, das
Leiden der Charaktere auf der Bühne zu erfühlen, keineswegs aber, es im Alltag für
sich selbst zu erfahren. Augustinus stellt die Frage, wie man überhaupt Mitleid mit
etwas Künstlichen haben kann.

Aber hieraus ergibt sich die Frage, ob dieses „Szenische“ überhaupt gedacht wird,
wenn absolut reale und greifbare Emotionen entstehen. In Bezug auf die Tragödie be-
richtet Aristoteles, diese sei eine Darstellung einer in sich abgeschlossenen und gan-
zen Handlung, die eine gewisse Ausdehnung besitzt.64 Das Ganze seinerseits hat
einen Anfang, eine Mitte und ein Ende. Aber Aristoteles spricht auch davon, dass „es

3.4

61 Eingehend siehe: Gründler, Hana. Vasari und das Erhabene. In: Translations of the sublime: the early
modern reception and dissemination of Longinus’ Peri hupsous in rhetoric, the visual arts, architecture
and the theatre (hrsg. v. C. van Eck, S. Bussels, M. Delbeke und J. Pieters). Leiden/Boston: Brill, 2012.

62 Über das Erhabene, XVIII, 8.
63 Orat. 1. 51.
64 Aristoteles, Poetik, S. 16 (VII b23-26).

3 Dichotomie als Kriterium für die Identifizierung

29

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


[…] auch ein Ganzes [gibt], welches keine nennenswerte Ausdehnung besitzt“.65 Was
verstand Aristoteles darunter, nicht zuletzt im Traktat Über den Himmel? Meinte er
eine abstrakte Gottheit, die durch ihre Vollkommenheit keine Teile braucht und als
vollendet und unteilbar existiert? Er hat diese Frage in seinen Schriften nicht geklärt.

Aristoteles bemerkt, dass die Tragödie nicht schockieren und abstoßen, sondern
ermahnen und lehren soll. In der Tragödie gebe es nichts Abstoßendes, da kein Lei-
den sie begleite. Im Gegenteil gründe sie sich auf der „Erkennung durch Zeichen“, al-
so anhand von äußeren Gegenstände – durch Narben, Halsbänder oder „eine Schick-
salswendung“.66 Sie sei ein Fest für den Geist, nicht für die Augen – obwohl Aristote-
les andererseits darauf bestand, dass die visuelle Wahrnehmung am meisten gesättigt
sei. Die psychologische Einstellung werde in ihr durch die Wirkungen der Erwar-
tungshaltung und die entsprechende Bühnenmusik67 geschaffen, und die Überra-
schung des Publikums entstehe durch innerlich wahrscheinliche Vorgänge.68Aristote-
les nennt solche Überraschungen „Erkennung“, die auf Schlussfolgerungen gegründet
sind.

Man muss die Rolle der Affekte des Schreckens und der Überraschung deutlich
machen. Sie erscheinen sowohl als seelische Reflexe als auch in Form allgemeiner
körperlicher Zustände. Kant spricht mit Blick auf die Gründe des Wohlgefallens da-
von, dass

alles Vergnügen, wenn es gleich durch Begriffe veranlaßt wird, welche ästhetische Ideen
erwecken, animalische, d. i. körperliche, Empfindung sei.69

Aber Kant unterscheidet das Wohlgefallen des Körpers und des Geistes am Beispiel
des Scherzes, der nur einen Augenblick dauern kann. Ein erfolgreich gefallenes Wort
ist ihm zufolge nur eine Illusion, die sich verflüchtigt und in Nichts verwandelt. Folg-
lich ist die Freude, die durch das Lachen erzeugt wird, flüchtig, da sie keine Basis hat,
uns nicht zu Gedanken über unser Leben veranlasst und keine Genugtuung durch
diese Überlegungen in sich trägt. Der Spaß ist dabei durchaus gesund – wir haben
Vergnügen aufgrund des Lachens durch

wechselseitige Anspannung und Loslassen der elastischen Theile unserer Eingeweide, [...]
(gleich derjenigen, welche kitzliche Leute fühlen).70

Hieran kann man erkennen, dass der Spaß an sich kein Körperreflex ist. Wir sind, in-
dem wir dem Erzähler gehorchen, bereit, eine schaurige Geschichte zu hören oder das
Theaterstück zu sehen, und wie bei der Erreichung des Erhabenen erleben wir ein ge-
wisses Interesse und einen Empfindungswechsel. Aber zum Schluss bleibt, so Kant,
nichts, um darüber nachzusinnen. Aus diesem Grund kommt es für Kant nicht in

65 Ebd., S. 16.
66 Aristoteles, Poetik, XVI.
67 Von der Notwendigkeit des Schalles für die Empfindung des Erhabenen sprach auch Jean Paul. Als

Beispiel dafür gilt das Donnergrollen, das lange anhalten muss, um die entsprechenden Emotionen
entstehen zu lassen (Jean Paul, Vorschule der Ästhetik).

68 Aristoteles, Poetik, XVI, а16.
69 Kant, KdU, § 54.
70 Ebd.

Teil I   Zum wissenschaftlichen Gebrauch des Begriffs „das Erhabene“

30

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Frage, die Möglichkeit der Entstehung des erhabenen Zustandes anhand der Tätigkeit,
deren Ergebnis Spaß ist, zu analysieren.

In Anlehnung an diese Gedanken Kants möchte ich das Technisch- oder das
Künstlich-Erhabene als animalischen Instinkt bezeichnen, obwohl dies wie ein Oxy-
moron klingt. Ich verstehe darunter Spaß und Egozentrismus, der an Narzissmus
grenzt, welchen man bei der Beobachtung der künstlichen Objekte erlebt, und danach
strebt, neue zu schaffen, um diese Gefühle mit der Zeit nicht zu verlieren.

Aristoteles nennt die Komödie „Verfehlung und Entstellung“.71 Er meint damit
eine Verzerrung der Wirklichkeit, worin weder Schmerz noch Schaden besteht.72

Aristoteles hatte vor, der Komödie ein eigenes Kapitel zu widmen, und die Hinweise
in der Poetik73 lassen vermuten, dass sie bei ihm im Kontext der Katharsis analysiert
worden wäre. Wahrscheinlich wären in diesem ungeschriebenen Kapitel die Persön-
lichkeitstypen, ihrem Wesen nach in Kategorien eingeteilt, betrachtet worden. Solch
ein Vergleich findet sich auch im Manuskript des Schülers von Aristoteles, Theo-
phrastus. Das Werk Die Charaktere, welches das Exzerpt aus den ethischen Texten
von Theophrastus darstellt, ist unter dem Einfluss des Schaffens von Aristoteles ent-
standen.

Johann Paul Friedrich Richter, der unter dem Pseudonym Jean Paul bekannt ist,
nennt den Humor das „umgekehrte Erhabene“.74 Der Humor, so Jean Paul, vernichtet
als das umgekehrte Erhabene nicht das Einzelne, sondern das Endliche durch den
Kontrast mit der Idee. Er hebe keine einzelne Narrheit heraus, sondern er erniedrige
das Große und erhöhe das Kleine. Im Gegensatz zu Kant glaubt Jean Paul, dass es im
Lachen eine Größe und einen Schmerz gibt, und solch ein Humor sei dem bitteren
Lächeln ähnlich. Diesen vernichtenden Humor würde Jean Paul – da dadurch die
Tiefe und die Vollkommenheit der Objekte zerstört werden – wohl als das Groteske
charakterisieren. Die ganze Welt werde hier als etwas Fremdes, Erschreckendes darge-
stellt. Das Lachen sei melancholisch und habe nichts Positives im Sinne der zum Le-
ben erweckenden Kraft. Aber im Grotesken gebe es etwas Positives: sein Streben aus
dem Endlichen, das vom Humor vernichtet wird, um ins Unendliche und Geistliche
auszuziehen. Jean Paul behauptet, dass das Erhabene immer mit den Gefühlen ver-
bunden sei, und wendet sich dabei der Poesie der Antike zu. Ihm zufolge „bewegen

71 Aristoteles, Poetik, V, a32–34.
72 Ebd., V, a32–34.
73 Ebd., VI, b21.
74 Jean Paul, Vorschule der Ästhetik, S. 129. Solger kritisierte diese Behauptung, denn diese Umkehrung

ist „nur ein Teil seiner Äußerung, und könnte nicht vorgenommen werden, wenn nicht notwendig in
der Phantasie ein Gebiet wäre, wo alles Endliche durch Gefühl zurückgeführt wird auf einen göttli-
chen Trieb, der aber, weil der Trieb überhaupt keine anderen als die mannigfaltig erscheinenden Ge-
genstände vor sich hat, als gleichartig mit seinem endlichen Nahrungsstoff erscheint. Durch diesen
Trieb sehen wir also zwar die zeitliche Welt ganz auf die gewöhnliche Art, aber zugleich aus einem
ganz anderen Lichte, indem in ihn das Licht des Wesens und der Phantasie übergegangen ist, weshalb
uns denn die Gegenstände überall ganz bekannt und gewohnt, aber zugleich durchaus verschoben,
seltsam und schief gegeneinander gerückt erscheinen, wenn wir sie nach dem Maße der gemeinen
Sinnlichkeit betrachten“ (Solger, K. W. F. Erwin: vier Gespräche über das Schöne und die Kunst. Mün-
chen: Wilhelm Fink 1971, S. 352).

3 Dichotomie als Kriterium für die Identifizierung

31

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


sich Jupiters Augenbraunen weit erhabener […] als sein Arm oder er selber“.75 Hier
zeigt sich eine ganz eigene Vorstellung von der Verhältnismäßigkeit, wenn das Kleins-
te das Wichtigste bedeutet. Die Idee Jean Pauls von der Fantasie, die „in ihrer unend-
lichen Wüste und Ätherhöhe vorher den unendlichen Raum für die erhabene Pyrami-
de aufbauet“,76 ist sehr bekannt. Das Erhabene definiert Jean Paul als „das angewand-
te Unendliche“ und erforscht dabei das Konzept von Kant über das Mathematisch-
und Dynamisch-Erhabene. Er unterscheidet ihre quantitativen und qualitativen sowie
die äußeren und inneren Zeichen. Friedrich Schiller seinerseits bezeichnete sie als et-
was, das unsere Fassungskraft übersteige und unsere Lebenskraft bedrohe.

Gemäß Jean Paul besteht das Komische in der Anmut der Unsicherheit, einer das
Gemüt reizenden Schwankung zwischen dem Scheinangenehmen (der Nichtigkeit
der fremden Vernunft) und dem Angenehmen (der Richtigkeit der eigenen Sicht). In
dieser Behauptung kann man die Antwort auf die oben gestellte Frage nach dem sub-
jektiven Ansatz bei der Definition der Stufen des Erhabenen finden. Solch eine These
polarisiert das Ich und das Nicht-Ich, wobei das Ich in der Regel als wahrheitsgemäß
und alles andere als illusorisch verstanden wird. Im Traktat Vorschule der Ästhetik
postuliert Jean Paul klar, dass gerade „die Torheit“ in ihrer abstrakten Form ins Lä-
cherliche gezogen werden muss; aber um sie empfinden zu können, muss man sein
eigenes Ich einen Spaltbreit für die Mangelhaftigkeit und Schwäche öffnen. Stimmt es
denn, dass das Ich vollkommen und das Lachen eine Art von nachsichtiger Reaktion
auf die Minderwertigkeit der anderen ist? In einem solchen Falle wäre das Lachen nur
stechende Satire. Der ganze Text wird so gefasst, dass man das Gefühl der Ironie nicht
loswerden kann.77 Stilistisch ist diese Beschreibung gerechtfertigt. Die Basis der Vor-
schule ist die Erforschung der Natur des Komischen. Dies fällt besonders bei der Ana-
lyse des Paragraphen 74 unter dem Titel „Regeln und Winke für Romanschreiber,
oder Kautel für den Kopf “78 auf, der auf ironische Weise geschrieben ist.

Im Paragraph „Verhältnis des Drama und des Epos“ spricht Jean Paul davon, dass
das bewegende Element des Epos „das Verhältnis“ sei, das des Lustspiels hingegen
„der Zufall“. Im Drama drängt sich das Ganze in einem einzelnen Menschen zusam-
men, während im Epos, das oft aus der Geschichte entnommen ist, die Welt und das
Menschengeschlecht herrscht.79 Burke würde diesen Stil des Erzählens erhaben nen-
nen, wobei die Schlagkraft der Phrase einen viel bedeutenderen Effekt erzeugt als ein
buntes Muster von normalerweise nicht zueinander passenden Redensarten. Bei der
Komödie spricht Jean Paul von einem „umgekehrten oder verkleinerten Epos“. Hier
spielt auch das Verhängnis eine Rolle, da der Zufall ohne Rücksicht auf Schuld oder
Unschuld Einfluss nimmt. Das Drama unterscheidet sich von allen anderen Genres –
Jean Paul vergleicht es mit dem Epos – durch die Einheit der Zeit und des Raums und
die Mindestanzahl der handelnden Personen.

Karl Wilhelm Ferdinand Solger kritisiert allerdings Jean Paul,

75 Jean Paul, Vorschule der Ästhetik, S. 106.
76 Ebd., S. 105.
77 Siehe auch: Wohlgemuth, Poetik des Erhabenen.
78 Jean Paul, Vorschule der Ästhetik, S. 400–420.
79 Ebd., S. 231.

Teil I   Zum wissenschaftlichen Gebrauch des Begriffs „das Erhabene“

32

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


wenn er zu erhaben philosophiert oder schwärmt, und eben dadurch ganz in das Unbe-
stimmte und Grundlose gerät.80

Wesentliche Divergenzen lassen sich in der Frage nach dem Wesen des Humors fest-
stellen, insofern in ihm „diese unerschöpfliche Vollständigkeit des Sinnlichen und
ganz Gemeinen“81 auffällt. Während Jean Paul behauptet, die ganze Welt sei etwas Lä-
cherliches, weist Solger seinerseits auf das Ineinanderübergehen der Begriffe des Lä-
cherlichen und des Komischen hin, die nicht abgesondert von dem erhebenden Gram
stehen:

Der Humorist muß, wenn er recht mit sich selbst übereinstimmt, seine in das Allgemeine
gehende Sehnsucht für unendlich würdiger ansehen.82

Man muss auch Rücksicht auf die Zeit der Entstehung eines Werkes nehmen. Gia-
como Leopardi z. B. meint in seinen Gedanken aus dem Zibaldone, das Lächerliche
des Altertums könne mit dem Lachen gesättigt werden, in der Gegenwart hingegen
bleibe man hungrig, da es um das kleinliche, doppeldeutige Spiel mit Worten gehe
und nicht mehr um Sinnbilder und Assimilation.

Von der Veränderung, die sich im Verständnis von dem Wesen des Komischen
zeigt, spricht auch Norbert Elias, indem er sich auf die Illustrationen zum Mittelalter-
lichen Hausbuch (1475–1480) beruft. Da finde man

sogar gelegentlich […] recht derben Spaß […]. Und auch die Übernahme solcher Motive
durch einen popularisierenden Kopisten, der möglicherweise sogar ein Mönch war, weist
darauf hin, wie anders der gesellschaftliche Standard des Schamgefühls hier war. […] Das
alles sind Ausdrücke für die Seelenlage einer Gesellschaft, in der man den Trieben, den
Empfindungen unvergleichlich viel leichter, rascher, spontaner und offener nachgab, in
der die Affekte ungebundener, d. h. aber auch ungeregelter und stärker zwischen Extre-
men hin- und hergeworfen, spielten als später.83

Eine nähere Betrachtung des Wesens des Tragischen und des Komischen zeigt somit,
dass das Letztere in Anbetracht der Veränderung der Gemüter der Gesellschaft, in
welcher diese Werke geschaffen worden sind, zu Transformationen neigt. Diese spon-
tanen Verwandlungen können den Kriterien der Universalität und Vielseitigkeit, die
für das Drama kennzeichnend sind, nicht gerecht werden. Bei den Tragödien hinge-
gen, obwohl sie sich von der ursprünglichen Darstellung der Riten entfernt haben, ist
die Tiefe der darzustellenden Gefühle unverändert geblieben. Wahrscheinlich ist der
Grund dafür eine irrationale Angst, ein Nachhallen des mythologisierten Bewusst-
seins, etwas Weites, aber Gutes zu erkennendes. Weinmann zufolge ist der Mythos
das Erbe des Menschen und die irdische Abbildung der vollkommenen Poesie.84

Auch heute wiederholt die Handlung eines Kunstwerkes die Sujetschemata der
antiken Tragödien: In der Mitte des zweiten Aktes gibt es einen Knick, einen Um-

80 Solger, Erwin: vier Gespräche, S. 353.
81 Ebd., S. 353.
82 Ebd., S. 358.
83 Elias, Über den Prozeß der Zivilisation, Bd. 1, S. 296–297.
84 Weimann, R. Phantasie und Nachahmung. Drei Studien von Dichtung, Utopie und Mythos. Halle (Saa-

le): Mitteldeutscher Verlag, 1970, S. 12.

3 Dichotomie als Kriterium für die Identifizierung

33

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


schwung, die Mitte des dritten Aktes verweist auf die Unvermeidlichkeit der Katastro-
phe und der letzte Teil des Werkes ist der Neubearbeitung des Helden, seinen Schrit-
ten und der Katharsis gewidmet. Solche Schemata werden in den Filmschulen immer
noch analysiert, wobei die Katharsis als ein Unterpfand des erfolgreichen Abschlusses
einer Erzählung gilt.

Jean Paul kritisiert Aristoteles hinsichtlich der Frage, ob die zeitliche Grenze des
dramatischen Spiels ein Tag und eine Nacht sein sollen. Er stellt diesen Aspekt in Zu-
sammenhang mit der Fähigkeit des Philosophen, Unwesentliches auszuscheiden und
zu unterbinden, und behauptet, dass die innere Zeit im Vergleich zu der äußeren
nichts sei. In Anbetracht der „Spannung“, eines Schlüsselbegriffs der Filmschaffenden,
lässt sich folgern, dass den größten Einfluss auf die Zuschauer jener Vorgang ausübt,
der den minimalsten Zeitraum einnimmt. Andernfalls wird es für die Vernunft pro-
blematisch, eine einheitliche Vorstellung von den Ereignissen zu bekommen und die-
se zu beurteilen. Dann aber kann die Katharsis nicht erreicht werden, wodurch
schließlich der Sinn des Dramas verloren geht.

Jean Pauls Annahmen sind in diesem Sinne durchaus nachvollziehbar, da er von
der Notwendigkeit der Dauer spricht, die hilft, sich ein Urteil über das Gesehene zu
bilden. Dies ist auch auf die Realitätserscheinungen anwendbar, bei denen eine gewis-
se Verlangsamung des Blickes erforderlich ist. Wir können z. B. die Schönheit des Ge-
pards beim Laufen nicht genießen, bis wir die ganze Kette der Bewegungen bemerken
– dazu brauchen wir aber eine Reihe von Bildern oder die Bilder in Zeitlupe. Kant
seinerseits wäre mit dieser Sichtweise jedoch nicht einverstanden. Im Hinblick auf die
Anschauung einer Pyramide spricht er davon, dass wir einen oder mehrere Schritte
zurück machen müssen, um die Umrisse als Ganzes zu erfassen. Meines Erachtens
nach lässt sich allerdings von dem Erhabenen nicht sprechen, wenn wir die Objekte
aus der Ferne betrachten; stehen wir hingegen am Fuß der Pyramide und richten den
Blick nach oben, könnte die Bewegung des Blicks selbst unsere Vorstellungskraft er-
greifen.

Etwas anders verhält es sich mit den Kunstwerken (Poesie, Spielfilme, Erzählun-
gen), bei denen die Dauer das Einheitliche verderben könnte. Hier spreche ich nicht
von der künstlerischen Absicht – dem Sujet des Werkes –, sondern von dem Timing,
bei dem, wenn es schlecht ist, die übermäßige Langwierigkeit die Idee in den Hinter-
grund drängt. Es muss betont werden, dass in den dramatischen Theaterstücken der
Aufzug des Sujets an der Spitze anfängt und auch an der Spitze endet. Die Idee der
sittlichen Reifung ist hier nicht die primäre Aufgabe des Autors, da die Erzählung auf
der Gegenüberstellung der vollendeten Charaktere, die oft aus religiösen Kulten stam-
men,85 aufbaut. Eine gemächliche Erzählung würde hier die Wirkung der Anwesen-
heit (genauer, den Affekt von der Wahrnehmung der Ereignisse) zunichtemachen.

Zur Korrelation der Tragödie und Komödie ist Folgendes zu sagen: Das Streben
nach Freiheit ist – zumindest aus Sicht von Friedrich Schiller in seinem Manuskript
Über die ästhetische Erziehung des Menschen von 1795 – für die beiden bezeichnend,
aber sie wird auf verschiedenen Wegen erreicht: in der Komödie durch die moralische

85 Und dadurch dem Zuschauer schon bekannt sind.

Teil I   Zum wissenschaftlichen Gebrauch des Begriffs „das Erhabene“

34

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Indifferenz, in der Tragödie durch die Selbständigkeit. Die Tragödie zwingt uns, so
Schiller, zum Leiden, denn der Schmerz führt uns zur Freiheit. Das Negative „ver-
letzt“ uns im moralischen Sinne – etwas, das sich in der Tragödie nicht vermeiden
lässt. In der Komödie ist ein gegensätzlicher Effekt zu beobachten: Wird hier der
Übergang vom Negativen, das als etwas Natürliches wahrgenommen wird, zum Posi-
tiven bemerkt, so ruft die darauf wartende Person beim Zuschauer kein Mitgefühl,
sondern ein Lächeln hervor. Schiller beschreibt diese Antinomien als Dankbarkeit
und Undankbarkeit und nennt die Frage, ob ein Genre dem anderen vorzuziehen sei,
für durchaus diskutabel. Solger seinerseits behauptet, dass das Komische und das Tra-
gische eine gemeinsame Quelle hätten und mit Blick auf die Analogie vom Schönen
und Erhabenen ineinander übergingen. Das Komische zeige das Göttliche in der
menschlichen Natur, das Thema der Komödie müsse entsprechend zu dessen höchs-
ter und würdigster Abbildung werden.

Schiller wendet sich der Frage zu, welches Genre – Komödie oder Tragödie –
einen höheren Wirkungsgrad habe und zum Übergang zur nächsthöheren Stufe bei-
trage. Dabei gibt er aber zu bedenken, dass diese Werke so unterschiedliche Fragen
aufwerfen, ihre Quellen und Ergebnisse sich so stark voneinander unterscheiden, dass
ein Vergleich ihm widernatürlich erscheint. Er behauptet, die Komödie versetze uns
in einen höheren Zustand (damit meinte er wohl etwas, das sich mit „Schwung“ be-
schreiben ließe), während die Tragödie in uns die Tätigkeit auf einem höheren Ni-
veau erwecke. Folglich lässt sich die Wirkung der Ersteren als emotional, die der Letz-
teren als intellektuell bezeichnen. Sehen wir eine Komödie, so sind wir entspannt,
fröhlich und frei. Wir sind, so Schiller, gottähnlich und nicht weiter um das Menschli-
che besorgt. Aber wir sind Menschen, die begreifen, dass es das Schicksal gibt, und
existieren unter der Herrschaft der ewigen Gesetze. In der Tragödie hingegen müssen
wir widerstehen und siegen und brauchen entsprechende Kräfte. Wir sind keine Göt-
ter mehr, denen das Leiden unbekannt ist; die Tragödie erzieht uns vielmehr zu Hel-
den, und wenn wir Götter sind, dann sind wir leidende Götter – Titanen wie Prome-
theus. Für Schiller ist dessen Mythos die vollkommene Tragödie, das Symbol der Tra-
gödie als solche.86 Man kann in diesem Sinne auch die Behauptung Nietzsches über
die titanenhaften Ursprünge im Menschen, der die göttliche Existenz und deren
Grenzen begriffen hat,87 als Beispiel bringen.

Was, wenn wir wirklich das Titanische in uns tragen, das Erhabene im absoluten
Sinne des Wortes, die Größe, die etwas Unbegrenztes bedeutet? Diese ursprüngliche
„Riesigkeit“ könnte unser Streben nach Überwindung, nach Übertretung der Gren-
zen und nach der Verneinung der Naturgesetze erklären. Das Erhabene ist in diesem
Sinne das Titanische und daher auch katastrophal, da es unsere unvollkommene
menschliche Natur verletzt, damit wir durch den Schmerz, Leiden und Selbstvernei-
nung zu unserem ursprünglichen Zustand zurückkommen. Man darf die moralischen
Aspekte dieser Schlussfolgerungen nicht vergessen und diese nicht im Kontext der

86 Schiller, F. Vom Pathetischen und Erhabenen. Schriften zur Dramentheorie. Stuttgart: Philipp Reclam
jun., 2009, S. 133–134.

87 Nietzsche, F. W. Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik. Frankfurt a. M.: Insel, 1987, S. 78.

3 Dichotomie als Kriterium für die Identifizierung

35

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Freizügigkeit und Möglichkeit, über das Schicksal der anderen zu entscheiden, benut-
zen.

Dem Menschen ist das Streben eigen, sich mit anderen zu vergleichen und sich
ihnen entgegenzusetzen, auch zu klären, wer stärker ist. Dieses Streben nach dem
Sieg ist die Manifestation des Willens, der auf den ursprünglichen Zustand zurück-
geht, was die menschliche Existenz buchstäblich in Frage zu stellen vermag. Daraus
folgen die mythologischen Motive: die Ausstattung der Götter, die unendlich mächtig
und schön sind; daraus folgen ihre Fehden und ihre Rachsucht, die Legenden über
die leidenden Helden. Wir fühlen Mitschuld oder Mitleid, wenn wir uns mit der han-
delnden Person identifizieren. Das sind die Fantasien über die Macht und die Strafe
dafür, dass wir Anspruch auf sie erheben, obwohl wir doch die Grenzen unserer Mög-
lichkeiten kennen. Aber etwas fehlt uns immer wieder, etwas Größeres. Diesen Man-
gel versucht der Mensch durch die Eroberung des Berggipfels (und jetzt schon des
Weltalls) auszugleichen. Nicht von ungefähr glaubten die antiken Griechen, dass die
Götter auf dem Olymp, in der unerreichbaren Höhe lebten. Ohne uns einem anderen
gegenüberzustellen, nehmen wir uns selbst nicht wahr. Erinnern wir uns an das
Traumbuch von Artemidorus, in dem der Schlaf den Übergang vom Erlaubten zum
Verbotenen bedeutet, weshalb er das Symbol des Todes sei. Der Versuch, selbst gött-
lich zu sein, kann nicht von Erfolg gekrönt sein, und die Tragödie bedeutet in diesem
Sinne, dass der Mensch, auch wenn er die Sinnlosigkeit erkennt, dennoch den Kampf
aufnimmt.

Kommen wir zur Frage nach der Korrelation des Erhabenen und des Tragischen
zurück. Es gibt, wie wir sahen, vieles, das für sie spricht. In der gegenwärtigen Gesell-
schaft zeigt sich die Tendenz, dass Gewalt oder ein tragisches Ereignis als notwendige
Bedingung dafür angesehen werden, dass der Zuschauer in das Dargestellte einbezo-
gen wird, dass er sich ihm öffnet. Es wird behauptet, dass das Negative schneller Wi-
derhall findet als das Positive, dass es Entsetzen und Entzücken herbeiruft. Heute ist
die Rede von der Kommerzialisierung und einem pragmatischen Ansatz seitens der
Medien. Im Mittelalter wurden die Tragödie und Komödie noch als ein einheitliches
Ganzes verstanden.

Für eine ausführliche Betrachtung dieser Phänomene wende ich mich dem Werk
von Piero Boitani, The Tragic and the Sublime in Medieval Literature,88 zu. Boitani
spricht von der Gradation der Zeitintervalle innerhalb eines geschichtlichen Zeit-
raums und analysiert moderne und altertümliche Texte. Er kommt zu dem Ergebnis,
dass das Tragische und das Erhabene in verschiedenen Schriftstücken unterschiedlich
ausgelegt werden, und auch wenn es anders erscheint, als der moderne Leser es ge-
wohnt ist, gibt es nichtsdestoweniger gemeinsame Züge. Im Mittelalter wurde das Er-
habene oft mit dem Göttlichen assoziiert und hatte insofern eine religiöse Konnotati-
on. Der Begriff des Tragischen verweist Boitani zufolge auf eine solche Szene, Fabel
oder Abbildung, in welcher der Konflikt des Helden mit sich selbst – mit seinen Ge-
fühlen, Kenntnissen, seinem Schicksal und seinem Tod, aber auch mit der Welt um

88 Boitani, Piero. The Tragic and the Sublime in Medieval Literature. New York: Cambridge University
Press, 1989.

Teil I   Zum wissenschaftlichen Gebrauch des Begriffs „das Erhabene“

36

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


ihn herum – beschrieben wird. Das Erhabene versteht Boitani mit Pseudo-Longinos
als etwas unser Gemüt Erhebendes, eine Art Exaltiertheit und Begeisterung. Er gibt
zu, dass dem erhabenen Zustand die Affekte des Schreckens und des Erstaunens vor-
ausgehen. Auch bemerkt er, dass dies von Wissenschaftlern des 19. und 20. Jahrhun-
derts durchaus angefochten wird. Hinzuzufügen ist, dass dies auch in der Gegenwart
unverändert der Fall ist, wenngleich hier einige Ergänzungen erforderlich sind, die
weiter unten ausgeführt werden.

Boitani analysiert die Werke von Dante Alighieri, Geoffrey Chaucer und Frances-
co Petrarca. Im vierten Kapitel mit dem Titel „Sunset, flowers and leaves:89 Tradition
and tragic images“ führt er eine komparative Analyse des Bildes der Natur, anhand
einiger Zeilen aus der Göttlichen Komödie sowie der Poesie von Leopardi, Goethe und
Milton durch. Boitani behauptet, der Mensch und die Natur seien nicht nur vonein-
ander getrennt, sondern sich überhaupt fremd. Die Natur sei kein passives Objekt der
unendlichen Beobachtung mehr, sondern „ein dunkler Wald der Bilder“. Die Poesie
lasse mehr Raum für die Einbildungskraft und sei in den Assoziationen des menschli-
chen Gemüts im Hinblick auf den Kosmos (der Außenwelt) frei.90 Für diese Behaup-
tung benötigt er die Bilder aus der Poesie Goethes. Ohne dass er dies selbst ausführt,
entspricht seine Einstellung aus meiner Sicht dem Gedicht Der Erlkönig, und in der
Wortgruppe „dark forest“ von Boitani kann man die bekannte Zeile aus der Göttli-
chen Komödie erkennen. Diese Tendenz tritt auch heute in Erscheinung: Der Mensch
distanziert sich von der Welt, seine eigenen Werke können Schrecken einflößen, was
sich an Beispielen des Technisch- und Kybernetisch-Erhabenen festmachen lässt.

Die Natur ist uns Boitani zufolge fremd, und dieses Motiv ist seit Anbeginn der
Zeit bekannt und auch für die antike Tragödie charakteristisch. Boitani sieht darin ein
Zeichen des heldenhaften Aufstiegs und der Erweckung des Selbstbewusstseins. Das
Gleiche lässt sich auch in der Poesie von Vergil und Shakespeare91 beobachten. Am
Beispiel der Göttlichen Komödie wird das Motiv des in der Finsternis umherirrenden
Pilgers aufgezeigt, der auf der Suche nach dem höheren Sinn ist.92 Nikolaj G. Tscher-
nyschewski hebt in Das Erhabene und das Komische93 hervor, dass dieses Phänomen
in der Natur und im Menschen in einem Gegenstand gezeigt wird. Diese Verbindung
nenne man tragisch, und die ganze Tätigkeit des Menschen sei in gewissem Maße ein
Kampf gegen die Natur und die Verletzung des natürlichen Gangs der Ereignisse.
Aber die Natur verzichte nicht auf ihre Gesetze und zerschmettere den Menschen; die
Folge sei sein Leiden. Tschernyschewski spricht hier vom „Gesetz eines harten Kamp-
fes des Menschen gegen das äußere Gesetz der Notwendigkeit, das in der Natur und

89 Das sind die drei für die mittelalterliche Literatur klassischen Figuren. Ihrer bedarf Boitani für die
Analyse der Texte von Dante.

90 Ebd., S. 75–78.
91 Zum Beispiel in Shakespeares Tragedy of King Lear: „To the storm in nature corresponds one in man“.
92 In der Interpretation von Dante zeigt sich dies im buchstäblichen Abstieg in die Unterwelt. Boitani

analysiert auch die Symbolik der Apokalypse am Beispiel des Bildes Das Jüngste Gericht von Miche-
langelo.

93 Tschernyschewski, N. G. Kategorien der Ästhetik. Dresden: Verlag der Kunst, 1954.

3 Dichotomie als Kriterium für die Identifizierung

37

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


anderen Menschen herrscht“. Genau hier sei das Tragische zu finden, das Tscherny-
schewski als „objektiv-subjektiv“94 interpretiert.

Aristoteles äußert sich zu diesem Thema in seiner Rhetorik wie folgt:
Gern denkt man nach der Rettung an den Kampf zurück;
Denn später hat man an Schmerzen noch Freude, wenn man bedenkt, was man alles erlit-
ten und alles getan hat.95

Daraus kann geschlossen werden, dass erst das Natürliche als Verkörperung des Ma-
jestätischen in uns das Erhabene erwecken kann, während dem durch Menschenhand
Geschaffenen „die Weite und Endlosigkeit“ entzogen ist. Mit dieser Einstellung wären
indes Leo Marx und David Nye nicht einverstanden. Meines Erachtens muss man,
um diese „raue Größe“ zu verstehen, unter der „Endlosigkeit“ der Natur in erster Li-
nie ihre Zeitlosigkeit verstehen, und erst dann ist in dieser „Rauheit“ das Ursprüngli-
che enthalten, eine ruhige Weisheit der Natur, die den Menschen zwingt, seine Zeit zu
überdenken. Künstliche Objekte können nicht in dieser Weise Wirkung entfalten, da
wir die Dauer ihrer Existenz kennen.

94 Der englische Ästhetiker und Publizist Joseph Addison (1672–1719) nahm an, dass man in der Natur
(z. B. sind das offene flache Gelände, die grenzenlose Wüste oder Bergenketten voll von der „rauen
Größe“, und diese Landschaften lassen sich Addison zufolge als Ganzes begreifen) „das Majestäti-
sche“ als Quelle der Bewunderung finden könnte (The Spectator, No. 412). Ich würde hinzufügen,
dass sich dadurch das Erhabene begreifen lässt. Addison spricht von dem Vergnügen durch die An-
schauung als etwas Größeres im Vergleich zur eigenen Einbildungskraft. Er behauptet, dass der
menschliche Geist alles „hasst“, was ihn an Fesseln erinnert (da sein Blick wie im Gefängnis sei, z. B.
bei der Anschauung der Berge oder Wände um ihn herum). Deswegen sei der breite Horizont das
Zeichen der Freiheit, und dies gebe den Menschen die Möglichkeit, über das Unendliche und die
Ewigkeit nachzudenken. Alles, was neu und ungewöhnlich ist, setzt Addison fort, vergrößert das Ver-
gnügen. Und wenn wir den tobenden Ozean in einer sternhellen Nacht betrachten, werde diese
Landschaft unser Vergnügen verdoppeln, da sie schön und zugleich aus mehreren Gründen verur-
sacht sei.
Hier darf man die Idee des englischen Ästhetikers Anthony Ashley Cooper Shaftesbury aus Die Mo-
ralisten: eine philosophische Rhapsodie – eine Wiedergabe gewisser Unterhaltungen über Natur und Mo-
ral (1709) nicht unerwähnt lassen: „‚Ob die Lust das wahre Gut ist‘, so bin ich doch nicht Skeptiker
genug, um zu zweifeln, ‚ob Schmerz wahres Übel ist‘. Alles Schmerzhafte […] ist zweifellos ein Übel.
Aber für den einen ist oft etwas schmerzhaft, was für den andern kaum unangenehm ist; Jäger, Solda-
ten und Leute von rauherer Lebensart können dies bezeugen. Ja, sogar, was dem einen Schmerz ver-
ursacht, gewährt dem andern oft Freude und so umgekehrt, wie allbekannt, weil wir in dem Gewah-
ren dieser Empfindungen so verschieden sind und in vielen Fällen eine mit der andern verwechseln.
[…] wenn Lust und Schmerz derart vertauschbar und vermischt sind, wenn […] ‚das was jetzt Lust
ist, ein wenig zu hoch gespannt, in Schmerz übergeht; und gesteigerter Schmerz durch bloßes Nach-
lassen und eine Art natürlicher Folge die höchste Lust erregt; wenn gewisse Genüsse für manche
Schmerzen für andere Genüsse sind‘; so bestätigt dies alles, wenn ich nicht irre, meine Meinung und
zeigt, daß nichts von allem, was Sie anführen können, ein wahres Gut sein kann. Ist Lust kein Gut, so
ist es nichts. Und ist Schmerz ein Übel (was ich notwendigerweise als zugegeben annehmen muß), so
sind wir in der Tat auf der schlechten Seite übel dran und haben auf der bessern nicht den geringsten
Ersatz dafür. Mit Recht dürfen wir also zweifeln, ‚ob das Leben nicht bloßes Elend sei‘, weil wir nie
dabei gewinnen, wohl aber sehr viel, und in jeder Stunde unseres Lebens, dabei verlieren können.
Was unsere englische Dichterin [Elisabeth Rowe] darüber sagt, scheint danach gar recht und treffend:
‚Es ist gut, nicht geboren zu sein‘“ (Shaftesbury. Ein Brief über den Enthusiasmus. Die Moralisten (aus
d. Engl. v. Max Frischeisen-Köhler) (Philosophische Bibliothek, Bd. 111). Leipzig: Dürr’sche Buch-
handlung, 1909, S. 74–75).

95 Aristoteles, Rhetorik, Buch 1, XXI 1370b-5.

Teil I   Zum wissenschaftlichen Gebrauch des Begriffs „das Erhabene“

38

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Eine solche Gegenüberstellung von Natur und Mensch lässt an den Kampf des
Guten gegen das Böse denken. Allerdings darf sie nicht zu kategorisch angewandt
werden. Mit dieser Korrelation begibt man sich auf das Problemfeld der Ethik. Zu-
gleich ist sie im Kontext des Erhabenen die Quelle des Streites über die Wirkung des
Vergnügens und des Leidens auf unsere subjektive Perzeption.

Das Erhabene und das Schöne

Das Erhabene braucht das Reflexionsurteil und ist, anders als das Schöne, nicht von
Gefühlen abhängig. Es ist Kant zufolge mit dem Reiz unvereinbar, weshalb es dem
Schönen nicht äquivalent sein kann: Während das Schöne das Objekt der Realität
braucht, kann das Erhabene im Gestaltlosen gefunden werden.96

3.5

96 Schlitz, Sangene und Raseev behaupten in ihrem Artikel Über das mathematisch Erhabene bei Kant
(In: Metafisitscheskie issledovaniya (rus.), Ausgabe 13–14. Spb. Aleteya, 2000, S. 109), dass die mathe-
matische Größe des Objekts seine Grenze in der ästhetischen Größe finde und Kant deswegen die
Gestalt im formlosen Objekt bestimme. Nach Peter Heintel liegt das Verdienst aller Transzendental-
philosophie darin, „daß sie es aufgegeben hat, sich naiv auf Gegenständlichkeit zu beziehen und eine
Subjekt-Objekt-Differenz aufrecht zu erhalten“ (Heintel, P. Die Bedeutung der Kritik der ästhetischen
Urteilskraft für die transzendentale Systematik. In: Kantstudien, No. 99. Bonn: Bouvier, 1970, S. XV).
Heintel bemerkt, dass Kant seinen dritten Teil der Philosophie zuerst „die Teleologie“ genannt hat.
Man darf auch nicht vergessen, dass Die Kritik der Urteilskraft in gewisser Weise die Sammlung der
ungelösten Fragen aus den ersten beiden Teilen der Kritik-Schriften Kants ist. Die Begriffe „Lust“
und „Unlust“ dürfen nicht als eine psychologische Gestimmtheit interpretiert werden, sondern „als
Prinzip a priori der Urteilskraft die immerwährende Einheit und zugleich abstrakte Getrenntheit von
Verstand und Vernunft“ (ebd., S. 5). Nach Heintel verliert die Vernunft im Urteilsvermögen ihre
Überschwänglichkeit und der Verstand die Fixierung. Heintel spricht davon, dass das Urteilsvermö-
gen mit der Einheit von Verstand und Vernunft (ebd., S. 7). verbunden und eine solche Korrelation
am besten in der dritten Kritik dargestellt sei. Heintel besteht darauf, dass sich gerade in der Kunst
der Historismus und das Urteil offenbaren. Das Urteilsvermögen, in dem die Vernunft und der Zu-
stand harmonisch existieren, nennt Heintel den „eigentlichen Ort der Reflexion der Geschichtlich-
keit, in die sich theoretische und praktische Philosophie fügen müssen“ (ebd., S. 7). Das Erhabene
stellt sich seinerseits dem Schönen als Fortschritt von der Anschauung zum Begriffe gegenüber (ebd.,
S. 95). Das Erhabene manifestiert sich, so Heintel, nicht in den Objekten der Realität. Das Schöne
solle im Rahmen der theoretischen Philosophie und das Erhabene im Rahmen der praktischen Philo-
sophie betrachtet werden (ebd., S. 98). Im ersten Fall würde der Verstand und sein Vermögen mit der
unendlichen und ursprünglichen Synthese und im zweiten mit der Vernunft konfrontiert werden.
Heintel kommt zu dem Schluss: „[D]as Schöne gibt jeder Theorie Sinn, das Erhabene der Praxis“
(ebd., S. 98). Wahrscheinlich hat Heintel diese Idee von Schiller übernommen. Jean Paul seinerseits
nennt eine solche Differenz „quantitativ und qualitativ“ oder „äußere und innere“. Im Artikel von
Raseev, Schiltz und Sangene findet sich die These, dass das mathematisch Erhabene sich auf die reine
Form oder Möglichkeit eines Phänomens überhaupt bezieht, während das Dynamisch-Erhabene mit
dem inhaltlichen Aspekt dieses Phänomens zu tun hat. Die Autoren gehen allerdings davon aus, dass
diese Idee noch ihre Begründung finden muss. Im Werk von Heintel wird in dem Kapitel „Das Ma-
thematisch- und Dynamisch-Erhabene als Vermittlung von Theorie und Praxis“ (ebd., S. 100) erläu-
tert, dass sich beim Mathematisch-Erhabenen die Bewegung des angeregten Gemüts auf „das Er-
kenntnisvermögen“ bezieht und dort die Darstellung der praktischen Idee sucht, während das Dyna-
misch-Erhabene eine Selbstdarstellung der praktischen Idee zu erreichen versucht. Dementsprechend
bezieht es die Gemütsbewegung im Hinblick auf das „Begehrungsvermögen“ mit ein. Insofern findet
hier die oben zitierte Idee dank den Bemerkungen von Heintel ihre praktische Begründung.

3 Dichotomie als Kriterium für die Identifizierung

39

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Oben habe ich bereits betont, dass die Korrelation des Erhabenen und des Komi-
schen ein Streitobjekt ist. In diesem Sinne gilt es, den Text Über das Erhabene und Ko-
mische und andere Texte zur Ästhetik von Friedrich Theodor Vischer (1807–1887) zu
analysieren. Vischer behauptet, dass das Erhabene und das Komische das Schöne dar-
stellen. Die Ästhetik im Ganzen bestimmt er im Kontext der Verhältnisse zwischen
den Wissenschaften. Diese Sicht findet ihre Begründung in den Forschungen vom
Ende des 20. Jahrhunderts, da zu dieser Zeit das Erhabene im Rahmen der Physik
und Mathematik erforscht wurde. So bemerkt z. B. Ölmüller bemerken, dass die Ter-
minologie Vischers als neuer Blick auf die Ästhetik verstanden werden müsse. Das
Schöne ist in der Theorie von Vischer nicht mehr die Widerspiegelung der Wahrheit
oder des Absoluten, sondern sie zeugt von der Einheit der Natur und der Geschichte,
die man durch Symbole oder Träume erkennt.

Im 20. Jahrhundert beschäftigten sich insbesondere Wilhelm Wundt und Colin
McGinn mit dem Problem der Wesensbestimmung des Traums. Was das Erhabene
bei Pseudo-Longinos angeht, wiederholt Vischer die These, dass dieses Phänomen
mit der Rhetorik zu tun habe.97 Bei der Analyse der Lehre Kants über das Schöne be-
merkt Vischer, dass es ihm nicht gelungen sei, die Frage zu klären, wie „der Eindruck
des Schönen“98 erreicht werde. Vischer stellt die Idee Kants in Frage, der zufolge die-
ses Phänomen einen unmittelbaren Bezug auf die Subjektivität hat. Die Kritik Vi-
schers betrifft auch Friedrich Schiller, den Schüler von Kant. Der Vergleich des Erha-
benen und des Tragischen in der Interpretation Schillers führt, so Vischer, zur „Be-
schränkung aller Erhabenheit auf eine subjektive moralische Größe“.99 Es sei erforder-
lich, eine illustrative Darstellung der Korrelation des Erhabenen, Schönen und Komi-
schen einzuführen:100 1. Das einfach Schöne, 2. Der Kontrast im Schönen, а) Das Er-
habene, b) Das Komische, 3. Die Rückkehr des Schönen in sich selbst. Das Schöne
bezeichnet Vischer als „die Idee in begrenzter Erscheinung“.101 Das Erhabene kann
sich seinerseits nur im Geist offenbaren,102 den man als die Kraft, die sich in unauf-
hörlicher Bewegung befindet, bezeichnet. Diese Bewegung beschreibt Vischer als die
eigentliche Dialektik, und wie alles andere auch hat das Erhabene Vischer zufolge po-
sitive und negative Seiten. Der absolute Geist schafft das subjektive Erhabene, um
später zu sich selbst zu kommen. Das Positive im Erhabenen bezeichnet Vischer als
das positive Tragische und sieht darin die göttlichen Zeichen.103 Das Negative nennt

97 Vischer, F. T. Über das Erhabene und Komische und andere Texte zur Ästhetik. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp, 1967, S. 41.

98 Ebd., S. 44. Vischer behauptet, dass der Grund dafür das mangelnde Wissen Kants „vom objektiven
Dasein der Idee“ sei. Dann ließe sich aber auch fragen, ob aus diesem Grund das Erhabene auch nur
als subjektives und nicht als objektives Phänomen in der Natur und im Bewusstsein betrachtet wird.
Meiner These zufolge liegt gerade die Objektivität des Erhabenen als Idee der Entwicklung im Kon-
text der Realität (durch die Natur und den menschlichen Geist) als deren Symbol zugrunde.

99 Ebd., S. 45.
100 Ebd., S. 54.
101 Ebd., S. 55.
102 Ebd., S. 102.
103 Hier lässt sich meines Erachtens der Einfluss des Pseudo-Longinos bemerken, der behauptete, dass

„die Erhabenheit sie [die Menschen] erhöht bis an die Majestät Gottes“(Über das Erhabene, XXXVI,
1).

Teil I   Zum wissenschaftlichen Gebrauch des Begriffs „das Erhabene“

40

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Vischer hingegen „Schicksal“,104 den Kampf der Freiheit gegen die Notwendigkeit und
das Leiden infolge des Vorhandenseins des tragischen Zufalls. Die Deutung des Tragi-
schen bei Schiller konzipiert Vischer im Rahmen des subjektiven Erhabenen und be-
hauptet, es spiegele lediglich einen Moment, den subjektiven Wert, wider, während es
doch um die Darstellung des Majestätischen und des Edelsten – der Zeichen des ab-
solut Großen105 – gehe. Das Absolute erscheint laut Vischer erst nach einem kurzen
Augenblick, d. h., das Erhabene kann nicht in seiner Gemeinheit erscheinen. Deutlich
wird, dass Vischer den absoluten Geist als die Quelle des Weltprozesses beschreibt. Es
gibt jedoch noch ein weiteres Konzept, dem zufolge die Quelle der Weltprozesse die
Fantasie ist. Dieser Ansatz von Jakob Frohschammer wird in Teil 2 der Dissertation
im Vergleich zur Lehre von Wilhelm Wundt über die Fantasie näher betrachtet.

Schiller hat das Gedicht Die Künstler in einer Zeit der Begeisterung über die Lite-
ratur des Griechentums geschrieben (er nannte sich damals „der deutsche Plutarch“).
Wie der Philosoph Franz Mehring (1846–1919) behauptet, definierte Schiller die
Schönheit als die Umhüllung der Wahrheit und die Kunst als die Leuchte, welche der
Menschheit den Weg zur moralischen und wissenschaftlichen Kultur beleuchtete.
Schiller interessierte sich für die Korrelation der sinnlichen Welt mit dem ethischen
Gesetz. Damit wurde die Kunst für ihn das Bindeglied, das er von Kant übernommen
hat. Er behauptete, dass auch das Niedrige und das Gewöhnliche ihren Platz in der
Kunst hätten, aber der Künstler dürfe sie erst im Falle der Not gebrauchen. Mehring
sieht in dieser Feststellung einen brillanten Einfall, mit dem Schiller seiner Zeit vor-
aus gewesen sei.

Dank der Schönheit kann der Mensch Schiller zufolge seine Freiheit finden. Diese
Vorstellung korreliert mit der von Addison. Schiller sieht in dem freien Spiel der Ge-
danken, der Fantasie und der Eindrücke die Voraussetzung, um sich von der Gefühl-
losigkeit der theoretischen Kultur zu heilen. Solch einen „therapeutischen Effekt“ der
Kunst – eine Einbeziehung ins Spiel und die Wirkung der Fantasie auf die Kunst –
analysierte späterhin Wilhelm Wundt. Nach Mehring bekommt der Mensch beim Ge-
nuss des Schönen eine Vorahnung von der Fülle des Lebens, und durch das Spiel in
der Kunst kann er die Gesamtheit im Kleinen und sich selbst als Ganzes fühlen. Er
kann sich nicht beruhigen, und der Horizont der Wahrnehmung wird immer breiter.

Hierdurch lässt sich das Streben des Menschen nach Entdeckungen erklären. Der
Horizont der Wahrnehmung ist im Vergleich zum Universum zu eng. Wie Ernst
Bloch in seiner Tübinger Einleitung in die Philosophie behauptet, ist der Traum davon,
was dem Menschen angemessen ist, nie zaghaft, denn er sucht nach dem Größeren.
Die bedeutenden Kunstwerke fallen mit der Zeit nicht der Vergessenheit anheim, da
sie durch ihren totalen „Vor-Schein“, durch ihre von utopischer Bedeutung vollen
Darstellungen wirken.

Kant zufolge ist der Zusammenstoß des Menschen mit dem Unendlichen
schmerzhaft, da wir so unsere eigenen Grenzen begreifen. Gleichzeitig erhalten wir
aber als Belohnung für das Leiden etwas Größeres, das es uns erlaubt, die Grenzen

104 Vischer, Über das Erhabene und Komische, S. 104.
105 Ebd., S. 109.

3 Dichotomie als Kriterium für die Identifizierung

41

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


des eigenen Seins zu überschreiten. Auch Schiller geht davon aus, dass das Erkennen
der eigenen Beschränkungen beim Menschen Leiden hervorruft. Aber dieses Leiden
symbolisiert, so Schiller, den Übergang in die Welt der Freiheit.106 Und gerade das
Schöne und das Erhabene seien deren Ausdruck.107 Schiller spricht von „zwei Geni-
en, die uns die Natur zu Begleitern durchs Leben gab“:

Der Eine, gesellig und hold, verkürzt uns durch sein munteres Spiel die mühvolle Reise,
macht uns die Fesseln der Nothwendigkeit leicht, und führt uns unter Freude und Scherz
bis an die gefährlichen Stellen, wo wir als reine Geister handeln und alles körperliche able-
gen müssen, bis zur Erkenntniß der Wahrheit und zur Ausübung der Pflicht. Hier verläßt
er uns, denn nur die Sinnenwelt ist sein Gebieth, über diese hinaus kann ihn sein irrdi-
scher Flügel nicht tragen. Aber jetzt tritt der andere hinzu, ernst und schweigend, und mit
starkem Arm trägt er uns über die schwindlichte Tiefe. In dem ersten dieser Genien er-
kennet man das Gefühl des Schönen, in dem zweyten das Gefühl des Erhabenen.108

Schiller behauptet, dass das Erhabene ein Gefühl von doppelter Art sei, in welchem
das Wehsein und Frohsein gleichzeitig im Grenzbereich existieren.109 Er geht davon
aus, dass dieses Phänomen uns dabei hilft so zu fühlen, als ob der Geist keine anderen
Gesetze über sich habe außer seinen eigenen.

Die Idee des Spiels grenzt heute an das Absurde, und sie hat sich aus der Kunst in
andere Kulturbereiche ausgebreitet.110 Der Mensch beginnt den Bezug zur Wirklich-
keit zu verlieren. In diesem Kontext wird das Erhabene als der Übergang von der Zeit-
oder Raumspanne zum Virtuellen betrachtet und entsprechend „kybernetisch“ ge-
nannt. Nach Huizinga lässt sich unter Kultur die Kombination aus Lebenshaltung und
Mentalitätsformen verstehen (heutzutage wird dies „Alltagskultur“ genannt). Das In-
dividuum versucht, die Komfortzone um sich herum zu skizzieren, sich von den Er-
scheinungsformen der Realität zu schützen und dadurch aus der Naturwelt zu schlüp-
fen.

Aber die Idee vom Erhabenen verletzt diese illusorische Idee der Ungefährlichkeit
und bringt den Menschen dazu, die Natur um sich herum erneut zu schaffen, um sie
unter Kontrolle zu bekommen und seinem Willen zu unterwerfen. War dieses „Erlan-
gen der Sicherheit“ zunächst das Erlangen der Kultur als solche, so tritt der Mensch
(obwohl er Sigmund Freud zufolge nach dem Schönen strebt und, würde ich hinzufü-

106 Nach der Meinung Rüdiger Safranskis ist die Freiheit die Basis für das Schöne. Die Technik, also das,
was wir geschaffen haben, sei hingegen nur die Basis für das Urteil über die Freiheit, eine Kopie,
gewissermaßen ein Eindruck. Auch meines Erachtens schafft der Mensch durch Technik nur eine
Kopie, und obwohl sie das Original, das Natürliche wiederholt, kann sie nicht in derselben Weise
auf uns wirken, wie es dem Original – der Natur – möglich ist. Deswegen analysiere ich in der Dis-
sertation das Problem der Korrelation des Originals (in der Kunst und in der Natur) mit seiner Ko-
pie.

107 Schiller, Vom Pathetischen und Erhabenen, S. 103.
108 Ebd., S. 103.
109 Jean Paul wäre mit einer solchen Deutung nicht einverstanden gewesen.
110 Siehe zu diesem Thema das Konzept „homo ludens“ von J. Huizinga.

Teil I   Zum wissenschaftlichen Gebrauch des Begriffs „das Erhabene“

42

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


gen, das Hässliche111 erreicht) erneut in die Konfrontation, und dies nicht nur mit der
Umgebung, sondern auch mit sich selbst.112

Durch die Schönheit allein gelingt es uns Schiller zufolge nicht, „uns als reine In-
telligenzen zu beweisen“, da in ihr die Sinnlichkeit und die Vernunft zusammen beste-
hen. Hier wird angedeutet, dass die Gefühle stören, da beim Erhabenen, so Schiller,
die Vernunft keinen Einfluss hat, was schon oben zitiert worden ist. Paradoxerweise
nennt Schiller das Erhabene „das Gefühl“ und behauptet gleichzeitig, dass dieses Phä-
nomen den Ausgang aus dem Sinnlichen ermöglicht. Um diesem Paradox zu entge-
hen, stelle ich die Gefühle und die Vernunft in meiner Theorie über das Erhabene
nicht einander gegenüber und sehe in dem Begreifen des Erhabenen eine sinnlich-
vernünftige Tätigkeit.

Wenn es im Erhabenen den Widerspruch zwischen Sinnlichkeit und Vernunft
gibt, so ist es für Schiller gerade dies, was es uns erlaubt, den Zauber zu fühlen. Man
müsse die Tugenden besitzen, sagt Schiller, um den „schönen Charakter“ zu erken-

111 Die Ästhetik des Hässlichen geht auf Lessings Schrift Laokoon oder über die Grenzen der Malerei
und Poesie (1766) zurück. Als Kunsttheorie wird sie in dem gleichnamigen Werk von Karl Rosen-
kranz entwickelt (Rosenkranz, Karl. Ästhetik des Häßlichen. Leipzig: Reclam 1990, 1996). Das Häss-
liche soll als das Schöne im umgekehrten Sinne, als sein unabdingbarer Teil, betrachtet werden. In
diesem Sinn wiederholt Rosenkranz die These von Augustinus, dass sogar die hässlichen Schöpfun-
gen schön seien, da sie von Gott geschaffen wurden. Hier gilt die religiöse Komponente als die Mög-
lichkeit der Korrelation des Hässlichen und des Schönen. Rosenkranz seinerseits betrachtet die
Kennzeichen des Hässlichen in der Natur, der Kunst und dem Geisthässlichen. Er sieht eine Korre-
lation des Hässlichen mit der Formlosigkeit in der Amorphie, Asymmetrie und der Disharmonie.
Als Quelle des Hässlichen erkennt er „die Inkorrektheit“ (im Allgemeinen in den besonderen Stilar-
ten oder in den einzelnen Künsten). Damit ist unter dem Hässlichen die Defiguration durch das Ge-
meine (das Kleinliche, Schwächliche, Niedrige), durch das Widrige (das Plumpe, Tote und Leere),
das Scheußliche (dem „das erhabene Schöne“ entgegengesetzt ist; vgl. ebd., S. 242) und durch die
Karikatur zu verstehen. Dadurch wird das System ternär. Und der Versuch, das Hässliche durch eine
geordnete Form zu bezeichnen, symbolisiert das Streben nach seiner logischen Erscheinung, der Re-
gelung des Chaos. Hier werden bereits die psychologischen Motive offenbar: der Drang nach einer
Klassifikation als Ergebnis der Rechtfertigung der Existenz der naturwidrigen Phänomene. Von In-
teresse ist hier Rosenkranz’ Beschreibung des Schreckens, den er nicht mit dem Erhabenen gleich-
setzt – er nennt das Schöne erhaben oder beschreibt den Stil als „hoch und streng“ und setzt ihm
den „niederen Stil“ entgegen, während dem Künstler die Wahl der Abbildung bleibt. Dennoch gibt
Rosenkranz eine sehr genaue Beschreibung der Entstehung des Mechanismus: „Mit scheuem Beben
wenden wir uns von einem Abgrunde weg, aus welchem die Absurdität uns angähnt. Die Poesie
muß uns den Wahnsinn als Folge eines ungeheuren Geschicks zeigen, so daß wir in dem zusam-
menhanglosen Gefasel des Irrsinnigen die Wut der gewaltigen Widersprüche anschauen, denen der
Mensch erlegen ist. Wir erschrecken nicht bloß vor der Zerrissenheit, die aus solchem Abersinn uns
entgegensprudelt, sondern auch vor den Mächten, die solch grausame Entzweiung haben erzeugen
können. Lessing hat bekanntlich gesagt, daß, wer über gewisse Dinge den Verstand nicht verliere,
überhaupt keinen zu verlieren habe. Er hat aber nicht von der Vernunft gesprochen, sondern ange-
deutet, daß es vielmehr sehr vernünftig sei, über gewisse Dinge den Verstand zu verlieren, den Ver-
stand, der nämlich das Ungeheure, alle seine Grenzen übersteigende, die Nichtexistenz der Vernunft
in einem konkreten Fall, nicht fassen kann, so daß die Vernunft es ist, die als Unvernunft den Ver-
stand irremacht“ (ebd., S. 247). Diese Verlegenheit vor dem Unbekannten in Zusammenhang mit
dem obengenannten Streben nach der Klassifizierung der Objekte erscheint nachvollziehbar. Da die
Klassifizierung hier misslingt, wird der Mensch verwirrt. Aber eine solche Verwirrung öffnet, wie
die Thesen Burkes und Schillers es nahelegen, die neuen Wege der Vervollkommnung der Vernunft,
und letzten Endes führt sie zur Erhöhung des Menschen über seine eigene Unvollkommenheit.

112 Zu diesem Thema siehe: Freud, Sigmund. Das Unbehagen in der Kultur (1930).

3 Dichotomie als Kriterium für die Identifizierung

43

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


nen: Gerechtigkeit, Wohltätigkeit, Mäßigkeit, Standhaftigkeit und Treue –dies erlaube
es, „seine Wollust“ zu finden.113 Und es müsse etwas Schreckliches mit einem solchen
edlen Menschen passieren (er kann krank oder beraubt werden; sein guter Name
kann beschmutzt werden; diejenigen, denen er vertraut hat, verlassen ihn im Moment
der Not). Aber er verliert weder den Adelstitel, noch können Armut und Krankheiten
ihn töten; alle Veränderungen können sich zwar auf das Äußere auswirken, aber nicht
auf sein Verhalten, nicht auf seine innere Haltung. Er ist nicht von der Natur abhän-
gig, sein wahres Eigentum befindet sich in der Sphäre der Moral, denn er befreit sich
von der sinnlichen Welt.114 In dieser Sicht lässt sich davon sprechen, dass der Mensch
sich vom irdischen Ich befreit und zum himmlischen Ich übergeht, da im Bereich des
Erhabenen die Erscheinungsbestimmungen unserer Welt unanwendbar sind. Daraus
kann man schließen, dass Schiller gerade diesen Übergang bezaubernd nennt.

Das Thema der Korrelation des Erhabenen und des Schönen115 lässt sich auf Bur-
kes Beschreibung der Charaktere zurückführen. Hier kommt unmittelbar das Prob-
lem der Einbildungskraft ins Spiel. Laut Burke berührt die flüchtige Beschreibung der
Schönheit den Leser eher als die detaillierte. In diesem Zusammenhang analysiert er
die Beschreibung der Schönheit Helenas aus Troja – wir bekommen kein genaueres
Bild präsentiert, sondern wir stellen sie uns vor. Die subjektive Einbildungskraft, die
Kant in seiner Kritik der Urteilskraft beschrieben hat, zeigt sich in diesem Kontext.
Über die Korrelation des Schönen und des Erhabenen unter Berufung auf Burke
spricht auch Karl Wilhelm Ferdinand Solger (1780–1819):

So wie das Schöne uns gesellig und freundlich und wie in unserer eigenen Heimat uns er-
quickend erscheint, so das Erhabene fremdartig, und wie aus einer anderen Welt her auf
gefährliche und bedräuende Weise die unserige berührend“.116

113 Schiller, Vom Pathetischen und Erhabenen, S. 105. In der Theorie Burkes wird die Ethik auch als Ba-
sis für das Erhabene beschrieben.

114 Ebd., S. 107.
115 Hans Robert Jauss geht mit seinem „moderne[n] Begriff der Autonomie der Schönen“ auf die Ideen

von Victor Hugo aus Préface de Cromwell zurück (Jauss, Hans Robert. Die klassische und die christli-
che Rechtfertigung des Hässlichen in Mittelalterlicher Literatur. In: Die nicht mehr schönen Künste:
Grenzphänomene des Ästhetischen (hrsg. v. H. R. Jauß). München: Wilhelm Fink, 1968, S. 143). Sei-
ner Meinung nach „gipfelt die Préface de Cromwell in der Forderung einer Kunsttheorie der Moder-
nität, die aus der Verbindung des Erhabenen mit dem Grotesken hervorgehen sollte“ (ebd.). Jauss
bestimmt das Hässliche in der Interpretation von Rosenkranz „als Übergang zum Komischen“ und
wiederholt die These von Lessing, dass „die Hässlichkeit dem Dichter nur brauchbar sei, wo sie von
der Seite ihrer Wirkung, Häßlichkeit zu sein, aufhöret, nämlich als Ingredienz, um vermischte Emp-
findungen wie das Lächerliche oder das Schreckliche hervorzubringen, die ihrerseits wieder an
Grenzen des Ästhetischen gebunden sind: das Lächerliche habe sie im Unschädlichen, das Schreck-
liche da, wo das Gräßliche noch unser Mitleid interessiert“ (ebd., S. 144). Man muss die Frage stel-
len, ob das Erhabene immer mit dem Schönen verbunden ist und ob es eine Alternative bei der Be-
wahrung der erhabenen Erfahrung gibt. Rosenkranz behauptet, „die Kunst hat an der Idee der Na-
tur und Geschichte eine allgemeine Norm für die Korrektheit ihrer Gebilde“ (Rosenkranz, Ästhetik
des Häßlichen, S. 117). Die Normen der Darstellung sollen nicht überschritten werden, denn „das
unabsichtliche Vermischen der Stilarten, das bewußtlose Überspringen von einer in die andere wird
häßlich“ (ebd., S. 119). Daraus folgt, dass die moderne Kunst im Ganzen die Kunst des Hässlichen
genannt werden könnte.

116 Solger, Erwin: vier Gespräche, S. 18.

Teil I   Zum wissenschaftlichen Gebrauch des Begriffs „das Erhabene“

44

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Solger erwähnt das Phänomen des Selbsterhaltungstriebs, das von Burke analysiert
wurde, im Kontext der Wirkung des Erhabenen:

Durch den Trieb der Selbsterhaltung dagegen fliehen wir, was gewaltsam und zerstörend
auf uns zu wirken droht, übermächtige Naturgewalt, unabsehbare Schwierigkeit in Hin-
dernissen, oder was unsrer Einbildungskraft zum Bilde von dergleichen wird, betäubende
Pracht, gewaltige Massen von Licht, Schall, Farbe, und wiederum worein wir uns selbst zu
verlieren fürchten, Finsternis, ungeheuere Ausdehnung, Leere, kurz die Beraubung von
dem, was uns als Stoff des Daseins gelten kann. Solche Wahrnehmungen spannen unsre
Nerven gleichsam zur Verteidigung heftig und gewaltsam an, und was diese Wirkung
macht, ist das Erhabene.117

Solger spricht von dem Erhabenen und dem Schönen als Antipoden, versucht aber
zugleich, die Merkmale ihres Verhältnisses zueinander aufzuzeigen. So versteht er un-
ter dem Erhabenen etwas Fremdes, Entferntes, Kaltes. Schon Burke beschrieb es als
Gewalt und gefährliche, allem überlegene Macht. Solger zufolge gibt es jedoch in den
Momenten der Gefahr, wenn die tierische Todesfurcht den Menschen übermannt und
er die Besinnung zu verlieren droht, keine Möglichkeit, die Landschaft zu genießen,
etwa dann, wenn man sich an den Felsen klammern muss, um nicht abzustürzen. Der
Unterschied der Idee Solgers gegenüber der Vorstellung Burkes besteht darin, dass
nicht die beängstigenden, majestätischen und drohenden Ereignisse, wie sie Burke
mit Blick auf das Erhabene anführte, sondern die „Betrachtung der lieblichen und
freundlichen Natur“118 den Menschen mitreißt. Der Beobachter versucht Solger zu-
folge in einem Anfall von Begeisterung in den Wasserfall einzudringen und den fröh-
lichen Kampf gegen die Natur aufzunehmen. In diesem Zusammenhang kommt Sol-
ger der These von Pseudo-Longinos und Moses Mendelssohn119 nahe, die beide be-
haupten, dass gerade das Entzücken die Quelle des Erhabenen ist.

In Anbetracht der vorstehenden Ausführungen ist eine Gegenüberstellung des
Phänomens des Erhabenen bei Burke und der Beschreibung der Schönheit bei Aristo-
teles im Hinblick auf ihre Darstellung in Bild und Vers sinnvoll. So sagt Aristoteles:

Beruht doch alle Schönheit auf Größe und Ordnung. Darum kann weder ein winzig klei-
nes Geschöpf schön sein – denn die Anschauung wird verworren, sobald sie sich der
Grenze des Wahrnehmbares nähert –, noch auch ein ungeheurere großes; denn bei diesem
hört die Anschauung auf, eine gleichzeitige zu sein, dem Betrachtenden geht vielmehr ihre
Einheit und Ganzheit verloren. […] Wie bei Körpern und belebten Wesen, wenn sie schön
heissen sollen, eine zwar ansehnliche, aber nicht eine der Übersicht abträgliche Grösse vor-
handen sein soll, so müssen auch die Fabeln eine stattliche, aber nicht eine der Erinnerung
abträgliche Länge besitzen.120

117 Ebd., S. 19.
118 Ebd., S. 22.
119 Mendelssohn, Moses. Moses Mendelssohns philosophische Schriften. In zwei Bänden. Bd. 2. Berlin:

Voss, 1777, S. 164–166. Zum Vergleich der Theorien Mendelssohns und Burkes über das Erhabene
siehe Barone, Schiller und die Tradition des Erhabenen; Vierle, Die Wahrheit des Poetisch-Erhabenen;
Schorch, Grit. Moses Mendelssohns Sprachpolitik. Berlin/Boston: Walter de Gruyter, 2012.

120 Aristoteles, Poetik, VII, b37–51 a 6.

3 Dichotomie als Kriterium für die Identifizierung

45

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Man kann hinzufügen, dass die Aufmerksamkeit des Betrachters in das betrachtete
Objekt,121 in ein Sujet, in eine handelnde Person versunken ist,122 mit denen sich der
Rezipient assoziiert.

Das katastrophal Erhabene

Begibt man sich im Wörterbuch der literaturwissenschaftlichen Begriffe auf die Suche
nach dem Wort „Katastrophe“, gibt es eine Reihe von interessanten Fakten zu entde-
cken. Der Begriff wird zur Abgrenzung des Dramas genutzt, und dem von ihm Be-
zeichneten folgt die „Katharsis“. Das griechische Wort „καταστροφή“ verweist auf
den Abschluss im vierten Teil der Tragödie, wo den Helden die Vergeltung für seine
tragischen Fehler erwartet, wo er zum Tod verurteilt, für schuldig erachtet oder we-
gen seiner Eitelkeit etc. bestraft wird. Aristoteles behauptete in seiner Poetik, dass die
Katastrophe im fünften Aufzug, im Moment des Zurücktretens des Helden, eingefügt
werden (oder sich auf die ganze Tragödie ausdehnt) muss. Im analytischen Drama (z.
B. bei Schiller) steht die Aktion im Vordergrund und es werden die Konfliktsituatio-
nen, die zum tragischen Ende führen, vorgeführt.123

3.6

121 Erinnern wir uns an die Worte Kants über das Gefühl des rührenden Wohlgefallens, wenn der Be-
obachter die Kathedrale von St. Peter in Rom besucht. Die Großartigkeit dieses Gebäudes kann
nicht begriffen werden. Das passiert wegen des Missverhältnisses bei der Bestimmung des Urteils
(Näheres dazu bei Königshausen, J.-H. Kants Theorie des Denkens. Amsterdam: Rodopi, 1977) über
den Gegenstand, der unser Denkvermögen übersteigt, und wir begreifen unsere eigene Mangelhaf-
tigkeit, was für die subjektive Zweckmäßigkeit spricht. Ob es aber möglich wäre, solche edelmütigen
Gefühle bei der Anschauung von etwas Unattraktivem zu haben? Sonst bedeutet das Wohlgefallen
nur die Reaktion auf etwas Pompöses, was kaum erhaben genannt werden könnte. Wenn nach Kant
das Erhabene zum Zwecke des subjektiven Urteils erzeugt ist, ist dann der Gegenstand der An-
schauung, der Gegenstand, dem wir uns gegenüberstellen, überhaupt wichtig? Ist es nötig, dass der
Gegenstand im Äußeren edel sein muss? Steht die Qualität des Anzuschauenden an erster Stelle?
Kant selbst hat davor gewarnt, dass das Phänomen des Erhabenen und etwas Anziehendes kaum
miteinander verbunden sind. Stimmt dies, muss das Erhabene mit dem Abscheulichen in Korrelati-
on stehen. Nach Lessing transzediert die Einbildungskraft nicht nur die Zeichen der „jeweiligen
Kunst auf das in ihnen Abwesende hin, sondern überschreitet den lediglich perspektivisch verengt
und partiell gegebenen sinnlichen Gegenstand, erweitert ihn anhand seiner Wirkung“ (Klassiker der
Kunstphilosophie: von Platon bis Lyotard (hrsg. v. Stefan Majetschak). München: Beck, 2005, S. 151).
Dabei spielt die Einbildungskraft die wichtigste Rolle bei der Bestimmung der Grenze der bildenden
Künste: „Die Malerei, als nachahmende Fertigkeit, kann die Häßlichkeit ausdrücken: die Malerei, als
schöne Kunst, will sie nicht ausdrücken“ (Lessing, G. E. Laokoon oder über die Grenzen der Malerei
und Poesie. In: Lessing G. E. Werke und Briefe, 5,2: Werke 1766–1769 (hrsg. v. Wilfried Barner).
Frankfurt a. M.: Dt. Klassiker Verlag, 1990, XXIV, GÖ 6, 152).

122 Das behauptete auch Pseudo-Longinos: „[W]enn du nicht zu allen, sondern nur zu einem einzelnen
sprichst, […] wirst du in dem Hörer gesteigerte Affekte und zugleich mehr Aufmerksamkeit und
lebendige Teilnahme an dem geschilderten Vorgang erzielen, da er durch die an ihn gerichteten An-
reden aufgerüttelt wird“ (Über das Erhabene, XXVI).

123 Bei der Beobachtung der erschreckenden Folgen der Naturkatastrophen versteht man, dass der
Mensch gegenüber den Naturkräften machtlos ist. Er schafft eine zweite Natur um sich herum, die,
so glaubt er, technisch vollkommen und gefahrlos für ihn ist. Aber auch hier kann er eine Niederla-
ge erleben. Die Idee des deus ex machina, der Beseelung und der Intelligenz der Technik, wie sie
auch Bukatman analysiert, ist für die Cyberpunknovellen, die vor allem in den 80er Jahren des 20.

Teil I   Zum wissenschaftlichen Gebrauch des Begriffs „das Erhabene“

46

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Im Jahr 1986 fanden im Darwin College, Cambridge, Vorlesungen statt, die dem
interdisziplinären Forschungscharakter der Probleme des Katastrophismus gewidmet
waren. Dieses Konzept kann den Forschern zufolge nicht nur in der Mathematik und
anderen Naturwissenschaften, sondern auch in der Archäologie, den Wirtschaftswis-
senschaften, der Geschichte und der Ökologie angewandt werden. Unterstrichen wird
die besondere Bedeutung des Katastrophismus für die Anschauung im Hinblick auf
die Probleme der Ökologie (und ich würde hinzufügen: der Philosophie). Eine solche
Kongruenz im Rahmen des Katastrophismus sei das Finden und die Rekonstruktion
der wahren Geschichte. Die Autoren geben zu, dass „the debate on the explanation of
catastrophic events provides a focus for the investigation of changes in attitudes to the
world and of the relationship of human to it“.124 Als Beispiel des interdisziplinären
Diskurses dieses Problems kann das Werk Understanding Catastrophe angeführt wer-
den. Im Folgenden werden die in diesem Sammelband dargelegten Konzepte mit dem

Jahrhunderts populär waren, typisch. Dieses Phänomen bestimmt Patricia S. Warrick in ihrem
Werk The Cybernetic Imagination in Science Fiction wie folgt: „The machine model becomes more
pervasive as technological development proceeds. Both man and institutions are understood accor-
ding to a mechanistic, deterministic model where cause-and-effect relationships are at work. First
the machine serves man because he understands how to built it and control it. But the machine
begins to dominate. It becomes the deus ex machina. Man does not act; he is a passive particle that is
acted on. He becomes a robot who can only respond to stimulation and do what he has been pro-
grammed to do. In the mechanistic world view the only puzzle is to understand how things work.
The mysterious questions of first cause, or prime mover, and the why of the universe, so fascinating
to philosophers over the centuries, are no longer asked“ (Warrick, P. S. Cybernetic Imagination in
Science Fiction. Cambridge: MIT Press, 1980, S. 18). Was die Stimulation betrifft, so sprach schon
Hilary W. Putnam von dem Einfluss auf die nervösen Impulse und die Entstehung der Bilder im
Bewusstsein. Während einer solchen Prozedur könne das Individuum nicht begreifen, dass es nur
ein Untersuchungsobjekt im Labor ist (Putnam, Hilary W. Reason, Truth and History. Cambridge:
Philosophical Papers, 1981). Warrick behauptet nun, dass der Mensch und die Maschine im meta-
phorischen Sinne identisch seien, denn „man is programmed by society to function mechanically
like a machine; … he behaves like a machine“ (ebd., S. 113; über die in der gegenwärtigen Philoso-
phie populäre Deutung der Verhaltensbeziehungen siehe auch Case, Amber. A Dictionary of Cyborg
Anthropology: A Field Guide to interface Culture. Cambridge, MA/London: MIT Press, 2012). Dem
letzten Punkt in Warricks Aussage über die Fragen nach der grundlegenden Ursache ist indes nicht
zuzustimmen. Hier dürfte es ausreichen, als Beispiel die bis dahin nicht entschiedene Frage über die
Ursachen der Supernova-Explosion anzuführen, deren Neugestaltungsprozesse theoretisch model-
liert werden und deren Daten sich deswegen unterscheiden können. Interessant in dem oben gege-
benen Zitat sind jedoch das Zugeständnis der Befugnisse einer „Krone der Schöpfung“, der Wechsel
der Rollen, hier in Form der Angst vor der Vollkommenheit der künstlichen Intelligenz, die die
menschliche Vernunft vertritt, sowie der Umstand, dass die Idee der Maschinerie ad absurdum ge-
führt wird. Etwas Ähnliches hat Jean Paul in seiner Vorschule der Ästhetik vorausgesagt, als er den
Aufbau der Weltgeschichte als Ergebnis der freiwilligen Verwandlung des Menschen, der auf den
Willen verzichtet hat, in eine Maschine erklärt. Er analysiert auch die Idee Gottes in der Maschine
und findet Beispiele in dem antiken Epos, die er „die Maschinen-Götter“ oder „Götter-Maschinen“
„mit ihrer Regierung der Willkür“ nennt (Jean Paul, Vorschule der Ästhetik, S. 233). Man kann fest-
stellen, dass auch die Befürchtungen einer Bedrohung der menschlichen Existenz durch die über-
steigende Intelligenz, die auch den Willen unterdrückt, wie im Fall der mythologischen Angst vor
dem Unbekannten auf die antike Mythenbildung zurückgeht, die in dem Unterbewusstsein des (an-
geblich) modernen Menschen liegt.

124 Understanding catastrophe. (hrsg. v. Janine Bourriau. The Darwin College Lectures).
Cambridge/New York/Port Chester/Melbourne/Sydney: Cambridge University Press, 1992, S. 3.

3 Dichotomie als Kriterium für die Identifizierung

47

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Phänomen des Erhabenen verglichen und mithilfe der mathematischen Theorie der
Katastrophe analysiert.

Robert P. Kirsner vergleicht die Prozesse der Supernova mit der Evolution und
der zunehmenden Komplexität des Alls und führt als Beispiel den „Big Bang“ an (ob-
wohl sich viele Wissenschaftler über die praktische Möglichkeit einer solchen Entste-
hung des Universums streiten). Dadurch lässt sich behaupten, dass der Prozess der
Transformation der Realität ständig mit der Zerstörung und der danach folgenden
Umformung der Materie verknüpft ist, was schon Heraklit von Ephesos behauptet
hat. Kirsner wiederholt die These125 über die Freisetzung großer Mengen an Energie
nach der Sternenexplosion, die dem Kollaps vorausgeht. In diesem Fall funktioniert
das Prinzip, das ich als Mechanismus des Übergangs bezeichnen würde, folgenderma-
ßen: Für die Erreichung der neuen Phase sind die Hemmung des ganzen Systems und
eine darauf folgende Transformation erforderlich. Walter Alvarez und Frank Asaro
machen hierzu eine aufschlussreiche Bemerkung:

The Universe is a violent place, as astronomy has taught us […] and we are now seeing
that the history of the Earth has also had its violent episodes.126

In diesem Zitat findet sich der Begriff „violence“ – ein Schlüsselbegriff für die Berich-
tigung des Aufkommens der Idee über das Erhabene im Bewusstsein. Es geht um die
Anschauung der unumkehrbaren Ereignisse, da wir die Veränderung unseres Koordi-
natensystems begreifen und dies uns zum Nachdenken anregt. Das Bewusstsein tritt
in Resonanz zur Umwelt, und deshalb besinnen wir uns auf unsere eigene Existenz
und sehen die Analogie der irreversiblen Veränderungen der Realität mit der Ent-
wicklung unserer Intelligenz. Dabei ist nicht mehr die Rede von den schädlichen Fol-
gen, welche die überlegenen Naturkräfte für uns haben können, sondern wir erken-
nen in diesen Veränderungen das Prinzip der Evolution des Universums. In diesem

125 Die Theorien der Entstehung der Supernova sind bislang nicht eindeutig geklärt, und die vorge-
schlagenen Modelle entsprechen eher schematischen Skizzen der Parameter und damit einer Tätig-
keit der „theoretische Imagination“. Kirshner selbst gibt zu, dass solche Behauptungen zu fantastisch
„for any sane imagination to produce“ seien (ebd., S. 16). Ich würde hier den Standpunkt von Foers-
ter einnehmen, der wegen der prinzipiellen Unmöglichkeit einer eindeutigen Antwort von vielen
unterschiedlichen Erklärungen ausgeht: „Wenn du fragst: ‚Wie ist das Universum entstanden?‘, wirst
du viele Leute mit verschiedenen Antworten finden. Die einigen sagen: ‚Es ist entstanden, weil ein
überirdisches Wesen, ein Gott, die Welt erschaffen hat.‘ Andere – das sind die Physiker – werden
sagen: ‚Die Welt ist entstanden, indem sich Schildkröten übereinander gestellt haben, bis endlich
oben die Erde erschienen ist.‘ Et cetera et cetera. Ich sage: Das Universum ist nie entstanden. Es war
immer da und wird immer da sein. Weil die Frage, wie Welt entstanden ist, prinzipiell unbeantwort-
bar ist, kannst du sie nur innerhalb eines kulturellen Rahmens beantworten“ (Foerster, Heinz von;
Bröcker, Monika. Teil der Welt: Fraktale einer Ethik – oder Heinz von Foersters Tanz mit der Welt.
Zweite Auflage, unter Mitarbeit von Georg Ivanovas. Heidelberg: Carl-Auer-Systeme, 2007, S. 179).
Hier liegt die übergeordnete Frage nicht in der prinzipiellen Unmöglichkeit, sondern in der freiwil-
ligen Eliminierung der zeitlichen Ausdehnung sowie in der Wahrnehmung der Existenz des Be-
wusstseins, gleichzeitig und ohne die Idee der Entwicklung, die sich aus den oben genannten Prä-
missen ergibt, zu akzeptieren.

126 In diesem Zusammenhang analysieren die Forscher die Veränderungen in der Erdkruste (Under-
standing catastrophe, S. 53).

Teil I   Zum wissenschaftlichen Gebrauch des Begriffs „das Erhabene“

48

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Sinne ist das Erhabene nichts anders als die Gesamtheit der Beobachtung und der Re-
aktion, die auf dem Prinzip der Evolution aufgebaut ist.

Ursprünglich wurde die Theorie der Katastrophen im Rahmen der mathemati-
schen Modellierung betrachtet, die im Jahr 1960 von René Frédéric Thom (1923
bis 2002) entwickelt wurde und in der diskrete Effekte im Laufe der Zeit erzeugt wer-
den. Dieses Prinzip ist auch von Jules Henri Poincaré (1854–1912) beschrieben wor-
den. Hierbei erfolgt in der linearen Zeit ein sprunghafter Prozess der Veränderung
des Systems und das Abzählen wird mit Aufzeichnung der neuen Kriterien ausgelaugt.

Der Begriff „Katastrophe“ steht in gleicher Weise für ein unvermutetes Ereignis,
das schwerwiegende Folgen hat, sowie für das wichtigste Verfahren der Tragödie, oh-
ne welches der Aufzug nicht zum Abschluss, zur Katharsis kommen kann. Er stammt
aus der griechischen Alltagssprache, wo „καταστροφή“ Elend und Erschütterung
meint. Die Katastrophe bedeutet nicht immer den bevorstehenden Tod. So ist z. B. in
König Ödipus von Sophokles die Katastrophe die Ermittlung der Schuld. Vorläufig
lässt sich sagen, dass die „Katastrophe“ ein Ereignis ist, dessen Folgen man nicht
überwinden kann, eine plötzliche Erleuchtung, die Aristoteles als die Voraussetzung
für die Katharsis bestimmt hat. Entsprechend lässt sich die Katastrophe schematisch
als die Folge von Ereignis, erhabener Entdeckung und Katharsis darstellen.

Hier ist es nötig, noch einmal die Korrelation der Begriffe des Erhabenen und der
Katharsis klarzustellen. Es geht um das Vorhandensein der gegensätzlichen Gefühle
sowie um Phänomene wie „Vor-/Darstellung“127 und „Gewalt“. Man kann das Erhabe-
ne als Folge der Erleuchtung verstehen, die durch Affekte infolge der beobachteten
Phänomene der Realität erzeugt worden ist. Hier zeigt sich die „Katastrophe“ für die
Vernunft, der sich die wahren Horizonte der Möglichkeiten gezeigt haben. Ich möchte
solche Selbstbesinnungen als schmerzhaft128 bezeichnen. Die Katharsis erfüllt hier die
Funktion, das System wieder abzugleichen und weitere Reflexionen zuzulassen. Inso-
fern kann bei der Katharsis von einem „Nachgefühl“, einer Nullstellung gesprochen
werden. Die entsprechende Vermutung ist schmerzhaft, da sie eine unumgängliche
und unabwendbare Entdeckung zur Folge hat; dies nenne ich „katastrophal“. Ich lege
keine apokalyptischen Motive in diesen Begriff hinein, sondern spreche von dem
Übergang des Bewusstseins auf eine neue Stufe, und dieser Weg zur Reinigung, zum
Absoluten symbolisiert das Unendliche. Dies impliziert auch die Zeichen des erhabe-
nen Zustandes:

[V]om Berge herab sieht das Auge den Regen, ewigen Gang der Gewässer, ernst steht der
Wald und rauscht, hinter ihm entwickelt sich das Gefilde, dahinter das unabsehbare Meer,
zur Seite getürmte Felsen, der Himmel voll arbeitender Wolken, ein Heereszug, der auf ei-
lender Wanderung begriffen ist: die Adler fliegen aus den Nestern, der Sturm läßt sich hö-
ren, wie ein ferner Donner vom Meer herüber; dann scheint die Welt mit allen Kräften zu

127 Friedrich Schiller z. B. behauptete in Über die ästhetische Erziehung der Menschen, dass die Vorstel-
lung der Gefahr objektiv wahrgenommen werde, als etwas wirklich Mögliches, weshalb der Affekt
auch sehr wirksam für die Seele sei.

128 Etwas Ähnliches hat Miguel de Unamuno (1864–1936) gemeint, aber dadurch kann das Erhabene
nicht umfassend charakterisiert werden, da es dabei um die Erfahrung nur eines Gefühls geht, das af-
fektiv im Bewusstsein existiert.

3 Dichotomie als Kriterium für die Identifizierung

49

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


ringen, kein Teil im Stillstande und unbeseelt. Aufgerichtet in Majestät steht die Natur vor
uns, unser Auge haftet auf keinen Blumen, auf keinem schönen einzelnen Baume, sondern
wir sehen die Kräfte der Welt sich mächtig offenbaren, alles wird zu einem großen Bilde,
zu einer geheimnisvollen Allegorie, und mit dieser Empfindung tritt dann, geliebter Leser,
Michel’ Angelos großes Gericht.129

Die Natur gilt als das Symbol der ewigen Kraft, die über einen Menschen herrscht
und als das Ganze bzw. das Absolute verstanden wird. Der Rezipient muss der negati-
ven Affektation für einen bestimmten Zeitraum unterworfen werden, der für die
Wahrnehmungsfülle notwendig ist. Als Ergebnis dieser Negation gilt die Katharsis,
die die Persönlichkeit vor dem Verfall rettet. Schiller konnte nicht erfassen, wieso die
schmerzhaftesten Ereignisse die erhabensten sind. Sie sind es wegen des gewaltsamen
Verfahrens der Gegenüberstellung des eigenen Seins und des Anderen, des Überstei-
genden.

Schiller gab zu, dass die Neigung zum Bedingungslosen einen Menschen überra-
schen könne. Das ist vermutlich so, weil wir nur beschreiben können, was sich vor
unseren Augen vollzieht. Das Streben nach dem Unendlichen ist die Katastrophe für
das Bewusstsein, die dem Kampf gegen das Schicksal in der antiken Tragödie ähnlich
ist.

Natur und Mimesis

Das Erhabene durch Anschauung

Die Ideen Burkes von dem Erhabenen finden ihre Beweisgründe in der ästhetischen
Theorie Immanuel Kants. Kant bezeichnet das Phänomen als die Verfassung, die
durch die Anschauung erreicht werden kann und die Wohlgefallen hervorruft. Dieses
Wohlgefallen existiert ohne jedes Interesse. Das Mathematisch-Erhabene sei erst im
Vergleich mit sich selbst absolut groß, im Vergleich zu den Objekten der Wirklichkeit
könne es als etwas Formloses gelten, da es kein Äquivalent in der Natur habe. Kant
nennt die Theorie über das Erhabene „einen bloßen Anhang zur ästhetischen Beur-
teilung der Zweckmäßigkeit der Natur“,130 „weil dadurch keine besondere Form in
dieser vorgestellt, sondern nur ein zweckmäßiger Gebrauch, den die Einbildungskraft
von ihrer Vorstellung macht, entwickelt wird“.131 Kant wiederholt hier die Idee von
Pseudo-Longinos über die Notwendigkeit der Einbildungskraft. Aber er meint die
mathematische und dynamische Stimmung, wenn er davon spricht, dass das Erhabe-
ne mit der Möglichkeit der Erkenntnis oder des Verlangens verbunden sei.

Die danach bei Kant folgende Auseinandersetzung mit dem Phänomen der Natur
als notwendige Voraussetzung für die Entstehung des erhabenen Zustandes im Be-
wusstsein basiert auf einer buchstäblichen Deutung der Objekte, deren Anschauung

4

4.1

129 Wackenroder, Werke und Briefe, Bd. 1, S. 243–244.
130 Kant, KdU, § 23.
131 Ebd.

Teil I   Zum wissenschaftlichen Gebrauch des Begriffs „das Erhabene“

50

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


es zu erreichen gilt. David Nye spricht z. B. von den realen Objekten, insbesondere
von Wolkenkratzern, Brücken, Eisenbahnen etc., und er sieht in ihnen die erhabenen
Motive. Bei Pseudo-Longinos ist ebenfalls von der Anschauung die Rede, aber da geht
es um Phrasen und Redensarten, die in Übereinstimmung mit den grammatischen
Regeln geschaffen werden. Kant seinerseits formuliert ein reines Urteil über das Erha-
bene, das „keinen Zweck des Objekts zum Bestimmungsgrunde haben“ muss (da es
ästhetisch und „nicht mit irgend einem Verstandes- oder Vernunfturteile vermengt
sein soll“).132

Die Angst vor den Naturerscheinungen, z. B. vor dem überwältigenden Sturm,
empfinden wir als moralische Genugtuung, und eine solche Erfahrung kann uns –
nach Kant – über etwas Negatives erheben. Einerseits sind wir begeistert, andererseits
aber erbeben wir davor. Kant unterstreicht, dass man über das Erhabene ohne Bezug
auf die Objekte der Realität urteilen muss, da diese von sich selbst her sinnlos seien,
erst unsere Reflexion mache sie schön oder erhaben. Möglich sei das Urteil über die-
ses Phänomen wegen des Vorhandenseins der ethischen Prinzipien.133 Kant spricht
davon, dass dank der Errungenschaften der Kultur die Erscheinungsformen des Erha-
benen möglich seien. Folglich könne man sich das Erhabene als Symbol der Kultur
vorstellen. Später entwickelte Sigmund Freud diese Idee in Das Unbehagen in der Kul-
tur weiter. In Bezug auf „Lust und Unlust“ spricht er davon, dass der Zusammenstoß
mit der Realität für den Rezipienten immer schmerzhaft sei; das Streben nach der he-
donistischen Anschauung, der Lust schlechthin werde in seiner Begegnung mit der
Realität auf die Unmöglichkeit der Selbstbestimmung verwiesen. Folglich fühle man
seine Nichtigkeit im Vergleich zu ihr. Sowohl Kant als auch Freud nennen die Gegen-
überstellung des Ichs und der Natur „Unlust“; Leopardi seinerseits hat es deutlicher
ausgedrückt und dieses Phänomen als „Langeweile“ charakterisiert.

Bei der Analyse der These Kants über das Ergebnis der Wahrnehmung des Erha-
benen findet Jean Paul einen Widerspruch darin, dass dieses Phänomen Schmerz ver-
ursachen soll. Konsequent weitergedacht, müsste in diesem Sinne das Größte (das Er-
habene) den größten Schmerz herbeiführen.134 Jean Paul reflektiert über die Relation
des Mathematisch- und des Dynamisch-Erhabenen innerhalb eines Prozesses und
führt als Beispiele zur Veranschaulichung natürliche Phänomene wie Blitz und Don-
ner, den Wasserfall etc. an. Hier lässt sich eine Staffelung der Gefühle anhand des
Grades ihrer Wirkung nachvollziehen. Jean Paul versucht, die Phänomene in einer
bestimmten Reihe anzuordnen, aber die Gefühle, die sich aus ihrer Natur ergeben,
können demzufolge nicht als mehr oder weniger bedeutsam analysiert werden.

132 Ebd., § 26.
133 Was sowohl Longinos als auch Leopardi (im Kontext der Religion) und Burke behauptet haben.
134 Hier geht es um das Göttliche. Dabei wird das umstrittene Thema angeregt, dass ein Element größer

wahrgenommen werden kann im Vergleich zu einem anderen. Jean Paul führt auch die These Kants
über die Bedeutungslosigkeit aller Phänomene im Vergleich zum Erhabenen an. Dabei verweist er
darauf, dass die Stufen des Erhabenen auf einem Angewandten und nicht Unendlichen basieren
müssen. „Und Sternennacht über einem schlafenden Meere sind keine so mächtigen Flügel der Seele
als ein Gewitter-Himmel mit seinem Gewitter-Meere“ (Jean Paul, Vorschule der Ästhetik, 1963,
S. 108–109).

4 Natur und Mimesis

51

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Kant verzichtet nicht auf die Idee der Anschauung der Natur zum Zwecke des äs-
thetischen Urteils. Er postuliert die anschauliche („nach dem Augenmaße“ vorge-
nommene) Größenschätzung der Naturdinge und nennt diese ästhetisch.135 Die Grö-
ße der erhabenen Dinge ist Kant zufolge absolut. Sie werden als absolutes Maß wahr-
genommen, d. h., es handelt sich nicht um Zahlenbegriffe, sondern sie stellen nur
„die relative Größe durch Vergleichung mit anderen gleicher Art“136 dar. Wahrschein-
lich sind in diese Behauptung die Ideen von Pseudo-Longinos und Burke über die
Einzelerscheinung als Absolutes eingegangen. Kant spricht von der Auffassung und
der Zusammenfassung als zwei Handlungen des Vermögens der Einbildungskraft, de-
nen zufolge es möglich ist, das Größte zusammenzufassen, „über welches sie [die Ein-
bildungskraft] nicht hinauskommen kann“. Als Beispiel führt er in der Kritik der Ur-
teilskraft Nachrichten eines Beobachters aus Ägypten an, insbesondere den Hinweis,
dass man den Pyramiden weder zu nahe kommen noch sich zu weit von ihnen entfer-
nen darf. Andernfalls habe die Vorstellung keine Wirkung auf das ästhetische Urteil
des Subjekts, da „die Zusammenfassung nie vollständig ist“. Wir müssen uns laut
Kant auf die Teile konzentrieren, wobei die Details mit der Zeit verloren gehen wer-
den. Diese These wurde allerdings schon oben in Frage gestellt.137

Aber auf welche Weise ist es möglich, sich ein Urteil, das das Wesen des Erhabe-
nen offenbart, zu bilden? Um diese Frage zu beantworten, müssen wir die These von
Jean Paul näher betrachten. Erst dank der Schlussfolgerung auf der Grundlage der Er-
fahrung, meint er, sind wir fähig, die dynamischen Begriffe „Kluft“, „grobe See“, „der
fliegende Stein“ ins Erhabene umzugestalten, und dies nur wegen der Selbstprojektion
bzw. des Effekts, den es auf uns hat. Eine bloße Anschauung würde nicht ausreichen,
man braucht die Beteiligung, z. B. beim Anschauen der Tragödie. Wie Aristoteles be-
hauptet Jean Paul, dass die visuelle Wahrnehmung grundlegend sei, jedoch eine
„Blendung ist nicht erhaben“.138 Wir sehen aber, so Jean Paul, auch akustisch, und
„das Ohr ist der unmittelbare Gesandte der Kraft und des Schreckens“139 – zu denken
ist hier etwa an den Donner, das Rauschen der Wasserfälle oder das Löwengebrüll.

Ohne eine Erfahrung wird ein Neuling von Mensch vor der hörbaren Größe zittern; aber
jede sichtbare würde ihn nur heben und erweitern.140

135 Kant, KdU, § 26.
136 Ebd.
137 Kap Hyun Park analysiert die These Kants über die Unform: Das Terminuspaar „Form – Unform“

könne nur dann richtig verstanden werden, wenn es nicht nur hinsichtlich der raumzeitlichen Kon-
figuration eines Gegenstandes, sondern auch hinsichtlich der Fähigkeit bzw. Unfähigkeit der Einbil-
dungskraft zur Darstellung eines Gegenstandes in eine einzige Anschauung bestimmt wird. Die
Form eines Gegenstandes bestehe nicht bloß aus seiner raumzeitlichen Konfiguration und Gestalt,
sondern auch aus der Fähigkeit und Tätigkeit der Einbildungskraft, seine Teilanschauungen aufzu-
fassen und ihn als ein Ganzes hinsichtlich des Verhältnisses seiner Teile zu ihm als einem Ganzen
anschaulich in einer einzigen Anschauung zu repräsentieren, d. h. ihn ästhetisch zusammenzufas-
sen. Kap Hyun Park. Kant über das Erhabene: Rekonstruktion und Weiterführung der kritischen
Theorie des Erhabenen Kants. Würzburg: Königshausen & Neumann, 2009, S. 120.

138 Jean Paul, Vorschule der Ästhetik, S. 107.
139 Ebd., S. 106.
140 Ebd., S. 106.

Teil I   Zum wissenschaftlichen Gebrauch des Begriffs „das Erhabene“

52

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Folglich ist es möglich, das Gefühl der Ehrfurcht und des Erhabenen hervorzurufen,
aber nur, wenn der Mensch die Fähigkeit nicht verloren hat, zu erstaunen. Eine Ge-
mütsbewegung ist allein durch die Redensarten nicht möglich, allerdings kann der
Gedanke, was die Stärke seiner Auswirkungen betrifft, mit der gleichen Intensität
wahrgenommen werden, als entwickelten sich die Ereignisse vor unseren Augen. Blai-
se Pascal (1623–1663) behauptete in Les Pensées (1670), dass es leichter sei, den Tod
ohne Gedanken an ihn zu ertragen, als den Gedanken an den Tod ohne Gefahr. Nach
Pseudo-Longinos können Worte das Erhabene nur dank ihrer harmonischen Kombi-
nation hervorrufen. Damit ist die angeborene Betätigung der menschlichen Natur ge-
meint, die hilft, verschiedene Arten von Benennungen, Vorstellungen, Dingen von
Schönheit und Wohlklang zu erzeugen, also das, was „in uns gewachsen und mit uns
geboren“141 ist. Das eigentümliche Licht des Gedankens, so nimmt Longinos an, „sind
die schönen Worte“.142 Die innere Harmonie vermittelt den – aus ästhetischer Sicht –
schönen Ausdruck der Gedanken.

Die Natur als Macht?

Im Paragraph „Von der Natur als einer Macht“ behauptet Kant:
Kühne, überhangende, gleichsam drohende Felsen, am Himmel sich aufthürmende Don-
nerwolken, mit Blitzen und Krachen einherziehend, Vulkane in ihrer ganzen zerstörenden
Gewalt, Orkane mit ihrer zurückgelassenen Verwüstung, der gränzenlose Ocean, in Em-
pörung gesetzt, ein hoher Wasserfall eines mächtigen Flusses u.d.gl. machen unser Vermö-
gen zu widerstehen in Vergleichung mit ihrer Macht zur unbedeutenden Kleinigkeit. Aber
ihr Anblick wird nur um desto anziehender, je furchtbarer er ist, wenn wir uns nur in Si-
cherheit befinden; und wir nennen diese Gegenstände gern erhaben, weil sie die Seelen-
stärke über ihr gewöhnliches Mittelmaß erhöhen und ein Vermögen zu widerstehen von
ganz anderer Art in uns entdecken lassen, welches uns Muth macht, uns mit der scheinba-
ren Allgewalt der Natur messen zu können.143

Im letzten Teil des Zitats zeigt sich eine gewisse Ähnlichkeit mit den Ansichten des
Aristoteles. Er sprach allerdings von der innerlichen Nachahmung des tragischen
Helden auf der Bühne durch den Zuschauer, dank welcher dieser Mitleid fühlen kann.
Kant unterstreicht hingegen die Notwendigkeit, die eigene Seelenstärke einzusetzen
und im Grunde genommen selbst zu diesem Helden zu werden.144 Man kann sagen,

4.2

141 Über das Erhabene, XXXIX, 3.
142 Ebd.
143 Kant, KdU, § 28.
144 Daraus ergibt sich die Notwendigkeit der Geschichtenschöpfung und das Erlebnis der Gegenwart

als ein wahrhaft historisches Ereignis. Die Einmaligkeit und Einzigartigkeit des Moments betonte
auch Kants Schüler Heinrich Rickert (1863–1936): „Wollen wir etwas über die Einmaligkeit, Beson-
derheit und Individualität des Wirklichen wissen, so können wir uns nicht an eine Wissenschaft
wenden, deren Begriffen das wirkliche Geschehen in seiner einmaligen und individuellen ebenso
wie in seiner anschaulichen Gestaltung eine Grenze setzt, sondern, falls es überhaupt eine Darstel-
lung der Wirklichkeit mit Rücksicht auf ihre Einmaligkeit und Individualität geben soll, ist dazu
eine Wissenschaft erforderlich, die in der Form ihrer Begriffsbildung von der Naturwissenschaft lo-
gisch in wesentlichen Punkten abweicht“ (Heinrich Rickert. Die Grenzen der naturwissenschaftli-

4 Natur und Mimesis

53

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


dass wir in unserem Gemüt die Eigenschaft des Unendlichen als ein Eines bzw. als
Ganzes und dadurch die Fähigkeit, diese zu unterwerfen, gefunden haben. Folglich
zeigt sich die geistige Überlegenheit gegenüber allen Schrecken in der Natur. Aristote-
les berief sich darauf, Gefühle zu verzichten, aber Kant spricht, wie man sagen könnte,
von der Mobilisierung des Geistes und zieht daraus den Schluss, dass der Alltag (die
Kunst, die Gesundheit, das Leben selbst) eine kleine Eitelkeit sei, da er keinen Einfluss
auf unsere Persönlichkeit, die nichts verletzen könne, habe.

Kant behauptet, die Natur besitzt das Erhabene erst als Idee bzw. wenn man sich
Gedanken über ihre Unendlichkeit mache.145 Die Natur selbst sei die Erscheinung der
Idee. Jean-François Lyotard greift die folgende Annahme Kants auf:

Die Nacht ist erhaben, der Tag ist schön. Gemütsarten, die ein Gefühl vor das Erhabene
besitzen, werden durch die ruhige Stille eines Sommerabendes, wenn das zitternde Licht
der Sterne durch die braune Schatten der Nacht hindurch bricht und der einsame Mond
im Gesichtskreise steht, allmählich in hohe Empfindungen gezogen, von Freundschaft,
von Verachtung der Welt, von Ewigkeit. Der glänzende Tag flößt geschäftigen Eifer und
ein Gefühl von Lustigkeit ein. Das Erhabene rührt, das Schöne reizt.146

Diese These steht wahrscheinlich mit der Idee des Pseudo-Longinos in Zusammen-
hang:

Daher bewundern wir, einem natürlichen Zuge folgend, nicht die kleinen Flüsse, wenn sie
auch durchsichtig und nützlich sind, sondern den Nil und die Donau oder den Rhein und
noch viel mehr den Ozean [den Urahnen des Universums]; auch dieses von uns angezün-
dete Flämmchen hier, weil es ein helles Licht behält, staunen wir doch gewiß nicht mehr
an als die Himmelslichter, obwohl sie sich oft verfinstern,147 noch halten wir es für bewun-
dernswürdiger als die Krater des Ätna, dessen Ausbrüche Steine und ganze Felsmassen aus

chen Begriffsbildung. Eine logische Einleitung in die historischen Wissenschaften. Tübingen: Mohr Sie-
beck, 1929, S. 219).

145 Giacomo Leopardi hat die Idee von der Korrelation der Natur und des Menschen in der Skizze Dia-
loge della Natura e di un Islandese/Das Gespräch der Natur und des Isländers formuliert, worin auf
poetische Art und Weise Überlegungen über die Stellung des Menschen in der Welt angestellt wer-
den. Ein Mensch klagt hier, dass er mehrmals beobachtete, dass das Dach knarrte und unter der
Schneelast einzustürzen drohte, und er musste vor einer Überschwemmung die Flucht ergreifen,
auch wollten ihn wilde Tiere beißen und zerfetzen. Er zitiert Seneca, indem er sagt, man solle vor
allem Angst haben (Lucius Annaeus Seneca. Naturales quaestiones, VI, II). Der Isländer folgert, da er
sich an keinen Tag ohne Leiden erinnern kann, dass die Natur der Feind der Menschheit sei. Leo-
pardi beschreibt die Stellung der Menschen in der Welt mit einer lakonischen „Antwort“ der Natur:
Warum denkst du, die Welt ist für euch geschaffen worden? Der Mensch fasst die Welt als die not-
wendige Bedingung seiner Existenz auf, bewertet die Ereignisse aus subjektiver Sicht und macht
sich Gedanken über die Umgebungen nur im Kontext seines eigenen Ichs. Kant besteht nun auf dem
subjektiven Urteilsvermögen, wenn er davon spricht, dass die Dinge in der Welt ohne die Reflexion
eines Menschen leer seien; beispielweise wären die Gebirge ohne Urteil nur eine Aufhäufung von
Steinen, und eine Blume sei weder schön noch hässlich, erst im Moment der Beurteilung erhalte sie
ihre Charakteristika. Die Antwort der Natur bei Leopardi widerlegt lakonisch eine solche Auslegung.

146 Kant, Immanuel. Beobachtungen über das Gefühl des Schönen und Erhabenen. In: Materialien zu
Kants „Kritik der Urteilskraft“ (hrsg. v. Jens Kulenkampff). Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1974, S. 90–
91.

147 Hier ist auf die Idee Burkes über die Finsternis als Quelle des Erhabenen zu verweisen.

Teil I   Zum wissenschaftlichen Gebrauch des Begriffs „das Erhabene“

54

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


der Tiefe emporschleudern und bisweilen Ströme des erdgeborenen und elementaren Feu-
ers ausgießen.148

Das wahre Maß der Gefühle können wir begreifen, wenn die Einbildungskraft sich
„hinter der Bühne“ bzw. hinter der begrenzten Realität erstreckt. Aber ist es möglich,
sich mit der Welt vollkommen zu verbinden, auch wenn das Auflösen des eigenen
Ichs droht?

Nach Grassi erfasst uns die Zurückgezogenheit, und alles ist uns fremd (die Welt
allgemein und jeder Stein insbesondere); in der Tiefe jeder Schönheit befindet sich et-
was Unmenschliches, und die Natur ist uns wie ein verlorenes Paradies gegeben.149

Daraus lässt sich auf die schmerzhafte Selbstbestimmung der Grenzen des eigenen
Seins, dessen Willen sich nicht auf die Objekte der Realität ausbreitet, schließen.150

Giacomo Leopardi zufolge sind die Natur und Gott dasselbe. Sobald wir die
Schöpfungen der Natur genießen, preisen wir dadurch Gott. Treten wir hingegen in
Konfrontation mit der Natur, fordern wir Kräfte heraus, über die wir keine Macht ha-
ben. Aus diesem Grund beharrt Leopardi auf der harmonischen Koexistenz, da sonst
das Gleichgewicht verloren geht.

Kultur besteht in einer Vermählung von Natur und Vernunft, einem Bunde, bei dem der
Natur die wichtigste Rolle zufällt.151

Diese Gefahr der Verletzung der Harmonie ist in der Natur des Menschen angelegt.
Leopardi spricht von der Empfindung des Großen, im Vergleich zu dem alles klein ist.
Diese Wahrnehmung ist nicht die Folge der Neugier, wie es aus der Lehre Burkes folgt,
sondern die Folge der Langeweile, des Gefühls der Unzufriedenheit des Beobachters:

Langeweile ist in gewissem Sinne die erhabenste menschliche Empfindung … Wenn
nichts auf dieser Erde, ja, bildlich ausgedrückt, selbst die ganze Erde uns nicht zu beglü-
cken vermag; wenn wir die unergründliche Weite des Raumes, die erstaunliche Zahl und
Größe der Welten betrachten und zu dem Ergebnis gelangen, daß das alles, verglichen mit
der Denkkraft der eigenen Seele klein und unbedeutend ist; wenn wir uns die unendliche
Zahl der Welten und das All selbst vorzustellen versuchen und fühlen, daß unser Geist
und unsere Sehnsucht noch viel größer sind als ebendieses Universum; und wenn uns das
Ganze noch immer ungenügend und nichtig vorkommt und wir Mangel und Leere und
darauf Langeweile spüren, so dünkt mich, es könne keinen klaren Beweis für die Großar-

148 Über das Erhabene, XXXV. David Nye spricht von der Größe des Augenblicks bei der Beobachtung
des Feuers, das aus den Düsen einer Rakete bricht. Die Vulkane können gemäß Nye unseren Geist
nicht mehr berühren, da sie nur die habituellen Elemente der Landschaft sind. Aber hier ist auch
auf einen Gedanken von Longinos zu verweisen, den Nye neu interpretiert hat: „[L]eicht zu erwer-
ben für den Menschen ist das Nützliche oder auch Notwendige, bewundernswert jedoch immer das
Außerordentliche“ (Über das Erhabene, XXXV, 4).

149 Grassi, E. Kunst und Mythos. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1990, S. 17.
150 Adorno nennt es in seiner Ästhetischen Theorie „Weltschmerz“, wenn das Gefühl des Naturschönen

mit dem Leiden eines Subjekts verbunden ist, das auf sich selbst zurückgeworfen und von der regu-
lierten und gut funktionierenden Welt umgegeben ist. Gerade diese Leiden seien, so Adorno, „der
Weltschmerz“.

151 Leopardi, Giacomo. Gedanken aus dem Zibaldone. Deutsch von Ludwig Wolde. München/Berlin,
Oldenbourg, 1943, S. 90.

4 Natur und Mimesis

55

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


tigkeit und den Adel der menschlichen Natur geben. Daher wissen die Ungeistigen kaum
etwas von Langeweile und die übrigen so gut wie nichts oder überhaupt nichts.152

Hier kann man die Erscheinungsform des freien Willens im religiösen Sinne bzw. die
Durchführung der Wahl oder den Versuch, erneut den Apfel vom Baum der Erkennt-
nis zu pflücken, finden. Der zeitgemäße Adam wird erneut aus dem Paradies vertrie-
ben. Der Mensch zieht sich in sich selbst zurück bei dem Versuch, die Natur in Form
der Technik um sich herum nachzubilden. Darin kann man ein wesentliches Problem
entdecken, das den Übergang aus dem natürlichen Zustand in den künstlichen mar-
kiert und folglich die Wahrnehmung des Erhabenen nicht als natürlich, sondern als
künstlerisch/technisch präsentiert. Kant wie auch Leopardi postulieren die Wahrneh-
mung der subjektiven Eigenschaften des Gemüts, die das in der Welt existierende
Sichtbare übersteigen, und sie ist das, was sich erhaben nennen lässt. Leopardi führt
an, dass das, was wir beobachten, uns wenig sei, d. h., nichts von dem, was wir sehen,
kann uns zufriedenstellen. Es geht nicht mehr um die Notwendigkeit, die Hindernisse
zu überwinden, sondern um das Gefühl der inneren Überlegenheit und den Egozen-
trismus. Der Versuch, die Balance wiederzuerlangen und zu koexistieren, führt im
Endeffekt zum pathologischen Gefühl der Selbstverleugnung. Leopardi zeigt hier den
Zusammenhang der Langeweile und des Nichts auf. Die Langeweile ist ihm zufolge
die erhabenste unter den Empfindungen, aber gleichzeitig der Natur zu weit entfernt,
naturfremd sogar. Gleichzeitig sagt er aber, dass „der Urgrund aller Dinge und Gottes
selbst […] das Nichts [ist]“.153 Wir seien nicht fähig, den Urgrund der Welt mit der
ganzen Fülle des Wissens zu begreifen, da wir nicht über sie verfügen. Folglich stre-
ben wir wegen des Gefühls der Unlust immer weiter. Daraus lässt sich folgern, dass
das Erhabene sich durch eine angeborene Bestrebung der Entgegensetzung und der
Suche zeigt. Und diese Suche begünstigt die Entwicklung des Subjekts. Durch Selbst-
verleugnung versucht der Mensch paradoxerweise die Harmonie zu finden, indem
sich sein eigenes Nichts mit dem himmlischen Nichts vereint. In diesem Kontext lässt
sich das Phänomen des Erhabenen als intellektuelle Version des Überlebensinstinkts
verstehen, wenn der Mensch in sich die wahren Gründen seines Seins findet und
durch die Selbstverleugnung zum wahren Sich zurückkommt.154

152 Ebd., S. 30–31.
153 Ebd., S. 94.
154 Ralph Waldo Emerson äußert sich in Nature ähnlich wie Leopardi, wenn dieser von Gottes Erschei-

nung in der Natur spricht (Emerson, R. W. Nature. New York, The Liberal Art Press, 1953, S. 3). Die
Natur sei „the symbol of the spirit“ (ebd., S. 14). In seiner Behauptung bezüglich des Erhabenen
lässt sich die Idee Kants von der Anschauung des gestirnten Sternenhimmels als Katalysator erken-
nen. Man nimmt an, dass Emerson als Erster das Konzept der Philosophie des Transzendentalismus
formuliert hat, eines der Postulate, die besagen, dass die geistige Vervollkommnung durch die Har-
monie mit der Natur erfolgt. Aber anhand der oben zitierten Thesen von Leopardi wird klar, dass
der italienische Moralist eine ähnliche Sicht schon weit früher dargelegt hatte. Emerson behauptet:
„[N]ature never became a toy to a wise spirit“ (ebd., S. 3). Leopardi dagegen äußert sich über die
Weisheit des Menschen so: „[D]urch die Vernunft wurde der Mensch wahrhaft gottähnlich und da-
mit viel wissender als nach seiner Erschaffung“ (Leopardi, Gedanken aus dem Zibaldone, S. 91).
Aber er warnt vor dem Verfall des Menschen, der sich eingebildet habe, er könnte seinen Verstand
unendlich ausbilden. Der Mensch sei dahingehend gottähnlich, dass er dessen Schöpfungen begrei-
fen könne, aber der Versuch, selbst Schöpfer zu werden (videlicet die Schaffung künstlicher Intelli-

Teil I   Zum wissenschaftlichen Gebrauch des Begriffs „das Erhabene“

56

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Zusammenfassung: Es lässt sich behaupten, dass in der Lehre Burkes das für die
Quantenmechanik charakteristische Problem der Modellierung der Unendlichkeit
und der Fraktale als deren Personifizierung im Kontext der Anschauung des absolut
Großen als erhaben zu klassifizieren ist. Burkes Theorie lässt sich als ästhetisch-psy-
chologische kennzeichnen, da er von der gespannten Erwartung als dem Verkünder
des Erhabenen spricht, weil „die Erwartung selbst eine Spannung verursacht“, sowie
von der psychologischen Suche nach den neuen Quellen der Überraschung, der
Angst und des Wohlgefallens vor dem Unbekannten – „der Finsternis“. Das Wohlge-
fallen wird laut Burke genau wie die Lust durch die Betrachtung der – potenziell für
den körperlichen Zustand gefährlichen – Ereignisse aus sicherer Entfernung erreicht.
Kennzeichen der Katharsis finden sich in Burkes Definition der Freude als Angsterlö-
sung, wenn das gefährdete Ereignis schon vorbei ist.

Eine ähnliche Ansicht äußerte Giacomo Leopardi in Bezug auf den Genuss:
Ich hörte einen Landmann, der gewohnt war, elementare Katastrophen als schwere
Schicksalsschläge zu betrachten, von den Wirkungen einer Überschwemmung erzählen,
die er kurz zuvor erlebt hatte. Er berichtete, es sei sehr großer Schaden angerichtet wor-
den, und beklagte das, fügte dann aber hinzu, nichtsdestoweniger sei es schön und erhe-
bend gewesen, den tobenden Schwall und die Gewalt des Hochwassers mit Augen und
Ohren wahrzunehmen. So richtig ist es also, daß es den Menschen zum Lebendigen
drängt, und daß alle starken und lebhaften Sinneseindrücke, wenn sie nur nicht körperli-
chem Weh und nicht zu Schäden und zu drohender Gefahr führen, eben weil sie stark und
lebhaft sind, Genuß bringen, mögen sie sonst auch peinlich und furchtbar sein.155

Hier zeigt sich der Einflussmechanismus auf die Zuschauer mittels der Demonstrati-
on der furchterregenden Ereignisse. In der modernen Philosophie wird das Erhabene
als Reaktion auf den Terror definiert, der durch die Medien oder in den Kunstwerken
demonstriert wird. Dabei ist die Reaktion auf die realen und die erfundenen Ereignis-
se gleich. Die ethische Seite, die damit zusammenhängt, wird im zweiten Teil der Dis-
sertation erläutert.

Die schöpferische Fantasie und die Einbildungskraft schaffen ein dynamisches
Abbild der Wirklichkeit. Man kann vermuten, dass die „Entdeckung“ der Unendlich-
keit das Vorrecht der Einbildungskraft ist und die Fantasie zur Verkörperung der Idee
des Erhabenen beiträgt. Eine wichtige Rolle bei der Bestimmung spielen die Begriffe
„Vor-/Darstellung“ und „Gewalt“, die von Aristoteles wie auch von Kant betrachtet
wurden. Im Falle der griechischen Tragödie muss man „Darstellung“ wörtlich verste-
hen – als das sich auf der Bühne abspielende Ereignis, das die Grundlage bildet, auf
der die Vernunft ihre Schlussfolgerungen zieht. Im Konzept Kants ist bedeutsam, dass
die Vorstellung mit dem ästhetischen Urteil in Zusammenhang steht, ohne eine Stütze
im Realen zu finden. Der Begriff „Gewalt“, aber auch die „Darstellung“ im Kontext

genz), führe zu einem tragischen Ende: Der Mensch hört einfach auf Mensch zu sein. Davor warnt
auch Emerson: „The world proceeds from the same spirit as the body of man. It is a remoter and
inferior incarnation of God, a projection of God in the unconscious“ (Emerson, Nature, S. 38). Nicht
von ungefähr haben die Futuristen dem mechanischen Menschen eine „Ode gesungen“, und durch
die Negierung der Leiblichkeit als Manifestation der Natur kamen sie dem Eintreten der neuen Ära
zuvor, in der es keinen Platz für den Idealismus gibt.

155 Leopardi, Gedanken aus dem Zibaldone, S. 33.

4 Natur und Mimesis

57

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


der Tragödie bedeutet einen „Willkürakt“, in dessen Folge der Zuschauer, der die Lei-
den des Heiden wahrnimmt, die ganze Skala entgegengesetzter Eindrücke durchläuft.
Dies führt laut Aristoteles schließlich zur Katharsis. Was das Erhabene betrifft, geht
es um einen eigenmächtigen, aber freiwilligen Übergang der Vernunft vom Ruhezu-
stand zur dynamischen Bestrebung, ganzheitliches Wissen zu erlangen. Diese beiden
Phänomene sind Katalysatoren für die Entstehung des Zustands des Erhabenen und
schaffen die Grundlage für die Bildung des Konzepts.

Angesichts der These Burkes und der Lehre von den Vertretern der Grammatik
von Port-Royal von der Unmöglichkeit des grammatikalischen Ausdrucks der flüchtigen
Eindrücke kann vorgeschlagen werden, das Erhabene als „Vorgefühl“ zukünftiger Zu-
stände zu definieren, wobei es um den Übergang des Bewusstseins auf ein qualitativ
neues Niveau geht. Dabei ist die Aufmerksamkeit auf das Fehlen der Möglichkeit ei-
nes vollwertigen „Griffes“ seitens des Bewusstseins nach der Vergangenheit oder in
die Zukunft zu lenken.

Die Veränderung der kulturellen Paradigmen führt zu einer Schwerpunktverlage-
rung bei der Suche nach den Quellen des Erhabenen: Waren dies zunächst die Poesie
und die rhetorische Sprache, so folgten darauf die natürlichen und heute die techni-
schen Phänomene. Aber das Problem liegt darin, dass es nur Objekte sind, auf die die
menschliche Reaktion gerichtet ist. Das Phänomen des Erhabenen kann die Natur
(auch menschliche Natur) nicht „verlassen“, weil es ursprünglich da ist, und wenn
man unter dem Erhabenen das Symbol der Evolution und der Modifizierung versteht
und nicht das bloße ekstatische Erlebnis, ist die Reaktion auf das Erhabene dyna-
misch. Der Mechanismus der Veränderung bezieht sich sowohl auf die Natur als ob-
jektive Realität als auch auf die Natur des Menschen. Aber wenn die Dynamik in der
Natur im evolutionären Prozess offenbart wird, liegt darin die Gefahr, dass das Ehe-
malige verneint wird (was in der menschlichen Intelligenz als Instinkt angelegt ist).
Auch Leopardi geht davon aus, dass es dieses Streben nach dem Nichts, d. h. nach
dem Absoluten bzw. der ursprünglichen Harmonie, angesichts des verderblichen Pro-
zesses im Selbstbewusstsein geben kann.

Die Idee der Dauer, die von Burke und Jean Paul vertreten wird, nähert sich mei-
nes Erachtens dem Verständnis der wahren Bestimmung des Erhabenen an, genauer:
der Adaption der neuen Herausforderungen der Umwelt durch die gedankliche Ana-
lyse, die eine bestimmte Zeit für das Erkennen erfordert. In diesem Sinne stimmt die
These Burkes, die einleitend zitiert worden ist, im höchsten Grade mit der Erklärung
dieses Phänomens – nicht als ekstatische Begeisterung oder als das Vergnügen ange-
sichts der abscheulichen Ereignisse, sondern als etwas, das auf unmittelbare Weise
mit der Denktätigkeit verbunden ist – überein. Aber Burkes Auslegung geht in die äs-
thetische Richtung, in der die Wirkung der Gefühle unterstrichen wird, die dem Erha-
benen tatsächlich sekundär sind.

Im Kontext des dargelegten Konzepts des katastrophal Erhabenen zeigt sich, dass
die Zerstörung des Koordinatensystems (der Selbstbestimmung) des Beobachters den
Übergang auf die nächste Stufe vermittelt. Das Zersplittern des Sinnes für die Exis-
tenz des eigenen Ichs transformiert den Informationsfluss, und die Formung einer
neuen Reflexion ist die Folge dieser Umwandlung. Die Katastrophe bedeutet hier die

Teil I   Zum wissenschaftlichen Gebrauch des Begriffs „das Erhabene“

58

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Auffassung des Erhabenen als eine Ereignis-Vorhersage des unanwendbaren Zusam-
menstoßes und seiner Folgen mit dem Chaos.

Aus der Logik der Entgegensetzung des Schönen und des Erhabenen, ausgehend
also von der Relation der Harmonie und des Chaos, lässt sich der erhabene Zustand
mit dem Hässlichen,156 das als die Verkörperung des Chaos charakterisiert wird, zu-
sammenführen. Das mathematisch Erhabene ist ebenfalls eine Ableitung der Idee des

156 Dorotheé Halcour behauptet, dass das Hässliche faszinierend und beruhigend sein kann. Sie nennt
dieses Prinzip „Angstlust“ (Halcour, Dorotheé. Wie wirkt Kunst? Zur Psychologie ästhetischen Erle-
bens (Europäische Hochschulschriften, Reihe VI, Psychologie; Bd. 697). Frankfurt a. M.; Berlin/
Bern/Bruxelles/New York/Oxford/Wien: Peter Lang, 2002, S. 91). Dabei beruft sie sich auf die Be-
wertungen seitens der Besucher der Ausstellung Körperwelten (1998). Sie nennt auch einen weiteren
wichtigen Aspekt des Bedürfnisses, den Schreck zu fühlen: die „Aggressionslust“. „Neben dem
Schrecklichen kann aber auch das gestalterisch Hässliche mit Agressions- oder zumindest Protest-
lust einhergehen. Etwas, insbesondere sich selbst, absichtlich hässlich zurecht zu machen, bedeutet
immer eine Provokation“ (ebd., S. 93). Die Schlussfolgerung, die sich aus der Reaktion eines Rezipi-
enten ergibt, bestätigt meine Hypothese über die provokative Manier der Verschiebung der ästheti-
schen und ethischen Normen, wo das Hässliche das Schöne ersetzt: „Insgesamt lässt sich zur Faszi-
nation des Hässlichen festhalten, dass Hässlichkeit – in Form von rein Hässlichem, Schrecklichem
oder auch Traurigem – in der Kunst ästhetisierbar ist. Hier kann sie schön sein. Das liegt darin, dass
Hässlichkeit, eingesetzt als Stilmittel, in den Unbestimmtheitsregulationsprozess einbezogen werden
kann. Dadurch dass der Rezipient sie als Ausdrucksmittel einer Idee erkennt, reduziert er die zu-
nächst von ihr ausgehende Unbestimmtheit und erlebt dies als lustvoll“ (ebd., S. 95). Die französi-
sche Philosophin Julia Kristeva hat diesem Problem das Werk Powers of Horror gewidmet (Kristeva,
Julia. Powers of Horror: An Essay on Abjection (übers. v. Leon S. Roudiez). New York: Columbia Uni-
versity Press, 1982). David B. Johnson vermutet, ihre „articulation of the concept of abjection rein-
terprets the Kantian sublime within a framework of Freudian and Lacanian psychoanalysis and
structuralist semiotics“ (Johnson, David B. The Postmodern Sublime: Presentation and Its Limits. In:
The Sublime: From Antiquity to the Present (hrsg. v. Timothy M. Costelloe). Cambridge/New York:
Cambridge University Press, 2012, S. 127).
In ihrem Werk erklärt Kristeva die Entstehung der Subjektivität. Als Reaktion auf die Darstellung
des Hässlichen und Abscheulichen sieht Kristeva die Empörung „directed against a threat that
seems to emanate from an exorbitant outside or inside, ejected beyond the scope of the possible, the
tolerable, the thinkable“ (Kristeva, Powers of Horror, S. 1). Durch diesen Schock muss das Bewusst-
sein aufgerüttelt und aus dem Gleichgewicht gebracht werden, damit es sich mit sich selbst und dem
Unendlichen versöhnen kann. In diesem Kontext könnte, aus meiner Sicht, das Erhabene als Reakti-
on mit der abjection korrelieren, da es das Bewusstsein mit dem Sinn durch die Offenbarung, die
aus der moralischen Sicht inakzeptabel zu sein scheint, füllt. Kristeva nennt die Abscheu sich selbst
gegenüber die höchste Erfahrung, durch die das Wesen des Verlusts als eine aufbauende Kraft geöff-
net wird. Die religiösen Praktiken der Selbstgeiselung dienen dem Zweck, den Sünder an seine
Mangelhaftigkeit und die geforderte Verachtung des schwachen Fleisches vor dem Gesicht der voll-
kommenen und schönen Oberen Macht zu erinnern, und sie sind der Versuch, sich dieser Macht
durch die Selbstnegierung zu nähern. Kristeva selbst vermutet, dass es möglich ist, das Abscheuliche
und die Sublimation miteinander zu vergleichen, da sie beide keine Stütze im Objekt haben – „the
abject is edged with the sublime“. Meines Erachtens ist das Erhabene eine Abwehrreaktion gegen die
Selbstvernichtung, was durch Kristevas These über dieses Phänomens als Hemmung bestätigt wird:
„through sublimation, I keep it [abject] under control“. „When the starry sky, a vista of open seas or
a stained glass window shedding purple beams fascinate me, there is a cluster of meaning, of colors,
of words, of caresses, there are light touches, scents, sighs, cadences that arise, shroud me, carry me
away, and sweep me beyond the things that I see, hear, or think. The ‘sublime’ object dissolves in the
raptures of a bottomless memory. It is such a memory, which, from stopping point to stopping point,
remembrance to remembrance, love to love, transfers that object to the refulgent point of the dazzle-
ment in which I stray in order to be. As soon as I perceive it, as soon as I name it, the sublime trig-
gers – it has always already triggered – a spree of perceptions and words that expands memory

4 Natur und Mimesis

59

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Unförmigen. Die als hässlich157 wahrgenommenen Ereignisse werden oft als „erha-
ben“ charakterisiert. Diese Suche nach dem Erhabenen in den Ereignissen mit negati-
ver Konnotation kann jedoch destruktive Folgen haben und Gewalt legitimieren.

boundlessly. I then forget the point of departure and find myself removed to a secondary universe,
set off from the one where ‘I’ am – delight and loss. Not at all short of but always which and through
perception and words, the sublime is a something added that expands us, overstrains us, and causes
us to be both here, as dejects, and there, as others and sparkling. A divergence, an impossible boun-
ding. Everything missed, joy – fascination“ (ebd., S. 12).
Kristevas Interpretation des Erhabenen in seiner phänomenologischen Gegenüberstellung mit der
Perzeption, der Erinnerung sowie dem Scheußlichen als der dunklen Seite des Bewusstseins ent-
spricht den in dieser Dissertation vorgestellten Auffassungen zu diesem Phänomen, das es erlaubt,
durch die Selbstnegierung zum Begreifen der Unendlichkeit des eigenen Seins zu kommen. Aber in
dem oben zitierten Fragment kann man nur die begeisterten Impulse oder die Träumereien als den
zeitweiligen Übergang des eigenen Seins in die andere Realität sehen. Der Traum geht zu Ende, doch
wir bleiben im Hier und Jetzt. Findet sich hier nur ein ekstatischer Genuss der Schönheit der Farben
im Buntglasfenster, so wird, während man die Fülle der Gegenwart durch die Anschauung des
Überlaufens der Farben in den Scherben der zerbrochenen Bewusstsein begreift, die Faszination
nicht mehr als Hürde für die Erkenntnis der Wahrheit wahrgenommen.

157 Nach Umberto Eco hält das Hässliche als eine Unterform des Teuflischen und Grauenvollen „seinen
Einzug in die christliche Welt mit der Offenbarung des Evangelisten Johannes“ (Die Geschichte der
Hässlichkeit (hrsg. v. Umberto Eco; aus dem Italienischen von Friederike Hausmann, Petra Kaiser
und Sigrid Vagt). München: Hanser, 2007, S. 73). Er macht eine sehr wichtige Bemerkung, die die
Logik der Entstehung des Erhabenen im Kontext der bestimmten Epoche zu verstehen erlaubt: „In
der Apokalypse hingegen wird uns nicht das kleinste Detail erspart. Dies gilt natürlich nur unter der
Voraussetzung, dass wir keine allegorische Interpretation vornehmen wie die verschiedenen Bibele-
xegeten, sondern die Offenbarung dem Wortsinn nach verstehen als Schilderung ‚wahrer Dinge‘, die
zukünftig geschehen sollen, denn so wurde sie von der volkstümlichen Kultur rezipiert und in der
Kunst der folgenden Jahrhunderte verwendet“ (ebd.). Hier lässt sich eine Parallele mit der Katharsis-
Lehre ziehen, die auch durch die Rezeption der Darstellung der göttlichen Strafe in der Kunst her-
vorgerufen wird. Im ersten Fall geht es um die Mythologie, im zweiten um den christlichen Glauben.
Eco zitiert die „Vision“ (oder Apokalypse, Offenbarung), worin sich das für das Erhabene charakte-
ristische Motiv entdecken lässt – die Vernichtung des Selbst, die hier aber buchstäblich erfolgt. Die
Metapher des Schwunds der sichtbaren Natur wird hier konstituiert: „Die Sonne wird schwarz, der
Mond wird zu Blut. Die Sterne des Himmels fallen auf die Erde herab, und der Himmel verschwin-
det wie eine Buchrolle, die man zusammenrollt. Bevor das siebte Siegel geöffnet wird, erscheint eine
große Zahl der von Gott Auserwählten in weißen Gewändern, und als das Siegel geöffnet wird, bla-
sen die sieben Engel, die vor Gott stehen, die Posaune. Und bei jedem Ton der Posaune fallen Hagel
und Feuer auf die Erde herab, und es verbrennt ein Drittel des Landes, ein Drittel des Meeres wird
zu Blut und viele Geschöpfe kommen um, Sterne fallen vom Himmel und die Zahl der Planeten re-
duziert sich um ein Drittel. Es öffnet sich der Schacht des Abgrunds, und Rauch steigt daraus em-
por. Und aus diesem Rauch kommen Heuschrecken und fallen, gerührt vom Engel des Abgrunds,
über die Erde her“ (ebd., S. 74). Dieses Bild der Zerstörung trägt die kathartischen Motive der Rei-
nigung, hier der Befreiung von der Sünde, sowie die erhabene Komponente, die die oben genannte
Vision des Jüngsten Gerichts symbolisiert. Dieses religiöse Bild der Erlösung von dem irdischen
Schmutz zieht sich als Leitmotiv durch die Kunst der nachfolgenden Epochen, und die Erwähnung
des Jüngsten Gerichts findet sich nicht selten auch in der Beschreibung der Atombombenexplosion.
In der Malerei wird der Zusammenstoß der zwei Welten durch die Darstellung der Chimären, Dä-
monen und der Grimasse des Schreckens auf den Opfergesichtern demonstriert. Augustinus zufolge
sind die Monster schön, da auch sie Geschöpfe Gottes sind. Eco führt Zitate aus der Enzyklopädie
an, wo die allegorische und spirituelle Bedeutung der Tiere erklärt wird (aus dem Physiologos)
(ebd., S. 114–115). Allmählich ändert sich die chimärische Darstellung, und die duale Manier der
Darstellung charakterisiert den Bezug auf den Menschen, den sogenannten „physica curiosa“, z. B.
auf den Bildern von Giambattista della Porta, Agostino Carracci, Johann Karpar Lavater usw. Les-
sing beschreibt im Laokoon, wie wir von der Hässlichkeit abstrahieren „und uns bloß an der Kunst

Teil I   Zum wissenschaftlichen Gebrauch des Begriffs „das Erhabene“

60

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Die „Vor-/Darstellung“ und die „Gewalt“ sind die Schlüsselbegriffe für die Be-
stimmung der Entstehung des Erhabenen und der Katharsis, allerdings nur im sub-
jektiven Sinne, d. h. auf die Selbstbestimmung bezogen. Die Vorstellungen von höhe-
ren Stufen entstehen durch die Reflexion über die negative Erfahrung, die man ge-
macht hat. Der Versuch, sie zu wiederholen, und der künstliche Aufbau der Voraus-
setzungen dieses Versuchs bergen in sich die Gefahr einer absichtlichen moralischen
Unterdrückung des Subjekts.

Die komparative Analyse der Lehre vom Tragischen und vom Komischen bei
Friedrich Schiller und Karl Wilhelm Ferdinand Solger zeigt, dass die Tragödie eine
universale Sprache „spricht“. Erst in den tragischen Sujets ist die Formel für die Ent-
stehung der Gefühle, die zum Erhabenen führen, angelegt – im Gegensatz zur Komö-
die, die bei Aristoteles und Kant als eher flüchtig kritisiert wird. Die These von der
tragischen Komponente des Erhabenen fand eine Bestätigung bei Nikolaj G. Tscher-
nyschewski. Dazu wurde die katastrophale Komponente im Erhabenen betrachtet.
Die „Katastrophe“ ist eine „schmerzhafte Entdeckung“, die etwas Schockierendes hat;
durch sie kann die weitere Existenz in Frage gestellt werden. Unter Berücksichtigung
der Begriffe „Vorstellung“ und „Gewalt“ lässt sich hier von einer vernünftigen Aktivi-
tät des Betrachters sprechen, der sein imaginäres Limit und seine Unvollkommenheit
verstanden hat. Eine solche schmerzhafte Entdeckung der eigenen Grenzen an der
Schwelle zum Unendlichen kann man „katastrophal“ nennen; darunter ist aber zu-
gleich der Übergang zu einer neuen Stufe und die Entdeckung neuen Wissens zu ver-
stehen. Allerdings darf nicht angenommen werden, dass das Künstliche das Natürli-
che in vollem Maße zu ersetzen vermag, da das künstlich Erhabene ein Zeichen für
die Folgen, nicht aber für die Grundlage dieses Phänomens ist. Ich bevorzuge es hier,
das Technische oder Kybernetische „künstlich“ zu nennen, und die Endung „-isch“
zeigt in diesem Sinne die Förmlichkeit in der Beschreibung des Phänomens an, das
nur durch die Veränderung des eigenen Seins beschrieben werden kann. Die Analyse
der Umwelt (sei sie nun verbal, natürlich oder künstlich) dehnt die Grenzen der Er-
kenntnis aus. Und diese unaufhörliche Bewegung ist de facto ein Zeichen für das Un-
endliche in uns, wie es dies auch für das sich erweiternde Universum ist, das von Wis-
senschaftlern als unendlich beschrieben wird. Das Erhabene ist diese Bewegung, die
sich sowohl in der Natur als auch in uns selbst finden lässt. Hervorzuheben ist somit
die Objektivität des erhabenen Zustandes als Idee der Entwicklung im Kontext der
Realität (durch die Natur und den menschlichen Geist) als deren Symbol.

des Malers vergnügen“ können, weil wir „das Vermögen besitzen“. Diese Definition spricht nicht nur
für das Geschmacksurteil, sondern auch für die Psychologie der Wahrnehmung.

4 Natur und Mimesis

61

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Zur Frage nach dem technologischen Determinismus
und der Definition der Realität

Der mechanische Instinkt als Voraussetzung des Technisch-Erhabenen

Im 19. Jahrhundert war die Idee der Selbstbestimmung der jungen amerikanischen
Nation verbreitet. Das Verhältnis zur Natur nimmt einen wichtigen Platz in der Ent-
wicklung der gesellschaftlichen Mentalität ein, was sich auch am Beispiel der Natio-
nalhymne der USA festmachen lässt. Die Größe der Natur nahm auch eine promi-
nente Stelle in der Landschaftsmalerei von Thomas Cole, G. Beck und Frederick Ed-
win Church sowie in den Novellen von W. C. Bryant ein. Entsprechend stellt Jack G.
Voller fest, dass „the most obvious departure effected by the Americans was topogra-
phical: the Old World landscapes of medieval castles, ruined abbeys, and blasted he-
arts was a foreign and indifferent terrain for American romancers“.158

Chandos Michael Brown meint, dass die Geologie sich „geschichtlich“ in allen
Wissenschaften fortsetzt,159 da das Verhältnis zur Natur im höchsten Maße die Men-
talität des Subjekts widerspiegelt. Im Fall der amerikanischen Tradition ist Brown zu-
folge in der Natur „die Signatur Gottes“ bzw. ein Zeichen der besonderen Anordnung
und zugleich ein hohes Niveau der Erwartungen, die an die Menschen gestellt werden,
zu erkennen. Brown sieht hier einen Nachweis „des Telos der amerikanischen Beson-
derheit“. Die Abbildung der Natur war „wundersam“, „furchtbar“ und „erhaben“.
Brown behauptet, dass „das erste amerikanische Erhabene“ in der Novelle The Prairie
von James Fenimore Cooper zum Ausdruck gebracht wurde. Cooper vergleicht die
Prärie mit der ägyptischen Wüste und nennt sie eine „Erschöpfung“ (exhaustion) der
Natur, den Raum, dem es nicht beschieden ist, die „Kondition der zweiten Kindheit“,
also die Naivität und Freude zu stützen. Die Schöpfungen der menschlichen Hand –
die Säulen – stehen wie Wracks am steinigen Ufer, gleichsam als Beweis der Stürme
der Zeitalter.160 Dabei ist es vergeblich, um die Vergangenheit zu trauern und die Tage
bis zum eigenen Tod zu zählen, da es das Schicksal aller Dinge ist, zu reifen und dann
zu zerfallen.

Im Laufe der Geschichte versucht der Mensch die Vergänglichkeit zu überwin-
den, entweder mit dem Glauben an die Unsterblichkeit der Seele oder im Versuch,
den Wandel der Zeit zu verlangsamen und dadurch das Unvermeidliche aufzuschie-
ben. Er bildet die Realität um sich herum in dem vergeblichen Bestreben, sich zu

Teil II   

1

158 Voller, Jack G. The supernatural sublime: the metaphysics of terror in anglo-american romanticism.
DeKalb: Northern Illinois University Press, 1994, S. 209.

159 Brown, Chandos Michael. The first American sublime. In: The Sublime: From Antiquity to the Present
(hrsg. v. Timothy M. Costelloe). Cambridge/New York: Cambridge University Press, 2012, S. 158.

160 Cooper, J. F. The Prairie. New York: Penguin Classics, 1986. S. 238–239.

63

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


schützen, und es entsteht die Frage, wo überhaupt die Grenze liegt, da die Versuche,
sich in der Realität entsprechend zu positionieren, auf paradoxe Weise immer mehr
zur Entfremdung von der Welt führen. Die Ausführungen über die Grenze zwischen
dem Ich und dem Nicht-Ich haben eine theoretische Begründung in der Betrachtung
der Ethik und Ästhetik des umgebenden Raumes161 gefunden. In der Folge wurde das
Konzept des Umwelt-Erhabenen entwickelt.

Die Rhetorik über erhabene und erschreckende Erscheinungen verschiebt sich
allmählich aus dem Gebiet der Natur (also von den theoretischen Erwägungen mit
Blick auf Landschaften bzw. Gebirge, Wüsten und Canyons) in die soziale Sphäre.
Emily Brady vermutet, dass ein „new landscape taste was made possible by a number
of economic, social, religious, and technological factors that enabled many people to
have direct, relatively safe access to such places“.162 Sie stellt die Frage, was zur Verän-
derung der Reflexion über den erhabenen Zustand in der modernen Welt beigetragen
hat und wieso das Phänomen des Erhabenen nicht mehr als das Begreifen der Natur,
wie es noch in den ästhetischen Theorien des 18. Jahrhunderts beschrieben worden
ist, wahrgenommen wird. Brady geht davon aus, dass die Extremsportarten zu einer
ästhetischen Reflexion beitragen, die dem Ausgangserlebnis des Erhabenen ähnlich
ist, die Anwesenheit der unberührten Natur an den Orten der Menschen wird hinge-
gen nicht mehr mit der gleichen Begeisterung wahrgenommen wie in früheren Gene-
rationen, weil der Mensch sich alle Bedingungen für eine komfortable Existenz ge-
schaffen und die Technologien in die Landschaft eingeführt hat. Letzteres beschreibt
Leo Marx im Konzept des ländlichen Ideals. Hier stellt sich unausweichlich die Frage
nach der Technologie als Bindeglied zwischen der Natur und dem Menschen, buch-
stäblich als das Instrument der Vervollkommnung.

Brady unterstreicht die Rolle der Einbildungskraft und verleiht dieser einen meta-
physischen Status bei der Formung der Wahrnehmung des Erhabenen, die sie ähnlich
wie Burke, Kant und Schiller „Gefühl“ nennt. Kant wie auch Schiller bezeichnen
mehrmals das Erhabene entweder als Gefühl oder als Idee, worin sich meines Erach-
tens ein gewisser Widerspruch zeigt. Brady behauptet, das Natur-Erhabene sei von
großem Interesse, und zählt die Charakteristika dieses Phänomens auf, wie sie auch
von Burke genannt worden sind. Es fragt sich, welche Stellung die Einbildungskraft
(die ja bei Kant an zentraler Stelle steht) bei der Entstehung des Erhabenen einnimmt.
Nach Brady wird sie durch die Natur geboren; dabei verweist sie auf das Konzept des
Mathematisch- Erhabenen bei Kant.

2009 haben Leonhard Emmerling und Stephen Bambury von der Auckland Uni-
versity of Technology, Neuseeland, das Ausstellungsprojekt Out of This World in der
Paul St. Gallery realisiert. Darin wurden das Phänomen des Erhabenen und seine Per-
spektiven thematisiert. Die Ergebnisse der kreativen Suche und der theoretischen Be-
gründung der Werte des betrachteten Prozesses finden sich in der gleichnamigen Ar-

161 Diesem Thema war z. B. die Konferenz „The Sublime and Environmental Ethics“ gewidmet, die am
9. März 2012 an der University of Edinburgh stattgefunden hat.

162 Brady, Emily. The Enviromental Sublime. In: The Sublime: From Antiquity to the Present (hrsg. v. Ti-
mothy M. Costelloe). Cambridge/New York: Cambridge University Press, 2012, S. 173.

Teil II   Zur Frage nach dem technologischen Determinismus und der Definition der Realität

64

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


beit.163 Laut Emmerling scheiterte das Erhabene als politische und moralische Kate-
gorie und mutierte zu einer Kategorie des Ästhetischen.164 Dabei beruft er sich auf die
Werke von María Isabel Peña Aguado165 und Jean-François Lyotard.166 Das Erhabene
nennt er „Menschenmachwerk“, wie die Schönheit, welche der Mensch der Welt an-
heftet. Emmerling stellt fest, dass nicht mehr die Natur, sondern die Kunst das Medi-
um des Erhabenen sei, weil die Natur nicht mehr als homogene, dem Zivilisatorisch-
Technischen der Menschenwelt entgegengesetzte Macht existiert. Hier wendet er sich
gegen Emily Brady und ihre Idee des Natur-Erhabenen:

Menschliche Wahrnehmung ist in der Regel an Begrifflichkeit gebunden. Was wir nicht
benennen oder zumindest nicht beschreiben können, können wir auch nicht erkennen.
Farben, Flächen, Körper, Räume – all das erkennen wir über die Definition von Grenzen.
Wir sehen nicht etwa den Raum an sich, sondern die Begrenzung des Raums: Wände,
Markierungen etc. […] Der Begriff des Sublimen beinhaltet eine Dimension, die unsere
gewusste, definierbare und benennbare Wahrnehmung übersteigt, für die uns demnach
die Worte und die Kategorien der Wahrnehmung fehlen.167

Wenn die Einbildungskraft von natürlichen Gründen ausgeht (als Tätigkeit der Intel-
ligenz), womit Brady einverstanden ist, bedeutet dies nicht, dass sie unmittelbar auf
die natürlichen Objekte gerichtet ist. Aus diesem Grund gilt es, die Begriffe „Einbil-
dungskraft“ und „Fantasie“ voneinander abzugrenzen, indem Letztere als die schöp-
ferische Fähigkeit einer Umgestaltung der Realität begriffen wird. Eine weitere Frage
wäre, ob es überhaupt nützlich ist, bei der Analyse des Erhabenen eine neue Termino-
logie in die „Umgebungen“ einzuführen, nachdem die Theorie über das Technisch-
Erhabene dies geschafft hat, in der auf unmittelbare Weise die Probleme der Korrela-
tion der natürlichen und künstlichen Natur interpretiert werden.168

163 Emmerling, Leonhard. Out of This World. Bielefeld/Leipzig/Berlin: Kerber Verlag, 2010.
164 Ebd. S. 8.
165 Zum Problem des Erhabenen vgl. María Isabel Peña Aguado, Ästhetik des Erhabenen: Burke, Kant,

Adorno, Lyotard. Wien 1994.
166 Lyotard, Jean-François. Die Analytik des Erhabenen (Kant-Lektionen, Kritik der Urteilskraft, §§ 23–

29) (aus d. Franz. v. Christine Pries). München: Wilhelm Fink, 1994.
167 Spieler, Reinhard. Grenzgänge der Wahrnehmung. In: The Sublime is Now! Das Erhabene in der zeit-

genössischen Kunst (hrsg. v. Elke Kania und Reinhard Spieler mit Texten von Joseph Imorde, Elke
Kania, Barnett Newman, Friedrich Schiller, Peter Schneemann, Reinhard Spieler). Bern: Benteli
Verlag; Burgdorf: Museum Franz Gertsch, 2006, S. 37.

168 Der Architekt Venturi behauptet (und dies unterstreicht auch Claus Bartels in seiner Lehre vom
Technisch-Erhabenen), in der Epoche des Postmodernismus habe eine „populistische Verflüssigung
der Natur und der Stadt zu einem multimedialen murmelnden Diskurs“ stattgefunden (Venturi, Ro-
bert. Komplexität und Widerspruch in der Architektur. Braunschweig: Vieweg, 1978). Die Illusions-
landschaft des 18. Jahrhunderts war Bartels zufolge eine proto-„postmoderne“ Unterhaltungsland-
schaft (Bartels, Klaus. Über das Technisch-Erhabene. In: Das Erhabene. Zwischen Grenzerfahrung und
Grössenwahn (hrsg. v. Christine Pries). Weinheim: VCH, Acta Humaniora, 1989, S. 297). Er geht da-
von aus, dass die künstlichen Gewässer, die Grotten, die „Lava“ speienden Vulkane etc., also alles,
was für das Landschaftsdesign charakteristisch war, das Gefühl der Überraschung und Begeisterung
wecken sollte, als wäre der Beobachter wirklich in Gefahr. Diese Illusion der Gefahr wurde, wie mir
scheint, künstlich im Bewusstsein des Konsumenten kultiviert und die Nachfrage nach solcher Un-
terhaltung hat eine ganze Industriebranche geschaffen. Auf solche Weise wird die Natur durch der
Technologie vertrieben.

1 Der mechanische Instinkt als Voraussetzung des Technisch-Erhabenen

65

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Nach Bemerkungen Hans Sedlmayrs in Der Tod des Lichtes169 sind in der Epoche
der Herrschaft der Technik die Hoffnungen170 und Ängste171 der Menschheit eng mit
den Technologien verbunden. Die Technik erscheint hier als „weltumfassende
Macht“.172 Man kann von einer Polemik zwischen Sedlmayr und David Nye sprechen,
der eine jahrhundertealte Tradition des Technikverbrauchs, die zu einem integrierten
Teil des Lebens geworden ist, aufzeigt. Aber Sedlmayr geht noch weiter in seinen Be-
hauptungen und spricht davon, dass erst in unserer Zeit die Technik eine wahre Re-
volution im Bewusstsein bewirkt und sich massiv auf die Welt ausgewirkt habe. Laut
Sedlmayr sterben die Naturvölker und die charakteristischen Halbkulturen wie die
Tierarten aus. Etwas Ähnliches hat Leo Marx in seinem Werk The Machine in the
Garden behauptet. Mit ironischem Ton verweist er auf die Kolonisation des Westens
und die Vernichtung der indigenen Bevölkerung des amerikanischen Kontinents,
wenn er von der „Nebenwirkung“ der Natureroberung spricht. Dabei findet die dar-
winistische Theorie der Evolution eine neue Lesart in der Epoche der Veränderung
der Natur. Sedlmayr kritisiert die Lehre von Spengler über die Spätzeit der abendlän-
disch-europäischen Hochkultur. Durch die Technologie wird, wie er glaubt, die Zivili-
sation gestärkt, von ihrem Untergang könne keine Rede sein.173 Die Vorstellung eines
Niedergangs der Hochkultur wurde indes von Herbert Marcuse geäußert, der in die-
ser Hinsicht als Opponent Sedlmayr bezeichnet werden kann.

Sedlmayr beruft sich auf P. de Latil,174 der behauptete, die Erfindung von „Ma-
schinen“ sei mit der nicht trivialen Anlage zur Berechnung und zum Denken verbun-
den. Dies kann als Statement zum Thema der künstlichen Intelligenz bezeichnet wer-
den. Solche Erfindungen laut Sedlmayr dem Menschen dabei, „ein Privileg des
menschlichen Geistes“ zu spüren und der Lösung des Rätsels der menschlichen Exis-
tenz näher zu kommen. Auch Walther Ch. Zimmerli meint, dass sich „im technologi-
schen Zeitalter […] Technik als die Natur des menschlichen Geistes“175 erweist. In
diesem Kontext kann die industrielle Landschaft nicht mehr als Ersatz der natürli-
chen Natur, sondern als Willensakt der Menschen, der darauf gerichtet ist, das Tran-
szendente durch das Immanente zu begreifen, vorgestellt werden. Das wirft die Frage

169 Sedlmayr, Hans. Der Tod des Lichtes. Übergangene Perspektiven zur modernen Kunst. Salzburg: Otto
Müller, 1964.

170 „Die wahre Hoffnung hier ist, daß die in Gang gekommene zweite Phase des technischen Zeitalters
die erste nach und nach kompensieren, ihr Gegengewichte schaffen wird, bevor noch die Hypertro-
phie der ersten die letzten Reserven der Erde, der menschlichen Substanz aufgebraucht hat“ (ebd.,
S. 165–169).

171 „[…] die vielen Gefahren und die eine große Gefahr des technischen Zeitalters kommen nicht oder
nur zum kleinsten Teil aus der Technik, sondern entweder aus sehr alten menschlichen Eigenschaf-
ten, wie Machtstreben und Eigennutz, aus mangelnder Sachlichkeit, Verantwortungslosigkeit, Un-
vernunft und Starrheit, oder Philosophien und Ersatzreligionen, die unter dem Vorwand, den Men-
schen zu erhöhen wie noch nie, ihn zuletzt erniedrigen und verstümmeln“ (ebd., S. 160–161).

172 Ebd., S. 150.
173 Ebd., S. 152.
174 P. de Latil. La pensée artificielle. Paris: Gallimard, 1953.
175 Zimmerli, Walther Ch. Das antiplatonische Experiment. Bemerkungen zur technologischen Postmo-

derne. In: Technologisches Zeitalter oder Postmoderne? (hrsg. v. Walther Ch. Zimmerli). München:
Wilhelm Fink, 1988, S. 13–35, hier S. 26.

Teil II   Zur Frage nach dem technologischen Determinismus und der Definition der Realität

66

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


nach der Rolle der Technik beim Streben nach dem Selbstverständnis des Menschen
auf. Der Logik von Zimmerli folgend, ist die Technik nur ein Instrument in den
menschlichen Händen – der Homo faber werde zum „Macher seiner eigenen Evoluti-
onsbedingungen“. Folglich perfektioniere die Entwicklung der Technik auch die
menschliche Intelligenz. Ein technologischer Determinismus lässt sich hier gewiss
nicht bestreiten, da der evolutionäre Entwicklungsweg ein fester Bestandteil der Ge-
schichte der Menschheit ist. Angetrieben vom Überlebungsinstinkt, gerate der
Mensch in die Abhängigkeit von der Technologie, denn ohne diese, so Zimmerli, wä-
re der Progress unmöglich. Folglich bestimme die Technik den Verlauf, den die Ent-
wicklung des menschlichen Denkens nimmt, und dadurch verwandle er sich zum
Subjekt bzw. zum vollwertigen Anderen, indem der Mensch sein eigenes Ich zu be-
greifen versucht. Rainer Piepmeier nennt die Quelle dieses Anderen das Erhabene
unter Bedingungen der wissenschaftlich-technischen Naturbeherrschung: Er bezeich-
net es als „ein Verhältnis von Verfügbarkeit und Unverfügbarkeit“, „in dem das Ande-
re anerkannt ist, ohne dass Selbsterhaltung und neuzeitlich definierte Freiheit bedroht
sind“.176 Aber das Dasein des Anderen stellt ursprünglich einen Konflikt dar, da die
Unmöglichkeit der Willensverbreiterung eine Gefahr der Unwissenheit, der Unvor-
hersehbarkeit und der Unberechenbarkeit des Verlaufs der Ereignisse in sich birgt.

Sedlmayr spricht von der Präsenz der drei Phasen des technischen Zeitalters. Die
erste unterteilt er in drei Momente: Nutzung der Dampfkraft, der Elektrizität und der
Atomkräfte. Ihren Verbrauch nennt er die „anorganische Seite der Welt“.177 Diese
Zeitperiode ist für die Entwicklung der Physik und der Chemie charakteristisch. Hier
macht Sedlmayr eine wichtige Bemerkung über die Entfremdung des Menschen von
der Natur durch den Verlust der moralischen Normen hinsichtlich einer „Beschrän-
kung der erlaubten Mittel“ und durch die Absage an die Vergangenheit als „unnützer
Ballast“. Ein solches Verhältnis zur Wirklichkeit hält Sedlmayr jedoch für bedenklich,
da sich tendenziell ein durch den „Umgang mit Leblosem trainiertes Denken und
eine ihm entsprechende Technik“ darin zeigen. Diese erste Phase des technischen
Zeitalters sei allerdings beendet. Ihr Auslaufen bezeichnet er als die Wiedergeburt des
Menschen, da die früher – in der Zeitperiode der „groben Industrialisierung“ – ein-
gesetzten Forschungsmethoden auf die „lebendige Natur“ nicht anwendbar seien. Die
Berufung auf die Natur erfolge aber nicht „aus dem romantischen Wunsch, zur guten
alten Zeit zurückzukehren“, d. h. im Sinne einer Suche nach dem „ländlichen Ideal“ in
der Interpretation von Leo Marx, „sondern aus rein sachlichen Erfahrungen und Er-
wägungen“. Sedlmayr warnt zugleich vor dem Versuch, die Wissenschaft in die „Be-
reiche des Seelischen und des Geistigen“ einzuführen. Das aber ist gerade angesichts
der Beispiele des Technisch- und Kybernetisch-Erhabenen bemerkenswert. In der
zweiten Phase sieht Sedlmayr demgegenüber ein Zeichen der wahren Umgestaltung,
der Wiedergeburt „des Geistes“, des Übergangs zur „menschlichen Modernität“.178

176 Piepmeier, Rainer. Finis hominis? Postmoderne Philosophien und die Frage nach der Wissenschaft der
Technik. In: Technologisches Zeitalter oder Postmoderne? (hrsg. v. Walther Ch. Zimmerli). München:
Wilhelm Fink, 1988; S. 127–152, hier S. 144.

177 Sedlmayr, Der Tod des Lichtes, S. 155.
178 Ebd., S. 159.

1 Der mechanische Instinkt als Voraussetzung des Technisch-Erhabenen

67

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Es ist unmöglich, die Ergebnisse des Entwicklungsprozesses vorherzusagen. Eine
solche Bestrebung zur Lösung der Rätsel des Seins charakterisiert Sedlmayr als „Fort-
schritt zum Ende“.179 Mit Blick auf die dritte Phase bemerkt er: Wem die Frage, „was
von Rechts wegen um des Menschen willen geschehen soll, noch nicht wichtiger ge-
worden ist als die Frage was geschehen wird, der ist noch nicht frei von der Sklaverei
der Zeit und des Zeitgeistes“.180 Aber auch die Frage nach der Klassifikation des Wis-
sens und dem stufenweisen Verbrauch der Technik, den er vorschlägt, verweist auf
einen begrenzten Zeitrahmen. Die Frage danach, was folgt, spricht vom Streben, das
Wissen zu erhalten; ebenso geht es darum, das Vorhandensein des freien Willens
nachzuweisen.

Sedlmayr bemerkt, dass die Kunst die unheimliche Welt ausdrücke. Er behauptet,
dass die Darstellungstendenz der fantastischen Objekte, der Todessymbolik, der Ge-
spenster etc., also alles, was Angst und Leiden provoziert, ein Symptom der Genesung
sei, denn „im Leiden wird die Störung der Ordnung anerkannt“.181 Früher wurde je-
doch dieses Unheimliche im Bewusstsein des Rezipienten auf die organische Natur
bezogen. Was die künstliche Natur bzw. den Übergang zum Urbanen und zur Land-
schaft, die die Person aus dem Sichtfeld verdrängt, angeht, so ist nun zu fragen, was
wir überhaupt künstlich nennen.

Kant zufolge würden wir eine künstliche Natur unmöglich die Quelle des Erhabe-
nen nennen. Hier ist es hilfreich, sich an Kants Beschreibung des Gesangs einer me-
chanischen Nachtigall in der Kritik der Urteilskraft zu erinnern. Erkennen wir die
Falschheit, so Kant, bringt es keine anderen Gefühle hervor außer Ablehnung. Man
kann auch den Garten mit dem weiten Land vergleichen: Die Winzigkeit des einen
Objekts zaubert im besten Fall ein Lächeln ins Gesicht, und wir vermögen in dem
Angeschauten die Zeichen des Schönen, aber auf keinen Fall des Erhabenen zu finden.
Wir müssen die organische Einfügung des Objekts in die Landschaft erkennen, wie
Leo Marx postuliert. Ein echtes Ausmaß, wie bei der Anschauung der Prärie oder des
Ozeans, ist erforderlich, so lässt sich hier wieder an die Idee Burkes von der Notwen-
digkeit der zeitlichen Rahmung für die Erkennung des Maßes des umgebenden
Raums anknüpfen.

Aber die Einbildungskraft des Menschen hat dazu beigetragen, dass er dank der
Technologien in der Lage ist, die ihn umgebende Realität in ihrer Gestalt zu ändern.
Die Reflexion über das Ergebnis der kreativen Bemühungen bzw. das Bewusstsein der
Fähigkeit der Herrschaft über die Natur bildet die nächste Stufe im Übergang des Er-
habenen vom Diskurs des natürlichen zum Diskurs des künstlichen Raums. Diese
Stufe ist durch die Theorie des Technisch-Erhabenen sowie die Rhetorik über die
neue Hässlichkeit gekennzeichnet. Nach Sedlmayr, ist im 19. Jahrhundert

eine Woge der Häßlichkeit über die Welt gegangen, die ebenfalls ohnegleichen ist. Von
den neuen Vierteln der Großstädte frißt sie sich über die Vorstädte hinaus ins offene Land,
greift über auf die Kleinstadt und das Dorf. Die Häßlichkeit der meisten neuen großstädti-

179 Ebd., S. 159.
180 Ebd., S. 160.
181 Ebd., S. 218.

Teil II   Zur Frage nach dem technologischen Determinismus und der Definition der Realität

68

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


schen Viertel ist unbeschreiblich, atembeklemmend. […] Diese neue Häßlichkeit hat im
19. Jahrhundert etwas Düsteres, Wildes Wucherndes, barbarisch Chaotisches, Individuel-
les […] ‚Ich bin überzeugt, daß in keiner früheren Zeit der Mensch die architektonischen
Ausdrucksformen mit Ekel und Widerwillen betrachtet hat‘ […]. Im 20. Jahrhundert ist
manches Gebiet dieser Häßlichkeit wieder entrissen worden, obwohl sie oft auch noch in
den neuen Formen des sogenannten ‚sachlichen‘ Bauens weiterbesteht: in sinnlosen Pro-
portionen, Farben und als ‚Funktion‘ getarnten ornamentalen Auswüchsen […]. Das Ver-
hältnis zur Landschaft bleibt namentlich in den modernen Massenquartieren ein brutales,
der hypertrophe Verkehr ist kaum irgendwo menschlich bewältigt, und die Ödigkeit der
Phalansterien wird durch die nur selten überwundene Eigenschaft der neuen Werkstoffe
gesteigert, im Altern nicht wie die Werkstoffe früherer Zeiten schöner, sondern häßlicher
und schäbig zu werden.182

Die Annahmen der Futuristen haben, wenn es um die Entwicklung der Technologien
und das Verhältnis zur dynamischen Darstellung der Wirklichkeit geht, ihre Quellen
im viktorianischen England. Nicholas Taylor meint wie schon Jean Paul: „Erhaben-
heit symbolisiert Geschwindigkeit“.183 In der Kunst der Futuristen gilt die Geschwin-
digkeit als die Verkörperung des Lebens, in ihr gibt sich die Bestrebung zur Vervoll-
kommnung zu erkennen. Ich nehme an, dass die Ideen der Futuristen zu der Ent-
wicklung des Phänomens des Erhabenen beigetragen haben, insofern dieses immer
mehr mit der Technologie korreliert. Die Entstehung einer solchen Synthese ist für
die Wahrnehmung des Erhabenen als „technisch“ kennzeichnend.

Die Gedanken von Filippo Tommaso Marinetti (1876–1944), die oft als reaktio-
när und unannehmbar empfunden werden – zu erinnern ist etwa an die Rechtferti-
gung des Militarismus und der kolonialen Unternehmungen –, sind größtenteils Vor-
boten der Theorie des Technisch-Erhabenen. Marinetti preist die wissenschaftlichen
Entdeckungen und verweist auf das Vorhandensein des mechanistischen Instinkts,
der dazu Anlass gibt, die Technologie zu genießen und der Maschine einen Kultstatus
zuzusprechen. Diese Technofantasie, als was seine Ideen bezeichnet werden können,
erinnert an die von David Nye beschriebene ekstatische Begeisterung, die den Men-
schen bei der Anschauung der materiellen Ergebnisse seiner Intelligenz erfasst. Das
Natürliche wird lediglich als Muster genommen, von dem der Mensch eine Kopie zu
erschaffen versucht. Den mechanischen Instinkt möchte ich in diesem Sinne als die

182 Ebd., S. 187–188. Auch Umberto spricht von diesem Aspekt des Hässlichen: „[S]chaurige Bilder
hoffnungsloser Großstädte und Industriegebiete finden wir auch in der Malerei der damaligen Zeit;
bittere Reflexionen über die Hässlichkeit der Stadt gibt es bei Autoren wie Sedlmayr und Adorno“
(Die Geschichte der Hässlichkeit (hrsg. v. Umberto Eco; aus dem Italienischen von Friederike Haus-
mann, Petra Kaiser und Sigrid Vagt). München: Hanser, 2007, S. 347). Eine solche Beschreibung der
Stadt und des Gedränges findet sich auch bei dem deutschen Philosophen Walter Benjamin (1892–
1940). Die vorliegende Dissertation stellt sich daher die Frage, warum das Konzept der von Men-
schenhand geschaffenen Landschaften solche negativen Emotionen hervorrufen kann und ob ein
Kompromiss bzw. eine harmonisch Koexistenz des Menschen in der Welt der Technologien und der
Geschwindigkeit möglich wäre, da laut Jean Paul Letztere die Quelle des Erhabenen ist. Gerade aus
diesem Grund analysiere ich die Ideen der Futuristen und behaupte, dass deren Vorstellungen die
Basis für die Theorie über das Technisch-Erhabene sind.

183 Taylor, Nicholas. The awful sublimity of the Victorian city. Its aesthetic and architectural origin. In:
The Victorian Cuty: Images and Realities (hrsg. v. H. J. Dyos und Michael Wollf). London: Routledge
& Kegan Paul Books, 1973, S. 431–447, hier S. 438.

1 Der mechanische Instinkt als Voraussetzung des Technisch-Erhabenen

69

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Apotheose der Idee der Nachahmung bezeichnen, die eines der wichtigsten Motive
für die Schaffung der künstlerischen Werke ist. Marinetti singt in seinen Manifesten
die „Lobensode“ der Geschwindigkeit184 bzw. mit dem Auge zu erfassende Dynamik,
die durch den Motor einer Rennmaschine, den Deltadrachen etc. personifiziert ist. In
dieser Hierarchie kann man auch die Evolution der Idee über das Technisch-Erhabe-
ne sehen, da das Alte, indem es den Neuheitsstatus verliert, aufhört, Bewunderung zu
erregen und zu begeistern. Entsprechend sucht das Bewusstsein neue Quellen für die
Bewunderung. Die Schaffung neuer Technologien ist ein künstlerischer Akt, ganz wie
bei anderen künstlerischen Werken auch, bei denen sowohl der Autor als auch der
Zuschauer (in diesem Kontext eher der „Konsument“) in wechselseitiger Abhängig-
keit zueinander stehen. Angebot und die Nachfrage, die Rahmenbedingungen der
Marktexistenz, wie sie heute bestehen, sind erst dann möglich, wenn die Idee des
Fortschritts und die Notwendigkeit der Neuheit die Schaffung neuer Objekte begüns-
tigen.

Seiner Entstehung nach ist der Futurismus in vielem einer beispiellosen Blüte des
Flugwesens ab 1909 verpflichtet. Der Motorwagen, den Marinetti als „die mechani-
sche Muse“ bezeichnete, ist durch das Flugzeug ersetzt worden. Hier zeigt sich die
Macht der Gewohnheit, die dazu nötigt, Inspiration und Erhabenheit in neuen Tech-
nologien zu suchen, da die alten zunehmend lästig sind. Dabei lässt sich an die Idee
Nyes über das Elektrisch-Erhabene, das ein Bindeglied im Prozess der Herausbildung
des Technisch-Erhabenen ist, anknüpfen.185

Kehren wir zur Problemstellung des Erhabenen zurück, müssen wir bemerken,
dass, obwohl Marinetti sein Gefühl der Begeisterung nicht unmittelbar damit in Ver-
bindung bringt, der Grundnachweis der Evolution der menschlichen Intelligenz gro-
ßen Einfluss auf dieses Bewusstsein hat. Hier lässt sich an die Ankunft Marinettis in
Milan erinnern, wo seine Einbildungskraft von einer Reihe von Straßenlichtern faszi-
niert wurde. Die Illumination der Metropole nimmt einen zentralen Platz in der Idee
Nyes vom Elektrisch-Erhabenen ein. Eine Beschreibung dieses Grundkonflikts zwi-
schen dem Ländlichen und dem Städtischen, einer ländlichen Ruhe, die durch das
Motorengeräusch gestört ist, kann man in The Machine in the Garden von Leo Marx
finden. Die Stadt selbst beschreibt Marinetti als eine gigantische Maschine. Laut Gün-
ter Berghaus versuchte Marinetti die italienischen Romantiker von ihrer Angst vor
der dynamischen Kraft des modernen Lebens zu „heilen“,186 d. h. ihnen dabei zu hel-
fen, in sich den erhabenen Instinkt zu bewältigen. Marinetti wollte die negative Wahr-

184 Futurism: An Antology (hrsg. v. Lawrence Rainey, Christine Poggi und Laura Wittman). New Ha-
ven/London: Yale University Press. 2009.

185 Schon vor Marinetti wurde die Technik im 19. Jahrhundert von Maxime du Camp („Der Kult des
Alten in diesem Land ist der Somnambulismus, die Krankheit und die Epidemie“ (Les Chants mo-
derns, 1860: 9-10) gepriesen. Du Camp kann als der Opponent von Leo Marx und dessen Idee des
ländlichen Ideals angesehen werden, insofern er erklärt, dass es unmöglich sei, das Paradies in der
Vergangenheit zu finden, weil es in der Zukunft auf uns warte. Folglich lehnt er die Idee der Länd-
lichkeit ab, in der ein Kompromiss zwischen dem Natürlichen und dem Künstlichen gesehen wird,
und eine neue utopische Sicht wird gefordert, indem die Hoffnung auf die Zukunft gesetzt wird, wo
die Technologie herrscht.

186 Berghaus, G. Futurism and the technological imagination. Rodopi, 2009, S. 19.

Teil II   Zur Frage nach dem technologischen Determinismus und der Definition der Realität

70

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


nehmung der Technologie durch eine positive ersetzen. Es lässt sich vermuten, dass
Marinettis Konzept der Vorgänger des Technisch-Erhabenen ist, da die Basis dazu die
Dominanz der Technik über der Natur ist. Der von dieser Idee inspirierte Mensch
stellt die Welt um sich herum wieder her und nimmt sich als der Demiurg wahr. In-
dem er so den wahrhaften Schöpfer ablehnt und dadurch die Verbindung mit dem
Transzendenten verliert, ist er in der Welt der Dinge eingesperrt.

Die neue ästhetische Erfahrung der Futuristen kann man als ihren Glauben daran
bezeichnen, es sei dank der Wissenschaft möglich, sich in den unbegrenzten Kosmos
zu begeben. Hier ist wieder die Rede von der Ersetzung des Transzendenten durch
das Immanente, da das Erhabene als Idee und Instinkt die Form ersetzen wird. Der
Verlust der Notwendigkeit, die geistigen Kräfte aus dem Natürlichen zu schöpfen,
führt im Endeffekt zur Entmenschlichung und zur Notwendigkeit, einen mechani-
schen, sich der neuen Welt anpassenden Menschen zu schaffen.187

Hier stellt sich die Frage nach dem Zusammenhang des Erhabenen mit den
Grundlagenforschungen sowie nach dem Wesen des künstlerischen Prozesses, dessen
Quelle die Natur zweiter Ordnung ist. Eine wichtige Bemerkung macht in diesem
Kontext Gadamer:

Gibt es noch eine Aufgabe des Dichters in unserer Zivilisation? Gibt es noch eine Stunde
der Kunst in einer Zeit, in der gesellschaftliche Unruhe, das Unbehagen an der anonymen
Massenhaftigkeit unseres gesellschaftlichen Lebens, von allen Seiten empfunden wird und
die Forderung des Wiederfindens oder des Neubegründens echter Solidaritäten immer
wieder sich erheben läßt? […] Wo das Bewußtsein von nichts als „science“ erfüllt ist, d. h.
von der Idolatrie des wissenschaftlichen Fortschritts, gibt es da noch solche Fügung von
Worten, daß jeder sich in ihnen zu Hause findet?
Ohne Zweifel wird das Wort des Dichters in solcher Stunde anders sein müssen. Es wird
mit der Reportage, mit der Beiläufigkeit, mit der Unterkühltheit des technischen Spre-
chens eine Verwandtschaft haben müssen.188

In diesem Zitat lassen sich mehr als nur Spuren des Konzepts von Leo Marx über das
ländliche Ideal erkennen.189

187 Auf die von Berghaus analysierten Ideen der Futuristen über die „Entmenschlichung“ und „Weltre-
konstruktion“ würde ich die Idee des Technisch-Erhabenen anwenden. Den mechanischen Instinkt
in der Interpretation Marinettis verstehe ich als das im Bewusstsein angelegte „Prinzip des Demiur-
gen“ bzw. als das Bedürfnis zu schaffen. In diesem Sinne entbehrt dieses Prinzip allerdings des ro-
mantischen Flairs und vertieft sich in die Dynamik, die die Technik umfassend ermöglicht. Wie wir
sehen, geht die Idee über das Erhabene hinaus, über das vertrauliche Erlebnis der Begegnung mit
der Wirklichkeit im Äußeren, in dem der Mensch seine Ängste verkörpert sieht und die Dynamik
des Gedankens buchstäblich versteht, um diese Ängste zu bewältigen. Dabei bemerkt er nicht sofort,
dass er neue Ängste schafft. Aus diesem Grund würde ich das Technisch-Erhabene als Postfuturis-
mus bezeichnen.

188 Gadamer, Hans-Georg. Verstummen die Dichter? In: Ästhetik und Poetik II: Hermeneutik im Vollzug.
Gesammelte Werke, B. 9. Tübingen: Mohr Siebeck, 1993, S. 362–363.

189 Eine wichtige Bemerkung bezüglich der Technologie als einer mächtigen Form der Repräsentation
macht auch Joseph Tabbi: „[A] simultaneous attraction to and repulsion from technology, a com-
plex pleasure derived from the pain of representational insufficiency, has paradoxically produced
one of the most powerful modes of modern writing in America – a technological sublime“ (Tabbi,
Joseph. Postmodern sublime: Technology and American Writing from Mailer to Cyberpunk. Ithaca/
London: Cornell University Press, 1995, S. 1). In den Werken von Donna Haraway werden auch die

1 Der mechanische Instinkt als Voraussetzung des Technisch-Erhabenen

71

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Das ländliche Ideal und der Verlust der Natur: Technokatarsis statt des Erhabenen

In The Machine in the Garden bezieht sich Leo Marx mit dem Begriff des Gartens auf
die Idee des „virgin land“ und verweist damit auf die Nostalgie im Hinblick auf den
natürlichen Lebensraum. Marx selbst definiert die Entstehung des neuen Paradigmas,
das sich im Denken der Kolonisten zeigt, durch die Herausforderung der weiten
Landschaften der Neuen Welt, die Adaptation an die neuen Existenzbedingungen.
Dieses ländliche Ideal möchte ich als das Bindeglied zwischen längst vergangenen
und fast vergessenen Zeiten und einer ungewissen Zukunft bezeichnen, als Binde-
glied, das an der Grenze des Hier und Jetzt liegt. Wolfgang Welsch erkennt hier den
Traum vom Paradies:

Die Menschen träumen vom Paradies. Dieser Traum ist ein doppelter: Rückwärts bezieht
er sich auf einen verlorenen Zustand vom Anbeginn der Zeiten, vorwärts zielt er auf einen
neuen, utopischen Glückszustand, auf ein neues Paradies, das durch die menschliche Ge-
schichte erreicht werden soll.190

2

Probleme der Technologien, die ich im Kontext des Technisch-Erhabenen beschreiben würde, be-
leuchtet. Sie schenkt ihre Aufmerksamkeit vor allem der Phänomenologie, der Technologie und der
„technoscience“ – darunter versteht Haraway die Synthese der Wissenschaft und der Technologie,
der Natur und der Gesellschaft, des Subjekts und des Objekts – „and the natural and the artificial
that structured that imaginary time called modernity“ (Haraway, Donna. J. Modest_Witness@
Second_Millennium.FemaleMan©_Meets_OncoMouseTM. New York: Routledge, 1997, S. 3). Eines
der bekanntesten Werke von Haraway ist A Cyborg Manifesto (Haraway, Donna J. A Cyborg Manifes-
to. In: Readings in the philosophy of technology (hrsg. v. David M. Kaplan). Lanham/Boulder/New
York/Toronto/Oxford: Rowman & Littlefield, 2004, S. 161–177), das ich als Nachahmung und Anti-
pode bzw. als eine Art „femininer Antwort auf den Futurismus“, wie er in den Manifesten Marinettis
zum Ausdruck kommt, bezeichnen würde. Haraway gibt zu, dass die Redakteure von The Socialist
Review sie baten, eine Prognose zum „socialist feminism in the context of the early Reagan era“ zu
geben. „The West German socialist journal Das Argument wanted me“, so Haraway, „to write about
reproductive technologies, and the cyborg is an obvious place for making reflections on the techno-
logification of reproduction“ (Chasing Technoscience: matrix for materiality (hrsg. v. Don Ihde und
Evan Selinger). Bloomington/Indianapolis: Indiana University Press, 2003, S. 49). Dieses Werk ver-
mittelt laut Haraway die Auflösung des Dilemmas „between a humanistic and partly technophobic
concept of care“ und entspreche „powerful and uncritically self-glorifying visions of the progress,
embedded in the discourses of medical science“ (ebd., S. 51).
Von großem Interesse ist ihre Stellungnahme in Bezug auf die Entwicklung der Technologien in den
USA: „Biology and evolutionary theory over the last two centuries have simultaneously produced
modern organisms as objects of knowledge and reduced the line between humans and animals to a
faint trace re-etched in ideological struggle or professional disputes between life and social science
[…]. But basically machines were not self-moving, self-designing, autonomous. They could not
achieve man’s dream, only mock it. They were not man, an author to himself, but only a caricature
of that masculinist reproductive dream. To think they were otherwise was paranoid. Now we are not
so sure“ (Haraway, A Cyborg Manifesto, S. 163). Wenn man die Entwicklung der Technologien aus
Sicht der Evolution betrachtet, ist die Bestrebung des Menschen (hier ohne feministische Anschau-
ungen im Sinne von Haraway) nach einer Transformation der Realität offensichtlich. Entsprechend
ist hier die Rede von der Evolution der menschlichen Intelligenz infolge der Observation der Aus-
wirkungen der Naturkatastrophen. Ich behaupte, dass auf der Basis der Werke von Haraway, die die
Probleme der Korrelation von Technologie und Wirklichkeit berühren, ein Umdenken im Hinblick
auf die Ideen bei Marinetti und Leo Marx eingesetzt hat.

190 Welsch, Wolfgang. Grenzgänge der Ästhetik. Philipp Reclam jun., Stuttgart, 1996, S. 289.

Teil II   Zur Frage nach dem technologischen Determinismus und der Definition der Realität

72

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Aber diese Sehnsucht nach Entdeckungen könnte sich letzten Endes in eine Tragödie
umkehren, da die Folgen des Eingreifens in den natürlichen Lauf der Dinge zuneh-
mend irreversibel sind. Am Beispiel der Besiedelung des amerikanischen Kontinents
lässt sich das Problem des Erhabenen als Anklang an die Entwicklung der Technolo-
gien betrachten. Wie schon am Beispiel des „ersten amerikanischen Erhabenen“ er-
wähnt wurde,191 hat die Idee der Nähe zu Gott, der den Heimatlosen seine Gunst er-
weist, ihre Spuren bei den Siedlern hinterlassen, die die ihnen sich öffnende Neue
Welt als von oben gewährte Quelle der Neugestaltung wahrgenommen haben.

Ein wichtiges Ereignis, das den Gang der Entwicklung der Ländlichkeitsidee und
den Triumph der Technologie in den USA bestimmt hat, sind die Notes on Virginia
(1785) von Präsident Jefferson. Leo Marx betont, dass „the idea that the American
continent may become the site of a new golden age could be taken seriously in poli-
tics“.192 Diese neue Rhetorik über die Notwendigkeit der Existenz im Rahmen der ma-
schinellen Landschaft wird durch den Wechsel der moralischen Wahrzeichen mar-
kiert. Marx spricht von der Transformation des Bewusstseins – hier scheint mir ein
Vergleich mit den Vorstellungen Marinettis über den mechanischen Instinkt ange-
bracht –, dessen Kennzeichen die Wahrnehmung des Erhabenen als technisch ist:

The entire relation between man and nature is being transformed […]. It is the new me-
chanized landscape itself which may be expected to induce this ideal state of mind. In ex-
plaining how the sight of a railroad will inspire future generations, this writer193 reveals
the assumption lying back of the progressive rhetoric, which also may be called the rheto-
ric of the technological sublime.194

Der Mensch ging irrtümlich von der Überlegenheit der Technik über die Natur aus.
Hier lässt sich an die Begeisterung bei der Entdeckung der Dampfmaschine erinnern,
die in der Gesellschaft als eine vollkommene „Waffe“ im Kampf gegen die bislang als
unübertroffen geltenden Naturkräfte gesehen wurde. Die Vorstellung von der Überle-
genheit der Intelligenz über die Natur, der Glaube an den Fortschritt, der in der Auf-
klärung zum Postulat wurde, fand weiteren Auftrieb durch die Vervollkommnung der
Technologie. Leo Marx behauptet, dass in der Zeit der wissenschaftlich-technischen
Revolution die Bewunderung der schönen technischen Objekte erhabene Ideen er-
zeugt hat. Meines Erachtens zeigt sich hier zunächst eher so etwas wie Enthusiasmus.
In den Annahmen von Marx über das Erhabene lässt sich die Rückkehr zu den eksta-
tischen Motiven erkennen, aber in diesem Fall liegen die Quellen dafür nicht in der
Natur, sondern in der Technik. In diesem Kontext scheint der allmähliche Übergang
zur Selbstnegierung195 und als Folge davon zu einer nihilistischen Wahrnehmung der

191 II.1 Paragraf der vorliegenden Dissertation.
192 Marx, Leo. The machine in the garden: Technology and the pastoral ideal in America. Oxford: Oxford

University Press, 2000, S. 74.
193 Marx beruft sich auf den Autor des Artikels in Scientific American (S. 194–195).
194 Ebd., S. 195.
195 Unter diesem Begriff verstehe ich die Vernichtung des eigenen Seins. Dieser zerstörende Prozess ist

die Folge des versuchten Eingreifens in die Naturgesetze bzw. der Entwicklung der künstlichen In-
telligenz, d. h. des Ersetzens des Natürlichen durch das Künstliche. Der Begriff wird z. B. von Clau-

2 Das ländliche Ideal und der Verlust der Natur: Technokatarsis statt des Erhabenen

73

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Realität nur konsequent zu sein, was in der Philosophie und Kunst des Postmodernis-
mus dann umfassend seinen Ausdruck gefunden hat.

Die Idee der Autonomie des Selbstbewusstseins erzeugt das Gefühl einer Distanz
gegenüber dem Anderen; das Verhältnis zu ihm kühlt sich ab. Diese eigenwillige Ver-
nachlässigung des Orientierungspunkts kann zur Abtrennung der Selbstidentifizie-
rung führen. Wie wir bei der Analyse der Philosophie der Wahrnehmung sehen,
sucht sich das Bewusstsein einen Modus, mit dem es korrelieren bzw. in dem es als
Ergebnis der Gegenüberstellung neue Daten über das System und seinen eigenen
Platz in diesem erhalten kann. Ohne Gleichsetzung im Rahmen des Systems verliert
das Bewusstsein die Möglichkeit der Selbstidentifizierung. Nur auf sich selbst gerich-
tet, führt es zur Selbstnegierung. Es ist kaum möglich, sich auf die leeren Formen zu
richten, und das Äquivalent des Erhabenen suchen wir in den realen Modi des Da-
seins.

Um die Beschränktheit zu erkennen, braucht das Bewusstsein ein äußeres Reiz-
mittel, das zur Reflexion anregt. Aus diesem Grund ist die Realitätsanschauung der
Katalysator für das Ausgangserlebnis dieses Phänomens. Wir nehmen die Objekte
nicht an sich wahr, sondern fangen das von ihnen reflektiertes Licht auf. Im Dunkeln
können wir die Objekte nur fühlen. Infolgedessen entwickelt sich ein sinnliches Bild
im Bewusstsein. Diese sinnliche Erfahrung ist die Basis für die Herausbildung der
Vorstellungen. Jede Bedeutungslücke versuchen wir mit Bildern bzw. Sinneseindrü-
cken zu füllen. Wie kann man verstehen, was „rot“, „rund“, „hoch“ im Vergleich zu
„grün“, „quadratisch“, „klein“ bedeutet? Es lässt sich mit „Nicht das, was gegeben ist“
zum Ausdruck bringen. Ist es möglich, die Farbe zur Klasse der Objekte zu rechnen?
Sie existiert nicht außerhalb des jeweiligen Kontextes, sei dieser nun „Erdbeere“ oder
„Rubin“. Wir klassifizieren die Objekte unserer eigenen Erfahrung zufolge und fassen
die präziseren zusammen. Es muss betont werden, dass wir am meisten die natürli-
chen Objekte als Beispiel nehmen. Aber die Erdbeere wechselt während der Reifezeit
ihre Farbe, der Rubin entfaltet seinen charakteristischen Farbton beim Wechselspiel
des Lichtes, das sich an seinen Seiten spiegelt. Die Grenzen der Objekte in der Natur
werden in der Geometrie der Fraktale berechnet. Solche (im Sinne einer scharf ausge-
prägten Symmetrie) unscharfen Umrisse nenne ich „Kontur“, in deren Kontext die
Objekte der sinnlichen Erfahrung gegeben sind. Wenn wir uns z. B. den Apfel vorstel-
len, beziehen wir uns im Gedächtnis auf all diejenigen Merkmale, dank derer wir die-
ses Objekt aus einer Reihe unterschiedlicher Objekte auswählen. Und diese Merkmale
sind „rund“, „Frucht“, „am Baum hängend“, „essbar“ etc.

Begonnen haben wir somit mit den geometrischen Merkmalen, mit der Kontur,
die unsere Einbildungskraft uns bietet. Mit dieser Kontur können wir das Objekt er-
kennen. Wir gewähren dem Objekt charakteristische äußerliche Anzeichen und nicht
symbolische, da im Bewusstsein die Hüllen festgehalten werden. Auf welche Weise
haben wir uns die Frucht vorgestellt? Kant nennt diese Prozedur die Auswertung der

dia Opitz, Ulrike Weckel und Elke Kleinau in Tugend, Vernunft und Gefühl (Geschlechterdiskurse der
Aufklärung), 2000, oder von David Friedrich Cless in Versuch einer kirchlich-politischen Landes- und
Kulturgeschichte von Würtenberg bis zur Reformation, 1806, benutzt.

Teil II   Zur Frage nach dem technologischen Determinismus und der Definition der Realität

74

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


grafischen Darstellungen mit Blick auf die reinen Begriffe und führt als Beispiel den
empirischen Begriff „Teller“ sowie den geometrischen Begriff „rund“ an, die auf die
abstrakte „Rundheit“ verweisen. Und diese „Rundheit“ statten wir mit Kennzeichen
aus, mit denen die sinnlichen Erfahrungen einen „Teller“ bauen und als geometri-
schen Begriff fertigen. Als Nächstes ließe sich fragen, ob es möglich wäre, solche Be-
griffe wie „Schall“, „Schweigen“ und „Panik“ zu konkretisieren. Der Schall wird sche-
matisch durch Noten dargestellt, die Partitur kann aber ohne die entsprechende Aus-
bildung nicht verstanden werden; das Schweigen kann man anlässlich des Tons der
Stimme klassifizieren bzw. der Schwingung der Schallwellen, die sich im Raum bre-
chen und grafisch darstellbar sind.

Aber wie steht es mit den Gefühlen an sich? Sie können erst im Vergleich zu an-
deren, gegensätzlichen identifiziert werden. Etwas Unvorstellbares wird symbolisch,
nämlich durch die Analogie vorgestellt. Die realen Objekte, genauer ihre Konturen,
bilden sich aus dem Gedächtnis. Kant nennt diesen Prozess das Produkt des reinen
Einbildungsvermögens a priori. Er behauptet, es sei „etwas“ Ursprüngliches, das die
Einbildung mit der Realität korreliert. Wir sind fähig, abstrakt zu denken, aber wir
urteilen in Bezug auf das Bestehende. Es gibt etwas, so möchte ich anfügen, das die
Prozesse und Phänomene ordnet, eine innere Harmonie, die z. B. den „Teller“ in der
Einbildung gemäß dem Kanon der Töpfereikunst darstellt. Einmal vorgestellt, werden
wir immer eine harmonische „Rundheit“ mit einem gewissen, uns aus unserer eige-
nen Erfahrung bekannten Teller assoziieren.

Aber bedeutet das nicht, dass alles durch unser „inneres Gefühl“ produziert wird?
Was, wenn die reine Vernunft das Produkt unseres Einbildungsvermögens, d. h. im
Hinblick auf die Idee sekundär ist? Das würde eine allgemeine Nachahmung der eige-
nen Einbildungskraft und Fantasie bedeuten. Dann würde es aber keinen Sinn ma-
chen, von Abstraktion zu sprechen, da diese dank der Einbildungskraft dem Konkre-
ten analog wäre, wo es keine „Rotheit“, „Quadratischheit“ oder konkreten Bilder z. B.
der Blume oder des Eiswürfels gibt. Es muss betont werden, dass das Bewusstsein
beim Begreifen zu den geometrischen Begriffen zurückkehrt. In der Einbildung sind
die Abbildungen, die durch die Frage „Was ist es?“ hervorgerufen werden, angelegt.
Mit dieser Fragestellung gliedern wir bereits in abstrakte und konkrete Phänomene.
Sie erscheinen für uns in gleichem Näherungsmaße, da wir ihr Wesen begreifen. Die
räumlichen Charakteristika und die Frage nach dem Abstand sind dabei von aus-
schlaggebender Bedeutung. Wir denken an ein Objekt, so Burke und Gibson, und alle
anderen Objekte treten in den Hintergrund. Dieses unbegrenzte Einbildungsfeld ist
mit den Umrissen der Objekte sowie ihren nominativen Charakteristika gefüllt. Das
Wort ist ein weiteres wichtiges Phänomen des Begreifens, noch eine „Kontur“, ein
sinnlicher Kontext, der im Gedächtnis eine konkrete Assoziation hervorruft. Aus die-
sem Grund kann das Erhabene durch das Wort und das Bild hervorgerufen werden.
Der Akt des Denkens wiederum ist die Bearbeitung der Worte, ein innerer Monolog.
Aber das Wort ist kein abstraktes Phänomen, da es in sich die Grundmerkmale des
Benannten enthält. Oben wurde erwähnt, dass das Bewusstsein ein Bild fixieren kann,
und in diesem Moment sind die anderen Bilder abstrakt. Bei der Frage nach ihren
Charakteristika und deren Hervorrufung werden sie entschlüsselt. Dieser Prozess der

2 Das ländliche Ideal und der Verlust der Natur: Technokatarsis statt des Erhabenen

75

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Einbildungskraft lässt sich mit „?“ markieren. Kant spricht davon, dass er keine Ant-
wort auf die Frage habe, wie die Einbildung möglich ist. Dazu erinnern wir an die
oben genannte These, dass sich das Ich bei der Selbstreflexion verleugnet. Hier finden
wir dasselbe Prinzip der Selbstleugnung der Einbildung, die sich selbst ohne Gegen-
überstellung, also an sich nicht beschreiben kann. Wir haben schon das „?“ gesetzt und
damit die Charakteristika hervorgerufen. Die Fragestellung ist in diesem Fall die Ant-
wort.

Es kann vorkommen, dass die Erwartung einer Antwort als Reaktion zu einem
Unbehagen führt. Dies kann im Kontext des Erhabenen betrachtet werden, was ich
bereits als Ergebnis-Stimulus-Reaktion beschrieben habe, und findet dann statt, wenn
das Bewusstsein Merkmale des Phänomens nicht sofort identifizieren und mit den
anwesenden Kriterien korrelieren kann. Aus diesem Grund wird dieses Phänomen
mit unserem eigenen realen Sein verglichen. Gerade das Erhabene als neue Datenaus-
stattung ermöglicht die Vervollkommnung des Koordinatensystems im Bewusstsein.
Dieser Zustand lässt sich als Übergang bestimmen.

Es steht zu vermuten, dass die neuesten Theorien über das Erhabene die Neube-
arbeitung der Theorie Burkes über die Angst vor dem Unheimlichen sind, wobei ver-
sucht wird, diese durch die Selbstnegierung zu überwinden bzw. durch den Verzicht
auf dieses Koordinatensystem zu überwinden. Diese Selbstnegierung wird im Rah-
men der Theorie über das Kybernetisch-Erhabene analysiert, wo der Kampf gegen
das System und der durch die Idee des ländlichen Ideals ausgelöste Kampf gegen
ideologische Kontrolle beschrieben werden. Aber diese Frage nach dem Unheimli-
chen transformiert sich bei Leo Marx zur Kritik des technologischen Determinismus.

Übergang zum Pessimismus

Diese Gedanken finden ihr Pendant in der Analyse der Kunstwerke, die Marx als
„cultural symbols“ oder Produkte des gemeinschaftlichen Einbildungsvermögens be-
schreibt. Inwieweit diese Einbildung gehen kann, ist am Beispiel der Verwandlung der
unberührten Natur zu Atomtestgeländen zu bemerken. Marx stellt die Frage, was die
Menschen von der Harmonie mit der Natur zur Konfrontation angeregt hat. Trotz
dieses Paradox, so Marx, versucht der Mensch mit der Kunst sich und die eingebüßte
Ruhe erneut zu finden:

The soft veil of nostalgia that hangs over our urbanized landscape is largely a vestige of the
once dominant image of an undefiled, green republic, a quiet land of forests, villages, and
farms dedicated to the pursuit of happiness.196

Der Mensch verliert den Bezug zur Wirklichkeit, und die einzige Quelle der Natur-
existenz ist die Einbildung. Diese Anamnese, „die Nostalgie“,197 personifiziert den

2.1

196 Marx, The machine in the garden, S. 6.
197 Die Nostalgie als das Erlebnis des Naturmenschen, der sich in die urbane Welt versunken sieht, ist

auch von José Ortega y Gasset beschrieben worden (Ortega y Gasset, José: Der Aufstand der Massen.
Hamburg: Rowohlt, 1958), ebenso von Sigmund Freud anhand des unbewussten Wunsches einer

Teil II   Zur Frage nach dem technologischen Determinismus und der Definition der Realität

76

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Versuch, das infolge eigenen Verschuldens entbehrte Bild im Gedächtnis zu behalten.
Aber wie schon in den Werken der Schüler von Marx deutlich wird, ist dieses Bild für
immer verloren, da die Nostalgie durch die Anschauung der urbanen Landschaften
entsteht, die schon als Natur begriffen werden. Unvermeidlich durchbricht das Signal
der Lokomotive als Dissonanz die Harmonie, wie Marx beispielhaft mit der Analyse
von Sleepy Hollow (1844) zeigt.

Diese offensive Kraft der technologischen Zivilisation verdrängt letzten Endes die
Natur aus dem Blickfeld des Menschen. Der Versuch, sie zurückzugewinnen, kommt
Lovejoy zufolge in einem „Semiprimitivismus“ bzw. einem Zwischenzustand der Kor-
relation der Gegensätzlichkeit zum Ausdruck. Der Verlustschmerz transformiert sich
letztlich, wie Leo Marx zeigt, zum Pessimismus, was sich in vollem Maße in der Zeit
des Postmodernismus offenbart hat. Hat die Verkörperung der Ideen während des
wissenschaftlich-technischen Fortschritts zunächst zu einem optimistischen Blick in
die Zukunft beigetragen, ist die Frage nach dem Einfluss der Technologie angesichts
ihrer fatalen Einwirkung revidiert worden – der Zweite Weltkrieg, die Tschernobyl-
Katastrophe, der Vietnamkrieg, all diese traumatisierenden Ereignisse haben laut
Marx zum sozialen Pessimismus geführt. Die Technologie selbst wird nicht durch dis-
krete Artefakte wie die Dampfmaschine repräsentiert, sondern sie ist eine Form der
Kontrolle, sie mystifiziert sich, was zu einem „pessimistic sense of the technological
determination of history“ führt. Gerade der postmodernistische Kritizismus sichert
Marx zufolge die Echtheit des technologischen Determinismus. Dabei spricht er von
der Ambivalenz der Gesellschaft in Bezug auf die Wirkung der Technologien, da „it is
difficult to be clear about the consequences of particular kinds of technical innovati-
on“.198

Marx sieht das Paradoxe in der Situation, in der die Technik die Ursache des zu-
nehmenden sozialen Pessimismus ist, trotz aller Innovationen im Bereich der Medi-
zin, Elektronik, Chemie, Atomenergie etc., diesen Markierungsgrundstoffen der Ära
der Modernität. Wenn, führt Marx weiter aus, in den „privilegierten“ Gesellschaften
von den positiven Seiten der Entwicklung der Medizin und einem optimistischen
Blick auf die Einbeziehung der Technik die Rede ist, wenn es sich beispielsweise um
erfolgreiche Heilverfahren bei gefährlichen Krankheiten oder um die Lebenszeitver-
längerung und die Mortalitätssenkung handelt, dann ist die Lage mit Blick auf die
Länder der Dritten Welt ganz anders, da solche Innovationen ein rasante Wachstum
der Bevölkerung provoziert haben, was wiederum zu Hunger führt. Hier zeigt sich
ein widersprüchlicher Zusammenhang von sozialem Optimismus und Pessimismus,
die von der jeweiligen Gesellschaft abhängen. Hier kommt der Gedanke von einem
gestörten natürlichen Gleichgewicht zum Ausdruck, wenn der adaptive Mechanismus
des Menschen sich in ein progressiv-aggressives Streben nach einer totalen Kontrolle
verwandelt hat. Entsprechende Vorstellungen entstanden in der Zeit der Aufklärung,

Person nach „Freiheit“ (Freud, Sigmund. Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse. Frankfurt
a. M.: S. Fischer, 1969).

198 Marx, Leo. The idea of „Technology“ and postmodern pessimism. In: Does technology drive history. The
dilemma of technological determinism (hrsg. v. Merritt Roe Smith und Leo Marx). Zweite Ausgabe.
Cambridge/London: MIT Press, 1995, S. 238.

2 Das ländliche Ideal und der Verlust der Natur: Technokatarsis statt des Erhabenen

77

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


als in der Gesellschaft ein „trust in the virtually limitless expansion of new knowledge
of – and thus enhanced power over – nature“199 herrschte.200

Es lässt sich an eine erfolgreiche Entwicklung der Landschaft „in den richtigen
Händen“ denken. Dabei ist wichtig, bei dem eben angeführten Zitat die Aufmerksam-
keit auf die Vorstellung einer ursprünglich bösen und unfreundlichen Natur zu rich-
ten, die man seinen Bedürfnissen anpasst und vor deren schädlichen Auswirkungen
man sich dadurch zu schützen sucht. Darin kann man eine Analogie mit der Theorie
von Burke über die Natur als die Quelle des Erhabenen sehen. Aber hier liegt der
Schwerpunkt auf der Gefahr einer Umlenkung der Energie des „Siegers“ in eine ande-
re Richtung: Da die feindliche Natur schon bekämpft ist, ist die Aufmerksamkeit auf
die Gesellschaft als neuen Kampfplatz für die Selbstbehauptung und die Förderung
der eigenen Dominanz zu richten. Die Technik spielt dabei eine wichtige Rolle. Aus
diesem Grund könnte die These von Leo Marx von dem Unvermögen der Technik,
eine Transformation in der Gesellschaft zu bewirken, aus einem anderen Blickwinkel
betrachtet werden: Die Technik als selbstbewusstes Phänomen kann noch nicht auf
den Verlauf der Geschichtsentwicklung einwirken. Der Mensch braucht sie noch als
Instrument, obwohl sie schon seine Gedanken beeinflusst, da er die strategischen Ent-
scheidungen trifft, indem er sich in ihrer unmittelbaren Umgebung befindet und die
passenden Lösungen der entstehenden Probleme ausgehend vom Vorhandensein der
passenden technischen Vorrichtungen findet.201

Dem würde ich hinzufügen, dass das genannte Paradox nicht nur mit der Zeit der
Aufklärung verbunden ist, sondern auch mit der von Marx erwähnten Periode der
Eroberung des amerikanischen Kontinents. In diesem Fall würde ich das ländliche
Ideal den progressiv-regressiven Blick auf die Welt nennen, eine antinomische Durch-
querung der Vergangenheit und der Zukunft in einer von Nostalgie (das rückwärtsge-

199 Ebd., S. 239.
200 In diesem Kontext einer „privilegierten“ und „unterprivilegierten“ Gesellschaft ist es angebracht,

sich an Ludwig Trepl Charakterisierung der Technik „als Natureigenschaft der Rasse“ zu erinnern:
„In der NS-Ideologie dagegen [im Vergleich zum klassischen Konservativismus] kann die nordische
Rasse aufgrund ihrer Kraft und ihrer überlegenen Technik ihre Herkunftslandschaft verlassen. Sie
muss es sogar tun, soll sie nicht degenerieren. Sie würde also, genau umgekehrt wie im Konservati-
vismus, zu Hause degenerieren. Denn wenn das wesentliche Verhältnis des Menschen zur Natur die
Bewährung im Kampf ist, dann bedeutet der Sieg in diesem Kampf, dass das Leben in der ursprüng-
lich so rauen Natur bequem geworden ist, und daraus folgt höchste Gefahr. Der Sieger muss ja nicht
mehr kämpfen, also wird er verweichlichen. Darum muss er woanders erneut den Kampf aufneh-
men“ (Trepl, Ludwig. Die Idee der Landschaft. Eine Kulturgeschichte von der Aufklärung bis zur Öko-
logiebewegung. Edition Kulturwissenschaft, Bd.16. Bielefeld: transcript, 2012, S. 205).

201 Die Technik als die Notwendigkeit gegen die „Ausartung“ der Gesellschaft wird von Trepl auch im
Kontext des Vergleichs mit der natürlichen Landschaft analysiert, die als die Quelle des Rückschrit-
tes, von dem man sich befreien muss, beschrieben wird. In diesem Kontext wird die Idee von Marx
vertieft: „So wird nicht nur die Landschaft, die immer ländlich ist, zum Symbol idealer Gesellschaft
[Epoche der Aufklärung], sondern auch das Landleben zum Ideal. Auf diese Weise entsteht ein Wi-
derspruch im aufklärerischen Denken: das Landleben ist das Ideal, zugleich ist es aber der Inbegriff
der Rückständigkeit. Nirgends gibt es mehr Unvernunft und Unfreiheit als auf dem Land mit seinen
nach wie vor mittelalterlich-feudalen gesellschaftlichen Verhältnissen. Dieser Widerspruch führt
später zur konservativen Wende der Idee der Landschaft. Das Ideal des Landlebens richtet sich
dann nicht mehr kritisch gegen die Fürstenhöfe und damit gegen die alte Welt, sondern gegen die
Großstadt und damit gegen die moderne Welt“ (ebd., S. 95–96).

Teil II   Zur Frage nach dem technologischen Determinismus und der Definition der Realität

78

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


wandte Streben) und utopischer Hoffnung (das Erbe der Aufklärungszeit) umhüllten
Gegenwart. Solch eine progressiv-regressive Methode der Wirklichkeitserkenntnis
lässt sich als ewiger Übergang vom Mythos zum Logos bezeichnen, als die Desakrali-
sation des Weltprozesses mit der nachfolgenden Mystifizierung der materiellen Er-
gebnisse dieser Tätigkeit als „die ewige Rückkehr“.

Letzten Endes – und dies nicht ohne Tätigkeit der Machthaber – wurde die Vor-
stellung von den technischen Innovationen als der Bedingung des menschlichen Fort-
schritts dominant. Gerade in dieser Entgegensetzung des Konservativen und des Pro-
gressiven hat Letzteres die Oberhand gewonnen, wenn es darum geht, die Vorstellung
von der bösen Natur zu suggerieren. Es regiert die öffentliche Stimmung, proklamiert
die Notwendigkeit der Technologieentwicklung und festigt dadurch die eigene Macht.
In diesem Kontext zeigt sich die Idee „der ewigen Rückkehr“ in dem Streben zur Sa-
kralisierung der Macht und der Ergebnisse ihrer Tätigkeit. Indem das Technisch-Pro-
gressive den Platz des Absoluten einnimmt und sich an die Stelle des Transzendenten
setzt, scheint es nichts Besonderes mehr zu sein, wenn das Erhabene allgemein als
technisch aufgefasst wird. Die neue Quelle der Dominanz wird sakralisiert und der
Weg zum wahren Absoluten – zum natürlichen und himmlischen – wird blockiert.
Der Pessimismus wiederum wird durch den Protest gegen die Verschiebung der ob-
jektiven Moral, die Bewusstseinsmutation und die Ermutigung des Niedrigen – so-
wohl im Kontext des Körperlichen und Immanenten als auch als moralische Bewer-
tung und unterbewusste Ermutigung der negativen Ereignisse und Erscheinungen in
der Gesellschaft – hervorgerufen.

Dieser soziale Pessimismus entsteht dank der Technologien – meines Erachtens
zeigt sich hier das markanteste Beispiel einer gewissen Widersprüchlichkeit bei Marx,
der einerseits den technologischen Determinismus verneint und andererseits von der
unvermeidlichen Wirkung der Technik auf das Bewusstsein spricht. Und trotz dieses
Pessimismus kann der Mensch in der Interpretation von Marx die Industrialisierung
als Katalysator der erhabenen Ideen, genauer des Technisch-Erhabenen, wahrnehmen.
Bei diesem Widerspruch lässt sich von einer Substitution von Konzepten sprechen,
wenn man im Technisch-Erhabenen jenes Ergebnis der Anschauung erkennt, das im
Prinzip nichts anderes als die Technokatharsis bzw. die Selbstberuhigung, die Mimi-
kry der aggressiven Umgebung und die Suggestion der Notwendigkeit der Angst als
Verständnisbedingung ist. In der Gesellschaft, in der die Industrie den Humanismus
abgelöst hat, sieht man im Erhabenen die Quelle des Schreckens.

Marx macht einen Vorschlag, was der Ausweg aus der Situation der Dominanz
der Idee über die Ausweglosigkeit in der modernen Gesellschaft sein könnte:

The crucial case is that of “technology” itself. To be sure, we intuitively account for the
currency of the word in its broad modern sense as an obvious reflex of the increasing pro-
liferation, in the nineteenth century, of new and more powerful machinery. But, again,
that truism is not an adequate historical explanation. It reveals nothing about the precon-
ditions – the specific conceptual or expressive needs unsatisfied by the previously existing
vocabulary – that called forth this new world. Such an inquiry is not trivial, nor is it “me-
rely” semantic. The genesis of this concept, as embodies in its elusive prehistory, is a dis-
tinctive feature of the onset of modernity. Not only will it illuminate the rise of “technolo-
gical pessimism”, but it will help us to see that phenomenon, far from being a direct reflex

2 Das ländliche Ideal und der Verlust der Natur: Technokatarsis statt des Erhabenen

79

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


of recent events, is an outcome of the very developments that called into being, among
other salient features of modernity, the idea of “technology”.202

Es muss betont werden, dass Leo Marx den Begriff „Technologie“ als abstrakt, sozio-
logisch und politisch neutral bzw. als „the realm of the instrumental“203 beschreibt.
Der Schüler von Marx, David Nye, wiederholt diese These von der Streitigkeit der Be-
hauptung einer Dämonisierung der Technologie, die als etwas dem Menschen Feind-
liches beschrieben wird. Die Technik begleitet uns Nye zufolge unsere ganze Ge-
schichte hindurch und ist das Instrument der Umgestaltung der Realität an unsere
Bedürfnisse. Sowohl Marx als auch Nye führen zur Verteidigung ihrer These den Be-
griff „techné“ ins Feld und sehen die moderne „technology“ als daraus abgeleitet an.
Meines Erachtens geht es hier jedoch um die Substitution von den Konzepten, da das
griechische τέχνη (techné) das Handwerk bzw. eine schöpferische Tätigkeit und die
Verkörperung des kreativen Vorhabens im natürlichen Material bedeutete. Solch eine
demiurgische Tätigkeit wurde nach den Kriterien der Schönheit, der Zweckdienlich-
keit und der Qualität des zu schaffenden Objekts bewertet. Aristoteles z. B. spricht
nicht von der dialektischen Einheit der Wissenschaft und der Technik, da in seinem
Verständnis τέχνη mit der sinnlichen Erfahrung verbunden ist (und am Beispiel der
Fantasie lässt sich davon nur als bedingt-vernünftige Tätigkeit sprechen), während
„ἐπιστήμη“ (episteme, die Kenntnis der Ursachen von den Erscheinungen) der Sphäre
des Nachdenkens bzw. der Wissenschaft angehört. Insofern erscheint es eher irrefüh-
rend, τέχνη als Argument zugunsten der modernen Technologien anzuführen. Dies
trifft vor allem zu, wenn wir uns hier an die wissenschaftlich-technische Revolution
und die Herrschaft der Idee von der Notwendigkeit der Entwicklung der Wissen-
schaft und der Technologie als nötige Bedingungen des Fortschritts des Wissens erin-
nern. Folglich lässt sich τέχνη in seiner eigentlichen Bedeutung nicht als substantielle
Basis für die objektive Realität bezeichnen.

Marx macht eine Bemerkung in Bezug auf die Rolle der Technik in der Entwick-
lung der Geschichte:

A common tendency of contemporary discourse, accordingly, is to invest “technology”
with a host of metaphysical properties and potencies, thereby making it seem to be a de-
terminate entity, a disembodied autonomous causal agent of social change – of history.
Hence the illusion that technology drives history. Of all its attributes, this hospitality to
mystification – to technological determinism – may well be the one that has contributed
most to postmodern pessimism.204

202 Ebd., S. 241–242. Auf den Zusammenhang der Politik und der Technologie achtet auch Walther Ch.
Zimmerli: „Ebenfalls ambivalent ist die Beziehung von Politik und Technologie. Auf der einen Seite
nämlich muß sich die Politik der Technologien in den wichtigsten Bereichen bedienen, auf der an-
deren Seite aber muß sie auf die gesellschaftliche Akzeptanzproblematik reagieren. Es ergibt sich
mithin in der Innen- wie in der Außenpolitik der Typus einer reflexiven Technologieplanung, die
die Folgen der Technik mit einzubeziehen vorgeben muß, ohne dies indessen faktisch zu können.
Große und kleine, harte und sanfte, High-tech und Alternativ-Technologie koexistieren unvermit-
telt als Ziele politischen Handelns, und die hier allenfalls geltend zu machende Notwendigkeit einer
Differenzierung nach der unterschiedlichen Politik verschiedener Länder ist bei genauerem Zuse-
hen eine vernachlässigenswerte Größe“ (Zimmerli, Das antiplatonische Experiment, S. 25).

203 Marx, The idea of „Technology“ and postmodern pessimism. In: Does technology drive history, S. 248.
204 Ebd., S. 249.

Teil II   Zur Frage nach dem technologischen Determinismus und der Definition der Realität

80

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


In diesem Zusammenhang möchte ich auf die Widersprüche in den Behauptungen
von Marx über das Technisch-Erhabene und den technologischen Determinismus
verweisen. Letzteres nennt er die Mystifikation, den Versuch, der Technik einen me-
taphysischen Sinn zu verleihen, und gleichzeitig spricht er von dem Vorhandensein
erhabener Züge. Aber auf welche Weise könnte dann das Erhabene, das mit dem
Transzendenten verbunden ist, mit der laut Marx immanenten Technik korreliert
sein?

Nye arbeitet, gestützt auf Burkes Auslegung, das Konzept des Technisch-Erhabe-
nen aus. Obwohl Burke von der Möglichkeit des Vorhandenseins erhabener Zeichen
in den menschlichen Werken spricht, ist von der Erfüllung der Hauptbedingung die
Rede: von der Überlegenheit und Majestät solcher Objekte im Vergleich zum Men-
schen, die ihm Denkanstöße über die Grenzen der eigenen Natur hinaus geben. Bur-
ke spricht auch von dem entzückten Schrecken angesichts des Unmanifestierten und
Fremden, dem Schrecken vor dem unbekannten Anderen. Auf welche Weise könnten
die von Nye aufgegriffenen Thesen von Marx die Basis für die Behauptung bilden,
dass das Phänomen des Erhabenen ein technisches sei, wenn doch sogleich die Idee
des technologischen Determinismus abgelehnt wird?

In diesem Zusammenhang scheinen mir Skott Bukatmans Überlegungen zur
Technik als einer Personifizierung „des schrecklichen Ungeheuers“, des erschrecken-
den und mysteriösen Anderen produktiver zu sein. Dabei ist auf einen weiteren Wi-
derspruch im Konzept von Nye, dessen Theorie im dritten Teil der Dissertation ein-
gehend analysiert wird, hinzuweisen. Er zitiert die Eindrücke von General Groves aus
dem Top Secret Memorandum, in welchem er die Atombombenexplosion beschrieben
hatte. Groves gab zu, von der Schönheit des Anblicks fasziniert und gleichzeitig er-
schrocken gewesen zu sein wegen der Analogie mit dem Tag des Jüngsten Gerichts
und der Vergeltung für Sünden, was die Negation des eigenen Seins aufgrund der
Verhältnisse, die durch seine Schuld entstanden sind, bedeutet. In dieser Beschrei-
bung findet sich die Idee des technologischen Determinismus bzw. dessen, in eine au-
ßer Kontrolle geratene Situation geraten zu sein, aber auch der Berührung des Myste-
riums. Der Text des Memorandum erinnert in gewisser Weise an Burkes Beschrei-
bung des Erhabenen als einer begeisterten Furcht vor einem den Willen erdrücken-
den Ereignis. Der Verlust der Kontrolle ist das Symbol für die Einwirkung dieses Zu-
standes als einer Macht der Unterdrückung. Folglich wird die Quelle des zunächst ge-
beugten Willens bzw. das Ereignis höherer Gewalt als erhaben angesehen. In diesem
Fall ist es inkonsequent, wenn Marx die Idee des Postmodernismus als Reaktion auf
diese Ereignisse – er selbst erwähnt die Unruhen in Vietnam – als falsch ansieht: Ak-
zeptiert er zunächst den sozialen Pessimismus als Folge auf das Empfinden eines Vor-
bestimmtseins, d. h. auf den Determinismus, so verneint er in der Folge die Möglich-
keit der Technik, auf den Gang der Geschichte zu wirken.

Obwohl er der Technik die Rolle als die Grundursache der Gesellschaftsverände-
rung aberkennt, macht Marx die folgende Bemerkung über das politische System
Amerikas und die Heranziehung der Technik als Unterdrückungsinstrument:

[T]he simple republican formula for generating progress by directing improved technical
means to societal ends was imperceptibly transformed into a quite different technocratic

2 Das ländliche Ideal und der Verlust der Natur: Technokatarsis statt des Erhabenen

81

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


commitment to improving “technology” as the basis and the measure of – as all but consti-
tuting – the progress of society. This technocratic idea may be seen as an ultimate, culmi-
nating expression of the optimistic, universalist aspirations of Enlightenment rationalism.
But it tacitly replaced political aspirations with technical innovation as a primary agent of
change, thereby preparing the way for an increasingly pessimistic sense of the technologi-
cal determination of history.205

Marx betrachtet ironisch die Fortschrittsidee und charakterisiert sie als „historical ro-
mance“, während er die Philosophen der Aufklärungsepoche, die vom Fortschritt zu
träumen wagten, als Utopisten bezeichnet. Eine wichtige Behauptung betrifft die Ver-
änderung der Rolle der Technologie im 20. Jahrhundert:

In many modernist, technocratic interpretations of the romance, “technology” so domina-
ted the action as to put most other players in the wings; in the final act, a happy ending
confirmed the vaunted power of technology to realize the dream of Progress. In the after-
math of World War II, however, what had been a dissident minority’s disenchantment
with this overreaching hero spread to large segments of the population. As the visible ef-
fects of technology became more dubious, modernism lost its verve and people found the
romance less and less appealing. After the Vietnam era, the ruling theme of Progress came
to seem too fantastic, and admirers of the old Enlightenment romance now were drawn to
a new kind of postmodern tragicomedy.206

Marx geht davon aus, dass die 60er Jahre des 20. Jahrhunderts den utopischen Ideen
der Aufklärungszeit zum letzten Mal als Zuflucht dienten. Er macht in ihnen eine fal-
sche Form der technokratischen Mentalität aus. Die Entstehung des Postmodernis-
mus und des Pessimismus vergleicht Marx mit der Reaktion auf die Unruhen von
1968:

Thus, postmodernism embodied, from its birth, a strong current of technological pessi-
mism. It was a pessimism whose distinctive tenor derived from the adversary culture’s ina-
bility, for all its astonishing success in mobilizing the protest movements of the 1960 s, to
define and sustain an effective anti-technocratic program of political action.207

In The Neo-Romantic Critique of Science behauptet Leo Marx, dass die Quellen der
Verneinung der modernen Technologien einerseits in den teleologischen und religiö-
sen Konzepten lägen, andererseits aber auch „a defence of the older, aristocratic, hu-
manism“208 seien. In die amerikanische Literatur gelangte die europäische Kritik der
Wissenschaft Marx zufolge durch Ralph Waldo Emersons transzendentes Werk Na-
ture (1836).209 Konsequenzen lassen sich anhand der Frage nach der Korrelation des
Natürlichen, Künstlichen und Mechanischen erkennen. Diese Korrelation symboli-
siert einen Kampf um die Formen des ursprünglichen Wissens, in dem, betrachtet
man die Expansion der Technologie, die Menschheit fast verloren scheint. Marx fügt
hinzu:

205 Ebd., S. 251.
206 Ebd., S. 253.
207 Ebd., S. 255.
208 Marx, Leo. The Neo-Romantic Critique of science. In: Pilot and the Passenger: essays on literature,

technology and culture in the United States. New York/Oxford: Oxford University Press, 1988, S. 161.
209 Ebd., S. 164.

Teil II   Zur Frage nach dem technologischen Determinismus und der Definition der Realität

82

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


[T]he pastoralist’s viewpoint entails neither an uncritical embrace of material progress nor
its total repudiation. What matters most in the pastoral dispensation is the proper sub-
ordination of all material concerns to the satisfactions of the inner life, whether they are
defined in moral, aesthetic, political, or religious terms.210

Dem entspricht, dass die Ländlichkeit „has won the favor of many of Western cul-
ture’s most gifted artists, writers and intellectuals“.211

Abgesehen von den oben aufgezählten Ursachen der Entstehung des sozialen Pes-
simismus weist Marx auch auf den Atombombentest und die darauf folgende Zerstö-
rung Hiroshimas sowie auf das Wettrüsten, die totale Beobachtung mittels der elek-
tronischen Geräte, die Eskalation der Gewalt in Vietnam, den sauren Regen etc.
hin.212 Alle negativen Stimmungen in der Gesellschaft, die sich aus diesen „shocking
events“ ergeben, fasst Marx im Begriff „Fatalismus“ zusammen:

Those events may tell us why the change is occurring at this time, but they do not account
for the powerful attraction the dark, fateful, well-nigh apocalyptic idea of “technology”
now exercises upon the imagination.213

In dieser Passage ist die Hauptthese der Theorie über das Kybernetisch-Erhabene ent-
halten: Die Technik ist die Widerspiegelung des Unheimlichen, des schreckenden
Nichts und die Verkörperung der Vorstellungen Burkes vom Terror.

Marx selbst interessiert sich allerdings mehr für die Modifikation der Einbildung
als Ergebnis der Erarbeitung und Anschauung der technischen Innovationen. Ihm
zufolge ist die Rede von einem „American belief system“, von dem kapitalistischen
Blick der ersten Kolonisten auf die Welt, der „mechanical invention as a communal
possession“. Dies meint nichts anderes als ein Manifest der Industrialisierung, die
durch die Betriebe, Dampfmaschinen, Eisenbahnen und Telegraphen als „dominant
progressive world-view“ verkörpert worden ist. Marx spricht von dem Gegensatz zwi-
schen „Old World Arts“ und „New World nature“. In der Verneinung der Vergangen-
heit, also in der Modernität, macht sich schon der Übergang zum Postmodernismus
bemerkbar. Der Jubel im Zuge der triumphalen Unterdrückung der Natur wurde als
„ravage of the continent“ betrachtet.

Der eindimensionale Mensch: das Problem der Entsublimierung

Den Begriff von der Kontrolle als „Unfreiheit“, wie sie auch Leo Marx im Kontext
„der politischen Imagination“ analysiert hat, verbindet Herbert Marcuse (1898-1979),
der Autor des Eindimensionalen Menschen, mit der Entwicklung der Technologien,
dem Unterscheidungsmerkmal der industriellen Gesellschaft:

Politische Macht setzt sich heute durch vermittels ihrer Gewalt über den maschinellen
Prozeß und die technische Organisation des Apparats. Die Regierung fortgeschrittener

2.2

210 Ebd., S. 187.
211 Ebd., S. 188.
212 Ebd., S. 182–183.
213 Ebd., S. 183.

2 Das ländliche Ideal und der Verlust der Natur: Technokatarsis statt des Erhabenen

83

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


und fortschreitender Industriegesellschaften kann sich nur dann behaupten und sichern,
wenn es ihr gelingt, die der industriellen Zivilisation verfügbare technische, wissenschaft-
liche und mechanische Produktivität zu mobilisieren, zu organisieren und auszubeuten.214

Man kann behaupten, dass die Idee des ländlichen Ideals im Endeffekt scheitert, weil
die Machthabenden, die an der Entwicklung der Technologie unter wirtschaftlichen
Gesichtspunkten interessiert sind, eine totale Kontrolle der Gesellschaft ausüben und
die Bürger überzeugt sind, dass das Ersetzen des Natürlichen durch Künstlichen un-
vermeidbar ist.

Das Ergebnis solcher Veränderungen des Bewusstseins ist laut Marcuse nicht nur
die Vereinfachung dieses Bewusstseins, sondern der Übergang zur Eindimensionalität
und ein Mangel an Entwicklungsalternativen. Dabei setzt Marcuse keine Hoffnung
auf die Entstehung von Phänomenen wie z. B. dem Technisch-Erhabenen, da der Pro-
zess der Eindimensionalität die vollkommene Entsublimierung, den Verlust der höhe-
ren Eigenschaften präsumiert und erhabene Worte über die Freiheit und die Gleich-
heit, die in den Medien immer wieder wiederholt werden, sich in leeren Schall ver-
wandeln:

Institutionalisierte Entsublimierung erscheint so als ein Aspekt der „Bewältigung der
Transzendenz“, wie die eindimensionale Gesellschaft sie erreicht hat. Ganz wie diese Ge-
sellschaft im Bereich der Politik und höheren Kultur dazu tendiert, die Opposition (die
qualitative Differenz!) abzubauen, ja aufzusaugen, so auch in der Triebsphäre. Das Ergeb-
nis ist ein Absterben der geistigen Organe, die Widersprüche und Alternativen zu erfas-
sen, und in der einen verbleibenden Dimension technologischer Rationalität gelangt das
Glückliche Bewußtsein zur Vorherrschaft.215

Hierin kann eine Bestätigung meiner Hypothese des Übergangs von der „lebendigen“
zur „unlebendigen“ Intelligenz gesehen werden, die die künstliche Natur als die einzig
mögliche begreift. Dabei ist die Künstlichkeit der Intelligenz, die als das Unterschei-
dungsmerkmal der entpersonalisierten Maschine gilt, der Transformation der
menschlichen Natur ausgesetzt, die mit der repressiven Umwelt verbunden ist. Der
Mensch schafft mit den technischen Innovationen lediglich eine vollkommenere Ko-
pie.

Marcuse spricht von dem Verlust der Kunst als Ableugnungsrationalität, als „Gro-
ße Weigerung“ und höchste Form des Protests. Diese Behauptung kann mit der Fest-
stellung von Leo Marx verbunden werden, wenn er von der Unmöglichkeit der Über-
windung seitens der Schriftsteller und Künstler, von der Mechanik als Form der
künstlerischen Darstellung und dem Einbruch der Technologie in die ländliche Land-
schaft spricht. Marx verweist auf die Versuche der Künstler, sich in Protestgruppen zu
vereinigen, was für die wahre Kunst bezeichnend sei. Aber diese Versuche waren
nicht von Erfolg gekrönt. Marcuse gibt eine erschöpfende Antwort auf die Frage nach
den Ursachen solchen schöpferischen Pechs:

214 Marcuse, Herbert. Der eindimensionale Mensch (übers. v. Alfred Schmidt). Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp, 1989, S. 23.

215 Ebd., S. 98.

Teil II   Zur Frage nach dem technologischen Determinismus und der Definition der Realität

84

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Jetzt wird diese wesentliche Kluft zwischen den Künsten und der Forderung des Tages, die
in der künstlerischen Entfremdung offen gehalten wurde, durch die fortschreitende tech-
nologische Gesellschaft immer mehr geschlossen. Und indem sie geschlossen wird, wird
die Große Weigerung ihrerseits verweigert; die „Dimension des Anderen“ wird vom herr-
schenden Zustand aufgesogen. Die Werke der Entfremdung werden selbst dieser Gesell-
schaft einverleibt und zirkulieren als wesentlicher Bestandteil der Ausstattung, die den
herrschenden Zustand ausschmückt und psychoanalysiert. Sie werden so zu Reklamearti-
keln – sie lassen sich verkaufen, sie trösten oder erregen.216

Als Ergebnis dieser Entsublimierung gilt das Vorhandensein des Schreckens und der
Lust, die fälschlicherweise als „erhaben“ bezeichnet werden. Hier wird erneut aufge-
zeigt, warum es unmöglich ist, das Wahre durch das Technisch-Erhabene zum Aus-
druck zu bringen: Der Schrecken und die Lust selbst, die Emotionen ohne transzen-
dente Basis, sind nur das eingebüßte Mysterium. Die Absage an die Natur ist in ihrem
Kern eine Absage an den Logos und eine Zerstörung der Harmonie. Es bleibt nur die
Reaktion des Zuschauers auf den äußerlichen Reiz, ein Verhältnis aus actio und reac-
tio, es bleibt die Befriedigung der psychologischen Bedürfnisse in den Produkten der
Unterhaltungsindustrie, die in der modernen Gesellschaft immer gröbere Formen an-
nehmen, welche an eine echte Bedrohung grenzen. Das wahre Erhabene als die Evo-
lution der Intelligenz wird durch die Technokatharsis ersetzt. Der Begriff sei hier ein-
geführt als Begründung für die Auswechslung des Natürlichen und des Künstlichen
bzw. für die Repression, den Regress und als Ergebnis der Selbstnegierung. Aus die-
sem Grund wurde vorliegende eine komparative Analyse des Erhabenen und der Ka-
tharsis durchgeführt: Die „Vor-/Darstellung“ und die „Gewalt“, die ich als grundle-
gende Bindeglieder dieser Phänomene definiert habe, bedeuten nämlich die Natür-
lichkeit und die Künstlichkeit. Im Fall der Katharsis geht es um künstliche Ursachen
(das Theaterstück), die das Bewusstsein auf offenkundig erdichtete Situationen re-
agieren lässt. Sie ist das Ergebnis der Einwirkung mittels eines Informationsflusses auf
die Intelligenz und der Reaktion auf das neue Wissen, der freiwilligen Gewalt, der
Umgestaltung des Bewusstseins im Einvernehmen mit den eingegangenen Informa-
tionen. Die Repression in Bezug auf das Bewusstsein von außen (die künstlich produ-
zierte Situation) zeugt von der Unmöglichkeit der Entwicklung, aber auch von der
Unterdrückung. Wenn wir in der Verbreitung der Technologien eine Form der Unter-
drückung der Transzendenz erkennen, können wir das Technologische nicht länger
erhaben nennen und müssen von einer Pseudokatharsis – einer Technokatharsis –
sprechen.

Die Allegorie des Piloten und des Passagiers

Leo Marx analysiert das idyllische Konzept von Ralph Waldo Emerson in Nature, das
zwei Monate vor Sleepy Hollow veröffentlicht wurde. Emerson revidiert die Idee über
das Erhabene in der neuen, auch technisch zu nennenden Lesebestätigung. Er ver-
gleicht die Fahr eines Zuges, der unerbittlich von Stadt zu Stand vorrückt, mit dem

3

216 Ebd., S. 84.

3 Die Allegorie des Piloten und des Passagiers

85

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Flug eines Raubvogels, der sein Gebiet vom Himmel herab betrachtet als das Zeichen
der zweiten, künstlichen Natur. Nach Emerson sind wir Zeugen der Geburt einer
neuen Ära, einer neuen Welt. Obwohl er die Natur als eine transzendente Kraft, die
mit Gott verbunden ist, beschreibt, wovon auch schon weiter oben die Rede war, be-
zeichnet er den Menschen als den Herrn der Natur. Nach Emersons Bemerkung:

Nature is thoroughly mediate. It is made to serve […]. It offers all its kingdom to man as
the raw material which he may mould into what is useful […]. One after another his vic-
torious thoughts comes up with and reduces all things, until the world becomes at last on-
ly a realized will, – the double of the man.217

Widersprüchlich erscheint allerdings, dass Emerson der unberührten Natur die Wi-
derspiegelung des „unacknowledged“ zuspricht. Marx behauptet, dass Emerson seine
Überlegungen aus der postkantischen Philosophie geschöpft habe. Die Entgegenset-
zung des „natural“ und der urbanen Landschaft „invokes the familiar distinction, in-
directly derived from Kant, between two faculties of mind: Understanding and Rea-
son“,218 wobei die erstgenannte Fähigkeit der empirische Modus, die zweite eine spon-
tane, mythopoetische und intuitive Wahrnehmung ist. Hier stellt sich die Frage, die
auch ich analysiere, nach der Auswertung der Einbildungskraft und der Fantasie im
Hinblick auf die Dualität der Wahrnehmung, die sich in der dualen Natur des Erha-
benen widerspiegelt. Marx selbst erwähnt diesen Konflikt, wie er für die Epoche der
Modernität typisch ist – den Konflikt zwischen zwei Modi der Perzeption, dem analy-
tischen und dem ästhetischen. Er nennt es das Paradox der Beziehung zwischen Pilot
und Passagier, zwischen Lotse und Reisendem:

There are many differences between these two ways of life, but the most important is the
relation to nature fostered by each. The passengers are strangers to the river. They lack the
intimate knowledge of its physical character a pilot must possess. As spectators, well-trai-
ned to appreciate painted landscapes, they know what to look for. They enjoy the play of
light on the water, this aesthetic response to nature, given the American geography, Cle-
mens219 inevitably associates with the cultivated, urban East. But the pilot, on the other
hand, is of the West, and his calling such that he can scarcely afford to look upon the river
as a soft and beautiful picture. He is responsible for the steamboat. To navigate safely he
must keep his mind on the menacing “reality” masked by the trail that shines like silver.220

Diese Dualität zeigte sich auch in Bezug auf die Natur des Menschen. Marx führt das
Zitat aus Walden von Henry Thoreau an, wo der Autor von „anti-life“ spricht, von
dem Menschen, der sich, dank der Besinnung auf die Selbstständigkeit seines Lebens,
symbolisch in eine Maschine verwandelt hat: „[I]t may well be conducive to material
progress, but it also engenders deadly fatalism and despair“.221

217 Emerson, Ralph Waldo. Complete works, 11 Bde. Boston/New York: Houghton Mifflin Company,
1885, I, 19, S. 45.

218 Marx, The machine in the garden, S. 233.
219 Siehe Mark Twains Erzählung Life on the Mississippi von 1883.
220 Marx, Leo. The pilot and the passenger: landscape conventions and the style of Huckleberry Finn. In:

Pilot and the Passenger: essays on literature, technology and culture in the United States. New York/
Oxford: Oxford University Press, 1988, S. 22–23.

221 Ebd., S. 248.

Teil II   Zur Frage nach dem technologischen Determinismus und der Definition der Realität

86

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Psychologie der Wahrnehmung

Die Frage nach dem Erhabenen ist detaillierter im Kontext der Psychologie der Wahr-
nehmung und des Wesens der Fantasie zu betrachten. Einerseits lässt sich damit das
von Leo Marx beschriebene Problem näher betrachten, andererseits wird das Wesen
dieses Phänomens selbst erleuchtet.

Rudolf Arnheim (1904–2007) zieht eine Parallele zwischen der Gestaltpsycholo-
gie und der künstlerischen Bildwahrnehmung und ihrer Fixierung im Bewusstsein.
Diese Fixierung wirkt sich erstens produktiv auf den oben genannten Prozess und
zweitens auf die Zeitdauer des Bestehens des Bildes im Gedächtnis aus. In Art and
visual perception222 unterzieht er die klassischen und modernen Kunstwerke einer ge-
nauen Analyse, was mit der Forschung von Kant und den dortigen Organisations-
prinzipien der künstlerischen Formen und ihrer Wahrnehmung im Prozess der visu-
ellen Erkenntnis der Welt verglichen werden kann.Eine wichtige Rolle spielen bei der
Wahrnehmung die Eigenschaften des künstlerischen Werkes selbst. Im Kapitel „Ba-
lance“ führt Arnheim als Beispiel die unausgeglichene Komposition, und zwar eine in
ein weißes Quadrat platzierte schwarze Scheibe, an.223 Wird die Scheibe aus dem
Zentrum des Quadrats verschoben, fühlt der Rezipient die Nichtsättigung, da er visu-
ell auf die Asymmetrie und die strukturelle Falschheit fixiert ist. Im Gegensatz dazu
wird sich bei einer harmonischen Anordnung der Gegenstände im Bewusstsein ein
ganzheitliches Bild entwickeln, was zur Entstehung einer ganzheitlichen Emotion bei-
trägt.224

Was die Relevanz eines ganzheitlichen Bildes betrifft, ist auf die weiter oben
schon erwähnte Analyse der Eindrücke bei der Anschauung einer Pyramide in Kants
Kritik der Urteilskraft hinzuweisen. Ein grandioser Eindruck stellt sich erst bei einem
fixierten Standpunkt ein, und der erhabene Zustand kann erst bei der Anschauung
der Realität als Ganzes entstehen. Nach Kant verletzt die Disproportion der Organis-
men oder der Gegenstände im Raum die Natürlichkeit. Eine Asymmetrie zerstreue
die Aufmerksamkeit, und man könne – eine Behauptung, die aus meiner Sicht sehr
strittig ist – das Objekt nicht ästhetisch betrachten, wenn man gezwungen ist, seine
geometrischen Formen zu analysieren. Folglich ist für Kant die Harmonie die Basis
für das ästhetische Urteil. Am Beispiel der Analyse der Fraktale werde ich die Falsch-
heit dieser Behauptung aufzeigen.

Kants Annahme geht auf den Gedanken von Aristoteles über eine harmonische
Farbkombination sowie auf die von Pseudo-Longinos beschriebene musikalische

3.1

222 Arnheim, Rudolf. Art and visual perception: a psychology of the creative eye. Berkeley/Los Angeles/
London: University of California Press. 2005.

223 Ebd., S. 10.
224 Eine bedeutsame Bemerkung macht Dorotheé Halcour bezüglich des sinnlichen Bildaufbaus, was

die Einbeziehung des Gedächtnisses und der Einbildungskraft verrät: „Dabei nutzt der Betrachter
die im Bild vorgegebenen Details und setzt sie dann in Beziehung zueinander. Dafür muss er in sei-
ner Interpretation viele Relationen selbst herstellen, weil sie im Bild nicht explizit vorkommen. Da-
zu gehören z. B. sämtliche zeitlichen Bezüge. Bilder stellen einen festgehaltenen zeitlichen und
räumlichen Ausschnitt dar.“ (Halcour, Wie wirkt Kunst?, S. 118).

3 Die Allegorie des Piloten und des Passagiers

87

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Harmonie als Quelle des Erhabenen zurück. Aristoteles behauptet im Traktat über sie
sinnliche Wahrnehmung (aus dem Griech. „αἴσθησις“ – Ästhetik, im Gegenteil zum
Denken – „νόησις“), dass diejenigen Farben am anziehendsten scheinen, in denen
eine im höchsten Maße richtige, der Schallharmonie ähnliche Proportionalität
herrscht. Zu diesen Farben zählt Aristoteles Dunkelrot und Violett.225 Den Worten
des bekanntesten russischen Aristotelesforschers A. F. Losew zufolge bewertet Aristo-
teles die Farben nicht anhand ihres „psychologischen“, „persönlichen“ Inhalts, son-
dern ausschließlich mathematisch. Er weiß, dass jede Farbe das System und der
„Kampf “ der verschiedenen Lichtpläne ist. Jeder dieser Lichtpläne tritt mit einem
größeren oder geringeren Grad der Intensität in die Farbe ein. Und diese Intensität
kann angemessen und unangemessen sein. Ist sie angemessen, sind die entsprechen-
den Farben nach Aristoteles zufolge schön.

Diese Betrachtungsweise widerlegt die These Kants von der Störung der geome-
trischen Formen (dabei hat die Annahme Kants von einem bestimmten Standpunkt
der Beobachtung selbst durchaus einen mathematischen Grund). Bei der Analyse der
Proportionalität setzt Aristoteles fort:

Wenn die Stimme eine Art Zusammenstimmen (Zusammenklang), die Stimme aber und
das Gehör gewissermaßen ein und dasselbe sind, der Zusammenklang aber ein Verhältnis,
so muß auch das Gehör eine Art Verhältnis sein. Deshalb zerstört auch alles Übermaß,
sowohl in der Höhe wie in der Tiefe, das Gehör. Ebenso bei den Geschmäcken dem Ge-
schmacksinn und bei den Farben (zerstört) das Allzuhelle oder dunkle das Gesicht und
beim Riechen der überstarke Geruch, sei er süßlich oder scharf. Denn das Wahrneh-
mungsvermögen ist eben eine Art Verhältnis. Deshalb sind diese Qualitäten angenehm,
wenn sie rein und unvermischt in das Verhältnis eingeführt werden, z. B. das Scharfe oder
Süße oder Salzige; sie sind dann angenehm. Im Ganzen aber ist noch angenehmer das Ge-
mischte, der Zusammenklang gegenüber dem Hohen oder Tiefen, die Temperierung ge-
genüber dem Gewärmten oder Gekälteten. Das Mischungsverhältnis ist das Wahrneh-
mungsvermögen. Übermäßiges macht ihm Beschwerden oder hebt es auf.226

Es lässt sich sagen, dass im Fall des Erhabenen die Rede von Schmerz und Aufhebung
ist. Folglich führt nicht nur die Verbindung der durchschnittlichen Parameter, wie
Aristoteles postuliert, sondern auch die Übertretung bestimmter Grenzen zur Har-
monie. Hinsichtlich der Korrelation der Tonart und der Periphrase erklärte Pseudo-
Longinos:

[W]ie in der Musik durch die mitschwingenden Töne der Hauptton angenehmer ins Ohr
fällt, so tönt die Umschreibung oft mit dem eigentlichen Ausdruck zusammen und der
Zusammenklang trägt viel zur Schönheit bei, besonders dann, wenn er nichts Aufgeblase-
nes und Unharmonisches hat, sondern angenehm temperiert ist.227

Hängen auch für Kant Harmonie und Wahrnehmung zusammen, so kann ihm zufol-
ge jede Verletzung der Symmetrie – sowohl in der Natur als auch im Rahmen des
Kunstwerkes – negative Gefühle hervorrufen, da wir dann nicht mehr fähig sind, das

225 Aristoteles, Aἴσθησις, 439 b 31 – 440 а 2.
226 Aristoteles. Über die Seele. Übersetzt von Willy Theiler. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell-

schaft, 1959, III 2, 426, а 27 – b 7.
227 Über das Erhabene, XXVIII, 1.

Teil II   Zur Frage nach dem technologischen Determinismus und der Definition der Realität

88

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Objekt mit einer unteilbaren Vorstellung zu begreifen. Eine vernünftige Tätigkeit darf
die ästhetische nicht verhindern. Ist es nicht möglich, den Standpunkt zu fixieren, be-
steht für Kant die Reaktion in einem Gefühl der Instabilität. Im Fall der Verletzung
der Symmetrie im Kunstwerk ist der Zuschauer gezwungen, an ihre Korrektur zu
denken. Zum Beispiel fühlt er in sich den Drang, den Rahmen zu verschieben, wenn
das Bild nicht parallel an der Wand hängt.

Die Forschungen auf dem Gebiet der künstlerischen Wahrnehmung sind ein fes-
ter Bestandteil der Psychologie geworden. Dies lässt sich am Beispiel des Werkes My-
thus und Religion228 von Wilhelm Wundt beobachten. Wundt behauptet, dass psychi-
sche Prozesse wie Denken und Reden nur mittels der kulturell-historischen Methode
studiert werden können. Die genannte Arbeit ist ein Teil des Fundamentalwerkes Völ-
kerpsychologie, in dem Wundt versucht, die psychischen Prozesse einer Person an-
hand der Analyse der Kulturwerke zu erklären. Die Vertiefung ins Wesen einer Per-
sönlichkeit führe, so Wundt, zur Mystifizierung und habe nichts mit einer vernünfti-
gen Tätigkeit, zu der etwa Arnheim die Kunst zählt, zu tun.

Wundt beschreibt mit dem Begriff „Fantasie“ die künstlerische Seelenfähigkeit,
die durch die Darstellung der Kunstwerke sowohl dank der Besinnung des früher Ge-
sehenen als auch bei einem Mangel einer solchen Äquivalenz in der Realität existiert.
Nach Wilfried Drews bedeutet Fantasie

mehr zu sehen, als die Phänomene vorgeben. Dieses „Sehen“ übersteigt die Intentionalität
des Bewusstseins und ermöglicht eine „Vorstellung“ ohne Anschauung als Imagination
und Empfindung, die eine Aufmerksamkeit gegenüber dem Darstellbaren und dem Nicht-
Darstellbaren bewirken können. Eine solche Aufmerksamkeit zeigt den Widerspruch an
und fordert den Widerstreit heraus. In der Idee des Unendlichen als Kennzeichnung der
Aufmerksamkeit wird das gedacht und benannt, was außerhalb des Denkens zwischen
Subjekt und Objekt liegt, außerhalb von Phänomenen und Erkenntnissubjekten und was
auf Moral verweist.229

Fantasie, Wahrnehmung und Einbildungskraft

Was stellt unsere Fantasie dar? Ist sie ein Produzent der Vernunft, der die Möglichkei-
ten der Umgestaltung der Realität analysiert, oder ein zurückgestelltes Gefühl? Was
produziert in diesem Fall dieses Gefühl – die Vernunft oder die Emotion? Mit der
Antwort auf diese Fragen lässt sich das Wesen des Erhabenen ergründen, da dieses
die Antwort auf die Prozesse der Realität ist. Aber was stellt in diesem Fall die Realität
selbst dar? Ist sie primär in Bezug auf das Subjekt, das sie in sich enthält, oder gibt es
die Möglichkeit, in der Fantasie eine zweite Welt als Alternative zu schaffen? In die-
sem Kontext wurde das Phänomen von „Vor-/
Darstellung“ im Hinblick auf die Operation der Vernunft und die Bedeutung des
Schauspiels bereits wissenschaftlich betrachtet.

3.2

228 Wundt, Völkerpsychologie, Bd. 2, Teil 1.
229 Drews, Wilfried. Die Grenzen von Vorstellung und Darstellung: Studie zur Bildungstheorie in der tech-

nologischen Moderne. Würzburg: Königshausen & Neumann, 2006, S. 127.

3 Die Allegorie des Piloten und des Passagiers

89

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Sehr oft wird der Begriff „Fantasie“ als Synonym des Begriffs „Einbildung“ be-
nutzt. Solch eine Behandlung kommt aus der Zeit der Antike,230 als es den Begriff
„Einbildung“ so noch nicht gab. Dies aber führt leicht zu der falschen Schlussfolge-
rung, dass Einbildung und Fantasie ein und derselbe Prozess seien, dem die Wahr-
nehmung zugrunde liege. Im Weiteren soll ihre Differenz aufgezeigt werden.

Pseudo-Longinos bemerkt, dass die Fantasie der wichtigste Mechanismus, sowohl
der Schaffung als auch des Begreifens der literarischen und musikalischen Werke sei.
Im 15. Kapitel des Traktats analysiert er die Dramen von Euripides, und indem er ih-
nen eine hohe Bewertung zuteilwerden lässt, fragt er:

Möchte man nicht sagen, daß die Seele des Dichters den Wagen mit besteigt und die Ge-
fahr teilend mit den Rossen dahinfliegt! Denn wenn er nicht mit jenen Vorgängen am
Himmel in gleicher Schnelligkeit dahineilte, hätte er nicht ein solches Gemälde geschaf-
fen.231

Für die Bestimmung des Begriffes „Einbildungskraft“ lässt sich die Behauptung von
Jacques-Henri Meister (1744–1826) aus seinen Briefen über die Einbildungskraft von
1794 heranziehen, die kurz nach der Kritik der Einbildungskraft veröffentlicht wur-
den. Im elften Brief vergleicht er die Begriffe „Idee“ und „Leidenschaft“:

Idee, Leidenschaft – ganz gewiß bieten diese Wörter nicht den gleichen Sinn dar. […] läßt
man zu sehr außer Sicht, dass sie zu dem gleichen Vermögen gehören, dass sie von der
Geburt der gleichen Kraft abhängen. Sie erscheinen als verschiedene Kräfte, die weder den
gleichen Ursprung, noch das gleiche Interesse noch denselben Zweck haben. […] Das
man gemeinlich Leidenschaft zu nennen gewohnt ist, das ist in den Augen des aufgeklär-
ten Beobachters sehr oft nichts anderes als eine Idee, und selbst eine ziemlich leichte,
flüchtige Idee. Ebenso, was gemeinlich bloß für eine Idee gilt, ist in feinen Augen sehr oft
eine wahre Leidenschaft, eine sehr lebhafte und starke Leidenschaft. Leidenschaft ist jeder
tiefe Eindruck, der unsere Wünsche, unsere Gedanken, unsere Bemühungen an irgendei-
nem ausschließenden Gegenstande festhält.232

Dieser Affekt nötigt uns dazu, die Aufmerksamkeit dem Objekt zuzuwenden, und
führt uns aus dem Zustand der gemächlichen Anschauung. Folglich handelt es sich
um eine dynamische Wahrnehmung, was das Phänomen der Behauptung von Aristo-
teles über die Fantasie annähert. Im fünfzehnten Brief vergleicht Meister „Imaginati-

230 Viele Forscher betrachten Einbildungskraft und Fantasie als Synonyme. Nach Hans Herrmann z. B.
wird das Wort „Einbildungskraft“ immer wieder in Zusammenhang mit „Fantasie“ und „Wahrneh-
mung“ gebraucht (Herrmann, H. P. Naturnachahmung und Einbildungskraft. Berlin/Zürich: Bad
Homburg v. d. H, 1970, S. 184). Grund dafür sei das Werk Poetik von Aristoteles und dessen Be-
schreibung der Fantasie. Auch Gabriela Dürbeck spricht von einer Synonymie dieser Begriffe und
untermauert dies beispielhaft anhand der Texte von Herder, der Vertreter des Sturm und Drang
usw. (Dürbeck, G. Einbildungskraft und Aufklärung. Tübingen: Max Niemeyer, 1998).

231 Über das Erhabene, XV, 4. Der englische Chemiker des 18. Jahrhunderts Joseph Priestley (1733–
1804) ging davon aus, dass alle wissenschaftlichen Entdeckungen von Wissenschaftlern gemacht
werden, die ihrer Einbildungskraft freien Weg gelassen haben, einer Einbildungskraft, wie sie nie-
mals in einem langsamen und scheuen Geist entstehen könnte. Man kann daraus schließen, dass
der Prozess der Denkweise in direktem Zusammenhang mit dem „freien Lauf der Gedanken“ steht,
den die durch nichts gehemmte Einbildung sichert. Demnach wäre die Einbildung direkt mit der
Vernunft verbunden.

232 Meister, Jacques-Henri. Briefe über die Einbildungskraft. Zürich: Orell, 1794, S. 130–131.

Teil II   Zur Frage nach dem technologischen Determinismus und der Definition der Realität

90

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


on“ und „Empfindsamkeit“ und spricht davon, dass dank unserer Empfindsamkeit
sogar die „fabelhafteste Dichtung glaublich“233 scheine, wenn unsere moralischer
Empfindung berührt werde. Dieses Konzept ist mit dem Effekt der „Gewohnheit“, der
Projektion des eigenen Ich auf die anderen Objekte vergleichbar.234

Aristoteles erklärt in der Poetik, dass nicht die entfernten Aktionen den größten
Einfluss auf den Zuschauer ausüben, sondern diejenigen, die im Moment der Be-
trachtung geschehen.235 Dem Autor ist es nicht genug, einen Hinweis auf die Ereig-
nisse in der Zukunft zu machen, sondern die Tat muss jetzt erfolgen, und gerade de-
ren Ergebnis wirkt auf den Zuschauer ein. Hier muss noch einmal betont werden,
dass die Höhepunkte der Tragödien – der Kampf des Helden oder sogar sein Tod –

233 Ebd., S. 190.
234 Das Problem der Einbildungskraft geht schon in der Interpretation von Kant auf den englischen

Empirismus zurück. Dies zeigt Karl Hepfer (Hepfer, K. Die Die Form der Erkenntnis. Immanuel
Kants theoretische Einbildungskraft. München: Karl Alber, 2006, S. 51–52), wenn er die Passagen bei
David Hume und John Locke analysiert, die die Rolle der Einbildungskraft und die Vorstellungsmo-
delle behandeln. In dieser Hinsicht ist auch die Monographie von B. Küster von Interesse, in welcher
der Schematismus in der Theorie von Kant wissenschaftlich betrachtet sowie die Einbildungskraft
als das methodische Prinzip des Übergangs des begrenzten Verstands zu der unbegrenzten Idee cha-
rakterisiert wird (Küster, B. Transzendentale Einbildungskraft und ästhetische Phantasie. Königstein/
Ts.: Forum Academicum in der Verlagsgruppe Athenäum, Hain, Scriptor, Hanstein, 1979). Dieser
Gedanke entspricht meiner Behauptung über das Wesen des Erhabenen, das dank der Einbildungs-
kraft und der Fantasie dabei hilft, das Endliche auf dem Weg zum Unendlichen zu überwinden. B.
Wihstutz berührt in Theater der Einbildung: Zur Wahrnehmung und Imagination des Zuschauers die
Problematik der Korrelation der aristotelischen „Fantasie“ und der kantischen „Einbildungskraft“.
Zu Aristoteles bemerkt Wihstutz, dass dieser als Erster den Einfluss der Wahrnehmung, der Synäs-
thesie und der Einbildung erkannt habe. Wihstutz schlägt vor, die Fantasie und die Einbildung in
einem Begriff zu vereinigen und die beiden Phänomene „Einbildung“ zu nennen. Er nimmt an, dass
die Fantasie dem Denken vorausgehe, und behauptet mit Aristoteles, dass sie nicht mit dem Er-
kenntnisvermögen verbunden sei (Wihstutz, B. Theater der Einbildung. Zur Wahrnehmung und Ima-
gination des Zuschauers. Berlin: Verlag Theater der Zeit, 2007, S. 82–84). Ursprünglich könne die
Fantasie widerspruchsvoll verstanden werden, so Wihstutz, erstens, da sie aus jeder Vernunftsan-
nahme ausgehe, und zweitens, da die Mehrheit der Vorstellungen falsch sei. Aber dieser Wider-
spruch könne beseitigt werden, wenn die Einbildung als das Grundvermögen wahrgenommen und
von den von ihm hervorgerufenen, begriffenen Vorstellungen (Pseudo-Longinos nennt diese figürli-
chen Darstellungen „Gemälde“; siehe Über das Erhabene, XV, 4) unterschieden wird. Diese beiden
nennt Aristoteles Wihstutz zufolge „Fantasie“. Diesen Begriff kann man nicht eindeutig auslegen.
Aber ist es möglich, durch die in einem Begriff vereinten Elemente den Widerspruch zu beseitigen?
Oder ruft dies noch mehr Verwirrung hervor? Ich sehe hier einen Widerspruch: Warum charakteri-
siert Aristoteles die Fantasie als etwas Unbedeutendes für die Vernunft, obwohl dank ihr die Vor-
stellungen aufkommen? Der Begriff „Einbildungskraft“ spielt, so Wihstutz, bei Kant keine selbst-
ständige Rolle, er ist nur ein Faktor zwischen der Sinnlichkeit und der Vernunft, wobei sie Sinnlich-
keit im Dienst der Vernunft steht (Wihstutz, Theater der Einbildung, S. 89). Diese These ist von In-
teresse, besonders wenn wir uns an die dritte Kritik erinnern, wo Kant eindeutig davon spricht, dass
das Erhabene mit dem Einbildungsvermögen verbunden sei. Aber dieser Zustand entsteht, so
möchte ich behaupten, durch die Gefühle, folglich sind die Einbildung und die Fantasie eng mit die-
sen verbunden. Dieser Widerspruch wird mit der Behauptung aufgelöst, dass die Sinnlichkeit durch
die ihr vorangehende Denktätigkeit provoziert wird.

235 Womit auch Burke einverstanden ist. Nach ihm ist gerade die Plötzlichkeit die Quelle des Schre-
ckens und, folglich, des Erhabenen. Unsere Natur veranlasst uns Burke zufolge, auf alles Plötzliche
und Unerwartete aufmerksam zu werden, provoziert also die Antwortreaktion, die Konfrontation
als Abwehrmechanismus.

3 Die Allegorie des Piloten und des Passagiers

91

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


hinter den Kulissen stattfanden. Was dort geschah, wurde den Zuschauern mit dem
Gesang des Chors mitgeteilt. Der Hör-Tast-Sinn ist wirksamer als Seh-Tast-Sinn, da
dabei die Einbildung und die Fantasie eingesetzt werden, indem das Ich mental auf
den Anderen übertragen wird. Aber die Rede geht hier nicht von den Inszenierungen
aus, bei denen der Zuschauer die Ereignisse vorausahnen könnte. Eine logische Ana-
lyse ist nur ein Produkt des Gedankens, eine Datenverarbeitung. Aber es gibt noch
die Überraschung, die – nach Antoine Houdar de la Motte – sehr wichtig ist und nur
dann erreicht wird, wenn die Ereignisse unvorhersehbar sind. Dann zeigt sich etwas
Neues, das die Vernunft plötzlich, dynamisch zu begreifen versucht.

Es stellt sich mithin die Frage nach der Bedeutung des Überraschungseffekts für
das Erhabene. Pseudo-Longinos verlangt Vischer zufolge vom rhetorisch Erhabenen
eine plötzliche Einleitung.236 Das Phänomen könne auch noch bestehen, wenn die
Überraschung bereits vorbei ist. Der Eindruck werde zwar mit der Zeit getrübt, aber
wir befinden uns im Zustand dieser Überraschung.237 Für das Erreichen eines erha-
benen Zustandes gebe es keine besondere Zeitperiode, diese sei „unscharf “ und kön-
ne sich aus dem alltäglichen Zustand ergeben. Aber es geht nicht darum, dass für den
Zustand des Erhabenen eine bestimmte Zeit charakteristisch ist. Laut Vischer ist es
nicht möglich, etwas Ähnliches vorherzusagen. Pseudo-Longinos nennt eine solche
Offenbarung „Donnerschlag“.

Kant stimmt mit Aristoteles darin überein, dass die Einbildungskraft nicht mit
den Ideen der Vernunft vergleichbar sei, da es bei den ästhetischen Ideen kein Äqui-
valent im Begriff gebe. Aber die Einbildungskraft ist als produktives Denkvermögen
sehr „mächtig“, denn mit ihr wird durch das sinnliche Bild die Idee der Vernunft vor-
gestellt.238 Sie wird im künstlerischen Werk dargestellt, und dadurch wird dieses wert-
voll. Von der künstlerischen Wahrnehmung spricht Kant im Rahmen der Lehre über
die Schönheit in der Kunst als „Zweckmäßigkeit ohne Zweck“. Den künstlerischen
Wert eines Gegenstandes bestimmt Kant nach dem Prinzip der Möglichkeit seiner
Anwendung für die Umsetzung der Absichten und des Urteilsvermögens. Dafür
braucht man Kant zufolge ein ganzheitliches Bild.

Auch Aristoteles unterstreicht die Wichtigkeit dieser Annahme. Er spricht davon,
dass ein Kunstwerk kraft seiner dynamischen Entstehung immer als Ganzes vorge-
stellt werden muss:

Und desgleichen sollen ihre [der Fabel] Teile derart zusammenhängen, daß durch Weg-
nahme oder Verrückung irgend eines Teiles das Ganze verschoben wird und aus den Fu-
gen gerät; denn dasjenige, dessen An- oder Abwesenheit sich durch nichts bemerklich
macht, ist streng genommen gar kein Bestandteil eines Ganzen.239

Nach Friedrich Theodor Vischer sind das Endliche und das Unendliche nicht mehr
verborgen, und das Erhabene erscheint für uns in seiner Macht als Grenzüberwin-

236 Vischer, Über das Erhabene und Komische, S. 73.
237 Ebd., S. 74.
238 Giambattista Vico z. B. hat zugestanden, dass die Einbildungskraft und die Fantasie den Vorrang bei

dem Begreifen des Wesens der Dinge haben (Vico, G. Prinzipien einer neuen Wissenschaft über die
gemeinsame Natur der Völker. Hamburg: Meiner, 1990).

239 Aristoteles, Poetik, VIII a 30–35.

Teil II   Zur Frage nach dem technologischen Determinismus und der Definition der Realität

92

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


dung.240 Die künstlerische Grenze wird durch dieses Phänomen zerstört und wir se-
hen alles als Ganzes. Das Erhabene, so lässt sich behaupten, ist nicht durch Raum
oder Zeit begrenzt, sondern nur durch sich selbst, da es das Unendliche im Endli-
chen241 ist. Denken wir das Erhabene als etwas Unbegrenztes, bringen wir es ohnehin
mit der zeitlichen Ausdehnung in Verbindung, da wir uns, wie oben bereits gesagt
wurde, bei den Gedanken auf das Konkrete stützen müssen.

Dies entspricht meiner These von der Unmöglichkeit des Selbstbegreifens, das
zur Selbstnegierung führt. Wenn wir uns etwas vorstellen möchten, halten wir es al-
lem anderen entgegen. Beim Begreifen des Selbst können wir dieses nur dem Nichts
entgegenstellen. Das Problem liegt darin, dass das Erhabene unserem Geist eigen ist,
und wenn wir versuchen, es mit dem Ganzen zu vergleichen, kommen wir mit dem
Nichts zurück, da wir den unabdingbaren Teil unseres Seins zu begreifen versuchen.
Und die Idee des Erhabenen als Absolutes wird in diesem Fall eine Fiktion, da wir
immer wieder über uns selbst, mit für uns bezeichnenden Gedanken sprechen. Dieser
Zustand ist unser eigener Adaptierungsinstinkt, und wenn wir über das Erhabene ur-
teilen, müssen wir von unserem Sein, das einen Dialog mit dem Transzendenten
führt, sprechen. Wenn wir aber unser Ich verneinen, nihilistisch betrachten und da-
durch auch unsere transzendente Natur negieren, sondern wir uns von uns selbst ab
und errichten freiwillig eine Grenze zwischen Ich und Welt (wie im Fall des Tech-
nisch-Erhabenen, wenn wir uns nur auf die Erzeugnisse unserer Intelligenz konzen-
trieren). Und diese Entdeckung unserer Begrenzung wird schmerzhaft – hier er-
scheint der „Schmerz als der Weg des Bewusstseins“:

Der Schmerz ist der Weg des Bewußtseins, nur durch ihn gelangen die Lebewesen zum
Bewußtwerden ihrer selbst. Denn Bewußtsein seiner selbst als Persönlichkeit besitzen
heißt, den eigenen Unterschied gegenüber den anderen erkennen und fühlen. Und zum
Gefühl dieses Unterschiedes gelangt man nur durch den Stoß, den größeren oder geringe-
ren Schmerz, das Fühlbarwerden der eigenen Grenzen. Das Bewußtsein des eigenen Selbst
ist das Bewußtsein der eigenen Begrenzung. Ich fühle mich selbst, indem ich fühle, daß
ich nicht der Andere bin; wenn ich weiß, wie weit ich bin, so weiß ich, wo ich aufhöre zu
sein, wo ich nicht mehr bin.
Und wie kann man um das eigene Sein wissen, wenn man nicht geringstes noch großes
Leid kennt? Wie in sich einkehren, inneres Bewußtsein erreichen, wenn nicht durch den
Schmerz? In der Lust vergißt man sich selbst wie sein eigenes Dasein, man geht in das
fremde über, man ent-fremdet sich. Man sammelt sich nur, hält nur Einkehr in das eigene
Selbst, wo man Ich im Schmerze ist.242

In diesem Zitat von Unamuno zeigt sich ein Umdenken der Idee Kants über das Er-
habene sowie eine gewisse Identität mit der Ansicht Grassis, welche im Weiteren noch
analysiert wird.

Pseudo-Longinos sprach, wie oben bereits erwähnt wurde, von einer führenden
Rolle der Fantasie bei der Entstehung des erhabenen Zustandes. Auch wurde gezeigt,
dass in der Theorie von Aristoteles die Fantasie für das Urteil über das Kunstwerk be-

240 Vischer, Über das Erhabene und Komische, S. 71.
241 Ebd., S. 82.
242 Unamuno, Miguel de. Das Tragische Lebensgefühl. In: Philosophische Werke: Das tragische Lebensge-

fühl. Die Agonie des Christentums. Wien/Leipzig: Phaidon-Verlag, 1933, S. 178–179.

3 Die Allegorie des Piloten und des Passagiers

93

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


deutsam ist. Die Frage ist nun, ob es eine prinzipielle Differenz zwischen der Fantasie
und der Einbildung gibt und welche Rolle dabei der Wahrnehmungsmechanismus für
deren Entstehung spielt.

Es wird angenommen, dass der Mensch fähig ist, die Realität dank der Wahrneh-
mung der bewusstseinsverändernden Elemente zu definieren. Dabei wirkt die Wahr-
nehmung als Bindeglied in der Beziehung zwischen Mensch und Welt. Aber kann die
Subjektivität, die die Bilder der Realität ins Bewusstsein bringt, als ein Faktor gesehen
werden, der die Repräsentation der Wahrheit verhindert? Die Frage lässt sich auch
anders stellen: Wie entstehen die Bilder der Realität im Bewusstsein und welche Rolle
spielt dabei die Fantasie? Für die Antwort auf diese Fragen wird die Theorie von
Jakob Frohschammer näher betrachtet, nach der die oben genannten Phänomene als
antonym zu identifizieren sind. Als Opponent Frohschammers lässt sich in diesem
Punkt Wilhelm Wundt nennen. Beide Konzepte, dasjenige Wundts und dasjenige
Frohschammers, sind vom Standpunkt der Analyse der affektiven Komponenten der
Vorstellungskraft und Fantasie aus gesehen interessant. Dabei sollte an dieser Stelle
betont werden, dass auf die Theorie Wundts die ästhetischen Vorstellungen von Kant
Einfluss hatten, die wiederum einer kritischen Untersuchung seitens Frohschammer
unterzogen wurden.

Nach der Theorie des deutschen Philosophen Jakob Frohschammer (1821–1893)
überschreitet die Fantasie die Grenzen der Kunst und der ästhetischen Wahrnehmung
und erstreckt sich auf alle Elemente der Wirklichkeit. Der Titel seines Hauptwerkes,
Phantasie als Grundprinzip des Weltprozesses,243 verweist bereits auf diese Grundthe-
se. Im Anhang zu einem weiteren Werk dieses Autors, Über die Bedeutung der Einbil-
dungskraft in der Philosophie Kant’s und Spinoza’s,244 werden Beiträge zu seinem oben
genannten Werk zitiert, das als neuer Meilenstein in der modernen Philosophie245

bezeichnet wird. Frohschammer selbst galt als hervorragender Philosoph, sein Werk
als bedeutsam für die Psychologie246 und die subjektive Fantasie als Gewinn für die
Wissenschaft.247 Mit der Zeit erinnerte man sich jedoch immer seltener seiner Werke,
und die Zahl der Referenzen in den zeitgenössischen Schriften zur Ästhetik ist eben-
falls nicht groß.

Frohschammer ist der Auffassung, dass die Fantasie das Bindeglied sei, das die
Materie und die Form,248 den subjektiven und den objektiven Anfang vereinigt. Inso-
fern wiederholt er bereits bestehende, aber umstrittene Thesen vom Primat der Kunst
über andere Tätigkeiten. Es lässt sich auch eine Gleichartigkeit dieses Konzepts mit
den Gedanken Platons über die Seele feststellen, welche die Welt der Ideen und die

243 Frohschammer, J. Phantasie als Grundprinzip des Weltprozesses. München: Theodor Ackermann,
1877.

244 Frohschammer, J. Über die Bedeutung der Einbildungskraft in der Philosophie Kant’s und Spinoza’s.
München: Theodor Ackermann, 1879.

245 Die Deutsche Allgemeine Zeitung. Leipzig, 1876, Nr. 66v.
246 Das Frankfurter Journal. Frankfurt a. M., 2. Dez. 1876.
247 Die Grazer Tagespost. Graz, 1877, Nr. 60.
248 Auch Friedrich Schiller behauptete, dass die Kunst, dass das Schöne für die Verbindung von Materie

und Form existiert (Schiller, Vom Pathetischen und Erhabenen).

Teil II   Zur Frage nach dem technologischen Determinismus und der Definition der Realität

94

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Welt der Dinge in Einklang bringen. Die Fantasie trägt zum Zusammenschluss der
Fähigkeiten eines Menschen mit den objektiven Faktoren der Realität bei. In der Fra-
ge der Kreativität der menschlichen Vorstellungskraft249 kann diese Auffassung mit
der subjektiven Komponente der Fantasie in Verbindung gebracht werden, die auch
bei Wundt betrachtet wird. Letzterer betont ebenfalls die Verbindung der Vorstell-
ungen und der Wahrnehmung mit der Wirksamkeit der Fantasie.

Hier geht nun Frohschammer davon aus, dass die Wirkung der Fantasie sich be-
reits in der Phase der Empfindungen manifestiert. Die damit verbundenen Gefühle
von Lust und Unlust – sie charakterisieren in der Interpretation Kants das Erhabene –
sind ein Resultat der kreativen Fähigkeit. Nach Frohschammer ist der Ursprung der
Fähigkeit, etwas wahrzunehmen, genau genommen die objektive Fantasie. Dabei ver-
bindet die Wahrnehmungsfähigkeit die praktischen und theoretischen Aspekte. Im
ersten Fall geht es um das Vermögen sowie das Streben nach Beibehaltung und Ent-
wicklung des menschlichen Daseins, im zweiten um eine Darlegung der Weltauffas-
sung und eine Erklärung des Wesens der Welt.250 Das Perzeptionsprinzip dient glei-
chermaßen der Erkenntnis der Natur und der Erkenntnis des eigenen Seins. So ist,
dank der Wahrnehmung, das Individuum fähig, sich als wahrnehmendes Subjekt251

zu definieren. Das Allgemeinprinzip wird vom Individuum sinnlich wahrgenommen,
folglich ist die Rede von der Aktualisierung der allgemeinen Idee der Wahrheit. Dies
geschieht, nach Frohschammer, mittels sogenannter „sensibler Nerven“. Die objektive
Fantasie charakterisiert er mit dem Begriff des „organischen Mentors“, dessen Wesen
im Laufe der sich entwickelnden Empfindungsfähigkeit enthüllt wird. Das wichtigste
Bemühen menschlichen Daseins nennt Frohschammer das Streben nach der Kunst,
nach der Erschaffung eines harmonischen Ganzen, nach einem Werk und der Umge-
staltung der Elemente der Wirklichkeit.252

Frohschammer spricht von der Korrelation der Wahrnehmung und der Vorstel-
lungsfähigkeit des Bewusstseins und der Gefühle. Er glaubt, dass der Unterschied
zwischen Wahrnehmung (Empfindung) und Vorstellung hauptsächlich darin besteht,
dass Erstere nicht mit dem Objektiven (Abbildungen) operiert und makellos bleibt;
die Vorstellung dagegen bezieht sich ihrerseits immer auf das Andere, was ihr Wesen
bildet. Die Wahrnehmung kann in der Fähigkeit der Vorstellung vorhanden sein, und
sobald diese aus der Beobachtung kommt, sind ihre Grundvoraussetzung die Affekte.
Die Wahrnehmung gilt Frohschammer dabei als das Morgengrauen des Bewusstseins,
das immer noch im Bereich des Sinnlichen bleibt. Das Verhältnis der Gefühle zur
Wahrnehmung zeichnet sich dadurch aus, dass man ihre Ähnlichkeit auf dem Grund
ihrer Subjektivität erkennen kann, und der Unterschied liegt darin, dass die Vorstel-
lung sich sowohl auf das Sinnliche als auch auf das Materielle bezieht, was nach Froh-
schammer für das Befinden im Übergangsstadium spricht. Wichtig ist dabei, dass

249 Ebenso bestand Giambattista Vico auf der Kraft der individuellen Kreativität, die letztlich Kultur
und Zivilisation fördere (Vico, Prinzipien einer neuen Wissenschaft über die gemeinsame Natur der
Völker.).

250 Frohschammer, Phantasie als Grundprinzip des Weltprozesses, S. 274.
251 Ebd., S. 276.
252 Ebd., S. 283.

3 Die Allegorie des Piloten und des Passagiers

95

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Frohschammer zufolge die Wahrnehmungsfähigkeit sich von der subjektiven Intelli-
genz unterscheidet, auch wenn sie die erste Stufe von deren Entstehung ist. In der
Wahrnehmungsfähigkeit tritt die Subjektivierung der allgemeinen Intelligenz auf, die
Frohschammer mit dem griechischen Begriff „νοῦς“253 bezeichnet.

Wenn er von dem Begriff „Fantasie“ spricht, bezieht sich Frohschammer insbe-
sondere auf Aristoteles’ Werk Über die Seele. Die Schrift Über die Prinzipien der aris-
totelischen Philosophie und die Bedeutung der Phantasie in derselben ist wiederum mit
den Schriften Phantasie als Grundprinzip des Weltprozesses, Über die Bedeutung der
Einbildungskraft in der Philosophie Kant’s und Spinoza’s und Monaden und Weltphan-
tasie254 eng verknüpft. In seiner Analyse der Werke Aristoteles’ behauptet Frohscham-
mer, dass jener die Begriffe „Fantasie“ und „sinnliche Empfindung/Wahrnehmung“
unterscheidet, die Fantasie aber erst mithilfe Letzterer möglich ist. Die Fantasie kann
mit einer bestimmten Art der Bewegung verglichen werden und entsteht dank des
Wahrgenommenen.255 Diese Bewegung, fährt Frohschammer fort, resultiert aus der
Wahrnehmungsenergie und muss mit ihr zusammenhängen. In dieser Hinsicht ist die
Fantasie passiv zu verstehen, und es ist die Bewegung in den Sinnesorganen (Herz
und Verstand),256 die sie ermöglicht. In Anlehnung an die moderne Psychologie
könnte man dieses Phänomen auch als eine Reflexion der Bilder im Bewusstsein be-
schreiben.

Dennoch, so führt Frohschammer weiter aus, sah Aristoteles die Ursache des Un-
terschieds zwischen der Wahrnehmung durch die Sinnesorgane einerseits und den
Bildern der Fantasie und den Vorstellungen andererseits darin, dass Erstere kaum zu
Abirrungen führt, während Letztere sowohl wahr als auch (vorwiegend) falsch sein
können. Frohschammer bezieht sich dabei auf Platons Dialog Θεαίτητος, in dem die
Fantasie als eine Vorstellung beschrieben wird, die sich von der sinnlichen Wahrneh-
mung unterscheidet. Den Begriff „Fantasie“ verwendet Platon im Kontext der „Sicht-
barkeit“ oder des „Scheins“. Frohschammer kommt nun zu dem Ergebnis, dass die
Fantasie in der Definition von Aristoteles zu einem gewissen Grad der vernünftigen
Aktivität entspricht, die zwar auch dank der sinnlichen Wahrnehmung möglich ist, in
ihren Grundlagen aber keine Sinnlichkeit aufweist und unabhängig davon ist. Die
Vorstellung beschreibt Frohschammer in diesem Zusammenhang zwar als Basis des
Denkens, er gibt aber zugleich zu, dass diese Frage strittig sei. Was für ihn hingegen
keinem Zweifel unterliegt, ist die kategorische Haltung, die Aristoteles in der Frage
der Entgegensetzung der Bilder der Fantasie, des Denkens und des Wissens einnimmt.
Dennoch wirkt die Fantasie als eine Art des Denkens, in dem, so Frohschammer, die
Bedeutung des Wissens aufgeboten wird. Aristoteles definiert die Bilder der Fantasie
als Ergebnis der Wahrnehmung durch die Sinnesorgane. Hier verweist Frohscham-
mer auf das Ergebnis des künstlerischen Potenzials, der produktiven Fähigkeit der
Einbildungskraft. Er erwähnt dabei die Affekte, die zu Halluzinationen führen und

253 Ebd., S. 288.
254 Frohschammer, J. Monaden und Weltphantasie. München: Theodor Ackermann, 1879.
255 Frohschammer, J. Über die Prinzipien der aristotelischen Philosophie und die Bedeutung der Phantasie

in derselben. München: Theodor Ackermann, 1881, S. 46.
256 Ebd., S. 47.

Teil II   Zur Frage nach dem technologischen Determinismus und der Definition der Realität

96

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


eine spontane Ausrichtung der wahrgenommenen Bilder hervorrufen, was sich vor
allem im Traum oder im Fieber offenbart. Die Affekte bewirken also eine Verzerrung
der Realität, weshalb wir die Objekte nicht so empfinden, wie sie sich uns gegenüber
geben.

Aus all dem zieht Frohschammer die Schlussfolgerung, dass die Bilder der Fanta-
sie eher aus dem Leiden entstehen als aus der Fähigkeit der entsprechenden Organe
und dass sie nicht mit der produzierenden Einbildungskraft257 verglichen werden
können. Dies ist, meines Erachtens, genau der Punkt, aus der sich der Unterschied
zwischen „Fantasie“ und „Einbildungskraft“ ergibt: Die Einbildungskraft erscheint
nur als die Präsentationsfähigkeit des Bewusstseins, während die Tätigkeit der Fanta-
sie zur Entstehung der Katharsis und des Erhabenen beiträgt.

Zu berücksichtigen sind aber auch die Überlegungen in Über die Bedeutung der
Einbildungskraft in der Philosophie Kant’s und Spinoza’s. Frohschammer beginnt seine
Untersuchung mit der Definition der Begriffe „Raum“ und „Zeit“, die in der transzen-
dentalen Ästhetik Kants als Grundlage der Sinnlichkeit betrachtet werden. Laut Froh-
schammer sind sie die Grundvoraussetzung für die empirische Wahrnehmung.258

Ihm zufolge ist die transzendentale Ästhetik das Finden der Sinneswahrnehmung a
priori.259 Wir empfinden die Objekte in Raum und Zeit dadurch, dass unser Geist so
gestaltet ist, die Dinge in der Raum-Zeit-Form wahrzunehmen. Ohne Wahrnehmung
– eine Fähigkeit, die a priori gegeben ist – können die Dinge nicht erkannt werden.
„Reiner Raum“ und „reine Zeit“ sind uns als Produkte oder Funktionen der Einbil-
dungskraft gegeben. In dem Kapitel „Über die Macht der Einbildungskraft in der
transzendentalen Analytik“ stellt Frohschammer die These Kants: „Darstellungen oh-
ne Begriffe sind blind“ in Frage: Sie könnten blind sein, so Frohschammer, wenn sie
überhaupt möglich wären.260 Ihm erschiene es seltsam, wenn die Prinzipien der Ver-
nunft a priori gegeben wären, ohne dass die Formen der visuellen Wahrnehmung und
dergleichen eingesetzt sind. Die transzendentale Apperzeptionen nennt er Selbstbe-
wusstsein,261 und er verweist auf Kant, der sagt, dass der Gedanke „ich denke“ alle
Vorstellungen begleiten muss und die Basis für alles Denken und alle Erkenntnis
ist.262 In Bezug auf die Fantasie kann man festhalten, dass diese die Vorstellungen be-
lebt.263

Im letzten Abschnitt seiner Untersuchung des Begriffes der Einbildungskraft in
der Philosophie Kants geht Frohschammer zur Analyse von dessen Werk Kritik der
Urteilskraft über. Er erinnert daran, dass die ästhetischen Urteile auf Gefühlen und
nicht auf Begriffen basieren. Die Begriffe, die wiederum solche Urteile wie „Harmo-

257 Frohschammer, Über die Prinzipien der aristotelischen Philosophie und die Bedeutung der Phantasie
in derselben, S. 52.

258 Frohschammer, Über die Bedeutung der Einbildungskraft in der Philosophie Kant’s und Spinoza’s,
S. 15.

259 Ebd., S. 8.
260 Ebd., S. 19.
261 Ebd., S. 38.
262 Ebd., S. 38–39.
263 Ebd., S. 38.

3 Die Allegorie des Piloten und des Passagiers

97

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


nie zwischen der Vernunft und der Einbildungskraft“ oder „Zweckmäßigkeit der Na-
tur“ nicht zu umfassen vermögen, können nur unbestimmt sein.264 Im Anschluss da-
ran führt Frohschammer Kants Idee über das Erhabene als ein Beispiel an, das jede
Skala der Gefühle übersteigt, und stimmt darin völlig mit ihm überein. Ganz beson-
ders bemerkenswert ist Frohschammers Kritik am ästhetischen Urteil von Kant. Er
lehnt die Deutung ab, der zufolge das ästhetische Gefühl sich von der rationalen Akti-
vität unterscheidet. Auch glaubte er, dass Kant die Korrelation von Einbildungs- und
Darstellungskraft nicht beachtet hat, obwohl Kant zwischen den Begriffen „Form“
und „Schema“ differenziert. Mit Bezug auf sein eigenes Werk Phantasie als Grund-
prinzip des Weltprozesses definiert Frohschammer das ästhetische Gefühl als innere
harmonische Form, die nicht von der Vernunft getrennt ist. Die Vernunft, ihrerseits
von der Zweckbestimmung abhängig, muss einer Abstufung in sich selbst unterzogen
werden.

Aufschlussreich für das Verhältnis zwischen Fantasie und Wahrnehmung265 ist
auch der Text Mythus und Religion von Wilhelm Maximilian Wundt (1832–1920).
Ihm zufolge gibt es einen signifikanten Unterschied zwischen Fantasie und Vorstel-
lungskraft im Hinblick auf Raum und Zeit.266 Darüber hinaus zeichnet sich die Fan-
tasie dadurch aus, dass sie „durch überkommene Normen eingeschränkt“267 ist (hier
ist bereits die Rede von der individuellen Fantasie). Wundt schlägt nun ein Konzept
vor, laut dem die Wahrnehmung der Farbe und des Lichtes der sinnvolle Inhalt der
Fantasiebilder ist. Mit dem Begriff „Fantasie“ bezeichnet er die Tätigkeit von subjekti-
ven Faktoren in einer jeden Vorstellung. Dabei sind die Raumfantasie mit der Licht-
und Farbempfindung und die Zeitfantasie mit den Klangempfindungen gekoppelt.268

Unmittelbare Sinneseindrücke und Fantasiebilder können in „Konflikt“ miteinander
geraten, jedoch sind die Fantasiebilder stets undeutlicher, „verwischter“ als die Sin-
neseindrücke. Wir können davon ausgehen, dass dies aufgrund unterschiedlicher
Realitätsschichten passiert, was sich am deutlichsten bei den Halluzinationen zeigt.
Wir „sehen“ sie nur teilweise, so Wundt, und nur wenige besitzen die Fähigkeit, diese
Bilder der Hallutinationen von den Bildern der Sineseindrücke zu unterscheiden, oh-
ne die Augen zu schließen oder im Dunkeln zu sein. Wundt meint hier die Notwen-
digkeit der bewussten Abstraktion solcher Elemente der Vorstellung von den realen
Objekten. Ihm zufolge sind wir „frei“ in unserem Streben danach, das, was wir wollen,
zu sehen. Dabei ist es unbedingt erforderlich, alle anderen Reize, die das Sehzentrum
im Licht beeinflussen und die das, was wir sehen wollen, verdrängen, zu beseitigen.
Wundt erkennt in einer solchen Art der Wiedergabe eine Einwirkung auf die repro-
duktiven Elemente, nicht aber ihre Aktivität selbst. Es wird sich

der momentane Zustand eines Bildes jeweils zu einem mittleren Produkt aus irgendwel-
chen neu eingetretenen Erregungen und aus reproduzierten Elementen umgestalten; und
während jene neuen Reize ein Bild erzeugen, bedingen es diese unter der Nachwirkung

264 Ebd., S. 98.
265 Wundt, Völkerpsychologie, Bd. 2, Teil 1, S. 617.
266 Ebd., S. 19–52.
267 Ebd., S. 67.
268 Ebd., S. 52.

Teil II   Zur Frage nach dem technologischen Determinismus und der Definition der Realität

98

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


des vorangehenden Zustandes entstehenden Assimilationen, dass sich das neue Bild doch
zugleich an das vorangegangene anschließt und so als eine Metamorphose desselben er-
scheint.269

Wundt führt im Anschluss eine Gegenüberstellung von Fantasie- und Traumbildern
durch und nennt sie die Elemente der gleichen Reihe. Den Unterschied sieht er darin,
dass bei den Traumbildern der Prozess der physiologischen Stimulation intensiver ist,
da er eine größere Auslastung des Sehzentrums bedeutet. Die Tätigkeit der Fantasie
ist direkt mit der Dauer der Wahrnehmung der Bilder verbunden, was man mit den
Ansichten Burkes und Jean Pauls vergleichen kann. Es geht um die Anerkennung der
Notwendigkeit eines vorübergehenden Zeitraums, in dem die Wahrnehmung und
Analyse von Phänomenen vermittelt wird. Im Kontext der Fantasie,270 die Wundt er-
örtert, ist die Rede von zerrissenen und transienten Bildern. Darüber hinaus kann die
„Intensität“ als individuelle Begabung, d. h. als Verfügbarkeit kreativer Fähigkeiten
höherer Ordnung beschrieben werden.271

Wundt stellt sich nun die Frage: Warum dringen in die Fantasiebilder, wenn wir
die Fantasie bewusst von äußeren Reizfaktoren abkoppeln, die schöpferischen Ele-
mente der Gedanken, bildliche Prozesse der Erinnerungen, zukünftige Projekte (alles
Elemente der Sinnlichkeit) usw. ein? Das ist vor allem der Fall, wenn die Fantasiebil-
der „blass und schattenhaft“ sind und wir sie nicht durch Gefühle wahrnehmen.
Wundt spricht hier auch von den Kombinationen mit Worten, die bei den einzelnen
konkreten Objekten aufgenommen werden und dadurch die abstrakten Konzepte er-
setzen. An diesem Punkt ist es angemessen, über die Beziehung zwischen Bildern und
Gefühlen und den Worten als dem nötigen Medium ihrer Wahrnehmung zu sprechen.
Jedoch sind solche Assoziationen mit Worten nicht immer in der Tätigkeit der Fanta-
sie beobachtbar: Die Worte haben keine Kraft, auf uns zu wirken, wenn es keine not-
wendige psychische Qualität gibt, die ihre Ersatzfunktion klarmacht. Es gibt einen
solchen Zustand des Bewusstseins, so Wundt, wenn die Aufregung so groß ist, dass es

269 Ebd., S. 53.
270 Das heißt, wenn die Rede von dem Vorübergehen, der Ermangelung an Gegebenheiten für die dau-

erhafte Wiedergabe ist.
271 Der Philosoph Colin McGinn analysiert das Verhältnis von Traum und Wachheit sowie das Vermö-

gen, Bilder zu schaffe. Er fragt nach, ob es es einen vergleichbaren Widerspruch zwischen der Wahr-
nehmung von Bildern und dem bewusstlosen Finden gibt und antwortet negativ. Der Traum stoppt
die Aktivität der Gefühle. Die korrekte Repräsentation von dem Subjekt des Umfeldes ist nicht mehr
die Aufgabe des schlafenden Geistes. Aber der Traum, so McGinn, führt die Wirkung der Einbil-
dungskraft nicht zu Ende. Die Bilderzeugung bedeutet nicht notwendigerweise die Wachheit, da sie
nicht das Wesen der Kenntnisse über die Subjektsumgebung berührt. (McGinn, Colin. Mindsight:
Image, Dream, Meaning. Cambridge: Harvard University Press, 2004, S. 82). Die Bilderzeugung so-
mit ist McGinn zufolge nicht immer ein Produkt der Vernunfttätigkeit. In Übereinstimmung mit
dieser Annahme können wir sagen, dass die Fantasie als Quelle des Ursprungs dieser Bilder auch
nicht von den intellektuellen Fähigkeiten des Individuums Gebrauch macht. Das kann man mit der
Lehre des Aristoteles über die Fantasie vergleichen, wo sie als die Bewegung definiert wird, die von
der verwirklichten Wahrnehmung ausgeht (Aristoteles, Über die Seele, III 3, 429 а 2). Aber McGinn
ersetzt wie viele andere Denker auch die Begriffe „Fantasie“ und „Einbildungskraft“. Dabei ist die
Einbildungskraft das Ergebnis rationaler Tätigkeit; McGinn nennt dies „Blick der Vernunft“. Diese
Auffassung entspricht bis zu einem gewissen Grad derjenigen Frohschammers bezüglich der Korre-
lation von Fantasie und Einbildungskraft, die oben bereits erörtert wurde.

3 Die Allegorie des Piloten und des Passagiers

99

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


für sie kein verbales Äquivalent gibt. Entstellungen können Wundt zufolge einen be-
wussten Charakter tragen, und das ist für die gewünschte Wirkung auf die Zuschauer
erforderlich. Folglich muss bei der Fantasie zwischen schöpferischer Kraft und indivi-
dueller Wahrnehmung unterschieden werden. Diese Annahme stimmt mit den Aus-
sagen Wackenroders überein, der die Vorstellung vertritt, dass nicht alles mit durch
Worte bestimmt werden kann.

Bei Wundt korrelieren die Wahrnehmungen und Gefühle, die sich im Bewusst-
sein des Rezipienten befinden. Dabei werden die in das Bewusstsein eingebrachten
Bilder nicht analysiert, was von der emotionalen Komponente des Wahrnehmungs-
prozesses zeugt. Laut Wundt,

sind aber begreiflicherweise die Phantasiegebilde vor andern Vorstellungen durch unge-
wöhnlich lebhafte Gefühle ausgezeichnet, da bei ihnen zu jenen den Vorstellungen an sich
anhaftenden subjektiven Wirkungen noch die Gefühlssteigerung hinzukommt, die aus der
Versetzung des eigenen Seins in den Gegenstand und aus der steigernden Rückwirkung,
die diese Belebung ausübt, hervorgeht.272

Diesen Anklang der Gefühle, die den Inhalt der Empfindungen ersetzen, kann man
bei der Bewegung des Blicks nach oben verfolgen, zur Pyramidenspitze, bei dem die
Maßstäbe einander gegenübergestellt und das mathematisch Erhabene erlebt wird. Es
stellt sich heraus, dass diese Gegenüberstellung durch die Fantasie bedingt wird. Hier
zeigt sich der Einfluss der Überlegungen des Aristoteles in seiner Poetik, und wir kön-
nen schließen, dass die Katharsis eine emotionale Reaktion auf die Übertragung des
Selbst auf den Charakter auf der Bühne ist, womit die Katharsis eine Tätigkeit der
Fantasie ist.

Als wesentliche Elemente der Zeitfantasie nennt Wundt „Schall und Klang“.273 Er
stuft diese Art von Fantasie als universelle menschliche Tätigkeit ein (abgesehen von
denen, die der Möglichkeit der Wahrnehmung von Schallschwingungen beraubt sind).
Die individuelle Komponente manifestiert sich in der Tatsache, dass wir in erster Li-
nie eine Verbindung mit den Sprachbewegungen der eigenen Stimmorgane herstellen.

Darum pflegt das Nächste, was wir bei dem Versuch, irgendeine Schallvorstellung willkür-
lich zu erneuern, in uns wahrnehmen, der mehr oder minder deutliche Klang unserer ei-
genen Stimme zu sein, der sich sofort, wenn die bestimmte Absicht hinzutritt, in irgendei-
nen fremderen Schall, z. B. den Klang eines musikalischen Instrumentes, assimilativ um-
wandeln kann.274

Die Fantasie gilt in Bezug auf den Schall als wesentlicher Faktor für die Raumfantasie
– für den Rhythmus, dessen direktes Substrat, nach Wundt, das Gefühl der Bewegun-
gen ist. Die eigene Stimme und die rhythmisch geschaffenen Empfindungsinhalte gel-
ten als adäquates Material des Affekts. Folglich, so Wundt, stehen sich die Raum- und
die Zeitfantasie

272 Wundt, Völkerpsychologie, Bd. 2, Teil 1, S. 56.
273 Ebd., S. 45.
274 Ebd., S. 57.

Teil II   Zur Frage nach dem technologischen Determinismus und der Definition der Realität

100

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


vermöge der verschiedenen Natur des Empfindungsmaterials, das für sie ursprünglich
verfügbar ist, auch der umgebenden Welt, deren Eindrücke doch beide nachbilden, we-
sentlich abweichend gegenüber.275

Die Raumfantasie ist arm, weil sie über ein dürftiges Material in den blassen, ver-
gänglichen und lückenhaften Fantasiebildern des Gesichtssinnes verfügt, das, nach
Wundt, überall der Ergänzung und Auffrischung durch die lebendige Wirklichkeit
bedarf. Aber zur gleichen Zeit tritt diese Art der Fantasie umso tätiger auf, indem sie
den Stoff selbst gestaltet und nach außen hin umwendet. Die Zeitfantasie besitzt laut
Wundt

in dem Klange, den ihr die Sprache, und in dem Rhythmus, den ihr die Bewegung des ei-
genen Körpers bietet, ein Material, über das sie frei nach Willkür verfügt und das ihren
Gebilden auch da, wo sie sich ganz unabhängig von der Umgebung gestalten, einen festen
Inhalt gibt.276

So ist die Zeitfantasie entfernter von der Realität und damit fruchtbarer im Hinblick
auf die Schaffung neuer Elemente, neuer Bilder. Die Raumfantasie ist wiederum auf-
grund der Abhängigkeit vom externen Material materieller und schafft Bilder aus den
Originaldaten, um die subjektiven Stimmungen und Affekte auszudrücken. Alles Ma-
terial führt sie von Anfang an mit sich. Die Werke der Fantasie sollen jedoch nicht
mit den realen Objekten vergleichbar sein – um auf den Betrachter zu wirken,
braucht man die Übertreibungen, die idealisierten Bilder etc.

Eine solche Unterscheidung von Raum und Zeit ist in Zusammenhang mit der
Fantasie künstlich. Zur Erstellung einer mentalen Konstruktion von etwas ändern wir
das, was wir gesehen haben, und bringen es in die grotesken Formen dieser Realität.
Für den Rezipienten sind greifbare Elemente der Wirklichkeit wahrnehmbar. Eine
mentale Konstruktion von Objekten, die keine Entsprechungen in der Realität haben,
ist hingegen kaum möglich.

Auch die sprachlichen Bilder nehmen wir in dieser Realität auf, da die Schallwel-
len ihren Gesetzen unterstellt sind; wir können uns nur erinnern. Mehr signifikante
Unterschiede gibt es nur dann, wenn wir die Schallschwingungen mit dem assoziieren,
wovon sie hervorgerufen werden könnten. Hören wir bei geschlossenen Augen das
Klappern von Hufen geschlossen, so verbinden wir, die Bedingungen der Entstehung
von fantastischen Bildern, die Wundt als notwendig erachtet, vorausgesetzt, diesen
Klang mit einem Pferd, das auf dem Pflaster vorbeigeht, und richten uns dabei nach
den Daten, die wir aus der früheren Erfahrung, aus dem visuellen Gedächtnis erhal-
ten. Im Falle der Beobachtung einer abstrakten Reihe von Linien jedoch, die durch
die Fantasie des Künstlers geschaffen und auf der Leinwand reproduziert wurde, ist es
für uns viel schwieriger, eine solche Art der Assoziation hervorzurufen. Selbst wenn
wir wissen, in welcher Art und Weise der Künstler gearbeitet hat und zu welcher Zeit
das Kunstwerk entstanden ist, wird es für uns äußerst problematisch, ein Pferd im
Abstrakten dargestellt zu sehen.

275 Ebd., S. 59.
276 Ebd., S. 60.

3 Die Allegorie des Piloten und des Passagiers

101

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


In jedem Fall, so Wundt, gewinnt sowohl die Raum- als auch die Zeitfantasie
„durch den Hinzutritt der Bedingungen des gemeinsamen Lebens ihre ungeheure,
wiederum tief in das Einzelbewusstsein zurückwirkende Bedeutung“; sie gilt als „die
belebende Apperzeption“, die mit der „Einfühlung“ korreliert. Dieses Prinzip der Em-
pathie beherrscht das Seelenleben in allen seinen Gestaltungen, seinen Wandlungen
und Entwicklungen, offenbart sich in verschiedenen Aspekten der menschlichen Tä-
tigkeit, u. a. in der Kunst (Mythen, Kunst, Architektur). Denn dank ihrer geschaffe-
nen Objekte werden wir „belebt“. Der entscheidende emotionale Moment des Ein-
drucks ist die Schaffung von subjektiven Faktoren wie auch die Selbsttätigkeit des Be-
wusstseins.

Die Frage nach dem Schallverhältnis, das Wundt als Richtigstellung des Wesens
der Zeitfantasie beschreibt, kann durchaus mit der Lehre des Aristoteles über die Ver-
hältnismäßigkeit, genauer mit der Frage nach dem Zusammenklang, verglichen wer-
den. So nimmt Aristoteles an, dass der Schall und das Hören Elemente der gleichen
Ordnung sind. Dieser Zusammenklang gilt wiederum als „λόγος“.277 Zudem glaubt
er, dass Übermäßiges Beschwerden macht oder sie aufhebt.278

Abschließend lässt sich sagen, dass Wundt und Frohschammer die Schlüsselbe-
deutung der Fantasie in Zusammenhang mit dem Phänomen der Wahrnehmung (Re-
zeption) sehen. Geht Wundt davon aus, dass die Grundlage für die Wahrnehmung die
subjektivierende Reflexion ist, so gibt es laut Frohschammer nur die Subjektivierung
des allgemeinen Anfangs, während die ganze Wirklichkeit Ausdruck der allgemeinen
Fantasie sei. Infolge der Begrenzung des Wahrnehmungssystems zeigt sich die Reali-
tät im Bewusstsein mit einer gewissen Verzerrung. Aus diesem Grund ist Wundt zu-
folge die Fantasie aufgerufen, den Widerspruch zwischen dem Objektiven und dem
Subjektiven zu lösen und die Disharmonie und die damit verbundenen Beschwerden,
die Frohschammer als „Leiden“ charakterisiert, zu beseitigen. Beide interpretieren die
Fantasie als Grundlage der Tätigkeit. Aber während Wundt ihre Relevanz für die
kreative Wahrnehmung hervorhebt, betrachtet Frohschammer die Fantasie als Quelle
der Wirklichkeit, in der die Kunst erst als Zusatzkomponente präsentiert wird.

Psychoökologische und visuelle Projektionen

Wir nehmen als die Maßeinheit etwas, was sich in unserem Sichtfeld befindet, ob es
sich um ein Theaterstück oder den Blick aus dem Fenster handelt. Als Grundlage der
Wahrnehmung finden dieselben Emotionen, unabhängig davon, ob wir uns eine er-
dichtete Szene oder eine dokumentarische Chronik anschauen. Solange wir an dem,
was da eintritt, unbeteiligt sind, nehmen wir das, was wir anschauen, als etwas Ent-
ferntes wahr und geben das entsprechende Urteil ab (nach Kant ist dieses ästhetisch).
Der Zuschauer macht, wenn er ein solches Urteil spricht, keinen Unterschied zwi-

3.3

277 Aristoteles, Über die Seele, III 2, 426 а 27 – b 7.
278 Ebd.

Teil II   Zur Frage nach dem technologischen Determinismus und der Definition der Realität

102

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


schen dem nur Gedachten und dem Realen. Aber der Rezipient kann die Grenzen
bewusst in die Sphäre der Repräsentation ziehen.279

279 Um diese Überlegung zu vertiefen, wende ich mich erneut dem Werk Art and Visual Perception: A
Psychology of the Creative Eye (1954) von Rudolf Arnheim zu. Die Frage ist in Zusammenhang mit
den oben betrachteten Thesen von Burke und Jean Paul (die auch Pseudo-Longinos erwähnt hat)
über die Notwendigkeit der Untergliederung eines einzelnen Phänomens zwecks seiner Analyse ent-
standen. Der amerikanische Biophysiker Harold J. Morowitz analysiert im Artikel Rediscovering the
Mind das Paradox der Überlagerung der Zustände und führt als Beispiel das bekannte Paradox von
Erwin Rudolf Josef Alexander Schrödinger (1887–1961) an. In der Quantenmechanik wird die Si-
multaneität der Handlungen bei der Abwesenheit der Rezipienten angenommen, was im Begriff
„Superposition“ zum Ausdruck. Morowitz verweist auf die Abwägung der verschiedenen Storylines
durch den Schriftsteller (wobei die Charaktere in der metaphorischen Simultaneität der Handlun-
gen bestehen). Er stellt die Frage: „Why is my unitary feeling of myself propagating down this ran-
dom branch rather that down some other? What law underlies the random choices that pick out the
branch I feel myself tracing out? Why doesn’t my feeling of myself go along with the other me’s as
they split off, following other routes? What attaches me-ness to the viewpoint of this body evolving
down this branch of the universe at this moment in time?“ (Morowitz, Harold J. Rediscovering the
Mind. In: The Mind’s I: Fantasies and Reflections on Self and Soul (comp. and arr. by Douglas R. Hof-
stadter and Daniel C. Dennett). New York: Basic Books, 1981, S. 48–49). Morowitz behauptet, dass
diese Frage nicht nur für die Antwort, sondern sogar für die Formulierung problematisch ist. Die
einzige Antwort wäre nur im Rahmen der Selbstbestimmung – und dies nicht weniger umständlich
– möglich. Es lässt sich behaupten, dass das Problem der Wahrnehmung des Raums von dem Rezi-
pienten, und zwar von seinem Ich und der vergleichenden Analyse des früher Gesehenen, abhängig
ist. Die Rede ist dabei von dem Einbildungsvermögen bei der Wahrnehmung der Realität. Christo-
pher Zeeman nennt dieses Prinzip der Verzweigung „multiple speciation“ (Understanding catastro-
phe, S. 85) und betrachtet es im Rahmen der Evolutionstheorie. Ihm zufolge „means [diese Verzwei-
gung] the appearance of several descendant species“. Damit wird auch die Frage nach der Selbstbe-
stimmung „evolutionär“.
Ich habe das Vernunftvermögen bereits im Rahmen des Problems „der Zweckmäßigkeit ohne
Zweck“ analysiert. Jetzt möchte ich am Beispiel der Korrelation des Mythos und der Vernunft die
Interpretierung des Denkapparats und der Grenzen der Verbreitung seiner Tätigkeit wissenschaft-
lich betrachten. Dafür zitiere ich Hans-Georg Gadamer. Im Werk Ästhetik und Poetik bietet er – wo-
bei er als Basis die Idee von Kant über das Vernunftvermögen der Erzeugung der Ideen heranzieht –
folgende Auslegung für die Vernunft: „Diesem Begriff des ‚Nous‘ entspricht im neuzeitlichen Den-
ken die Vernunft. Sie ist das Vermögen der Ideen (Kant). Ihr Grundbedürfnis ist das Bedürfnis nach
Einheit […] Vernunft [ist] dort […], wo das Denken bei sich selber ist […]. Im Wesen der Vernunft
liegt es also, absoluter Selbstbesitz zu sein, auf keine Schranke des fremden und zufälligen bloßer
Fakten zu stoßen“ (Gadamer, Hans-Georg. Mythos und Vernunft. In: Ästhetik und Poetik. Kunst als
Aussage. Gesammelte Werke, B. 8. Tübingen: Mohr Siebeck, 1993, S. 166–167). Gadamer macht hier
eine wichtige Bemerkung über die Ausschließung alles „Fremden“ aus dem Blickfeld. Daraus ent-
steht die gesetzmäßige Frage über die Grenze des Willensakts. Gerade wegen des Unvermögens der
Erkenntnis der Intelligenz in der ganzen Wirklichkeit (hier führt Gadamer die Mythologie als Bei-
spiel an) verliert die Vernunft die Fähigkeit der absoluten Einheit, wodurch die Idee der absoluten
Vernunft selbst illusorisch wird. Hier offenbart sich ein Paradox – ist es möglich, sich das Absolute
im begrenzten Bewusstsein vorzustellen? Welche Schlussfolgerung lässt sich aus dieser Frage zie-
hen? Ist das Bewusstsein des Subjekts dermaßen begrenzt, dass es sich etwas außerhalb der Kompe-
tenzsphäre der Vernunft oder etwas diese Übersteigendes nicht zu vorstellen vermag? Das Problem
liegt darin, dass der Rezipient über das, was jenseits der Grenze liegt, nachdenkt, obwohl sein kate-
gorialer Apparat die Urteile kraft der Gegenüberstellung produziert. Dem Rezipienten genügt es
nicht zu wissen, dass es etwas, das sein Vermögen vielfach übersteigt, gibt, er muss davon überzeugt
werden. Die Idee des Absoluten ist notwendig für die Vernunft als ein selbstbewusstes Phänomen,
sie ist ein Abwehrmechanismus der Selbstreflexion. Schließlich begreift man seine Grenzen im Ver-
gleich mit etwas, was sich diesen Grenzen nicht unterordnet, sondern sie übersteigt. Wer versteht,

3 Die Allegorie des Piloten und des Passagiers

103

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Es wurde schon gesagt, dass das Bewusstsein die Gegenstände klassifiziert. Diese
Fähigkeit rührt von der ständigen Identifizierung, dem Vergleichen der Formen und
Maßstäbe her. Das eine zu begreifen ist im Vergleich mit dem Anderen möglich, und
die Komplementarität kann in diesem Sinne als der Erwerb des Weltbilds im Kontext
der es anfüllenden Elemente wahrgenommen werden. Dieselbe Eigenschaft ist bei der
Naturanschauung zu vermerken. Das Subjekt begreift die Realität, indem es ihr sein
eigenes Ich entgegensetzt. Die Natur ist für es etwas Anderes, auf das sich sein Wille
nicht erstreckt. Dies kann ihm Angst einflößen und es bedrücken, da das Subjekt
nicht weiß, was im Laufe der Zeit passieren, ob der Sturm losbrechen oder ob es
einen Vulkanausbruch geben wird. Es kann dies zwar prognostizieren, aber dann be-
findet es sich immer noch in der „Superposition“, im Prozess der ständigen Verzwei-
gung. Diese Ungewissheit ist Burke zufolge die Quelle des Schreckens und zugleich
eine Folge des Erhabenen. Warum erhaben? Weil das Subjekt sich dem Nichts da-
durch anschließt, dass es keine Grenzen hat und alles möglich ist. Und wenn alles
möglich ist, befindet sich das Subjekt, wie ich es ausdrücken möchte, in der „Situation
der Kulisse“, insofern es sich die Ereignisse mit der Hilfe der Einbildungskraft und der
Fantasie vorstellen kann. Die Fantasie stattet es mit dem Selbstbewusstsein der eige-
nen Vollkommenheit aus.

Betrachten wir näher, wie das Bewusstsein die Bilder der Realität in die Bilder des
Denkens umgestaltet.280 Die Idee der Wahrnehmung entwickelt sich in dem Konzept
der ökologischen Optik. Die ökologische Wahrnehmung verweist laut dem Begrün-
der dieser Theorie, dem bekanntesten kognitiven Psychologen des 20. Jahrhunderts,
James Jerome Gibson (1904–1979) auf die Existenz eines Menschen in der natürli-
chen Umgebung. Letzteres ist wichtig für die Widerlegung der Theorie über das Tech-
nisch-Erhabene, wo die künstlichen Objekte wahrgenommen werden. Zentral ist,
dass sich die Beobachtung dieses Menschen in Subjekt-Objekt-Beziehungen darstellt,
da sonst jedes Objekt als abwesend wahrgenommen werden würde. Berücksichtigen
wir diese Annahme, lässt sich sagen, dass dann, wenn man den Blick von dem Objekt

dass er diese Idee in seinem unvollkommenen Bewusstsein trägt, versteht gleichzeitig seine Einbe-
ziehung und die Motivation zur Vervollkommnung. Das Erhabene ist hier die Hoffnung auf Rettung.

280 Nach den Worten von Louis Auguste Blanqui (1805–1881), der den Überlegungen Schrödingers in
gewisser Weise zuvorgekommen ist, ist das Weltall gleichzeitig das Leben und der Tod, die Zerstö-
rung und die Schaffung, die Veränderung und die Stabilität, die Hektik und die Ruhe. Das Weltall
ist, so Blanqui, immer dasselbe und erneuert sich gleichzeitig fortwährend. Trotz des ewigen Wer-
dens ist es wie erstarrt, und es scheint, als würde man stets im selben Buch blättern. Im Ganzen und
im Einzelnen ist das Weltall die ewige Umgestaltung und die ewige innere Unveränderlichkeit und
der Mensch ist eines seiner Details (Blanqui, Louis-Auguste. Eternity by the Stars: An Astronomical
Hypothesis (transl. Frank Chouraqui). New York: Contra Mundum Press, 2013). Bei dem Versuch,
die Idee des Zyklischen zu widerlegen, zeigt sich dann aber ein Paradoxon. Der Unterschied zu der
Lehre Heraklits über die Entstehung und die Zerstörung der Planeten durch das Feuer wird, in die-
sem Fall, nur in der zeitlichen Ausdehnung liegen. Hier ist der Zyklus einstufig. Stellen wir uns aber
den Menschen als den Beobachter dieser einander abwechselnden Phasen des Weltprozesses vor,
müssen wir untersuchen, auf welche Weise er die einen oder die anderen Elemente zwecks ihrer
Klassifizierung und der gedanklichen Verarbeitung isoliert. Das Konzept von Blanqui erscheint
zweifelhaft, wenn wir uns auf die weiter unten noch zu analysierende These Alfred Habdank Skar-
bek Korzybskis (1879–1950), des Gründers der Theorie der gemeinen Semantik, richten, der zufol-
ge „die Karte nicht das Territorium ist“.

Teil II   Zur Frage nach dem technologischen Determinismus und der Definition der Realität

104

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


löst, dadurch sein Verschwinden im Raum provoziert wird (da der Raum von dem
Rezipienten abhängig ist). „Zerfällt“ damit die Welt hinter unserem Rücken? Es ge-
schieht in unserem Bewusstsein, dass wir die Objekte aus dem Blickfeld verlieren. Die
weitere Frage wäre die nach der Bestimmung der „Natürlichkeit“. Erscheinen die Ob-
jekte nicht mehr in unserem Blickfeld, so verlieren die optischen Illusionen, die z. B.
durch die Krümmung des Spiegels entstehen, oder alle anderen Phantasmagorien den
Sinn für den Beobachter, da sie nicht länger als Objekte aus seiner Umgebung wahr-
genommen werden. Seit der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts wird das Erhabene
im Zusammenhang mit den Wissenschaften betrachtet. Aber auch hier wird das
Problem der Definition der Natur im Kontext der technologischen Innovationen in
den Vordergrund gestellt. Das Technisch-Erhabene wird herbeigerufen, um diesen
Widerspruch zu lösen, und substituiert das Phänomen des Erhabenen als einer natür-
lichen, bei der Anschauung der Natur entstehenden Geistesverfassung. Mit Blick auf
Letzteres lässt sich von der Herkunft des künstlich Erhabenen anstatt des naturgemä-
ßen sprechen. In Los-Angeles findet jährlich die Konferenz Image & Meaning II statt,
in deren Verlauf das Thema der Korrelation von Wissenschaft und Ästhetik, insbe-
sondere aber der Zusammenhang mit dem Erhabenen diskutiert werden. Die Ergeb-
nisse dieser Forschung sind im Werk The Beyond the Finite. The Sublime in Art and
Science festgehalten.281 Die Autoren haben sichergestellt, dass der Begriff „erhaben“ so
viele verschiedene Definitionen aufweist und im Laufe der Geschichte so viele ver-
schiedenartige Phänomene damit beschrieben worden sind, dass sich Möglichkeiten
für neue Auslegungen eröffnen. Die Philosophen haben das Erhabene hauptsächlich
als „Aufregung“, also aus Sicht der Emotion analysiert. Lyotard etwa behauptet, dass
dieses Phänomen durch die Begriffe „Lust/Unlust“ begrenzt wird. Kant seinerseits
sprach von einer „Beunruhigung“. Die modernen Wissenschaftler schlagen demge-
genüber vor, das Erhabene als eine Art von „Katalysator“ zu bestimmen, der die neu-
en Antworten aus den wissenschaftlichen Werken „herausreißt“. In diesem Zusam-
menhang wird dieses Phänomen weder als eine „versteckte Gottgläubigkeit“ noch als
„Lizenz auf den Nihilismus“ (Kritik des Postmodernismus), sondern als Möglichkeit
bezeichnet, den abstrakten Regeln etwas entgegenzusetzen. Analysiert wird etwa die
Theorie von Kirk Pillow,282 der behauptet, dass, soweit wir über das Erhabene nach-
denken, wir die Informationen über den uns anrührenden Anderen erhalten, der sich
jenseits unseres konzeptuellen Zugangs befindet und von der einheitlichen Feststel-
lung abschweift. Die Suche nach der Erklärung des Unbekannten, die mit den mytho-
logischen Sujets beginnt und durch die wissenschaftlichen Entdeckungen fortgesetzt
wird, lässt sich als Versuch beschreiben, ins Unendliche hinauszugehen, als eine An-
näherung an die Linie des Horizontes und als Versuch, die Grenzen zu überschreiten.
In diesem Sinne kann der Zustand des Erhabenen nicht auf das Gebiet der Ästhetik283

beschränkt werden, indem die Antwort auf die verschiedenen Fragen gesucht wird,

281 The Beyond the Finite. The Sublime in Art and Science. Oxford University Press, 2011.
282 Pillow, Kirk. Sublime Understanding: Aesthetic Reflection in Kant and Hegel. Cambridge: MIT Press,

2000).
283 Greig sagt über die Ästhetik Folgendes: „Die Ästhetik manifestiert sich besonders in unseren Ver-

suchen, die Welt zu deuten, in unseren Bemühungen, als phantasievoll teilnehmende Wahrnehmen-

3 Die Allegorie des Piloten und des Passagiers

105

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


wobei mit der Suche nach dem eigenen Ich angefangen und mit dem Nachdenken
über den illusorischen Charakter der Welt geendet wird.

Burkes Gedanken wurden im 19. und 20. Jahrhunderts von vielen Forschern di-
rekt oder indirekt ausgelegt. Zu nennen ist hier zunächst der amerikanische Psycholo-
ge James Jerome Gibson (1904–1979) mit seinen Ausführungen über die visuelle
Wahrnehmung sowie die Probleme der Klassifizierung in der modernen Robottech-
nik. Die Idee Burkes von der Möglichkeit der Anschauung des einzelnen Objekts wird
in der Theorie von den lebendigen und künstlichen erkennenden Systemen analy-
siert. Hier wird behauptet, dass der Mensch kategorial denkt, da sein sensorisches
System von begrenzter Kapazität ist. Infolge der begrenzten Möglichkeiten, Informa-
tionen abzurufen, kann die Gesamtheit der Objekte nicht gleichzeitig bearbeitet wer-
den. So ist bei Burke die Rede von dem visuellen Erkennen der gleichen Zahl (bzw.
einer Zahl, die eine bestimmte Grenze nicht überschreitet) an Strahlen.Nach der
Theorie von J. Gibson ist es problematisch und häufig auch nicht möglich, beschrei-
bende Charakteristika der wahrnehmbaren Realität, die er auch als „nebelhaft“ be-
zeichnet, in mathematischen, linguistischen oder physikalischen Begriffen, z. B.
„Raum“, „Abbildung“, „Punkt“, „Geschwindigkeit“, „Bedeutung“ oder „Sinn“, wieder-
zugeben. Gibson schlägt daher vor, ein neues System von Begriffen zu verwenden, das
er Konzeptdiagramm der ökologischen Optik284 nennt. In diesem kommt der Über-
gang von der physikalischen in die optische Welt zustande, d. h., es wird die Wechsel-
wirkung der Umwelt und des Beobachters betrachtet. Gibson bestreitet, dass die
Wahrnehmung aus den visuellen Zeichen gefolgert werden könne. Aristoteles glaubte
noch, dass die Objekte durch deren Erkennung im Licht sichtbar werden, und hat da-
rin eine Metapher für das Licht der Vernunft gesehen.285 Gibson ist nun der Auffas-
sung, dass wir das Licht nicht sehen, aber die Möglichkeit wahrnehmen, die uns die

de einen Sinn zu entdecken oder gar zu schaffen“ (Greig, Quantum Romanticism, S. 137). In diesem
Zusammenhang bestimmt er die Übereinstimmung dieser Auslegung mit der Idee der „Quantenäs-
thetik“ von Bohm. Greig zufolge hat Bohm versucht, eine natürliche Symmetrie zwischen dem
Menschen und der Natur wiederherzustellen. Es wird davon ausgegangen, dass aus dem Phänomen
der Nichtlokalität ein unteilbares Ganzes des Universums folgt, aber dieses Einzige als Gesamtheit
könne nicht im begrenzten Bewusstsein vorgestellt werden. Bohm vertritt die Auffassung, dass der
Beobachter immer wieder die Anstrengung empfindet, weil er die eigenen Grenzen begreift. Das
verschaffe uns den Status als rationelle Wesen, die erhabene Emotionen haben. Diese Passage von
Bohm ist besonders aufschlussreich, da er unter dem Erhabenen, womit ich einverstanden bin, eine
rationell-sinnliche Tätigkeit versteht. Bohm zufolge können die physischen Theorien die Realität als
eine, die wahr ist, beschreiben. Alle Erklärungen seien die Reihenfolge einander schnell ablösender
Meinungen. Wir besäßen nur fragmentarische Kenntnisse über das Universum, die daher das Welt-
bild des Individuums nicht füllen könnten, weshalb die Welt aus den einzelnen Elementen bestehe.
Hierzu ist Folgendes anzumerken: Am Beispiel der Fraktale (bei denen ein Teil dem Ganzen gleich
ist) lässt sich feststellen, dass dann, wenn wir einen Teil begreifen, wir folglich auch das Ganze be-
greifen. Die genannten Überlegungen Bohms machen deutlich, dass die modernen Wissenschaftler
in ihren Konzepten das Problem des Unendlichen im Endlichen erforschen. Mit Heidegger ließe
sich sagen, dass ein endliches Subjekt in die unendliche Welt „geworfen“ ist, aber dieses Subjekt wird
erhaben durch die Feststellung der Unendlichkeit der Freiheit.

284 Gibson, James J. Wahrnehmung und Umwelt. Der ökologische Ansatz in der visuellen Wahrnehmung
(übers. v. Gerhard Lücke und Ivo Kohler). München/Wien/Baltimore: Urban & Schwarzenberg,
1982.

285 Aristoteles, Über die Seele, II 7, 418 b 5–10.

Teil II   Zur Frage nach dem technologischen Determinismus und der Definition der Realität

106

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Umwelt direkt bietet. Er lehnt den Begriff der Tiefe oder der dreidimensionalen For-
men ab, denn diese seien nie in der Umgebung gewesen. Die Wahrnehmung beginne
vielmehr bei einer zweidimensionalen Oberfläche. Wir sehen Objekte äquidistant aus
der Nähe oder aus der Ferne, aber sie sind uns als „Zusammenstellung“ gegeben.

Zugleich mit der üblichen Annahme, dass Formwahrnehmung in der Frontalebene grund-
legend und einfacher zu verstehen ist, nimmt man dasselbe auch für die Wahrnehmung
von Bewegung an. Sowohl der einen wie der andere Annahme liegt aber der Irrtum des
retinalen Bildes und der Tiefenkriterien zugrunde. […] Meine jetzige Hypothese ist, dass
die Wahrnehmung von Ereignissen von nichts anderem abhängt, als von Störungen der
Struktur der umgebenden optischen Anordnung.286

Gibson unterscheidet die exterospezifische und propriospezifische Information. Ers-
tere bezeichnet er als die Beobachtung der Umwelt, Letztere als Beobachtung des
Selbst. Dabei beschreibt er die Kennzeichnung des Selbst durch das Blickfeld („field
of view“), die er darin sieht, dass dieses im Gegensatz zur umgebenden optischen An-
ordnung begrenzt ist. Unter dem Blickfeld versteht er die „vereinigten Blickfelder bei-
der Augen“.287 Es ist wichtig zu betonen, dass Gibson das Blickfeld „das Faktum der
ökologischen Optik“ nennt. Er unterscheidet es von dem Begriff „Sehwelt“ („visual
world“), mit dem er „den momentanen Fleckenteppich visueller Empfindungen“ be-
zeichnet.

Wenn man den Kopf dreht, so befindet sich auf einmal alles vor dem Kopf, was vorher
hinter ihm lag und umgekehrt. Diese Tatsache ist für die hier vorgeschlagene Wahrneh-
mungstheorie von fundamentaler Bedeutung. Ich behaupte nämlich, dass es die Aufgabe
des Sehens ist, die gesamte Umgebung, die ganze Umwelt rundherum, keinesfalls aber nur
den vor den Augen liegenden Bereich, bewußt zu machen.288

Daraus folgt nun aber nicht, dass die Welt dem Beobachter fragmentarisch gegeben
ist, wie es in der Quantentheorie289 angenommen wird. Gibson behauptet im Gegen-
teil, dass „die umgebende Information […] jedem Beobachter, der den Kopf dreht, je-

286 Gibson, Wahrnehmung und Umwelt, S. 183.
287 Ebd., S. 120.
288 Ebd. S. 122.
289 Sowohl in der Wissenschaft als auch in der Kunst entstehen tagaus, tagein neue Objekte der Unter-

suchung, z. B. das Phänomen der „dunklen Materie“, die in Anbetracht der Plötzlichkeit nicht klas-
sifiziert werden könne. Die Wissenschaftler haben jedes Mal Schwierigkeiten bei der Beschreibung
der bislang nicht bekannten Prozesse, da diese außerhalb der bisherigen Erfahrungssphäre liegen.
Das betrifft auch das Erhabene. In der Linguistik gibt es ähnliche Phänomene – die sogenannten
Lakunen, Lücken im Text, die sich auch auf den Sinn auswirken. Wegen der Begrenztheit des Wort-
schatzes können die Wissenschaftler bisweilen ihre Entdeckung nicht definieren. Dessen ungeachtet
versuchen sie weiterhin die Quellen dieses Zustandes zu erkennen: Die Neuropsychologen beschäf-
tigen sich z. B. mit den Karten der Emotionen und die Biologen mit der Umgestaltung der sensori-
schen Impulse in die ästhetischen Urteile etc. Der amerikanische Philosoph Ian Greig hat als Erster
vorgeschlagen, Ästhetik und Physik zusammenzuführen (Greig, Ian. Quantum Romanticism: The
Aesthetics of the Sublime in David Bohm’s Philosophy of Physics. In: The Beyond the Finite. The Subli-
me in Art and Science. Oxford University Press, 2011). Er erforscht das ästhetische Konzept Kants,
vor allem seine Überlegungen zum harmonischen Einfluss des ästhetischen Urteils, das auf die em-
pirische Welt projiziert wird. Greig behauptet, dass die ästhetischen Urteile ihre Basis in der Quan-
tenmechanik haben. „Besonders das Erhabene könnte die ästhetische Begründung für die transzen-
denten Impulse liefern, die wir in Diskussionen über einen der zentralen Lehrsätze der Quanten-

3 Die Allegorie des Piloten und des Passagiers

107

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


derzeit zur Verfügung [steht]. Das visuelle Wahrnehmen ist panoramischer Natur, das
heißt, dass mit der Zeit das gesamte Panorama erfaßt wird“.290 Diese Bestimmung des
Panoramas ist meines Erachtens die wichtigste Komponente der Theorie Gibsons und
entspricht in vollem Maße den von Burke und Jean Paul ausgesprochenen Behaup-
tungen über die Ausdehnung und die Dauer. Um den Gegenstand in einer einheitli-
chen Sicht zu begreifen, ist die Zeit für den Gang des Blickes durch das Objekt nötig.
Bei Gibson erscheint der Rezipient als der „Nullpunkt“, von dem ausgehend die Beob-
achtung geführt wird. Wichtig ist für ihn auch die Notwendigkeit, die Ich- und
Außenwahrnehmung zu vereinigen, weil „beide Informationsquellen nebeneinander
bestehen“. Der Rezipient kann die Welt nicht isoliert von seinem Ich wahrnehmen.
Visuell kommen die Teile des eigenen Körpers unvermeidlich in die Wahrnehmung,
taktil fühlt der Beobachter auch, „wie sein Kopf [sich] dreht, seine Muskeln sich span-
nen und seine Gelenke sich beugen“291 – all dies zusammen ist, was Gibson „das Ich“
nennt. Gleichzeitig nimmt der Beobachter die Umwelt als homogen wahr, weil „die
stofflichen Bestandteile der Umwelt heterogen sind“.292 Dadurch kann er nicht die

physik antreffen, nämlich die Idee, dass die ‚physikalische Welt ein ungebrochenes, unteilbares dy-
namisches ganzes ist‘“ (ebd., S. 132; zitiert wird hier Harris, Errol E. Contemporary physics and
dialectical holism. In: The World View of Contemporary Physics (hrsg. von Richard F. Kitchener). Al-
bany: State University of New York Press, 1988, S. 156–174, hier S. 158). Die Quantenmechanik
bricht, so Greig, mit der klassischen Vorstellung von einer rationalen mechanischen Welt, die unab-
hängig von dem Beobachter, d. h. „außerhalb“ von ihm existiert. Greig stellt die Frage nach dem
Wesen der Realität und unserer Präsenz in ihr. In diesem Zusammenhang analysiert er die wissen-
schaftlichen Entwicklungsarbeiten des amerikanischen Physikers David Bohm, dessen Konzept
Greig zufolge die Grenzen der Physik überschreitet und das Leben im Ganzen umfasst. Greig be-
hauptet, dass für die Korrelation von Ästhetik und Quantenphysik die Lehre von Kant gilt: „Das Er-
habene, das uns mit seiner Betonung des Übersinnlichen die Tiefe und Intensität der kognitiven Er-
fahrung vor Augen führt, lässt uns erkennen, daß wir fähig sind, uns über die Beschränkungen der
endlichen, phänomenalen Existenz zu erheben und einen transzendentalen, noumenalen Bereich zu
erfassen … Rational betrachtet, mag dies als Triumph der Vernunft über die Sinnlichkeit erscheinen
[…]. Zugleich hat die Tradition des Erhabenen ihren Ursprung im mysterium tremendum, das sich
mit der religiösen Erfahrung verbindet. Der Einfluß der christlichen mystischen Tradition ist er-
kennbar in dem Echo der Romantiker auf die Behauptung von Pseudo-Dionysius, die erhabene Er-
fahrung offenbare Gott. […] [So] ist die Nähe der Physik zum Erhabenen eingebettet in einen Rah-
men, der von der Romantik bestimmt wird. Während das Erhabene sich in einem deskriptiven Sin-
ne nur auf das Übersinnliche beziehen kann, kann seine ästhetische Erfahrung durch Naturphäno-
mene hervorgerufen werden, und für die Romantiker manifestierte sich das Erhabene durch die Be-
trachtung der Naturschauspiele, bei der die von der überwältigenden Macht und Majestät der Natur
ausgelöste Ehrfurcht und Bewunderung die Seele über die gewöhnliche Welt erhob. Zugleich be-
gründete das natürlich Erhabene die Bedeutung des inneren Raumes, in dem die Unermeßlichkeit
des physikalischen Raumes metaphorisch mit der Unendlichkeit unseres übersinnlichen Vermögens
verknüpft war“ (ebd., S. 133–135).
Ich würde den Gedanken Greigs folgendermaßen fortsetzen: Über das Erhabene könnte man als
einen Schlüsselbegriff, der den Beginn des Wissens symbolisiert, sprechen. Hier könnte man sich an
die Worte von Aristoteles über das Erstaunen erinnern; er behauptet, dass gerade das Erstaunen die
Leute zum Philosophieren veranlasst. Zuerst staunten sie über etwas, das man nicht begreifen konn-
te, und danach stellten sie sich Fragen nach etwas Bedeutenderem (Aristoteles, Metaphysik, 982 b8–
27).

290 Ebd., S. 123.
291 Ebd., S. 124.
292 Ebd., S. 19.

Teil II   Zur Frage nach dem technologischen Determinismus und der Definition der Realität

108

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Welt als Ganzes betrachten, ist aber fähig, zwischen den verschiedenen Substanzen
der Umwelt zu unterscheiden, da die Substanzen auf das Lebewesen wirken und sein
Verhalten unterschiedlich beeinflussen. Unter Umwelt versteht Gibson die Trias „Me-
dium, Substanzen, Oberflächen“, Begriffe, die er aus dem oben genannten Grund statt
„Raum, Zeit, Materie, materieller Körper“ benutzt. Bei dem Übergang einer Substanz
von einer Form zur anderen hört die Oberfläche auf zu existieren, und das Medium
selbst wird Gibson zufolge von den Substanzen der Umwelt durch die Oberflächen
getrennt. Obwohl Gibson die Idee des dreidimensionalen Raums ablehnt, entspre-
chen seine neun ökologischen Gesetze den Oberflächen293 der mathematischen Ge-
setze der Wechselwirkung von den Straklatten in den Programmen der 3D-Modellie-
rung (z. B. in Autodesk 3ds Max oder Maya).

Aber diese Perspektive ist nur der Ausgangspunkt für die weitere Beobachtung.
Auch in der Wahrnehmungstheorie zeigt sich das Phänomen des Erhabenen als die
Wahrnehmung des Unendlichen, wie das folgende Zitat erkennen lässt:

Die Welt von einem bewegten Beobachtungspunkt aus lange genug und auf einer genü-
genden Zahl von Wegen angesehen, wird zu einem Wahrnehmen der Welt von allen Be-
obachtungsorten aus, als könnte man überall zugleich sein. Überall zugleich Sein, wobei
nichts versteckt bleibt, grenzt an die Allgegenwart Gottes. Jedes Objekt erscheint von allen
Seiten und jeder Ort steht in Verbindung mit seinen Nachbarn. Man sieht die Welt nicht
mehr in Perspektive. Die zugrundeliegende invariante Struktur hat sich aus der wechseln-
den perspektivischen Struktur herausgehoben.294

Eine bedeutsame Bemerkung macht Ian E. Gordon mit Blick auf die invariante Struk-
tur:

Gibson and others believe that there are invariant properties in physical events that afford
the perception of those events […] if we could define some affordances for a perceiver, it
would still be hard to predict behavior. This is because, in terms of the theory, organisms
may have to learn to attend to particular affordances. Before we can predict behaviour, we
must know not only the affordances available but also the perceiver’s current attentional
state. This is a formidable requirement.295

In Die Macht der Mitte stellt Rudolf Arnheim die Frage nach der harmonischen An-
ordnung der künstlerischen Objekte im Raum, bei denen die optische Konstruktion
das große Wort beim ästhetischen Urteil führt:

Der wichtigste Faktor in der Wechselwirkung zwischen Betrachter und Werk ist die räum-
liche Beziehung, in der sie stehen, und deren Auswirkung auf beide […] die räumliche
Orientierung beeinflußt die Art und Weise, wie das Objekt wahrgenommen wird […].
Auch die Komposition selbst in ihrem Entwurf durch den Künstler wird durch sie beein-
flußt.296

293 Ebd., S. 24–25.
294 Ebd., S. 212–213.
295 Gordon, Ian E. Theories of visual perception. Dritte Auflage. New York: Psychology Press, 2004,

S. 161–162.
296 Arnheim, Rudolf. Die Macht der Mitte. Eine Kompositionslehre für die bildenden Künste (aus d. Ame-

rikan. v. Claudia Spinner). Köln: DuMont, 2003, S. 50–51.

3 Die Allegorie des Piloten und des Passagiers

109

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Arnheim stellt sich die Frage, wie das Objekt im Raum vom Betrachter gefunden
wird. Wenn das Objekt (hier meint er die Malerei) sich ober- oder unterhalb der Au-
genhöhe befindet, kann der Beobachter nur mühsam die kompositorische Integrität
erkennen – er betrachtet das Bild „nicht im rechten Winkel“297 und, was hier am
wichtigsten ist, kann das Objekt nicht „als Ganzes einordnen“. Dabei berücksichtigt
Arnheim jedoch nicht, dass – worauf Gibson später die Aufmerksamkeit richten wird
– es möglich ist, die Objekte zu einer ganzheitlichen Wahrnehmung im Raum durch
abwechselnde Anschauung seiner Teile zusammenzusetzen. Allerdings erklärt Arn-
heim die Wahrnehmung des ganzen und ausgefüllten Raums mittels der Betrachtung
seiner contour line (obwohl es problematisch scheint, in den Umrissen einer Figur, die
eine runde Form hat, den flachen Ring zu sehen):

This is because the empty loop requires us to see the surface of the paper as a continuous
background, or, to put it differently, to see the spaces on both sides of the line as related to
it symmetrically […]. In the process, the line changes function – from an independent
one-dimensional object it is transformed into the contour of a two-dimensional object. It
becomes a part of a whole. The area surrounded by the loop line gives the impression of
greater density than the area outside it, it is more solid-looking; whereas the ground is loo-
ser, less limited to a given stable plane. This impression may seem to be nothing but a car-
ry-over from our experience with physical objects, which are seen against the empty space
of their surroundings […]. If we wish to relate drawings to situations in the physical world
we can say that contour lines (to use a formulation of John M. Kennedy) stand for spatial
discontinuities, either of depth or direction of slant, or of texture, brightness, or color298

[…]. The straight plane is the simplest surface by which the circle can be filled. With any
change of the contour the inner surface changes accordingly, always assuming the simplest
available shape.299

Wir nehmen den Raum innerhalb des Kreises als Teil des Ganzen wahr, indem wir
ihn gegenständlich binden, und alles außerhalb des Kreises hört auf zu existieren.
Dementsprechend markieren wir die Gegenstände im Raum nach ihren Umrissen,
bestimmen sie in geschlossenen Formen, um danach die Klassifizierung vorzuneh-
men. Für uns existieren die leeren Formen nicht, und wir sehen den Raum nicht als
etwas Leeres, „Unbeschriebenes“. Folglich isoliert das Bewusstsein die Gegenstände
im Raum nach ihrem Rauminhalt und setzt sie infolge der Einbildungskraft zu drei-
dimensionalen Projektionen zusammen. So gewendet kann Gibsons Annahme zuge-
stimmt werden, dass es faktisch unmöglich sei, die Realität in drei Dimensionen
wahrzunehmen. Wir betrachten Arnheim zufolge den flachen Kreis, und der 3D-Ef-
fekt „is reduced to a minimum“.

297 Ebd., S. 53.
298 Hier lässt sich der Einfluss von Pseudo-Longinos erkennen: „[W]enn nämlich auf derselben Fläche

Licht und Schatten nebeneinander gemalt sind, so begegnet ja doch das Licht dem Blick zuerst, und
es scheint uns, als trete es nicht bloß hervor, sondern sei uns auch räumlich viel näher. Darin liegt
die Erklärung, warum auch in den Reden die pathetischen und die erhabenen Partien, die unseren
Seelen wegen einer gewissen natürlichen Verwandtschaft und wegen ihres Glanzes näher liegen, im-
mer vor den Figuren zum Vorschein kommen und deren Kunst in Schatten stellen und wie unter
einem Schleier verhüllt halten“ (Über das Erhabene, XVII, 3).

299 Arnheim, Art and visual perception, S. 220–222.

Teil II   Zur Frage nach dem technologischen Determinismus und der Definition der Realität

110

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Damit scheint es möglich, die Entwicklungsstufen des erhabenen Zustandes zu
benennen: 1. die Absonderung des Gegenstands aus der Klasse ähnlicher Gegenstän-
de (die Klassifizierung der Objekte ist nötig, da es um die vergleichende Analyse geht,
ob es sich um die Objekte der Realität oder des literarischen Stils handelt); 2. die ein-
gebildete Fertigstellung der Figur im Bewusstsein (gerade dadurch ist die Wahrneh-
mung des erhabenen Objekts als unendlich in Bezug auf alles andere möglich, und
dadurch nehmen wir die Realität als die Eins wahr); 3. das Urteil.

Wie aus dem Beispiel von Arnheim folgt, sucht die Vernunft mit Notwendigkeit
nach Raum, sogar da, wo es ihn ursprünglich nicht gibt. Folglich kann sie nicht auf
die Leere ausgehen. Das bedeutet, dass das Denken in seinem Kern sachlich ist, da es
versucht, alles zu klassifizieren, denn ohne Charakteristika wird der Gegenstand nicht
erkannt. Aber die Erschließung und die Mustererkennung sind im Grunde genom-
men verschiedene Prozesse. Zur Berichtigung der Genauigkeit des Wahrgenomme-
nen muss man die zeitlichen oder die geometrischen Eigenschaften des Phänomens
heranziehen. Aber die Formierung der zusammengefassten Abbildung bzw. der Mus-
ter ist mit der Bildung der Begriffe, die von der äußeren Erscheinung der Objekte ab-
strahiert sind, verbunden, was aus der Theorie der Erkennung der Abbildungen folgt.
Wir können z. B. die Umrisse eines Gegenstandes im Nebel oder aus der Ferne be-
stimmen, aber um zu begreifen, was vor uns liegt, müssen wir warten, bis der Nebel
sich verzieht, oder näher an das Objekt herantreten. Hier ist die Rede von der fal-
schen Wahrnehmung – wir können das Blatt in die Hand nehmen, das von seiner äu-
ßeren Gestalt her der Melisse ähnlich ist, und uns die Hand verbrennen, da es tat-
sächlich eine Brennnessel ist.

Es hat sich eingebürgert, diese Art der Wahrnehmung in Zusammenhang mit der
Einbildungskraft zu analysieren. Aber eine solche Gegenüberstellung trägt nur be-
grenzt, da das durch die Einbildungskraft Gegebene von uns als etwas wahrgenom-
men wird, das ohne äußere Reizfaktoren existiert und deswegen „schwächer“ als die
Wahrnehmung ist. Diese Betrachtungsweise soll, wie manche Forscher behaupten,
auf Platon zurückgehen, der die Wahrnehmung mit dem Prozess des Reliefdrucks auf
den Wachsfliesen und die Einbildung mit dem Abdruck verglichen hat.

Laut Arnheim beschränkt sich die Komposition auf unbewegliche Kunstwerke.300

Er behauptet, dass die zeitliche Ausdehnung sich nicht auf die Kunstwerke erstreckt, d.
h., bei der Abbildung steht die Zeit „still“ und „die Anordnung der Formen bleibt un-
verändert“. Die Art und Weise der Darstellung selbst sei bewegungslos. Dem könnte
man entgegensetzen, dass sich ein solches Prinzip in der Landschafts- und Portrait-
malerei anwenden lässt, nicht aber bei der Realisation einer Körperdarstellung. Hier
muss der Künstler zwar nur den Augenblick der Ruhe darstellen, je glaubwürdiger je-
doch die Darstellung ist, desto aktiver wird unsere Einbildungskraft sein, um das Ob-
jekt wahrzunehmen und eine weitere Bewegungsrichtung der Figuren in der Kompo-
sition vorherzusagen. Geschieht dies, zeugt dies von der Glaubwürdigkeit des Darge-
stellten. Das Prinzip des Statischen, das Arnheim hier behandelt, wurde schon von

300 Arnheim, Die Macht der Mitte, S. 230.

3 Die Allegorie des Piloten und des Passagiers

111

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


den Futuristen erfolgreich widerlegt. Arnheim seinerseits bevorzugt es, die klassi-
schen Kunstwerke zu analysieren.

Arnheim spricht von der Glaubwürdigkeit des Anzuschauenden und verwendet
dafür die Begriffe „Ordnung“ und „Unordnung“.301 Dieses Prinzip betrifft nicht nur
die Kunstwerke, sondern berührt alle Sphären des Lebens:

[D]en Plan einer Stadt oder eines Gebäudes, einen Satz zusammengehöriger Werkzeuge,
eine Warenhauslage oder auch die Darlegung von Tatsachen und Gedanken in Worten,
ein Gemälde, ein Musikstück – alles das nennen wir geordnet, wenn ein Beschauer oder
Zuhörer die Gesamtstruktur erfassen und ihre Verzweigungen im einzelnen verfolgen
kann.302

Dieses Prinzip der Ordnung verbindet Arnheim mit dem biologischen Mechanismus
der Funktionstätigkeit. Folglich spiegelt dieses Prinzip die physischen Gesetze der
Funktion eines Systems wider. Bis zu einem gewissen Grad überschneidet sich diese
Theorie mit den Ideen von Gibson über die ökologische Wahrnehmung.

Arnheim analysiert die Frage nach dem Widerspruch, der bei der Deutung des
Gesetzes der Erhaltung und der Verwandlung der Energie entsteht, wenn die Entropie
(das Maß der Unbestimmtheit, das Streben nach dem Chaos), die im Weltall gegeben
sei, einem Maximum zustrebe. Arnheim beruft sich auf den Ersten Hauptsatz der
Thermodynamik, dem zufolge die Energie des Universums konstant bleibt, „sich aber
immer mehr räumlich verteilte und verdünnte“.303 Eine verkehrte Auslegung dieses
Gesetzes könnte zur Entstehung dekadenter Stimmungen in der Gesellschaft führen,
die wie ein „komisches Memento Mori“ klingen würden. Hier ist erneut die Angst vor
dem Ende der Geschichte nachvollziehbar, die Arnheim die apokalyptische Vision
nennt. Die Theorie der Entropie hat einen Widerschein in den Kunstwerken gefun-
den. Arnheim zitiert hier Robert Smithson aus Art Forum (1966), der davon spricht,
dass „die jüngst entstandenen Monumentalskulpturen […] in ihren einfachen For-
men nicht für die kommenden Zeiten gebaut [seien], sondern gegen sie“.304 Smithson
charakterisiert dies als die Verkörperung des Zweiten Gesetzes der Thermodynamik.
Arnheim gesteht zu, dass im alltäglichen Gebrauch der Begriff „Entropie“ oft falsch
verstanden wurde. In der Wirklichkeit sei Unordnung „nicht die Abwesenheit von
Ordnung, sondern ein Zusammenprall beziehungsloser Einzelordnungen“.305

Die Unmöglichkeit, eine „Ordnung“ zu definieren, versteht er als die Elementar-
verteilung geringer Wahrscheinlichkeit ohne Bezug auf das Prinzip der Entropie.
Spreche man von der Dichotomie der Ordnung und der Entropie, dann sei die Un-
ordnung „Endresultat des Überganges von einer Elementarverteilung niedriger
Wahrscheinlichkeit zu einer Elementarverteilung hoher Wahrscheinlichkeit in einem
physikalischen System“.306 Das Paradox liegt laut Arnheim darin, dass die vollkom-

301 Arnheim, Rudolf. Entropie und Kunst: ein Versuch über Unordnung und Ordnung. Köln: DuMont,
1979.

302 Ebd., S. 9.
303 Ebd., S. 18.
304 Ebd., S. 21.
305 Ebd., S. 23.
306 Ebd., S. 25.

Teil II   Zur Frage nach dem technologischen Determinismus und der Definition der Realität

112

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


mene Unordnung ein Höchstmaß an Information übermittelt, und „da man Ordnung
durch Information mißt, so kommt also höchste Ordnung durch höchste Unordnung
zustande“. Was das Prinzip der Entropie anbelangt, bezeichnet Arnheim deren Merk-
mal als „Zufallsverteilung“ und sieht in ihr die Unmöglichkeit zu prognostizieren,
welche Veränderungen aufeinanderfolgen.

Hierzu gilt es zweierlei anzumerken. Erstens gibt es in der Theorie der Entropie
kein Konzept der zeitlichen Ausdehnung, und der Beobachter wird aus ihrem Akti-
onsfeld ausgegrenzt, da die Rede von einem geschlossenen System ist. Folglich lässt
sich der Prozess der Veränderungen nicht beschreiben. Obwohl Arnheim von einem
auf sich selbst gerichteten System spricht, bringt er diesen Aspekt nicht zur Sprache.
Zweitens geht es um die Terminologie, die Arnheim in seiner Theorie gebraucht, ge-
nauer um den Begriff „Struktur“, der im Zweiten Gesetz der Thermodynamik nicht
vorkommt.

Dessen ungeachtet setzt Arnheim seine Analyse der theoretischen Erklärung des
Wesens der Entropie fort und spricht davon, dass die Mischung zweier Substanzen in
einem abgeschlossenen System eine „völlig unregelmäßige Verteilung“307 ergebe. Un-
ter den Bedingungen der Existenz in einer ausreichend ordnungslosen Welt sei der
statistisch zu erwartende katabolische Effekt der Zerlegung des komplizierten Sys-
tems in einfache Komponenten nachvollziehbar:

Der katabolische Effekt erhöht die Entropie demnach auf zweierlei ganz verschiedene
Weise: unmittelbar durch die Zufallzerstörung von Formen, deren Wiederherstellung
durch bloßen Zufall höchst unwahrscheinlich ist; und mittelbar, indem er Zwänge besei-
tigt und dadurch den Bereich erweitert, in dem sich Spannungsverminderung auswirken
kann, was also das Ordnungsniveau im System zu größerer Einfachheit bringt und da-
durch die Entropie erhöht.308

Dabei ist die Rede von dem Ereignishorizont, dessen Folgen man nur statistisch er-
mitteln könnte, worauf z. B. Schrödinger besteht. Aber bedeutet es, dass wegen der
Interpretation der Ergebnisse kein Urteilsvermögen möglich ist? Arnheim erläutert,
dass für die Bestimmung der Ereignishaftigkeit und der Ordnung als Zustand des
strukturierten Systems (ich würde diese Konfiguration um das Hier und Jetzt ergän-
zen) das Prinzip des Anabolismus nötig sei. Als Anabolismus wird das Struktursche-
ma eines jeden Gebildes, seine unwandelbare Idee, sozusagen „das Skelett“, bezeich-
net. Dieses Strukturschema bestimmt Arnheim als die dynamisch dargestellte Kräfte-
konfiguration. Diese Dynamik wird in der symmetrischen Proportion von Elementen
der Komposition und ihrer wechselseitiger Korrelation gebildet. Das Spiel der Kräfte
wird vom Künstler ausgeglichen. Er schließt das System, das ein Höchstmaß an En-
tropie aufweist, ein. Hier stellt sich die Frage, wie die Entropie mit dem Bild korreliert,
das als Symbol der Harmonie akzeptiert wird. Arnheim selbst spricht von der Sym-
metrie und verweist gleichzeitig auf den Zerfall im Rahmen des Systems.

Unabhängig von der Theorie der Entropie möchte ich, was die Symmetrie be-
trifft, auf den von Arnheim genannten „Pyramideneffekt“ hinweisen. Die Dynamik

307 Ebd., S. 33.
308 Ebd., S. 44.

3 Die Allegorie des Piloten und des Passagiers

113

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


der Abbildung (in der Neigung und von innen) zeigt sich hier in der klemmver-
schraubenden Konvergenz aller Linien in einem Punkt. Dabei wird die Darstellung
des Raums als Einheit gedacht, als Versuch der Darstellung des Ganzen. Kant würde
eine solche kontemplative Erfassung „der Menge in der Einheit“ regressiv nennen, da
dabei die Bedingung der Zeit beim Einbildungsprozess außer Acht gelassen wird und
so eine Gleichzeitigkeit der Existenz309 möglich wäre.310 Allerdings behauptet er auch:

Nun ist das eigentliche unveränderliche Grundmaß der Natur das absolute Ganze dersel-
ben, welches bei ihr als Erscheinung zusammengefaßte Unendlichkeit ist.311

Folglich widerspricht die bei Kant beschriebene ästhetische Beurteilung der Natur,
und die Einbildungskraft stört absichtlich den natürlichen Lauf der Dinge, indem sie
absichtlich das Ich und das Andere einander gegenüberstellt, und dies nicht ohne
Zweck. Eine solche Auffassung ist als das Streben nach dem Unendlichen zu erken-
nen. In der Fraktalmalerei könnte man von der mathematischen und ästhetischen Be-
stimmung der Größe sprechen – von der Maßgabe der logisch geordneten Formen
der Weltanschauung als einer Reihe von Verwandlungen, die das Unendliche symbo-
lisieren.

Laut Arnheim zeigt sich die künstlerische Rezeption der genauesten symboli-
schen Abbildung des Ganzen in der Darstellung des Kreises, der in diesem Fall das
zentrale Objekt der Komposition ist. Er nennt als Zeichen solcher Objekte die „In-
sich-Geschlossenheit“.312 Dabei tragen die runden Objekte am meisten zu der Wahr-
nehmung der Komposition als Ganzes bei:

Runde Umgrenzungen wie z. B. kreisförmige Rahmen, Scheiben oder kugelförmige Gebil-
de lassen die zentrische Komposition am deutlichsten zur Geltung kommen. Solche völlig
symmetrischen Strukturen werden ganz von ihrem Brennpunkt in der Mitte bestimmt
und gestehen diesem uneingeschränkte Dominanz zu. Die reine runde Form geht keiner-
lei Beziehung zu den exzentrischen Koordinaten des irdischen Raums, fördert aber ein
Gefühl der Beweglichkeit: Sie gehört überall und nirgendwo hin.313

Damit ist es Arnheim gelungen, das Wesen des Prinzips der Singularität auf den
Punkt zu bringen. Er bemerkt, dass bei der Darstellung solcher Formen die geraden
Linien und Ecken, die er als „Schwachpunkte“ bezeichnet, fehlen. Es lässt sich in die-
sem Fall von der Darstellung der grundlegenden Prinzipien der Natur sprechen. Arn-
heim knüpft aber in diesem Zusammenhang auch an die religiösen Motive in der Ma-
lerei an und verweist auf die Möglichkeit der Darstellung des Erhabenen:

Ein kreisförmiges Format drückt nicht nur den beweglichen Charakter eines Kunstgegen-
standes aus, sondern unterstreicht auch den Abstand des Sujets von seiner Umgebung.
Soll beispielweise bei einer religiösen Abbildung das Erhabene betont werden, geschieht

309 Die Futuristen wären mit einer solchen Deutung nicht einverstanden, da sie in ihren Bildern gerade
durch die Dynamik diese Gleichzeitigkeit schaffen.

310 Kant, KdU, § 27.
311 Kant, KdU, § 26.
312 Arnheim, Die Macht der Mitte, S. 89.
313 Ebd., S. 87.

Teil II   Zur Frage nach dem technologischen Determinismus und der Definition der Realität

114

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


dies sehr effektiv durch ein Format, das sie räumlich von ihrer weltlichen Umgebung ab-
grenzt.314

Diese Abbildung der Ganzheit und Geschlossenheit auf sich selbst ist das Schlüssel-
merkmal der visuellen Muster oder Fraktale.

Neueste Forschungsrichtungen im Kontext des Erhabenen

Karte und Territorium

Vor dem Übergang zur Analyse der Fraktale als Symbol des Erhabenen in der Natur
muss das Phänomen der Existenz des Unendlichen im Endlichen behandelt werden.
In der Semantik wurde dieses Phänomen mit den Worten „Die Karte ist nicht das
Territorium“ ausgedrückt. Die Sentenz stammt von Alfred Habdank Skarbek Korzyb-
ski. Gemäß seiner Behauptung, die später auf die Entwicklung der Gestaltpsychologie
und der neurolinguistischen Programmierung einwirken sollte, sind wir nicht fähig,
absolutes Wissen über die Realität zu erhalten. Der Grund dafür ist der gleiche, den
auch der Quantenphysiker David Bohm (1917–1992) genannt hat: Für uns sind nur
die fragmentarischen Vorstellungen über die Welt zugänglich, die wir aus unserer in-
dividuellen Erfahrung erhalten. In diesem Kontext symbolisiert die „Karte“ unsere
Vorstellungen von der Welt, das „Territorium“ die Welt selbst.

Any map or language, to be of maximum usefulness, should, in structure, be similar to the
structure of the empirical world.315

Wir verfügen nur über abstrakte Vorstellungen, mit denen es uns aber nicht möglich
ist, die Ereignisse in ihrer absoluten Offenheit zu deuten. Anders gesagt zeichnen wir
die Karte, diese erlaubt es uns aber nicht, uns sicher in dem beschriebenen Territori-
um zu bewegen.

If we consider an actual territory say, Paris, Dresden, Warsaw, and build up a map in
which the order of these cities would be represented as Dresden, Paris, Warsaw; to travel
by such a map would be misguiding, wasteful or effort. In case of emergencies, it might be
seriously harmful. We could say that such a map was ‘not true’, or that the map had a
structure not similar to the territory, structure to be defined in terms of relations and mul-
tidimensional order. We should notice that: A) A map may have a structure similar or dis-
similar to the structure of the territory. B) Two similar structures have similar ‘logical’
characteristics. Thus, in a correct map, Dresden is given as between Paris and Warsaw, a
similar relation is found in the actual territory. C) A map is not the territory. […] Words
are not the things they represent.316

Was stellt die Karte in Wirklichkeit dar? Für Korzybski ist sie ein abstrakter Begriff
der Darstellung. Was, wenn wir sie buchstäblich nehmen? In Maps of the imagination:

4

4.1

314 Ebd., S. 90.
315 Korzybski, A. Science and Sanity: An Introduction to Non-Aristotelian Systems and General Semantics.

New Jersey: Institute Of General Semantics, 1995, S. 11.
316 Ebd., S. 750–751.

4 Neueste Forschungsrichtungen im Kontext des Erhabenen

115

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Writer as Cartographer (2004) des amerikanischen Wissenschaftlers Peter Turchi
macht sich der Einfluss der Überlegungen Korzybskis bemerkbar. Turchi spricht
ebenfalls von Karten, bezieht sich dabei aber auf die Kompliziertheit der Abbildung
der Realität in literarischen Werken und die Korrelation der Worte und der Wirklich-
keit:

Cartographers must continually confront the fact that there is no such thing as objective
presentation. All maps are like the Way Finder in that, in the name of usefulness, they
must assume a bias. The first lie of a map – also the first lie of fiction – is that it is the
truth. And a great deal of a map’s, or story’s, or poem’s authority results from its ability to
convince us of its authority. While we expect realistic writing to be accurate when it refers
to the world we know, in fiction and poetry, authority has relatively little to do with objec-
tive reportage, or simply getting facts right. […] Our view of the world changes in many
ways, for many reasons. […] Each projection is a tool. Some are better at preserving size,
some at preserving shape …317

Turchi zufolge können Worte niemals die Abbildung des Lebens werden, da wir über
einen sehr begrenzten Zeichensatz verfügen, der die Gefühle und Gedanken nicht
darzustellen vermag.318 Er spricht auch von den Sternkarten von Galileo Galilei und
erklärt bei der Analyse des Teleskops, dass wir immer wieder danach streben, die Ob-
jekte aus größerer Nähe zu betrachten, da wir umso mehr Details erkennen, je näher
wir dem entsprechenden Objekt sind.319 Die einzige Grenze unserer visuellen Wahr-
nehmung, unseres Schauens, ist die Begrenzung des Sehvermögens. Gemäß Turchi
sind die Formen der Natur ebenso unendlich wie der Realismus.320 Damit meint er,
dass in dem Moment, indem wir eine Willensanstrengung unternehmen, die Ver-
nunft versucht, das Neue zu entdecken, diese Entdeckungen aber sind unbegrenzt.
Wir sehen immer nur einen Teil und nicht das Ganze.

Hängt die Wahrnehmung mit dem Blickfeld des Beobachters zusammen, kann
das Erhabene ebenso in den großen wie in den kleinen Phänomenen angeschaut wer-
den. Das erinnert an die Bemerkung Kants, dass das Erhabene auch in unendlich klei-
nen Objekten zu finden ist, wenn wir diese „künstliche Unendlichkeit“ mit Hilfe tech-
nischer Instrumente feststellen. Klaus Bartels kommt in diesem Zusammenhang zu
dem Schluss, dass die Idee des Technisch-Erhabenen gerade aus dem künstlich wie-
derhergestellten Unendlichen entsteht.321

Hier lässt sich die Natur dieses Phänomens bestimmen, die ich fraktal nennen
möchte. Damit ist nicht die Künstlichkeit gemeint, da es fraktale Abbildungen auch in
der Natur gibt. Ebenso könnte man von dem Apriorismus des Erhabenen sprechen,
insofern man sich auf die Denktätigkeit bezieht und hier eine „Vorgabe“ als eine Art
der Entwicklung der Intelligenz erkennt. Bekräftigt werden kann dies auch anhand
der Aussage von Korzybski, dass die Worte nicht sind, was sie beschreiben, oder der

317 Turchi, P. Maps of the imagination: Writer as Cartographer. San Antonio, Texas: Trinity University
Press, 2004, S. 73–77.

318 Ebd., S. 206.
319 Ebd., S. 207.
320 Ebd., S. 207.
321 Bartels, Klaus. Über das Technisch-Erhabene. In: Das Erhabene. Zwischen Grenzerfahrung und Grös-

senwahn (hrsg. v. Christine Pries). Weinheim: VCH, Acta Humaniora, 1989.

Teil II   Zur Frage nach dem technologischen Determinismus und der Definition der Realität

116

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Behauptung Nyes, dass jede neue Form des Erhabenen die vorherige zerstört.322 Wor-
te sind immer subjektiv, und laut Daniel C. Dennett lässt sich der Gedanke nicht be-
streiten, dass die Vorstellungen, die der Mensch hat, einen akzessorischen Status auf-
weisen. Die Bleistiftsskizzen auf einem Stück Papier bedeuten an sich selbst nichts.
Besonders klar wird dies, so Dennett, im Fall der doppelsinnigen Sätze.323

Was die Korrelation des Erhabenen und der Wissenschaften betrifft, mag das Bei-
spiel einer Sternenkarte, deren Anschauung zu einem erhabenen Zustand führt, auf-
schlussreich sein. Elisabeth Kessler etwa bezeichnet in einem Artikel mit dem Titel
Ziemlich erhaben324 die Sternbilder als entzückend. Kessler ist auch die Autorin einer
Monographie, in der sie eine ästhetische Analyse der Hubble-Bilder durchführt.325 Sie
verwendet den Begriff eines „astronomisch Erhabenen“, analog zu dem „technisch,
kybernetisch, elektrisch, architektonisch“ usw. Erhabenen – Bezeichnungen, die nur
das Objekt der Anschauung bzw. das Sekundäre und Künstliche und nicht das Erha-
bene selbst charakterisieren. Womit vermag das Sekundäre eine solche Begeisterung
hervorzurufen? Nur durch seine Schönheit – oder lässt sich gar behaupten, dass wir
es hier mit einem Phänomen des Narzissmus zu tun haben? Wir sind von den Ergeb-
nissen des wissenschaftlich-technischen Fortschritts fasziniert. Wir sehen dabei nicht
nur von unserem Standort aus das, was außen liegt, sondern sind auch von den Bil-
dern der Planeten aus dem Kosmos selbst begeistert (z. B. den mit dem Hubble-Tele-
skop gemachten). Überall sehen wir das Arbeitsergebnis unserer eigenen Tätigkeit.

Lässt sich, besonders nach der Analyse der Werke von David Nye, behaupten,
dass wir uns immer weniger für die Naturphänomene interessieren? Wie aus der Lo-
gik der Theorie des Technisch-Erhabenen folgt, haben wir die Welt „entzaubert“ –
statt des Wasserfalls fesselt unseren Blick ein Damm und statt des Schlunds eines Kra-
ters die Düsen der Rakete. Die Anforderungen werden immer größer, wenn der
Mensch neue Entdeckungen macht. Angesichts der oben angeführten Beispiele könn-
te man glauben, dass die Inspiration Hand in Hand mit der technologischen Entwick-
lung geht, was unvermeidlich das Weltbild verändert. So ist nicht erstaunlich, wenn
Jean Baudrillard sowohl die Karte als auch das Territorium selbst bestreitet und damit
indirekt auf den Text von Korzybski verweist. Sein Werk Simulacra and Simulation
(1981) kann in gewissem Maße als die Demonstration der These Korzybskis bezeich-
net werden. Sowohl die Karte als auch das Territorium sind keine Erkennungsmerk-
male der Realität mehr, da die neue Technologie von der Hyperrealität und den Simu-
lacra, ihren Maßeinheiten, sprechen lässt:

Today abstraction is no longer that of the map, the double, the mirror, or the concept. Si-
mulation is no longer that of a territory, a referential being, or a substance. It is the genera-

322 Nye, American technological sublime, S. 23.
323 Dennett, Daniel C. Kinds of Minds: Towards an Understanding of Consciousness. New York: Basic

Books, 1997.
324 Kessler, E. A. Ziemlich erhaben. In: Das Erhabene in Wissenschaft und Kunst. Über Vernunft und Ein-

bildungskraft, S. 75. Diese Metaphorik ließe sich auch auf das Konzept Nyes über das Elektrisch-Er-
habene anwenden.

325 Siehe: Kessler, E. A. Picturing the Cosmos: Hubble Space Telescope Images and the Astronomical Subli-
me. Minneapolis: University of Minnesota Press, 2012.

4 Neueste Forschungsrichtungen im Kontext des Erhabenen

117

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


tion by models of a real without origin or reality: a hyperreal. The territory no longer pre-
cedes the map, nor does it survive it. It is nevertheless the map that precedes the territory
– precession of simulacra – that engenders the territory, and if one must return to the fable,
today it is the territory whose shreds slowly rot across the extent of the map. It is the real,
and not the map, whose vestiges persist here and there in the deserts that are no longer
those of the Empire, but ours. The desert of the real itself.326

Dies legt den Schluss nahe, dass es angesichts der Unzugänglichkeit der objektiven
Realität durch die Wahrnehmung und der Kenntnis lediglich ihrer Fragmente keine
Möglichkeit gibt, über das eigene Ich zu urteilen. Dieses wird vielmehr im komparati-
ven Vergleich mit allen anderen Subjekten und Objekten wahrgenommen. Der
Mensch bestimmt seinen Platz in der Welt,327 insofern diese als Nicht-Ich dargestellt
wird; er sieht so die Einschränkung in sich selbst und begreift seine Grenzen. Folglich
wird das Problem des Erhabenen, das man analog zur Katharsis als „therapeutisches“
Phänomen und als Ableitung der Einbildungskraft und der Fantasie bestimmen kann,
immer dann entstehen, wenn sich der Mensch mit den Begriffen „Unendlichkeit“,
„Subjektivität“, „Welterfassung“ beschäftigt, womit er die Grenzen der Ästhetik über-
schreitet. Erst wenn der Mensch die Welt wahrhaft „entzaubert“ hat, tritt das Problem
des Erhabenen zurück. Bis dahin aber wird es uns auf dem Weg der Erkenntnis des
Seins begleiten.

Narrative und Hyperrealität

Kehren wir zu der Frage nach der Schwierigkeit des ästhetischen Urteils, insbesonde-
re was das Erhabene angeht, zurück, so müssen die Ausführungen Jean-François Lyo-
tards eingehend betrachtet werden. Lyotard hat das Erhabene als die Vorstellung des
Unvorstellbaren bzw. als das, was die sinnliche Erfahrung und die Einbildungskraft
übertrifft, bezeichnet. Das Wesen der modernen Kunst ist auch gerade die Darstel-
lung dessen, was unaussprechlich ist und sich als ein aus dem bestehenden Koordina-
tensystem fallendes plastisches und veränderliches Phänomen zeigt. In diesem Sinne
ist das Erhabene in jeder Epoche universal, und seine Wahrnehmung hängt nur von
der Stimmung des Bewusstseins ab. Wie Will Slocombe bemerkt:

[P]ostmodernism creates its own version of the Enlightenment in order to demonstrate its
own ethical validity. This act of hermeneutic violence deliberately turns away from what
the Enlightenment was actually saying, towards what postmodernists such as Lyotard
wanted is to say.328

Lyotard zufolge haben die Technik und die Wissenschaft ab den 50er Jahren des 20.
Jahrhunderts begonnen, enger mit den Sprachen zu arbeiten, ob es nun um die Spra-

4.2

326 Baudrillard, Jean. Simulacra and Simulation. Ann Arbor: University of Michigan Press, 2012, S. 1.
327 Dies könnte sich freilich als problematisch erweisen, da der Wechsel des Standpunkts eine Verände-

rung der Wahrnehmung zur Folge haben kann, also eine Änderung der Gründe und Folgen. Mehr
dazu in Immanuel Kants Schrift Was heißt: sich im Denken orientieren. Werke in zwölf Bänden. Bd.
5, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1977.

328 Slocombe, Nihilism and the Sublime Postmodern, S. 53–54.

Teil II   Zur Frage nach dem technologischen Determinismus und der Definition der Realität

118

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


che der Informationstechnologie, um Datenbanken oder um die Kybernetik geht. Das
Wissen wird decodiert, aber beim Versuch, Allgemeingültiges zu speichern, werden
mathematische Formeln angewandt. Diese universelle Sprache ist aufgerufen, das
Wissen von dem Unvorstellbaren zu reinigen. Lyotard stellt die Frage nach der Legiti-
mität der Vernunft als Produzent des Wissens auf. Aber das wissenschaftliche Wissen
ist nicht mit dem Narrativ identisch, da es sich notwendigerweise seines Benutzers
entäußert und, so Lyotard, zur Demoralisierung führt. In diesem Zustand der Sprach-
spiele ist die Korrelation der Mikronarrative erforderlich, da sie festlegen, was als
tauglich angesehen wird, und gegebenenfalls den Konsens erschweren. Dieser Kon-
sens ergibt sich aus dem Übergang zur Allgemeingültigkeit, dem systemischen Wert
und der Abweisung des Prinzips der Beanstandung liegt. Das sind die Kriterien des
modernen Denkens. Eine solche Systematik des Denkens spricht gemäß Lyotard da-
für, dass die Gesellschaft „eine große Maschine“ ist. Die Dekomposition der Metanar-
rative erfolgt zur Schaffung der „Knoten“, der Kommunikationskanten, damit jedes
Individuum Zugang hat und dabei die Performativität des Systems verbessern kann.
Die Frage nach dem Erhabenen stellt sich aber auch gerade mit dem Narrativ, mit der
„Geschichte über das Unvorzeigbare“.329

Leo Marx behauptet mit Blick auf die Ideen von Lyotard, Foucault und den ande-
ren Postmodernisten:

[A]lways being moved, exchanged, or transferred, it [power] flows endlessly through so-
ciety and culture the way blood flows through a circulatory system or information
through a communications network. In contrast with the old notion of entrenched power
that can be attacked, removed, or replaced, postmodernists envisage forms of power that
have no central, single, fixed, discernible, controllable locus. This kind of power is every-
where but nowhere. It typically develops from below, at the lower, local levels, rather than
by diffusion from centralized places on high.330

In diesem Zitat ist die Schlüsselidee der Zerstörung des Systems der Metanarrative
angesprochen, des einzigen lenkbaren Zentrums, zum Zwecke der Gewährleistung
dieses „Kreislaufes“, des unbeschränkten Datenaustauschs. Einerseits zeugt diese Idee
von der Fortsetzung des Widerstandes der Maschinerie oder, mit anderen Worten,
von dem vorgegebenen Kurs der lenkbaren Geschichte der Epoche der Modernität,
andererseits sehen wir am Beispiel des Internets, welches das Narrativ darstellt, dass
es letzten Endes schon wegen der Sucht nach Informationen zu Künstlichkeit und
Unterjochung führt. Da die Idee des ländlichen Ideals gescheitert ist, erfolgt der Wi-
derstand gegen die Ergebnisse des Zeitalters der Aufklärung nun durch die nihilisti-
sche Wahrnehmung der Realität.

Lyotard wendet sich der Quelle des Interesses an dem Erhabenen selbst zu und
fragt nach dem Interesse derjenigen, die über es nachdenken.

329 Die Definition Lyotards zu diesem Phänomen bezeichnet Andrew Slade „as a mode of bearing wit-
ness to historical violence“, da „the question of the sublime in art and literature is also a question of
finding a mode of presentation for the unpresentable of thought“ (Slade, Andrew. Lyotard, Beckett,
Duras, and the Postmodern Sublime. New York: Peter Lang 2007, S. 3).

330 Marx, The idea of „Technology“ and postmodern pessimism. In: Does technology drive history, S. 256.

4 Neueste Forschungsrichtungen im Kontext des Erhabenen

119

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Das Erhabene ist das Kind der unglückseligen Begegnung von Idee und Form. Unglückse-
lig, weil sich diese Idee so wenig konzessionsbereit, das Gesetz (der Vater) so autoritär, so
bedingungslos, die Rücksicht, die es fordert, so ausschließlich zeigt, dass es diesem Vater
egal ist, ob er mit der Einbildungskraft zu irgendeiner Übereinkunft kommt, und sei es
durch eine köstliche Rivalität. Er treibt die Formen auseinander, bzw. die Formen spreizen
sich, zerreißen sich, werden übermäßig in seiner Gegenwart. Er befürchtet die den For-
men hingegebene Jungfrau, ohne Rücksicht auf ihre Gunst. Er fordert nur Rücksicht für
sich selbst, für das Gesetz und für seine Realisierung. Er braucht keine schöne Natur. Er
benötigt eine vergewaltigte, überwundene, erschöpfte Einbildungskraft. Sie stirbt bei der
Geburt des Erhabenen. Sie glaubt zu sterben.331

Er beschreibt die „Anti-Natur“, die er dort erkennt, wo die natürliche Form nicht
mehr als Kunstwerk (Landschaft) gegeben ist und der Geist nicht davon angeregt
wird. In diesem Zusammenhang appelliert er an die Kritik der Urteilskraft. Er spricht
von der Verschiedenheit des Erhabenen und des Schönen: „[D]urch das Schöne wird
das Subjekt zum Anhören der Natur, auch seiner eigenen Natur bewegt. Durch das
Erhabene wird die Natur von jenem anderen Subjekt, das das Gesetz erfordert, ausge-
merzt“.332 Diese Vertreibung der Natur durch „Übersteigung der Formgebung“ ist
Lyotard zufolge dazu nötig, dass „die Macht der reinen (praktischen) Vernunft ‚erwei-
tert‘, aktualisiert“ wird, während die Anti-Natur selbst und die Größe der „Anti-
Landschaft“ erwiesen wird. Lyotard behauptet, dass die Synthese „dem Denken die
Einheit von Natur und Freiheit trotz ihrer absoluten Ungleichbarkeit ermöglicht“,333

und stellt fest, dass „durch die dynamische Synthese […] eine in die immanente Not-
wendigkeit eingeschlossene Erscheinung bisweilen als Zeichen einer transzendenten
Verpflichtung“334 gilt. Er bestimmt die Dynamik bezüglich des Schreckens, „der mit-
dem Darstellbaren in Zusammenhang steht“, und der Begeisterung, „die sich auf das
Undarstellbare bezieht“.335

331 Lyotard, Jean-François. Das Interesse des Erhabenen. In: Das Erhabene. Zwischen Grenzerfahrung
und Grössenwahn (hrsg. v. Christine Pries). Weinheim: VCH, Acta Humaniora, 1989 (aus dem Text
Die Analytik des Erhabenen, S. 201).

332 Ebd., S. 112.
333 Ebd., S. 155.
334 Ebd., S. 155.
335 Slocombe teilt dem Erhabenen seinerseits eine besondere Qualität der Kultur zu, worin ihm ganz

zugestimmt werden kann. Aber er spricht hier in Bezug auf die Kultur des Postmodernismus und
sieht darin sogar die Grundvoraussetzung für deren Entstehung: „[T]he sublime reflects the positive
reading of the Enlightenment using precisely the same points, from the promotion of rational psy-
chology over divine ideology to the rise of scientific positivism, and the proposal of humanity as the
most important element of the world“ (Slocombe, Nihilism and the Sublime Postmodern, S. 56). Er
meint, dass der Postmodernismus eine „synthetische Interpretation“ der Aufklärungszeit, ein Dialog
zwischen dem Erhabenen und dem Nihilismus, der Irrationalität und der Metanarrative sei, ohne
den er „nicht entstehen könnte“: „Postmodernism elevates the irrational as sublime and decries me-
tanarratives and the idea of transcendence as nihilistic, thereby implicating both Christianity and
the Enlightenment with nihilism. To answer the question Lyotard (through Kant) asks – ‘what is
postmodernism?’ – therefore requires conceptualization of both nihilism and the sublime. Although
both Lyotard and Jean Baudrillard differ in their perceptions of postmodernism and its sublimity,
both inevitably return, despite their best efforts, to nihilism“ (ebd., S. 57). Slocombe definiert den
Nihilismus (S. 4–8) mittels aus seiner Sicht synonymer Kategorien und nimmt als Basis die Theorie
von Carr: „1. Epistemological nihilism states that knowledge is impossible. 2. Alethiological nihi-
lism states that any formulation of truth is impossible. One of the earliest examples of epistemologi-

Teil II   Zur Frage nach dem technologischen Determinismus und der Definition der Realität

120

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Für Lyotard spielt das Werk The Sublime is Now von Newman eine wichtige Rolle
bei der Klassifizierung des Erhabenen als Realität durch das Kunstwerk. Für Lyotard
ist das Erhabene (er selbst nennt es „the object of a sublime experience“) das, was jetzt
geschieht. Das Kunstwerk wird selbst das Objekt der Realität, hingegen keine Imitati-
on oder Wiederholung. Damit werden die Annahmen des Pseudo-Longinos über die
Wiederholung herausgefordert. Das Erhabene nach Lyotard bestimmt sich genau jetzt
– und nicht zu einem anderen Zeitpunkt.

What is sublime is the feeling that something will happen, despite everything, within this
threatening void, that something will take “place” and will announce that everything is not
over. That place is mere “here”, the most minimal occurrence.336

cal nihilism is scepticism, and most notably Pyrrhic scepticism, which argued that the intellect can-
not reason the truth and that empirical data (from the senses) cannot uncover knowledge. 3. Meta-
physical or ontological nihilism is simply a statement of solipsism – ‘without me the world does not
exist’, based upon belief that reality is illusory, an arbitrary set of rules that has no meaning. 4. Ethi-
cal or moral nihilism – there are no moral absolutes and no system of ethics has any claim to validi-
ty. All judgements are invalid because they are without ultimate justification. 5. Existential or axio-
logical nihilism [die Slocombe nicht als die Bestimmung des Nihilismus meint] – feeling of empti-
ness and pointlessness that follows from the judgment, ‘Life has no meaning’.“ Ein Schlüsselbegriff
ist in diesem Kontext sowohl bei diesem Phänomen als auch beim Postmodernismus die „Vernei-
nung“ der Grenzen und des eigenen Ich. „Baudrillard’s work is not about the sublime, as is Lyotard’s,
but is rather concerned with the condition of postmodernity: it is the way in which he reads this
that defines postmodernism’s sublimity“ (ebd., S. 68). (Dabei unterscheidet Slocombe den Postmo-
dernismus und den Postmodern, den zweiten nennt er die Antwort auf die wirtschaftliche Lage in-
nerhalb des Kapitalismus.) Slocombe nennt Jean Baudrillard einen Nihilisten wegen der bei diesem
beschriebenen Zyklizität: „[H]ypersimilitude was equivalent to murder of the original, and thus to a
pure non-meaning. Any classification of signification, any modality of meaning can thus be destroy-
ed simply by logically being elevated to the nth power – pushed to the limit, it is as if all truth swal-
lowed its own criteria of truth as one ‘swallows one’s birth certificate’ and lost all of its meaning“
(Baudrillard, Simulacra and Simulation, S. 108). In dem Niedergang der eigenen Theorie der Hyper-
realität lassen sich – darauf weist auch Slocombe hin – die wahren nihilistischen Motive ersehen.
Slocombe führt die neue Definition des Erhabenen ein und nennt es „nihilistic“. Andrew Slade er-
wähnt den Kollaps im Kontext des Narrativen von Samuel Beckett über „unlessenable least best
worse“ (Becket, Samuel. Nohow on, S. 116) und das Erhabene: „This is the direction that Beckett ta-
kes narrative, and the zone in which he reconfigures the sublime“ (Slade, A. Lyotard, Beckett, Duras,
and the Postmodern Sublime, S. 82). Die Schwierigkeit solcher Beschreibungen liegt darin, dass man
gezwungen ist, von dem „unconceptualizable“ zu sprechen.

336 Lyotard, Jean-François. The Inhuman: Reflections of time (transl. by Geoffrey Bennington and Ra-
chel Bowlby).Cambridge: Polity Press, 1991, S. 84. Nach Max Imdahl ist „die philosophische Refle-
xion über den Widerspruch zwischen dem Erhabenen und dem Schönen die Voraussetzung für die
auf alle Schönheit verzichtende Malerei Newmans. […] Für Newman ist der Umgang mit der
Schönheit der Umgang mit schon etwas Bekanntem“ (Imdahl, Max. Barnett Newman. Who’s afraid
of red, yellow and blue III. In: Das Erhabene. Zwischen Grenzerfahrung und Grössenwahn (hrsg. v.
Christine Pries). Weinheim: VCH, Acta Humaniora, 1989, S. 235). Imdahl betont, dass das Erhabe-
ne in der Interpretation von Newman „die höchste Bestimmung der Kunst“ sei. Herbert Grabes er-
klärt in Making Strange dieses Paradox des Fortgehens in der Kunst des (Post-)Modernismus am
Beispiel der „feinen Linien“ und der durch ihre Schönheit reizenden Formen aufgrund von „the ma-
nifestation of alienation“, die ihren Anfang noch im 18. Jahrhundert nimmt. Dabei behauptet Gra-
bes, dass dieser Gedanke ursprünglich auf Kant zurückgeht: „If the arts no longer fulfill the norms
of the aesthetic of the beautiful it is a result of this strangeness rather than the fact that they often
enough depict objects which common sense tells us should be considered ugly or repulsive. For, as
Kant long ago pointed out, ‘Fine art show its superiority precisely in this, that it describes things
beautifully that in nature we would dislike or find ugly’ [KdU, § 48]. Modernist and Postmodern

4 Neueste Forschungsrichtungen im Kontext des Erhabenen

121

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Lyotard zitiert die Reflexionen Newmans über die Präsenz: „[H]ere you get a sense of
your own presence … I became involved with the idea of making the viewer present:
the idea that ‘Man is present’“.337 Lyotard schlägt vor, das Werk Newmans von The
Sublime is Now in Now the Sublime is Like This umzubenennen. Meines Erachtens
trifft dieser Vorschlag Lyotards sehr gut die Problematik der Klassifizierung des Erha-
benen in den unterschiedlichen Epochen.

Baudrillard spricht von der Unmöglichkeit der Entstehung einer binären Opposi-
tion mit dem Phänomen „remainder“ und zeigt damit, dass es etwas Unaussprechli-
ches gibt, das ich im Kontext der Bedeutungslakunen analysiert habe. Baudrillard
nennt es „die Struktur ohne Struktur“, eine Art von Kollaps. Etwas, das keine Gestalt
hat, existiert nicht. Hier wird die Realität selbst in Frage gestellt:

Without an image or without a shadow, the body becomes a transparent nothing, it is itself
nothing but a remainder. It is the diaphanous substance that remains once the shadow is
gone. There is no more reality: it is the shadow that has carried all reality away with it.338

Es sei ein Sprachspiel, in dem es nichts zu gewinnen gibt. Slade zieht daraus den
Schluss, dass

the sublime of the worst is the movement of narrative from its own collapsing into narrati-
ve; it is the suspension of narrative in narrative. A collapse and a suspension that finally
succeeds at failing to fail. Beckett’s sublime bears witness to this conjunction of contradic-
tory forces […]. The worst is the sublime of the inhuman human in ruins which, accor-
ding to Beckett, we have become.339

Auffällig ist hier der Begriff „inhuman“, der schon zur Zeit der Futuristen bekannt
war, die alles Körperliche zugunsten des Mechanischen abgelehnt haben. Es ist inso-
fern nicht erstaunlich, dass das Phänomen des Erhabenen sich jetzt als technisch ma-
nifestiert. Frederic Jameson z. B. nennt das Technisch-Erhabene die Personifizierung
des Postmodernismus, der seinerseits ein „moment of a radical eclipse of nature its-

visual arts and literature are no longer beautiful because the initial alienation which they cause hin-
ders them from – in Kant’s words – arousing ‘directly a feeling of life’s being furthered’ [KdU, § 23]
and therefore being ‘presented […] as the object of a universal liking’ [KdU, § 6] […]. It is in fact
precisely this indirect pleasure which makes the aesthetic of the strange so particular. An initial sen-
se of strangeness is created in the reader or viewer, meant to engender multiple attempts on his part
to overcome this reaction, and in this way finally an expansion of one’s perceptivity and awareness“
(Grabes, Herbert. Making strange: beauty, sublimity, and the (Post)Modern „third aesthetic“.(Postmo-
dern Studies 42). Amsterdam; New York: Rodopi, 2008, S. 2–3). Unter dem Begriff „alienation“ ver-
steht Grabes mit Roland Barthes die Demythologisierung, die Eröffnung der Modi der Kultur, in-
dem in der Kunst die Alternativen der Modi der Repräsentation abgebildet werden, sowie die „hier-
archy of values which appear familiar and ‘natural’, revealing at the same time the fact that they are
determined by culture“ (ebd., S. 157–158). Darin liegt das Paradox des Eindringens in die Kunst der
Prinzipien, die gegen die Kunst als die Personifizierung des Systems zu kämpfen aufgerufen ist, ob-
wohl die Kunst sein unabdingbarer Teil bleibt. Von großem Interesse ist hier das freiwillige Abrü-
cken vom Natürlichen mittels der bewussten Verzerrung der Formen und der Repräsentation der
Scheußlichkeit. Die Anprangerung der Dürftigkeit des Fleischs ist die Fortsetzung der futuristischen
Manifeste, des Bruchs mit der Natur, der seinen Höhepunkt in der Lehre vom Kybernetisch-Erhabe-
nen erreichen hat.

337 Lyotard, The Inhuman, S. 86.
338 Baudrillard, Simulacra and Simulation, S. 148.
339 Slade, A. Lyotard, Beckett, Duras, and the Postmodern Sublime S. 83.

Teil II   Zur Frage nach dem technologischen Determinismus und der Definition der Realität

122

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


elf “340 sei.Es zeigt sich eine Verbindung der Ideen der Anlehnung des eigenen Ichs
und der Verherrlichung des eigenen Egos, dessen Unterbau die Brücken und Wolken-
kratzer sind. Diese Begeisterung könnte ekstatisch genannt werden, die Gewissheit
des Sieges über die Naturkräfte. Solch eine Selbstberuhigung ließe sich als katharisch-
meditativ charakterisieren, wie im Fall des als sicher geglaubten Sieges der Moderni-
tät. Aber im Postmodernismus geht es um die Antipathie, die Katharsis vice versa
und die Beseitigung der Transzendenz. Die Künstlichkeit, die hier zum Vorschein
kommt, nenne ich „Technokatharsis“. Für die Entstehung der künstlichen Gefühle ist
dabei eine künstliche Umgebung notwendig.

You know – technology wasn’t invented by us humans. Rather the other way around. […]
Any material system is technological if it filters information useful to its survival, if it in-
tervenes on and impacts its environment so as to assure its perpetuation at least. A human
being isn’t different in nature from an object of this type. […] A human, in short, is a li-
ving organization that is not only complex but, so to speak, replex.341

Lyotard stellt die Frage, wie es möglich sein könnte, die Informationen zu übergeben,
ohne Körper nachzudenken, „how to make thought without a body possible“. Die Ant-
wort auf diese Frage stimmt mit den Annahmen Putnams aus dem Text Brain in a Vat
überein. Indes unterstreicht Lyotard, dass es nicht möglich ist, die Hypothese über „a
principle of the ‘separability’ of intelligence“ zu befürworten. Er rezitiert die Möglich-
keit, auf dieser Basis die Idee einer künstlichen Intelligenz zu entwickeln:

But “without a body” in this exact sense: without the complex living terrestrial organism
known as the human body. Not without hardware, obviously. So theoretically the solution
is very simple: manufacture hardware capable of “nurturing” software at least as complex
(or replex) as the present-day human brain, but in non-terrestrial conditions.342

Die Berücksichtigung der Ausführungen Lyotards und Baudrillards über die Ent-
wicklung des hyperrealistischen Konstrukts als eine Art der Übermittlung von Infor-
mationen trägt letztlich zu der Annahme bei, der zufolge der virtuelle Raum des In-
ternets die Personifizierung des Hypertextes ist. Diese Auffassung teilen auch Donna
Haraway und ihre Nachfolger, die die Problematik der „Technowissenschaft/techno-
science“ erforschen. So widmet sich z. B. Stéphane Vanderhaeghe der „digital exis-
tence“343 des Hypertextes.

340 Jameson, F. Postmodernism or the Cultural Logic of Late Capitalism. London: Verso, 1991.
341 Lyotard, The Inhuman, S. 12.
342 Ebd., S. 14.
343 Vanderhaeghe, Stéphane. Robert Coover, or the adventures of the novel in the age of digital production.

In: Science and American literature in the 20th and 21th centuries (hrsg. v. Claire Maniez, Ronan Lu-
dot-Vlasak und Frédéric Dumas). Newcastle: Cambridge Scholars Publishing, 2012, S. 160.

4 Neueste Forschungsrichtungen im Kontext des Erhabenen

123

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Die Erzeugung der neuen erhabenen Landschaften

Garten und die Maschine – die Entgegensetzung des Natürlichen und des
Künstlichen

Leo Marx vergleicht die Ideen der Epoche der Aufklärung mit den Postulaten der
technologisch-wissenschaftlichen Revolution. Allerdings wird hier nun die Rhetorik
ins Feld des Transzendenten verschoben. Entdeckt wird sie, so die Annahme, von der
Vernunft als ein „Schlüssel“ der Technik. Marx verweist auf George Perkins Marsh
und dessen Behauptung, dass die USA das erste Land seien, das sich als Prototyp des
Kampfes eines zivilisierten Menschen gegen die barbarische Natur erwiesen hat.344

By now the image of the American machine has become a transcendent symbol: a physical
object invested with political and metaphysical ideality. It rolls across Europe and Asia, li-
berating the oppressed people of the Old World – a signal, in fact, for the salvation of
mankind.345

Es lassen sich noch weitere Beispiele für diesen Standpunkt finden. James H. Lanman
etwa sprach im Jahr 1840 davon, dass die neuen Technologien, insbesondere die Ei-
senbahn, der Triumph unseres Zeitalters seien und Gefühle des Patriotismus und
Stolzes hervorriefen.346 Dies bestätigt mich in der Annahme, dass gerade die politi-
schen Aktivitäten zu einer Revision im Bewusstsein der Bürger hinsichtlich der Vor-
stellungen über die Schönheit und der Umwelt führten.

[E]veryone knows that the great majority of Americans welcomed the new technology. As
Perry Miller said, welcomed is too weak a verb: they grasped and panted and cried for it.
Again and again, foreign travelers in this period testify to the nation’s obsessive interest in
power machinery.347

Und gerade in diesem ideologischen Klima entwickelte sich, so Marx, das ländliche
Ideal infolge des Protests kleiner Gruppen gegen die Mechanisierung. Aber wie das
Beispiel Sleepy Hollow zeigt, ließ sich das Eindringen der Technologie sogar ins utopi-
sche Paradies nicht vermeiden. Der Einschluss der Maschine in die Landschaft zeigt
sich besonders schön im Bild The Lackawanna Valley von George Inness, wo ein Fuß-
weg die ins Unterholz abbiegende Eisenbahnschiene kreuzt. Marx macht darauf auf-
merksam, dass es in diesem Bild keine spitzen Winkel, kein Ungleichgewicht gibt; die
Eisenbahn ist in die Landschaft integriert, wird also harmonisch wahrgenommen,
und daraus folgt die Wahrnehmung der Eisenbahn als ein natürlicher Teil der Land-
schaft.

Wie könnte in diesem Fall eine fatalistische Abbildung der Technologie entste-
hen? Leo Marx antwortet darauf in American Literary Culture and the Fatalistic View

5

5.1

344 Marx, The idea of „Technology“ and postmodern pessimism. In: Does technology drive history, S. 203–
204.

345 Ebd., S. 206.
346 Ebd., S. 207.
347 Ebd., S. 208.

Teil II   Zur Frage nach dem technologischen Determinismus und der Definition der Realität

124

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


of Technology.348 Er selbst, und das soll unterstrichen werden, bezeichnet die Tätigkeit
in der Epoche der Entwicklung der Technologie als „mechanic arts“. Diesen Begriff
benutzt er in vielen seiner Essays. Dabei erläutert er ihn im Rahmen seiner Überle-
gungen über die Kunst der amerikanischen Schriftsteller. So erklärt er den Pessimis-
mus anhand der Analyse von The Education von Henry Adams, der „subsequently
makes of the century’s triumphant sequence of scientific discoveries and mechanical
inventions a leitmotiv; it serves as a gauge of the rapidly accelerating rate of chan-
ge“.349 Auch spricht er von dem „fatalistic view of contemporary history“ in Verbin-
dung mit der Maschinerie.

Marx führt selbst eine Analyse der Epoche der Modernität durch, in welcher Me-
tanarrative für das gemeinsame System des Wissens entstehen, und nennt die Aufklä-
rungszeit die Periode „der extravaganten Hoffnungen“350 auf eine grenzenlose Expan-
sion des neuen Wissens und auf eine umfassende Macht über die Natur mithilfe der
modernen Technologien. Er merkt dazu an, dass trotz der Entwicklung des Wissens
die aufgeklärten Köpfe des 18. Jahrhundert nicht vermuten konnten, zu welch kata-
strophalen Folgen die Suche nach der Wahrheit ihre Nachkommen im 20. Jahrhun-
dert führen sollte.

Vor diesem Hintergrund macht Marx deutlich, dass er selbst nicht gegen die
Technik im Ganzen antreten, sondern sich ihrem ideologischen Kontext widersetzen
will. Dabei charakterisiert er den Postmodernismus wie folgt:

In conclusion, let me suggest two ways of looking at the technological aspect of postmo-
dern pessimism. For those who continue to adhere to the promise of Enlightenment ratio-
nalism, the postmodernist repudiation of that optimistic philosophy is bound to seem
pessimistic. Postmodernism not only rejects the romance of Progress; it rejects all meta-
narratives that ostensibly embody sweeping interpretations of history. For those who are
drawn to the philosophic skepticism of the postmodernists, however, the repudiation of
some of the political hopes that ultimately rested on foundationalist metaphysical assump-
tions need not be taken as wholly pessimistic. Although such a repudiation surely entails a
diminished sense of human possibilities, the replacement of the impossibly extravagant
hopes that had for so long been attached to the idea of “technology” by more plausible,
realistic aspirations may, in the long run, be cause for optimism.351

In der Nachfolger Marx’ stellt David Nye die Frage nach der Rechtmäßigkeit des De-
terminismus im Hinblick auf die Technik und die bedingungslose Autonomie des
Menschen.352 Er behauptet kategorisch, dass „keine Technik war oder ist eine ‚natür-
liche Kraft‘, keine Technik wird allein in der Lage sein kulturelle Schranken niederzu-
reißen und für Frieden in der Welt zu sorgen“.353 Er bezweifelt die Idee, dass der De-

348 Marx, Pilot and the Passenger: essays, S. 179–207.
349 Ebd., S. 180.
350 Marx, Leo. Postmodern pessimism. In: Does technology drive history. The dilemma of technological de-

terminism (hrsg. v. Merritt Roe Smith und Leo Marx). Zweite Ausgabe. Cambridge/London: MIT
Press, 1995, S. 239.

351 Marx, Postmodern pessimism. In: Does technology drive history, S. 255–256.
352 Nye, David E. In der Technikwelt leben. Vom natürlichen Werkzeug zur Alltagskultur (aus d. Engl. von

Heiner Must). Berlin/Heidelberg: Springer, 2007, S. 19–36.
353 Ebd., S. 22.

5 Die Erzeugung der neuen erhabenen Landschaften

125

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


terminismus sich lediglich in der Präsenz einer großen Zahl technischer Gegenstände,
die Erleichterungen bringen, im Leben eines Menschen ist. Die industrielle Revoluti-
on erklärt er damit, „dass neue Technologien einen klaren Bruch mit der Vergangen-
heit bedeuten“. Nye meint, dass der technologische Determinismus gerade im 20.
Jahrhundert mit der Angst vor der Technik,354 oder mit den Ideen der Postmodernis-
ten355 einhergeht, die Fachleute für Technikgeschichte skeptisch betrachten. Dessen
ungeachtet stellt er die Abhängigkeit des Menschen und der Kultur von den Maschi-
nen fest. Ein Ergebnis dieser Abhängigkeit ist die Wahrnehmung der industriellen
Landschaft als zweite Natur, und statt des natürlichen gibt es ab diesem Zeitpunkt das
Technisch-Erhabene, das auf unmittelbare Weise mit der Anschauung solcher indus-
trieller Landschaften verbunden ist.

Fraktale Bilder der Unendlichkeit

Kant versteht unter Chaos die wildeste und regelloseste Unordnung in der Natur.356

Ihm zufolge kann das Erhabene durch die Reflexion über das Unförmige, das in der
Natur keinen Platz habe, sondern nur in unserer Einbildungskraft existiere, entdeckt
werden. In der Natur hingegen herrsche die Harmonie der Formen, was dieser den
Status des Schönen zuweise. Bonaventura (Giovanni di Fidanza, 1218–1274) nimmt
bei der Einführung des Begriffs species Christi Rücksicht auf den mathematischen As-
pekt der Schönheit und nennt das Rechensystem ein Zeichen für die Proportionalität.
Gerade die Proportionalität verleiht den Gegenständen Schönheit. Wahrscheinlich
geht diese Sichtweise auf die Geometrie des Euklid zurück.

Allerdings widerlegt die Realität die Idee von der Perfektion der Formen. Kann
das Chaos schön sein? Wenn die Antwort positiv ist, bedeutet dies, dass entweder wir
das Phänomen der Schönheit falsch deuten oder unsere Einstellungen über das Chaos
falsch sind. Und wenn sowohl als auch richtig ist? Es gibt eine Theorie, dessen Autor
sie Morphologie des Amorphen357 nennt. Sie soll hier im Kontext des Erhabenen näher
betrachtet werden, um die Merkmale in der Natur aufzuzeigen. Das bedeutet, die Leh-
re von der Entgegensetzung des Schönen und des Erhabenen einerseits zu bezweifeln,
andererseits aber eine Bekräftigung des Apriorismus dieses Zustandes im Bewusst-
sein als dessen Attributmerkmal zu finden, was die Unendlichkeit der Intelligenz
durch ihre Entwicklung beweist (und die These von Bohm über das fragmentarische
Wissen infolge der Begrenztheit des Bewusstseins in Frage stellt).

5.2

354 Zu diesem Thema siehe Bukatman, Scott. Ungehorsame Maschinen – Animation und Autonomie. In:
Das Erhabene in Wissenschaft und Kunst. Über Vernunft und Einbildungskraft. Berlin: Suhrkamp,
2010.

355 Vor allem Lyotard und Foucault. Leo Marx (und folglich Nye) bestimmte das Problem des Postmo-
dernismus im Hinblick auf den Glauben an eine vollständige Herrschaft der technologischen Syste-
me.

356 Kant, KdU, § 23.
357 Mandelbrot, Benoît B. Die fraktale Geometrie der Natur. Basel/Boston: Birkhäuser, 1987.

Teil II   Zur Frage nach dem technologischen Determinismus und der Definition der Realität

126

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Die Fraktale (aus dem Lateinischen fractus, „gebrochen“) stellen unregelmäßige
bzw. nichttopologische und zersplitterte Formen dar, bei denen der Teil dem Ganzen
gleichartig ist. Diese Bestimmung von Benoît B. Mandelbrot ist am besten geeignet,
da jede präzisierte und strikte Definition (wie im Fall des Erhabenen) wesentlich die
Zahl der Objekte, die unter den Begriff „fraktal“ fallen könnten, verringert. Um zu
verstehen, was Mandelbrot mit dem Fraktalen meint, ist es hilfreich, näher ins Auge
zu fassen, wie er die Theorie von Euklid über die Parallelität358 und die Glätte aus
Elementa in Zweifel zieht.

Warum wird die Geometrie oft als „nüchtern“ und „trocken“ bezeichnet? Nun, einer der
Gründe besteht in ihrer Unfähigkeit, solche Formen zu beschreiben, wie etwa eine Wolke,
einen Berg, eine Küstenlinie oder einen Baum. Wolken sind keine Kugeln, Berge keine Ke-
gel, Küstenlinien keine Kreise. Die Rinde ist nicht glatt – und auch der Blitz bahnt sich
seinen Weg nicht gerade.
Überhaupt gehe ich davon aus, daß viele Naturerscheinungen in ihrer Unregelmäßigkeit
und Zersplitterung nicht einfach einen höheren Grad an Komplexität gegenüber Euklid –
mit diesem Begriff wollen wir in unserem Buch die gesamte Standardgeometrie bezeich-
nen –, sondern ein völlig anderes Niveau darstellen. Sie besitzen praktisch unendlich viele
verschiedene Größenbereiche.359

In der Geometrie der Fraktale sind die statischen und die dynamischen nichtlinearen
Formen dargestellt, und sie selbst sind die Informationsträger der physischen Prozes-
se. Solch eine nichtlineare Einstellung erlaubt es, die Prozesse und Erscheinungen, die
zuvor chaotisch genannt wurden, zu berechnen und dadurch das System zu ordnen.

Mandelbrot selbst sieht das Ziel seiner Arbeit in der Synthese der Mathematik
und der Philosophie als Widerspiegelung einer völlig neuen „Welt plastischer Schön-
heit“. Das Universum sei „die unendliche diskontinuierliche Materie“, da ihr Kennzei-
chen das Prinzip der Singularität sei:

Während die Mondtremata eine unabhängige Existenz als Krater führen, stammen kugel-
förmige Tremata mit einer skaleninvarianten Verteilung von einer natürlichen Verallge-
meinerung der gleichen geometrischen Idee auf den Raum. […] So postulierte ich die
Existenz intergalaktischer leerer Räume, die viele Tremata zusammenfassen und riesige
Ausdehnungen haben können. Die gute Anpassung des entstehenden Modells war eine
sehr angenehme theoretische Überlegungen und Experimente.360

Blicken wir durch ein Mikroskop, so beobachten wir bei der Annäherung die „Ge-
burt“ einer neuen, früher undenkbaren Welt. In dieser Bewegung der Linse bei der
Beobachtung der Brownschen Bewegung von Molekülen, und dies unter dem Kenn-
zeichen der Dauer, versteht Mandelbrot das Unendliche. Noch einmal kann hier auf
die Behauptung Burkes hingewiesen werden, die Anschauung sei die notwendige Be-
dingung des erhabenen Zustands, wenn der Blick sich durch das Objekt bewegt. In
der Quantentheorie wird eine solche Invarianz als ausreichender Nachweis dafür an-
gesehen, dass sich eine Vollkommenheit des Wissens unmöglich erreichen lässt. Mei-

358 In diesem Kontext wird die Aporie von Zeno über Achilles und die Schildkröte eliminiert, deren
Prämisse einer perfekten Linie unmöglich ist.

359 Mandelbrot, Benoît B. Die fraktale Geometrie der Natur. Basel/Boston: Birkhäuser, 1987, S. 13.
360 Ebd., S. 319.

5 Die Erzeugung der neuen erhabenen Landschaften

127

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


nes Erachtens beweist diese resonanzvolle Vorwärtsbewegung vielmehr die adaptive
Flexibilität der Vernunft, die sich mit der amorphen Struktur der Fraktale verbindet.
Dieser dynamische Prozess der Erlangung von Wissen über das Unendliche mittels
der Teilerkennung verweist darauf, dass die Vernunft neue Quellen der Information
entdeckt. Diese Hypothese findet ihre Bestätigung bei Mandelbrot, wenn er über die
Inspiration schreibt:

Wie kann es sein, daß die Mischung aus Berichten, Beobachtungen und Suche nach inner-
lich befriedigenden Strukturen, die die alten Schreiber charakterisiert, immer wieder der
eindrucksvolle Entwicklungen sowohl in der Physik als auch in der Mathematik inspiriert
– auch dann noch, wenn schon lange neuartige Beobachtungen gewonnen wurden, die
den alten widersprechen, und das ursprüngliche Thema verblaßt erscheint?361

Aber dieses „Verblassen“ ist im Wesen das Kennzeichen für den Progress. Weiter führt
Mandelbrot die Idee der Verletzung der Ordnung mit Blick auf die Fraktale an und
zeichnet das Bild einer fehlerhaften Computerprogrammierung,362 das man mit dem
Bild eines abstrakten Künstlers verwechseln könnte. Das scheinbare Chaos fügt sich
jedoch in die innere Logik der für die Berechnung zur Verfügung stehenden Varia-
blen ein. In den Programmen mit 3D-Modellierung wirkt sich eine Winkeländerung
oder eine Korrektur der Formel sofort auf das Modell aus und verändert die Formen.
Aber das, was mangels einer mit dem Auge sichtbaren Harmonie als chaotisch wahr-
genommen wird, fügt sich de facto in dieselben mathematischen Gesetze, die die Be-
rechnungen und die entsprechenden Korrekturen beeinflussen. Gerade die Möglich-
keit, solche fraktalen Objekte zu „lesen“, löst Mandelbrot zufolge die Begeisterung des
Theoretikers aus, was für ihre wahre Schönheit spricht, die in der Möglichkeit der Re-
gelung besteht.

Mandelbrot zeigt, dass die natürlichen Objekte, z. B. die Bergspitzen, die Kennzei-
chen der Fraktale besitzen, durch die Skaleninvarianz,363 die hierarchische Struktur
und die Selbstähnlichkeit bestimmt werden. Zu solchen Strukturen kann man nicht
nur die Teile der Landschaft zählen, sondern auch den Menschen – Kennzeichen der
Selbstähnlichkeit zeigen z. B. das Bronchialsystem und das Gehirn. Anhand der Fotos
von Ufern bestimmt Mandelbrot ihre Irregularität und Zersplitterung,364 die Haupt-
merkmale der Fraktale. Hinzuweisen ist auch auf die Affinität der Bilder von Schäch-
ten, Kratern, Seen etc. zu den fraktalen Objekten, bei denen sich das Chaos der Be-
rechnung fügt. Dabei werden solche Objekte erhaben genannt. So äußert sich etwa
Natasha Egan in ihrem Artikel Eliciting Anxiety in the Presence of the Sublime über
das Fotoprojekt von David Maisel folgendermaßen:

David Maisel’s photographs of cyanide-leaching fields, tailing ponds, vast open pits – the
results of a mining industry in the western United States that has permanently scarred and
reshaped countless terrains – are simultaneously seductive, beautiful, repulsive, and terri-
fying. […] His photographs derive their effectiveness through formal choices involving
color, scale, perspective, and abstraction, which amplify their seductive nature and conjure

361 Ebd., S. 416.
362 Ebd., S. 309.
363 Ebd., S. 279.
364 Ebd., S. 281.

Teil II   Zur Frage nach dem technologischen Determinismus und der Definition der Realität

128

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


the elusive sublime. Indeed, the work is sublime across the definitions of the word – the
pictures draw from nature and possess a beauty whose power inspires awe and anxiety, yet
they operate through abstraction where the subject is concealed and evokes fear. Maisel
also refers here to the technological sublime – awe inspired by colossal marvels of human
engineering. The Mining Project photographs conjure these varied ideals of the sublime
with particular deftness, offering up abstract compositions that only upon close study re-
veal environmental catastrophe as their subject. […] The works’ effectiveness, in fact, deri-
ves from these qualities, which together work to produce that same awe and anxiety that
Edmund Burke identified as constitutive of the sublime.365

Hier werden schon einige der wichtigsten Aspekte berührt – die fraktalen Umrisse
der Landschaften, die erhaben zugegen sind, eine widersprüchliche Meinung des Zu-
schauers, der gleichzeitig Angst und Begeisterung empfindet, und die ethische Pro-
blematik, die dem Technisch-Erhabenen eigen ist. Egan spricht davon, dass das Tech-
nisch-Erhabene dank des entzückten Verhältnisses zu den „Wundern“ des Maschi-
nenbaus möglich sei. Das bedeutet, dass sich erneut die Frage nach dem Egozentris-
mus stellt, die schon am Beispiel des Artikels Ziemlich Erhaben von Elisabeth A. Kess-
ler untersucht wurde. Maisel selbst, der diese Bilder aufgenommen hat, denkt, dass
die Begeisterung auf lange Sicht von der Angst abgelöst werden wird, nämlich dann,
wenn wir uns der Ergebnisse dieser Einmischung der Ingenieure in die Natur bewusst
werden. Jennifer Peeples, auf die Egan verweist, benutzt für den emotionalen Über-
gang den Begriff „toxic sublime“,366 wenn wir Augenzeugen der Zerstörung sind.
Egan erklärt dazu, dass wir bei der unbeteiligten Beobachtung solcher „toxischen“ Tä-
tigkeiten des Menschen anhand des Fotos, bei dem man die Landschaft im Ganzen
sehen kann, den Zauber der Farben fühlen. Etwas Ähnliches hat General Groves mit
Blick auf die Explosion der Atombombe gemeint, als er beschrieb, wie angesichts der
Unmenge der flammenden Farben die Angst von der Begeisterung abgelöst wurde.
Die Wahrnehmung solcher Bilder, die ja im Grunde Zerstörerisches zeigen, wird so
durchaus als „schön“ beschrieben und ruft, wie Egan bestätigt, erhabene Emotionen
herbei.

Angst und Begeisterung sind bei der Anschauung einer solchen tödlichen Schön-
heit auf eigentümliche Weise miteinander verkettet; das Wechselspiel der Farben auf
dem Benzintropfen und die Möglichkeit der jähen Entzündung fesseln uns. Diese Ge-
schmeidigkeit, die bezaubert und erhebt, lässt sich als ein Augenblick des Chaos, als
die amorphe Beschaffenheit der Fraktalität, beschreiben.

Die Idee der Fraktalität der Wirklichkeit ergibt sich aus ihrer Bestimmung,
amorph zu sein bzw. der statischen Form zu entbehren; d. h., sie wird als formlos
wahrgenommen. Auch das Phänomen des Erhabenen wird, wie wir bereits sahen,
auch als Antipode der Statik und der Form beschrieben. Seine Unterscheidungsmerk-
male sind die Plastizität und die Dynamik. In diesem Zusammenhang kann man sich
an die Behauptung von Leonardo über die amorphe Realität, die man nur durch In-
terpretation begreifen könne, erinnern. Wolfgang Welsch bestätigt:

365 Egan, N. Eliciting Anxiety in the Presence of the Sublime. In: Maisel, D. Black Maps: American Land-
scape and the Apocalyptic Sublime. Göttingen: Steidl, 2013, S. 65.

366 Peeples, J. Toxic Sublime: Imaging Contaminated Landscapes. In: Environmental Communications 5,
No. 4 (December 2011), S. 373–392.

5 Die Erzeugung der neuen erhabenen Landschaften

129

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Wirklichkeit ist nie schlechthin diese, ist nicht das, was man, den Terminus „Wirklichkeit“
geradehin brauchend (und auf sie sich berufend), anzusprechen meint (schlechthinnig ob-
jektives Sein), sondern ist immer Interpretation, meint Collagiertheit, ist Ergebnis eines
Zusammenlesens […]. Wirklichkeit ist nicht ein Faktum, sondern ein Explikat und wei-
terhinniges Explikandum.367

Hinzuzufügen ist, dass der Versuch, diese statischen Objekte zu „lesen“, die Ablesung
der toten Formen ist, denn das Sein selbst ist dynamisch. In dem Begriff „fraktal“
kann auch die Vorstellung einer Selbstwiederholung und der künstlich geschaffenen
Unendlichkeit angelegt sein, was das Beispiel Burkes illustriert hat. Im negativen
Kontext, in Bezug auf das Subjekt, analysiert Jean Baudrillard die Fraktale und hält
fest, dass „das fraktale Subjekt“ nur eine unendliche Selbstwiederholung sei, was von
dem Verlust der Selbstidentität zeuge und als Mangel der Gesellschaft an einer Idee
vom Anderen als Symbol der Verschiedenheit erscheine. Jetzt, so Baudrillard, ist nur
die Rede von der Wiederholung und der Vervielfältigung ein und derselben Idee.368

Aber das Problem der unendlichen Schachtelung der Materie im Universum als
Kennzeichen für die Fraktalität verweist auch auf sein Gegenteil, nämlich auf die Ent-
deckung der neuen Ränder, die Selbstentwicklung und die Selbstvervollkommnung,
auf die Integrität des Raums, der sich dem Gesetz der Linearität der Zeit als Kennzei-
chen der Grenze nicht unterordnet. Gehen wir von der Idee der Realität als Interpre-
tation, den amorphen Korrelationen der Simulacra als Elementen der subjektiven
Wahrnehmung und der amorphen Beschaffenheit als Kennzeichen der Fraktale aus,
müssen wir feststellen, das Baudrillard sich selbst widerspricht. Das Problem der
Selbstinterpretation des Subjekts ist hier nicht mit dem Versuch verbunden, sein eige-
nes Ich mit dem Anderen zu identifizieren, sondern sie ist ein Zeichen für die Selbst-
steuerung des Seins. Das aber nivelliert die Notwendigkeit der Klassifizierung und die
Suche anhand der sekundären Kennzeichen. Das Subjekt erscheint als Träger der Ei-
genschaften des Seins, dessen Merkmal die unendliche Entwicklung ist. Es ist selbsti-
dentisch, fraktal und dadurch vollkommen und erhaben.

Zusammenfassung: Wir betrachteten die Ansichten Burkes und Jean Pauls über
die Unendlichkeit als zyklische Selbstwiederholung des denkbaren Unendlichen. In
diesem Zusammenhang wurde die These von Louis Auguste Blanqui genannt, die
wiederum an die Lehre von Herakleitos Ephesios über die Zyklusarbeit anknüpft.
Auch die unendliche Materieverschachtelung im Kontext der fraktalen Geometrie
und die Bemerkungen von Lyotard über die Entropie wurden analysiert.

367 Welsch, Wolfgang. „Frottage“. Philosophische Untersuchungen zu Geschichte, phänomenaler Verfas-
sung und Sinn eines anschaulichen Typus. Würzburg, Univ., Diss, 1974, S. 31. Der Begriff „Frottage“
klingt an das Erhabene als Reaktion auf die Leichtheit der Darstellung der Sprachformen an, da
Welsch sie als „sozusagen narrativ-fabulatorisch“ bezeichnet. Die Frottage ist wesentlich nicht ein
Tatsachenbericht, sondern eine Erzählung, eine „Geschichte“ (ebd., S. 118). Das Verständnis ist sub-
jektiv, da es mit der Interpretation verknüpft ist. „Der Gang des Erfassens, des Lesens, der Interpre-
tation ist immer ein Gang ‚von unten‘“ (ebd., S. 119). Die Realität als solche tritt als eine Art Satz der
Elemente, die nach Belieben für die Analyse herangezogen sind, auf. In dieser Dynamik der wech-
selnden Erscheinung und des Schwunds der Elemente tritt das Unendliche auf.

368 Baudrillard, Jean. Videowelt und fraktales Subjekt (deutsch von Matthias Rüb). In: Philosophien der
neuen Technologie. Berlin: Merve, Ars ELECTRONICA, 1989.

Teil II   Zur Frage nach dem technologischen Determinismus und der Definition der Realität

130

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Mit Blick auf das Wesen des Erhabenen wurde das Phänomen der „Ich-Welt“ auf
der Basis der Werke von Kant, Lyotard, Vischer und Boitani einer Analyse untergezo-
gen. Daraus hat sich der Schluss ergeben, dass das Problem der Natur bzw. des umge-
benden soziokulturellen Raums die zentrale Rolle bei der Selbstidentität des Betrach-
ters spielt. In diesem Zusammenhang habe ich die Ausdeutungen der Wahrnehmung
von Arnheim und Gibson betrachtet und die Argumente durch das Konzept von Kor-
zybski und Turchi bestätigt gesehen. Untersucht wurden auch die Überlegungen Peter
Turchis aus seinem Werk Writer as Cartographer und mit den Thesen Korzybskis ver-
glichen. Er sprach von der Unmöglichkeit des Vergleichs der Kenntnisse über die
Welt mit ihr als Ganzes. Jean Baudrillard hingegen bezweifelt die Rechtmäßigkeit die-
ser Behauptung. Dessen ungeachtet ist die These Korzybskis in der Formulierung
„map is not the territory“ bekannt geworden.

Die Hauptthese von Leo Marx ist die Beteiligung der politischen Struktur der Ge-
sellschaft an der Entwicklung der Idee des pastoralen Ideals und der Maschinerie als
Symbol der Zerstörung der Hoffnungen auf das Erlangen der wahren Freiheit des
Geistes. Durch die Ideologie des Fortschritts versuchte man einen Ausweg auf Kosten
der Technologienentwicklung zu finden, was aber zu irreversiblen Folgen führen
kann und gleichzeitig neue Hoffnungen und Ängste gebiert. Es ging darum, die Rhe-
torik über das Erhabene in eine neue Richtung zu lenken, ihm das Recht auf Eigen-
tum an einer künstlichen Natur anzuerkennen, die ihrerseits nur die künstliche Intel-
ligenz begreifen kann, die evolutionäre Entwicklung der Intelligenz aus Darwins Sicht.

Betrachtet haben wir auch die Ansichten von Jakob Frohschammer, um das We-
sens der Fantasie zu klären, und dem Wilhelm Wundts Deutung der Fantasie des
Raums und der Zeit gegenübergestellt. Nach Wundt ist die Fantasie durch erbliche
Normen eingeschränkt, trägt also die Begrenzung in sich selbst. Frohschammer hin-
gegen meint, dass die Fantasie die Quelle des Wissens sei. Wie wir gesehen haben,
werden die Begriffe „Einbildungskraft“ und „Fantasie“ in der Forschungsliteratur oft
als Synonyme ausgegeben. Am Beispiel des Werkes von Frohschammer lässt sich aber
ihr fundamentaler Unterschied demonstrieren: Die Tätigkeit der Fantasie vermittelt
die Katharsis und das Erhabene, während die Einbildungskraft die Repräsentationsfä-
higkeit der Erkenntnis ist.

Wundt und Frohschammer sprechen der Fantasie eine Schlüsselbedeutung für die
Rezeption zu. Aber während Wundt glaubt, dass die Grundlage für die Realitätswahr-
nehmung die selbstbestimmende Reflexion ist, erkennt Frohschammer nur die Sub-
jektivierung des allgemeinen Anfangs, und das ganze Universum sei Ausdruck der
Fantasie als Weltprozess. Infolge der Begrenzung des Wahrnehmungssystems spiegle
sich die Realität im Bewusstsein mit einer gewissen Verzerrung wider. Nach Wundt
ist es Aufgabe der Fantasie, den Widerspruch zwischen dem Objektiven und dem
Subjektiven aufzulösen und die Disharmonie und das damit verbundene Unbehagen,
das Wundt als „Leiden“ beschreibt, zu beseitigen. Beide interpretieren die Fantasie als
Grundlage aller Tätigkeit, aber während Wundt ihre Bedeutung für die schöpferische
Wahrnehmung hervorhebt, sieht Frohschammer in ihr die Quelle der Wirklichkeit, in
der die Kunst eher als zusätzliche Komponente erscheint.

5 Die Erzeugung der neuen erhabenen Landschaften

131

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Unser Denken greift zur Klassifizierung und Mustererkennung, um ein Weltbild
zu erlangen, und impliziert damit ein umfassendes Wissen. Jedes Objekt, das sich auf
den ersten Blick einer Abstufung zu entziehen scheint, wird de facto in die gesamte
Struktur eingegliedert, die nur zunächst ungeordnet erscheint. Die fraktale Geometrie
soll ein Urteil über diejenige Naturerscheinungen ermöglichen, die bislang als nicht
mathematisch kalkulierbar gegolten haben, und so das Chaos in Ordnung bringen.
Anzeichen für eine fraktale Struktur sind nicht nur in Naturphänomenen wie Wolken,
einer Brandung oder Landschaftsformen, etwa einer Bergkette, zu erkennen, sondern
auch im Menschen, etwa in der Struktur seines Gehirns oder der Bronchien. Die das
Unendliche charakterisierende Dynamik, die in der Natur durch Fraktale erkannt
und auch im Menschen widergespiegelt wird, was von dem untrennbaren Zusam-
menhang von Mensch und Natur zeugt und das Problem ihrer Entgegensetzung be-
seitigt, spricht auch für die Dynamik der Intelligenz.

Die unendliche Materieverschachtelung gibt Kunde von dem Vorhandensein des
Unendlichen in der Natur selbst. Das aber lässt daran zweifeln, dass das Erhabene als
sein Zeichen keinen Raum in der Wirklichkeit habe, sondern nur in der Intelligenz.
Dies beseitigt die Frage nach der Gegenüberstellung des Erhabenen und des Schönen
als Personifizierung des Chaos und der Harmonie. Wir stellen auch die Behauptung
in Abrede, ein Erkenntnisgewinn über die Perfektion als Ganzheit sei unmöglich,
oder das Streben danach, die endgültige Antwort auf alle Fragen zu erhalten, was
nichts anders als eine gewaltsame Beschränkung wäre, weil sich in der Dynamik der
Erkenntnis die perfekte Schönheit des Geistes erkennen lässt und eben das Erhabene
der Katalysator dieses endlosen Übergangs ist.

Teil II   Zur Frage nach dem technologischen Determinismus und der Definition der Realität

132

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


David E. Nye und das Konzept der von Menschenhand
geschaffenen Landschaften

Das Faszinierende und das neue Erhabene

Industrielle Landschaften und das Technisch-Erhabene

Repräsentativ könnte man die These über den Zusammenhang des Phänomens des
Erhabenen in der Kunst und der Wissenschaft am Beispiel des Werkes American
Technological Sublime von David E. Nye369 darstellen. In diesem Text zieht Nye eine
Parallele zwischen der Lehre von Burke, Kant und anderen Philosophen, die sich mit
dem Problem des Erhabenen beschäftigt haben, und den Ergebnissen des wissen-
schaftlich-technologischen Fortschritts, der die Ideen des Technologisch- und Elek-
trisch-Erhabenen auszeichnet.

Theodor W. Adorno bezeichnet die industrielle Landschaft als „die Landschaft
der Kultur“.370 Die Überlegungen von Leo Marx und David Nye knüpfen an die Äs-
thetik des 19. Jahrhunderts an, in dem sich Adorno zufolge die Vorstellung des Natur-
schönen sehr stark veränderte und z. B. Gebäude, oft mit ihrer geographischen Um-
gebung und dem Material, aus dem sie gebaut worden waren, als schön wahrgenom-
men wurden.371

Teil III   

1

1.1

369 Nye, American technological sublime.
370 Adorno, Theodor W. Ästhetische Theorie. Frankfurt a. Main: Suhrkamp, 1995.
371 Wolfgang Welsch stellt dazu fest: „Adorno dreht die Erfahrung des Erhabenen aus dem Raster von

Macht, Übermacht und Bemächtigung heraus und perzipiert sie als Erfahrung möglicher Teilhabe
an Natur und gemeinsamer Freiheit mit ihr. Mimesis löst Herrschaft ab“ (Welsch, Wolfgang. Ador-
nos Ästhetik: eine implizite Ästhetik des Erhabenen. In: Das Erhabene. Zwischen Grenzerfahrung und
Grössenwahn (hrsg. v. Christine Pries). Weinheim: VCH, Acta Humaniora, 1989, S. 188). Der
Mensch versteht, dass das Erlebnis dieses Zustandes die Erfahrung der Entdeckung des Neuen in
sich ist – seiner Naturfähigkeit. Er „eröffnet den Ausblick auf eine Gemeinsamkeit des Naturwesens
Mensch mit der umgebenden Natur“ (ebd., S. 189). Welsch resümiert: „[D]as moderne Kunstwerk
ist dadurch gekennzeichnet, dass es die Struktur des Erhabenen zu seiner Matrix hat […]. Das Erha-
bene impliziert keinerlei Verweis auf einen ‚erhabenen Gegenstand‘ mehr“ (ebd., S. 206). Ganz kate-
gorisch spricht Welsch zum Thema der Korrelation der Kultur und der Politik und verweist dabei
auf die Ware-Geld-Beziehungen, die als Ersatz der Kultur erscheinen: „Der Blick auf die herrschen-
de Kulturpolitik lehrt Entsetzen, nicht Hoffnung. Kultur wird zunehmend – ob als hohe oder niedri-
ge, internationale oder regionale, traditionelle oder avantgardistische – als Aktie kalkuliert, als Wer-
beträger eingesetzt, nach Rentabilitätsgesichtspunkten lanciert. Die Kulturstiftungen der Großban-
ken sind verdienstvoll – auch als Signale, die unverblümt zeigen, daß Kultur heute nach der Pfeife
der Ökonomie zu tanzen hat. – Unsere alten Kulturideale sind nicht nur zuschanden, sondern lä-
cherlich geworden“ (Welsch, Wolfgang. Kulturkonzepte der Postmoderne. In: Kulturpolitik. Standorte,
Innensichten, Entwürfe (hrsg. v. Wolfgang Lipp) (Schriften zur Kultursoziologie, Bd. 11). Berlin:
Dietrich Reimer, 1989, S. 37–62, hier S. 53). Die Idee von der Unvermeidlichkeit der Koexistenz des

133

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Dieses Spiel mit den Gefühlen, also die Frage nach dem was überhaupt künstlich
oder natürlich ist, wenn die Betrachtung der künstlichen oder natürlichen Objekte
dieselben Reaktionen bzw. Gefühle hervorruft, oder die Idee der Demut angesichts
der unvermeidlichen neuen Welt sind wahrlich unmoralisch, da sie der Versuch sind,
eine grobe Einmischung in den natürlichen Gang der Dinge zu rechtfertigen. Der
Mensch begründet seine Tätigkeit mit dem Hinweis auf die Spuren des Transzenden-
ten in den von ihm geschaffenen industriellen Objekten und betont, wie er von ihnen
entzückt ist, da er sie erhaben nennt. Dabei widersprechen sich, wie ich schon er-
wähnt habe, die Vertreter der Theorie über das Technisch-Erhabene selbst, wenn sie
die Technik einerseits nur als Instrument in den Händen des Schöpfers der neuen
Realität bezeichnen und gleichzeitig sie vergöttern und erhaben nennen. Hier offen-
bart sich das Problem der Interpretation dieses Phänomens. Edmund Burke, auf den
sich Nye bezieht, bezeichnet die Möglichkeit der Deutung der von Menschenhand ge-
schaffenen Objekte als erhaben, wenn diese unsere Gedanken übersteigen und das
Erstaunen hervorrufen. Solche Objekte sind wie Überträgersubstanzen, sind das Bin-
deglied zwischen den beiden Welten. Hier lässt sich an die Worte von Longinos über
die Begeisterung angesichts des geschriebenen Textes erinnern, der vom Menschen
geschaffen ist und gleichzeitig den Weg zur göttlichen Offenbarung weist, die der Le-
ser durch den Text begreift. Wird die Rolle der Vermittlung abgelehnt, die Technik
nur als Instrument der Tätigkeit des Menschen vorgestellt, verliert die Idee des Tech-
nisch-Erhabenen ihren Sinn, da es dann nur auf sich selbst verweist, im Rahmen die-
ser Welt verbleibt, was dann aber lediglich einem Nachgefühl unter den Bedingungen
der Technorealität gleichkommt, also eine Technokatharsis bedeutet.

Schon in der Einleitung zu seinem Buch macht Nye eine wichtige Bemerkung:
The sublime underlies this enthusiasm for technology. One of the most powerful human
emotions, when experienced by large groups the sublime can weld society together. In
moments of sublimity, human beings temporarily disregard divisions among elements of
the community. The sublime taps into fundamental hopes and fears.372 It is not a social
residue, created by economic and political forces, though both can inflect its meaning. Ra-
ther, it is an essentially religious feeling, aroused by the confrontation with impressive ob-
jects, such as Niagara Falls, the Grand Canyon, the New York skyline, the Golden Gate
Bridge, or the earth-shaking launch of a space shuttle. The technological sublime is an in-
tegral part of contemporary consciousness, and its emergence and exfoliation into several
distinct forms during the past two centuries is inscribed within public life. […] Since the
early nineteenth century the technological sublime has been one of America’s central “ide-

Natürlichen und des Künstlichen, die Suche nach dem goldenen Mittelweg oder dem Ideal in der
Interpretation von Leo Marx beruht auf der gierigen Suche nach dem buchstäblichen Gold, das man,
so folgt aus der Behauptung von Welsch, ohne Umgestaltung der Realität nicht erreichen könne.
Der Bürger ist die Geisel in diesem Spiel. Es ist nicht erstaunlich, dass derjenige, der gewohnt ist,
den Tag im Betondschungel zu beginnen, die Industrie als Teil seiner Welt wahrnimmt und, instink-
tiv dem angeborenen Zustand gehorchend, versucht, diesen in dem, was ihn umgibt, zu erkennen.
In diesem Kontext ist es angemessen, sich an die Überlegungen Heideggers zur Existenzialität des
Raums zu erinnern, wenn Welsch sagt, „man denkt in Kategorien des Blicks“ oder „Räume modu-
lieren unsere Existenz“ (Welsch, Wolfgang. Räume bilden Menschen. In: Raumstationen. Metamor-
phosen des Raumes im 20. Jahrhundert (hrsg. v. Egon Schirmbeck). Ludwigsburg: Wüstenrot Stif-
tung, 2002, S. 12–24, hier S. 18).

372 Dies entspricht der These von Leo Marx.

Teil III   David E. Nye und das Konzept der von Menschenhand geschaffenen Landschaften

134

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


as about itself ” – a defining ideal, helping to bind together a multicultural society. Ameri-
cans have long found the sublime more necessary than Europeans, so much so that they
have devised formations of the sublime appropriate to their pluralistic, no single religion
could perform that function. Instead, ever since the early national period the sublime has
served as an element of social cohesion, an element that was already quite evident when
the first canals were dug and steam engines were first harnessed to trains.373

Hier versucht Nye zur Idee des ländlichen Ideals zurückzukommen, zu einem harmo-
nischen Geflecht des Weinstocks und des Stacheldrahts, so könnte man sagen. In der
Vorstellung Nyes von der industriellen Landschaft als Widerspiegelung des Transzen-
denten lässt sich jedoch ein Widerspruch erkennen. Die Technik kann gemäß Marx
und Nye nicht determiniert werden. Auf welche Weise vermag sie dann aber einen
transzendenten Sinn in sich zu tragen und wie kann sie das Erwachen des Erhabenen,
das Zusammentreffen mit der Realität, wie Nye es beschreibt, hervorrufen? Gleichzei-
tig macht Nye eine Bemerkung, die meine These bekräftigt, seinen eigenen Behaup-
tungen hingegen widerspricht. Er spricht davon, dass mit der Zeit die Bedeutung der
natürlichen Welt für das Erlebnis des Erhabenen geringer geworden sei. Tatsächlich
verschiebt sich der Schwerpunkt von der Beobachtung der Natur hin zu ihrer Wahr-
nehmung. Es gibt keine „impressive objects“ mehr, es geht um den Menschen allein
und nicht um etwas Transzendentes, da in dieser neuen Welt der Imagination kein
Platz für etwas Größeres ist – der Mensch konzentriert sich auf sich selbst, auf sein
Ich, und vertreibt den Anderen. Wie wir bei der Analyse der Lehre von Skott Bukat-
man sehen, kehrt dieser „Andere“ jedoch unter der metallischen Hülle zurück. Nye
kritisiert Addison und dessen Nachfolger für ihre Beschreibung des Sekundären, das
nicht die Quelle des erhabenen Zustandes sein könne, und nennt gleichzeitig die
Technik – dieses „Instrument“ in Nyes Worten – die Quelle des Transzendenten.
Folgt man dem, müssten wir überhaupt auf die Idee des Transzendenten als des Ers-
ten und des Menschlichen als des Sekundären verzichten. Dann aber könnte von dem
Erhabenen keine Rede mehr sein.

Das Elektrisch-Erhabene als Mittelglied

Nye behauptet, dass ein Objekt, das das Erhabene hervorruft, oft zu Unverständnis
(„incomprehension“) als Reaktion führt, da wir zum ersten Mal etwas begegnen, was
uns irreal vorkommt.

For Burke and Kant the sublime was a constant, but history has shown that it seeks new
objects. Yesterday’s technological wonder is today’s banality, and, as at Three Mile Island,
tourists are ever on the lookout for novelties. Today no one pays attention to a row of bril-
liant street lights, and even a city skyline may evoke only a polite murmur.374

Schauen wir beispielsweise einen Canyon an, können seine Ausmaße unseren Geist
verwirren. Nye zufolge ist der Grand Canyon eindrücklicher als ein Berg, der eine

1.2

373 Nye, American technological sublime, S. XIII–XIV.
374 Ebd., S. 237.

1 Das Faszinierende und das neue Erhabene

135

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


entsprechende Höhe aufweisen würde. Hier drückt sich Nye ebenso kategorisch aus
wie Jean Paul, der ebenfalls den Subjektivismus für die Gesamtheit ausgibt. Analog
lässt sich sagen, dass die Bewohner des Flachlandes einen Berg höchst eindrücklich
wahrnehmen würden, wenn sie ihn zum ersten Mal sehen, während er denen, die das
Gebirge schon mehrmals gesehen haben, nur als Steinhaufen vorkäme. Solch ein
Schluss lässt sich im Kontext der Idee von David Nye über das Elektrisch-Erhabene
ziehen. Der erste Eindruck ist flüchtig und wird verschwinden, sobald der Mensch
sich an das zu anzuschauende Objekt gewöhnt hat. Aus diesem Grund hat das Elek-
trisch-Erhabene als ästhetisches Phänomen nicht lange Bestand gehabt. Nye erklärt
diese Flüchtigkeit der Eindrücke ähnlich wie Burke und Pseudo-Longinos, die das Er-
staunen als Quelle und Katalysator für das Erhabene postuliert haben. Dabei wider-
spricht Nye sich selbst, wenn er von dem Technisch-Erhabenen spricht, da dieses wie-
der in den Grenzen des Anzuschauenden liegt, also von den visuellen Kriterien be-
grenzt ist. Nye behauptet:

The experience, when it occurs, has a basic structure. An object, natural or man-made,
disrupts ordinary perception and astonishes the senses, forcing the observer to grapple
mentally with its immensity and power. This amazement occurs most easily when the ob-
server is not prepared for it.375

Bei dem Versuch, diese Faszination zu erhalten, verlieren wir die Möglichkeit der An-
schauung, da wir immer wieder auf der Suche nach neuen Objekten sind. Für die
Aufrechterhaltung des begeisterten Zustandes ist die Menschheit Nye zufolge ge-
zwungen, immer neue Objekte für die Verehrung der Größe des eigenen Geistes zu
finden. Die Quelle der Bewunderung wie auch der Hoffnungen auf eine bessere Zu-
kunft – hier zitiert Nye die Soziologen Lynd376 – liegt in der christlichen Eschatologie,
im Kapitalismus, in der Theorie der Evolution und in „the frontier tradition of buil-
ding ‘tomorrow out of a crude present’“.377 Dies bestätigt meine Hypothese vom evo-
lutionären Charakter der menschlichen Intelligenz, der sich auf die Auslegung der
Umwelt auswirkt, was ich im Rahmen meiner Überlegungen zum katastrophal Erha-
benen analysiert habe.

Die Elektrifizierung in den 1930er Jahren entsprach den gestellten Aufgaben, die
Nye zufolge zu utopischen Erwartungen hinsichtlich der Entwicklung der Gesell-
schaft kraft der Vervollkommnung der Technologien führten. Die utopischen Narra-
tive breiteten sich vor allem in den Science-Fiction-Novellen aus, deren Hauptidee,
wie Nye akribisch herausarbeitet, in einer „constantly improving technology and li-
mitless productivity“378 bestand. Die Gesellschaft wurde von den neuen Entdeckun-
gen geprägt, zu denen auch die Elektrizität zählte, die wegen ihrer unanfechtbaren
Vorzüge – Billigkeit, Sauberkeit und, anders als Verbrennungsmaschinen, kein Sauer-
stoffverbrauch – wohl die wichtigste war. Dabei wurde freilich die Gefahr der Um-

375 Ebd., S. 15.
376 Robert Staughton Lynd und Helen Merrell Lynd.
377 Nye, David E. Electrifying America: social meanings of a new technology, 1880–1940. London/

Cambridge: MIT Press, 1990, S. 339.
378 Ebd., S. 342.

Teil III   David E. Nye und das Konzept der von Menschenhand geschaffenen Landschaften

136

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


weltverschmutzung, die später von den Brennstäben in den Atomkraftwerken aus-
ging, noch nicht berücksichtigt. Man hat über dieses Problem erst später nachgedacht,
zunächst ab dem 6. und 9. August 1945, als Atombomben auf japanische Städte fie-
len, und danach ab dem 26. April 1986, als es zu einer Katastrophe im Kernkraftwerk
Tschernobyl kam. Anfangs hat das elektrische Licht der Metropole,379 das mit der
Dunkelheit kontrastiert, hingegen zu dem Gefühl einer noch nie da gewesenen Erhö-
hung, einer „elevation“380 geführt, einem Zustand des Erhabenen, der Solger zufolge
nicht Schrecken oder Abtrennung, sondern Begeisterung381 hervorruft.

Solch einen Prozess könnte man als „Erstaunen – Widerstand – Erfahrung – neu-
es Erstaunen“ darstellen. Dieser immer wiederkehrende, sich reproduzierende Vor-
gang begleitet uns während unseres Lebens. Meines Erachtens ist es gerade das Erha-
bene, das unsere Suche immer wieder aufs Neue bestimmt. Offensichtlich wird dies,
wenn wir die Ansicht Nyes von der „Abschwächung“ der Idee über das Elektrisch-
Erhabene akzeptieren. Damit lässt sich sagen, dass das Phänomen des Erhabenen die
Entwicklung, die Evolution symbolisiert. Für Kant und die Vertreter des Romantis-
mus existierte das Erhabene nur im Rahmen der ästhetischen Theorie, tatsächlich
spricht aber vieles, wie die vorliegende Untersuchung in ihren theoretischen Erwä-
gungen darlegt, für den universalen Charakter dieses Zustandes. Das Wesen der Er-
hebung liegt in der Überwindung der Hindernisse. Diesen Prozess gilt es jedoch in
den konkreten Objekten der Realität zu suchen – man muss sich die Brücken oder
Berge erhaben vorstellen. Das Erhabene, so möchte ich behaupten, ist ein grundle-
gender Zug des Denkprozesses. Zugleich wirkt es aber auch auf das Gefühl, gleichsam

379 Deutlich wird dies etwa in dem Bild The City from Greenwich Village von John Sloan, 1922 (Natio-
nal Gallery of Art, Präsent von Helen Farr Sloan).

380 Nye, Electrifying America, S. 82.
381 Ebenso findet sich eine Beruhigung und das Gefühl einer Harmonie bei dem Erlebnis des erheben-

den Moments der Offenbarung: „The fair’s lightning innovation was the fluorescent lamp, and Ge-
neral Electric, realizing that too much brilliance might seem crude, developed many subtle effects,
such as updating an innovation from the Buffalo Exposition of 1901: soft individual lightning for
trees standing next to reflecting pools. Unusual illumination heightened the visitors’ feeling that the
fair was sharply distinct from the present world. And yet the New York fair emphasized not a distant
future, but an attainable one that was expected to arrive in the year 1960. Visitors were encouraged
to ‘inhabit’ tomorrow rather than today. Models and dioramas, also common at earlier fairs, now
dramatized this future, by presenting it as a utopian landscape. The single most successful exhibit,
General Motors’s Futurama, presented the world of 1960 as seen from a low-flying aircraft. Visitors
saw Futurama from comfortable moving chairs, and listened to a narrator expound upon the won-
ders they glimpsed beneath their feet. Such displays were akin to the sacred places of tribal societies,
where the individual temporarily annulled the anxieties of everyday life and renewed cultural mea-
nings in ritual. By being inducted into an ideal realm the visitor left behind Depression anxieties
about jobs, money, success, and the likelihood of a war in Europe. The successful exhibits did not
address these concerns directly, but rather immersed visitors in what Victor Turner has called a ‘lu-
minal state’, which is characterized by ‘a relatively undifferentiated … community, or even commu-
nion of equal individuals who submit together to the general authority of the ritual elders, in this
case, the scientists and planners’ [Victor Turner, The Ritual Process. Ithaca: Cornell University Press,
1969, p. 91] The fair as a whole presented a harmonious community, a world apparently without
inequality, in which farm, factory, and city fitted neatly together“ (Nye, Electrifying America, S. 368–
371).

1 Das Faszinierende und das neue Erhabene

137

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


als Beweis seiner Präsenz. Damit ist das Phänomen des Erhabenen das Ergebnis des
Zusammenwirkens von Geist und Gefühl.

Künstliche Natur und künstliche Intelligenz

Mit der Behauptung, das Phänomen des Erhabenen könne auch technisch sein (bzw.
sei im technologischen Zeitalter nur noch technisch), hat man einen unumkehrbaren
Prozess angestoßen, da der Beobachter gezwungen ist, das Gefühl des Erstaunens
durch neu entdeckten Technologien zu erlangen. Das Technisch-Erhabene (das ich als
Technokatharsis und Egozentrismus beschrieben habe) ist nur dank des erzeugten Ef-
fekts möglich; damit aber wird es ohne Entwicklung der Wissenschaft immer schwie-
riger. Beim Start der „Apollo 11“ hat einer der Beobachter „Es war prächtig“ ge-
schrien. Das kann man als neue Form der Größe auffassen – Stolz und Patriotismus.
Adorno nennt die Anschauung der kulturellen Landschaften die Erinnerungen an die
tragischen Tage der Geschichte der vergangenen Generationen, die solche großarti-
gen Werke geschaffen haben. Dabei zitiert er fast Wort für Wort James Fenimore
Cooper. Nye seinerseits behauptet, dass die Anschauung des Satellitenfluges dieselben
Gefühle erweckt, die das Erhabene begleiten:

irresistible power, magnificence, complexity, and a journey into the infinite reaches of
space.382

Gerade deswegen ist das Erhabene im Rahmen der Science-Fiction-Genres als die
Manifestation dieser „Reise“ anzusehen. Wie sich allerdings beobachten lässt, ist die
Idee vom Technisch-Erhabenen darauf reduziert, dass die Quelle der Reflexion die
Gefühle des Schreckens und des Erstaunens erwecken muss. Da die Objekte der An-
schauung künstlicher Natur sind,383 wird es immer problematischer, den Effekt der
Neuigkeit zu erreichen, da die Naturobjekte in geringerem Maße unser Interesse we-
cken. Die stetige Schaffung neuer Objekte in der industriellen Landschaft, die faszi-
nieren und erschrecken können, ist erforderlich, also produktiv aus ästhetischer Sicht.
Die Feier der Technologie ist in diesem Sinne unausbleiblich. Damit aber stellt sich
die Frage nach der Ultimität der Anwendung der Technologien. So hatte nach Mei-
nung von Heinz von Foerster die künstliche Intelligenz, die er als „artificial“ bezeich-
net,

am Anfang einen unglaublichen Erfolg bei den Leuten, die Geld für solche Ideen zur Ver-
fügung gestellt haben; und für mich ist es amüsant, dass Artificial Intelligence aus einem
Missverständnis entstanden ist: Für die Armee, die Luftwaffe und die Marine bedeutet das
Wort intelligence Spionage: Was kann ich über den Gegner herausfinden? Jetzt kommen
Leute und sagen: „Ich habe Systeme für Artificial Intelligence“. Na ja, das muss man sofort
kaufen! Das ist ja viel billiger, als einen Menschen dorthin zu schicken, der vielleicht von
den Feinden erwischt wird. „Wenn ich Artificial Intelligence habe, ist das fabelhaft“. Da ha-

2

382 Ebd., S. 246.
383 Hier erinnert man sich an die Worte von Adorno und Tschernyschewski über die Bauern, denen die

Natur als alltägliche Umgebung erscheint, weshalb sie nicht mehr über die Möglichkeit verfügen, die
Landschaft zu genießen oder Angst vor Naturkräften zu haben.

Teil III   David E. Nye und das Konzept der von Menschenhand geschaffenen Landschaften

138

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


ben sie also sofort die ersten zehn Millionen in das Artificial Intelligence Lab am MIT, das
ist Massachusetts Institute of Technology, investiert. Die Artificial Intelligence hat jedoch
nicht gehalten, was sie versprochen hat.384

Foerster erforscht das Problem der trivialen und nichttrivialen Maschinen385 (Fähig-
keit eines oder mehrerer Zustände), das Merkmal der nichttrivialen Maschinen sei die
prinzipielle Unmöglichkeit der Voraussage ihres Zahlungsausgleichs. Dabei ist der
Prozess ihrer Herstellung „synthetisch determiniert“, wie im Fall der trivialen Ma-
schinen. Aber obwohl der Mensch sie geschaffen hat, lässt sich, so Foerster, das Prin-
zip ihrer Arbeit nicht identifizieren. Foerster sieht in dem Ausspruch Wittgensteins
„Der Glaube an die Kausalität ist der Aberglaube“ das Kennzeichen der nichttrivialen
Maschinen. Aufschlussreich ist seine Schlussfolgerung im Hinblick auf die als Prämis-
se wahrgenommene Unmöglichkeit der Vorhersage der Prozesse auf der Erde, dass
diese sich in ihren Eigenschaften von trivialen Maschinen unterscheidet. Das Prob-
lem liegt darin, dass die Kennzeichen der Welt sich nicht in ihrem wechselseitigen
Verhältnis bestimmen lassen, da sie aus unserem Standpunkt, von dem aus wir die
Welt betrachten, ausgeschlossen sind. Und obwohl wir die Möglichkeit haben, auf ei-
nige Prozesse einzuwirken, ist das Schaffen ihrer Vorbedingungen unmöglich.

Die schließenden Worte Foersters können prinzipiell in Zusammenhang mit dem
Erhabenen gesehen werden und bestätigen meine Hypothese, dass es sich beim Er-
kenntnisvermögens um ein Schlüsselattribut handelt:

Also die beiden Erkenntnisse, die ich da gehabt habe, sind die Unentscheidbarkeit gewis-
ser logischer Strukturen und die Unentscheidbarkeit bezüglich des Verhaltens gewisser
Systeme. In beiden Fällen finde ich Grenzen in meinem Wissen. Das kam mir insofern
wichtig vor, als in vielen Fällen durch diese Unentscheidbarkeit ein Raum geöffnet wird, in
den man hineinsteigen kann, um eine Entscheidung dort durchzuführen. Es entsteht ein
Raum der Freiheit, in dem ich nicht durch ein logisches „Muss“ gezwungen werde, eine
Entscheidung so oder so zu fällen.386

Die Rede ist von den physikalischen Grenzen und nicht mehr von der Begrenzung
des Denkapparats. Zu vermuten ist, dass das Erhabene als Versuch einer Überwin-
dung der Begrenzung unserer Intelligenz gesehen werden muss, da die Mutmaßung
der Begrenztheit aus der prinzipiellen Unerkennbarkeit nicht nur des Umfelds, son-
dern auch des eigenen Geistes und aus der Annahme von dessen Grenzen folgt. Der
Beobachter kann eigentlich nicht sagen, „meine Vernunft ist begrenzt“, da er es nicht
begreifen kann. Mit der Bestimmung der Begrenztheit erlegen wir auch die Grenzen
des Begreifens auf. Folglich können wir nicht sagen, dass wir etwas nicht wissen, da
dies bereits die Bestimmung des kommenden Aufschlusses über das Objekt bedeuten
würde, d. h. seine Vollkommenheit bzw. seine Erkennbarkeit. Das bedeutet, dass das
Phänomen des Erhabenen als Prinzip des freien Willens den Horizont der Wahrneh-
mung des ursprünglich unbegrenzten Bewusstseins erweitert. Anschaulich kann es als
das ins Meer versenkte Aquarium dargestellt werden, und es hängt nur von dem
Wunsch von dessen Bewohner ab, ob sie in seinen Grenzen bleiben oder, indem sie

384 Foerster/Bröcker, Teil der Welt, S. 173.
385 Ebd., S. 176.
386 Ebd., S. 178.

2 Künstliche Natur und künstliche Intelligenz

139

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


sich dem Instinkt des Überlebens unterwerfen, die Freiheit für sich gewinnen. Das
Erhabene ist dieser Instinkt, die apriorische Erkenntnisfähigkeit. Und wenn wir die
Natur und die Intelligenz als die Ableitungen der Unendlichkeit bestimmen, wird der
Geist dadurch darauf ausgerichtet, die Prinzipien des Unendlichen in der Natur auf-
zusuchen. Hier ist eine Wechselbeziehung zwischen den Fraktalen als Trägern der
Kennzeichen der sichtbaren Unendlichkeit und dem Erhabenen als der Resonanz auf
ihre unmittelbare Anschauung festzustellen.

David Nye sieht einen Zusammenhang zwischen der Umgestaltung der Natur ei-
nes Menschen durch intensive Computernutzung und den Problemen der künstli-
chen Intelligenz.387 Als einfachste Erklärung für das Wesen der künstlichen Intelli-
genz, deren Rätsel die Wissenschaftler schon seit fünfzig Jahren zu lösen versuchen,
schlägt Nye das Dilemma eines Bürgers vor, der nicht weiß, ob er mit anderen Men-
schen oder Maschinen spricht. Die Angst vor dem Cyborg – hier zitiert Nye Donna
Haraway und analysiert die bekanntesten Science-Fiction-Novellen – wird dadurch
hervorgerufen, dass

Cyborgs […] besser als normale Menschen [sind]. Das Ziel ist nämlich nicht mehr bloß,
mindestens so gut zu sein wie eine gesunde Person, sondern Cyborgs müssen die Norma-
lität übertreffen, sie müssen stärker, schneller oder intelligenter sein.388

In diesem Zitat zeigt sich wieder die Bestimmung des technologischen Determinis-
mus, den Nye wie schon sein Lehrer Leo Marx kategorisch abzuwehren versucht und
dadurch in Widerspruch gerät. Der Mensch hat Angst vor der ihn übersteigenden
Kraft, aber in diesem Fall wird diese Angst verdoppelt durch die Erkenntnis, dass der
Mensch freiwillig deren Quelle geschaffen hat.

Die Quellen des Schreckens

Der amerikanische Professor Scott Bukatman, der sich mit den Problemen der gegen-
wärtigen visuellen Künste und der Philosophie der Science-Fiction389 beschäftigt, ver-
gleicht das Erhabene und das Unheimliche miteinander und erklärt:

2.1

387 Nye, In der Technikwelt leben, S. 237.
388 Ebd. S. 238.
389 Isaak Asimov gibt bei der Erklärung des Wesens der Welt durch die Darstellung des kybernetischen

Weltalls in Science-Fiction-Texten höchst erschreckende und dadurch auch erhabene Antworten auf
die Frage nach den Ergebnissen der Konfrontation der Natur mit dem Menschen, also zwischen der
künstlichen Natur und dem von ihr gebauten Menschen. Erneut geht es um das Erlebnis des Erha-
benen zwecks der Einbeziehung der Einbildungskraft und der Fantasie und damit um einen ge-
danklichen Blick in die mögliche Zukunft: „So it may be that although we hate and fight the machi-
nes, we will be supplanted anyway, and rightly so, for the intelligent machines to which we will give
birth may, better than we, carry on the striving toward the goal of understanding and using the uni-
verse, climbing to heights we ourselves could never aspire to“ (Asimov, Isaac. The Machine and the
Robot. In: Science Fiction: Contemporary Mythology (hrsg. v. Patricia Warrick, M. Greenberg und J.
Olander). New York, 1978, S. 253). Diese Erscheinungsform der „neuen Romantik“ entspricht der
Idee davon, dass das Subjekt den Maschinen Fähigkeiten gibt, die seine eigenen überschreitet (zum
Thema der Korrelation von Mensch und Maschine siehe Bronowski, Jacob. The Identity of Man.

Teil III   David E. Nye und das Konzept der von Menschenhand geschaffenen Landschaften

140

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Beide inszenieren eine Konfrontation mit den Grenzen menschlicher Macht und Autono-

New York: Prometheus Books, 2002; Wooldridge, Dean E. Mechanical Man: Physical Basis of Intelli-
gent Life. McGraw-Hill Education, 1968).
Der Schriftsteller William F. Gibson hat das Werk Newromancer geschrieben, in dem die oben ge-
nannten Probleme berührt werden. Heuser spricht den Werken im Cyberpunk-Genre einen hohen
Stellenwert hinsichtlich der Frage der Bewunderung und des Ergreifens der Einbildungskraft des
Zuschauers zu und schlägt die Kombination des Mathematisch- (die Darstellung von „vastness“ und
„infinity“), des Dynamisch- (Chaos, die außer Kontrolle geratene Situation) und des Technisch-Er-
habenen vor (Heuser, S. Virtual Geographies: Cyberpunk at the Intersection of the Postmodern and
Science Fiction. Amsterdam-New York: Rodopi, 2003). Der Neologismus „Cyberspace“ geht auf Gib-
son zurück. Er behauptet, dass dieser Terminus das Vorbild für die alternative Realität in der Literatur,
die Darstellung der neuen erfundenen Landschaft ist. Schon früher versuchten die Künstler der Epoche
der Romantik, das Fremde darzustellen. Gute Beispiele sind die Werke von Caspar David Friedrich
(1774–1840), insbesondere Der Mönch am Meer (1808–1810), die Ruinenbilder und vor allem Das
Eismeer/Die gescheiterte Hoffnung (1823–1824), wo aus einem Nebelschleier die Umrisse der „anderen“
Welt hervortreten, die man sehen kann, wenn man die hiesige Realität zerbricht. Nach Adorno stellt die
Romantik als fantastische Kunst das Nichtexistierende wie etwas Existierendes dar; diese Bilder seien
Modifikationen der empirischen Welt, dank derer das Fantastische wie auch das Empirische behandelt
wird.
In seiner kritischen Übersicht berührt der Forscher Lance Olsen das Phänomen der Virtualität in Zu-
sammenhang mit dem Cyberpunk und unterstreicht ihre erhabenen Komponenten. Er behauptet, dass
W. Gibson die traditionellen Grenzen zwischen Religion und Technologie zwecks Schaffung einer mys-
teriösen Aura um die Maschinen durchbreche. Als Ergebnis entstehe das Kybernetisch-Erhabene. Olsen
zitiert die Behauptung Burkes im Hinblick auf die Definition der Unendlichkeit, die Olsen zufolge nicht
rational und klar sein kann. Als Argument für das Technisch-Erhabene führt er die Idee von Burke
über die Affekte der Unbestimmtheit und des Doppelsinns an. Er nennt Newromancer von Gibson die
Repräsentation solcher Affekte, die Darstellung des Wissens, das den „Sterblichen“ nicht zugänglich
ist. Dieses literarische Werk kann man gemäß der Logik Olsens als verkörperte Vorstellung des Er-
habenen, das wegen der Spezifik des Genres „kybernetisch“ genannt wird, bezeichnen. Die Men-
schen, die sich in der fantastischen Welt befinden, könnten diese als Ganzes begreifen, obwohl sie
über unvollständige Angaben verfügten. Hier ergibt sich das wichtigste Problem der Wahrnehmung
der Welt. Die Menschen können nicht, wie es Gibson beschrieben hat, an der Wahrnehmung der
objektiven Realität teilnehmen, was Olsen unterstreicht. Sie können nicht das ganze Bild von sich
selbst oder der Welt erschaffen und nehmen die subjektive Perzeption, so Olsen, als für sie einzig
mögliche wahr. Science-Fiction beeinflusst durch Metaphern die Einbildungskraft und die Fantasie,
benutzt für die Schaffung des Sujets die dank der Fantasie entstandenen Bilder und berührt die
wichtigsten philosophischen Fragen. Das aber macht sie meines Erachtens zu deren allegorischer
Abbildung.
Wie wir am Beispiel der gegenwärtigen philosophischen Konzepte erkennen konnten, wird ein Be-
zug zwischen Science-Fiction und Philosophie immer öfter hergestellt. Dabei scheint gerade das Er-
habene als ausschlaggebendes Bindeglied. Das Problem der Vernunft, „the mechanics of the mind“
(Frelik, Pawel. Mind-reading – science fiction and neurosciences. In: Science and American literature
in the 20th and 21th centuries (hrsg. v. Claire Maniez, Ronan Ludot-Vlasak und Frédéric Dumas).
Newcastle: Cambridge Scholars Publishing, 2012, S. 104), ist schon seit langem nicht mehr die Prä-
rogative der wissenschaftlichen Forschungen, sondern auch ein Bestandteil der Science-Fiction, de-
ren Sujets man aus der futurologischen Sicht betrachten kann. Nach Meinung Freliks ist eines der
Probleme in den Cyberpunk-Novellen die Betrachtung der „fundamental questions about con-
sciousness and the brain“ sowie die Suche nach der Ich-Identität, was als Nachweis der Wahrneh-
mung der Ideen des Postmodernismus gelten kann. Damit ist die Aktualisierung der kognitiven
Diskurse in den Werken gemeint, deren Autoren „various modes of perceiving and mediating reality
and how that perception articulates itself in language“ (ebd., S. 111) vorschlagen. In den Science-
Fiction-Novellen werden oft die klassischen Sujets überdacht oder in der hypertrophen Form der
historischen Ereignisse dargestellt. So wird z. B. das Experiment der Atombombenexplosion von
1945, das ich oben im Kontext der Überlegungen Nyes betrachtet habe, in die Oper Doctor Atomic

2 Künstliche Natur und künstliche Intelligenz

141

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


mie, beide sind mit der Last des Unbekannten befrachtet. Und doch operieren sie in un-
terschiedlichen Größenordnungen, werfen unterschiedliche Fragen auf, spielen unter-
schiedliche Konflikte durch und richten sich an unterschiedlichen Ästhetiken aus. Das Er-
habene denkt das Unbekannte als Überschuß; das Unheimliche stellt das Bekannte in ver-
fremdeter Form dar. Beide lösen für das Individuum Krisen aus: Das Erhabene erscheint
und wird aufgelöst als epistemologische Krise in Bezug auf die Grenzen menschlichen
Wissens; das Unheimliche erzeugt eine existentielle Krise, in deren Zentrum die unbe-
greifliche Interiorität des Selbst steht. Das Unheimliche beschäftigt sich mit der Unent-
scheidbarkeit, mit den durchlässigen Grenzen zwischen menschlich und unmenschlich,390

organisch und unorganisch.391

Hier analysiert Bukatman die Affekte eines Menschen, der die Grenzen seiner Macht
begreift. Der Spezialist schafft die Mechanismen, die uns helfen, in der veränderli-
chen Umwelt zu existieren, aber ist es möglich, die vollständige Kontrolle über sie zu
haben? Leo Marx nennt solche Behauptungen „the quintessential fantasy of a techno-
cratic paradise“.392

Die Überlegungen Bukatmans knüpfen an die Annahmen Burkes und die Frage
nach dem Schrecken und der Begeisterung als den Quellen des erhabenen Zustandes
an. Er findet bemerkenswert, wie in mehreren Filmen die Faszination angesichts
künstlich hergestellter Lebewesen entsteht. Bukatman wendet sich nicht zufällig dem
Science-Fiction-Genre zu, da er als dessen Grundzug die Überwindung der Ein-
schränkungen sieht, die auch für das Erhabene charakteristisch ist. Zusammenfassen
lässt sich dies in der Feststellung, dass sie im Rahmen dieses Konzepts übereinstim-
mende Elemente der Weltanschauung sind. Das Unbehagen gegenüber der Natur

(2005) von John Adams übertragen, wo erneut die Frage nach „a heightened awareness of human
potential“ gestellt wird (Mathieu Duplay. John Adams’s Doctor Atomic: poetry and the technologies of
terror. In: Science and American literature in the 20th and 21th centuries (hrsg. v. Claire Maniez,
Ronan Ludot-Vlasak und Frédéric Dumas). Newcastle: Cambridge Scholars Publishing, 2012,
S. 129–145).
Der Begriff Cyberspace hat sich so längst etabliert: „Cyberspace moved most definitively from a
science fiction neologism to a legitimate name for communications technology with the US Judicia-
ry’s Communications Decency Art decisions’ ‘finding of Facts’ section. In it, the district judges de-
lineated the differences between the various ‘areas’ within cyberspace […]. Cyberspace still remains
part science fiction, not only because the high-tech visions of Gibson’s Matrix, and later Neal Ste-
phenson’s metaverse, have not yet been realized (and they never will), but also because cyberspace
mixes science and fiction. Cyberspace is a hallucinatory space that is always in the process of be-
coming“ (Hui Kyong Chun, Wendy. Orienting Orientalism, or How to Map Cyberspace. In: Global
Visual Cultures: an anthology (hrsg. v. Zoya Kosur). Oxford: Wiley-Blackwell 2011, S. 244). Der Be-
hauptung Tabbis zufolge deuten die Cyberpunktexte klar darauf hin, dass deren Autoren die Ideen
von Lyotard wahrgenommen haben, da in ihnen in hyperbolischen Formen die diskursive Wechsel-
wirkung des geschlossenen Systems dargestellt ist und darin das Erhabene als technisch und kyber-
netisch wahrgenommen wird. „One could hardly find contemporary occasion for the sublime than
the excessive production of technology itself. Its crisscrossing networks of computers, transportation
systems, and communications media, successors to the omnipotent ‘nature’ of nineteenth-century
romanticism, have come to represent a magnitude that once attracts and repels the imagination“
(Tabbi, Postmodern sublime, S. 16). Dabei sei Cyberpunk nicht nur die Widerspiegelung des „cultu-
ral narcissism“ und der „hegemony of the machine“, sondern in einem größeren Ausmaß zudem die
Reaktion auf die Krise der Repräsentation (ebd., S. 213).

390 Hier lässt sich erneut an die Idee von Kant über den Gesang der künstlichen Nachtigall erinnern.
391 Bukatman, Ungehorsame Maschinen, S. 156.
392 Marx, The idea of „Technology“ and postmodern pessimism. In: Does technology drive history, S. 252.

Teil III   David E. Nye und das Konzept der von Menschenhand geschaffenen Landschaften

142

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


wird durch den Schrecken vor dem Künstlichen ersetzt. Damit zeigt sich eine neue
Form der Entfremdung, der Konflikt zwischen dem Ich und Nicht-Ich. Oben wurde
bei der Analyse des Ich und der Natur auf die Begrenzungen der menschlichen Wahr-
nehmung eingegangen. Hier geht es nun um die Entfremdung von der Natur zweiter
Ordnung, der künstlich geschaffenen, ob es nun industrielle Landschaften oder die
virtuelle Welten sind.

Nach Bukatman trägt die Wiederherstellung des Lebens in der Literatur oder in
den Filmen die erhabenen Elemente in sich, da in ihnen eine Frage gestellt wird, de-
ren Antwort man nicht wissen sollte. Er erinnert daran, dass Doktor Frankenstein der
„moderne Prometheus“ genannt wird. In solchen Geschichten sei die Rede von der
Macht, die blendet und reizt. Hier wird das Erhabene erneut im Kontext der Grenzen
menschlicher Macht dargestellt.

Obgleich von der Menschheit geschaffen, stellte die Technik eine majestätische und schre-
ckenerregende Macht dar, welche die jedes Individuums übertraf – nicht nur in ihrer Leis-
tung, sondern bereits in ihrer bloßen Konzeption und Ausführung (da dies letztendlich
menschliche Produkte sind, wird der Mensch natürlich um so stärker erhöht – doch die
schreckenerregende Vorstellung einer amoklaufenden Technik ist immer gegenwärtig).393

Leo Marx spricht davon, dass „nowhere is the ill-defined feeling for ‘nature’ more in-
fluential than in the realm of imaginative expression“.394 Gerade deswegen habe ich
das Phänomen der Einbildungskraft (in Zusammenhang mit der Fantasie) im Kon-
text der Darstellung der Natur und der Erkenntnis der Realität analysiert. Das Subjekt
versucht, sein eigenes Ich wiederherzustellen, das Dank der Technologien, wie es
glaubt, unerschütterlich und ewig sein könnte. Und gleichzeitig ängstigen es die Aus-
sichten, von dieser zweiten Natur verdrängt zu werden. Dadurch wird gegenwärtig
die Einbildungskraft angetrieben, denn auch Kant hatte behauptet, dass die Gefühle
des Schreckens und des Erstaunens unseren Geist zur Tätigkeit erwecken.

Die Dichotomie des Ich und Nicht-Ich nennt Skott Bukatman die romantische
Abbildung des Doppelgängers, der dunklen Widerspiegelung des eigenen Seins:

So wie das Erhabene das Unheimliche als sein vertrauteres Double hat, so besitzt auch das
technisch Erhabene395 einen Gegenpart im technisch Unheimlichen. Der Doppelgänger
gehört in den Bereich des Unheimlichen, aber der Automat gehört zum technisch Un-
heimlichen – genauer gesagt zum mechanisch Unheimlichen.396

Er macht eine aufschlussreiche Bemerkung, wenn er sagt, dass das Erhabene „mit
dem Gigantischen alliiert“.397 In diesem Kontext wird eine Parallele mit dem Phäno-
men des Riesigen398 als Widerspiegelung des Unendlichen gezogen. Artemidorus
schrieb im Traumbuch davon, dass die Übermaße, also die die normalen Parameter
übersteigende Schönheit, Kraft oder Schlankheit, als Hässlichkeit erscheinen oder den

393 Bukatman, Ungehorsame Maschinen, S. 157–158.
394 Marx, The Machine in the Garden, S. 5–6.
395 Zu diesem Thema siehe auch Bartels, Über das Technisch-Erhabene, S. 295.
396 Bukatman, Ungehorsame Maschinen, S. 161.
397 Ebd., S. 162.
398 Zu diesem Thema siehe auch Stewart, Susan. On Longing. Narratives of the Miniature, the Gigantic,

the Souvenir, the Collection. Durham: Duke University Press, 1993.

2 Künstliche Natur und künstliche Intelligenz

143

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Tod bedeuten, wenn man diese Übermaße im Traum sieht. Weiter spricht der Schrift-
steller und Anhänger des Stoizismus davon, dass die antiken literarischen Denkmäler
die Gespenster der Toten im Vergleich zu den normalen Proportionen stets als auffal-
lend groß darstellen. Diese Symbolik verweist darauf, dass die Übersteigung der
Grenzen des Denkbaren den Geist zur Idee der eigenen Begrenztheit führt. Die unbe-
greiflichen und außerhalb der eigenen Grenzen liegenden Phänomene bedeuten für
die Vernunft, die sie nicht akzeptieren kann, den zeitlichen Tod. Um wieder lebendig
zu werden, strebt der Geist zu diesen Grenzen und nach außen, indem er durch den
Selbsterhaltungstrieb, das Erhabene angetrieben wird. Das Objekt wiederum, da es
gegenüber dem menschlichen Willen autonom ist, wird im Bewusstsein seine eigenen
Möglichkeiten übersteigen, da man die Reihenfolge seiner Aktionen nicht vorhersa-
gen kann, was aus dem Beispiel der nichttrivialen Maschinen bei Foerster folgt. Ar-
temidorus macht deutlich, dass etwas die Menschenkraft Übersteigendes auf der Ebe-
ne des Unbewussten als Erdrückendes, Überirdisches und Bedrohliches wahrgenom-
men wird. Was aber macht die Maschine ungehorsam und dadurch erschreckend?
Nach Bukatman wird diese Angst durch die Möglichkeit hervorgerufen, das die Ma-
schine den „Funken des Lebens“ erhalten und so zur Selbständigkeit gelangen könnte.
Wir haben Angst vor den Erscheinungsformen einer Vernunft, die unsere eigene
übersteigen.399

In der Science-Fiction- und der schönen Literatur der Postmoderne erhält das Er-
habene eine neue Interpretation. Trat es ursprünglich als rhetorische Figur aus dem
Text heraus, kehrt es nun als Gesetzgeber des Genres in den Text zurück. Wichtig
sind hier daher nicht zuletzt die Schöpfer solcher gefährlichen Automaten, über die
Bukatman Folgendes sagt:

Die stereotypischen verrückten Wissenschaftler sind erhaben oder wagen sich zumindest
in das Territorium des Erhabenen vor. Alchemie oder Hexerei ist am Werk: irgendeine Art
von Überschreitung der Gesetze von Mensch und Materie.400

Bukatman beschreibt die grotesken Formen, die diese Schöpfer in der Literatur an-
nehmen. Dabei unterscheiden sich die Methoden im realen Leben nicht stark von den
in den Geschichten beschriebenen – die ethischen Grenzen werden immer mehr ver-
schoben, wenn der Mensch versucht, die Schranken seines eigenen Wissens zu durch-
brechen. In der Tradition der Antike war der Olymp das Symbol der Unsterblichkeit
und der unbegrenzten Macht. Damit sollte deutlich gemacht werden, dass der
Mensch es nicht wagen durfte, seinen eigenen Bereich – die Grenzen des eigenen

399 Dieses Problem wird im Kontext der künstlichen Intelligenz erforscht. In Science Fiction and Philo-
sophy: From Time Travel to Superintelligence ist die Rede davon, dass dann, wenn die Leute eine
künstliche Intelligenz schaffen, es sein könne, dass diese sich in Zukunft selbst reproduziert und viel
mächtiger als die menschliche Intelligenz wird. Die Lebewesen, die die Superintelligenz besitzen,
könnten über die Moral nachdenken und herausfinden, dass sie sich auf einer höheren evolutionä-
ren Stufe befinden als wir, womit wir keine Macht mehr hätten. Schneider fordert, dass solche ethi-
schen Probleme bei der Programmierung berücksichtigt werden müssen (Science Fiction and Philo-
sophy: From Time Travel to Superintelligence (hrsg. v. Susan Schneider). Oxford: Wiley-Blackwell,
2009, S. 11).

400 Bukatman, Ungehorsame Maschinen, S. 159.

Teil III   David E. Nye und das Konzept der von Menschenhand geschaffenen Landschaften

144

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Wissens – zu übersteigen; das ihm Verbotene war nur für die Götter erreichbar. In der
Bibel ist vom Baum der Erkenntnis die Rede; an ihm wird aufgezeigt, dass es den Tod,
das Leiden in der Hölle bedeutet, wenn man den Vertrag bricht und in den Bereich
des Verbotenen eintritt.

Die Versuche, das Unendliche darzustellen, ruft Monster hervor. Nach Korzybski
versucht der Rezipient, eine „Karte“ herzustellen, also eine adäquate Abbildung der
Realität zu schaffen, aber weil „die Worte nicht sind, was sie beschreiben“, kann der
Mensch nur die Vorstellung, seine Fantasie und Einbildungskraft einsetzen. Die Ver-
suche, die Welt zu entzaubern – Bukatman spricht hier von dem Phänomen der Al-
chemie und der Magie –, bleibt somit erfolglos, und der verrückte Doktor Franken-
stein schafft nur ein erschreckendes Ebenbild der Realität. In den literarischen Wer-
ken symbolisieren solche Transformationen den Verlust des Rechts des Menschen auf
Selbstidentifizierung und die Überlegenheit der Natur. Donna Haraway entschlüsselt
den Begriff „Monster“ als Metapher:

Monster verbindet mehr als nur die gemeinsame etymologische Abstammung mit dem
Verb ‚demonstrieren‘; Monster zeigen etwas […]. Aus der Perspektive einer auf Mutation,
Metamorphose und Diaspora basierenden Ontologie ist die Wiederherstellung eines ur-
sprünglichen, geheiligten Bildnisses nichts als ein schlechter Witz.401

Das Erhabene und der Terror

Die Überlegungen Bukatmans über die gewaltsame Umgestaltung der Realität und
der Grenzen des menschlichen Wissens lassen sich weiterentwickeln. Die von mir
vorgeschlagene Hypothese einer doppelte Beschreibung des Erhabenen als Vor-/
Darstellung und Gewalt wird in der gegenwärtigen Philosophie aus einem anderen
Blickwinkel betrachtet. Hier ist die Rede vom Terror als Gefühl in der klassischen Äs-
thetik einerseits und als Reflexion über die gewaltsamen Veränderungen der Wirk-
lichkeit andererseits. Torsten Hoffmann fragt zu Recht: „[W]arum kann der Mensch
von seiner eigenen Ohnmacht angesichts des Übermächtigen oder Unbegreiflichen
fasziniert sein?“402 Überlegungen zum Terror kommen dabei auf die Tradition der
Vergleichung des Schönen und des Hässlichen403 im Rahmen der Lehre über das Er-

2.2

401 Haraway, D. Die Biopolitik postmoderner Körper: Konstitutionen des Selbst im Diskurs des Immunsys-
tems. In: Die Neuerfindung der Natur: Primaten, Cyborgs und Frauen (hrsg. v. Carmen Hammer und
Immanuel Stieß). Frankfurt a. M./New York: Campus Verlag, 1995, S. 194–195.

402 Hoffmann Torsten. Konfigurationen des Erhabenen. Zur Produktivität einer ästhetischen Kategorie in
der Literatur des ausgehenden 20. Jahrhunderts (Handke, Ransmayr, Schrott, Strauß). Berlin: Walter
de Gruyter, 2006, S. 63–64.

403 Er gibt eine Theorie, der zufolge dieses Phänomen nicht dem Hässlichen, sondern dem Schönen
ähnlich ist. Die Dichotomie des Schönen und des Erhabenen wird oft als die Unterscheidung des
Männlichen und des Weiblichen verstanden. Nach der Behauptung von Barbara Claire Freeman hat
schon Burke den Unterschied zwischen dem Schönen und dem Erhabenen im Kontext des Weibli-
chen und des Männlichen definiert: „Burke’s distinction between the sublime and the beautiful rests
upon an understanding of sexual difference in which the ‘masculine’ passions of self-preservation,
which stem from ideas of terror, pain, and danger, are linked to the sublime, while the ‘feminine’
emotions of sympathy, tenderness, affection, and imitation are preserve of the beautiful“ (Freeman,

2 Künstliche Natur und künstliche Intelligenz

145

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


habene zurück. Nach den Behauptungen von John Dennis und S. H. Monk geht diese
Idee auf Pseudo-Longinos zurück.404 In den Werken, in denen der Terror dargestellt
wird, finden sich häufig solche Begriffe wie „Todesfurcht“ und „Raserei“. Nach Gior-
gio Vasari ist es, um einen ästhetischen Genuss hervorzurufen, erforderlich, „dem
Zuschauer die mimetische Darstellung der entsetzlichen Spektakel“ zu bieten, d. h.
eine Darstellung der Ereignisse, deren katastrophale Folgen für alle offensichtlich
sind, z. B. ein Erdbeben, ein Sturm etc.405 Der Schlüsselbegriff ist hier mimesis, denn

Barbara Claire. The Feminine Sublime: Gender and Excess in Women’s Fiction. University of Califor-
nia Press, 1995, S. 48). Freeman sieht einen Widerspruch in Burkes Interpretation des weiblichen
Körpers als Personifizierung der Schönheit, da sie Anzeichen des Erhabenen in seiner Beschreibung
findet: „Here the feminine body, supposedly the symbol of the beautiful, instead produces the effect
of the sublime. Rather than securing boundaries and limits, its very ‘smoothness’, ‘softness’, and ‘va-
riety’ instill ‘unsteadiness’: this body does not provide a site where distinctions can be fixed but ra-
ther represents the point at which they come apart, and the observer, seeking a resting place, ‘slides
giddily’. The absence of a fixed point of view or visual focus produces disorientation; unlike the ma-
le, the beautiful female body defeats our expectation of a center and instead becomes the occasion of
a giddiness, or vertigo. Vertigo, of course, is a typically sublime feeling connected with the falling
away of ground or center; it is what we feel when an abyss opens up before us. It is important to
emphasize that feminine sexual difference, which provides the foundation for the distinction be-
tween the sublime and the beautiful, here becomes the figure for that distinction’s instability, elicit-
ing a moment of textual dizziness in which the beautiful takes on the characteristics of the sublime“
(ebd., S. 50).
Eine widersprüchliche These über die weibliche Natur dieses Zustandes kann man auch im Text
Beobachtungen über das Gefühl des Schönen und Erhabenen von Kant finden, wo der Versuch, die
Idee der Dualität dieses Phänomens aufzuzeigen, im Grunde zur Aufteilung der Natur als solcher
führt. Solche Personifizierungen der Natur im Gendersinne ist für die chinesische Tradition der Be-
stimmung der Zirkulation der Yin-Yang-Energie charakteristisch. Aber die strukturelle Allegorie
der Aufteilung des Erhabenen und des Schönen liegt nicht in der Antinomie des Männlichen und
des Weiblichen, so Freeman, sondern in der „political order itself “: „The passage [Burkes Bemer-
kungen zu Marie-Antoinette] acquires rhetorical force through the contrast between an active,
boundless, and masculine sexual energy and the harmonious social order upon which it is unleas-
hed“. Dazu ist anzumerken, dass Burke die Französische Revolution als Zeichen für das Vergehen
des Abendlandes, den Übergang zum Zeitalter des Pragmatismus und den Verlust des wahren Schö-
nen wahrgenommen hat. Solch ein Konservatismus wurde kritisch betrachtet, z. B. von Mary Wolls-
tonecraft, Thomas Payne und anderen. In unserem Zusammenhang spricht nun das angegebene Zi-
tat davon, dass das Phänomen des Erhabenen das Chaos personifiziert und das Schöne die Verkör-
perung der Harmonie ist. Aber diese Behauptung wird durch die Theorie der Fraktale in Frage ge-
stellt. Freeman behauptet, dass „the female sublime itself eludes or strains fixed representation and
disturbs male identity, the imagery of men’s poetic texts provides ample evidence of its gender“
(ebd.). Aber auf welche Weise kann daraus folgen, dass das Erhabene „weibliche“ Charakteristika in
sich trägt? Und ist es überhaupt angemessen, in diesem Kontext von Genderunterschieden zu spre-
chen? Slade behauptet, dass „a feminist sublime will inflect the sentiment toward the sexual diffe-
rence […] a source and site of sublime affect“ (Slade, Lyotard, Beckett, Duras, and the Postmodern
Sublime, S. 92). Dabei führt er als Argument die Überlegung Lyotards – „irremediable different of
gender“ (Lyotard, The Inhuman, S. 22) – an. Er behauptet, dass „the sublime and sexual difference
combine as partners in a critical, philosophical project of bearing witness to their differend. The vio-
lence of a different, especially that yields sublime affect requires a witness“ (ebd., S. 92).

404 Siehe Langdon, Helen. The Demosthenes of painting. Salvador Rosa. In: Translations of the sublime:
the early modern reception and dissemination of Longinus’ Peri hupsous in rhetoric, the visual arts,
architecture and the theatre (hrsg. v. C. van Eck, S. Bussels, M. Delbeke und J. Pieters). Leiden/
Boston: Brill, 2012, S. 184.

405 Zitiert nach Gründler, Hana. Vasari und das Erhabene. In: Translations of the sublime, S. 83–84.

Teil III   David E. Nye und das Konzept der von Menschenhand geschaffenen Landschaften

146

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


gerade die unmittelbare Nachahmung der Natur „erhebt“ den Rezipienten. Meines
Erachtens führt es indes nur zur Technokatharisis. Solch ein Abbild des Lebens ist das
Wesen des Rituals oder des Theateraktes. Mimesis steht in der unmittelbaren Bezie-
hung mit der Katharsis, mit dem Hineinleben des Schauspielers und dem Mitgefühl
des Beobachters. Diese Mimesis ist für solche Technologien charakteristisch, durch
die man versucht, die Natur künstlich zu wiederholen. Dazu gehören z. B. die Instal-
lationen von Olafur Elliasson im Rahmen des Weather Projekt (2003–2004), bei de-
nen er den Sonnenuntergang inszeniert hat, oder sein The New York City Waterfall
(2008). Aber diese Künstlichkeit – wie auch die Raketen, Wolkenkratzer etc., die As-
soziationen mit Vulkanen oder Bergen auslösen – führt nur zur Technokatharsis oder
zum Pseudo-Erhabenen. Aus meiner Sicht geht dieses Streben nach der Darstellung
auf die Riten und Mysterien zurück.

Gadamer sieht den Zusammenhang der rituellen Feste mit den erhebenden Emo-
tionen406 darin, dass das Wesen eines Festes im Übergang von der Vielheit zur Allein-
heit liegt, d. h. von der Vereinzelung zur Einigkeit im Name des „feierlichen“ Zieles,
das außerhalb der Zeit existiert. Aber da geht es nur um die Exaltiertheit, die mit der
Zeit erlischt. Insofern bedeutet diese Reinigung nichts als die Katharsis.

Naturphänomene, auch wenn sie nicht zu sehen sind, können trotzdem vorge-
stellt werden. Gerade hier findet sich die Besonderheit der künstlerischen Begabung.
Viele Künstler haben versucht, das Unaussprechliche darzustellen, entweder die fan-
tastischen Bilder oder die flüchtigen Eindrücke. Die Frage nach der Dynamik, die ich
bereits analysiert habe, ist das Schlüsselthema der Futuristen. Hier wird erneut, wie
schon bei Pseudo-Longinos, Burke und Jean Paul, die Frage nach der Dauer gestellt.
Das Gefühl des Schreckens wird in den Werken, die den Terror darstellen,407 ver-
schlüsselt. Burke spricht von dem unmittelbaren Zusammenhang des Terrors und des
Erhabenen:

Wenn der Schmerz keine eigentliche Heftigkeit erreicht und der Schrecken nicht den un-
mittelbaren Untergang der Person vor Augen hat, – so sind diese Regungen […] fähig,

406 Gadamer, Über die Festlichkeit des Theaters, S. 297.
407 Hier lässt sich an das Schaffen von Marguerite Duras erinnern und ihre Repräsentation des Schre-

ckens (Terror) in den historischen und verletzenden Ereignissen. Freeman betont die Bedeutung des
„distorted image“ der Frauen am Beispiel der Geschichte Frankreichs, als diese „furies of hell“ ge-
nannt wurden und ihnen eine „perverted sublimity“ (Freeman, The Feminine Sublime, S. 54–55) zu-
gesprochen wurde, was man mit der oben analysierten Idee von Eco über das Hässliche vergleichen
kann. Dadurch wird das Zeichen der Opferbereitschaft offensichtlich. Dies aber ist für das Erhabene
als die Konzentration auf das „Ich“ nicht charakteristisch, weil dadurch nur die falsche Idee über die
Ultimität und nicht das Ich selbst zurückgestellt wird. Das Erhabene kann nur auf sich selbst bzw.
auf das selbstbewusste Subjekt ausgerichtet werden. Und die Dichotomie „Ich – Welt“ verliert in
diesem Kontext den Sinn, wenn als Quelle dieses Zustandes das andere Subjekt wahrgenommen
wird. Das Paradox des Erhabenen besteht in der Ausschließung des Menschen aus dem Blickfeld.
Man kann von der doppelten Natur der Neigung sprechen – des eigenen Seins und des Anderen
(der Welt).Von dem Irrtum bei der Substitution von Konzepten sprach auch Jean Baudrillard in
Pataphysik (2002). Der Schluss auf ein System, in diesem Kontext auf ein weibliches, verurteilt es
entweder zur Benachteiligung oder zum lächerlichen Triumph. Man muss Baudrillard zufolge die
Struktur als solche aufgeben. Das führt zu der Unmöglichkeit der innerlichen Fixierung und der Be-
freiung der Gedanken, dem Aufgeben der Grenzen, was das wahre Erhabene hervorruft.

2 Künstliche Natur und künstliche Intelligenz

147

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Frohsein hervorzubringen: nicht Vergnügen, aber eine Art vom frohem Schrecken, eine
Art Ruhe mit einem Beigeschmack von Schrecken […]. Sein Objekt ist das Erhabene […].
Eine Art von Schrecken oder Schmerz ist immer die Ursache des Erhabenen.408

Auch Kant sprach von der erhabenen Darstellung des Krieges:
Selbst der Krieg, wenn er mit Ordnung und Heiligachtung der bürgerlichen Rechte ge-
führt wird, hat etwas Erhabenes an sich, und macht zugleich die Denkungsart des Volks,
welches ihn auf diese Art führt, nur um desto erhabener, je mehreren Gefahren es ausge-
setzt war, und sich mutig darunter hat behaupten können.409

Diese Sakralisierung ist, wie es scheint, die Entwicklung der Idee des Aristoteles über
die Katharsis, die Reaktion auf die mimetische Darstellung der Realität, die eine ritu-
elle Bedeutung hat. Das Verschwinden des Bildes eines Menschen bedeutet hier die
Nachahmung des eigenen Seins, eine Handlung, die auch erforderlich ist, wenn man
sich in den jeweiligen Charakter versetzt, das Sein auf den Anderen überträgt. Im Fall
des Erhabenen findet somit die Selbstverneinung als Akt der Selbstaufopferung statt,
die paradoxerweise das Selbst nur stärkt.

Die gegenwärtige Idee des Terrors im Kontext des Erhabenen ist nur die Übertra-
gung der Idee der Mimesis in die Realität – durch die Schaffung der künstlichen
Landschaften und die darauffolgende Anschauung derselben. Der Terror bedeutet
hier die Vernichtung des Natürlichen und der Ausfall des Menschen. Die Sakralisie-
rung des Künstlichen, dessen Gewährung der Merkmale des Unheimlichen und da-
durch Erschreckenden, deutet auf die Versuche der Selbstidentifizierung mit dem An-
deren und der Kontrolle über ihn hin. Die Frage nach Mitleid kann in diesem Fall
mangels der Möglichkeit der Selbstidentifizierung mit dem Künstlichen nicht gestellt
werden. Es bleibt nur die zweite Komponente der Katharsis – die Angst. Die Schaf-
fung solcher künstlichen Objekte hat zum Ziel, den Anreiz beim Zuschauer hervorzu-
rufen, wenn die Rede von den Installationen ist. Das Ergebnis eines solchen Geflech-
tes der Interessiertheit und der Angst nenne ich Technokatharsis – Kunst für die
Künstlichkeit, Beängstigung für den Nervenkitzel.410

408 Burke, Philosophische Untersuchung, S. 176. Terrence Des Pres nennt bei der Analyse der Lehre Bur-
kes den Terror „secret heart of the sublime“ (Des Pres, Terrence. Terror and the sublime. In: Human
Rights Quarterly 5, No. 2 (May, 1983), S. 135–146, hier S. 135). Er zitiert auch Longinos’ Beschrei-
bung der in der Schlacht gefallenen Soldaten und meint: „[I]f we can further agree that terror is that
which diminishes, mutilates and dissolves the human image, then terror is an element in the subli-
me as Longinos illustrates it“ (ebd., S. 137). Er nennt es „die erhabene Darstellung der schrecklichen
Ereignisse“. Des Pres weist auf die Veränderung in der Beschreibung von Pseudo-Longinos und
Burke hin und erkennt einen Übergang von der naiven Deutung des Erhabenen zu dem eine solche
Naivität entbehrenden „dämonischen“ Erhabenen. Das Erhabene ist Burke zufolge die Manifestati-
on der Macht, die Bedrohung des physischen Schmerzes. Des Pres weist darauf hin, dass Kant die
Überlegungen Burkes zum Terror wahrgenommen hat, wenn er die Naturkräfte „dämonische“
nennt, die Macht, die unsere mehrmals übersteigt. Der Terror ist hier durch den gewaltigen Riss der
Grenzen auf sich selbst gerichtet. Des Pres schlägt das Verschwinden des Bildes eines Menschen als
die Schlüsselidee der Darstellung des Terrors vor. Gleichzeitig gebe es eine „mentale Bewegung“, den
Empfang der Kraft des Terrors als Sakrament und das Erlangen der inneren Kraft.

409 Kant, KdU § 28.
410 Um auf die Frage nach dem Terror zurückzukommen, muss die Konferenz der Midwest Modern

Language Association (2010) in den USA erwähnt werden, die der „Ästhetik der Widerlichkeit“ ge-

Teil III   David E. Nye und das Konzept der von Menschenhand geschaffenen Landschaften

148

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Hier muss erneut die These Burkes über die Distanz bei der Betrachtung der ver-
letzenden Ereignisse aufgegriffen werden. Von großem Interesse sind in diesem Zu-
sammenhang die Überlegungen Baudrillards über die Hyperrealität. In Simulacra and
Simulation ist von der eingebildeten Gefahr der Vernichtung die Rede. Dies lässt sich
nur teilweise mit Burkes Annahmen einer Abwesenheit der sichtbaren Gefahr bei der
Wahrnehmung des Erhabenen in Einklang bringen. Für Baudrillard ist die Bedro-
hung eine größere Gewalt gegenüber dem Menschen als die Verstümmelung selbst:

It is not the direct threat of atomic destruction that paralyzes our lives, it is deterrence that
gives them leukemia. And this deterrence comes from that fact that even the real atomic
clash is precluded – precluded like the eventuality of the real in a system of signs. […] De-
terrence itself is the neutral, implosive violence of metastable systems or systems in involu-
tion. There is no longer a subject of deterrence, nor an adversary nor a strategy – it is a
planetary structure of the annihilation of stakes.411

Wie im Fall des ländlichen Ideals ist hier erneut von der Manipulation infolge der
Schwäche des menschlichen Willens die Rede. Die Idee der Ländlichkeit ist im Kon-
text der postindustriellen Gesellschaft kein „Ideal“ mehr, auch kein Versuch, auf
künstliche Weise die Balance der einander entgegengesetzten Elemente zu unterstrei-
chen. In ihm zeigt sich nun vielmehr das Streben, eine sentimentale Stimmung zu er-
zeugen – gleichsam auf die Tränendrüsen zu drücken. Dabei ist eines der Gefühle, die
sehr leicht zu manipulieren sind, die Nostalgie. Die Frage nach dem Ziel, auch wenn
es um den emotionellen Widerhall des Zuschauers geht, ist eine Frage der morali-
schen Wahl. Todd A. Comer und Lloyd Isaak Vayo untersuchen den Zusammenhang
von Nostalgie, Terror und der „(post)cinematic“ Form des Erhabenen; dabei er-
scheint der Terror als Verkörperung des „unpresentable“. Werden die durch die Medi-
en gesetzten Grenzen überschritten, bekommt das verletzende Ereignis den Status des
Erhabenen zugeteilt. Die Autoren nennen dies „sublime trauma“ und stellen die Fra-
ge, inwieweit man als Medienschaffender über die Tragödie 9/11 unter dem Gesichts-
punkt des Kinos urteilen kann, mit anderen Worten, ob es ethisch angemessen ist,

widmet war. Auch am Beispiel der gegenwärtigen Filmkunst stellt sich die Frage nach der Korrelati-
on des Schreckens und des Erhabenen. Auf der Konferenz basiert der Sammelband Terror and the
cinematic sublime: Essays on violence and the unpresentable in Post-9/11 films (hrsg. v. Todd A. Co-
mer und Lloyd Isaac Vayo). McFarland; Reprint Edition, 2013. Nach den Worten von Aleida Ass-
mann, die in ihrem Artikel den amerikanischen Medienwissenschaftler Richard Grusin zitiert, sind
„die Vorspiegelung und Vorwegnahme möglicher Schocks, wie eine Invasion aus dem Weltall, öko-
logische Krisen oder der plötzliche Zusammenbruch sozialer Ordnung, […] sämtlich beliebte The-
men der amerikanischen Filmindustrie“ (Assmann, Aleida. Resonanz und Einschlag. Zur Affektlogik
von Bildern im kulturellen Gedächtnis. In: Bild und Bildlichkeit (hrsg. v. Otfried Höffe) (Nova Acta
Leopoldina, Deutsche Akademie der Naturforscher Leopoldina – Nationale Akademie der Wissen-
schaften, Nr. 386, Band 113). Halle (Saale), 2012, S. 26). Grusin nennt diese Filme „Teil eines kollek-
tiven Angst-Managements“, deren Ziel der Wunsch sei, „that catastrophic events like those of 9/11
never catch us unawares, the desire to avoid the catastrophic immediacy“. Jon Bird spricht in diesem
Kontext von der „power of the virtual“ (Bird, Jon. The Mote in God´s Eye: 9/11, Then and Now. In:
Global Visual Cultures: an anthology (hrsg. v. Zoya Kosur). Oxford: Wiley-Blackwell, 2011, S. 346).
Andrew Slade behauptet, dass „the aesthetic of the sublime, as an aesthetic based in the experience
of terror and relief from terror, is a way in which the collapse of the world can begin to be thought
through“ (Slade, Lyotard, Beckett, Duras, and the Postmodern Sublime, S. 86).

411 Baudrillard, Simulacra and Simulation, S. 32–33.

2 Künstliche Natur und künstliche Intelligenz

149

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


dem Entertainmentmarkt und der Profite zuliebe auf die Gefühle der Menschen zu
spekulieren, die eine reale Tragödie überlebt haben. Das Problem kann freilich auch
aus einem anderen Blickwinkel betrachtet werden: als Voraussetzung für die Reprä-
sentation einer warnenden Botschaft, gleichsam ein visuelles Zeugnis der ethischen
Grenzen der menschlichen Tätigkeit, um diese in der Realität zu korrigieren. Hinzu
kommt die Frage nach den Grenzen der Einbildungskraft in den repräsentativen
Praktiken des Kinos. Das Erhabene ist von seinem Wesen her in höchstem Maße ki-
nematographisch, da die das Bewusstsein berührenden Bilder eine entsprechende Re-
sonanz bei den Zuschauern hervorrufen. Der Regisseur – der Schöpfer – macht sich
die entsprechenden Verfahren zunutze, um das Publikum zu schockieren. Dies
spricht noch einmal zugunsten des Vergleichs mit der Katharsis.412

Als Ergebnis des Einflusses auf die Zuschauer ist, wie am Beispiel der Katastro-
phenfilme illustriert werden kann, nur die Technokatharsis zu erkennen – die nied-
rigste Stufe der Wahrnehmung des Urbanen. Es kommt zu einer Verschiebung der
Grenzen der Repräsentation, zu einem Übergang vom Transzendenten zum Imma-
nenten, was von der gewaltsamen Verschiebung der moralischen Grenzen zeugt. Das
Erhabene ist hier die Manifestation der Gewalt, da der Wille des Individuums er-
drückt wird. Derjenige, der die Funktion der gesellschaftlichen Kontrolle auf sich
nimmt und als Folge die Elemente der Unterdrückung benutzt, wird letzten Endes als
der Ersatz für das Erhabene erscheinen, der Quelle der Begeisterung und der Furcht.
Derjenige, der versucht, den Willen des anderen zu unterdrücken, wird als absolut
substituiert. Die Idee der „politischen Einbildungskraft“ kann in diesem Sinne als die
Verkörperung des Mechanismus der Unterdrückung dargestellt werden, als die Bezie-
hung des Leitenden und des Geleiteten, „des Piloten und des Passagiers“. Das Streben,
durch die Anschauung des Unendlichen das Absolute zu begreifen, wird durch die
Idee eines Surrogats ersetzt. Es kommt zu einer Verdrehung der Moral, da auch die
objektive Wahrheit in Frage gestellt wird. In diesem Kontext erhält die Idee des Ter-
rors ihren doppelten Sinn, da er erstens die objektive Bedingung für die Auswirkung

412 Todd A. Comer und Lloyd Isaak Vayo analysieren die verschiedenen Standpunkte bei der Auslegung
dieses Phänomens und erklären die klassischen und postklassischen Interpretationen. Die erste ist
mit den ästhetischen Lehren von Kant und Burke verbunden und die zweite folgt aus dem Phäno-
men des Postmodernismus und der Ideen von Lyotard und seiner Annahme der Zerlegung als vor-
dringlichste Aufgabe. Zu Zeiten des Pseudo-Longinos, so behaupten die Autoren, war das Erhabene
eine „positive and pleasurable experience“, im Rahmen der neuen, alternativen Ästhetik wird dieses
Phänomen jedoch als „less than beautiful, other than beautiful, perhaps even ugly“ (Terror and the
cinematic sublime, S. 7) bezeichnet. Es lässt sich feststellen, dass im Laufe der Zeit die Interpretatio-
nen dieses Begriffes unablässig vom Schönen separiert wurden, obwohl Schiller von der Möglichkeit
ihrer Korrelation sprach und Moses Mendelssohn und Solger auf die Begeisterung verwiesen, die
den Prozess der Erfahrung dieses Zustandes begleitet. Ab der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts
beginnt der irreversible Prozess der Verneinung der Natur als Träger der Harmonie und der höchs-
ten Idee als Gefahr für die Existenz der Menschen. Gleichzeitig wird das Selbst der Annihilation
ausgesetzt, was zum Nihilismus und zur Frustration führt. Das ist im Wesen ein klinisches Bild der
Gesellschaft, in der wir zu existieren gezwungen sind – einer Gesellschaft geprägt von den depressi-
ven Gedanken der Leute, die, eingebettet in ihre Gebilde aus Beton und Stahl, daran verzweifeln,
ihre Furcht zu besiegen. Während die höhere, göttliche Offenbarung, die den Menschen erheben
könnte, verloren gegangen ist, weilt der Mensch in den rostigen Ruinen und empfängt das Sakra-
ment gleich einem Geschoss.

Teil III   David E. Nye und das Konzept der von Menschenhand geschaffenen Landschaften

150

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


auf die Psyche und zweitens die Quelle der Manipulation des gesellschaftlichen Be-
wusstseins ist.413

Nach Lyotard ist Burkes Vergleich des Terrors und des Todes unausweichlich.
Von großer Bedeutung ist hier aber auch die Distanz bei der Wahrnehmung, da sonst
alle Gefühle außer dem Schrecken in den Hintergrund treten und „delight“ als Sym-
bol des Erhabenen nicht möglich ist. Lyotard postuliert hier mit Burke und Solger die
ästhetische Beobachtung des Ereignisses, die keine Teilnahme zulässt. Er spricht von
der Gefahr der Absorption, die er im Kontext der kritischen Analyse der Vernichtung
der Idee betrachtet. Das führt aus seiner Sicht zum Totalitarismus des Denkens, zur
Paralogie, zur Ablehnung des Konsenses. Entsprechend hebt er die Notwendigkeit des
Pluralismus hervor. Das wird auch deutlich, wenn er unter Berufung auf Kant diesen
Zustand als „mathematische414 und dynamische Synthese“415 charakterisiert. Kant
selbst erklärt, dass das Erhabene mit dem Einbildungs- und Darstellungsvermögen
korreliert, mit der Vorstellung des Unvorstellbaren und dem Widerstand der über-
wältigenden Macht als Fähigkeit des Willens und des Wissens.

Atomwaffen und das Atomar-Erhabene

Die Idee des Terrors manifestiert sich durch die Atomwaffen, die der Mensch ent-
wickelt hat, als Atomar-Erhabenes, da in diesem Fall die Bedrohung von einer hypo-
thetischen zu einer realen gewechselt ist, die sich gleichwohl nicht umsetzen lässt.
Nye zeigt, wie die Rakete und die Bombe, diese neuen Technologien, auf verschiede-
nen Wegen von der Geschwindigkeit und der Macht gezeugt haben416 und dadurch

2.3

413 Die Idee des Terrors als notwendige Voraussetzung für die Erfahrung des Erhabenen, wie Burke es
behauptet, findet ihre Fortsetzung und Begründung in der Philosophie der Postmodernismus. Slade
erklärt, dass Kant die Zeit nicht als die zentrale Kategorie bei der Bestimmung des Erhabenen ver-
steht, aber Lyotard benutzt die These von Burke „because Burke takes very seriously the possibility
that nothing may happen, that nothing else may come about, that what has happened until now is
contingent, not necessary […]. Lyotard focuses on the historical reality that nothing further may
happen. He stops being a transcendental philosopher and becomes an empiricist“. Slade behauptet,
dass gerade „the threat that nothing further may happen is occasioned by terror“. Und diese These
erweitert das Problemfeld der Korrelation des Erhabenen und des Terrors (Slade, Lyotard, Beckett,
Duras, and the Postmodern Sublime, S. 50).

414 Lyotard, Die Analytik des Erhabenen, S. 115–139.
415 Ebd., S. 150–165.
416 Diese These wiederholt fast im Ganzen die Überlegungen T. R. Henns über die grundlegenden Prin-

zipien, welche die emotionale Reaktion des Zuschauers provozieren. Meines Erachtens wird in die-
ser Auslegung allerdings nicht mehr als die künstlerische Methode zwecks Überraschung des Publi-
kums dargestellt:„So far, then, it appears that the term ‘sublime’ is not necessarily limited to the ter-
rible, the obscure, the calm, the solemn, but may be held to cover all literature of striking beauty and
power. This may be corroborated by analyzing the response to the sublime“ (Henn, T. R. Longinus
and English criticism. Cambridge: Cambridge University Press, 1934, S. 12). Als Schlüsselbegriff lässt
sich hier das Wort „response“ herausheben, eine Art Provokation der Begeisterung auf künstliche
Weise, was auch Solger in seinem Werk Erwin beschrieben hat. Aber diese Überraschung, Begeiste-
rung und Angst sind nur die emotionale Reaktion auf die Prozesse im Bewusstsein bei der Wahr-
nehmung des Neuen und Unbekannten.

2 Künstliche Natur und künstliche Intelligenz

151

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


zu potentiellen Formen des Dynamisch-Erhabenen geworden sind. Mehr noch: Die
Atomwaffe und die Raketen sind in ihrer Gesamtheit erschreckender denn je. Die Ra-
keten mit ihren Selbststeuerungsmechanismen haben die Atombombe zur direkten
Gefahr gemacht, und jeder neue Erfolg bei den Errungenschaften der Raumfahrt be-
deutet eine sorgfältigere Beobachtung und größere Sicherheitsanfälligkeit. Dies zeigt
sich besonders in der amerikanischen Mentalität der 30er bis 60er Jahren des 20.
Jahrhunderts:

It is difficult today to recover the feelings that surrounded the first atomic test […] it was a
terrifying and irresistible force, like a hurricane or a volcano, which scientists believed
they were observing in comparative safety.417

Unsere Bedürfnisse werden immer größer, je mehr Neues wir entdecken. Wir brau-
chen mehr, wir haben keine Angst mehr vor Unwetter und Blitz, wir wissen, dass wir
von Fenstern und Blitzableitern geschützt werden. Burke sprach von der Notwendig-
keit der Anschauung von ferne, was das Erhabene in seiner Interpretation als ästheti-
sches Gefühl charakterisiert,418 aber er sprach nicht von dem einschläfernden Kom-
fort, der die Wachheit des Geistes bedroht. Dadurch könnte sich die Frage stellen,
welche Objekte man als erhaben beschreiben kann. Dies zeigt sich in dem Zitat des
amerikanischen General Groves, der behauptete, er habe nichts Schöneres als die
Atombombenexplosion gesehen. Damit verschiebt sich die Rhetorik aber aus dem äs-
thetischen in den ethischen Bereich.419 Hier kommen die Untersuchungen Peter Bür-
gers420 zur Legitimität der Gewalt als ästhetischer Akt ins Spiel. Es ergibt sich ein be-
denklicher Zusammenhang zwischen den historischen Ereignissen, die zu rechtferti-
gen seien, und den bedingt-neutralen Kunstwerken. Betrachten wir dazu die Be-
schreibung Groves’:

The effects could well be called unprecedented, magnificent, beautiful, stupendous and
terrifying. No man-made phenomenon of such tremendous power had ever occurred be-
fore. The lighting effects beggared description. The whole country was lighted by a searing
light with the intensity many times that of the midday sun. It was golden, purple, violet,
gray and blue. It lighted every peak, crevasse, and ridge of the nearby mountain range with
a clarity and beauty that cannot be described but must be seen to be imagined. It was that
beauty the great poets dream about but describe most poorly and inadequately. Thirty se-

417 Nye, American technological sublime, S. 227.
418 Was Solger auch bemerkt hatte: „Wenn du zum Beispiel auf einem kleinen Felsstücke an der Küste

ständest, und der Sturm die Wogen zu hohen Bergen mit weißbeschäumten Gipfeln auftriebe, die er
dann so gewaltsam gegen die Felsen schlüge, daß du das Beben zu fühlen glaubtest, wenn er über
dich hin schwarze Wolkenzüge triebe, die mit ihrem Donner sein Toben überschöllen, und Blitze in
die Wogen säeten, würdest du da wohl zum Gefühl des Erhabenen kommen, wenn du dich an den
Felsen anklammern müßtest, um nicht selbst mit in die allgemeine Verwirrung hinabgerissen zu
werden?“(Solger, Erwin: vier Gespräche, S. 20). Aber gleichzeitig sprach Solger von der frohen Verei-
nigung mit der Natur, z.B. bei der Beschreibung des Wasserfalls, in den man springen will, um seine
Macht völlig zu spüren.

419 Adorno spricht in seiner Ästhetischen Theorie davon, dass der Ausruf „wie schön“ die Anschauung
der Kunstwerke und nicht der Natur bedeutet. Deswegen werden auch die – von einem ethischen
Standpunkt aus – hässlichsten Ereignisse als Kunstwerke wahrgenommen und nicht als reale Bege-
benheit, bei denen das Leben der anderen Menschen gefährdet ist.

420 Bürger, P. Zur Kritik der idealistischen Ästhetik. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1983.

Teil III   David E. Nye und das Konzept der von Menschenhand geschaffenen Landschaften

152

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


conds after the explosion came first, the air blast pressing hard against the people and
things, to be followed almost immediately by the strong, sustained, awesome roar which
warned of doomsday and made us feel that we puny things were blasphemous to dare
tamper with the forces heretofore reserved to The Almighty. Words are inadequate … It
had to be witnessed to be realized.421

Wenn man sich an Postmodern Fables erinnert, wo Lyotard das Ende der Geschichte
und die Schuld der Menschheit an ihrer eigenen Vernichtung darlegt, sieht man, dass
es hier keinen Platz für Buße gibt. Lyotard lässt dem an seinem eigenen Tod schuldi-
gen Menschen keine Hoffnung. Und dadurch lässt sich die zentrale These des Post-
modernismus über die Gegenwart, die Präsenz unterstreichen – Lyotards Beschrei-
bung lässt keine Möglichkeit für später. Dies erinnert erneut an die Überlegungen
Newmans.

Oben wurde die Idee der Notwendigkeit der Anschauung von ferne erklärt. Zieht
man das Ausmaß der dank der modernen Technik möglichen Zerstörung in Betracht,
kommt Sicherheit nicht mehr in Frage, und das ist die Quelle des wahren Schreckens.
Insofern lässt sich von dem Erhabenen als katastrophal sprechen. Die Welt ist uns Ed-
mund Husserl zufolge für die Anschauung aller möglichen Praxis gegeben, aber die
Atombombe, so Nye, „had created the possibility of a ‘death-world’. The atomic bomb
undermined that sense of the world as ‘always already there’“.422 Zuerst zeigte sich ein
gewisser Schwung in der Gesellschaft, was Nye mit den Kennzeichen des Technisch-
Erhabenen verbindet, aber je mehr der Mensch zu verstehen begann, was er wirklich
getan hatte, kam die neue Rhetorik über die Harmonie auf. Hier eröffnet sich der
Konfliktraum, was Freud treffend beschrieben hat. Er war skeptisch gegenüber den
Errungenschaften der Zivilisation, und seine Sicht wird gerne als „kultureller Pessi-
mismus“ oder „Anti-Modernismus“ beschrieben. Seine Gedanken wurden dann von
dem Futurologen und Schriftsteller Stanislaw Lem wiederholt.423

Zur Kritik des Kybernetisch-Erhabenen

Das virtuelle Erhabene

Das Konzept des kybernetisch oder virtuellen Erhabenen basiert auf den Überlegun-
gen von Jean-François Lyotard, Leo Marx und David Nye. Im Werk Virtual Geogra-

3

3.1

421 Groves, Les. Top Secret Memorandum for the Secretary of War. Washington: War Department, 1945.
S. 381.

422 Nye, American technological sublime, S. 228.
423 Der Bemerkung Emmerlings zufolge vermittelt die wissenschaftliche Forschung die Rückverzaube-

rung der Welt, da es um die Wechselwirkung des Mikro- und Makrokosmos und die Schließung der
Grenzen zwischen physikalischer und psychischer Natur gehe (Emmerling, Out of This World,
S. 14). Nye seinerseits weist auf die Verfassung der Gesellschaft hin, die an ein „better tomorrow“
(Nye, Electrifying America) glaubt. Die Wissenschaft soll in diesem Fall den Menschen in seinen
Ansprüchen auf die Eroberung der Natur festigen, als „proofs of national greatness“ (ebd., S. 339).
In diesem Sinne kann man unter „Verzauberung“ die bekundete Macht des Geistes über das Indivi-
duum beschreiben – der Pilot und der Passagier tauschen die Plätze.

3 Zur Kritik des Kybernetisch-Erhabenen

153

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


phies: Cyberpunk at the Intersection of the Postmodern and Science Fiction präzisiert
Sabina Heuser, dass die Idee von dem virtuellen Erhabenen den Behauptungen von
Lyotard und den pragmatischen Thesen von Nye entspreche. Die Skizzen eines tech-
nologischen Raumes in American technological Sublime stehen ihr zufolge dem Phä-
nomen des Erhabenen einerseits und den in der Belletristik beschriebenen Kyberräu-
men – das sind die Gefühle des Charakters in einer Cyberpunk-Novelle – sehr na-
he.424

Heuser spricht von der Angemessenheit der Parallelen zwischen dem Erhabenen
und dem Cyberpunk: In den beiden Fällen gehe es um den Ausgang aus den Grenzen
des Bewusstseins und das freie Spiel der Gefühle. Sie entwickelt die Gedanken des
Forschers L. Olsen weiter, der die Werke von W. Gibson kritisch analysiert hat, einem
der Entdecker des philosophisch-fantastischen Cyberpunk-Genres. Heuser vergleicht
darüber hinaus die Lehren Kants und Nyes über das Erhabene und stellt sie der heuti-
gen Science-Fiction-Literatur gegenüber. Dabei gelangt sie zu der Vermutung, dass
das virtuelle Erhabene als Teil der Lehre Nyes über das Technisch-Erhabene präsen-
tiert werden kann. Hier finde sich eine Kombination des Mathematisch-Erhabenen in
der Lehre Kants mit seiner Fokussierung auf die Unendlichkeit und des Dynamisch-
Erhabenen. Letzteres entstehe als Ergebnis der Kollision mit den Elementen des Cha-
os und der Wildheit, die zuerst frappant zu sein scheinen, aber letzten Endes erheben
können. Heuser unterstreicht, dass Nye das Erhabene als Erfahrung der Beobachtung
der urbanen Landschaften analysiere, was insofern die amerikanische Version des Er-
habenen präsentiere. All diese Formen des Erhabenen fänden sich auch in den Be-
hauptungen über das virtuelle Erhabene im Cyberraum auf der Ebene der Belletristik
und Semantik. Diese gewährleisten Heuser zufolge die Existenz einer neuen Quelle
der erhabenen Erfahrung, die analoge Gefühle der Bewunderung und des Schocks
hervorrufen können. Heuser schließt daraus, dass das Kybernetisch-Erhabene die
Manifestation des Technisch-Erhabenen sei.425

Nye wurde bei den Vorlesungen der „Deutschen Gesellschaft für Amerikastudi-
en“ vorgeschlagen, den Begriff des „Kybernetisch-Erhabenen“ zu benutzen. Letzten
Endes lehnte Nye dieses Ansinnen ab, da er befürchtete, dass sein Konzept sonst
überladen wäre. Das hat seine Nachfolger aber nicht daran gehindert, seine Lehre ge-
nau in dieser Hinsicht fortzuführen und das Technisch-Erhabene zum Kybernetisch-
Erhabenen weiterzuentwickeln. Heuser behauptet, das virtuelle Erhabene könne dank
der Abbildung der realen Landschaften und urbanen Skizzen existieren, ohne „elek-
trisch erhabene“ Elemente als künstlerische Verkörperung zu benötigen. Elektrizität
könne man sich nicht mehr als etwas vorstellen, was Begeisterung und Erstaunen bei
uns hervorrufe; entsprechend sei das Elektrisch-Erhabene schon seit langem ein Teil
des Alltags.

Gerade hier wird deutlich, dass es Auslegungen gibt, denen zufolge jede neue
Form des Erhabenen nach ihrer Erscheinung in der Kultur früher oder später die bis-
herige Form des Erhabenen verdränge. Dieses Phänomen ist unmittelbar mit der Fä-

424 Heuser, Virtual Geographies, S. 210.
425 Ebd., S. 211.

Teil III   David E. Nye und das Konzept der von Menschenhand geschaffenen Landschaften

154

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


higkeit des Menschen zur Bewunderung verbunden. Darauf hat auch Nikolaj G.
Tschernyschewski in seinen Texten über das Erhabene hingewiesen: Der Bauer auf
dem Feld erschrickt nicht vor dem Donner, selbst wenn das Unwetter sein Bauern-
haus zu zerstört droht, da er dieses Naturphänomen schon gesehen hat. Tscherny-
schewski scheint hier in gewissem Maße Nye zuvorgekommen zu sein, der ebenfalls
erklärt, dass die Erfahrung unser Hauptfeind auf dem Weg zur Bewunderung sei. Was
vermag uns zu verwundern? Genau das, was noch nicht in unser Koordinatensystem,
in unserem Gedächtnis und in unserer Erfahrung aufgenommen worden ist. Wie die
Fantasie sich mit Objekten beschäftigt, die es in der Realität (noch) nicht gibt, so wid-
met sich das Bewusstsein im Hinblick auf das Erhabene der Welt der Vorstellungen,
die oft nicht mit der Wirklichkeit verglichen werden kann. Hier zeigt sich die Kom-
munikation mit dem Unendlichen. Wie Wundt gesagt hat, schließen wir unsere Au-
gen, um zu sehen.426

Kyberräume bergen in sich, so Heuser, eine tödliche Gefahr: Viren oder Rechen-
fehler. Aber ihre Theorie könnte mit der Zeit durchaus abgelöst werden, wie es schon
einmal mit dem Elektrisch-Erhabenen passiert ist. Heuser wiederholt die These von
Pseudo-Longinos und Nye, dass das Publikum nur „unfamiliar“ und „unconventio-

426 Das virtuelle Erhabene, der Unterschied zwischen den natürlichen und den künstlichen Landschaf-
ten ist hier herbeigerufen. Es scheint wie ein neuer Versuch zur Verkörperung der Idee des ländli-
chen Ideals, aber diesmal nimmt die Grenze von der Seite des Künstlichen als vorgegebene Realität
ihren Ausgang und die Elemente der Natur müssen ausgehend davon verzeichnet werden. Wenn wir
unter der Virtualität die künstliche Natur verstehen, kann man den Schluss ziehen, dass diese auch
die Erscheinung der Kultur ist. Nach den Worten des französischen Philosophen Abraham A. Moles
in Soziodynamik der Kultur (Kunst und Gesellschaft, 1976) ist die Kultur der intellektuelle Aspekt der
künstlerischen Natur, die man im Laufe seines Soziallebens schafft und die ein abstraktes Element
der Umwelt ist. Sein Werk Informationstheorie und ästhetische Wahrnehmung ist durchaus interes-
sant für die hier erläuterten Probleme des Erhabenen als Zeichen des dynamischen Systems. Moles
spricht vom Grad der Vorhersehbarkeit und nennt diesen „den Grad des Zusammenhanges des
Phänomens, ein Maß für seine Regelmäßigkeit“ (Moles, Abraham A. Informationstheorie und ästhe-
tische Wahrnehmung (übers. von Hans Ronge in Zusammenarbeit mit Barbara und Peter Ronge).
Schlauberg: DuMont, 1971, S. 99). Ich meinerseits behaupte, dass das Erhabene diese Vorhersehbar-
keit symbolisiert, und bezeichne als „Vorgefühl“ den Zusammenhang der Faktoren, der auf der Basis
der Erfahrung entsteht. Moles gründet seine Theorie auf den Behauptungen von Mathematikern,
genauer auf der Idee eines der Urheber der Informationstheorie – Norbert Wiener – der diese Be-
ziehung bzw. Korrelation zwischen Vergangenheit und Zukunft, die die Basen für die Vorhersehbar-
keit sind, als Autokorrellationsfunktion charakterisiert. Laut Moles ist die Erwartung die wesentli-
che Bedingung für die Vorhersehbarkeit. Diese Erwartung ist gerade die Erhabenheit. Meines Er-
achtens geht es hier um die Selbstverstärkung der Intelligenz als ein dynamisches System auf der
Basis der gelieferten Informationen und das Erhabene als Symbol dieser Verstärkung. Lässt sich zei-
gen, dass diese Vorhersehbarkeit eine wesentliche Rolle bei der Entwicklung der Intelligenz spielt, so
kann behauptet werden, dass das Erhabene diesen Prozess aktualisiert. Moles sieht keinen wesentli-
chen Unterschied zwischen dem Geräusch und dem Signal (ebd., S. 116). Burke nennt die Geräu-
sche, wie im ersten Teil der Dissertation gezeigt wurde, die Katalysatoren des Erhabenen. Wenn wir
dasselbe Problem aus Sicht der Psychologie betrachten, bekommt der Rezipient ein Signal, was wie-
derum seine Reaktion bzw. eine Veränderung des Koordinatensystems provoziert. Ich behaupte nun,
dass das Erhabene die Verkörperung des Prozesses „Stimulus – Reaktion“, also ein instinktiver Pro-
zess ist. Das Geräusch ist auch ein wesentlicher Teil der Theorie von Wundt über die Fantasie und
aktiviert die Vorstellungskraft. Moles nennt das Geräusch „die vollkommene Störung“, während ich
es als geeigneter erachte, sie als Unwucht im Koordinatensystem des Rezipienten zu bezeichnen.

3 Zur Kritik des Kybernetisch-Erhabenen

155

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


nal“ beeindruckt und dadurch das Erhabene hervorgerufen werden kann. Hier möch-
te ich auf Claude François Menestriers Gedanken zum Überraschungseffekt verwei-
sen. Dieser Effekt ist ein notwendiger Theatertrick, der durch entsprechende Mecha-
nismen im Rahmen der Bühneninszenierung erreicht wird.427 Dieser Kunstgriff ist
seit der Antike bekannt, wenn z. B. auf der Bühne mechanische Delphine erschienen,
die Göttin Athena Blitze schleudert oder der mechanische Bogenschütze eine riesige
Schlange besiegt. Diese Entdeckungen Gerons von Alexandria wurden dem mechani-
schen Theater zugrunde gelegt.

Ist mit Blick auf das Erhabene nur von literarischen Werken die Rede, dann geht
es im Grunde um die Entwicklung des Genres, gegen die nichts einzuwenden ist.
Sucht man hingegen die Quellen des Erhabenen in den Naturobjekten, könnte dies
gefährliche Folgen haben, wie ich am Beispiel der Atombombe aufgezeigt habe. Ich
wiederhole meine These, dass die Folgen der kommenden Erfahrungen, die mit der
Suche nach neuen Quellen der Bewunderung verbunden sind, letzten Endes für den
Beobachter verhängnisvoll werden können. Vielleicht hat Burke genau dies vermutet,
als er die unbeteiligte Beobachtung postulierte.428

Longinos führt als Beispiel die Schilderung des Thucydides vom Untergang der
Athener in Sizilien an:

Daß Schlamm und Blut getrunken und dennoch sogar umstritten werden, macht der
hochgesteigerte Affekt und die Situation glaublich.429

Damit spricht er von den Hyperbeln, die für die Übernahme einer gewissen Größe
der Situation430 erforderlich sind. Dadurch erhält das tragische Ereignis dank der
kunstvollen Beschreibung eine ästhetische Hülle.431

Das zu den Problemen des virtuellen Erhabenen herangezogene Material hat
durchaus das Recht auf Existenz, da diese Ideen in der Realität ursprünglich enthalten

427 Siehe: Bussels, Stijn; Oostveldt, Bram van. Le Merveilleux and the sublime in theories of French per-
forming arts (1650–1750). In: Translations of the sublime: the early modern reception and disseminati-
on of Longinus’ Peri hupsous in rhetoric, the visual arts, architecture and the theatre (hrsg. v. C. van
Eck, S. Bussels, M. Delbeke und J. Pieters). Leiden/Boston: Brill, 2012, S. 142.

428 Hier nähern wir uns dem Thema der Legitimation der Gewalt in der Geschichte, das der deutsche
Wissenschaftler Peter Bürger analysiert hat (Bürger, Zur Kritik der idealistischen Ästhetik, S. 147). Er
spricht von den Versuchen, die Gewalt durch die Idee der „angenehmen Einwirkung auf die Einbil-
dungskraft des Beobachters“ zu rechtfertigen. Bürger warnt vor den möglichen Folgen solcher
Rechtfertigungen. Er zitiert die These von Moritz (zitiert aus Moritz, K. F. Fragmente aus dem Tage-
buch eines Geistersehers. (hrsg. v. H. J. Schrimpf). Stuttgart: Metzlersche Verlagsbuchhandlung,
1968), dass ohne Leiden, Waffen und Krieg keine schönen Kunstwerke wie die Illias hätten entste-
hen können. Moritz nennt in der Nachfolge des Pseudo-Longinos die Erwähnung des Krieges die
Erscheinung des Erhabenen.

429 Über das Erhabene, nnnVIII, 4.
430 Ebd.
431 Bürger betont auch, dass es Kant gelungen sei, in seiner Analytik des Erhabenen den von Moritz

formulierten Probleme zu entgehen, da er das Problem der Gewalt in den Bereich der Beobachtung
und der Natur übertragen habe. Aber solche Probleme können bezüglich der Realität nicht neutral
sein, auch wenn sie größtenteils in literarischen Werken betrachtet werden. Moritz behauptete, dass
gerade in der Realität und der in ihr geschaffenen Ungerechtigkeit der Künstler seine Ideen schöpft.
Folglich ist das literarische Werk nur ihre Abbildung. Das heißt, dass man mit vollem Recht diese
Ereignisse als Personifizierung des Natürlichen bewerten darf.

Teil III   David E. Nye und das Konzept der von Menschenhand geschaffenen Landschaften

156

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


sind. Das spiegelt in vollem Maße die Idee Nyes und seiner Nachfolger über die
„Übertragung“ des Erhabenen aus der Natur in eine künstliche Umgebung – die Na-
tur der zweiten Ordnung – wider.

Das Digital-Erhabene

Die neue Interpretation des Erhabenen durch das Prisma der Massenmedien wurde
von Vincent Mosco432 fortgesetzt, der in gewissem Maße die Tradition des Kyberne-
tisch-Erhabenen weiterentwickelt hat. Dabei benutzt er nicht das Genrenarrativ, son-
dern versucht, die Zeichen des „neuen“ Erhabenen in den gegenwärtigen Medien zu
entdecken. Seine Frage zielt vor allem darauf, inwieweit sich die Meinung über die
Technologien im Laufe der Zeit verändern kann. Mosco versucht nicht zu beweisen,
dass die Informationstechnologien ein mächtiges Instrument der sozialen Transfor-
mationen sind, sondern analysiert vielmehr ihren Beitrag zur Retardierung der Sozi-
alveränderungen. Als Beispiel nennt er das Verhältnis zum Computer und zum Tele-
fon als erhabene Symbole der Mythologie und wichtige Quelle der sozialen und wirt-
schaftlichen Transformationen, obwohl damit die prosaische Welt der Banalität betre-
ten werden. Auch Jean Baudrillard z. B. sieht in der Technik – und das meint auch
Computer – „ein wunderbares Instrument exoterischer Magie: jede Interaktion läuft
letztlich auf ein endloses Zwiegespräch mit Maschine hinaus“.433 Insofern greift
Mosco Baudrillards Überlegungen zur Mythologie der Technik auf.

Von Interesse ist die These Moscos über das Wesen des Kyberraums bzw. Cyber-
space. Diesen Begriff entlehnt er eigenen Angaben zufolge von W. Gibson:

Сyberspace is a central force in the growth of three of the central myths of our time, each
linked in the vision of an end point: the end of history, the end of geography, and the end
of politics.

Damit knüpft Mosco an die weitverbreitete Idee vom Ende der Geschichte an, die
schon unmittelbar mit dem Erhabenen als seine Manifestation in Verbindung ge-
bracht wird. Solche Vorstellungen der Grenze nennt er die Mythen, die eine Art der
Realität darstellen, das Leben mit Sinn füllen und die Bilder der Fantasie auf dieses
projizieren. Er sieht im Enthusiasmus angesichts der Technologieentwicklung eine
neue Art des Glaubens, eine Konvergenz von Technologie und Religion, und zieht
zum Vergleich die These von Kevin Kelly – „God is the Machine“434 und das Univer-
sum sei ein riesiger Computer – heran. Mosco behauptet, der größte Fehler des Men-
schen liege in dem Versuch, die Frage zu beantworten, wohin uns die Technologie
führen kann. Den „Mythos“ vom Ende der Geschichte in der Interpretation von
Francis Fukuyama kritisiert er stark, indem er die grundlegende Annahme zurück-
weist, dass „we have perfected the state“.435 Als Mythos vom Ende der Geographie

3.2

432 Mosco, Vincent. The digital sublime: myth, power, and cyberspace. Cambridge: MIT Press, 2004.
433 Baudrillard, Videowelt und fraktales Subjekt, S. 118.
434 Mosco, The digital sublime, S. 14.
435 Ebd., S. 57.

3 Zur Kritik des Kybernetisch-Erhabenen

157

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


führt Mosco die Idee der Transformation des Territoriums an, eine „annihilation of
social space“, eine Art „Erosion“ der politischen Grenzen, wie sie Kenichi Ohmae in
The Borderless World & The End of the Nation State darzulegen sucht.436 Den Mythos
vom Ende der Politik erklärt er am Beispiel der Entwicklung der Computerkommuni-
kation, die die Teilnehmer des Gesprächs voneinander isoliert. Zur Kritik verweist er
auf die Lehre Lawrence Friedmans über „die horizontale Gesellschaft“, die Wahl der
Selbstidentifikation und die Teilnahme an der Kommunikation dank der Informati-
onstechnologien, was zur Transformation der Staatsmacht führe.437

Es lässt sich die grundlegende Besonderheit betonen, die Mosco nicht explizit be-
nennt, aber die auf unmittelbare Weise aus seinen Behauptungen folgt: der Übergang
vom Erstaunen zur Faszination (die mystische Periode), eine Zeit voller Hoffnungen
auf den Eintritt einer Ära des Wohllebens dank der neuen Technologien. Es gibt in
der jeweiligen Periode etwas, das zunächst keine Analogie hat, mit der Zeit aber wird
im Stadium der Gewöhnung das Interesse daran vergehen. Mosco nennt dies den
Übergang zur Banalität. Die Menschen versuchen, die Verantwortung von sich selbst
auf die Arbeitsgeräte zu übertragen, und wenn das Ergebnis die Erwartungen nicht
erfüllt, werden neue Berechnungen durchgeführt, und auf den Markt kommt die mo-
dernste und vollkommene Ware. Diesen in sich geschlossenen Kreislauf begreift
Mosco als eine Störung in der Entwicklung.

Electricity achieved its real power when it left mythology and entered banality. Is there
anything more prosaic than an electric utility?438

Mit dieser These wiederholt Mosco die Idee von Nye über den Paradigmenwechsel
bei der Interpretation des Erhabenen und erweitert seine Bedeutung:

Technological sublime […] is a literal eruption of feeling that briefly overwhelms reason
only to be recontained by it.439

Mosco erklärt, dass heutzutage gerade der Cyberspace das Symbol des technisch und
des „elektronisch“ Erhabenen sei. Seine Ambivalenz liege darin, dass einerseits seine
transzendenten Charakteristika gepriesen werden, er andererseits aber in Anbetracht
der Möglichkeit, Schaden zu verursachen, dämonisiert wird. Hier gehen die Anschau-
ungen Nyes und Moscos auseinander, da Mosco die Transzendenz und den Determi-
nismus der Technik für durchaus normal hält. Die Personifizierung der postindustri-
ellen Zivilisation und ihrer Mythologie erkennt er in „The World Trade Center“. Des-
sen Zerstörung und die danach folgende Rekonstruktion zeugen von der Entwicklung
dieses Mythos, dessen zentrales Bindeglied die Hoffnung ist. Mosco erklärt, dass

returning to Ground Zero440 suggests that we have come a long way from the breezy tri-
umphalism of the dotcom boom and we do not know where it will lead.441

436 Ebd., S. 87–88.
437 Ebd., S. 99.
438 Ebd., S. 19–20.
439 Ebd., S. 22.
440 Zur Zeit der Veröffentlichung der Studie Moscos waren die Wolkenkratzer noch nicht wiedererrich-

tet worden.
441 Ebd., S. 183.

Teil III   David E. Nye und das Konzept der von Menschenhand geschaffenen Landschaften

158

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Futurologische Prognosen über das Erhabene

Die Auslegung des Erhabenen wird sich im Laufe der Zeit unentwegt verändern. Leo
Marx und David Nye haben gezeigt, dass diese Veränderungen mit der Entwicklung
der menschlichen Intelligenz verbunden sind. Das Erhabene hat einen langen Weg
von der rhetorischen Methode zum literarischen Stil gemacht, entwickelte sich dann
in den ästhetischen Theorien zur Abbildung der Realität und zur Reaktion auf ihre
Schönheit und Hässlichkeit, danach näherte es sich dank der ähnlichen Prinzipien
der Erklärung des Phänomens der Unendlichkeit den exakten Wissenschaften und
hat schließlich die moralischen Aspekte der menschlichen Tätigkeit in der postindus-
triellen Epoche berührt. Aber abgesehen von den Formen, die das Erhabene in den
verschiedenen Theorien bekommt, geht es um die Dichotomie der Gefühle als Reak-
tion der Veränderungen, die sich im Bewusstsein während dessen Ausbildung vollzie-
hen. Wir stellen immer wieder die Fragen „Warum?“, „Wer bin ich?“, „Was umgibt
mich?“ etc. Wir bekommen die Antworten aus dem Umfeld, machen immer neue
Entdeckungen, aber je mehr wir erkennen, desto mehr entstehen weitere Fragen als
neue Hindernisse auf unserem Weg des Begreifens. Und hier versteht das Subjekt bei
der Analyse des Paradoxes des Daseins des Unendlichen im Endlichen (und bei dem
Versuch, es zu wiederholen, z. B. bei der Erstellung des Pendels oder der Versuche
einer Entdeckung des Perpetuum mobile), dass das Unendliche seiner Wahrnehmung
unzugänglich ist. Jede unserer Fragen scheint die Grenze des Unendlichen einen
Schritt weiter zurückzudrängen, und doch gelangen wir wieder an diese Grenze und
fragen erneut. Dabei wird auch die rationale Tätigkeit immer wieder in Frage gestellt,
sei es bei Stress oder bei den Affekten. Hier nun wird als ein Abwehrmechanismus
des Geistes das Erhabene vorgestellt: Wir verstehen unsere Ultimität, aber diese Er-
kenntnis hat unser Denkvermögen nicht aufgehoben, im Gegenteil sind wir dazu er-
mutigt, unsere Pein zu beenden, wir sind über sie erhoben durch die Kraft unseres
Geistes. Wir haben die neue Stufe erreicht und haben auf dem Weg, gleich wie der
gepeinigte Prometheus, die Katastrophe und die Katharsis empfunden.

Im Jahr 2011 wurde in den USA die Monographie Sublime Dreams of living Ma-
chines: The Automaton in the European Imagination von Kang Minsoo veröffent-
licht.442 Darin versucht der Autor die Evolution der „Magie und Mechanik“ in der ge-
schichtlichen Perspektive zu verfolgen. Er analysiert die intellektuelle Tradition des
antiken Griechenlands, des Mittelalters, der Renaissance, aber auch die fantastische
Literatur des 19. Jahrhunderts und geht letzten Endes zur Beobachtung des Phäno-
mens des Roboters über. Als Erster hat der tschechische Schriftsteller Karel Čapek im
Stück R.U.R. diesen Ausdruck verwendet. Die in diesem Werk aufgeworfenen Fragen
wurden danach die Schlüsselprobleme der künstlichen Intelligenz.

Kang stellt die Frage nach dem Wesen des Menschen, den Problemen der Selbsti-
dentifikation und dem Selbstbewusstsein. Er bietet die Definition des „mechanischen
Lebens“ (was man mit dem „mechanischen Instinkt“ Marinettis vergleichen könnte)

4

442 Minsoo, Kang. Sublime Dreams of Living Machines: The Automaton in the European Imagination.
Cambridge, MA: Harvard University Press, 2011.

4 Futurologische Prognosen über das Erhabene

159

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


und analysiert die Probleme der Industrialisierung.443 Kang erklärt das Selbstbe-
wusstsein der mechanischen Systeme und entwickelt die Hypothese, ob es möglich
wäre, eine Gradation zwischen einem Menschen und einem Apparat herbeizuführen,
und wenn die Antwort negativ wäre, auf welche Weise dann die Ideen Eingang in die
künstliche Intelligenz finden könnten.

Hier lässt sich das Paradox in Frageform formulieren: Können die Maschinen die
Idee des Erhabenen analysieren, wenn sie selbst vollkommen sind und im Gegensatz
zum Menschen ewig existieren können? Und bedeutet der Übergang zum „Post-
menschlichen“ die Stagnation des Menschen selbst? Wir erblicken in einer Maschine
nur das Instrumentarium, die, so Stanislaw Lem (1921–2006), Fortsetzung der Wir-
kung unseres Willens auf die Umwelt444 auf Grund der „biologischen Unvollkom-
menheit“. Aber was passiert, wenn die Maschine die Kommandos nicht ausführt? Sol-
che Fragen nach den Folgen in Form fiktiver Bedingungen (Was wäre wenn?) werden
immer gestellt. Im Werk Phantastik und Futurologie (1970–1972) spricht Lem davon,
dass die Literatur sich mit konventionalisierten Kunstgriffen beschäftige, die man
buchstäblich fantastisch nennen könne; einer davon sei die indirekte Rede, durch die
man die Gedanken eines Fremden wiedergeben könne. Man fühlt immer wieder, wie
Leo Marx sagen würde, „neue Angst und neue Hoffnung“, die z. B. mit dem Aufbau
von dem Großen Hadronen-Speicherring verbunden sind. Das Erhabene selbst ent-
steht auch dank der Interferenz der Bilder.

Lem macht eine wichtige Bemerkung, die einerseits die Theorie Marinettis zum
mechanischen Instinkt bestätigt und andererseits erklärt, warum man das Erhabene
bereits mit der Technik beobachte. Er sagt, dass die „zivilisatorische Explosion“ nicht
ewig dauern könne, aber wir hätten keine Möglichkeit mehr, die Technik durch etwas
anderes zu ersetzen, da wir schon mit den technisch-wissenschaftlichen Quellen der
modernen Zivilisation zusammengewachsen seien. Deswegen, so Lem, sei die Tech-
nik längst der Zweck geworden und nicht mehr das Mittel, und die Feier der Techno-
logie sei unser autonomer Wert geworden.

Um dieses Problem zu vertiefen, möchte ich das Essay Das Kunstwerk im Zeitalter
seiner technischen Reproduzierbarkeit (1936) von Walter Benjamin (1892–1940) etwas
näher betrachten. Benjamin gibt zu, dass man die technische Ausstattung der Gesell-
schaft als fait accompli betrachten könne und in diesem Zusammenhang auch die
Entwicklung und die Veränderung der Art und Weise, wie Kunstwerke geschaffen
werden, akzeptieren müsse. Er geht davon aus, dass bald in der Industrie des Schönen
die tiefsten Veränderungen stattfinden würden. Stimmt man damit überein, ist es
kein Wunder, wenn heute die Foto- und Videokünste mehr oder weniger die Malerei
abgelöst haben und ihrem Wesen nach zur Kunst der Abbildung geworden sind. Die
manuelle Reproduktion ist in den Hintergrund getreten, und diese Entwicklung be-
rührt die Industrie im Ganzen, verändert aber auch die Weltanschauung des Künst-

443 Siehe das Kapitel The Living Machines of The Industrial Age in Minsoo, Sublime Dreams of Living
Machines, S. 223, wo die Probleme der künstlichen Intelligenz behandelt werden, was die Ideen von
Kang der Lehre von Bukatman annähert.

444 Nach Meinung Adornos (in der Ästhetischen Theorie) sichert die Technisierung zudem das Recht
des freien Besitzes als Prinzip.

Teil III   David E. Nye und das Konzept der von Menschenhand geschaffenen Landschaften

160

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


lers und des Zuschauers. Nach Pseudo-Longinos ist, wie im ersten Teil der Dissertati-
on bemerkt wurde, eine solche Nachahmung für die ästhetische Bewertung eines
Werkes nicht kritisch.

Jonathan Arac stellt mit Blick auf Benjamin die Frage nach dem „unban con-
tent“445 als der Form der Erfahrungserhaltung. Es muss auch betont werden, dass
Benjamin die Begriffe „Erlebnis“ und „Erfahrung“ unterscheidet. Charakterisiert das
Erlebnis das Leben in der städtischen Umwelt und sind die Schlüsselphänomene dazu
„event, occurrence, episode“, so konnotiert die Erfahrung „ein praktisches Wissen“,
einen Eindruck, der durch die Stadt zerstört werden kann und deswegen vom Poeten
erfasst und weitergeleitet werden muss. Nach Benjamin erlebt das Individuum in der
Menge einen Schock, und die Mechanisierung des Weltbildes, die Benjamin „Anäs-
thesie“ nennt, gilt als ein Schutzmechanismus. Meines Erachtens wiederholt Benja-
min hier die Lehre Marinettis vom mechanischen Instinkt:

Auf welche Weise wäre das möglich, die Eindrücke über diese feindliche Umgebung zu
behalten? Paradoxerweise kraft der Technologie. Im Vordergrund befindet sich – nach
Benjamin – das Portrait, aber nicht mit dem Pinsel gemalt, sondern dank der Foto- und
Videotechnik entstanden. Keineswegs zufällig steht das Portrait im Mittelpunkt der frühen
Photographie. Im Kult der Erinnerung an die fernen oder die abgestorbenen Lieben hat
der Kultwert des Bildes die letzte Zuflucht. Im flüchtigen Ausdruck eines Menschenge-
sichts winkt aus den frühen Photographien die Aura zum letzten Mal. Das ist es, was de-
ren schwermutvolle und mit nichts zu vergleichende Schönheit ausmacht.446

Diese „Aura“ würde ich als die Nostalgie charakterisieren, die Sehnsucht nach dem
Vergangenen, was mit dem ländlichen Ideal nach Marx korreliert. Der Mensch sieht
seine Aufgabe darin, das Fragment der Realität darzustellen und ein bestimmte Laune
mit technischen Mitteln zu verkörpern. Dabei kann die Fototechnik Benjamin zufolge
nicht mit dem Pinsel und der Handbewegung des Malens verglichen werden, da es
um Augenblicke geht. Aus diesem Grund sucht der Mensch das schnellste Mittel der
Darstellung, das die kleinsten Nuancen widerspiegelt. Schon wieder geht es um die
Geschwindigkeit, die dank Marinetti und seinen Nachfolgern die technische Ära per-
sonifiziert. Die Aura in der Interpretation von Benjamin bedeutet einerseits die Prä-
senz des Humanismus und andererseits sein Verschwinden. Gerade den letzten Punkt
gilt es ins Auge zu fassen.

Der Humanismus wird von Vernon Shetley und Alissa Ferguson die Quintessenz
des Realismus genannt. Er bedeutet die Unabsichtlichkeit des Lebens als solches.447

Die Aura ist in der Interpretation der Autoren des Artikels Reflections in a Silver Eye:
Lens and Mirror in Blade Runner448 das Erlebnis des Objekts mit seinem einzigartigen
Dasein. Vom Humanismus lässt sich hier mit Recht in dem Maße sprechen, in dem
die materielle Einmaligkeit des Objekts seinen Wert und seine eigene Geschichte be-

445 Arac, Jonathan. Critical Genealogies: Historical Situations for Postmodern Literary Studies. New York:
Columbia University Press, 1987, S. 183.

446 Benjamin, Walter. Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit. Stuttgart: Phi-
lipp Reclam jun., 2011, S. 25.

447 Dies ist eine These von Theodor Adorno.
448 Shetley V.; Ferguson A. Reflections in a Silver Eye: Lens and Mirror in Blade Runner. In: Science Fic-

tion Studies 28, No. 1 (Mar., 2001).

4 Futurologische Prognosen über das Erhabene

161

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


stimmt. In dem genannten Artikel wird das Phänomen der Massenkunst (hier
Science-Fiction) analysiert. Auch Skott Bukatman schenkt den fantastischen literari-
schen Werken Aufmerksamkeit und behauptet, dass in ihnen die wichtigsten huma-
nistischen Fragen gestellt werden, von denen die erfolgreichsten in den Kontext des
Erhabenen passen, dessen Repräsentation sie in ihrem Wesen sind.

Nach Ansicht von zwei Meistern des Genres, Philip K. Dick (1928–1982) und Sta-
nisław Lem, ist Science-Fiction die philosophische Literatur, in deren Mittelpunkt
nicht der Makrokosmos und nicht die Beschreibung der Transformation der Realität
durch die moderne Technik steht, sondern vor allem die innere Welt des Menschen
mit seinen Enttäuschungen und Hoffnungen. Man kann sagen, dass das 20. Jahrhun-
dert die Manifestation des Science-Fiction war. Mit der Entwicklung der technischen
Produktion wird das einzelne, einmalige Exemplar durch das Massenhafte ersetzt; die
Aura verschwindet und das Werk verliert seinen Wert. Der Schlüsselbegriff dafür ist
die „Auflage“. Aber die Veränderung bedeutet nicht unbedingt ein Verschwinden. Sie
lässt sich eher als Transformation verstehen, und die neue Form wird mit dem alten
Inhalt angefüllt. Wird immer wieder behauptet, dass die moderne Kunst angesichts
ihrer Erscheinungsart geistlos sei, so muss doch betont werden, dass ihre impliziten
Ideen in vielem dem, was in der Kunst voranging, überlegen sind.

Zusammenfassung: Als Problem der künstlichen Intelligenz wird immer öfter
nicht im Wesen ihres Funktionierens, sondern in den Möglichkeiten ihres Einsatzes
gesehen. Die Frage nach der Intelligenz ist untrennbar mit ihrem Träger verbunden,
und die Angst des Menschen gilt weniger der Überlegenheit der Intelligenz eines An-
deren, der oft als „Cyborg“ beschrieben wird, über seine Intelligenz, sondern der Ver-
körperung der künstlichen Natur.

Untersucht wurden die „technische“ und die „kybernetische“ (oder „virtuelle“)
Komponente des Erhabenen. David Nye sprach in American technological sublime von
der Evolution des Erhabenen kraft der Notwendigkeit der Überraschung durch Neu-
entdeckungen infolge des technisch-wissenschaftlichen Fortschritts. Ebenso wurden
die Überlegungen Sabine Heusers betrachtet, dass die Lehre Nyes zum Voranschrei-
ten der Science-Fiction-Novellen sowie zum Eingang der „kybernetischen“ Kompo-
nente in diese Texte beigetragen hat. In der gegenwärtigen Phase verschafft das Erha-
bene dem Genre einen besonderen Status.

Die Vorstellung vom Weiblich-Erhabenen kann man einen Versuch zur Feststel-
lung der Ideen des Erhabenen in der Natur nennen. Aber die Prämisse dieses Kon-
zepts scheint zweifelhaft – analysiert wird hier die subjektivierte Natur des Phäno-
mens, was den Sinn des Erhabenen verzerrt, weil damit die Beziehung des eigenen
Seins und der Natur künstlich eingeschränkt wird. Eine solche Disaggregation des
wahrnehmenden Subjekts oder die Aufteilung der Natur in eine männliche und weib-
liche Komponente bei der Suche nach entsprechenden Merkmalen führt allenfalls zur
Entdeckung eines psychologischen Mechanismus der Selbstreflexion.

Bislang haben die Wissenschaftler keine Antwort auf die Frage gefunden, welche
Form der Intelligenz nach der künstlichen existieren wird; Bemühungen gibt es hier
allenfalls seitens der Science-Fiction-Autoren und Futurologen. Ich schlage vor, den
Begriff „postkünstliche Intelligenz“ zu gebrauchen, um auf das hinzuweisen, was die

Teil III   David E. Nye und das Konzept der von Menschenhand geschaffenen Landschaften

162

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Grenzen und Hindernisse auf dem Weg zum Wissen überwunden hat. Es bleibt aller-
dings fraglich, ob ein Mensch die Erkenntnisse der Maschinen wahrnehmen könnte,
um diese später zu benutzen. Und wenn ja, möchte er überhaupt diese Erkenntnis?
Der Suchvorgang selbst entspricht freilich bereits einem Anstieg des Wissens.

Basierend auf der Logik der Theorie des Kybernetisch-Erhabenen kann man da-
von ausgehen, dass das Individuum durch die Schaffung einer künstlichen Wirklich-
keit bewusst versucht, eine Erfahrung des Erhabenen zu machen. Wenn Nye von sub-
limen Bildern von Brücken und Wolkenkratzer spricht, stellt sich die Frage, was eine
Person daran hindert, die Bilder der Wirklichkeit auf der Leinwand oder im Buch neu
zu erschaffen. Diese ästhetische Prozedur zeigt den Mechanismus des sinnlichen Her-
ausreißens der Objekte aus der sichtbaren Wirklichkeit und ihren nachfolgenden
Transfer in eine künstlich begrenzte Umgebung zur weiteren Klassifizierung. Dieser
schöpferische Prozess offenbart den Wahrnehmungsmechanismus, wie die theoreti-
schen Erwägungen Wundts, Frohschammers und Gibsons sowie das oben genannte
Konzept eines Vergleichs des Erhabenen und der Quantentheorie gezeigt haben.

Das Wesen des Phänomens des Erhabenen liegt in der Überwindung der Hinder-
nisse der Erkenntnis und der logischen Widersprüche. Wenn wir davon ausgehen,
dass die Quelle des Erhabenen in unserem Geiste ursprünglich das ist, was es erlaubt,
die Änderung des normativen Weltbildes beim Wechsel der Epochen vorherzusagen,
zeigt sich, dass das Erhabene eine grundlegende Fähigkeit des Denkprozesses bei sei-
nen Entdeckungen und nichttrivialen Urteilen ist. Aber dieser komplexe Mechanis-
mus erzählt uns von seiner Präsenz, indem er auf unsere Gefühle einwirkt. Das Erha-
bene ist das Ergebnis der Beziehung zwischen der Intelligenz und den Gefühlen.

4 Futurologische Prognosen über das Erhabene

163

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Schlusswort

Das Erhabene erlebt im Rahmen der modernen Wissenschaft und Kunst unweigerlich
eine Konvergenz, was an Beispielen der Entwicklung der Ideen des Erhabenen in der
Quantenphysik oder in den fraktalen Landschaften zu sehen ist. Die Vernunft ist
nicht in der Lage, den flüchtigen Zustand zu identifizieren, aber man kann darüber in
einer intuitiven Weise nachdenken, für diesen Zweck das ästhetische Urteil heranzie-
hen oder dunkle Vorstellungen entwerfen, mit denen man, so Kant, die vor dem Auge
schimmernden Gedankenfetzen greifen kann.

In dieser Arbeit wurde eine komparative Analyse des Erhabenen und der Natur-
wissenschaften durchgeführt. Auf diesem Gebiet gibt es einige jüngere wissenschaftli-
che Forschungen. Untersucht wurden die Lehren von Skott Bukatman und Ian Greig,
die vorgeschlagen haben, das Erhabene mit den grundlegenden Argumenten der
Quantenmechanik zu vergleichen. Dabei wird davon ausgegangen, dass das Subjekt
nur über fragmentales Wissen über die Welt verfügt und jede wissenschaftliche Theo-
rie nichts anderes als eine Vermutung ist. Vor diesem Hintergrund gilt das Erhabene
als ein Versuch, die Realität zu erklären und sich zugleich mit der denkbaren Unend-
lichkeit abzufinden. Hierbei werden die Technologien als die neuen Quellen des Er-
habenen angesehen, die, wie an Beispielen gezeigt wurde, eine weit größere Bedro-
hung in sich tragen können als die Betrachtung der wütenden Natur. Nach Burke
muss man sich von der Gefahrenquelle distanzieren, was Solger in seiner Kritik an
den Bestimmungen von Burke nicht übersehen hat. Die Elemente des technisch-wis-
senschaftlichen Fortschritts, die man erhaben nennen kann, erscheinen als eine Art
„zweiter Natur“, und auch sie versucht das Subjekt zu bändigen. Dabei erfahren die
Menschen ein irrationales Angst- und Unvollkommenheitsgefühl gegenüber den von
ihrer Hand geschaffenen Werken.

Wichtig ist hier das Problem der künstlichen Intelligenz, die in der Wissenschaft
ebenso wie in der Belletristik kommentiert wird: Der Mensch strebt danach, eine
neue Version der Intelligenz zu schaffen, die frei von der Unvollkommenheit der In-
telligenz ist, über die er verfügt, und mit der er diese Unvollkommenheit auszuglei-
chen sucht. Aufschlussreich ist dabei das Werk The Sublime Dreams of Living Machi-
nes von Minsoo Kang, dessen Titel sofort an die Möglichkeit der Erscheinung einer
künstlichen „Postvernunft“ denken lässt, wie ich sie nennen möchte, bei der auch Ge-
fühle eine Rolle spielen, unter denen wiederum das Erhabene zu finden ist.

Die erhabene Erfahrung ist ein Zeichen für das Vorhandensein von moralischen
und ethischen Prinzipien, das die Auswirkungen auf die individuelle historische Va-
riabilität der soziokulturellen Prozesse widerspiegelt. Man bestimmt seinen Platz in
der Welt, die als Nicht-Selbst präsentiert wird, sieht die Beschränkung an sich und be-
greift deswegen seine eigenen Grenzen. Das Problem des Erhabenen ist mit der Suche

165

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


nach Antworten auf die Fragen verknüpft, was „Unendlichkeit“, „Subjektivität“ etc.
bedeuten. Der subjektive Faktor ist betroffen, da die Erfahrung des Erhabenen immer
individuell ist. Und hier ist die Aussage von Giambattista Vico über die Auswirkun-
gen der Bewunderung auf die schöpferische Tätigkeit eines Individuums, die sich vor
allem in der Mythenbildung manifestiert, ganz angebracht. Man kann behaupten,
dass es berechtigt ist, das Streben danach, zu neuen Erkenntnissen zu gelangen, in
dieser Weise auszulegen. Aber man muss auch die Mahnung des Wissenschaftlers in
Bezug auf die Zyklen der Kultur berücksichtigen. Hat sie ihren Höhepunkt erreicht,
kommt die Kultur zu ihren Wurzeln zurück und beginnt den neuen Zyklus, wenn
auch auf einem höheren Niveau, was ein Zeichen für den Fortschritt ist. Der Futuro-
loge Stanislaw Lem geht davon aus, dass sich diese Zyklen nicht endlos wiederholen
können. Stimmt man dem zu, gilt es zu entscheiden, ob das Streben danach, neue
Antworten zu erhalten, in Reaktion auf die Herausforderungen der sich verändern-
den soziokulturellen Realität ein ausreichender Grund für die Gesellschaftsentwick-
lung ist, da doch die Folgen einer solchen Befragung unvorhersehbar sein können.

Die Basis für die Entstehung des Erhabenen ist die Überraschung. Nach Aristote-
les kann man diese überhaupt als Grundlage des Wissens bezeichnen. Es wurde im
Laufe der Untersuchung dargelegt, dass das Erhabene nach neuen Formen der Ver-
körperung „sucht“, da die Erfahrung und die Gewohnheit, wie Nikolaj G. Tscherny-
schewski bemerkt hat, den Gefühlen den Neuheitsstatus rauben, weswegen das Erha-
bene in Frage gestellt wird. Daher wird der Rezipient, der nach immer neuen Quellen
des Staunens sucht, danach streben, die Realität um sich herum umzubauen. Wie
schon angedeutet vermutet Stanislaw Lem, dass sich die Technologien nicht endlos
entwickeln werden. Der Mensch wird sich daher vor die Notwendigkeit gestellt sehen,
sich an neue Quellen des Erhabenen zu richten.

Im Laufe seiner Geschichte wurden die Interpretationen des Erhabenen transfor-
miert und verändert. In der gegenwärtigen Phase versucht man die dynamischen und
mathematischen Elemente des Erhabenen mit den technischen Errungenschaften der
Kultur zu verbinden; dadurch entstehen hybride Formen wie das Technisch- oder das
Kybernetisch-Erhabene. Aber auch in diesem Fall sollte man das Erhabene „rheto-
risch“, „architektonisch“, „musikalisch“ etc. nennen, insofern es einen solchen Effekt
hervorbringt (und es gibt bereits solche Versuche). Deutlich wurde, dass die Defini-
tionen des „technisch“ oder „elektrisch“ Erhabenen eine Einschränkung in sich tragen,
die für ein Phänomen, das das Unendliche eröffnet, völlig inakzeptabel ist: Sie sind
erst für den Nachweis der Objekte, die das Gefühl von Schrecken und Freude hervor-
rufen, notwendig. Aber das Vorhandensein solcher Objekte ist nicht wirklich erfor-
derlich, da ja das Urteil im subjektiven Denken stattfindet.

Man kann sich fragen, welche Art des Erhabenen das Kybernetisch-Erhabene
dereinst ersetzen wird. Hierauf eine Antwort zu geben, ist ohne Zweifel sehr schwie-
rig. Die Beschränkungen zerstören das Erhabene in Bezug auf seine Deutung und wi-
dersprechen logisch seinem Wesen, indem man versucht, Begriffe wie in ein Formu-
lar einzugeben, und es z. B. „elektrisch“ etc. nennt. Der Betrachter vergisst, dass sich
das Erhabene erst teilweise in der Natur befindet, die das Erhabene versinnbildlicht,
es für das Urteil aber dem Vorhandensein gegenübergestellt werden muss. Das Erha-

Schlusswort

166

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


bene unterliegt keiner Abstufung. Die Intelligenz gibt den Phänomenen die Namen,
unterstreicht etwas, was das Verständnis übertrifft, überrascht und begeistert. Defi-
nierend beschränkt sich das Individuum hingegen. Der Geist erhebt sich erst im Mo-
ment des Bewusstseins der aufziehenden Tragödie, und dieser Moment des Über-
gangs ist das Einzige, was zu verstehen gegeben wird. Die Grenzen des Wissens liegen
nur in dem Vorgeschmack. Mit diesem Konzept würde ich in Anlehnung an das Vor-
und Nachgefühl ein anderes Vergleichselement für das Erhabene und die Katharsis
vorschlagen und das Erstere „Vorgeschmack“ und das Zweite „Nachgeschmack“ nen-
nen.

Auf einer gewissen Stufe wurden diese vom Menschen geschaffenen Objekte als
zweite Natur wahrgenommen. Die natürliche Natur ist nicht mehr die Quelle des Ge-
heimnisses; sie kann nicht in demselben Maße erheben oder beängstigen wie früher.
Folglich ist die Quelle des Entzückens und der Störung des Gleichgewichts, die dem
Bedürfnis nach dem Empfang neuer Kenntnisse entspricht, in den Schöpfungen der
Menschen selbst zu suchen. Aber für ein umfassendes Verständnis der künstlichen
Natur ist das Dasein einer qualitativ vergleichbaren Intelligenz gefordert – einer
künstlichen Intelligenz. Dieses Paradox führt zur Entfremdung der Rechte derjenigen
Person, die sie geschaffen hat. Indem sie nicht mehr ein Teil der Natur ist, wird einer
künstlichen Intelligenz die natürliche Intelligenz als etwas Unverständliches gegen-
übertreten. Dadurch kehrt sich die Perspektive um – die künstliche Intelligenz be-
ginnt, die natürliche als Absolutes zu begreifen, und sieht in ihr die Quelle des Erha-
benen. Überwinden lässt sich dieses Paradoxon nur durch die Erkenntnis der Ent-
wicklung der Idee des Erhabenen in seinem eigenen Ich.

Das Phänomen des Erhabenen wird das Individuum so lange begleiten, wie man
sich für die Fragen des Seins, des Geistes und der Persönlichkeit im Kontext des
durch den Epochenwechsel veränderten Weltbildes interessiert. Diese historische und
soziokulturelle Variabilität des Erhabenen zeigt, dass das Problem, Einsichten in das
Erhabene zu gewinnen und es zu deuten, wohl immer relevant sein wird.

Schlusswort

167

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Thesen

– Das Erhabene ist in seinem Wesen katastrophal (katastrophale Veränderung des
Wissens über die Welt und die Vernunft) und fraktal (die unendliche Verschachte-
lung der Materie).

– Die künstliche Intelligenz begreift die künstliche Natur, die künstliche Intelligenz
begreift die natürliche als absolute und erhabene.

– Es besteht eine historische und soziokulturelle Variabilität des Erhabenen.
– Die Frage nach der Gegenüberstellung des Erhabenen und des Schönen als Perso-

nifizierung des Chaos und der Harmonie wird nivelliert.
– Das Erhabene „sucht“ nach neuen Formen der Verkörperung.
– Ein komparativer Vergleich des Erhabenen und der Katharsis-Lehre erweist die

Vorstellung und die Gewalt als die grundlegenden Elemente des Erhabenen.
– Sieht man in der Schaffung und Verbreitung der Technologien eine Form der Un-

terdrückung der Transzendenz, kann man das Technische nicht erhaben nennen,
sondern muss es als Pseudokatharsis – Technokatharsis – bezeichnen.

– Die schöpferische Fantasie und die Einbildungskraft weisen grundlegende Unter-
schiede auf.

– Das Erhabene ist ein Zeichen für das dynamische, zur Selbstverstärkung strebende
System; Der Apriorismus des Erhabenen kann als Qualitätsmerkmal der Intelli-
genz gesehen werden.Die Objektivität des Erhabenen entspricht der Idee der Ent-
wicklung im Kontext der Realität (durch die Natur und den menschlichen Geist)
als deren Symbol.

– Aufschlussreich ist die Verknüpfung der Probleme der mathematischen Modellie-
rung mit Burkes Idee der künstlichen Unendlichkeit.

– Das Technisch-/Kybernetisch-Erhabene hängt mit der Sakralisierung des Irdi-
schen zusammen.

– Die Definitionen des Erhabenen – musikalisch, technisch, weiblich, architekto-
nisch etc. – tragen eine Einschränkung in sich; das „-isch“ zeigt eine Förmlichkeit
in der Beschreibung des Phänomens, das tatsächlich nur durch die Veränderung
des eigenen Seins beschrieben werden kann.

169

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Literaturverzeichnis
Adorno, Theodor W. Ästhetische Theorie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1995.
Arac, Jonathan. Critical Genealogies: Historical Situations for Postmodern Literary Studies. New York:

Columbia University Press, 1987.
Aristoteles. Poetik (übersetzt und eingeleitet von Theodor Gomperz). Leipzig: Verlag von Veit &

Comp., 1897.
Aristoteles. Rhetorik. Paderborn: Ferdinand Schöningh, 1959.
Aristoteles. Über die Seele (übersetzt von Willy Theiler). Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell-

schaft, 1959.
Arnheim, Rudolf. Entropie und Kunst. Ein Versuch über Unordnung und Ordnung. Köln: DuMont,

1979.
Arnheim, Rudolf. Die Macht der Mitte. Eine Kompositionslehre für die bildenden Künste (aus d. Ame-

rikan. von Claudia Spinner). Köln: DuMont, 2003.
Arnheim, Rudolf. Art and visual perception: A psychology of the creative eye. Berkeley/Los Angeles/

London: University of California Press, 2005.
Barone, Paul. Schiller und die Tradition des Erhabenen. Berlin: Erich Schmidt, 2004.
Bartels, Klaus. Über das Technisch-Erhabene. In: Das Erhabene. Zwischen Grenzerfahrung und Grös-

senwahn (hrsg. v. Christine Pries). Weinheim: VCH, Acta Humaniora, 1989. S. 295-318.
Barthes, Roland. Der Tod des Autors. 1968. In: Roland Barthes: Das Rauschen der Sprache. Suhr-

kamp Verlag Frankfurt a. M., 2005. S. 57-63.
Baudrillard, Jean. Videowelt und fraktales Subjekt (deutsch von Matthias Rüb). In: Philosophien der

neuen Technologie. Berlin: Merve, Ars ELECTRONICA, 1989. S. 113-132.
Baudrillard, Jean. Simulacra and Simulation. Ann Arbor, Mich.: University of Michigan Press, 2012.
Behle C. „Heil dem Bürger des kleinen Städtchens“. Studien zur sozialen Theorie der Idylle im 18. Jahr-

hundert. Tübingen: Niemeyer, 2002.
Berghaus, G. Futurism and the technological imagination. Rodopi, 2009.
The Beyond the Finite. The Sublime in Art and Science. New York: Oxford University Press, 2011.
Biese, R. Die Erkenntnislehre des Aristoteles und Kant’s in Vergleichung ihrer Grundprinzipien. Berlin:

Weber, 1877.
Bild und Bildlichkeit (hrsg. v. Otfried Höffe) (Nova Acta Leopoldina, Deutsche Akademie der Natur-

forscher Leopoldina – Nationale Akademie der Wissenschaften, Nr. 386, Band 113). Halle (Saa-
le), 2012.

Blanqui, Louis-Auguste. Eternity by the Stars: An Astronomical Hypothesis (transl. Frank
Chouraqui). New York: Contra Mundum Press, 2013.

Bodmer, J. J.; Breitinger, J. J. Kritische Briefe. Zürich: Heidegger Verlag, 1746.
Bodmer, J. J. Kritische Betrachtungen über die poetischen Gemälde der Dichter. 1741. Frankfurt a. M.:

Athenäum, 1971.
Boitani, Piero. The Tragic and the Sublime in Medieval Literature. New York: Cambridge University

Press, 1989.
Bostrom, Nick. Ethical Issues in Advanced Artificial Intelligence (hrsg. v. I. Smit et al.). Vol. 2. Oxford:

Int. Institute of Advanced Studies in Systems Research and Cybernetics, 2003.

171

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Bronowski, Jacob. The Identity of Man. New York: Prometheus Books, 2002.
Brown, Chandos Michael. The first American sublime. In: The Sublime: From Antiquity to the Present

(hrsg. v. Timothy M. Costelloe). Cambridge/New York: Cambridge University Press, 2012.
Bukatman, S. Ungehorsame Maschinen – Animation und Autonomie. In: Das Erhabene in Wissen-

schaft und Kunst. Über Vernunft und Einbildungskraft. Berlin: Suhrkamp, 2010. S. 155-178.
Bürger, P. Zur Kritik der idealistischen Ästhetik. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1983.
Burke, Edmund. Philosophische Untersuchung über den Ursprung unserer Ideen vom Erhabenen und

Schönen (aus d. Eng. von Friedrich Bassenge). Hamburg: Felix Meiner, 1980.
Case, Amber. A Dictionary of Cyborg Anthropology: A Field Guide to Interface Culture. Cambridge,

MA: MIT Press, 2012.
Chasing Technoscience: matrix for materiality (hrsg. v. Don Ihde und Evan Selinger). Bloomington/

Indianapolis: Indiana University Press, 2003.
Conte, Gain Biagio. The hidden author. An Interpretation of Petronius’ Satyricon. Berkeley: Universi-

ty of California Press, 1996.
Cooper, J. F. The Prairie. New York: Penguin Classics, 1986.
De la Motte, A. H. Discours sur Homère. In: Textes critiques. Paris: Champion, 2002. S. 133-238.
Dennett, Daniel C. Kinds of Minds: Towards an Understanding of Consciousness. New York: Basic

Books, 1997.
Des Pres, Terrence. Terror and the sublime. In: Human Rights Quarterly 5, No. 2 (May, 1983), S. 135–

146.
Die Deutsche Allgemeine Zeitung. Leipzig, 1876, Nr. 66v.
Does technology drive history. The dilemma of technological determinism (hrsg. v. Merritt Roe Smith

und Leo Marx). Zweite Ausgabe. Cambridge/London: MIT Press, 1995.
Drews, Wilfried. Die Grenzen von Vorstellung und Darstellung. Studie zur Bildungstheorie in der tech-

nologischen Moderne. Würzburg: Königshausen & Neumann, 2006.
Du Camp, Maxime. Les Chants Modernes. Paris: Michel Levy Freres, 1855.
Dürbeck, G. Einbildungskraft und Aufklärung. Tübingen: Max Niemeyer, 1998.
Egan, N. Eliciting Anxiety in the Presence of the Sublime. In: Maisel, D. Black Maps: American Land-

scape and the Apocalyptic Sublime. Göttingen: Steidl, 2013. S. 65-68.
Elias, Norbert. Über den Prozeß der Zivilisation. Soziogenetische und psychogenetische Untersuchun-

gen. Erster Band: Wandlungen des Verhaltens in den weltlichen Oberschichten des Abendlandes.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1976.

Emerson, Ralph Waldo. Complete works. 11 Bde. Boston/New York: Houghton Mifflin Company,
1885.

Emerson, R. W. Nature. New York, The Liberal Art Press, 1953.
Emmerling, Leonhard. Out of this World. Bielefeld/Leipzig/Berlin: Kerber, 2010.
Das Erhabene. Zwischen Grenzerfahrung und Grössenwahn (hrsg. v. Christine Pries). Weinheim:

VCH, Acta Humaniora, 1989.
Foerster, Heinz von; Bröcker, Monika. Teil der Welt: Fraktale einer Ethik – oder Heinz von Foersters

Tanz mit der Welt. Zweite Auflage, unter Mitarbeit von Georg Ivanovas. Heidelberg: Carl-Auer-
Systeme, 2007.

Das Frankfurter Journal. Frankfurt a. M., 2. Dez. 1876.
Freud, Sigmund. Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse. Frankfurt a. M.: S. Fischer, 1969.
Fritz, Martin. Vom Erhabenen. Der Traktat „Peri Hypsos“ und seine ästhetisch-religiöse Renaissance

im 18. Jahrhundert. Tübingen: Mohr Siebeck, 2011.
Frohschammer, Jakob. Phantasie als Grundprinzip des Weltprozesses. München: Theodor Acker-

mann, 1877.

Literaturverzeichnis

172

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Frohschammer, Jakob. Über die Bedeutung der Einbildungskraft in der Philosophie Kant’s und Spino-
za’s. München: Theodor Ackermann, 1879.

Frohschammer, Jakob. Monaden und Weltphantasie. München: Theodor Ackermann, 1879.
Frohschammer, Jakob. Über die Prinzipien der Aristotelischen Philosophie und die Bedeutung der

Phantasie in derselben. München: Theodor Ackermann, 1881.
Futurism: An Antology (hrsg. v. Lawrence Rainey, Christine Poggi und Laura Wittman). New Ha-

ven/London: Yale University Press. 2009.
Gadamer, Hans-Georg. Über die Festlichkeit des Theaters. In: Ästhetik und Poetik. Kunst als Aussage.

Gesammelte Werke, Bd. 8. Tübingen: Mohr Siebeck, 1993.
Gadamer, Hans-Georg. Ästhetik und Poetik II. Hermeneutik im Vollzug. Gesammelte Werke, Bd. 9.

Tübingen: Mohr Siebeck, 1993.
Die Geschichte der Hässlichkeit (hrsg. v. Umberto Eco; aus dem Italienischen von Friederike Haus-

mann, Petra Kaiser und Sigrid Vagt). München: Hanser, 2007.
Gibson, James J. Wahrnehmung und Umwelt. Der ökologische Ansatz in der visuellen Wahrnehmung

(übers. v. Gerhard Lücke und Ivo Kohler). München/
Wien/Baltimore: Urban & Schwarzenberg, 1982.

Goetz, W.; Steinhausen, G. Archiv für Kulturgeschichte. Köln/Weimar/Wien: Böhlau.
Gordon, Ian E. Theories of visual perception. Dritte Auflage. New York: Psychology Press, 2004.
Grabes, Herbert. Making strange: beauty, sublimity, and the (Post)Modern „third aesthetic“. (Postmo-

dern Studies 42). Amsterdam/New York: Rodopi, 2008.
Grassi, E. Kunst und Mythos. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1990.
Die Grazer Tagespost. Graz, 1877, Nr. 60.
Global Visual Cultures: an anthology (hrsg. v. Zoya Kosur). Oxford: Wiley-Blackwell, 2011.
Groves, Les. Top Secret Memorandum for the Secretary of War. Washington: War Department, 1945.
Häußler, J. N. Ästhetisches Reflexionsurteil. Zur Analytik des Geschmacksurteil in Kants Kritik der Ur-

teilskraft. Inaugural-Dissertation, München: Ludwig-Maximilians-Universität, 1992.
Halcour, Dorotheé. Wie wirkt Kunst? Zur Psychologie ästhetischen Erlebens (Europäische Hochschul-

schriften, Reihe VI, Psychologie; Bd. 697). Frankfurt a. M./Berlin/Bern/Bruxelles/New York/
Oxford/Wien: Peter Lang, 2002.

Haraway, Donna J. Modest_Witness@Second_Millennium. FemaleMan©_Meets
_OncoMouseTM. New York: Routledge, 1997.

Haraway, Donna J. Die Neuerfindung der Natur: Primaten, Cyborgs und Frauen (hrsg. v. Carmen
Hammer und Immanuel Stieß). Frankfurt a. M./New York: Campus Verlag, 1995.

Haraway, Donna J. A Cyborg Manifesto. In: Readings in the philosophy of technology (hrsg. v. David
M. Kaplan). Lanham/Boulder/New York/Toronto/
Oxford: Rowman & Littlefield, 2004, S. 161–177.

Harris, Errol E. Contemporary physics and dialectical holism. In: The World View of Contemporary
Physics (hrsg. v. Richard F. Kitchener). Albany: State University of New York Press, 1988.
S. 56-174.

Heintel, P. Die Bedeutung der Kritik der ästhetischen Urteilskraft für die transzendentale Systematik.
In: Kantstudien 99. Bonn: Bouvier, 1970.

Henn, T. R. Longinus and English criticism. Cambridge: Cambridge University Press, 1934.
Hepfer, K. Die Form der Erkenntnis. Immanuel Kants theoretische Einbildungskraft. Freiburg i. Br./

München: Karl Alber, 2006.
Herrmann, H. P. Naturnachahmung und Einbildungskraft. Berlin/Zürich: Bad Homburg v. d. H,

1970.
Hertz, Neil. Das Ende des Weges. Die Psychoanalyse und das Erhabene. Frankfurt a. M.: Suhrkamp,

2001.

Literaturverzeichnis

173

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Heuser, S. Virtual Geographies: Cyberpunk at the Intersection of the Postmodern and Science Fiction.
Amsterdam/New York: Rodopi B. V., 2003.

Höffe, O. Immanuel Kant. München: Beck, 1983.
Hoffmann, Torsten. Konfigurationen des Erhabenen. Zur Produktivität einer ästhetischen Kategorie in

der Literatur des ausgehenden 20. Jahrhunderts (Handke, Ransmayr, Schrott, Strauß). Berlin: Wal-
ter de Gruyter, 2006.

Jameson, F. Postmodernism or the Cultural Logic of Late Capitalism. London: Verso, 1991.
Jean Paul. Vorschule der Ästhetik. Kleine Nachschule zur ästhetischen Vorschule. München: Hanser,

1963.
Johnson, David B. The Postmodern Sublime: Presentation and Its Limits. In: The Sublime: From Anti-

quity to the Present (hrsg. v. Timothy M. Costelloe). Cambridge/New York: Cambridge University
Press, 2012. S. 118-134.

Jørgensen, S. A.; Bohnen, K.; De Boor, H. Geschichte der deutschen Literatur von den Anfängen bis
zur Gegenwart. Bd. 6: Aufklärung, Sturm und Drang, frühe Klassik: 1740–1789 (begr. v. Helmut de
Boor und Richard Newald). München: Beck, 1990.

Kant, Immanuel. Beobachtungen über das Gefühl des Schönen und Erhabenen. In: Materialien zu
Kants „Kritik der Urteilskraft“ (hrsg. v. Jens Kulenkampff). Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1974.
S. 89-92.

Kant, Immanuel. Was heißt: sich im Denken orientieren. Werke in zwölf Bänden, Bd. 5, Frankfurt a.
M.: Suhrkamp, 1977.

Kant, Immanuel. Kritik der Urteilskraft. Werke in zwölf Bänden, Bd. 10, Frankfurt a. M.: Suhrkamp,
1977.

Kessler, E. A. Ziemlich erhaben. In: Das Erhabene in Wissenschaft und Kunst. Über Vernunft und Ein-
bildungskraft (hrsg. v. Roald Hoffmann und Iain Boyd Whyte). Berlin: Suhrkamp, 2010. S. 75-96.

Kessler, E. A. Picturing the Cosmos: Hubble Space Telescope Images and the Astronomical Sublime.
Minneapolis: University of Minnesota Press, 2012.

Klassiker der Kunstphilosophie: von Platon bis Lyotard (hrsg. v. Stefan Majetschak). München: Beck,
2005.

Königshausen, J.-H. Kants Theorie des Denkens. Amsterdam: Rodopi, 1977.
Korzybski, A. Science and Sanity: An Introduction to Non-Aristotelian Systems and General Semantics.

New Jersey: Institute Of General Semantics, 1995.
Krämling, G. Die systembildende Rolle von Ästhetik und Kulturphilosophie bei Kant. Freiburg i. Br./

München: Alber, 1985.
Kristeva, Julia. Powers of Horror: An Essay on Abjection (übers. v. Leon S. Roudiez). New York: Co-

lumbia University Press, 1982.
Küster, B. Transzendentale Einbildungskraft und ästhetische Phantasie. Königstein/Ts.: Forum Acade-

micum in der Verlagsgruppe Athenäum, Hain, Scriptor, Hanstein, 1979.
Längsfeld, W. Ästhetik im Alltag. Über die sinnliche Qualität der Dinge. Zürich: Fromm, 1974.
Lenk, H.; Wiehl, R. Kant heute. Münster: Lit, 2006.
Leopardi, Giacomo. Gedanken aus dem Zibaldone (deutsch von Ludwig Wolde). München/Berlin:

Oldenbourg, 1943.
Lessing, G. E. Laokoon oder über die Grenzen der Malerei und Poesie. In: Lessing G. E. Werke und

Briefe, 5,2: Werke 1766–1769 (hrsg. v. Wilfried Barner). Frankfurt a. M.: Dt. Klassiker Verlag,
1990.

Liessmann, K. P. Philosophie der modernen Kunst. Wien: WUV, 1999.
Lyotard, Jean-François. The Inhuman: Reflections of time (übers. v. Geoffrey Bennington und Rachel

Bowlby).Cambridge: Polity Press, 1991.

Literaturverzeichnis

174

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Lyotard, Jean-François. Die Analytik des Erhabenen (Kant-Lektionen, Kritik der Urteilskraft, §§ 23–
29) (aus d. Franz. v. Christine Pries). München: Wilhelm Fink, 1994.

Mandelbrot, Benoît B. Die fraktale Geometrie der Natur. Basel/Boston: Birkhäuser, 1987.
Marcuse, Herbert. Der eindimensionale Mensch (übers. v. Alfred Schmidt). Frankfurt a. M.: Suhr-

kamp, 1989.
Marks, K. Von „Sumatra“ bis „Lamento für Belgrad“. Zu den poetischen Versionen des Serben Miloš

Crnjanski. Frankfurt a. M.: Peter Lang, 2011.
Marx, Leo. Pilot and the Passenger: essays on literature, technology and culture in the United States.

New York/Oxford: Oxford University Press, 1988.
Marx, Leo. The Machine in the Garden: Technology and the Pastoral Ideal in America. Oxford: Ox-

ford University Press, 2000.
Maxwell, Catherine. The female sublime from Milton to Swinburne: bearing blindness.

Manchester/New York: Manchester University Press, 2001.
McGinn, Colin. Mindsight: Image, Dream, Meaning. Cambridge, MA: Harvard University Press,

2004.
Meister, Jacques-Henri. Briefe über die Einbildungskraft. Zürich: Orell, 1794.
Mendelssohn, Moses. Moses Mendelssohns philosophische Schriften. Bd. 2. Berlin: Voss, 1777.
Minsoo, Kang. Sublime Dreams of Living Machines: The Automaton in the European Imagination.

Cambridge, MA: Harvard University Press, 2011.
Moles, Abraham A. Informationstheorie und ästhetische Wahrnehmung (übers. v. Hans Ronge in Zu-

sammenarbeit mit Barbara und Peter Ronge). Schlauberg: DuMont, 1971.
Moles, Abraham A. Soziodynamik der Kultur. Stuttgart: Enke, 1976.
Monk, Samuel H. The Sublime: a study of critical theories in XVIII-Century England. Ann Arbor:

University of Michigan Press, 1960 (Modern Language Association, 1935).
Moritz, K. F. Fragmente aus dem Tagebuch eines Geistersehers (hrsg. v. H. J. Schrimpf). Stuttgart:

Metzlersche Verlagsbuchhandlung, 1968.
Morowitz, Harold J. Rediscovering the Mind. In: The Mind’s I: Fantasies and Reflections on Self and

Soul (comp. and arr. by Douglas R. Hofstadter and Daniel C. Dennett). New York: Basic Books,
1981. S. 34-52.

Mosco, Vincent. The digital sublime: myth, power, and cyberspace. Cambridge: MIT Press, 2004.
Die nicht mehr schönen Künste: Grenzphänomene des Ästhetischen (hrsg. v. H. R. Jauß). München:

Wilhelm Fink, 1968.
Nietzsche, F. W. Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik. Frankfurt a. M.: Insel, 1987.
Nye, David E. Electrifying America: social meanings of a new technology, 1880–1940. London/

Cambridge: MIT Press, 1990.
Nye, David E. American technological sublime. Cambridge: MIT Press, 1996.
Nye, David E. In der Technikwelt leben. Vom natürlichen Werkzeug zur Alltagskultur (aus d. Engl. v.

Heiner Must). Berlin/Heidelberg: Springer, 2007.
Ortega y Gasset, José: Der Aufstand der Massen. Hamburg: Rowohlt, 1958.
Park, Kap Hyun. Kant über das Erhabene: Rekonstruktion und Weiterführung der kritischen Theorie

des Erhabenen Kants. Würzburg: Königshausen & Neumann, 2009.
Peeples, J. Toxic Sublime: Imaging Contaminated Landscapes. In: Environmental Communications 5,

No. 4 (December 2011). S. 373-392.
Piepmeier, Rainer. Finis hominis? Postmoderne Philosophien und die Frage nach der Wissenschaft der

Technik. In: Technologisches Zeitalter oder Postmoderne? (hrsg. v. Walther Ch. Zimmerli). Mün-
chen: Wilhelm Fink, 1988; S. 127–152.

Literaturverzeichnis

175

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Pillow, Kirk. Sublime Understanding: Aesthetic Reflection in Kant and Hegel. Cambridge, MA: MIT
Press, 2000.

Putnam, Hilary W. Reason, Truth and History. Cambridge: Philosophical Papers, 1981.
Readings in the philosophy of technology (hrsg. v. David M. Kaplan). Lanham/

Boulder/New York/Toronto/Oxford: Rowman & Littlefield, 2004.
Rickert, Heinrich. Die Grenzen der naturwissenschaftlichen Begriffsbildung. Eine logische Einleitung

in die historischen Wissenschaften. Tübingen: Mohr Siebeck, 1929.
Rosenkranz, Karl. Ästhetik des Häßlichen. Leipzig: Reclam 1990, 1996.
Schiller, F. Vom Pathetischen und Erhabenen. Schriften zur Dramentheorie. Stuttgart: Philipp Reclam

jun., 2009.
Schorch, Grit. Moses Mendelssohns Sprachpolitik. Berlin/Boston: Walter de Gruyter, 2012.
Science Fiction and Philosophy: From Time Travel to Superintelligence (hrsg. v. Susan Schneider). Ox-

ford: Wiley-Blackwell, 2009.
Science Fiction: Contemporary Mythology (hrsg. v. P. Warrick, M. Greenberg und J. Olander). New

York: Harper & Row, 1978.
Science and American literature in the 20th and 21th centuries (hrsg. v. Claire Maniez, Ronan Ludot-

Vlasak und Frédéric Dumas). Newcastle: Cambridge Scholars Publishing, 2012.
Sedlmayr, Hans. Der Tod des Lichtes. Übergangene Perspektiven zur modernen Kunst. Salzburg: Otto

Müller, 1964.
Shaftesbury, Anthony Ashley-Cooper, Earl of. Ein Brief über den Enthusiasmus. Die Moralisten (aus

d. Engl. v. Max Frischeisen-Köhler) (Philosophische Bibliothek, Bd. 111). Leipzig: Dürr’sche
Buchhandlung, 1909.

Shetley V.; Ferguson A. Reflections in a Silver Eye: Lens and Mirror in Blade Runner. In: Science Fic-
tion Studies 28, No. 1, (March 2001). S. 66-76.

Slade, Andrew. Lyotard, Beckett, Duras, and the Postmodern Sublime. New York: Peter Lang, 2007.
Slocombe, Will. Nihilism and the Sublime Postmodern: The (Hi)Story of a Difficult Relationship from

Romanticism to Postmodernism. New York/London: Routledge, 2006.
Solger, K. W. F. Erwin: Vier Gespräche über das Schöne und die Kunst. München: Wilhelm Fink,

1971.
Stewart, Susan. On Longing. Narratives of the Miniature, the Gigantic, the Souvenir, the Collection.

Durham: Duke University Press, 1993.
Storrs, Hall J. Beyond AI: Creating the Conscience of the Machine. New York: Prometheus Books,

2007.
The Sublime: From Antiquity to the Present (hrsg. v. Timothy M. Costelloe). Cambridge/New York:

Cambridge University Press, 2012.
The Sublime is Now! Das Erhabene in der zeitgenössischen Kunst (hrsg. v. Elke Kania und Reinhard

Spieler mit Texten von Joseph Imorde, Elke Kania, Barnett Newman, Friedrich Schiller, Peter
Schneemann, Reinhard Spieler). Bern: Benteli Verlag; Burgdorf: Museum Franz Gertsch, 2006.

Sulzer, J. G. Allgemeine Theorie der schönen Künste. Leipzig: Georg Olms, 1989.
Tabbi, Joseph. Postmodern Sublime: Technology and American Writing from Mailer to Cyberpunk. It-

haca/London: Cornell University Press, 1995.
Taylor, Nicholas. The awful sublimity of the Victorian city. Its aesthetic and architectural origin. In:

The Victorian Cuty: Images and Realities (hrsg. v. H. J. Dyos und Michael Wollf). London: Rout-
ledge & Kegan Paul Books, 1973. S. 431–447.

Terror and the cinematic sublime: Essays on violence and the unpresentable in Post-9/11 films (hrsg. v.
Todd A. Comer und Lloyd Isaac Vayo). McFarland; Reprint Edition, 2013.

Literaturverzeichnis

176

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


Translations of the sublime: the early modern reception and dissemination of Longinos’ Peri hupsous in
rhetoric, the visual arts, architecture and the theatre (hrsg. v. C. van Eck, S. Bussels, M. Delbeke
und J. Pieters). Leiden/Boston: Brill, 2012.

Trepl, Ludwig. Die Idee der Landschaft. Eine Kulturgeschichte von der Aufklärung bis zur Ökologiebe-
wegung. Edition Kulturwissenschaft, Bd. 16. Bielefeld: transcript, 2012.

Tschernyschewski, N. G. Kategorien der Ästhetik. Dresden: Verlag der Kunst, 1954.
Turchi, P. Maps of the imagination: Writer as Cartographer. San Antonio, Texas: Trinity University

Press, 2004.
Venturi, Robert. Komplexität und Widerspruch in der Architektur. Braunschweig: Vieweg, 1978.
Vierle, A. Die Wahrheit des Poetisch-Erhabenen: Studien zum dichterischen Denken. Würzburg: Kö-

nigshausen & Neumann, 2004.
Vischer, F. T. Über das Erhabene und komische und andere Texte zur Ästhetik. Frankfurt a. M.: Suhr-

kamp, 1967.
Voller, Jack G. The supernatural sublime: the metaphysics of terror in anglo-american romanticism.

DeKalb: Northern Illinois University Press, 1994.
Wackenroder, W. H. Werke und Briefe. Bd. 1. Jena: Diederichs, 1910.
Warrick, P. S. Cybernetic Imagination in Science Fiction. Cambridge/London: MIT Press, 1980. Wei-

mann, R. Phantasie und Nachahmung. Drei Studien von Dichtung, Utopie und Mythos. Halle (Saa-
le): Mitteldeutscher Verlag, 1970.

Welsch, Wolfgang. „Frottage“. Philosophische Untersuchungen zu Geschichte, phänomenaler Verfas-
sung und Sinn eines anschaulichen Typus. Würzburg, Univ., Diss, 1974.

Welsch, Wolfgang. Kulturkonzepte der Postmoderne. In: Kulturpolitik. Standorte, Innensichten, Ent-
würfe (hrsg. v. Wolfgang Lipp) (Schriften zur Kultursoziologie, Bd. 11). Berlin: Dietrich Reimer,
1989, S. 37–62.

Welsch, Wolfgang. Grenzgänge der Ästhetik. Stuttgart: Philipp Reclam jun.,1996.
Welsch, Wolfgang. Räume bilden Menschen. In: Raumstationen. Metamorphosen des Raumes im 20.

Jahrhundert (hrsg. v. Egon Schirmbeck). Ludwigsburg: Wüstenrot Stiftung, 2002, S. 12–24.
White, Leslie Alwin. The Science of Culture: A study of man and civilization. New York: Farrar, Straus

and Giroux. 1949
Wihstutz, B. Theater der Einbildung. Zur Wahrnehmung und Imagination des Zuschauers. Berlin:

Verlag Theater der Zeit, 2007.
Wilamowitz-Moellendorff, U. von. Die griechische Literatur des Altertums. (hrsg. v. Paul Hinneberg.

Die Kultur der Gegenwart). Berlin: Teubner, 1907.
Wohlgemuth, S. Poetik des Erhabenen – Jean Pauls sublime Bildwelten. Dissertation, Basel, 2011.
Wood, Theodore E. B. The word “sublime” and its context: 1650–1760. Philadelphia: Mouton, 1972.
Wooldridge, Dean E. Mechanical Man: Physical Basis of Intelligent Life. McGraw-Hill Education,

1968.
Wundt, Wilhelm. Völkerpsychologie. Eine Untersuchung der Entwicklungsgesetze von Sprache, Mythus

und Sitte. Bd. 2: Mythus und Religion, Teil 1. Leipzig: Wilhelm Engelmann, 1905.
Über das Erhabene (deutsch mit Einleitung v. H. F. Müller). Heidelberg: Carl Winter’s Universitäts-

buchhandlung, 1911.
Unamuno, Miguel de. Das Tragische Lebensgefühl. In: Philosophische Werke: Das tragische Lebensge-

fühl. Die Agonie des Christentums. Wien/Leipzig: Phaidon-Verlag, 1933.
Understanding catastrophe. (hrsg. v. Janine Bourriau. The Darwin College Lectures).

Cambridge/New York/Port Chester/Melbourne/Sydney: Cambridge University Press, 1992.
Zimmerli, Walther Ch. Das antiplatonische Experiment. Bemerkungen zur technologischen Postmo-

derne. In: Technologisches Zeitalter oder Postmoderne? (hrsg. v. Walther Ch. Zimmerli). München:
Wilhelm Fink, 1988, S. 13–35.

Literaturverzeichnis

177

https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864


https://doi.org/10.5771/9783828867864 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:47:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867864

	Dank
	Die erste und einfachste Bewegung,die wir im menschlichen Gemüt finden,ist Neugierde.Unter Neugierde verstehe ich jedesVerlangen, das wir nach Neuem haben,und jedes Vergnügen, das wir daranfinden.Edmund Burke
	Teil I Zum wissenschaftlichen Gebrauch des Begriffs „das Erhabene“
	1 Panorama
	2 Die Rezeption der Ideen von Pseudo-Longinos
	2.1 Die Frage nach der Charakteristik der Zeit
	2.2 Klassifizierung der Verbformen
	2.3 Nachahmung im Rahmen der Theorie des hermeneutischen Zirkels
	2.4 Das Erhabene oder das Pathetische?

	3 Dichotomie als Kriterium für die Identifizierung
	3.1 Das Erhabene und die Katharsis
	3.2 Vor- und Nachgefühl
	3.3 Vor-/Darstellung und Gewalt
	3.4 Das Komische und das Tragische
	3.5 Das Erhabene und das Schöne
	3.6 Das katastrophal Erhabene

	4 Natur und Mimesis
	4.1 Das Erhabene durch Anschauung
	4.2 Die Natur als Macht?


	Teil II Zur Frage nach dem technologischen Determinismus und der Definition der Realität
	1 Der mechanische Instinkt als Voraussetzung des Technisch-Erhabenen
	2 Das ländliche Ideal und der Verlust der Natur: Technokatarsis statt des Erhabenen
	2.1 Übergang zum Pessimismus
	2.2 Der eindimensionale Mensch: das Problem der Entsublimierung

	3 Die Allegorie des Piloten und des Passagiers
	3.1 Psychologie der Wahrnehmung
	3.2 Fantasie, Wahrnehmung und Einbildungskraft
	3.3 Psychoökologische und visuelle Projektionen

	4 Neueste Forschungsrichtungen im Kontext des Erhabenen
	4.1 Karte und Territorium
	4.2 Narrative und Hyperrealität

	5 Die Erzeugung der neuen erhabenen Landschaften
	5.1 Garten und die Maschine – die Entgegensetzung des Natürlichen und des Künstlichen
	5.2 Fraktale Bilder der Unendlichkeit


	Teil III David E. Nye und das Konzept der von Menschenhand geschaffenen Landschaften
	1 Das Faszinierende und das neue Erhabene
	1.1 Industrielle Landschaften und das Technisch-Erhabene
	1.2 Das Elektrisch-Erhabene als Mittelglied

	2 Künstliche Natur und künstliche Intelligenz
	2.1 Die Quellen des Schreckens
	2.2 Das Erhabene und der Terror
	2.3 Atomwaffen und das Atomar-Erhabene

	3 Zur Kritik des Kybernetisch-Erhabenen
	3.1 Das virtuelle Erhabene
	3.2 Das Digital-Erhabene

	4 Futurologische Prognosen über das Erhabene

	Schlusswort
	Thesen
	Literaturverzeichnis

