4. Schluss

Was in der Psychiatrie, der Medizin und der Literatur lingst gingi-
ge Praxis war, nimlich die Beobachtung von Familien unter dem As-
pekt der Hereditit, fithrt am Ende des 19. Jahrhunderts in der Diszi-
plin der Genealogie (Kapitel 2.1.) zu einem Prozess methodologischer
Selbstreflexion. Der Blick wurde in der vorliegenden Arbeit deshalb
am Anfang auf die Genealogie gerichtet, weil dieser eine solche Pers-
pektive — im Gegensatz etwa zur Psychiatrie oder zur Medizin - nichts
Selbstverstandliches gewesen ist, und deshalb die Implikationen des
Vererbungswissens fiir den Begriff und die Darstellungsweisen von Fa-
milie hier besonders deutlich zur Anschauung kommen. Bis zu Ottokar
Lorenz operierte die Genealogie, unangetastet von den Entwicklun-
gen in den Lebenswissenschaften, mit einem Familienbegriff, dessen
zentrales Organisationsprinzip der Name darstellte. Was Lorenz er-
kennen musste, als er sich 1898 der Vererbungslehre zuwandte, war,
dass der >gesellschaftliche Begriffc von Familie vor dem Hintergrund
der Vererbungslehre nicht mehr linger haltbar ist, dass also Familie
nicht mehr ldnger als Name gedacht werden kann und dass dieser neue
Familienbegriff neue oder zumindest andere Darstellungsformen von
Familie erfordert, die der physiologischen Realitit der Familie, wie sie
— fiir die Genealogie — vor allem im Erbe der Miitter (Kapitel 2.5.) zum
Ausdruck kommt, gerecht werden. Die Genealogie reflektiert um 1900
den Kodewechsel im Familialen und sie reflektiert ihn vor allem im
Kontext eines traditionellen Wissens iiber Familie und dessen Darstel-
lungsweisen. Wie sonst nur noch in der Literatur, wird in den genea-
logischen Texten der Jahrhundertwende sichtbar, dass Vererbung zu
einem tiefgreifenden Wandel in der Vor- und Darstellung von Familie
gefiihrt hat.

In der Psychiatrie (Kapitel 2.2.) hingegen ist die Korperlichkeit der
Familie, ihre physiologische Auffassung, kein Thema fiir sich, sondern
Pramisse. Fiir die Beschreibung der biirgerlichen Familiengeschichte
ist die Psychiatrie vor allem deshalb von Bedeutung, weil in ihr ein fall-
basiertes Erzahlen von Familie immer stidrker in den Vordergrund tritt,
nachdem nach Morel Hereditidt von einem atiologischen Faktor unter
anderen zu einem von zwei Typen der Atiologie von Geisteskrankhei-
ten avanciert. Ein fallbasiertes Erzdhlen von Familie verdndert das
familiale Erzdhlen grundlegend. Fallbasiert von der Familie zu erzih-

257

https://dol.org/10.5771/9783968216713-257 - am 16.01.2026, 22:37:15. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - ) T


https://doi.org/10.5771/9783968216713-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

len bedeutet, die Familiengeschichte — im Falle der Psychiatrie — eines
Patienten als Vorgeschichte von dessen Krankheit aufzufassen, d.h. die
verschiedenen Generationen in eine kausale Relation zu setzen. Auch
wenn es der Psychiatrie darum ging, die Ubertragung psychischer
Anormalitdten von Generation zu Generation so weit wie moglich zu-
riickzuverfolgen, und sie damit eine der traditionellen genealogischen
Forschung nicht undhnliche Suchbewegung vollfiihrt, besitzt gleich-
wohl der Anfang der Krankengeschichte nicht mehr den Charakter ei-
nes Ursprungs, wie ihn der Stammvater der traditionellen Familienge-
schichte besitzt, sondern der Ursache. Denn als Vorgeschichte kommt
der familialen Vergangenheit nicht linger eine memoriale, sondern
eine epistemische Funktion zu. Die familiale Vergangenheit verliert ih-
ren Status als Ideal, als Muster der Gegenwart, gewinnt hingegen jenen
des Explanans fiir sie.

Zudem vollzieht sich durch die hereditire Fallgeschichte in der Psychi-
atrie eine Demokratisierung der Familiengeschichte. Was bis anhin ein
Privileg der Aristokratie gewesen ist, wird, wo keine Machtanspriiche
begriindet, sondern Anormalititen erkldrt werden sollen, zu einem ge-
samtgesellschaftlichen Phinomen.

Auch fiir die soziale Hygiene (Kapitel 2.3.) ist die Kérperlichkeit der
Familie kein Thema fiir sich, zwar auch Primisse, aber vor allem Pro-
blem (das ist sie natiirlich fiir die Psychiatrie und Medizin auch). Als
prophylaktische Wissenschaft ist es ihre Aufgabe, ein Wissen zu popu-
larisieren, das Erb(un)fille verhindern kann. Ihr nicht allein, aber ihr
vor allem erscheint Vererbung als Gefahr fiir die biirgerliche Familie
(Kapitel 2.4.). In dieser Antigenealogie erkennt man ihre biirgerlichen
Urspriinge, hatte sich doch die biirgerliche Gesellschaft um 1800 als
eine Gesellschaft konstituiert, die das Erbe als Strukturprinzip der
Gegenwart ablehnt und stattdessen die Autonomie der gegenwirtigen
Generation betont. Biirgerlichen Ursprungs ist der antigenealogische
Impetus des medizinisch-psychiatrischen Vererbungswissens also vor
allem deswegen, weil er ex negativo fiir den Fortschritt Partei ergreift.
Er warnt davor, >Hereditarier< in die Welt zu setzen und biirgerlichen
Kindern dadurch ein aristokratisches Schicksal zuteilwerden zu las-
sen. >Hereditarier< sind riickwirts durch ihre Vergangenheit gebunde-
ne Wesen, die Zukunft aufgrund dieser Gebundenheit nicht ins Werk
setzen konnen.

Die Parteinahme der Hygiene fiir die junge Generation kommt auch
im Topos des >unschuldigen Nachkommen< zum Ausdruck. Im hygie-

258

https://dol.org/10.5771/9783968216713-257 - am 16.01.2026, 22:37:15. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - ) T


https://doi.org/10.5771/9783968216713-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nischen Diskurs ldsst sich eine mit dem biologischen Vererbungskon-
zept eng zusammenhidngende Temporalisierung der Moral konstatie-
ren; einer Moral, die nunmehr die Verantwortlichkeit des biirgerlichen
Individuums fiir die Nachkommen und damit fiir die Zukunft der biir-
gerlichen Gesellschaft betont. Eng verbunden mit diesem Topos ist die
im 19. Jahrhundert nur mehr Popularisierungszwecken dienende Rede
von der Erbsiinde. Denn im Gegensatz zur christlichen Erbsiindenlehre
kennt die Vererbungslehre keine generische Schuld mehr: »Le pere
est coupable, le fils est criminel«!, schreibt Dumas Sohn pointiert und
bringt damit jene Austreibung des Mythos aus der Familiengeschichte
auf den Punkt, wie sie mit einem biologischen Hereditédtskonzept ein-
hergeht.

Die Literarische Kasuistik (Kapitel 3.) stellte den Versuch dar, literari-
sche Texte exemplarisch im Feld des im 2. Kapitel beschriebenen Wis-
sens zu analysieren, sie, mit anderen Worten, als Konkretisierungen
der biirgerlichen Familiengeschichte zu lesen.

Die biirgerliche Familiengeschichte muss dabei als ein emergentes Pha-
nomen verstanden werden, das seinen Ort weder in der Genealogie
noch der Psychiatrie noch der Hygiene noch der Literatur hat, sondern
nur in der Synopsis dieser >Diskurse< erkennbar wird. Begrifflich fas-
sen ldsst sich die biirgerliche Familiengeschichte am ehesten mit dem
Begriff des Schemas bzw. Narrativs, so, wie Albrecht Koschorke ihn in
Wahrheit und Erfindung definiert. Schemata (Narrative) seien »Disposi-
tive von einem mittleren Hartegrad, insofern sie die in ihnen enthalte-
nen Elemente konfigurieren, aber nicht bis ins letzte festschreiben.«*
Von einer biirgerlichen Familiengeschichte kann gesprochen werden,
wenn, erstens, die Erzdhlung einer Familiengeschichte eine fallbasierte
Schreibweise aufweist, wobei eine solche Schreibweise die iiberlieferte
konsekutive Verkniipfung der Generationen in der Familiengeschichte
in eine kausale transformiert; wenn, zweitens, die Frau in ihrer Rolle
als Mutter als Protagonistin der Familiengeschichte auftritt, d.h. wenn
die traditionelle patrilineare Struktur von Familiengeschichten ausge-
hebelt wird; wenn sie, drittens, nicht Ursprungs-, sondern Herkunftser-
zdhlung ist, d.h. Familiengeschichte als Geschichte der Nachkommen
geschrieben wird (man denke etwa an die Ahnentafel, die ausgehend
von einem Nachkommen dessen ménnliche wie weibliche Aszendenz

' Alexandre Dumas fils: Laffaire Clémenceau, zit. Nach Foecking (2002), S. 307.
2 Koschorke (2012), S. 20.

259

https://dol.org/10.5771/9783968216713-257 - am 16.01.2026, 22:37:15. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - ) T


https://doi.org/10.5771/9783968216713-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verzeichnet); viertens, wenn nicht die Fortsetzung, sondern die Griin-
dung einer Familie den prekidren Moment in Familiengeschichten dar-
stellt, folglich nicht der Tod des Vaters, sondern die Partnerwahl bzw.
Verehelichung des Sohnes (Mannes); damit hingt, fiinftens, zusammen,
dass sie eine futurische Temporalitit besitzt, denn Griindungen sind
anders als Fortsetzungen Momente der Potentialitit, nicht der Aktuali-
tit, sie bergen nicht die Gefahr des Abbruchs, sondern des Umschlags;
und schlieBlich konstituieren sich, sechstens, in der biirgerlichen Fa-
miliengeschichte Schuldverhiltnisse zwischen den Generationen nicht
mehr generisch (Adam, Tantalus), sondern generationell.

Weil Narrative gattungsunabhingig sind, konnen sie sich in verschie-
denen Genres realisieren; d.h. einerseits, dass sie sich in bestehende
Gattungsstrukturen einfiigen miissen, und diese dabei auch, wie etwa
bei Ibsen gesehen (3.3.), modifizieren konnen. Andererseits bedeutet
dies, dass Gattungen Narrative gemiB ihrer eigenen RegelmiBigkei-
ten formatieren. Will man folglich nach der Funktion der Literatur im
Wissensfeld von Hereditdt und Familie fragen, so muss diese Frage als
Frage nach den Formatierungsprozessen gestellt werden, denen die
biirgerliche Familiengeschichte durch die literarischen Gattungen, in
denen sie erscheint, unterworfen ist.

Neben der Hygiene scheint vor allem die Literatur dazu beauftragt,
das Konzept der Vererbung moralisch zu vermessen und damit eine
Wissenspragmatik auf den Plan zu rufen, die Naturgesetzlichkeit und
individuelles Handeln miteinander verkniipft. Dabei ist, wie bei Ibsen
(Kapitel 3.3.) und Hauptmann (Kapitel 3.4.) gezeigt, die moralische
Ausleuchtung des Vererbungswissens eine Funktion der dramatischen
Darstellung dieses Wissens selbst. Geht man davon aus, dass die Gat-
tung des Dramas keine universalistische Bestimmung von schuldhaf-
tem Handeln vornimmt, sondern nach je spezifischen historisch-kul-
turellen Genesebedingungen von Schuld fragt, verschieben sich die
Referenzsysteme, die in der Rezeption und Forschung zur Bestimmung
der Schuldhaftigkeit des Handelns der dramatis personae der untersuch-
ten Stiicke iiblicherweise herangezogen wurden. Im Falle Ibsens ist es
dann nicht die (aristotelische) Poetik, die mit dem Begriff der hamartia
eine Suchbewegung nach einer haftbar zu machenden handelnden Fi-
gur in Gang setzt, sondern der medizinisch-hygienische Diskurs iiber
Vererbung und Ehe, in dem Eltern fiir den Gesundheitszustand ihrer
Kinder verantwortlich gemacht werden und ein rein monetir orien-
tiertes Partnerwahlverhalten als Unverantwortlichkeit gebrandmarkt

260

https://dol.org/10.5771/9783968216713-257 - am 16.01.2026, 22:37:15. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - ) T


https://doi.org/10.5771/9783968216713-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wird; im Falle Hauptmanns ist es nicht linger eine eher diffuse Vor-
stellung von Moral oder personlicher Integritit (Stichwort: Loth der
Dogmatiker), sondern die intrinsische Moralitit des Diskurses iiber die
Erblichkeit des Alkoholismus, der die Weitergabe durch den Alkohol
geschiddigter Keime als groBtes Verbrechen an der >Rasse< ansieht.
Wenngleich die Schuldfrage sich auch in den beiden untersuchten No-
vellen als zentral erweist, scheint doch die novellistische Darstellung
von Vererbung (im Realismus) diese als einen Wissensgegenstand zu
modellieren, der Familiengriindungen als Peripetien in (Familien)Ge-
schichten perspektiviert. Wenngleich, wie Werner Michler lakonisch
schreibt, die Merkmale der Novelle »Resultate« und »keine Pramissen«
sind, so lasst sich doch ab Mitte des 19. Jahrhunderts von einer wie-
dererkennbaren Struktur der Novelle sprechen, die sich um Formeln
wie >unerhorte Begebenheits, 'Wendepunkt< oder >Falke< herum kris-
tallisiert.> Umschlige ins Ungliick veranlassen in Theodor Storms
Carsten Curator (Kapitel 3.1.) und in Marie von Ebner-Eschenbachs Das
Schédliche (Kapitel 3.2.) von einer unkontrollierten minnlichen Sexu-
alitit veranlasste Ehen, aus denen hier nicht kranke (Naturalismus,
Dekadenz), sondern unmoralische Kinder hervorgehen. Die Drohge-
birden eines hygienischen Diskurses, der die von ihm angesprochenen
Biirger zu rationalen, d.h. nach medizinischen Kriterien wihlenden
Subjekten erziehen will, tibersetzt die Novelle in Plotstrukturen, in de-
nen Biirger (ein Kleinbiirger im Falle Storms, ein nach biirgerlichen
Wertvorstellungen lebender Landadeliger im Falle Ebner-Eschen-
bachs) ihren finanziellen und/oder gesundheitlichen Ruin aufgrund
einer falschen Partnerwahl und der daraus resultierenden Konsequen-
zen (das unmoralische Kind) erleiden. Weniger die Entwicklung der
Familie iiber mehrere Generationen hinweg, wie sie etwa ein Roman
wie die Buddenbrooks erzihlt, verhandelt die Novelle, sondern die Part-
nerwahl als hochst prekdre Schwelle, an der iiber das Lebensgliick und
die Zukunft der Familie entschieden wird.

Wenn die Moralisierung des Vererbungskonzepts als Funktion sei-
ner dramatischen, die Problematisierung der Familiengriindung als
Peripetie in minnlich kodierten Familiengeschichten als jene seiner
novellistischen Darstellung betrachtet werden kann, so ldsst sich die

3 Michler (2015), S. 356. Storm mag, wie in Kapitel 3.1. ausgefiihrt, diese Formeln als
Definition des Wesens der Novelle theoretisch abgelehnt haben, daraus ldsst sich je-
doch nicht schlieBen, dass er auf Strukturmomente wie etwa den Wendepunkt in sei-
ner praktischen Novellenproduktion verzichtet hitte.

261

https://dol.org/10.5771/9783968216713-257 - am 16.01.2026, 22:37:15. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - ) T


https://doi.org/10.5771/9783968216713-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Modernisierung der Familiengeschichte in gleicher Weise als Funktion
seiner romanhaften Darstellung ansehen. Thomas Mann bringt - in
Form einer impliziten Poetik des Familienromans — die Gattung des
Romans gegen die Gattung der Chronik als Vertextungsstrategie von
Familien in Stellung; und zwar als eine Gattung, die Familiengeschich-
te als Entwicklungsgeschichte einer Familie erzéhlt (Kapitel 3.5.). Im
Gegensatz zur Chronik, die aufgrund ihrer kalendarischen Zeitord-
nung Familie nur in ihrer zeitlichen Erstreckung, d.h. in ihrem Alter zu
fassen bekommt, stellt der Roman »das stille Wirken der Zeit«* dar.
Wie gezeigt, basiert eine solche Erzdhlweise von Familie auf dem bio-
logischen Konzept der Vererbung, weil es die Moglichkeit erdffnet, die
aufeinanderfolgenden Figuren (Jean, Thomas, Hanno) als Stadien »ein
und desselben Krankheitsvorganges«’ zu konzipieren, und somit ihre
Auf- in eine Auseinanderfolge zu verwandeln, oder, in narratologischer
Terminologie ausgedriickt: die Story der Buddenbrooks in den Plot der
Buddenbrooks zu transformieren.’ Indem der Roman Buddenbrooks so
auf einen biologisierten Begriff von Genealogie zuriickgreift, arbeitet
er an der Transformation des familialen Kodes von einem nominalen
in einen Kode des Lebens mit. In den Buddenbrooks verliert die Genea-
logie im Laufe der Erzidhlung in erheblichem MaBe an Relevanz fiir
die Positionierung der Individuen im sozialen Raum, gewinnt dagegen
zunehmend an Bedeutung fiir die psychophysische Konstitution der Fi-
guren. So entkoppelt der Roman die Familiengeschichte von ihrer so-
zialen ebenso wie von ihrer memorialen Funktion. Weder spielt sie fiir
den 6konomischen und gesellschaftlichen Erfolg eine Rolle (Hagen-
stroms) noch als identititsstiftende GroBe (Hanno). Dagegen beleuch-
tet der Roman Familiengeschichte in ihrer biologischen Gesetzlichkeit,
denn am Ende, mit Hanno, begriinden Abstammungen keine Identi-
titen mehr (die »Gleichgiiltigkeit« mit der er auf das »genealogische
Gewimmel« blickt), sondern Existenzen, eben jene psychophysischen
Konstitutionen. Der Roman Buddenbrooks erzahlt jenen Medienwechsel
- von der Schrift zum Korper — den die Familiengeschichte in der zwei-
ten Hélfte des 19. Jahrhunderts vollzieht. Auch Biirger mégen einen
Namen, mitunter einen groBen Namen besitzen (die Geschichte dieses

Arthur Eloesser: Neue Biicher, in: Neue Deutsche Rundaschau (Freie Biithne) 12
_(1901), S. 1281-1290, zit. nach Heftrich, Stachorski (2002), S. 131.

> Krafft-Ebing (1868), S. 7.

Vgl. zu dieser Terminologie referierend Matias Martinez, Michael Scheffel: Einfiih-
rung in die Erzihltheorie. 5. Aufl., Miinchen 2003, S. 108ff.

262

https://dol.org/10.5771/9783968216713-257 - am 16.01.2026, 22:37:15. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - ) T


https://doi.org/10.5771/9783968216713-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Namens erzihlt die Chronik), im 19. Jahrhundert” aber besitzen sie
vor allem einen Korper und dieser Korper erscheint als Medium, in
dem biirgerliche Familiengeschichten zum Austrag kommen.

Es wurde in der Einleitung (Kapitel 1.4.) schon erwihnt, dass die be-
sondere Relevanz der Literatur als Artikulationsform von Vererbungs-
wissen in der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts in der kasuistischen
Epistemologie der Vererbungslehre zu suchen ist. Ihre Kasuistik ist da-
bei das methodische Korrelat des epistemischen Status’, den das Verer-
bungswissen in diesem Zeitraum besitzt. Notorisch sind die Hinweise
auf dessen Unsicherheit. Als einer von vielen sei hier der Hereditiits-
theoretiker August Weismann angefiihrt:

Von der Vererbung méchte ich reden, diesem Grundpfeiler alles Beharrungsver-
mogens der organischen Formen, dem unbefangenen Laien so selbstverstdnd-
lich und keiner besonderen Erkldrung bediirftig, der Reflexion so verwirrend
durch die unendliche Mannigfaltigkeit ihrer Aeusserungen, und so rithselvoll
ihrem eigentlichen Wesen nach. Sagte doch noch kiirzlich ein ausgezeichneter
Physiologe [Victor Hensen, B.B.]: »So viele Hinde auch immer geschiiftig gewe-
sen sind, die Siegel zu I6sen, welche die Theorie der Vererbung unserer Einsicht
verschliessen, der Erfolg ihrer Arbeit war ein geringer, und mit einem gewissen
Recht sieht man nachgerade mit nur wenig Hoffnungen neuen Arbeiten in die-
ser Richtung entgegen. Dennoch muss von Zeit zu Zeit untersucht werden, wie
weit man zu kommen vermag.< Gewiss muss dies immer von Neuem versucht
werden, denn wir haben es hier nicht mit Erscheinungen zu thun, welche ihrer
Natur nach dem Menschen unergriindlich bleiben miissen, vielmehr ist es nur
die grosse Verwicklung der Erscheinungen, welche bisher nicht iiberwunden
werden konnte, und wir sind auf diesem Gebiete sicherlich noch lange nicht an
den Grenzen der moglichen Erfahrung angelangt.®

Um die Jahrhundertwende, mit der Wiederentdeckung Mendels, ver-
andert sich diese Einschitzung.

Um wahre Aussagen iiber die Funktionsweise des Vererbungsmecha-
nismus machen zu kénnen, werde man, so der Genetiker William Bate-
son in Mendel’s Principals of Heredity, in Zukunft nicht linger so verfah-
ren konnen, wie dies bis Ende des 19. Jahrhunderts iiblich gewesen sei:

Formerly naturalists were content with the collection of numbers of isolated

instances of transmission — more especially, striking and peculiar cases — the
sudden appearance of highly prepotent forms and the like. We are now passing

7 Jean Buddenbrook, der erste, an dem sich Verfallserscheinungen bemerkbar machen,
wird nicht zufillig 1800 geboren.
8 Weismann (1892), S. 77f.

263

https://dol.org/10.5771/9783968216713-257 - am 16.01.2026, 22:37:15. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - ) T


https://doi.org/10.5771/9783968216713-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

out of that stage. It is not that the interest of particular cases has in any way dimi-
nished - for such records will always have their value — but it has become likely
that general expressions will be found capable of sufficiently wide application to
be justly called slaws<.?

Wenngleich das 19. Jahrhundert im Zuge der Ausbildung eines allge-
meinen Begriffs der Vererbung einen gewissen Systematisierungs- bzw.
Kodifizierungsdruck der gesammelten Vererbungsfille gespiirt hat!’,
so war man sich durchaus iiber den unsicheren Status der aufgestellten
sogenannten Vererbungsgesetze bewusst. Der franzosische Psychologe
Théodule Ribot etwa spricht von »empirischen Gesetzen der Verer-
bung« und fiihrt aus: »Die gleich aufzufithrenden Gesetze sind also
einfache Ergebnisse der Beobachtung, bequemere Mittel zur Eintei-
lung der Thatsachen in Kategorien und Subkategorien.«!'!

Vor ihrer Disziplinierung in der Genetik, wie sie zu Beginn des
20. Jahrhunderts erfolgte'?, war die Erblichkeitslehre keine experi-
mentelle (man denke hier an Mendels Experimente mit pisum sativum
im Garten des Klosters Briinn), sondern eine kasuistisch, d.h. narrativ
verfahrende Wissenschaft. Die Erblichkeitslehre habe, so durchzieht es
die Schriften der frithen Genetiker geradezu topisch, biologische Ver-
erbung als Ubertragung missverstanden. Ihren Begriff der Vererbung,
so Wilhelm Johannsen, habe die Biologie aus der Alltagssprache ent-
lehnt, wo er so viel bedeute wie »the >transmission< of money or things,
rights or duties — or even ideas and knowledge — from one person to
another or even some others: the >heirs< or >inheritors<«!® Folglich sei
die Ubertragung von »personal qualities« von den Eltern auf ihre Kin-
der bzw. von mehr oder weniger entfernten Vorfahren auf ihre Nach-
kommen »the essential point«'* in den Diskussionen iiber Vererbung
gewesen. Eine solche Sichtweise sei nicht nur »the oldest conception
of heredity«, sondern zugleich »the most naive«!”. In der Semantik der
Ubertragung erkennt eine wissensgeschichtlich orientierte Analyse des

9 William Bateson: Mendel’s Principles of Heredity. A Defence. With a Translation of

Mendel’s Original Papers on Hybridisation, Cambridge 1902, S. 3f.

Vgl. Stefan Willer: Erbfille. Theorie und Praxis kultureller Ubertragung in der Mo-
derne, Paderborn 2014, S. 94f.

I Ribot (1895), S. 168f.

12 Vgl. Rheinberger, Miiller-Wille (2009), S. 169-208.

Wilhelm Johannsen: The Genotype Conception of Heredity, in: The American Natu-
ralist 45 (1911), S. 129-159, hier: S. 129.

4 Ebd.

Y Ebd.

10

264

https://dol.org/10.5771/9783968216713-257 - am 16.01.2026, 22:37:15. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - ) T


https://doi.org/10.5771/9783968216713-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vererbungskonzepts jedoch keine Vorform der modernen Auffassung
des Vererbungskonzepts. Sie erkennt darin keinen Irrtum, der durch
die Wiederentdeckung Mendels zu Beginn des 20. Jahrhunderts berei-
nigt worden wire, sondern das begriffliche Korrelat einer spezifischen
epistemischen Praxis und die intrikate Verschrankung von Wissen
und Darstellung. Denn die narrative Form impliziert eine historisti-
sche Epistemologie, die das Spitere aus dem Friiheren erklart, besteht
doch die elementare Handlung jeder Narration darin, ein fritheres mit
einem spiteren Ereignis nicht nur chronologisch, sondern dariiber hi-
naus auch kausal zu verkniipfen. Die Behauptung, die Ausprdgung ei-
ner bestimmten Eigenschaft bei den Nachkommen sei, in dem jeweils
angefiihrten Fall, erblich bedingt, erfordert die Anwendung eines nar-
rativen Schlussverfahrens: X hat die Eigenschaft p; Y hat auch die Ei-
genschaft p, wobei X ein Vorfahre von Y ist; also hat Y die Eigenschaft
p, weil X die Eigenschaft p hat. Das gewinnt an Deutlichkeit, stellt man
dieser narrativen Konzeption von Vererbung als Ubertragung die von
Johannsen so genannte moderne »genotypical conception of heredi-
ty«!® gegeniiber. Eigenschaften von Organismen werden hier nicht lén-
ger durch einen historischen Rekurs auf die Vorfahren erklirt, sondern
durch eine Beziehung, die ganz anderer Natur ist, als jene zwischen
Vor- und Nachfahren.

Exemplarisch kann hier die Neubestimmung des Bastardbegriffs be-
trachtet werden: »Friither definierte man >Bastard«, so Johannsen, »als
ein durch Kreuzung entstandenes Individuum, also als ein Individu-
um, dessen Eltern verschiedenen Rassen oder Spezies angehbren.<<17
Ein Bastard ist folglich wesentlich durch seine >Familiengeschichtes,
seine Genealogie charakterisiert. Die Klassifikation eines Individuums
als Bastard ist eine Funktion seines Stammbaums. In der modernen
Genetik erfahrt der Begriff des Bastards eine Ausweitung. Er bezeich-
net nicht mehr (nur) Individuen, die aus einer Hybridisierung verschie-
dener >Rassen< oder Arten hervorgegangen sind. »Jetzt« definiert man
als Bastard »ein durch die geschlechtliche Vereinigung zweier >in ihren
erblichen Eigenschaften« (d.h. also genotypisch) verschiedene[r] Eltern

16
Ebd.

17 Wilhelm Johannsen: Experimentelle Grundlagen der Deszendenzlehre; Variabilitiit,
Vererbung, Kreuzung, Mutation, in: Allgemeine Biologie. Red. von C. Chun und
dems., unter Mitwirkung von A. Giinthart, Leipzig/Berlin 1915, S. 597-660, hier:
S. 617.

265

https://dol.org/10.5771/9783968216713-257 - am 16.01.2026, 22:37:15. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - ) T


https://doi.org/10.5771/9783968216713-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

erzeugtes Individuum [...].«® Auch Nachkommen, die aus einer ge-
schlechtlichen Vereinigung zweier Individuen hervorgehen, die der-
selben >Rasse< oder Art angehoren, miissen nun als Bastard bezeichnet
werden. Der Wiener Botaniker Carl Correns, der als einer der Wieder-
entdecker Mendels um 1900 gilt, schreibt dazu:

Heutzutage ist es am einfachsten, jede Vereinigung zweier Keimzellen, die nicht
die gleichen erblichen Anlagen haben, Bastardisierung zu nennen, gleichgiiltig,
wie nah oder wie fern die Eltern [taxonomisch, B.B.] verwandt sind. Nach dieser
Definition wiren freilich beim Menschen die Kinder faktisch stets das Produkt
einer Bastardisierung, denn die Eltern stimmen nie ganz in ihren duBeren Merk-
malen, und noch weniger in ihren Anlagengarnituren iiberein."

Die Bezugsebene des Bastardbegriffs ist nicht mehr das Individuum,
der einzelne Organismus in seiner Ganzheit. Der Begriff beschreibt
nun vielmehr eine Struktur, die auf einer tieferen Organisationsebene
liegt — und er beschreibt vor allem das: eine Struktur, und enthilt kein
Indiz mehr auf eine spezifische Herkunftsgeschichte. »Demnachs, so
schlieBt Johannsen seine Ausfithrung zu diesem Thema, »kann man
einen Bastard physiologisch als ein Aeterozygotes Wesen definieren, ohne
Riicksicht auf die genealogische Vorgeschichte seiner Bildung. Diese rein
physiologische Definition bietet sehr viele Vorziige gegeniiber den
dlteren genealogischen Definitionen.«*’ Die moderne Genetik ist in
ihrer Frithphase vor allem damit beschiftigt, die Genealogie, die Fa-
miliengeschichte aus der Vererbungslehre auszutreiben. Sie etabliert
zur gleichen Zeit, in der die Sprachwissenschaft Unterscheidungen wie
die zwischen langue und parole oder Signifikant und Signifikat ausbil-
det?!, jene zwischen Genotyp und Phinotyp, also zwischen unsicht-
barer Struktur und sichtbarer Artikulation dieser Struktur. Wie die Se-
miologie interessiert sich die Genetik deshalb fiir synchrone Zustinde.
Die Auspriagung einer Eigenschaft bei den Nachkommen wird nicht
langer auf die Auspragung der gleichen Eigenschaft bei einem Vorfah-

% Ebd.

19" Carl Correns: Die neuen Vererbungsgesetze. Nach einem Vortrag, gehalten am
13. Dezember 1911 vor dem Wissenschaftlichen Verein in Berlin, zugleich zweite, ganz
umgearbeitete Aufl. der Vererbungsgesetze, Berlin 1912, S. 10.

20 Johannsen (1915), S. 617. Hervorhebung von mir, B.B,

2z Vgl. Ferdinand de Saussure: Grundfragen der allgemeinen Sprachwissenschaft [1916],
hg. von Charles Bally und Albert Sechehaye, unter Mitwirkung von Albert Riedlinger.
Ubersetzt von Herman Lommel. Mit einem Nachwort von Peter Ernst. 3. Aufl., Ber-
lin/New York 2001.

266

https://dol.org/10.5771/9783968216713-257 - am 16.01.2026, 22:37:15. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - ) T


https://doi.org/10.5771/9783968216713-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ren bezogen und kausal von ihr abgeleitet, sondern auf die spezifische
Struktur der genotypischen Elemente bei beiden. Das experimentelle
Verfahren, das die frithe Genetik von ihrer historischen Vorlduferin,
der Vererbungslehre im 19. Jahrhundert, unterscheidet, konkret etwa
die Versuche Mendels mit pisum sativum oder die Methode der reinen
Linien Johannsens, transformiert den Begriff der Vererbung selbst.
Statt ein Mechanismus zu sein, der Eigenschaften von einer Person
auf eine andere Person iibertrigt, folglich ein Prinzip der Verursa-
chung, ist Vererbung nun »the presence of identical genes in ancestors
and descendants«*?, und folglich ein Strukturprinzip. Der Begriff der
Ubertragung werde, so Johannsen, durch die »genotypical conception
of hereditys, »ganz zur Seite geschoben«*. Experimentelle Versuchs-
reihen und nicht das Erzidhlen von >striking and peculiar cases, sollen
jetzt zur Erkenntnis der Funktionsweise biologischer Vererbung her-
angezogen werden. Tabellen, Diagramme und Schemata treten an die
Stelle der zahllosen Fille, die man sich im 19. Jahrhundert erzéhlt hat,
um Vererbung zu verstehen, und sind ihrerseits Zeichen eines neuen
Verstiandnisses von Hereditit.

22 Johannsen (1911), S. 159.
2 Johannsen (1915), S. 612.

267

https://dol.org/10.5771/9783968216713-257 - am 16.01.2026, 22:37:15. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - ) T


https://doi.org/10.5771/9783968216713-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783968216713-257 - am 16.01.2026, 22:37:15. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - ) T


https://doi.org/10.5771/9783968216713-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

