2. Theoriekapitel Heteronormativitat

2.1 Ideengeschichte
Vorlaufer

Als eine der ersten Theoretisierungen von Heteronormativitit gilt ein von der
US-amerikanischen Feministin Adrienne Rich (1980) verfasstes Essay. Darin for-
dert sie, nHeterosexualitit als machtvolle gesellschaftliche Instanz samt seinen
Wechselwirkungen mit dem Patriarchat in den Blick zu nehmen und nicht als na-
tiirlich oder selbstverstindlich vorauszusetzen. Rich analysiert bereits sowohl die
Formen dieser Struktur, wie die gesellschaftliche Unsichtbarkeit queerer Personen
(Rich 1980, S. 635), als auch die Folgen fiir die Marginalisierten, z. B. Abwertung
als deviant und krankhaft (Rich 1980, S. 652). Ahnliche Uberlegungen finden sich
spater auch bei der feministischen Theoretikerin Monique Wittig. Sie bezeichnet
Heterosexualitit als soziales System (Wittig 1992, S. 20). Darunter versteht sie, dass
Heterosexualitit der Gesellschaft als implizite Vorannahme bzw. unausgesproche-
ne Regel zugrunde liegt und dass zahlreiche gesellschaftliche Aspekte - so z. B. die
Sprache - von ihr durchwoben sind (Wittig 1992, S. 27).

Begriffsgeschichte

Der Begrift Heteronormativitit findet sich zum ersten Mal bei dem Sozialtheore-
tiker Michael Warner. Sein Text speist sich aus Frustration mit aktivistischen und
akademischen Diskursen, in denen Sexualitit zwar teilweise als gesellschaftliches
Machtgefiige anerkannt, aber mit Heterosexualitit als Norm und Ausgangspunkt
verhandelt wurde (Warner 2004, S. 8—10). Warner fordert eine Analyse der Institu-
tionen, die diese Norm konstituieren und reproduzieren (Warner 2004, S. 11-13).
Klapeer fasst die durch Warner eingeleitete Wende treffend zusammen:

»Es geht nun keineswegs mehr um Méglichkeiten oder Strategien der/zur >Tole-

ranz< oder auch >sAnerkennung< von LGBTIQs in einer weiterhin heteronormativ
strukturierten Gesellschaft, sondern es werden jene Praktiken, Systeme, Institu-

https://dol.org/10:14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02.



https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

30

Annika Spahn: Heteronormativitat untersuchen

tionen und Diskurse in den Blick genommen, welche (sexuelle und geschlecht-
liche) Devianz erst produzieren (oder historisch produziert haben), welche Hete-
rosexualitdt und zweigeschlechtliche Normen einsetzen und derart bestimmte
Existenzen und Lebensweisen privilegieren und férdern, wahrend Diskriminie-
rung und CGewalt gegen LGBTIQs legitimiert oder nur bedingt sanktioniert wird«
(Klapeer 2015, S. 27—30 [HiQ]).

Mit Warners Arbeit wird Heteronormativitit zu einem erklirungsbediirftigen
Phinomen gemacht; Heterosexualitit und Zweigeschlechtlichkeit werden ent-
selbstverstindlicht und ent-naturalisiert und zu zentralen Strukturkategorien
anstelle von individuellen Merkmalen gemacht. Mit der Analyse von Heteronorma-
tivitdt nach Warner ist zugleich ein politisches Moment verbunden es geht immer
auch um eine »Destabilisierung, Kritik und Intervention in dieses Normalisie-
rungsregime« (Klapeer 2015, S. 30).

2.2 Die Heterosexuelle Matrix
Begriffsbestimmung

Der*die Philosoph*in Judith Butler fithrt die ausgefithrten Theoretisierungen unter
dem Begriff >heterosexuelle Matrix« weiter (Butler 2016 [1991]). Mit >heterosexueller
Matrix« ist gemeint, dass in der Geschlechterordnung, in der wir leben, nicht nur
anatomisches Geschlecht (sex) und Geschlechtsidentitit (gender), sondern auch das
Begehren (desire) untrennbar miteinander verwoben sind. Wie Butler schreibt: »Die
heterosexuelle Fixierung des Begehrens erfordert und instituiert die Produktion von
diskreten, asymmetrischen Gegensitzen zwischen >weiblich« und >minnlichs, die
als expressive Attribute des biologisch >Mannlichen« (male) und Weiblichenc (female)
verstanden werden« (Butler 2016 [1991], S. 38). Das bedeutet: Minner gelten erst
dann als wahre und richtige Minner, wenn sie Frauen begehren (Bublitz 2013, S. 66).
Butler bricht mit der Vorstellung, dass ein bestimmtes anatomisches Geschlecht
eine bestimmte Geschlechtsidentitit und eine bestimmte nsexuelle Orientierung
hervorbringt (Butler 2016 [1991], S. 67; vgl. Degele 2005; Wagenknecht 2007; Bu-
blitz 2013) und entlarvt alle drei Kategorien als gesellschaftliche Konstruktionen
(Butler 2016 [1991], S. 24). Kurz gefasst beschreibt Heteronormativitit in Anschluss
an Butler also »ein binires Geschlechtersystem, in welchem lediglich genau zwei
Geschlechter akzeptiert sind, und das Geschlecht mit Geschlechtsidentitit, Ge-
schlechtsrolle und sexueller Orientierung gleichgesetzt« wird (Degele 2005, S. 19).
Heterosexualitit dient gleichzeitig als Regulierungsinstanz von Geschlechternor-
men (Maihofer 2015) und als zugrundeliegender >Sinn< von Zweigeschlechtlichkeit
(Hark 2016, S. 55). Andrea Maihofer spricht daher auch von einer »heterosexuelle[n]

https://dol.org/10:14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Theoriekapitel Heteronormativitat

Geschlechterordnung« (Maihofer 1997, S. 19). Die Butlersche Triade von sex, gender
und desire wird u. a. von der Aktivistin und Soziologin Rachel Epstein erweitert.
Sie zeigt in ihrer Analyse von Heteronormativitit in Reproduktionskliniken, dass
ein bestimmtes Begehren auch mit bestimmten sexuellen Praktiken verbunden
wird und konstatiert deshalb »sex = gender = sexual orientation = sexual practices«
(Epstein 2018, S. 1047).

Zweigeschlechtlichkeit

Die Basis von Heteronormativitit ist nach Butler die zweigeschlechtliche Ordnung,
die vermeintlich aus Geschlechtskorpern herausgelesen und zur zentralen Struk-
turkategorie der Gesellschaft wird (Butler 2009, S. 84). Zweigeschlechtlichkeit meint
hier nicht nur ein bipolares System, sondern auch ein hierarchisches, womit die
Macht von Mdnnern iiber Frauen und alle anderen Menschen in den Blick kommt
(Hark 2016, S. 64). Zweigeschlechtlichkeit wird von gesellschaftlichen Akteur*innen
durch ihre Handlungen aufrecht erhalten, so dass sie immer wieder neu konstru-
iert, naturalisiert und bestitigt wird (Butler 1995, S. 178; vgl. Degele 2005; Kleiner
2016). Die so hergestellte Zweigeschlechtlichkeit ist konstitutiv mit Heterosexuali-
tit verwoben und beides konstituiert sich gegenseitig als Norm (vgl. Degele et al.
2012).

Performance und Subjektivitat

Butlers Beitrag liegt in der Herausarbeitung von Geschlecht als Performance: Hete-
ronormativitit wirkt nicht nur auf Individuen ein, sondern wird auch durch Indi-
viduen mit ihrer Eingebundenheit in soziale Normen performativ selbst hergestellt
(Butler 2016 [1991], S. 213; vgl. Maihofer 1997). Diese Herstellung vollzieht sich immer
und immer wieder; sie wird stindig aktualisiert, aufgefithrt und verkorpert — nur
so wird sie stabilisiert, aufrechterhalten und behilt ihre Legitimation (Butler 1995,
S. 22; vgl. Rose 2015, S. 330). Butler schliefRt hier an Foucaults Machtverstindnis an
(siehe Kapitel 3.2) und versteht Macht als Bedingung fiir die individuelle Daseinsbe-
rechtigung, d. h. nur durch die Unterordnung unter herrschende Normen werden
Menschen subjektiviert (Butler 2001, S. 8—16). Im Hinblick auf Heteronormativitit
ist dies insofern spannend, als dass sie als Machtform auch auf heterosexuelle und
acisgeschlechtliche Menschen wirkt und diese sich ebenfalls den herrschenden Nor-
men unterwerfen miissen, um als Subjekte anerkannt zu werden (Maihofer 2015).!

1 Ein Beispiel hierfiir ware die Unterteilung in vermeintlich >normale< und >perverse« Sexual-
praktiken (vgl. Rubin 2012 [1984]).

https://dol.org/10:14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. - Open A

3


https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

32

Annika Spahn: Heteronormativitat untersuchen

Intelligibilitat

Menschen haben nach Butler nur dann in einem heteronormativen System eine
Stimme, sind nur dann ein Subjekt, werden sogar nur dann als menschlich ange-
sehen, wenn sie >intelligibel« sind, d. h. den vorgegebenen und erwarteten Normen
von Geschlecht und Sexualitit entsprechen (Butler 2009, 2016 [1991], S. 37—49)*:
»Intelligible Geschlechtsidentititen sind solche, die in bestimmtem Sinne Bezie-
hungen der Kohirenz und Kontinuitit zwischen dem anatomischen Geschlecht
(sex), der Geschlechtsidentitit (gender) [..] und dem Begehren [desire, AS] stiften
und aufrechterhalten« (Butler 2016 [1991], S.38 [HiO]). Intelligibilitit bedeutet
>Verstehbarkeit« — wenn ein Mensch in seinem Geschlecht und Begehren im hetero-
normativen System den Regeln bzw. wiedererkennbaren Mustern folgt, wird er also
als Subjekt anerkannt. Die Menschen, die nicht intelligibel sind, bilden fiir Butler
das konstitutive Auflen® des heteronormativen Systems (Butler 1996, S. 24). Sie sind
in der kulturellen Konstruktion von Geschlecht und Sexualitit »undenkbarel...],
verworfene[...], nicht-lebbare[...] Kérper« (Butler 1995, S. 16) und damit besonders
verwundbar (Butler 2005, S. 46—61). Der Geschlechterforscher Tamas Jules Joshua
Fiitty schlieft an Butlers Uberlegungen an und beschreibt die Subjektwerdung, die
nur iiber die Erfullung von Zweigeschlechtlichkeitsnormen méglich ist:

»Im Zusammenwirken von Recht und Medizin sowie Sprache/Diskurs wird die
Norm der Cis-Zweigeschlechtlichkeit als vermeintlich ontologische Grundlage
naturalisiert, (rechtlich) institutionalisiert und mit normativer Gewalt aufrecht-
erhalten. Die institutionalisierte Cis-Zweigeschlechtlichkeit ist dabei allgegen-
wartiger Zwang und eine Gewaltform, die alle Menschen zweigeschlechtlich
normiert, normalisiert und reguliert« (Fiitty 2019, S. 28).

Ein heteronormatives System normiert also alle Menschen, allerdings ist diese
Normierung fiir die Menschen, die jenen Normen nicht entsprechen, besonders
gewaltvoll. Die Moglichkeit queerer Existenzweisen wird damit gesellschaftlich
eingeschrinkt und bleibt unlesbar (Butler 2009).*

2 Dabei ist wichtig anzumerken, dass gesellschaftlich Geschlecht und sexuelle Orientierung
biologistisch und essentialistisch definiert werden, sie kénnen nicht einfach gewechselt wer-
den und queere Individuen haben so keine Chance, einfach so intelligibel zu werden (vgl.
Bublitz 2013, S. 66).

3 Auf welche queeren Personen das in welchem Kontext genau zutrifft, ist jeweils umstritten.

4 Andrea Maihofer benutzt den Begriff der Existensweise, um die Komplexitit von verge-
schlechtlichtem Dasein zu beschreiben: »Geschlecht<ist nun eine komplexe Verbindung ver-
schiedener Denk- und Gefiihlsweisen, Kérperpraxen und -formen, sowie gesellschaftlicher
Verhéltnisse und Institutionen, eben eine historisch bestimmte Art und Weise zu existieren«
(Maihofer 1997, S. 85 [HiO]). Geschlechtliche Existenzweisen sind dabei an spezifische An-
forderungen (also herrschende Normen) gebunden, sonst sind sie nicht intelligibel oder an-

https://dol.org/10:14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Theoriekapitel Heteronormativitat

Aktuelle Kritiken und Weiterentwicklungen

Kritiker*innen aus den Gender- und Queer Studies machen darauf aufmerksam,
dass der Begriff Heteronormativitit trotz seiner breiten Verwendung kaum analytisch
ausgearbeitetist (exemplarisch: Klapeer 2015, S. 26). Soist nicht geklirt, wie Hetero-
normativitat als Machtform operiert, mit welchen Techniken sie regiert und wie sie
reproduziert wird (Bargetz und Ludwig 2017, S. 119-120). Die Analyse von Hetero-
normativitit als Teil aller gesellschaftlichen Bereiche verbleibt oft bei einer Aufzih-
lung der Institutionen, die Heteronormativitit (re-)produzieren, ohne das jeweils
ausgefithrt wird, inwiefern und womit Heteronormativitit hier regulierend wirkt.
Geschlechterforscher*in Yv Nay konstatiert: »Wenn an einem Begriff >Heteronor-
mativitit« festgehalten werden soll, muss dieser daher machttheoretisch ausbuch-
stabiert werden« (Nay 2017, S. 283).

Brigitte Bargetz und Gundula Ludwig schlagen vor, Heteronormativitit vor al-
lem iiber ihre Wirkmachtigkeit in Alltagspraxen zu analysieren:

»Heteronormativitat als heteronormative Hegemonie ist [..] eine Machtfor-
mation, die nicht primir ber Gesetze und Verbote, sondern vielmehr iber
Zustimmung in alltaglichen zivilgesellschaftlichen Praxen und Auseinanderset-
zungen ihre Wirkmachtigkeit erlangt. Heteronormativitat setzt voraus, dass ein
Grofteil der Bevolkerung der Auffassung zustimmt, dass Zweigeschlechtlichkeit
>natirlich¢, gegengeschlechtliches Begehren>normal< und Elternschaft selbstver-
standlich biologisch-zweigeschlechtlich ist« (Bargetz und Ludwig 2017, S.122; vgl.
auch Maihofer 2015).

Insofern muss eine umfassende Analyse beide, sich gegenseitig konstituierende Sei-
ten in den Blick nehmen: erstens sowohl alltagliche Wirkmachtigkeit, die ihre Macht
nicht aus dem Zwang, sondern der Zustimmung der Individuen zieht (Ludwig 2011,
S. 50—52), als auch zweitens strukturelle Zwinge und Gewalt, die sich aus Gesetzen,
Vorschriften und Normen herleiten.

derweitig bedroht (Maihofer 2015, S. 638—648). Ich spreche deshalb in dieser Arbeit in An-
lehnung an Utan Schirmers Weiterentwicklung (2013, S. 175-176) von Maihofers Begriff auch
liber queere Existenzweisen, um eine historisch spezifische, in bestimmte gesellschaftliche
Verhiltnisse eingebundene Art, queer zu sein, zu beschreiben. Schirmer (2013, S.175) be-
schreibt mit dem Begriff »trans*-queere Existenzweisen«»(marginalisierte oder minoritare)
»gelebte Denk-, Gefiihls- und Kérperpraxens, die nicht jenseits oder aufierhalb des hegemo-
nialen Geschlechterdiskurses stattfinden, sich aber dennoch durch eine spezifische Eigenlo-
gik auszeichnen«.

https://dol.org/10:14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. - Open A

33


https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

34

Annika Spahn: Heteronormativitat untersuchen

2.3 Sexuelle, romantische und geschlechtliche Vielfalt und Queer
Sexuelle, romantische und geschlechtliche Vielfalt

Der Begriff >sexuelle, romantische und geschlechtliche Vielfalt« wird in den letzten
Jahren vermehrt in akademischen Diskursen gebraucht (Timmermanns und B6hm
2020, S. 13). Durch ihn wird die Diversitit von sexueller und romantischer Orientie-
rung und Geschlecht® verdeutlicht. Anders als bei Queer (s. u.) und dem Akronym
LSBATIQ (in seinen mannigfaltigen Varianten) sind in diesem Begriff Heterosexua-
litit, nEndogeschlechtlichkeit und Cisgeschlechtlichkeit mitgedacht und explizit als
Teil dieser Vielfalt (und nicht als unsichtbare Norm) konzipiert (Hartmann 2018,
S. 48). Ich verwende diesen Begriff also dann, wenn ich von Menschen aller sexu-
ellen und romantischen Orientierungen und aller geschlechtlichen Existenzweisen
spreche.

Queer

Dagegen nutze ich in dieser Arbeit den Begriff squeer<, um diejenigen zu beschrei-
ben, deren Geschlecht und/oder sexuelle bzw. romantische Orientierung nicht
der Heteronormativitit entsprechen, die also in einem heteronormativen System
marginalisiert werden. Queer umfasst daher auch die Erfahrungen derjenigen, die
aLabel wie z. B. schwul, lesbisch, bisexuell, trans, inter” oder polyamorés nicht fir
sich nutzen.” Denn: Zurecht wird das Akronym LSBATIQ in all seinen Variationen
als ausschlieflend und einengend kritisiert. Gleichzeitig wird die Verwendung von
Queer als Sammelkategorie ebenfalls kritisiert, bspw., da sich nicht alle Personen,
die laut meiner Definition unter den Begriff fallen, selbst auch so bezeichnen. Es
existiert allerdings auch keine weit verbreitete Begriffsalternative, so dass queer als
umfassendster Begriff trotzdem genutzt wird.

Ich folge also der dritten Bedeutung von >queers, die Gudrun Perko (2005,
S.17-21) als »plural-queer« ausformuliert, im Sinne eines Rekurs auf US-amerika-
nische Kontexte, in denen die Verwendung von >schwul-lesbisch« als Sammelbegriff
als verkiirzt und ausschliefiend kritisiert wird. >Queer« ist somit ein strategisch-

5 Haufig bezieht sich die Geschlechtervielfalt in diesem Begriff nicht nur auf die Vielfalt von
Identitdten, Selbstbezeichnungen und Korpern, sondern denkt auch die Vielfalt von Ce-
schlechterausdruck, -verhalten etc. mit.

6 Zur Begriffsgeschichte von >queer<siehe Degele (2005).

7 »Aber wenn wir uns entscheiden, uns gegen die Gewalt zu verteidigen, missen wir uns davor
hiiten, sie durch eine andere Form von Gewalt zu ersetzen. Welche Version von»lesbisch<oder
»schwulc sollte sichtbar gemacht werden, und zu welchen internen Ausschlieungen wiirde
dies fithren?« schreibt schon Butler (1996, S. 23), was mich zu diesem Schritt inspirierte.

https://dol.org/10:14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Theoriekapitel Heteronormativitat

politischer Begriff, der sich gegen eine eindeutige Kategorisierung und Iden-
titdtspolitiken wehrt und Selbstdefinitionen, Biindnispolitiken und Solidaritit
priorisiert.® Die Queer Studies verstehen sich daher grundsitzlich als politisierte
Wissenschaft, die aktiv am gesellschaftlichen Wandel mitarbeitet (Wagenknecht
2007, S. 18; Degele 2008).

2.4 Dimensionen von Heteronormativitat

Ich konzipiere Heteronormativitit in dieser Arbeit als eine Struktur (vgl. Lépez und
Scott 2000) mit verschiedenen Dimensionen. Diese bilden den >Inhalt< von Hete-
ronormativitit, d. h. bspw. die Vorannahmen tiber Menschen in einem heteronor-
mativen System.’ Ohne ein Verstindnis dieser normativen Annahmen ist Hetero-
normativitat nicht fass- oder analysierbar. Die Dimensionen sind miteinander ver-
woben und verweisen gegenseitig aufeinander. Sie wirken auf verschiedenen Ebe-
nen, sind also nicht nur auf zwischenmenschliches Verhalten wie z. B. Beleidigun-
gen beschrinkt. Auflerdem sind sie voneinander abhingig: »Vielmehr sind es Ent-
scheidungen von Individuen, getragen von einer jeweiligen Haltung, die Regelun-
gen, Gesetze und Strukturen schaffen, und umgekehrt pragen diese die Individuenc
(Kapper und Zick 2015, S. 7).

Heteronormativitit betrifft alle Menschen. Von dieser gesellschaftlichen Norm
marginalisiert sind all jene, deren Geschlecht bzw. sexuelle und romantische Orien-
tierung nicht der dyadischen, cisnormativen Zweigeschlechtlichkeit, Mononorma-
tivitit, Allonormativitit, Amatonormativitit (s. u.) und normativen Heterosexuali-
titentspricht.'® Heteronormativitit wirkt aber auch auf Menschen normierend, die
den Normen grundsitzlich entsprechen, z. B. durch die Angst, dennoch fiir nicht-
heterosexuell oder nicht cisgeschlechtlich gehalten zu werden.

In meiner Ausfithrung heteronormativer Dimensionen stelle ich jeweils zwei
Begriffe nebeneinander, wie z. B. Afeindlichkeit und Allonormativitit. Wihrend
Afeindlichkeit die Diskriminierung asexueller Menschen beschreibt, steht Allo-
normativitat fiir die normative Annahme, alle Menschen konnten grundsitzlich

8 Ich verwende den Begriff squeer< hier auch nicht als Identitatskategorie, sondern als soziale
Positionierung.

9 Wihrend zu einigen Dimensionen bereits akademische Uberlegungen vorliegen, muss bei
anderen auf aktivistisches und journalistisches Wissen zuriickgegriffen werden.

10 Hier zeigt sich bspw. der Begriff aMSM, der in der ~HIV-Pravention genutzt wird als niitzli-
ches Beispiel, da er unabhidngig von Identitatskategorien die Menschen mit einem bestimm-
ten Verhalten in den Blick nimmt. Um von Heteronormativitat marginalisiert zu werden ist
nicht entscheidend, ob eine Person sich mit einer spezifischen Identititskategorie labelt —
entscheidend ist z. B. das sexuelle Verhalten oder die Geschlechtsprasentation.

https://dol.org/10:14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. - Open A

35


https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

36

Annika Spahn: Heteronormativitat untersuchen

sexuelle Anziehung spiiren. Die beiden Begriffe sind also jeweils zwei Seiten der-
selben Medaille.”

2.4.1 Geschlechterbinaritat und Geschlechterverhaltnis

Wie bereits beschrieben sind zwei zentrale Dimensionen von Heteronormativitit
die Geschlechterbinaritit und das Geschlechterverhiltnis (Villa 2011, S. 36-37).

Geschlechterbinaritat

Die Geschlechterforschung versteht Geschlechterbinatitit als die gesellschaftli-
che Annahme, dass ein Mensch nur eines von zwei Geschlechtern, mannlich oder
weiblich, haben kann. Geschlecht wird hier sowohl als Kérper, als auch als Iden-
titit, Ausdruck, Rolle usw. verstanden. Die beiden Geschlechter werden scharf
voneinander abgegrenzt und als Gegensitze konzipiert, die sich gegenseitig ergin-
zen. Dafiir werden Minnern und Frauen jeweils bestimmte korperliche Merkmale
(s. u.), Personlichkeiten und Eigenschaften zugeschrieben (Kuster 2019). Andere
Geschlechter oder geschlechtliche Zwischenstufen werden in einem biniren Sys-
tem nicht anerkannt, sondern marginalisiert und diszipliniert. Minner und Frauen
stehen auflerdem in einem spezifischen, durch Hierarchie geprigten Verhiltnis
zueinander, das ich fir diese Analyse mit den Begriffen Sexismus und Misogynie
fasse.

Sexismus

Ich beziehe mich auf den Vorschlag zur Wiederaneignung und Neubestimmung des
Sexismus-Begriffs nach den Geschlechterforscherinnen Dominique Grisard und
Andrea Maihofer (2016). Danach beschreibt Sexismus »jegliche Form von Gewalt,
Ausbeutung und Diskriminierung, sowie Identitits- und Verhaltensanforderungen
aufgrund von Geschlecht« (Grisard und Maihofer 2016, S. 28). Grisard und Maihofer
beziehen sich in ihrer Konzeption auf die Linguistin Sarah Mills. Sie klassifiziert
Aussagen dann als sexistisch, wenn sie (1) auf Geschlecht fokussieren, wo dieses ir-
relevant ist, (2) auf stereotypen und veralteten Geschlechtervorstellungen beruhen,
(3) nandrozentrisch sind oder (4) wenn Aktivititen, die weiblich assoziiert sind,
trivialisiert oder abgewertet werden (Mills 2008, S. 2). Sexismus tritt bspw. in Form
von Hierarchisierung und Naturalisierung von Geschlecht auf und findet sich auf
der symbolischen, institutionellen und individuellen Ebene (Grisard und Maihofer
2016, S.29). Grisgard und Maihofer betonen, dass Sexismus multidimensional

h§ Das gilt so nicht fiir Geschlechterbinaritat und das Geschlechterverhiltnis.

https://dol.org/10:14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02.



https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Theoriekapitel Heteronormativitat

betrachtet werden muss, d. h. in seinem konstitutiven Zusammenhang mit Ras-
sismus, Klassismus und anderen Differenzkategorien (Grisard und Maihofer 2016,
S. 30). Sie schliefRen auflerdem an Foucault an (s. u.) und betrachten Sexismus als
repressiv und produktiv zugleich, da er vergeschlechtlichte Subjekte hervorbringt
(Grisard und Maihofer 2016, S. 31).

Misogynie

Die Sozialphilosophin Kate Manne (2019, S. 13) versteht Misogynie als eines von vie-
len Werkzeugen (ebenso wie z. B. Rassismus), die ein patriarchales System stiitzen.
Manne warnt davor, Misogynie einfach als individualisierten Frauenhass™ zu ver-
stehen und schlagt daher vor, den Begriff auszulegen als

»[...] primarily a property of social environments in which women are liable to en-
counter hostility due to the enforcement and policing of patriarchal norms and ex-
pectations — often, though not exclusively, insofar as they violate patriarchal law
and order. Misogyny hence functions to enforce and police women’s subordina-
tion and to uphold male dominance, against the backdrop of other intersecting
systems of oppression and vulnerability, dominance and disadvantage, as well as
disparate material resources, enabling and constraining social structures, institu-
tions, bureaucratic mechanisms, and so on« (Manne 2019, S.19).

Fiir Manne ist Sexismus der Teil patriarchaler Ideologie, der die Geschlechterord-
nung rationalisiert und rechtfertigt, wihrend Misogynie die Geschlechterordnung
kontrolliert und ideologisch durchsetzt (Manne 2019, S. 20). Wahrend also Sexismus
eine Unterscheidung zwischen Mannern und Frauen trifft, trifft Misogynie eine Un-
terscheidung zwischen >guten< und >schlechten«< Frauen (Manne 2019, S. 79-80).

2.4.2 Heterosexismus und Homofeindlichkeit
Definitionen

Homosexualitit ist der diffuse Uberbegriff fiir das Begehren, die Sexualpraktiken
und Identititen lesbischer und schwuler Menschen. Da der Begriff eine medika-
lisierte Geschichte (siehe Kapitel 3.5) hat, verwende ich in dieser Arbeit eher die
Selbstbezeichnungen slesbisch« und >schwulc. Schwule und lesbische Menschen
erleben sowohl Heterosexismus als auch Homofeindlichkeit™, wobei hiufig Ho-

12 Da patriarchale Logik auf einem cisnormativen und biniren Geschlechtermodell basiert,
spricht Manne (2019, S. 27) von Frauen als Opfern von Misogynie.

13 Da >Homophobie< Homofeindlichkeit filschlicherweise im Sinne einer Angststérung be-
schreibt, benutze ich diesen Begriff (und auch >Transphobie<etc.) in dieser Arbeit nicht.

https://dol.org/10:14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. - Open A

37


https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

38

Annika Spahn: Heteronormativitat untersuchen

mofeindlichkeit mit Schwulenfeindlichkeit gleichgesetzt wird. Der Psychologe
Gregory Herek definiert Heterosexismus als »cultural ideology embodied in insti-
tutional practices that work to the disadvantage of sexual minority groups even
in the absence of individual prejudice or discrimination« (Herek 2007, S.907).
Herek beschreibt weiter, dass durch zwei verschiedene Prozesse die Unterwerfung
queerer Menschen legitimiert und fortgefithrt wird: Erstens wird gesellschaftlich
davon ausgegangen, dass alle Menschen heterosexuell sind, wodurch queere Men-
schen unsichtbar gemacht werden. Zweitens werden sichtbar queere Personen
problematisiert:

»Nonheterosexuals, homosexual behavior, and same-sex relationships are pre-
sumed to be abnormal and unnatural and, therefore, are regarded as inferior,
as requiring explanation, and as appropriate targets for hostility, differential
treatment and discrimination, and even aggression« (Herek 2007, S. 907-908).

Wihrend also Heterosexismus eine eher subtile Ideologie und Normsetzung be-
schreibt, steht der Begriff Homofeindlichkeit fir explizite Diskriminierung gegen
schwule und lesbische Menschen, bzw. Menschen, die als schwul oder lesbisch
wahrgenommen werden. Die Sozialpsycholog*innen Beate Kiipper und Andreas
Zick definieren Homofeindlichkeit folgendermafen: »Im Kern geht es bei der Ho-
mophobie darum, dass Menschen aufgrund der tatsichlichen oder vermeintlichen
Abweichung ihrer [...] sexuellen Orientierung von dem, was als snormal< angesehen
wird, abgewertet, diffamiert und ausgegrenzt werden« (Kiipper und Zick 2015,
S. 5). Homofeindlichkeit und spezifisch Schwulenfeindlichkeit ist eng mit Misogy-
nie und Sexismus verkniipft (Wolf 2004, S. 72; Kraf} 2011, S. 142). Das Aufwachsen
und Leben in homofeindlichen Strukturen fiihrt bei vielen Schwulen und Lesben
auch zu Homofeindlichkeit, die gegen die eigene Person gerichtet ist (sogenannte
internalisierte Homofeindlichkeit), was u. a. zu selbstzerstorerischem Verhalten fithren
kann (Bauer 2018, S. 145-146)."* Vorurteile gegen schwule Personen umfassen die
Vorstellung, sie seien verweiblicht, apromiskuitiv, npidophil, amoralisch, siindig,
unnatiirlich, pervers und bindungsunfihig (Katz 1976; Rauchfleisch 1996; Kraf 2011;
Bauer 2018). Diese Vorurteile kénnen zu Gewalt gegen Personen fithren, die als
nicht-heterosexuell wahrgenommen werden (Rauchfleisch 1996, S. 130; Wolf 2004,
S. 72).

Lesbenfeindlichkeit

Homofeindlichkeit gegen lesbische Personen ist weniger ausfithrlich analysiert, so-
dass oft nicht einmal sichtbar ist, dass und inwiefern lesbische Personen margi-

14 Analog gibt es auch z. B. internalisierte Transfeindlichkeit.

https://dol.org/10:14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Theoriekapitel Heteronormativitat

nalisiert werden. Gewalt und Diskriminierung gegen lesbische Personen wird oft
unter die Diskriminierungserfahrungen von schwulen Personen subsumiert, dabei
erleben lesbische und schwule Personen unterschiedliche Formen von Homofeind-
lichkeit (Wolf 2004, S. 69). Neuere Arbeiten definieren Lesbenfeindlichkeit als eine
spezifische aIntersektion von Homofeindlichkeit und Sexismus, die z. B. in der Se-
xualisierung lesbischer Personen resultiert (Curran 2015). Die Soziologin Lising Pa-
genstecher und die Musikwissenschaftlerin Eva Rieger verstehen Lesbenfeindlich-
keit als die »Reaktion auf die Verweigerung repressiver Weiblichkeitsnormen« (Pa-
genstecher und Rieger 1983, S. 167), da lesbische Personen gesellschaftliche Konzep-
te wie geschlechtsspezifische Arbeitsteilung, Werteverhiltnisse, Ehe und hetero-
normative Sexualitit durchkreuzen wiirden (Pagenstecher und Rieger 1983, S. 167).
Der*die Psychotherapeut®in Gisela Wolf begreift lesbenfeindliche Vorurteile und
Stereotype als Stigmatisierung mit dem Ziel, heterosexuelle Personen in ihrer Nor-
malitit zu bestitigen (Wolf 2004, S. 70). Dies habe aufierdem eine erziehende Funk-
tion auf alle Personen mit der Botschaft, sie kdnnten ihre eigene Lebensweise nur
innerhalb heteronormativer Verhiltnisse wihlen (Wolf 2004, S. 70).

2.4.3 Mononormativitat und Bifeindlichkeit
Definitionen

Ich verstehe Bisexualitit fiir diese Arbeit als Uberbegriff fiir alle Menschen, die
sich zu Menschen von mehr als einem Geschlecht sexuell hingezogen fiihlen. Dies
schlieRt also auch Label wie apansexuell, amultisexuell oder apolysexuell mit ein.
Die spezifische Marginalisierung von Bisexualitit wird Mononormativitit bzw.
Bifeindlichkeit genannt. Diese iiberschneiden sich mit Heterosexismus und Ho-
mofeindlichkeit, weswegen ich nur ausfithre, welche spezifischen Unterschiede
sich fiir bisexuelle Menschen ergeben.

Vorurteile und Mononormativitat

Der bisexuelle Aktivist Frank Thies fasst die Marginalisierungserfahrungen bisexu-
eller Personen treffend zusammen:

»Bisexuelle Personen sind von denselben Diskriminierungsstrukturen betroffen,
wie Homosexuelle, vor allem, wenn sie eine gleichgeschlechtliche Partnerschaft

15 Sowohl in Bezug auf Bisexualitit als auch in Bezug auf Polyamorie wird in der Literatur
von Mononormativitat gesprochen. Ich verstehe beide Mononormativitaten als distinkte,
aberzusammenhingende Marginalisierungsformen und kennzeichne in der Analyse jeweils,
iber welche Mononormativitat ich spreche.

https://dol.org/10:14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. - Open A

39


https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

40

Annika Spahn: Heteronormativitat untersuchen

fiihren. Aber es gibt auflerdem noch spezielle Diskriminierungsformen von Bise-
xuellen. Dazu gehéren die Leugnung, dass Bisexuelle existieren, die Pauschali-
sierung der Polyamorie durch die Annahme, dass alle Bisexuellen zu jeder Zeit
und mit jedem Menschen Sexualkontakte suchten, sowie das Vorurteil, dass Bi-
sexualitdt nur eine Phase auf dem Weg zur Homosexualitdt (transitionale Bise-
xualitdt) oder zuriick zur Heterosexualitat (transitorische Bisexualitit) sei« (Thies
2019, S. 8-9).

Bisexuelle Personen gelten oft als promiskuitiv, unehrlich und infektids (insbeson-
dere in Bezug auf »STIs) (Eisner 2013, S. 37-40), bzw. maf3- und ziigellos (Ritter
2019, S. 50). Bisexuelle Frauen werden hiufig hypersexualisiert und als Performance
fir den heterosexuellen, minnlichen Blick abgetan (Eisner 2013, S. 161-162), womit
sexualisierte Gewalt gegen bisexuelle Frauen legitimiert wird (Eisner 2013, S. 137).
Autor*in Shiri Eisner beschreibt mit dem Begriff Mononormativitit bzw. Monosex-
ismus »a social structure, operating through the presumption that everyone is, or
should be, [n]monosexual, a structure that privileges monosexuality and monosex-
ual people, and that systematically punishes people who are nonmonosexual« (Eis-
ner 2013, S. 63).

Das subversive Potential von Bisexualitat

Eisner fithrt die Vorurteile gegeniiber Bisexualitit auf das subversive Potential
dieser sexuellen Orientierung zuriick, da Bisexualitit die zweigeschlechtliche
Ordnung, Eindeutigkeiten der heteronormativen Welt und Naturalisierung von
sexuellen Orientierungen durcheinanderbringe (Eisner 2013, S. 44). Weithin findet
sich gesellschaftlich und wissenschaftlich die Annahme, dass Menschen entweder
hetero- oder homosexuell geboren seien und dass es dafiir verantwortliche Gene
gebe. Diese Alltagstheorie blendet Bisexualitit aus und konstruiert sie so als unna-
tiirliche, den biologisierenden Logiken widersprechenden Identitit (Eisner 2013,
S.121). Dies wird von queerem Aktivismus und den Gender und Queer Studies
gerne ausgenutzt um zu beweisen, dass sexuelle Orientierung kulturell konstruiert
und fluide ist — wihrend gleichzeitig kaum Forschung zu Bisexualitit durchgefiihrt
wird (Eisner 2013, S. 243).

https://dol.org/10:14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Theoriekapitel Heteronormativitat

2.4.4 Allonormativitit und Afeindlichkeit'
Asexualitat und Afeindlichkeit

Asexualitit bezeichnet eine eigenstindige sexuelle Orientierung, bei der Personen
keine oder wenig sexuelle Anziehung gegeniiber anderen Menschen verspiiren
und/oder kein Verlangen nach sexueller Interaktion haben."” Personen, die grund-
satzlich sexuelle Anziehung verspiiren werden allosexuell genannt. Auch gegeniiber
asexuellen Personen bestehen Vorurteile, bspw. wird Asexualitit oftmals als 2Sym-
ptom einer Missbrauchserfahrung, einer Hormonstérung, einer priiden Erziehung
oder einer sog. geistigen Behinderung bzw. psychischen Krankheit gedacht (De-
cker 2014, S. 91-134). Allosexualitit dagegen wird als natiirlich angesehen und alle
Menschen®® somit als sexuelle Wesen konzipiert (Przybylo 2011, S. 446-448).

Allonormativitat

Die Diskriminierungserfahrungen asexueller Personen werden als gesellschaftliche
Struktur theoretisiert (Decker 2014, S. 58-68; Milks 2014, S. 111-113; Spahn 2021)
und als »Allonormativitit« (Chen 2020), »sexual normativity« (DeLuzio Chasin
2011, S. 713—723), »sexusociety« (Przybylo 2011; Chu 2014) oder auch in Anlehnung
an Adrienne Rich als »compulsory eroticism« bzw. »compulsory sexuality« (Ceran-
kowski und Milks 2014, S.1-16) bezeichnet. Die Geschlechterforscherin Kristina
Gupta versteht compulsory sexuality als einen Theorierahmen, der u. a. folgendes
beinhaltet:

»[...] the assumption that all people are sexual; the norms and practices that com-
pel people to experience themselves as desiring subjects, take up identities and
engage in sexual activity; and the norms and practices that marginalize various
forms of nonsexuality [...]. Importantly, the concept seeks to emphasize that com-
pulsory sexuality is a system that regulates the behavior of all people, not just
those who identify as asexual« (Gupta 2015, S. 134—135).

Asexualitit ist in der Gesellschaft, aber auch in queerem Aktivismus sowie in
den Gender und Queer Studies weitgehend unsichtbar, was auf Allonormativitit
zuriickzuftihren ist (Decker 2014, S. 45-68). In der Folge werden viele asexuelle

16 Zusammenfassende Uberlegungen zu Allonormativitit habe ich ausfiihrlich schon an ande-
ren Stellen publiziert, vgl. Spahn (2017¢, 2018a, 2021).

17 Diese Definition ist in der Wissenschaft, insbesondere in der medizinischen und psycholo-
gischen Forschung, umstritten — in der asexuellen Community dagegen weniger. Fiir einen
Uberblick iiber die Definitionsdebatte siehe van Houdenhove et al. (2014).

18  Eine Ausnahme stellen behinderte und hochaltrige Menschen dar.

https://dol.org/10:14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. - Open A

4


https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

42

Annika Spahn: Heteronormativitat untersuchen

Personen als schwul, lesbisch oder bisexuell gelesen und erleben dann Homo-
bzw. Bifeindlichkeit (DeLuzio Chasin 2015, S. 171). Hierbei wird deutlich, dass ver-
schiedene heteronormative Anforderungen und Narrative untereinander hiufig
nicht logisch konstistent sind, da insbesondere schwulen und bisexuellen Personen
sexuelle Exzessivitit nachgesagt wird und dies nicht zu Vorurteilen gegeniiber
asexuellen Personen passt.

Allonormativitit zeigt sich auch in Gesetzen, die den Vollzug einer Ehe fiir
deren Anerkennung voraussetzen, in sozialer Exklusion, wenn an der Sexualkultur
(wie bspw. das Sprechen iiber Beziehungen und Sexualitit) einer Gruppe nicht
partizipiert wird (und infolgedessen z. B. Diskriminierungen am Arbeitsplatz vor-
kommen) und auch in religiosen Vorbehalten (Decker 2014, S. 58—63). Asexualitit
wird kulturell mit Kindlichkeit verbunden, so dass asexuelle Erwachsene oft nicht
ernst genommen werden (Decker 2014, S. 7). Eine Studie der Psycholog*innen Cara
MacInnis und Gordon Hodson kam zu dem Ergebnis, dass asexuelle Menschen im
Gegensatz zu Menschen anderer sexueller Orientierungen als nicht menschlich
angesehen werden, sondern als tier- und maschinenihnlich: »This confirms that
sexual desire is considered a key component of human nature« (MacInnis und
Hodson 2012, S. 739). Damit wird asexuellen Menschen ihr Status als Mensch und
Subjekt aberkannt (Gressgard 2013; Flore 2014, S. 19; Milks 2014, S. 106-107). Diese
allonormative Setzung kann emotionale, psychische, physische und sexualisierte
Gewalt zur Folge haben, u.a. in dem Versuch, asexuelle Menschen zu >heilen«
(Decker 2014, S. 42—44). Der*die Psycholog®in C] DeLuzio Chasin beschreibt, dass
Asexualitit so unsichtbar ist, dass es gesellschaftlich nicht moglich ist, als asexuell
gelesen zu werden (DeLuzio Chasin 2015, S. 171) — und beruft sich damit auf Butlers
Theoretisierung von Intelligibilitit. Gerade weil Asexualitit wenn tiberhaupt nur
als das Fehlen von sexueller Anziehung bezeichnet wird und damit negativ definiert
ist, scheint eine Imagination eines asexuellen Subjekts schwer bis unméglich (Kim
2014; Zimmermann und Bozdogan 2015, S. 28).

2.45 Amatonormativitit und Afeindlichkeit®
Amatonormativitat

Der Begriff Amatonormativitit geht auf die Philosophin Elizabeth Brake zuriick. Sie
versteht darunter die iiberproportionale gesellschaftliche Wertzuschreibung zu ro-
mantischen Beziehungen und Ehen (im Gegensatz zu z. B. Freundschaften), sowie
die Annahme, dass »a central, exclusive, amorous relationship is normal for humans,

19 Dass sowohl die Diskriminierung von asexuellen als auch von aromantischen Personen mit
Afeindlichkeit bezeichnet wird, ist kein Zufall —sie iiberscheiden sich und mussen deswegen
zusammen gedacht werden.

https://dol.org/10:14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Theoriekapitel Heteronormativitat

in thatis a universally shared goal, and that such a relationship is normative, in that
it should be aimed at in preference to other relationship types« (Brake 2012, S. 88-89
[HiO)). Brake referiert bei der Konzeption des Begriffs Amatonormativitit auf He-
teronormativitit (Brake 2012, S. 89). In amatonormativen Sozialstrukturen werden
amonogame Liebesbeziehungen privilegiert, in denen die Partner*innen fiireinan-
der die hochste Prioritit haben (Brake 2012, S. 90). Aber auch explizite Diskriminie-
rungsformen lassen sich an Amatonormativitit festmachen: So fehlen z. B. recht-
liche Formen der gegenseitigen Absicherung von nicht-romantischen Beziehungen
(Brake 2012, S. 94).

Aromantik

Der Begriff >Amatonormativitit< wurde von der aromantischen a~Community auf-
gegriffen, um ihre Diskriminierungserfahrungen zu beschreiben, wie bspw. »Pa-
thologisierung durch Arzt*innen (LGBTA Wikia o. J.; Neal 2016). Personen auf dem
aromantischen Spektrum verspiiren keine oder wenig romantische Anziehung ge-
geniiber anderen Personen, verlieben sich nicht oder selten in andere Personen bzw.
haben kein oder selten Interesse an romantischen Beziehungen.

2.4.6 Cisnormativitat und Transfeindlichkeit
Transgeschlechtlichkeit

Fiir diese Arbeit verstehe ich eine trans(-geschlechtliche) Person als eine Person, die
sich nicht, nur teilweise oder nicht immer mit dem Geschlecht identifiziert, dem sie
bei der Geburt zugewiesen wurde (Cerwenka und Nieder 2015, S. 17).>° Ich spreche
explizit nicht von Transsexualitit, da dieser Begriff von trans Personen oft als patho-
logisierend wahrgenommen wird (Born 2014, S. 184), sondern von Transgeschlecht-
lichkeit™. Trans Frauen verstehe ich als Frauen, denen bei ihrer Geburt aufgrund
ihrer Korpermerkmale (filschlicherweise) der Geschlechtseintrag méinnlich zuge-
wiesen wurde und trans Minner verstehe ich als Minner, denen bei ihrer Geburt
aufgrund ihrer Kérpermerkmale (filschlicherweise) der Geschlechtseintrag weib-
lich zugewiesen wurde. Nicht-binire Personen sind in meiner Definition unabhin-
gig von korperlichen Merkmalen und Geschlechtszuweisung bei der Geburt Perso-

20 Mitdieser Definition hoffe ich, ein Kontinuum zwischen Cis- und Transgeschlechtlichkeit auf-
zumachen, anstatt einer Dichotomie.

21 Ich folge damit der Selbstbezeichnung vieler transgeschlechtlicher Personen und einer akti-
vistischen, nicht medizinisch-rechtlichen Begriffsverwendung (vgl. Ewert 2018, S. 36). Wah-
rend diese Begriffe innerhalb der trans Community sehr verbreitet sind, sind sie nicht unum-
stritten bzw. nicht alle trans Personen bezeichnen sich so.

https://dol.org/10:14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. - Open A

43


https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

44

Annika Spahn: Heteronormativitat untersuchen

nen, die nicht entweder (ausschliefRlich) minnlich oder weiblich sind, sondern z. B.
kein Geschlecht haben oder sich in einem Spektrum zwischen mannlich und weib-
lich bewegen (vgl. Spahn 2017a).

Cisnormativitat und Transfeindlichkeit

Bei Transfeindlichkeit und Cisnormativitit handelt es sich um die heteronorma-
tiven Dimensionen, die trans Personen marginalisieren: »Transfeindlichkeit be-
zeichnet [...] die vielschichtigen Formen des Ausschlusses von der Gewalt gegeniiber
und auch des Einstufens als Fehler oder Abweichung von trans Personen« (Ewert
2018, S. 18-19). Cisnormativitit dreht diese Marginalisierungsstruktur begrifflich
um und zeigt, wo die Marginalisierung ihren Ursprung hat: in der Annahme, alle
Menschen seien cisgeschlechtlich (Ewert 2018, S. 19). Cisnormativitit als Konzept
wurde von der Sexualmedizinerin Greta R. Bauer et al. (2009) vorgeschlagen, ba-
sierend auf einer Interview-Studie mit 85 trans Personen zu ihren Erfahrungen im
Gesundheitssystem. Somit stammt das Konzept bereits aus gesundheitswissen-
schaftlicher Forschung und beschreibt die Annahme, dass »all research participants
are cissexual, that their partners or family members are cissexual, and that their
sex and gender have been consistent over the lifetime« (Bauer et al. 2009, S. 352).

Verwobenheit mit Homofeindlichkeit

Fiitty fithrt aus, dass trans Personen hiufig von Homofeindlichkeit betroffen seien,
da die Zuschreibung einer Normabweichung von Geschlecht mit wahrgenommener
oder zugeschriebener sexueller Orientierung eng verbunden ist (Fiitty 2019, S. 47).
In der Folge kann zwischen Homo- und Transfeindlichkeit keine klare Trennlinie
gezogen werden, dennoch diirfen sie nicht gleichgesetzt werden (Fiitty 2019, S. 47).
Auch deswegen konzipiere ich die verschiedenen Dimensionen von Heteronorma-
tivitit in dieser Arbeit als zusammenhingend und sich gegenseitig konstituierend.

2.4.7 Endonormativitat und Interfeindlichkeit
Intergeschlechtlichkeit

Inter(-geschlechtliche) Personen weichen von der medizinischen Norm »eindeutig«
weiblicher bzw. minnlicher Kérper ab - bei einer kompletten oder partiellen An-
drogenresistenz, welche eine von vielen intergeschlechtlichen Varianten darstellen,
haben sie bspw. Hoden, ihr Kérper entwickelt wegen der Androgenresistenz aber
auch Briiste. Intergeschlechtlichkeit ist damit ein Uberbegriff fiir viele verschiedene
Variationen der Geschlechtlichkeit. Wihrend manche Formen von Intergeschlecht-
lichkeit vor oder bei der Geburt diagnostiziert werden, erfahren andere inter* Per-

https://dol.org/10:14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02.



https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Theoriekapitel Heteronormativitat

sonen erst wihrend ihrer Pubertit, bei unerfiilltem Kinderwunsch oder auch nie
von ihrer Intergeschlechtlichkeit. Endogeschlechtliche Menschen dagegen erfiillen
die medizinischen Normen zu geschlechtlicher Eindeutigkeit.

Endonormativitat und Interfeindlichkeit

Interfeindlichkeit als eigener Begriff ist bisher weder wissenschaftlich noch aktivis-
tisch ausgearbeitet. Ich schlage vor, analog zu Cisnormativitit Endonormativitit
als die Annahme zu fassen, dass alle Menschen medizinisch eindeutig minnlich
oder weiblich sind. Grundsitzlich wird Intergeschlechtlichkeit in der Medizin und
in der Gesellschaft als pathologisch verstanden. Das bedeutet, dass die Vielfalt von
Geschlechtskorpern binir eingegrenzt wird und alle Abweichungen als abnorm,
unnatiirlich und krankhaft gelten (Woweries 2015b, S.106). In der Konsequenz
kann schon die Einteilung in zwei klar voneinander abgrenzbare Geschlechtskérper
als endonormativ beschrieben werden (Zobel 2015). Wenn eine intergeschlecht-
liche Person Genitalien besitzt, die nicht der medizinischen Norm entsprechen,
werden diese als »atypisch, als Makel, als ein Gebrechen« (Woweries 2015b, S. 109)
beschrieben und normiert, um die erwartete psychosoziale Belastung von El-
tern und Kind zu schmailern (Fausto-Sterling 2003; Spahn 2017b; Vo8 2019). Die
Existenz von intergeschlechtlichen Kindern ist gesellschaftlich so unerwiinscht,
dass die (Spit-)Abtreibungen aufgrund von prinatal erkannten unerwiinschten
Chromosomenkonstellationen zunehmen (Zobel 2015, S. 237).

Unsichtbarkeit

Gesamtgesellschaftlich ist Intergeschlechtlichkeit kaum sichtbar, erhilt keinen Sta-
tus als soziale Kategorie, und somit keine neutrale oder positive Anerkennung: »[Ei-
ne] atypische geschlechtliche Entwicklung wird [...] kaum als eigene Realitit mit ei-
genen Normen untersucht« (Zobel 2015, S. 231). Intergeschlechtliche Menschen und
spezifisch ihre Korper werden hiufig in queeren und feministischen Diskussionen
genutzt, um iiber den Konstruktionscharakter von Geschlechterbinaritit aufzukli-
ren, wihrend die Anliegen von inter* Personen dabei meist untergehen (Zobel 2015,
S. 235).

2.4.8 Mononormativitat und Polyfeindlichkeit
Polyamorie und Polyfeindlichkeit
Polyamorie verstehe ich als eine Form der romantischen Orientierung eines Men-

schen, bei der sich eine Person in mehr als eine Person gleichzeitig verlieben kann
und ggf. mehr als eine (Liebes-)Beziehung gleichzeitig eingeht, wobei alle Part-

https://dol.org/10:14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02.

45


https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

46

Annika Spahn: Heteronormativitat untersuchen

ner*innen mit dem Arrangement einverstanden sind (Schroedter und Vetter 2010,
S. 26). Der Gegenbegriff zu Polyamorie ist Monoamorie und die entsprechende
Marginalisierungsform, in der monoamore (bzw. monogame) Beziehungen privi-
legiert werden, wird Mononormativitit genannt (Pieper und Bauer 2005, S. 60).
Bisher scheintin der Diskussion um die Marginalisierung von Polyamorie noch kein
Begriff zu existieren, der, analog zu z. B. Homofeindlichkeit, explizite Abwertungen
und Vorurteile, meint. Ich schlage daher in vor, diese Dimension »Polyfeindlichkeit«
zu nennen.

Mononormativitat

Heteronormativitit privilegiert nicht nur heterosexuelle Beziehungen, sondern
konstruiert auch die Norm der Zweierbeziehung. Das heif3t, polyamorose Bezie-
hungen werden marginalisiert und »heterosexuelle Paarbildung als Ursprung und
Grundlage aller sozialen Beziehungen angesehen und in Diskurse tiber Korper,
Familie, Reife, Gesundheit, Generativitit, Erziehung und Nation eingeschrieben«
(Hartmann und Klesse 2007, S.9). Das zeigt sich bspw. daran, dass eine Ehe in
Deutschland und der Schweiz nur zwischen zwei Personen geschlossen werden
kann. Beziehungen werden gesellschaftlich als monogam konstruiert und diese
Monogamie wird naturalisiert (Easton und Hardy 2017, S. 21). Polyamordse Per-
sonen gelten als promiskuitiv, unmoralisch, lieblos, zerstorerisch, siindig und
pathologisch® (Easton und Hardy 2017, S. 23—26) und ihre Beziehungen als unecht,
instabil und kurzfristig (Schroedter und Vetter 2010, S. 31; Easton und Hardy 2017,
S. 26-31).

2.5 Herrschaftstechniken von Heteronormativitat

Heteronormativitit marginalisiert Menschen in vielfiltigen Formen, wie z. B.
durch Othering, Definitionsmacht, physische, psychische, sexualisierte und emo-
tionale Gewalt, Unsichtbarmachung, (Ent-)Sexualisierung, Medikalisierung (vgl.
Kapitel 3.5), Problematisierung, Normierung und Disziplinierung. Diese Formen
konzipiere ich in Anschluss an Foucault (2005 [1981], S. 210) als Herrschaftstech-
niken. Damit meine ich die Formen, mit denen Heteronormativitat regiert und
woraus sie sich speist bzw. mit denen sie alle Menschen normiert und spezifisch
queere Personen marginalisiert. Die Herrschaftstechniken kénnen auf verschie-
denen Ebenen stattfinden und verschiedene Texturen annehmen (siehe Kapitel
2.6). Einige dieser Techniken wurden in der Vorstellung der Dimensionen von

22 Hierwird der Zusammenhang zu Vorurteilen gegeniiber bisexuellen Personen erkennbar.

https://dol.org/10:14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Theoriekapitel Heteronormativitat

Heteronormativitit bereits aufgefithrt. Die von mir in diesem Unterkapitel vorge-
schlagene Liste verschiedener heteronormativer Herrschaftstechniken bezieht sich
auf meinen Untersuchungsgegenstand und ist damit auf keinen Fall abgeschlossen
oder vollstindig.” Ich beziehe mich in meiner Konzeption auf die Monographie
»Justice and the politics of difference« der Philosophin Iris Marion Young, weil
ihr Vorschlag™ (Young 1990) einer Systematisierung fiir verschiedenste Margi-
nalisierungsstrukturen zu meiner Schwerpunktsetzung von Marginalisierung als
zentralem Uberbegriff fiir die hier vorgestellten Formen von Heteronormativitit
passt. AuRerdem beziehe ich mich auf das Werk Michel Foucaults, auf das ich in
Kapitel 3.2 ausfiihrlicher eingehe.

25.1 Marginalisierung?

Young beschreibt, wie die neuen sozialen Bewegungen der 1960er und -70er Jahre
das Verstandnis von Marginalisierung dnderten:

»In its new usage, oppression designates the disadvantage and injustice some
people suffer, not because a tyrannical power coerces them, but because of the
everyday practices of a well-intended liberal society. [..] Oppression in this sense
is structural, rather than the result of a few people’s choices or policies. Its causes
are embedded in unquestioned norms, habits, and symbols, in the assumptions
underlying institutional rules and the collective consequences of following these
rules« (Young 1990, S. 41).

23 Kerstin Rinnert arbeitet in ihrer Dissertation zu den Ressourcen queerer Personen in einem
heteronormativen System bspw. Kriminalisierung, Bagatellisierung, Individualisierung von
Schuld und Scham, Unwissenheit (iber sexuelle und geschlechtliche Vielfalt und Unsichtbar-
machung als Formen von Heteronormativitdt heraus (Rinnert 2020, S.168—182). Ines Pohl-
kamp fokussiert dagegen u. a. medizinische Entmundigung, (fiktive) Pathologisierung, Ob-
jektivierung, Infragestellung und Dethematisierung (Pohlkamp 2014, S. 281-304).

24  Wie Regina Becker-Schmid und Gudrun Axeli Knapp anmerken, ist dies eigentlich nicht
Youngs Intention: »Young schreibt eher aus einer pragmatischen und politisch-normativen
Orientierung heraus als mit dem Interesse, eine sozialwissenschaftliche Strukturanalyse von
Ungleichheitsformen zu entwickeln« (Becker-Schmidt und Knapp 2018, S.117). Trotzdem eig-
nensich Youngs Uberlegungen, um eine Makroperspektive auf Marginalisierung zu eroffnen.

25  Youngsprichtinihrem Buch nichtvon Marginalisierung, sondern von ,oppression‘ und ,domi-
nation'. In deutschsprachigen Rezensionen und Zusammenfassungen zu Young wird ,oppres-
sion mit ,Marginalisierung‘ oder ,Unterdriickung* Gbersetzt. Fiir meine Arbeit eignet sich der
Marginalisierungsbegriff am besten. Ich spreche auch deswegen nicht von Diskriminierung
(zumindest nicht als Uberbegriff), da dieser zum einen oft absolut verstanden wird (d. h.ei-
ne Person wird diskriminiert oder nicht), wobei subtile und implizite Formen der Abwertung
aufder Acht gelassen werden und zum anderen, da er hiufig (ausschlielich) auf rechtliche
Diskriminierung bezogen wird.

https://dol.org/10:14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. - Open A

47


https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

48

Annika Spahn: Heteronormativitat untersuchen

Thre Theoretisierung von Marginalisierung bezieht sich daher auf Alltagspraxen
wie Stereotypisierungen oder Hierarchisierungen, durch die Marginalisierung
(re-)produziert wird (Young 1990, S. 41). Young unterscheidet fiinf verschiedene
»faces of oppression« (Young 1990, S. 39): Ausbeutung, Marginalisierung, Machtlo-
sigkeit, Kultureller Imperialismus und Gewalt.?®

2.5.2 Ideologie

Heteronormativitit wird von verschiedenen Autor*innen als Ideologie beschrieben.
Ideologien sind »representations of practices formed from particular perspectives
in the interest of maintaining unequal power relations and dominance« (Lazar
2007b, S. 6-7). Eine solche ideologische Struktur ist bspw. Geschlecht, spezifisch
die Unterscheidung von Menschen in zwei Geschlechter und die damit einherge-
hende ungleiche Verteilung von Macht, die in alle gesellschaftlichen Institutionen
eingebettet ist. Diese Struktur wird auch dadurch aufrechterhalten, dass sie nicht
als Ideologie oder Herrschaftssystem erkannt wird, sondern sozial gréfitenteils
akzeptiert und unhinterfragt bleibt. Bereits Rich benutzt den Begriff der Ideo-
logie in Bezug auf das, was ich in dieser Arbeit Heteronormativitit nenne (Rich
1980, S. 638—645). Der Literaturwissenschaftler Andreas Kraf} problematisiert, dass
Heteronormativitit auch in der Wissenschaft nur selten als Ideologie erkannt und
analysiert wird (Kraf3 2011, S. 136—137). Die Geschlechterforscherin Jane Ward (2020)
beschiftigt sich in ihrer Monografie >The Tragedy of Heterosexuality« mit Hetero-
sexualitit — und damit auch Heteronormativitit — als Ideologie; ebenfalls leider
ohne dies entsprechend als Ideologie zu rahmen oder zu theoretisieren. Trotzdem
lasst sich als Anschluss an Ward Heteronormativitit als Ideologie fassen: Sie ana-
lysiert kleinteilig, mit welchen sozialen Praktiken, Identititen und Beziehungen
Heterosexualitit reproduziert und aufrechterhalten wird, obwohl Heterosexualitit
fiir Minner und Frauen vor allem eine Quelle von Frustration, Abneigung und
Gewalt ist. Im Zentrum von Wards Analyse steht dabei die von ihr bezeichnete
Propaganda, die heterosexuelle Personen zur Heterosexualitit erziehen soll, z. B.
Beziehungsselbsthilfebiicher wie >Manner sind vom Mars, Frauen von der Venus<
von John Gray (Ward 2020, S. 66—72). Ward schreibt itber Heteronormativitit:

»Heteronormativity is not a neutral cultural formation organized around a natu-
ral, freely occurring sexual preference but an obligatory system structuring many
of the world’s societies, a system« that has to be imposed, managed, organized,
propagandized, and maintained by force« (Ward 2020, S. 145).

26  Die Dimensionen, die sich nach Young eher auf 6konomische Ungleichheit und materialle
Diskriminierung beziehen, werden hier nicht ausgefiihrt.

https://dol.org/10:14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Theoriekapitel Heteronormativitat

Ich verstehe Ideologie in dieser Arbeit auf zweifache Weise als Sicherheitsnetz fiir
Heteronormativitit: Zum einen umspannt heteronormative Ideologie alle Dimen-
sionen und Herrschaftstechniken von Heteronormativitit und verwebt sie mitein-
ander, zum anderen sichert sie Heteronormativitit als Marginalisierungsstruktur
ab und legitimiert die Marginalisierung queerer Menschen.

25.3 Othering

Othering — hiufig als Veranderung tibersetzt — als marginalisierende Machttechnik
speist sich aus der Unterschiedlichkeit von Menschen. Unterschiede wie verschie-
dene sexuelle Orientierungen werden in einem marginalisierenden System mit
Bedeutung und Bewertung aufgeladen und »damit zu relevanten Merkmalen und
zum potentiellen Makel. Dieser definiert schlieflich die Merkmalstriger*innen
ganz und macht diese nicht nur zu anderen, sondern zu Fremden« (Rinnert 2020,
S. 11 [HiO]). Othering unterstiitzt damit nicht nur die Unterscheidung zwischen
Eigenem und Fremden, es bringt beide Gruppen auch diskursiv hervor und repro-
duziert sie (Reuter 2002, S. 146). Auch Young beschreibt Othering (bei ihr >cultural
imperialism¢« genannt) und die damit einhergehende Universalisierung der Er-
fahrungen der privilegierten Gruppe: »To experience cultural imperialism means to
experience how the dominant meanings of a society render the particular perspec-
tive of one’s own group invisible at the same time as they stereotype one’s group
and mark it as the Other« (Young 1990, S. 58-59). Wenn sich allerdings Sichtbar-
keitsregime, so wie aktuell in Bezug auf sexuelle, romantische und geschlechtliche
Vielfalt, verandern, (s. u.) bleibt Othering als Machttechnik erhalten:

»An encounter with other groups, however can challenge the dominant group’s
claim to universality. The dominant group reinforces its position by bringing the
other groups under the measure of its dominant norms. Consequently, the differ-
ence of [....] homosexuals from heterosexuals [..] becomes reconstructed largely
as deviance and inferiority« (Young 1990, S. 59).

2.5.4 Definitionsmacht

Als eine Folge von Othering beschreibt Young auch, inwiefern die privilegierte Grup-
pe Definitionsmacht iiber marginalisierte Gruppen ausiibt:

»When the dominant culture defines some groups as different, as the Other, the
members of those groups are imprisoned in their bodies. Dominant discourse de-
fines them in terms of bodily characteristics, and constructs those bodies as ugly,
dirty, defiled, impure, contaminated, or sick« (Young 1990, S. 123).

https://dol.org/10:14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. - Open A

49


https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

50

Annika Spahn: Heteronormativitat untersuchen

Diese aus der wissenschaftlichen Diskussion des 19. und 20. Jahrhunderts stam-
mende normierende Sichtweisen auf die Kérper von marginalisierten Personen le-
gitimiert wiederum Othering und Gewalt gegen sie (Young 1990, S. 124—125).

2.5.5 Unsichtbarkeit und Unsichtbarmachung

Wihrend in der akademischen und aktivistischen Literatur hiufig eine gesellschaft-
liche Unsichtbarkeit von queeren Existenzweisen konstatiert wird (vgl. Mayrhofer
2022; Osterkamp und Wiinsch 2022), wird dieser Begriff nicht weiter definiert oder
analytisch ausgearbeitet. Wihrend Unsichtbarkeit als Begrift auf fehlende Reprisen-
tanz z. B. von queeren Menschen in den Medien hinweist, beschreibt Unsichtbarma-
chung einen aktiven Ausschluss von Wissen tiber und Représentation einer spezifi-
schen Gruppe.

2.5.6 (Ent-)Sexualisierung

In Anlehnung an die Philosophin Martha Nussbaum (2000, S. 213-239) bezeichne
ich mit Sexualisierung eine Form von Machtausiibung, bei der Personen sexuali-
siert werden, wenn sie eigentlich nicht in einem sexuellen Kontext stehen, d. h. sie
werden zu sexuellen Objekten degradiert bzw. einem sexualisierten Blick auf sie
ausgesetzt. Frauen, insbesondere queere Frauen, aber auch queere cis Manner wer-
den hiufig sexualisiert. Dagegen werden andere Personengruppen, wie bspw. trans
Minner in der Regel entsexualisiert, d. h. ihnen wird eine eigenstindige Sexualitit
abgesprochen.

2.5.7 Problematisierung

Der Begriff der Problematisierung wird unterschiedlich genutzt. Ich beziehe mich
hier zum einen auf Michel Foucault und zum anderen auf aktuelle Ausarbeitun-
gen der Geschlechterforscherin Dorte Negnal. Foucault versteht unter Problemati-
sierung einen Prozess, der analysiert werden kann, um herauszufinden »[w]ie und
warum bestimmte Dinge (Verhalten, Erscheinungen, Prozesse) zum Problem wur-
den« (Foucault 1996, S. 178). Zentral bei Problematisierungen ist in Foucaults Ver-
stindnis nicht nur, dass etwas als Problem angesehen wird, sondern auch, dass nach
Losungen oder Ursachen gesucht wird (Foucault 2005, S. 751). Ulrike Kloppel fithrt
dieses Konzept von Foucault am Beispiel der medizinischen Behandlung von Inter-
geschlechtlichkeit aus:

»Mit dem Konzept der Problematisierung verbindet sich die Einsicht, dass kein

Korper allein aufgrund seiner differenten Beschaffenheit pradestiniert dazu ist,
Verunsicherung und Probleme auszulésen. Erst im Vergleich mit normativen Er-

https://dol.org/10:14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02.



https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Theoriekapitel Heteronormativitat

wartungen, die im Laufe der Geschichte durch unterschiedliche Diskurse und Ord-
nungen des Sichtbaren geformt worden sind, kdnnen Kérper als uneindeutig und
als Problem erscheinen« (KI6ppel 2010, S. 258; vgl. auch Scheunemann 2018).

Fiir Negnal handelt es sich bei Problematisierung immer um eine Form der Kol-
lektivierung. Sie versteht unter einem problematisierten Kollektiv eine »soziale
Gruppe, deren Zugehorige durch Fremdzuschreibungen als problematisch katego-
risiert sind. Sie sind durch einen prekiren Status gekennzeichnet« (Negnal 2019,
S. 2). Wenn eine soziale Gruppe problematisiert wird, werden ihre (vermeintlichen)
Merkmale tiberbetont und moralisch abgewertet (Negnal 2019, S. 4-5). Diese Grup-
pe wird also zum konstitutiven Aufien fiir ein bedingt definierbares Inneres (vgl.
Othering).

2.5.8 Normierung und Disziplinierung

Ich beziehe mich in der Verwendung der Begriffe Normierung (bzw. bei Foucault
Normalisierungstechniken genannt) und Disziplinierung auf Michel Foucault. Lo-
renz und Ruffing fassen Foucaults Konzeption von Normierung folgendermaflen
zusammen: »Der im 19. Jahrhundert enstehenden Normalisierungsmacht geht es
um die Beobachtung, Therapierung und Kontrolle von unter Umstinden gefihrlichen
Individuen« (Lorenz und Ruffing 2012, S. 40 [HiO]). Mithilfe von subtilen Zwangs-
mechanismen (Foucault 1994 [1975], S. 269), d. h. Normierungstechniken, werden
Individuen, die einer Norm nicht entsprechen, (wieder) in Normen eingefiigt und
kontrollierbar gemacht (Lorenz und Ruffing 2012, S. 41). Disziplinierung meint bei
Foucault so etwas wie Erziehung, d. h. es geht um Mafinahmen, die nicht-norma-
tive und abweichende Individuen (wie Straftiter*innen) umerziehen und indern
sollen, um sie wieder in Normen einfiigen zu kénnen. Normierung und Diszipli-
nierung erfolgen anhand kleiner Strafmechanismen, wie z. B. Demiitigungen und
Beschimung (Foucault 1994 [1975], S. 230), die »die das Ordnen menschlicher Viel-
faltigkeiten sicherstellen sollen« (Foucault 1994 [1975], S. 279-280).

2.5.9 Hervorbringung von sexuellen, romantischen und geschlechtlichen
Existenzweisen

Es ist an dieser Stelle wichtig festzuhalten, dass heteronormative Macht mit Fou-
cault gedacht nicht nur repressiv wirkt, sondern auch produktiv. Damit meint Fou-
cault, dass itber Machttechniken wie z. B. Problematisierung sexuelle, romantische
und geschlechtliche Existenzweisen erst hervorgebracht werden. Er zeigt, dass im
viktorianischen Zeitalter Sexualitit gerade nicht unterdriickt war, sondern dass sich
Medizin und Psychiatrie mit analytischer Lust und »mit dem Eifer des Insekten-
sammlers auf die sexuellen Praktiken, ihre Varianten und ihre ganze Verschieden-

https://dol.org/10:14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02.

51


https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

52

Annika Spahn: Heteronormativitat untersuchen

artigkeit« stiirzten (Foucault 1978a, S. 97). Weil die Medizin Teil eines Apparates der
Uberwachung und Kontrolle von Sexualitit wurde und die medizinische und psych-
iatrische Analyse von sexuellen Verhaltensweisen, ihren Determinationen und Wir-
kungen eine so wichtige Bedeutung erhielt (Foucault 2014 [1976], S. 32—36), traten
queere Menschen das erste Mal diskursiv in Erscheinung. Menschen, die Normen
zu Sexualitit nicht entsprechen, wurden immer noch stigmatisiert (spezifisch: me-
dikalisiert), aber: »man hort[e] sie an« (Foucault 2014 [1976], S. 43). Sie wurden zur
Folie, von der sich normative Sexualitit abgrenzend definiert, wie z. B. die Figur»>des
Homosexuellen?, der im 19. Jahrhundert

»zu einer Personlichkeit geworden [ist], die Gber eine Vergangenheit und eine
Kindheit verfiigt, einen Charakter, eine Lebensform, und die schliellich eine
Morphologie mit indiskreter Anatomie und moglicherweise ratselhafter Physio-
logie besetzt. [...] Der Sodomit war ein Gestrauchelter, der Homosexuelle ist eine
Spezies« (Foucault 2014 [1976], S. 47).

Der Soziologe Stefan Hirschauer nimmt eine dhnliche Perspektive ein: Fiir ihn wird
Transsexualitit durch die Medizin erst hervorgebracht und kontrolliert (Hirschauer
1999, S. 351-352).

2.6 Ebenen und Texturen von Heteronormativitat

2.6.1 Ebenen

Fir meine Analyse schlage ich vor, Heteronormativitit auf drei verschiedenen
Ebenen zu konzipieren und zu untersuchen: Die Mikro-, die Meso- und die Ma-
kroebene. Dabei schliele ich an Gudrun-Axeli Knapps (1995, S. 295-296) Modell
zur Analyse des Geschlechterverhiltnisses an*®. Die Mikroebene, bei Knapp auch
die Ebene der Interaktionen genannt, beschreibt alltigliche Interaktionen bzw. die
Ebene der »raumlich und zeitlich begrenzte[n] Verhaltensweisen und Interaktio-
nen« (Weymann 2020, S. 172). Diese sind durch subjektive Motive, Interessen sowie
verobjektivierte Handlungs- und Deutungskontexte (Knapp 1995, S. 296) gepragt.
Als Mesoebene konzipiere ich fiir diese Arbeit die Ebene der Institutionen. Jene
bestehen aus »routinierten Verhaltensmustern und Rollenbeziehungen, die ihrer
besonderen internen Arbeitsteilung und dufleren Funktion entsprechen« (Wey-
mann 2020, S.193). Institutionen, wie das Gesundheitssystem sind nach Knapp

27  Hierscheintes bei Foucault ausschliefSlich um mannliche Homosexualitit zu gehen, weswe-
gen ich Formulierungen im generischen Maskulinum wahle.

28  Knapps (1995, S. 295—296) Modell umfasst fiinf Ebenen, ich spare fiir meine Analyse die Sym-
bolische Ordnung und die Sozialpsychologie des Geschlechterverhiltnisses aus.

https://dol.org/10:14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Theoriekapitel Heteronormativitat

(1995, S.295-296) »Trigergruppen dkonomischer und politischer Macht, [sowie]
Regelungsmechanismen der Machtdistribution«. Die Makroebene (bzw. bei Knapp
(1995, S. 295) die Ebene der Herrschaftssysteme) bezeichnet die Ebene umfassender
sozialer Systeme, deren Strukturen und langfristige Dynamiken (Giddens et al.
2009, S.50; Weymann 2020, S. 172). Diese Ebenen sind selbstverstindlich nicht
unabhingig voneinander, sondern beeinflussen und stiitzen sich gegenseitig. So
ist z. B. die Analyse der Makroebene die Voraussetzung, um »den institutionellen
Hintergrund des sozialen Lebens zu verstehen« (Giddens et al. 2009, S. 50).

2.6.2 Texturen

Unter Texturen von Heteronormativitit fasse ich fiir diese Arbeit verschiedene Ma-
terialisierungen, die Heteronormativitit annimmt. Dabei beziehe mich auf Butlers
Verstindnis von Foucaults Werk: »Daf Materie immer etwas zu Materie Geworde-
nes ist, muf [...] mit Bezug auf die produktiven und eben auch materialisierenden
Effekte von regulierender Macht im Foucaultschen Sinne gedacht werden« (Butler
1995, S. 32). Die Texturen von Heteronormativitit lassen sich so als Effekte der Herr-
schaftstechniken fassen. Mit dem Begriff der Texturen bzw. Materialisierungen bin-
de ich in die Analyse ein, dass auch nicht-menschliche Materialititen, die durch
diskursive Praxen hervorbgebracht werden, aktiv an der Konstitution der sozialen
Welt teilhaben (Hamborg 2018, S. 232; Hoppe 2020, S. 2). Unter Texturen von He-
teronormativitit fallen damit bspw. (niedergeschriebene bzw. informelle) Behand-
lungsrichtlininien, Dokumente oder Einrichtungen von Wartezimmern.

2.7 Entwicklung zur Postheteronormativitat?

Seit den ersten Uberlegungen zu Heteronormativitit in den 1970er bis -9oer Jahren
hat sich im Bereich sexueller, romantischer und geschlechtlicher Vielfalt viel verin-
dert, insbesondere in gesellschaftlicher und juristischer Hinsicht. So wurde 2017 in
Deutschland und 2022 in der Schweiz die Ehe fiir gleichgeschlechtliche Paare ge6ft-
net, 2019 wurden in Deutschland Konversionstherapien bei Minderjahrigen verbo-
ten (in der Schweiz ist ein solches Verbot in Vorbereitung) und seit 2022 erleichtert
ein Selbstbestimmungsgesetz in der Schweiz trans Person die rechtliche Anderung
von Geschlechtseintrag und Vornamen, in Deutschland wurde ein dhnliches Gesetz
2024 eingefiihrt. Diskriminierungen gegen queere Menschen werden also aktuell
aufgehoben und unter Strafe gestellt. Dabei kommt nun die Frage auf, ob »Hetero-
normativitit verschwinde oder zumindest abgeschwicht oder flexibilisiert« (Wol-
tersdorft 2019, S. 327) wird. Haben wir es angesichts dieser Entwicklungen mit einer
neuen Form von Heteronormativitit zu tun? Oder leben wir gar in einer posthete-
ronormativen Welt?

https://dol.org/10:14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. - Open A

53


https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

54

Annika Spahn: Heteronormativitat untersuchen

Einigkeit besteht unter Forscher*innen, dass sich Heteronormativitit in einer
Umbruchsphase befindet, wobei sich einige Aspekte modernisieren und idndern,
und andere persistieren (Maihofer 2014; Nay 2017; Woltersdorff 2019). Das bedeu-
tet: Wir haben es mit einer Gleichzeitigkeit von rigider Normativitit und flexibler
Normalisierung (Engel 2002, S. 72—76) zu tun, in deren Wechselwirkungen neue
Ein- und Ausschliisse produziert werden. Yv Nay differenziert in Anlehnung an
Philosoph*in und Queer-Theoretiker*in Antke Engel zwischen Normalisierung und
Normativitit: Wahrend (Hetero-)Normativitit das Persistierende, das Rigide be-
zeichnet, werden Prozesse des Wandels, der Flexibilisierung als Heteronormalisie-
rung bezeichnet — womit auch produktive Machtformen, d. h. Widerstindigkeiten
und Subjektivierungsweisen Marginalisierter in den Blick geraten kénnen (Nay
2017, S. 287-291). Damit wird ein Verstindnis von Heteronormativitit moglich,
nicht mehr nur als »transhistorische, universell wirksame und dichotom konzi-
pierte Norm, sondern als dynamisches, veranderliches Normengefiige« (Nay 2017,
S. 290). Diese flexible Heteronormativitit wird u. a. von Florian Cristobal Klenk als
»Post-Heteronormativitit« bezeichnet:

»Aquivalent zu vergleichbaren Begriffen, wie etwa dem der Postkolonialitit,
steht Post-Heteronormativitit weder fiir die Uberwindung der heteronormativen
Dominanzordnung noch fiir deren lineare Fortsetzung, sondern verweist auf
geschlechtlich-sexuelle Dynamisierungsprozesse innerhalb eines umkampften
Terrains der Normativitdt und Normalitit, die zwischen Erosion, Flexibilisierung,
Restauration und (Wieder-)Verwertung geschlechtlicher und sexueller Differenz
oszillieren« (Klenk 2023, S. 22).

Auch wenn ich mich dieser Deutung von Heteronormativitit anschlieRe, werde ich
den Begriff der Post-Heteronormativitit in dieser Arbeit nicht verwenden — einer-
seits scheint mir dieses Verstindnis im Begriff der Heteronormativitit bereits ange-
legt und daher nicht weiter notwendig, sichtbar zu machen. Andererseits impliziert
die Verwendung der Vorsilbe »Post-« m.E. einen Bruch (wie bei Postkolonialismus
0.4.), den es so bei Heteronormativitit nicht gab.

Die Geschlechterforscher*innen Sabine_ Hark und Mike Laufenberg beschrei-
ben eine »Heteronormalisierung nicht-heterosexueller Lebensformen« (Hark und
Laufenberg 2013, S. 233) und beziehen sich damit auf den Erfolg politischer Strate-
gien, die eine Angleichung queerer Menschen an heteronormative Vorgaben zum
Ziel haben. Sie betonen aber auch, dass z. B. die oberflichliche EinschlieRung von
schwulen Minnern in Diversity-Politiken von groflen Unternehmen nicht bedeu-
tet, dass wir uns in einem »goldenel..][n] Zeitalter« (Hark und Laufenberg 2013,
S. 240) fir queere Menschen befinden. Stattdessen wird trotz einer partiellen In-
klusion queerer Personen in den gesellschaftlichen Mainstream heteronormative

https://dol.org/10:14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Theoriekapitel Heteronormativitat

Dominanz nicht aufgegeben (Hark und Laufenberg 2013, S. 229-230). Heteronor-
mativitat erweise sich daher als

»ein dynamisches Prinzip, das in gesellschaftliche Transformationsprozesse ein-
gelassen ist. Der hegemoniale Charakter sowie die Bestandigkeit von Heteronor-
mativitat wird dabei gerade dadurch gesichert, dass solche Entwicklungen und
Ereignisse, die ihre doxische Existenz in Frage zu stellen oder gar potenziell zu un-
terminieren vermogen, inkorporiert werden« (Hark und Laufenberg 2013, S. 233).

Forscher*innen beobachten auflerdem, dass die Anerkennung sexueller, romanti-
scher und geschlechtlicher Vielfalt vermehrt in Frage gestellt wird und Akteur*in-
nen, die Heteronormativitit und Zweigeschlechtlichkeit hinterfragen und kritisch
untersuchen oder sich fiir sexuelle, romantische und geschlechtliche Vielfalt einset-
zen, abgewertet und bedroht werden (Engelmann 2019; Gossl 2022).

https://dol.org/10:14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. - Open A

55


https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839403968-002

m 13.02.2026, 11

Access


https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

