
2. Theoriekapitel Heteronormativität 

2.1 Ideengeschichte 

Vorläufer   

Als eine der ersten Theoretisierungen von Heteronormativität gilt ein von der 
US-amerikanischen Feministin Adrienne Rich (1980) verfasstes Essay. Darin for
dert sie, ↗Heterosexualität als machtvolle gesellschaftliche Instanz samt seinen 
Wechselwirkungen mit dem Patriarchat in den Blick zu nehmen und nicht als na
türlich oder selbstverständlich vorauszusetzen. Rich analysiert bereits sowohl die 
Formen dieser Struktur, wie die gesellschaftliche Unsichtbarkeit queerer Personen 
(Rich 1980, S. 635), als auch die Folgen für die Marginalisierten, z. B. Abwertung 
als deviant und krankhaft (Rich 1980, S. 652). Ähnliche Überlegungen finden sich 
später auch bei der feministischen Theoretikerin Monique Wittig. Sie bezeichnet 
Heterosexualität als soziales System (Wittig 1992, S. 20). Darunter versteht sie, dass 
Heterosexualität der Gesellschaft als implizite Vorannahme bzw. unausgesproche
ne Regel zugrunde liegt und dass zahlreiche gesellschaftliche Aspekte – so z. B. die 
Sprache – von ihr durchwoben sind (Wittig 1992, S. 27). 

Begriffsgeschichte   

Der Begriff Heteronormativität findet sich zum ersten Mal bei dem Sozialtheore
tiker Michael Warner. Sein Text speist sich aus Frustration mit aktivistischen und 
akademischen Diskursen, in denen Sexualität zwar teilweise als gesellschaftliches 
Machtgefüge anerkannt, aber mit Heterosexualität als Norm und Ausgangspunkt 
verhandelt wurde (Warner 2004, S. 8–10). Warner fordert eine Analyse der Institu
tionen, die diese Norm konstituieren und reproduzieren (Warner 2004, S. 11–13). 
Klapeer fasst die durch Warner eingeleitete Wende treffend zusammen: 

»Es geht nun keineswegs mehr um Möglichkeiten oder Strategien der/zur ›Tole
ranz‹ oder auch ›Anerkennung‹ von LGBTIQs in einer weiterhin heteronormativ 
strukturierten Gesellschaft, sondern es werden jene Praktiken, Systeme, Institu

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


30 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

tionen und Diskurse in den Blick genommen, welche (sexuelle und geschlecht
liche) Devianz erst produzieren (oder historisch produziert haben), welche Hete
rosexualität und zweigeschlechtliche Normen einsetzen und derart bestimmte 
Existenzen und Lebensweisen privilegieren und fördern, während Diskriminie

rung und Gewalt gegen LGBTIQs legitimiert oder nur bedingt sanktioniert wird« 
(Klapeer 2015, S. 27–30 [HiO]). 

Mit Warners Arbeit wird Heteronormativität zu einem erklärungsbedürftigen 
Phänomen gemacht; Heterosexualität und Zweigeschlechtlichkeit werden ent- 
selbstverständlicht und ent-naturalisiert und zu zentralen Strukturkategorien 
anstelle von individuellen Merkmalen gemacht. Mit der Analyse von Heteronorma
tivität nach Warner ist zugleich ein politisches Moment verbunden es geht immer 
auch um eine »Destabilisierung, Kritik und Intervention in dieses Normalisie
rungsregime« (Klapeer 2015, S. 30). 

2.2 Die Heterosexuelle Matrix 

Begriffsbestimmung   

Der*die Philosoph*in Judith Butler führt die ausgeführten Theoretisierungen unter 
dem Begriff ›heterosexuelle Matrix‹ weiter (Butler 2016 [1991]). Mit ›heterosexueller 
Matrix‹ ist gemeint, dass in der Geschlechterordnung, in der wir leben, nicht nur 
anatomisches Geschlecht (sex) und Geschlechtsidentität (gender), sondern auch das 
Begehren (desire) untrennbar miteinander verwoben sind. Wie Butler schreibt: »Die 
heterosexuelle Fixierung des Begehrens erfordert und instituiert die Produktion von 
diskreten, asymmetrischen Gegensätzen zwischen ›weiblich‹ und ›männlich‹, die 
als expressive Attribute des biologisch ›Männlichen‹ (male) und ›Weiblichen‹ (female) 
verstanden werden« (Butler 2016 [1991], S. 38). Das bedeutet: Männer gelten erst 
dann als wahre und richtige Männer, wenn sie Frauen begehren (Bublitz 2013, S. 66). 
Butler bricht mit der Vorstellung, dass ein bestimmtes anatomisches Geschlecht 
eine bestimmte Geschlechtsidentität und eine bestimmte ↗sexuelle Orientierung 
hervorbringt (Butler 2016 [1991], S. 67; vgl. Degele 2005; Wagenknecht 2007; Bu
blitz 2013) und entlarvt alle drei Kategorien als gesellschaftliche Konstruktionen 
(Butler 2016 [1991], S. 24). Kurz gefasst beschreibt Heteronormativität in Anschluss 
an Butler also »ein binäres Geschlechtersystem, in welchem lediglich genau zwei 
Geschlechter akzeptiert sind, und das Geschlecht mit Geschlechtsidentität, Ge
schlechtsrolle und sexueller Orientierung gleichgesetzt« wird (Degele 2005, S. 19). 
Heterosexualität dient gleichzeitig als Regulierungsinstanz von Geschlechternor
men (Maihofer 2015) und als zugrundeliegender ›Sinn‹ von Zweigeschlechtlichkeit 
(Hark 2016, S. 55). Andrea Maihofer spricht daher auch von einer »heterosexuelle[n] 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Theoriekapitel Heteronormativität 31 

Geschlechterordnung« (Maihofer 1997, S. 19). Die Butlersche Triade von sex, gender 
und desire wird u. a. von der Aktivistin und Soziologin Rachel Epstein erweitert. 
Sie zeigt in ihrer Analyse von Heteronormativität in Reproduktionskliniken, dass 
ein bestimmtes Begehren auch mit bestimmten sexuellen Praktiken verbunden 
wird und konstatiert deshalb »sex = gender = sexual orientation = sexual practices« 
(Epstein 2018, S. 1047). 

Zweigeschlechtlichkeit   

Die Basis von Heteronormativität ist nach Butler die zweigeschlechtliche Ordnung, 
die vermeintlich aus Geschlechtskörpern herausgelesen und zur zentralen Struk
turkategorie der Gesellschaft wird (Butler 2009, S. 84). Zweigeschlechtlichkeit meint 
hier nicht nur ein bipolares System, sondern auch ein hierarchisches, womit die 
Macht von Männern über Frauen und alle anderen Menschen in den Blick kommt 
(Hark 2016, S. 64). Zweigeschlechtlichkeit wird von gesellschaftlichen Akteur*innen 
durch ihre Handlungen aufrecht erhalten, so dass sie immer wieder neu konstru
iert, naturalisiert und bestätigt wird (Butler 1995, S. 178; vgl. Degele 2005; Kleiner 
2016). Die so hergestellte Zweigeschlechtlichkeit ist konstitutiv mit Heterosexuali
tät verwoben und beides konstituiert sich gegenseitig als Norm (vgl. Degele et al. 
2012). 

Performance und Subjektivität   

Butlers Beitrag liegt in der Herausarbeitung von Geschlecht als Performance: Hete
ronormativität wirkt nicht nur auf Individuen ein, sondern wird auch durch Indi
viduen mit ihrer Eingebundenheit in soziale Normen performativ selbst hergestellt 
(Butler 2016 [1991], S. 213; vgl. Maihofer 1997). Diese Herstellung vollzieht sich immer 
und immer wieder; sie wird ständig aktualisiert, aufgeführt und verkörpert ‒ nur 
so wird sie stabilisiert, aufrechterhalten und behält ihre Legitimation (Butler 1995, 
S. 22; vgl. Rose 2015, S. 330). Butler schließt hier an Foucaults Machtverständnis an 
(siehe Kapitel 3.2) und versteht Macht als Bedingung für die individuelle Daseinsbe
rechtigung, d. h. nur durch die Unterordnung unter herrschende Normen werden 
Menschen subjektiviert (Butler 2001, S. 8–16). Im Hinblick auf Heteronormativität 
ist dies insofern spannend, als dass sie als Machtform auch auf heterosexuelle und 
↗cisgeschlechtliche Menschen wirkt und diese sich ebenfalls den herrschenden Nor
men unterwerfen müssen, um als Subjekte anerkannt zu werden (Maihofer 2015).1 

1 Ein Beispiel hierfür wäre die Unterteilung in vermeintlich ›normale‹ und ›perverse‹ Sexual
praktiken (vgl. Rubin 2012 [1984]). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


32 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

Intelligibilität   

Menschen haben nach Butler nur dann in einem heteronormativen System eine 
Stimme, sind nur dann ein Subjekt, werden sogar nur dann als menschlich ange
sehen, wenn sie ›intelligibel‹ sind, d. h. den vorgegebenen und erwarteten Normen 
von Geschlecht und Sexualität entsprechen (Butler 2009, 2016 [1991], S. 37–49)2: 
»Intelligible Geschlechtsidentitäten sind solche, die in bestimmtem Sinne Bezie
hungen der Kohärenz und Kontinuität zwischen dem anatomischen Geschlecht 
(sex), der Geschlechtsidentität (gender) […] und dem Begehren [desire, AS] stiften 
und aufrechterhalten« (Butler 2016 [1991], S. 38 [HiO]). Intelligibilität bedeutet 
›Verstehbarkeit‹ – wenn ein Mensch in seinem Geschlecht und Begehren im hetero
normativen System den Regeln bzw. wiedererkennbaren Mustern folgt, wird er also 
als Subjekt anerkannt. Die Menschen, die nicht intelligibel sind, bilden für Butler 
das konstitutive Außen3 des heteronormativen Systems (Butler 1996, S. 24). Sie sind 
in der kulturellen Konstruktion von Geschlecht und Sexualität »undenkbare[…], 
verworfene[…], nicht-lebbare[…] Körper« (Butler 1995, S. 16) und damit besonders 
verwundbar (Butler 2005, S. 46–61). Der Geschlechterforscher Tamás Jules Joshua 
Fütty schließt an Butlers Überlegungen an und beschreibt die Subjektwerdung, die 
nur über die Erfüllung von Zweigeschlechtlichkeitsnormen möglich ist: 

»Im Zusammenwirken von Recht und Medizin sowie Sprache/Diskurs wird die 
Norm der Cis-Zweigeschlechtlichkeit als vermeintlich ontologische Grundlage 
naturalisiert, (rechtlich) institutionalisiert und mit normativer Gewalt aufrecht
erhalten. Die institutionalisierte Cis-Zweigeschlechtlichkeit ist dabei allgegen
wärtiger Zwang und eine Gewaltform, die alle Menschen zweigeschlechtlich 
normiert, normalisiert und reguliert« (Fütty 2019, S. 28). 

Ein heteronormatives System normiert also alle Menschen, allerdings ist diese 
Normierung für die Menschen, die jenen Normen nicht entsprechen, besonders 
gewaltvoll. Die Möglichkeit queerer Existenzweisen wird damit gesellschaftlich 
eingeschränkt und bleibt unlesbar (Butler 2009).4 

2 Dabei ist wichtig anzumerken, dass gesellschaftlich Geschlecht und sexuelle Orientierung 
biologistisch und essentialistisch definiert werden, sie können nicht einfach gewechselt wer
den und queere Individuen haben so keine Chance, einfach so intelligibel zu werden (vgl. 
Bublitz 2013, S. 66). 

3 Auf welche queeren Personen das in welchem Kontext genau zutrifft, ist jeweils umstritten. 
4 Andrea Maihofer benutzt den Begriff der Existensweise, um die Komplexität von verge

schlechtlichtem Dasein zu beschreiben: »›Geschlecht‹ ist nun eine komplexe Verbindung ver
schiedener Denk- und Gefühlsweisen, Körperpraxen und -formen, sowie gesellschaftlicher 
Verhältnisse und Institutionen, eben eine historisch bestimmte Art und Weise zu existieren« 
(Maihofer 1997, S. 85 [HiO]). Geschlechtliche Existenzweisen sind dabei an spezifische An
forderungen (also herrschende Normen) gebunden, sonst sind sie nicht intelligibel oder an

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Theoriekapitel Heteronormativität 33 

Aktuelle Kritiken und Weiterentwicklungen   

Kritiker*innen aus den Gender- und Queer Studies machen darauf aufmerksam, 
dass der Begriff Heteronormativität trotz seiner breiten Verwendung kaum analytisch 
ausgearbeitet ist (exemplarisch: Klapeer 2015, S. 26). So ist nicht geklärt, wie Hetero
normativität als Machtform operiert, mit welchen Techniken sie regiert und wie sie 
reproduziert wird (Bargetz und Ludwig 2017, S. 119–120). Die Analyse von Hetero
normativität als Teil aller gesellschaftlichen Bereiche verbleibt oft bei einer Aufzäh
lung der Institutionen, die Heteronormativität (re-)produzieren, ohne das jeweils 
ausgeführt wird, inwiefern und womit Heteronormativität hier regulierend wirkt. 
Geschlechterforscher*in Yv Nay konstatiert: »Wenn an einem Begriff ›Heteronor
mativität‹ festgehalten werden soll, muss dieser daher machttheoretisch ausbuch
stabiert werden« (Nay 2017, S. 283). 

Brigitte Bargetz und Gundula Ludwig schlagen vor, Heteronormativität vor al
lem über ihre Wirkmächtigkeit in Alltagspraxen zu analysieren: 

»Heteronormativität als heteronormative Hegemonie ist […] eine Machtfor

mation, die nicht primär über Gesetze und Verbote, sondern vielmehr über 
Zustimmung in alltäglichen zivilgesellschaftlichen Praxen und Auseinanderset
zungen ihre Wirkmächtigkeit erlangt. Heteronormativität setzt voraus, dass ein 
Großteil der Bevölkerung der Auffassung zustimmt, dass Zweigeschlechtlichkeit 
›natürlich‹, gegengeschlechtliches Begehren ›normal‹ und Elternschaft selbstver
ständlich biologisch-zweigeschlechtlich ist« (Bargetz und Ludwig 2017, S. 122; vgl. 
auch Maihofer 2015). 

Insofern muss eine umfassende Analyse beide, sich gegenseitig konstituierende Sei
ten in den Blick nehmen: erstens sowohl alltägliche Wirkmächtigkeit, die ihre Macht 
nicht aus dem Zwang, sondern der Zustimmung der Individuen zieht (Ludwig 2011, 
S. 50–52), als auch zweitens strukturelle Zwänge und Gewalt, die sich aus Gesetzen, 
Vorschriften und Normen herleiten. 

derweitig bedroht (Maihofer 2015, S. 638–648). Ich spreche deshalb in dieser Arbeit in An
lehnung an Utan Schirmers Weiterentwicklung (2013, S. 175–176) von Maihofers Begriff auch 
über queere Existenzweisen, um eine historisch spezifische, in bestimmte gesellschaftliche 
Verhältnisse eingebundene Art, queer zu sein, zu beschreiben. Schirmer (2013, S. 175) be
schreibt mit dem Begriff »trans*-queere Existenzweisen« »(marginalisierte oder minoritäre) 
›gelebte Denk-, Gefühls- und Körperpraxen‹, die nicht jenseits oder außerhalb des hegemo

nialen Geschlechterdiskurses stattfinden, sich aber dennoch durch eine spezifische Eigenlo
gik auszeichnen«. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


34 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

2.3 Sexuelle, romantische und geschlechtliche Vielfalt und Queer 

Sexuelle, romantische und geschlechtliche Vielfalt   

Der Begriff ›sexuelle, romantische und geschlechtliche Vielfalt‹ wird in den letzten 
Jahren vermehrt in akademischen Diskursen gebraucht (Timmermanns und Böhm 
2020, S. 13). Durch ihn wird die Diversität von sexueller und romantischer Orientie
rung und Geschlecht5 verdeutlicht. Anders als bei Queer (s. u.) und dem Akronym 
LSBATIQ (in seinen mannigfaltigen Varianten) sind in diesem Begriff Heterosexua
lität, ↗Endogeschlechtlichkeit und Cisgeschlechtlichkeit mitgedacht und explizit als 
Teil dieser Vielfalt (und nicht als unsichtbare Norm) konzipiert (Hartmann 2018, 
S. 48). Ich verwende diesen Begriff also dann, wenn ich von Menschen aller sexu
ellen und romantischen Orientierungen und aller geschlechtlichen Existenzweisen 
spreche. 

Queer   

Dagegen nutze ich in dieser Arbeit den Begriff ›queer‹6, um diejenigen zu beschrei
ben, deren Geschlecht und/oder sexuelle bzw. romantische Orientierung nicht 
der Heteronormativität entsprechen, die also in einem heteronormativen System 
marginalisiert werden. Queer umfasst daher auch die Erfahrungen derjenigen, die 
↗Label wie z. B. schwul, lesbisch, bisexuell, trans, inter* oder polyamorös nicht für 
sich nutzen.7 Denn: Zurecht wird das Akronym LSBATIQ in all seinen Variationen 
als ausschließend und einengend kritisiert. Gleichzeitig wird die Verwendung von 
Queer als Sammelkategorie ebenfalls kritisiert, bspw., da sich nicht alle Personen, 
die laut meiner Definition unter den Begriff fallen, selbst auch so bezeichnen. Es 
existiert allerdings auch keine weit verbreitete Begriffsalternative, so dass queer als 
umfassendster Begriff trotzdem genutzt wird. 

Ich folge also der dritten Bedeutung von ›queer‹, die Gudrun Perko (2005, 
S. 17–21) als »plural-queer« ausformuliert, im Sinne eines Rekurs auf US-amerika
nische Kontexte, in denen die Verwendung von ›schwul-lesbisch‹ als Sammelbegriff 
als verkürzt und ausschließend kritisiert wird. ›Queer‹ ist somit ein strategisch- 

5 Häufig bezieht sich die Geschlechtervielfalt in diesem Begriff nicht nur auf die Vielfalt von 
Identitäten, Selbstbezeichnungen und Körpern, sondern denkt auch die Vielfalt von Ge
schlechterausdruck, -verhalten etc. mit. 

6 Zur Begriffsgeschichte von ›queer‹ siehe Degele (2005). 
7 »Aber wenn wir uns entscheiden, uns gegen die Gewalt zu verteidigen, müssen wir uns davor 

hüten, sie durch eine andere Form von Gewalt zu ersetzen. Welche Version von ›lesbisch‹ oder 
›schwul‹ sollte sichtbar gemacht werden, und zu welchen internen Ausschließungen würde 
dies führen?« schreibt schon Butler (1996, S. 23), was mich zu diesem Schritt inspirierte. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Theoriekapitel Heteronormativität 35 

politischer Begriff, der sich gegen eine eindeutige Kategorisierung und Iden
titätspolitiken wehrt und Selbstdefinitionen, Bündnispolitiken und Solidarität 
priorisiert.8 Die Queer Studies verstehen sich daher grundsätzlich als politisierte 
Wissenschaft, die aktiv am gesellschaftlichen Wandel mitarbeitet (Wagenknecht 
2007, S. 18; Degele 2008). 

2.4 Dimensionen von Heteronormativität 

Ich konzipiere Heteronormativität in dieser Arbeit als eine Struktur (vgl. López und 
Scott 2000) mit verschiedenen Dimensionen. Diese bilden den ›Inhalt‹ von Hete
ronormativität, d. h. bspw. die Vorannahmen über Menschen in einem heteronor
mativen System.9 Ohne ein Verständnis dieser normativen Annahmen ist Hetero
normativität nicht fass- oder analysierbar. Die Dimensionen sind miteinander ver
woben und verweisen gegenseitig aufeinander. Sie wirken auf verschiedenen Ebe
nen, sind also nicht nur auf zwischenmenschliches Verhalten wie z. B. Beleidigun
gen beschränkt. Außerdem sind sie voneinander abhängig: »Vielmehr sind es Ent
scheidungen von Individuen, getragen von einer jeweiligen Haltung, die Regelun
gen, Gesetze und Strukturen schaffen, und umgekehrt prägen diese die Individuen« 
(Küpper und Zick 2015, S. 7). 

Heteronormativität betrifft alle Menschen. Von dieser gesellschaftlichen Norm 
marginalisiert sind all jene, deren Geschlecht bzw. sexuelle und romantische Orien
tierung nicht der dyadischen, cisnormativen Zweigeschlechtlichkeit, Mononorma
tivität, Allonormativität, Amatonormativität (s. u.) und normativen Heterosexuali
tät entspricht.10 Heteronormativität wirkt aber auch auf Menschen normierend, die 
den Normen grundsätzlich entsprechen, z. B. durch die Angst, dennoch für nicht- 
heterosexuell oder nicht cisgeschlechtlich gehalten zu werden. 

In meiner Ausführung heteronormativer Dimensionen stelle ich jeweils zwei 
Begriffe nebeneinander, wie z. B. Afeindlichkeit und Allonormativität. Während 
Afeindlichkeit die Diskriminierung asexueller Menschen beschreibt, steht Allo
normativität für die normative Annahme, alle Menschen könnten grundsätzlich 

8 Ich verwende den Begriff ›queer‹ hier auch nicht als Identitätskategorie, sondern als soziale 
Positionierung. 

9 Während zu einigen Dimensionen bereits akademische Überlegungen vorliegen, muss bei 
anderen auf aktivistisches und journalistisches Wissen zurückgegriffen werden. 

10 Hier zeigt sich bspw. der Begriff ↗MSM, der in der ↗HIV-Prävention genutzt wird als nützli
ches Beispiel, da er unabhängig von Identitätskategorien die Menschen mit einem bestimm

ten Verhalten in den Blick nimmt. Um von Heteronormativität marginalisiert zu werden ist 
nicht entscheidend, ob eine Person sich mit einer spezifischen Identitätskategorie labelt – 
entscheidend ist z. B. das sexuelle Verhalten oder die Geschlechtspräsentation. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

sexuelle Anziehung spüren. Die beiden Begriffe sind also jeweils zwei Seiten der
selben Medaille.11 

2.4.1 Geschlechterbinarität und Geschlechterverhältnis 

Wie bereits beschrieben sind zwei zentrale Dimensionen von Heteronormativität 
die Geschlechterbinarität und das Geschlechterverhältnis (Villa 2011, S. 36–37). 

Geschlechterbinarität   

Die Geschlechterforschung versteht Geschlechterbinatität als die gesellschaftli
che Annahme, dass ein Mensch nur eines von zwei Geschlechtern, männlich oder 
weiblich, haben kann. Geschlecht wird hier sowohl als Körper, als auch als Iden
tität, Ausdruck, Rolle usw. verstanden. Die beiden Geschlechter werden scharf 
voneinander abgegrenzt und als Gegensätze konzipiert, die sich gegenseitig ergän
zen. Dafür werden Männern und Frauen jeweils bestimmte körperliche Merkmale 
(s. u.), Persönlichkeiten und Eigenschaften zugeschrieben (Kuster 2019). Andere 
Geschlechter oder geschlechtliche Zwischenstufen werden in einem binären Sys
tem nicht anerkannt, sondern marginalisiert und diszipliniert. Männer und Frauen 
stehen außerdem in einem spezifischen, durch Hierarchie geprägten Verhältnis 
zueinander, das ich für diese Analyse mit den Begriffen Sexismus und Misogynie 
fasse. 

Sexismus   

Ich beziehe mich auf den Vorschlag zur Wiederaneignung und Neubestimmung des 
Sexismus-Begriffs nach den Geschlechterforscherinnen Dominique Grisard und 
Andrea Maihofer (2016). Danach beschreibt Sexismus »jegliche Form von Gewalt, 
Ausbeutung und Diskriminierung, sowie Identitäts- und Verhaltensanforderungen 
aufgrund von Geschlecht« (Grisard und Maihofer 2016, S. 28). Grisard und Maihofer 
beziehen sich in ihrer Konzeption auf die Linguistin Sarah Mills. Sie klassifiziert 
Aussagen dann als sexistisch, wenn sie (1) auf Geschlecht fokussieren, wo dieses ir
relevant ist, (2) auf stereotypen und veralteten Geschlechtervorstellungen beruhen, 
(3) ↗androzentrisch sind oder (4) wenn Aktivitäten, die weiblich assoziiert sind, 
trivialisiert oder abgewertet werden (Mills 2008, S. 2). Sexismus tritt bspw. in Form 
von Hierarchisierung und Naturalisierung von Geschlecht auf und findet sich auf 
der symbolischen, institutionellen und individuellen Ebene (Grisard und Maihofer 
2016, S. 29). Grisgard und Maihofer betonen, dass Sexismus multidimensional 

11 Das gilt so nicht für Geschlechterbinarität und das Geschlechterverhältnis. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Theoriekapitel Heteronormativität 37 

betrachtet werden muss, d. h. in seinem konstitutiven Zusammenhang mit Ras
sismus, Klassismus und anderen Differenzkategorien (Grisard und Maihofer 2016, 
S. 30). Sie schließen außerdem an Foucault an (s. u.) und betrachten Sexismus als 
repressiv und produktiv zugleich, da er vergeschlechtlichte Subjekte hervorbringt 
(Grisard und Maihofer 2016, S. 31). 

Misogynie   

Die Sozialphilosophin Kate Manne (2019, S. 13) versteht Misogynie als eines von vie
len Werkzeugen (ebenso wie z. B. Rassismus), die ein patriarchales System stützen. 
Manne warnt davor, Misogynie einfach als individualisierten Frauenhass12 zu ver
stehen und schlägt daher vor, den Begriff auszulegen als 

»[…] primarily a property of social environments in which women are liable to en
counter hostility due to the enforcement and policing of patriarchal norms and ex
pectations – often, though not exclusively, insofar as they violate patriarchal law 
and order. Misogyny hence functions to enforce and police women’s subordina
tion and to uphold male dominance, against the backdrop of other intersecting 
systems of oppression and vulnerability, dominance and disadvantage, as well as 
disparate material resources, enabling and constraining social structures, institu
tions, bureaucratic mechanisms, and so on« (Manne 2019, S. 19). 

Für Manne ist Sexismus der Teil patriarchaler Ideologie, der die Geschlechterord
nung rationalisiert und rechtfertigt, während Misogynie die Geschlechterordnung 
kontrolliert und ideologisch durchsetzt (Manne 2019, S. 20). Während also Sexismus 
eine Unterscheidung zwischen Männern und Frauen trifft, trifft Misogynie eine Un
terscheidung zwischen ›guten‹ und ›schlechten‹ Frauen (Manne 2019, S. 79–80). 

2.4.2 Heterosexismus und Homofeindlichkeit 

Definitionen   

Homosexualität ist der diffuse Überbegriff für das Begehren, die Sexualpraktiken 
und Identitäten lesbischer und schwuler Menschen. Da der Begriff eine medika
lisierte Geschichte (siehe Kapitel 3.5) hat, verwende ich in dieser Arbeit eher die 
Selbstbezeichnungen ›lesbisch‹ und ›schwul‹. Schwule und lesbische Menschen 
erleben sowohl Heterosexismus als auch Homofeindlichkeit13, wobei häufig Ho

12 Da patriarchale Logik auf einem cisnormativen und binären Geschlechtermodell basiert, 
spricht Manne (2019, S. 27) von Frauen als Opfern von Misogynie. 

13 Da ›Homophobie‹ Homofeindlichkeit fälschlicherweise im Sinne einer Angststörung be
schreibt, benutze ich diesen Begriff (und auch ›Transphobie‹ etc.) in dieser Arbeit nicht. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


38 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

mofeindlichkeit mit Schwulenfeindlichkeit gleichgesetzt wird. Der Psychologe 
Gregory Herek definiert Heterosexismus als »cultural ideology embodied in insti
tutional practices that work to the disadvantage of sexual minority groups even 
in the absence of individual prejudice or discrimination« (Herek 2007, S. 907). 
Herek beschreibt weiter, dass durch zwei verschiedene Prozesse die Unterwerfung 
queerer Menschen legitimiert und fortgeführt wird: Erstens wird gesellschaftlich 
davon ausgegangen, dass alle Menschen heterosexuell sind, wodurch queere Men
schen unsichtbar gemacht werden. Zweitens werden sichtbar queere Personen 
problematisiert: 

»Nonheterosexuals, homosexual behavior, and same-sex relationships are pre
sumed to be abnormal and unnatural and, therefore, are regarded as inferior, 
as requiring explanation, and as appropriate targets for hostility, differential 
treatment and discrimination, and even aggression« (Herek 2007, S. 907–908). 

Während also Heterosexismus eine eher subtile Ideologie und Normsetzung be
schreibt, steht der Begriff Homofeindlichkeit für explizite Diskriminierung gegen 
schwule und lesbische Menschen, bzw. Menschen, die als schwul oder lesbisch 
wahrgenommen werden. Die Sozialpsycholog*innen Beate Küpper und Andreas 
Zick definieren Homofeindlichkeit folgendermaßen: »Im Kern geht es bei der Ho
mophobie darum, dass Menschen aufgrund der tatsächlichen oder vermeintlichen 
Abweichung ihrer […] sexuellen Orientierung von dem, was als ›normal‹ angesehen 
wird, abgewertet, diffamiert und ausgegrenzt werden« (Küpper und Zick 2015, 
S. 5). Homofeindlichkeit und spezifisch Schwulenfeindlichkeit ist eng mit Misogy
nie und Sexismus verknüpft (Wolf 2004, S. 72; Kraß 2011, S. 142). Das Aufwachsen 
und Leben in homofeindlichen Strukturen führt bei vielen Schwulen und Lesben 
auch zu Homofeindlichkeit, die gegen die eigene Person gerichtet ist (sogenannte 
internalisierte Homofeindlichkeit), was u. a. zu selbstzerstörerischem Verhalten führen 
kann (Bauer 2018, S. 145–146).14 Vorurteile gegen schwule Personen umfassen die 
Vorstellung, sie seien verweiblicht, ↗promiskuitiv, ↗pädophil, amoralisch, sündig, 
unnatürlich, pervers und bindungsunfähig (Katz 1976; Rauchfleisch 1996; Kraß 2011; 
Bauer 2018). Diese Vorurteile können zu Gewalt gegen Personen führen, die als 
nicht-heterosexuell wahrgenommen werden (Rauchfleisch 1996, S. 130; Wolf 2004, 
S. 72). 

Lesbenfeindlichkeit   

Homofeindlichkeit gegen lesbische Personen ist weniger ausführlich analysiert, so
dass oft nicht einmal sichtbar ist, dass und inwiefern lesbische Personen margi

14 Analog gibt es auch z. B. internalisierte Transfeindlichkeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Theoriekapitel Heteronormativität 39 

nalisiert werden. Gewalt und Diskriminierung gegen lesbische Personen wird oft 
unter die Diskriminierungserfahrungen von schwulen Personen subsumiert, dabei 
erleben lesbische und schwule Personen unterschiedliche Formen von Homofeind
lichkeit (Wolf 2004, S. 69). Neuere Arbeiten definieren Lesbenfeindlichkeit als eine 
spezifische ↗Intersektion von Homofeindlichkeit und Sexismus, die z. B. in der Se
xualisierung lesbischer Personen resultiert (Curran 2015). Die Soziologin Lising Pa
genstecher und die Musikwissenschaftlerin Eva Rieger verstehen Lesbenfeindlich
keit als die »Reaktion auf die Verweigerung repressiver Weiblichkeitsnormen« (Pa
genstecher und Rieger 1983, S. 167), da lesbische Personen gesellschaftliche Konzep
te wie geschlechtsspezifische Arbeitsteilung, Werteverhältnisse, Ehe und hetero
normative Sexualität durchkreuzen würden (Pagenstecher und Rieger 1983, S. 167). 
Der*die Psychotherapeut*in Gisela Wolf begreift lesbenfeindliche Vorurteile und 
Stereotype als Stigmatisierung mit dem Ziel, heterosexuelle Personen in ihrer Nor
malität zu bestätigen (Wolf 2004, S. 70). Dies habe außerdem eine erziehende Funk
tion auf alle Personen mit der Botschaft, sie könnten ihre eigene Lebensweise nur 
innerhalb heteronormativer Verhältnisse wählen (Wolf 2004, S. 70). 

2.4.3 Mononormativität und Bifeindlichkeit 

Definitionen   

Ich verstehe Bisexualität für diese Arbeit als Überbegriff für alle Menschen, die 
sich zu Menschen von mehr als einem Geschlecht sexuell hingezogen fühlen. Dies 
schließt also auch Label wie ↗pansexuell, ↗multisexuell oder ↗polysexuell mit ein. 
Die spezifische Marginalisierung von Bisexualität wird Mononormativität15 bzw. 
Bifeindlichkeit genannt. Diese überschneiden sich mit Heterosexismus und Ho
mofeindlichkeit, weswegen ich nur ausführe, welche spezifischen Unterschiede 
sich für bisexuelle Menschen ergeben. 

Vorurteile und Mononormativität   

Der bisexuelle Aktivist Frank Thies fasst die Marginalisierungserfahrungen bisexu
eller Personen treffend zusammen: 

»Bisexuelle Personen sind von denselben Diskriminierungsstrukturen betroffen, 
wie Homosexuelle, vor allem, wenn sie eine gleichgeschlechtliche Partnerschaft 

15 Sowohl in Bezug auf Bisexualität als auch in Bezug auf Polyamorie wird in der Literatur 
von Mononormativität gesprochen. Ich verstehe beide Mononormativitäten als distinkte, 
aber zusammenhängende Marginalisierungsformen und kennzeichne in der Analyse jeweils, 
über welche Mononormativität ich spreche. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


40 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

führen. Aber es gibt außerdem noch spezielle Diskriminierungsformen von Bise
xuellen. Dazu gehören die Leugnung, dass Bisexuelle existieren, die Pauschali
sierung der Polyamorie durch die Annahme, dass alle Bisexuellen zu jeder Zeit 
und mit jedem Menschen Sexualkontakte suchten, sowie das Vorurteil, dass Bi
sexualität nur eine Phase auf dem Weg zur Homosexualität (transitionale Bise
xualität) oder zurück zur Heterosexualität (transitorische Bisexualität) sei« (Thies 
2019, S. 8–9). 

Bisexuelle Personen gelten oft als promiskuitiv, unehrlich und infektiös (insbeson
dere in Bezug auf ↗STIs) (Eisner 2013, S. 37–40), bzw. maß- und zügellos (Ritter 
2019, S. 50). Bisexuelle Frauen werden häufig hypersexualisiert und als Performance 
für den heterosexuellen, männlichen Blick abgetan (Eisner 2013, S. 161–162), womit 
sexualisierte Gewalt gegen bisexuelle Frauen legitimiert wird (Eisner 2013, S. 137). 
Autor*in Shiri Eisner beschreibt mit dem Begriff Mononormativität bzw. Monosex
ismus »a social structure, operating through the presumption that everyone is, or 
should be, [↗]monosexual, a structure that privileges monosexuality and monosex
ual people, and that systematically punishes people who are nonmonosexual« (Eis
ner 2013, S. 63). 

Das subversive Potential von Bisexualität   

Eisner führt die Vorurteile gegenüber Bisexualität auf das subversive Potential 
dieser sexuellen Orientierung zurück, da Bisexualität die zweigeschlechtliche 
Ordnung, Eindeutigkeiten der heteronormativen Welt und Naturalisierung von 
sexuellen Orientierungen durcheinanderbringe (Eisner 2013, S. 44). Weithin findet 
sich gesellschaftlich und wissenschaftlich die Annahme, dass Menschen entweder 
hetero- oder homosexuell geboren seien und dass es dafür verantwortliche Gene 
gebe. Diese Alltagstheorie blendet Bisexualität aus und konstruiert sie so als unna
türliche, den biologisierenden Logiken widersprechenden Identität (Eisner 2013, 
S. 121). Dies wird von queerem Aktivismus und den Gender und Queer Studies 
gerne ausgenutzt um zu beweisen, dass sexuelle Orientierung kulturell konstruiert 
und fluide ist – während gleichzeitig kaum Forschung zu Bisexualität durchgeführt 
wird (Eisner 2013, S. 243). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Theoriekapitel Heteronormativität 41 

2.4.4 Allonormativität und Afeindlichkeit16 

Asexualität und Afeindlichkeit   

Asexualität bezeichnet eine eigenständige sexuelle Orientierung, bei der Personen 
keine oder wenig sexuelle Anziehung gegenüber anderen Menschen verspüren 
und/oder kein Verlangen nach sexueller Interaktion haben.17 Personen, die grund
sätzlich sexuelle Anziehung verspüren werden allosexuell genannt. Auch gegenüber 
asexuellen Personen bestehen Vorurteile, bspw. wird Asexualität oftmals als ↗Sym
ptom einer Missbrauchserfahrung, einer Hormonstörung, einer prüden Erziehung 
oder einer sog. geistigen Behinderung bzw. psychischen Krankheit gedacht (De
cker 2014, S. 91–134). Allosexualität dagegen wird als natürlich angesehen und alle 
Menschen18 somit als sexuelle Wesen konzipiert (Przybylo 2011, S. 446–448). 

Allonormativität   

Die Diskriminierungserfahrungen asexueller Personen werden als gesellschaftliche 
Struktur theoretisiert (Decker 2014, S. 58–68; Milks 2014, S. 111–113; Spahn 2021) 
und als »Allonormativität« (Chen 2020), »sexual normativity« (DeLuzio Chasin 
2011, S. 713–723), »sexusociety« (Przybylo 2011; Chu 2014) oder auch in Anlehnung 
an Adrienne Rich als »compulsory eroticism« bzw. »compulsory sexuality« (Ceran
kowski und Milks 2014, S. 1–16) bezeichnet. Die Geschlechterforscherin Kristina 
Gupta versteht compulsory sexuality als einen Theorierahmen, der u. a. folgendes 
beinhaltet: 

»[…] the assumption that all people are sexual; the norms and practices that com

pel people to experience themselves as desiring subjects, take up identities and 
engage in sexual activity; and the norms and practices that marginalize various 
forms of nonsexuality […]. Importantly, the concept seeks to emphasize that com

pulsory sexuality is a system that regulates the behavior of all people, not just 
those who identify as asexual« (Gupta 2015, S. 134–135). 

Asexualität ist in der Gesellschaft, aber auch in queerem Aktivismus sowie in 
den Gender und Queer Studies weitgehend unsichtbar, was auf Allonormativität 
zurückzuführen ist (Decker 2014, S. 45–68). In der Folge werden viele asexuelle 

16 Zusammenfassende Überlegungen zu Allonormativität habe ich ausführlich schon an ande
ren Stellen publiziert, vgl. Spahn (2017c, 2018a, 2021). 

17 Diese Definition ist in der Wissenschaft, insbesondere in der medizinischen und psycholo
gischen Forschung, umstritten ‒ in der asexuellen Community dagegen weniger. Für einen 
Überblick über die Definitionsdebatte siehe van Houdenhove et al. (2014). 

18 Eine Ausnahme stellen behinderte und hochaltrige Menschen dar. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


42 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

Personen als schwul, lesbisch oder bisexuell gelesen und erleben dann Homo- 
bzw. Bifeindlichkeit (DeLuzio Chasin 2015, S. 171). Hierbei wird deutlich, dass ver
schiedene heteronormative Anforderungen und Narrative untereinander häufig 
nicht logisch konstistent sind, da insbesondere schwulen und bisexuellen Personen 
sexuelle Exzessivität nachgesagt wird und dies nicht zu Vorurteilen gegenüber 
asexuellen Personen passt. 

Allonormativität zeigt sich auch in Gesetzen, die den Vollzug einer Ehe für 
deren Anerkennung voraussetzen, in sozialer Exklusion, wenn an der Sexualkultur 
(wie bspw. das Sprechen über Beziehungen und Sexualität) einer Gruppe nicht 
partizipiert wird (und infolgedessen z. B. Diskriminierungen am Arbeitsplatz vor
kommen) und auch in religiösen Vorbehalten (Decker 2014, S. 58–63). Asexualität 
wird kulturell mit Kindlichkeit verbunden, so dass asexuelle Erwachsene oft nicht 
ernst genommen werden (Decker 2014, S. 7). Eine Studie der Psycholog*innen Cara 
MacInnis und Gordon Hodson kam zu dem Ergebnis, dass asexuelle Menschen im 
Gegensatz zu Menschen anderer sexueller Orientierungen als nicht menschlich 
angesehen werden, sondern als tier- und maschinenähnlich: »This confirms that 
sexual desire is considered a key component of human nature« (MacInnis und 
Hodson 2012, S. 739). Damit wird asexuellen Menschen ihr Status als Mensch und 
Subjekt aberkannt (Gressgård 2013; Flore 2014, S. 19; Milks 2014, S. 106–107). Diese 
allonormative Setzung kann emotionale, psychische, physische und sexualisierte 
Gewalt zur Folge haben, u. a. in dem Versuch, asexuelle Menschen zu ›heilen‹ 
(Decker 2014, S. 42–44). Der*die Psycholog*in CJ DeLuzio Chasin beschreibt, dass 
Asexualität so unsichtbar ist, dass es gesellschaftlich nicht möglich ist, als asexuell 
gelesen zu werden (DeLuzio Chasin 2015, S. 171) – und beruft sich damit auf Butlers 
Theoretisierung von Intelligibilität. Gerade weil Asexualität wenn überhaupt nur 
als das Fehlen von sexueller Anziehung bezeichnet wird und damit negativ definiert 
ist, scheint eine Imagination eines asexuellen Subjekts schwer bis unmöglich (Kim 
2014; Zimmermann und Bozdoğan 2015, S. 28). 

2.4.5 Amatonormativität und Afeindlichkeit19 

Amatonormativität   

Der Begriff Amatonormativität geht auf die Philosophin Elizabeth Brake zurück. Sie 
versteht darunter die überproportionale gesellschaftliche Wertzuschreibung zu ro
mantischen Beziehungen und Ehen (im Gegensatz zu z. B. Freundschaften), sowie 
die Annahme, dass »a central, exclusive, amorous relationship is normal for humans, 

19 Dass sowohl die Diskriminierung von asexuellen als auch von aromantischen Personen mit 
Afeindlichkeit bezeichnet wird, ist kein Zufall – sie überscheiden sich und müssen deswegen 
zusammen gedacht werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Theoriekapitel Heteronormativität 43 

in that is a universally shared goal, and that such a relationship is normative, in that 
it should be aimed at in preference to other relationship types« (Brake 2012, S. 88–89 
[HiO]). Brake referiert bei der Konzeption des Begriffs Amatonormativität auf He
teronormativität (Brake 2012, S. 89). In amatonormativen Sozialstrukturen werden 
↗monogame Liebesbeziehungen privilegiert, in denen die Partner*innen füreinan
der die höchste Priorität haben (Brake 2012, S. 90). Aber auch explizite Diskriminie
rungsformen lassen sich an Amatonormativität festmachen: So fehlen z. B. recht
liche Formen der gegenseitigen Absicherung von nicht-romantischen Beziehungen 
(Brake 2012, S. 94). 

Aromantik   

Der Begriff ›Amatonormativität‹ wurde von der aromantischen ↗Community auf
gegriffen, um ihre Diskriminierungserfahrungen zu beschreiben, wie bspw. ↗Pa
thologisierung durch Ärzt*innen (LGBTA Wikia o. J.; Neal 2016). Personen auf dem 
aromantischen Spektrum verspüren keine oder wenig romantische Anziehung ge
genüber anderen Personen, verlieben sich nicht oder selten in andere Personen bzw. 
haben kein oder selten Interesse an romantischen Beziehungen. 

2.4.6 Cisnormativität und Transfeindlichkeit 

Transgeschlechtlichkeit   

Für diese Arbeit verstehe ich eine trans(-geschlechtliche) Person als eine Person, die 
sich nicht, nur teilweise oder nicht immer mit dem Geschlecht identifiziert, dem sie 
bei der Geburt zugewiesen wurde (Cerwenka und Nieder 2015, S. 17).20 Ich spreche 
explizit nicht von Transsexualität, da dieser Begriff von trans Personen oft als patho
logisierend wahrgenommen wird (Born 2014, S. 184), sondern von Transgeschlecht
lichkeit21. Trans Frauen verstehe ich als Frauen, denen bei ihrer Geburt aufgrund 
ihrer Körpermerkmale (fälschlicherweise) der Geschlechtseintrag männlich zuge
wiesen wurde und trans Männer verstehe ich als Männer, denen bei ihrer Geburt 
aufgrund ihrer Körpermerkmale (fälschlicherweise) der Geschlechtseintrag weib
lich zugewiesen wurde. Nicht-binäre Personen sind in meiner Definition unabhän
gig von körperlichen Merkmalen und Geschlechtszuweisung bei der Geburt Perso

20 Mit dieser Definition hoffe ich, ein Kontinuum zwischen Cis- und Transgeschlechtlichkeit auf
zumachen, anstatt einer Dichotomie. 

21 Ich folge damit der Selbstbezeichnung vieler transgeschlechtlicher Personen und einer akti
vistischen, nicht medizinisch-rechtlichen Begriffsverwendung (vgl. Ewert 2018, S. 36). Wäh

rend diese Begriffe innerhalb der trans Community sehr verbreitet sind, sind sie nicht unum

stritten bzw. nicht alle trans Personen bezeichnen sich so. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

nen, die nicht entweder (ausschließlich) männlich oder weiblich sind, sondern z. B. 
kein Geschlecht haben oder sich in einem Spektrum zwischen männlich und weib
lich bewegen (vgl. Spahn 2017a). 

Cisnormativität und Transfeindlichkeit   

Bei Transfeindlichkeit und Cisnormativität handelt es sich um die heteronorma
tiven Dimensionen, die trans Personen marginalisieren: »Transfeindlichkeit be
zeichnet […] die vielschichtigen Formen des Ausschlusses von der Gewalt gegenüber 
und auch des Einstufens als Fehler oder Abweichung von trans Personen« (Ewert 
2018, S. 18–19). Cisnormativität dreht diese Marginalisierungsstruktur begrifflich 
um und zeigt, wo die Marginalisierung ihren Ursprung hat: in der Annahme, alle 
Menschen seien cisgeschlechtlich (Ewert 2018, S. 19). Cisnormativität als Konzept 
wurde von der Sexualmedizinerin Greta R. Bauer et al. (2009) vorgeschlagen, ba
sierend auf einer Interview-Studie mit 85 trans Personen zu ihren Erfahrungen im 
Gesundheitssystem. Somit stammt das Konzept bereits aus gesundheitswissen
schaftlicher Forschung und beschreibt die Annahme, dass »all research participants 
are cissexual, that their partners or family members are cissexual, and that their 
sex and gender have been consistent over the lifetime« (Bauer et al. 2009, S. 352). 

Verwobenheit mit Homofeindlichkeit   

Fütty führt aus, dass trans Personen häufig von Homofeindlichkeit betroffen seien, 
da die Zuschreibung einer Normabweichung von Geschlecht mit wahrgenommener 
oder zugeschriebener sexueller Orientierung eng verbunden ist (Fütty 2019, S. 47). 
In der Folge kann zwischen Homo- und Transfeindlichkeit keine klare Trennlinie 
gezogen werden, dennoch dürfen sie nicht gleichgesetzt werden (Fütty 2019, S. 47). 
Auch deswegen konzipiere ich die verschiedenen Dimensionen von Heteronorma
tivität in dieser Arbeit als zusammenhängend und sich gegenseitig konstituierend. 

2.4.7 Endonormativität und Interfeindlichkeit 

Intergeschlechtlichkeit   

Inter(-geschlechtliche) Personen weichen von der medizinischen Norm ›eindeutig‹ 
weiblicher bzw. männlicher Körper ab – bei einer kompletten oder partiellen An
drogenresistenz, welche eine von vielen intergeschlechtlichen Varianten darstellen, 
haben sie bspw. Hoden, ihr Körper entwickelt wegen der Androgenresistenz aber 
auch Brüste. Intergeschlechtlichkeit ist damit ein Überbegriff für viele verschiedene 
Variationen der Geschlechtlichkeit. Während manche Formen von Intergeschlecht
lichkeit vor oder bei der Geburt diagnostiziert werden, erfahren andere inter* Per

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Theoriekapitel Heteronormativität 45 

sonen erst während ihrer Pubertät, bei unerfülltem Kinderwunsch oder auch nie 
von ihrer Intergeschlechtlichkeit. Endogeschlechtliche Menschen dagegen erfüllen 
die medizinischen Normen zu geschlechtlicher Eindeutigkeit. 

Endonormativität und Interfeindlichkeit   

Interfeindlichkeit als eigener Begriff ist bisher weder wissenschaftlich noch aktivis
tisch ausgearbeitet. Ich schlage vor, analog zu Cisnormativität Endonormativität 
als die Annahme zu fassen, dass alle Menschen medizinisch eindeutig männlich 
oder weiblich sind. Grundsätzlich wird Intergeschlechtlichkeit in der Medizin und 
in der Gesellschaft als pathologisch verstanden. Das bedeutet, dass die Vielfalt von 
Geschlechtskörpern binär eingegrenzt wird und alle Abweichungen als abnorm, 
unnatürlich und krankhaft gelten (Woweries 2015b, S. 106). In der Konsequenz 
kann schon die Einteilung in zwei klar voneinander abgrenzbare Geschlechtskörper 
als endonormativ beschrieben werden (Zobel 2015). Wenn eine intergeschlecht
liche Person Genitalien besitzt, die nicht der medizinischen Norm entsprechen, 
werden diese als »atypisch, als Makel, als ein Gebrechen« (Woweries 2015b, S. 109) 
beschrieben und normiert, um die erwartete psychosoziale Belastung von El
tern und Kind zu schmälern (Fausto-Sterling 2003; Spahn 2017b; Voß 2019). Die 
Existenz von intergeschlechtlichen Kindern ist gesellschaftlich so unerwünscht, 
dass die (Spät-)Abtreibungen aufgrund von pränatal erkannten unerwünschten 
Chromosomenkonstellationen zunehmen (Zobel 2015, S. 237). 

Unsichtbarkeit   

Gesamtgesellschaftlich ist Intergeschlechtlichkeit kaum sichtbar, erhält keinen Sta
tus als soziale Kategorie, und somit keine neutrale oder positive Anerkennung: »[Ei
ne] atypische geschlechtliche Entwicklung wird […] kaum als eigene Realität mit ei
genen Normen untersucht« (Zobel 2015, S. 231). Intergeschlechtliche Menschen und 
spezifisch ihre Körper werden häufig in queeren und feministischen Diskussionen 
genutzt, um über den Konstruktionscharakter von Geschlechterbinarität aufzuklä
ren, während die Anliegen von inter* Personen dabei meist untergehen (Zobel 2015, 
S. 235). 

2.4.8 Mononormativität und Polyfeindlichkeit 

Polyamorie und Polyfeindlichkeit   

Polyamorie verstehe ich als eine Form der romantischen Orientierung eines Men
schen, bei der sich eine Person in mehr als eine Person gleichzeitig verlieben kann 
und ggf. mehr als eine (Liebes-)Beziehung gleichzeitig eingeht, wobei alle Part

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

ner*innen mit dem Arrangement einverstanden sind (Schroedter und Vetter 2010, 
S. 26). Der Gegenbegriff zu Polyamorie ist Monoamorie und die entsprechende 
Marginalisierungsform, in der monoamore (bzw. monogame) Beziehungen privi
legiert werden, wird Mononormativität genannt (Pieper und Bauer 2005, S. 60). 
Bisher scheint in der Diskussion um die Marginalisierung von Polyamorie noch kein 
Begriff zu existieren, der, analog zu z. B. Homofeindlichkeit, explizite Abwertungen 
und Vorurteile, meint. Ich schlage daher in vor, diese Dimension ›Polyfeindlichkeit‹ 
zu nennen. 

Mononormativität   

Heteronormativität privilegiert nicht nur heterosexuelle Beziehungen, sondern 
konstruiert auch die Norm der Zweierbeziehung. Das heißt, polyamoröse Bezie
hungen werden marginalisiert und »heterosexuelle Paarbildung als Ursprung und 
Grundlage aller sozialen Beziehungen angesehen und in Diskurse über Körper, 
Familie, Reife, Gesundheit, Generativität, Erziehung und Nation eingeschrieben« 
(Hartmann und Klesse 2007, S. 9). Das zeigt sich bspw. daran, dass eine Ehe in 
Deutschland und der Schweiz nur zwischen zwei Personen geschlossen werden 
kann. Beziehungen werden gesellschaftlich als monogam konstruiert und diese 
Monogamie wird naturalisiert (Easton und Hardy 2017, S. 21). Polyamoröse Per
sonen gelten als promiskuitiv, unmoralisch, lieblos, zerstörerisch, sündig und 
pathologisch22 (Easton und Hardy 2017, S. 23–26) und ihre Beziehungen als unecht, 
instabil und kurzfristig (Schroedter und Vetter 2010, S. 31; Easton und Hardy 2017, 
S. 26–31). 

2.5 Herrschaftstechniken von Heteronormativität 

Heteronormativität marginalisiert Menschen in vielfältigen Formen, wie z. B. 
durch Othering, Definitionsmacht, physische, psychische, sexualisierte und emo
tionale Gewalt, Unsichtbarmachung, (Ent-)Sexualisierung, Medikalisierung (vgl. 
Kapitel 3.5), Problematisierung, Normierung und Disziplinierung. Diese Formen 
konzipiere ich in Anschluss an Foucault (2005 [1981], S. 210) als Herrschaftstech
niken. Damit meine ich die Formen, mit denen Heteronormativität regiert und 
woraus sie sich speist bzw. mit denen sie alle Menschen normiert und spezifisch 
queere Personen marginalisiert. Die Herrschaftstechniken können auf verschie
denen Ebenen stattfinden und verschiedene Texturen annehmen (siehe Kapitel 
2.6). Einige dieser Techniken wurden in der Vorstellung der Dimensionen von 

22 Hier wird der Zusammenhang zu Vorurteilen gegenüber bisexuellen Personen erkennbar. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Theoriekapitel Heteronormativität 47 

Heteronormativität bereits aufgeführt. Die von mir in diesem Unterkapitel vorge
schlagene Liste verschiedener heteronormativer Herrschaftstechniken bezieht sich 
auf meinen Untersuchungsgegenstand und ist damit auf keinen Fall abgeschlossen 
oder vollständig.23 Ich beziehe mich in meiner Konzeption auf die Monographie 
»Justice and the politics of difference« der Philosophin Iris Marion Young, weil 
ihr Vorschlag24 (Young 1990) einer Systematisierung für verschiedenste Margi
nalisierungsstrukturen zu meiner Schwerpunktsetzung von Marginalisierung als 
zentralem Überbegriff für die hier vorgestellten Formen von Heteronormativität 
passt. Außerdem beziehe ich mich auf das Werk Michel Foucaults, auf das ich in 
Kapitel 3.2 ausführlicher eingehe. 

2.5.1 Marginalisierung25 

Young beschreibt, wie die neuen sozialen Bewegungen der 1960er und -70er Jahre 
das Verständnis von Marginalisierung änderten: 

»In its new usage, oppression designates the disadvantage and injustice some 
people suffer, not because a tyrannical power coerces them, but because of the 
everyday practices of a well-intended liberal society. […] Oppression in this sense 
is structural, rather than the result of a few people’s choices or policies. Its causes 
are embedded in unquestioned norms, habits, and symbols, in the assumptions 
underlying institutional rules and the collective consequences of following these 
rules« (Young 1990, S. 41). 

23 Kerstin Rinnert arbeitet in ihrer Dissertation zu den Ressourcen queerer Personen in einem 
heteronormativen System bspw. Kriminalisierung, Bagatellisierung, Individualisierung von 
Schuld und Scham, Unwissenheit über sexuelle und geschlechtliche Vielfalt und Unsichtbar
machung als Formen von Heteronormativität heraus (Rinnert 2020, S. 168–182). Ines Pohl
kamp fokussiert dagegen u. a. medizinische Entmündigung, (fiktive) Pathologisierung, Ob
jektivierung, Infragestellung und Dethematisierung (Pohlkamp 2014, S. 281–304). 

24 Wie Regina Becker-Schmid und Gudrun Axeli Knapp anmerken, ist dies eigentlich nicht 
Youngs Intention: »Young schreibt eher aus einer pragmatischen und politisch-normativen 
Orientierung heraus als mit dem Interesse, eine sozialwissenschaftliche Strukturanalyse von 
Ungleichheitsformen zu entwickeln« (Becker-Schmidt und Knapp 2018, S. 117). Trotzdem eig
nen sich Youngs Überlegungen, um eine Makroperspektive auf Marginalisierung zu eröffnen. 

25 Young spricht in ihrem Buch nicht von Marginalisierung, sondern von ,oppression‘ und ,domi

nation‘. In deutschsprachigen Rezensionen und Zusammenfassungen zu Young wird ,oppres
sion‘ mit ,Marginalisierung‘ oder ,Unterdrückung‘ übersetzt. Für meine Arbeit eignet sich der 
Marginalisierungsbegriff am besten. Ich spreche auch deswegen nicht von Diskriminierung 
(zumindest nicht als Überbegriff), da dieser zum einen oft absolut verstanden wird (d. h.ei
ne Person wird diskriminiert oder nicht), wobei subtile und implizite Formen der Abwertung 
außer Acht gelassen werden und zum anderen, da er häufig (ausschließlich) auf rechtliche 
Diskriminierung bezogen wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

Ihre Theoretisierung von Marginalisierung bezieht sich daher auf Alltagspraxen 
wie Stereotypisierungen oder Hierarchisierungen, durch die Marginalisierung 
(re-)produziert wird (Young 1990, S. 41). Young unterscheidet fünf verschiedene 
»faces of oppression« (Young 1990, S. 39): Ausbeutung, Marginalisierung, Machtlo
sigkeit, Kultureller Imperialismus und Gewalt.26 

2.5.2 Ideologie 

Heteronormativität wird von verschiedenen Autor*innen als Ideologie beschrieben. 
Ideologien sind »representations of practices formed from particular perspectives 
in the interest of maintaining unequal power relations and dominance« (Lazar 
2007b, S. 6–7). Eine solche ideologische Struktur ist bspw. Geschlecht, spezifisch 
die Unterscheidung von Menschen in zwei Geschlechter und die damit einherge
hende ungleiche Verteilung von Macht, die in alle gesellschaftlichen Institutionen 
eingebettet ist. Diese Struktur wird auch dadurch aufrechterhalten, dass sie nicht 
als Ideologie oder Herrschaftssystem erkannt wird, sondern sozial größtenteils 
akzeptiert und unhinterfragt bleibt. Bereits Rich benutzt den Begriff der Ideo
logie in Bezug auf das, was ich in dieser Arbeit Heteronormativität nenne (Rich 
1980, S. 638–645). Der Literaturwissenschaftler Andreas Kraß problematisiert, dass 
Heteronormativität auch in der Wissenschaft nur selten als Ideologie erkannt und 
analysiert wird (Kraß 2011, S. 136–137). Die Geschlechterforscherin Jane Ward (2020) 
beschäftigt sich in ihrer Monografie ›The Tragedy of Heterosexuality‹ mit Hetero
sexualität – und damit auch Heteronormativität – als Ideologie; ebenfalls leider 
ohne dies entsprechend als Ideologie zu rahmen oder zu theoretisieren. Trotzdem 
lässt sich als Anschluss an Ward Heteronormativität als Ideologie fassen: Sie ana
lysiert kleinteilig, mit welchen sozialen Praktiken, Identitäten und Beziehungen 
Heterosexualität reproduziert und aufrechterhalten wird, obwohl Heterosexualität 
für Männer und Frauen vor allem eine Quelle von Frustration, Abneigung und 
Gewalt ist. Im Zentrum von Wards Analyse steht dabei die von ihr bezeichnete 
Propaganda, die heterosexuelle Personen zur Heterosexualität erziehen soll, z. B. 
Beziehungsselbsthilfebücher wie ›Männer sind vom Mars, Frauen von der Venus‹ 
von John Gray (Ward 2020, S. 66–72). Ward schreibt über Heteronormativität: 

»Heteronormativity is not a neutral cultural formation organized around a natu
ral, freely occurring sexual preference but an obligatory system structuring many 
of the world’s societies, a system‹ that has to be imposed, managed, organized, 
propagandized, and maintained by force‹« (Ward 2020, S. 145). 

26 Die Dimensionen, die sich nach Young eher auf ökonomische Ungleichheit und materialle 
Diskriminierung beziehen, werden hier nicht ausgeführt. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Theoriekapitel Heteronormativität 49 

Ich verstehe Ideologie in dieser Arbeit auf zweifache Weise als Sicherheitsnetz für 
Heteronormativität: Zum einen umspannt heteronormative Ideologie alle Dimen
sionen und Herrschaftstechniken von Heteronormativität und verwebt sie mitein
ander, zum anderen sichert sie Heteronormativität als Marginalisierungsstruktur 
ab und legitimiert die Marginalisierung queerer Menschen. 

2.5.3 Othering 

Othering ‒ häufig als Veranderung übersetzt ‒ als marginalisierende Machttechnik 
speist sich aus der Unterschiedlichkeit von Menschen. Unterschiede wie verschie
dene sexuelle Orientierungen werden in einem marginalisierenden System mit 
Bedeutung und Bewertung aufgeladen und »damit zu relevanten Merkmalen und 
zum potentiellen Makel. Dieser definiert schließlich die Merkmalsträger*innen 
ganz und macht diese nicht nur zu anderen, sondern zu Fremden« (Rinnert 2020, 
S. 11 [HiO]). Othering unterstützt damit nicht nur die Unterscheidung zwischen 
Eigenem und Fremden, es bringt beide Gruppen auch diskursiv hervor und repro
duziert sie (Reuter 2002, S. 146). Auch Young beschreibt Othering (bei ihr ›cultural 
imperialism‹ genannt) und die damit einhergehende Universalisierung der Er
fahrungen der privilegierten Gruppe: »To experience cultural imperialism means to 
experience how the dominant meanings of a society render the particular perspec
tive of one’s own group invisible at the same time as they stereotype one’s group 
and mark it as the Other« (Young 1990, S. 58–59). Wenn sich allerdings Sichtbar
keitsregime, so wie aktuell in Bezug auf sexuelle, romantische und geschlechtliche 
Vielfalt, verändern, (s. u.) bleibt Othering als Machttechnik erhalten: 

»An encounter with other groups, however can challenge the dominant group’s 
claim to universality. The dominant group reinforces its position by bringing the 
other groups under the measure of its dominant norms. Consequently, the differ
ence of [….] homosexuals from heterosexuals […] becomes reconstructed largely 
as deviance and inferiority« (Young 1990, S. 59). 

2.5.4 Definitionsmacht 

Als eine Folge von Othering beschreibt Young auch, inwiefern die privilegierte Grup
pe Definitionsmacht über marginalisierte Gruppen ausübt: 

»When the dominant culture defines some groups as different, as the Other, the 
members of those groups are imprisoned in their bodies. Dominant discourse de
fines them in terms of bodily characteristics, and constructs those bodies as ugly, 
dirty, defiled, impure, contaminated, or sick« (Young 1990, S. 123). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


50 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

Diese aus der wissenschaftlichen Diskussion des 19. und 20. Jahrhunderts stam
mende normierende Sichtweisen auf die Körper von marginalisierten Personen le
gitimiert wiederum Othering und Gewalt gegen sie (Young 1990, S. 124–125). 

2.5.5 Unsichtbarkeit und Unsichtbarmachung 

Während in der akademischen und aktivistischen Literatur häufig eine gesellschaft
liche Unsichtbarkeit von queeren Existenzweisen konstatiert wird (vgl. Mayrhofer 
2022; Osterkamp und Wünsch 2022), wird dieser Begriff nicht weiter definiert oder 
analytisch ausgearbeitet. Während Unsichtbarkeit als Begriff auf fehlende Repräsen
tanz z. B. von queeren Menschen in den Medien hinweist, beschreibt Unsichtbarma
chung einen aktiven Ausschluss von Wissen über und Repräsentation einer spezifi
schen Gruppe. 

2.5.6 (Ent-)Sexualisierung 

In Anlehnung an die Philosophin Martha Nussbaum (2000, S. 213–239) bezeichne 
ich mit Sexualisierung eine Form von Machtausübung, bei der Personen sexuali
siert werden, wenn sie eigentlich nicht in einem sexuellen Kontext stehen, d. h. sie 
werden zu sexuellen Objekten degradiert bzw. einem sexualisierten Blick auf sie 
ausgesetzt. Frauen, insbesondere queere Frauen, aber auch queere cis Männer wer
den häufig sexualisiert. Dagegen werden andere Personengruppen, wie bspw. trans 
Männer in der Regel entsexualisiert, d. h. ihnen wird eine eigenständige Sexualität 
abgesprochen. 

2.5.7 Problematisierung 

Der Begriff der Problematisierung wird unterschiedlich genutzt. Ich beziehe mich 
hier zum einen auf Michel Foucault und zum anderen auf aktuelle Ausarbeitun
gen der Geschlechterforscherin Dörte Negnal. Foucault versteht unter Problemati
sierung einen Prozess, der analysiert werden kann, um herauszufinden »[w]ie und 
warum bestimmte Dinge (Verhalten, Erscheinungen, Prozesse) zum Problem wur
den« (Foucault 1996, S. 178). Zentral bei Problematisierungen ist in Foucaults Ver
ständnis nicht nur, dass etwas als Problem angesehen wird, sondern auch, dass nach 
Lösungen oder Ursachen gesucht wird (Foucault 2005, S. 751). Ulrike Klöppel führt 
dieses Konzept von Foucault am Beispiel der medizinischen Behandlung von Inter
geschlechtlichkeit aus: 

»Mit dem Konzept der Problematisierung verbindet sich die Einsicht, dass kein 
Körper allein aufgrund seiner differenten Beschaffenheit prädestiniert dazu ist, 
Verunsicherung und Probleme auszulösen. Erst im Vergleich mit normativen Er

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Theoriekapitel Heteronormativität 51 

wartungen, die im Laufe der Geschichte durch unterschiedliche Diskurse und Ord
nungen des Sichtbaren geformt worden sind, können Körper als uneindeutig und 
als Problem erscheinen« (Klöppel 2010, S. 258; vgl. auch Scheunemann 2018). 

Für Negnal handelt es sich bei Problematisierung immer um eine Form der Kol
lektivierung. Sie versteht unter einem problematisierten Kollektiv eine »soziale 
Gruppe, deren Zugehörige durch Fremdzuschreibungen als problematisch katego
risiert sind. Sie sind durch einen prekären Status gekennzeichnet« (Negnal 2019, 
S. 2). Wenn eine soziale Gruppe problematisiert wird, werden ihre (vermeintlichen) 
Merkmale überbetont und moralisch abgewertet (Negnal 2019, S. 4–5). Diese Grup
pe wird also zum konstitutiven Außen für ein bedingt definierbares Inneres (vgl. 
Othering). 

2.5.8 Normierung und Disziplinierung 

Ich beziehe mich in der Verwendung der Begriffe Normierung (bzw. bei Foucault 
Normalisierungstechniken genannt) und Disziplinierung auf Michel Foucault. Lo
renz und Ruffing fassen Foucaults Konzeption von Normierung folgendermaßen 
zusammen: »Der im 19. Jahrhundert enstehenden Normalisierungsmacht geht es 
um die Beobachtung, Therapierung und Kontrolle von unter Umständen gefährlichen 
Individuen« (Lorenz und Ruffing 2012, S. 40 [HiO]). Mithilfe von subtilen Zwangs
mechanismen (Foucault 1994 [1975], S. 269), d. h. Normierungstechniken, werden 
Individuen, die einer Norm nicht entsprechen, (wieder) in Normen eingefügt und 
kontrollierbar gemacht (Lorenz und Ruffing 2012, S. 41). Disziplinierung meint bei 
Foucault so etwas wie Erziehung, d. h. es geht um Maßnahmen, die nicht-norma
tive und abweichende Individuen (wie Straftäter*innen) umerziehen und ändern 
sollen, um sie wieder in Normen einfügen zu können. Normierung und Diszipli
nierung erfolgen anhand kleiner Strafmechanismen, wie z. B. Demütigungen und 
Beschämung (Foucault 1994 [1975], S. 230), die »die das Ordnen menschlicher Viel
fältigkeiten sicherstellen sollen« (Foucault 1994 [1975], S. 279–280). 

2.5.9 Hervorbringung von sexuellen, romantischen und geschlechtlichen 
Existenzweisen 

Es ist an dieser Stelle wichtig festzuhalten, dass heteronormative Macht mit Fou
cault gedacht nicht nur repressiv wirkt, sondern auch produktiv. Damit meint Fou
cault, dass über Machttechniken wie z. B. Problematisierung sexuelle, romantische 
und geschlechtliche Existenzweisen erst hervorgebracht werden. Er zeigt, dass im 
viktorianischen Zeitalter Sexualität gerade nicht unterdrückt war, sondern dass sich 
Medizin und Psychiatrie mit analytischer Lust und »mit dem Eifer des Insekten
sammlers auf die sexuellen Praktiken, ihre Varianten und ihre ganze Verschieden

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

artigkeit« stürzten (Foucault 1978a, S. 97). Weil die Medizin Teil eines Apparates der 
Überwachung und Kontrolle von Sexualität wurde und die medizinische und psych
iatrische Analyse von sexuellen Verhaltensweisen, ihren Determinationen und Wir
kungen eine so wichtige Bedeutung erhielt (Foucault 2014 [1976], S. 32–36), traten 
queere Menschen das erste Mal diskursiv in Erscheinung. Menschen, die Normen 
zu Sexualität nicht entsprechen, wurden immer noch stigmatisiert (spezifisch: me
dikalisiert), aber: »man hört[e] sie an« (Foucault 2014 [1976], S. 43). Sie wurden zur 
Folie, von der sich normative Sexualität abgrenzend definiert, wie z. B. die Figur ›des 
Homosexuellen‹27, der im 19. Jahrhundert 

»zu einer Persönlichkeit geworden [ist], die über eine Vergangenheit und eine 
Kindheit verfügt, einen Charakter, eine Lebensform, und die schließlich eine 
Morphologie mit indiskreter Anatomie und möglicherweise rätselhafter Physio
logie besetzt. […] Der Sodomit war ein Gestrauchelter, der Homosexuelle ist eine 
Spezies« (Foucault 2014 [1976], S. 47). 

Der Soziologe Stefan Hirschauer nimmt eine ähnliche Perspektive ein: Für ihn wird 
Transsexualität durch die Medizin erst hervorgebracht und kontrolliert (Hirschauer 
1999, S. 351–352). 

2.6 Ebenen und Texturen von Heteronormativität 

2.6.1 Ebenen 

Für meine Analyse schlage ich vor, Heteronormativität auf drei verschiedenen 
Ebenen zu konzipieren und zu untersuchen: Die Mikro-, die Meso- und die Ma
kroebene. Dabei schließe ich an Gudrun-Axeli Knapps (1995, S. 295–296) Modell 
zur Analyse des Geschlechterverhältnisses an28. Die Mikroebene, bei Knapp auch 
die Ebene der Interaktionen genannt, beschreibt alltägliche Interaktionen bzw. die 
Ebene der »räumlich und zeitlich begrenzte[n] Verhaltensweisen und Interaktio
nen« (Weymann 2020, S. 172). Diese sind durch subjektive Motive, Interessen sowie 
verobjektivierte Handlungs- und Deutungskontexte (Knapp 1995, S. 296) geprägt. 
Als Mesoebene konzipiere ich für diese Arbeit die Ebene der Institutionen. Jene 
bestehen aus »routinierten Verhaltensmustern und Rollenbeziehungen, die ihrer 
besonderen internen Arbeitsteilung und äußeren Funktion entsprechen« (Wey
mann 2020, S. 193). Institutionen, wie das Gesundheitssystem sind nach Knapp 

27 Hier scheint es bei Foucault ausschließlich um männliche Homosexualität zu gehen, weswe
gen ich Formulierungen im generischen Maskulinum wähle. 

28 Knapps (1995, S. 295–296) Modell umfasst fünf Ebenen, ich spare für meine Analyse die Sym
bolische Ordnung und die Sozialpsychologie des Geschlechterverhältnisses aus. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Theoriekapitel Heteronormativität 53 

(1995, S. 295–296) »Trägergruppen ökonomischer und politischer Macht, [sowie] 
Regelungsmechanismen der Machtdistribution«. Die Makroebene (bzw. bei Knapp 
(1995, S. 295) die Ebene der Herrschaftssysteme) bezeichnet die Ebene umfassender 
sozialer Systeme, deren Strukturen und langfristige Dynamiken (Giddens et al. 
2009, S. 50; Weymann 2020, S. 172). Diese Ebenen sind selbstverständlich nicht 
unabhängig voneinander, sondern beeinflussen und stützen sich gegenseitig. So 
ist z. B. die Analyse der Makroebene die Voraussetzung, um »den institutionellen 
Hintergrund des sozialen Lebens zu verstehen« (Giddens et al. 2009, S. 50). 

2.6.2 Texturen 

Unter Texturen von Heteronormativität fasse ich für diese Arbeit verschiedene Ma
terialisierungen, die Heteronormativität annimmt. Dabei beziehe mich auf Butlers 
Verständnis von Foucaults Werk: »Daß Materie immer etwas zu Materie Geworde
nes ist, muß […] mit Bezug auf die produktiven und eben auch materialisierenden 
Effekte von regulierender Macht im Foucaultschen Sinne gedacht werden« (Butler 
1995, S. 32). Die Texturen von Heteronormativität lassen sich so als Effekte der Herr
schaftstechniken fassen. Mit dem Begriff der Texturen bzw. Materialisierungen bin
de ich in die Analyse ein, dass auch nicht-menschliche Materialitäten, die durch 
diskursive Praxen hervorbgebracht werden, aktiv an der Konstitution der sozialen 
Welt teilhaben (Hamborg 2018, S. 232; Hoppe 2020, S. 2). Unter Texturen von He
teronormativität fallen damit bspw. (niedergeschriebene bzw. informelle) Behand
lungsrichtlininien, Dokumente oder Einrichtungen von Wartezimmern. 

2.7 Entwicklung zur Postheteronormativität? 

Seit den ersten Überlegungen zu Heteronormativität in den 1970er bis -90er Jahren 
hat sich im Bereich sexueller, romantischer und geschlechtlicher Vielfalt viel verän
dert, insbesondere in gesellschaftlicher und juristischer Hinsicht. So wurde 2017 in 
Deutschland und 2022 in der Schweiz die Ehe für gleichgeschlechtliche Paare geöff
net, 2019 wurden in Deutschland Konversionstherapien bei Minderjährigen verbo
ten (in der Schweiz ist ein solches Verbot in Vorbereitung) und seit 2022 erleichtert 
ein Selbstbestimmungsgesetz in der Schweiz trans Person die rechtliche Änderung 
von Geschlechtseintrag und Vornamen, in Deutschland wurde ein ähnliches Gesetz 
2024 eingeführt. Diskriminierungen gegen queere Menschen werden also aktuell 
aufgehoben und unter Strafe gestellt. Dabei kommt nun die Frage auf, ob »Hetero
normativität verschwinde oder zumindest abgeschwächt oder flexibilisiert« (Wol
tersdorff 2019, S. 327) wird. Haben wir es angesichts dieser Entwicklungen mit einer 
neuen Form von Heteronormativität zu tun? Oder leben wir gar in einer posthete
ronormativen Welt? 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


54 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

Einigkeit besteht unter Forscher*innen, dass sich Heteronormativität in einer 
Umbruchsphase befindet, wobei sich einige Aspekte modernisieren und ändern, 
und andere persistieren (Maihofer 2014; Nay 2017; Woltersdorff 2019). Das bedeu
tet: Wir haben es mit einer Gleichzeitigkeit von rigider Normativität und flexibler 
Normalisierung (Engel 2002, S. 72–76) zu tun, in deren Wechselwirkungen neue 
Ein- und Ausschlüsse produziert werden. Yv Nay differenziert in Anlehnung an 
Philosoph*in und Queer-Theoretiker*in Antke Engel zwischen Normalisierung und 
Normativität: Während (Hetero-)Normativität das Persistierende, das Rigide be
zeichnet, werden Prozesse des Wandels, der Flexibilisierung als Heteronormalisie
rung bezeichnet – womit auch produktive Machtformen, d. h. Widerständigkeiten 
und Subjektivierungsweisen Marginalisierter in den Blick geraten können (Nay 
2017, S. 287–291). Damit wird ein Verständnis von Heteronormativität möglich, 
nicht mehr nur als »transhistorische, universell wirksame und dichotom konzi
pierte Norm, sondern als dynamisches, veränderliches Normengefüge« (Nay 2017, 
S. 290). Diese flexible Heteronormativität wird u. a. von Florian Cristobal Klenk als 
»Post-Heteronormativität« bezeichnet: 

»Äquivalent zu vergleichbaren Begriffen, wie etwa dem der Postkolonialität, 
steht Post-Heteronormativität weder für die Überwindung der heteronormativen 
Dominanzordnung noch für deren lineare Fortsetzung, sondern verweist auf 
geschlechtlich-sexuelle Dynamisierungsprozesse innerhalb eines umkämpften 
Terrains der Normativität und Normalität, die zwischen Erosion, Flexibilisierung, 
Restauration und (Wieder-)Verwertung geschlechtlicher und sexueller Differenz 
oszillieren« (Klenk 2023, S. 22). 

Auch wenn ich mich dieser Deutung von Heteronormativität anschließe, werde ich 
den Begriff der Post-Heteronormativität in dieser Arbeit nicht verwenden – einer
seits scheint mir dieses Verständnis im Begriff der Heteronormativität bereits ange
legt und daher nicht weiter notwendig, sichtbar zu machen. Andererseits impliziert 
die Verwendung der Vorsilbe »Post-« m.E. einen Bruch (wie bei Postkolonialismus 
o. ä.), den es so bei Heteronormativität nicht gab. 

Die Geschlechterforscher*innen Sabine_ Hark und Mike Laufenberg beschrei
ben eine »Heteronormalisierung nicht-heterosexueller Lebensformen« (Hark und 
Laufenberg 2013, S. 233) und beziehen sich damit auf den Erfolg politischer Strate
gien, die eine Angleichung queerer Menschen an heteronormative Vorgaben zum 
Ziel haben. Sie betonen aber auch, dass z. B. die oberflächliche Einschließung von 
schwulen Männern in Diversity-Politiken von großen Unternehmen nicht bedeu
tet, dass wir uns in einem »goldene[…][n] Zeitalter« (Hark und Laufenberg 2013, 
S. 240) für queere Menschen befinden. Stattdessen wird trotz einer partiellen In
klusion queerer Personen in den gesellschaftlichen Mainstream heteronormative 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Theoriekapitel Heteronormativität 55 

Dominanz nicht aufgegeben (Hark und Laufenberg 2013, S. 229–230). Heteronor
mativität erweise sich daher als 

»ein dynamisches Prinzip, das in gesellschaftliche Transformationsprozesse ein
gelassen ist. Der hegemoniale Charakter sowie die Beständigkeit von Heteronor
mativität wird dabei gerade dadurch gesichert, dass solche Entwicklungen und 
Ereignisse, die ihre doxische Existenz in Frage zu stellen oder gar potenziell zu un
terminieren vermögen, inkorporiert werden« (Hark und Laufenberg 2013, S. 233). 

Forscher*innen beobachten außerdem, dass die Anerkennung sexueller, romanti
scher und geschlechtlicher Vielfalt vermehrt in Frage gestellt wird und Akteur*in
nen, die Heteronormativität und Zweigeschlechtlichkeit hinterfragen und kritisch 
untersuchen oder sich für sexuelle, romantische und geschlechtliche Vielfalt einset
zen, abgewertet und bedroht werden (Engelmann 2019; Gössl 2022). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839403969-002 - am 13.02.2026, 11:19:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

