HEINER BIELEFELDT

Muslime

im sakularen

Rechtsstaat

Integrationschancen

durch Religionsfreiheit

https://dol.org/10:14361/9783839401208 - am 13.02.2026, 21:55:19. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - (=) IR


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Heiner Bielefeldt
Muslime im sikularen Rechtsstaat

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Heiner Bielefeldt (Dr. phil.) ist Mitglied des Instituts fiir Interdiszipli-
nire Konflikt- und Gewaltforschung an der Universitit Bielefeld und
arbeitet zugleich als Privatdozent fiir Philosophie an der Universitit
Bremen.

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Heiner Bielefeldt

MUSLIME IM SAKULAREN RECHTSSTAAT
Integrationschancen durch Religionsfreiheit

[transcript]

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

@ ®®® This work is licensed under a Creative Commons
8 Bl Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deut-
schen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im
Internet iiber http://dnb.ddb.de abrufbar.

© 2003 transcript Verlag, Bielefeld
Umschlaggestaltung: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Satz: digitron GmbH, Bielefeld

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
ISBN 3-89942-130-2

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

INHALT

I EINFUHRUNG ........coitiitiitiiiiiiiiiiaaaans, 7
I ZUR BESTIMMUNG DER RECHTSSTAATLICHEN
SAKULARITAT . ......ooooiieeee i 15
1. Das Prinzip der respektvollen Nicht-Identifikation ........ 15
2. Uberwindung staatlicher Toleranzpolitik ............... 24
3. Praktischer Geltungsvorrang des sikularen Rechts ....... 32
III ANTILIBERALE SAKULARITATSKONZEPTE ............. 37
1. Privatisierung der Religion ........................ ... 37
2. Sakularismus als Staatsideologie ...................... 43
3. Kulturalistische Vereinnahmungen der Sakularitat ....... 48
IV MUSLIMISCHE STIMMEN ZUM SAKULAREN
RECHTSSTAAT ... ... ..o, 59
1. Spezifisch »muslimische« Positionen? ................. 59
2. Distanzierung ... 60
3. Faktische Anerkennung ............................. 66
4. Theologische Wiirdigung ............................. 75
5. Lebenspraktische EingewShnung ..................... 8o
V  STREITFRAGEN ZUR INTEGRATION MUSLIMISCHER
MINDERHEITEN ........ ... . ... . ... it 85
1. Grenzen der Religionsfreiheit ......................... 8s
2. Die Scharia im Rahmen des Grundgesetzes ............. 94
3. Islamischer Religionsunterricht an 6ffentlichen Schulen .. 105
VI RESUMEE ... 123
VII LITERATUR . ... .. i 129
5

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I EINFUHRUNG

Der sikulare Rechtsstaat bildet die verbindliche Rahmenordnung, in-
nerhalb derer Muslime als Minderheiten in der Bundesrepublik
Deutschland und in anderen westeuropdischen Gesellschaften leben.
Diese Situation wirft Fragen auf: Wie gehen Muslime mit dem sikula-
ren Rechtsstaat um? Stellt er fiir gliubige Muslime eine an sich »frem-
de« Ordnungsstruktur dar, mit der sie sich lediglich aufgrund der ge-
gebenen Mehrheits- und Machtverhiltnisse — vorldufig oder auf Dauer
— arrangieren missen? Bietet die Sikularitit des Rechtsstaats vielleicht
auch Chancen zur Erprobung neuer Formen islamischer Selbstorgani-
sation — womoéglich sogar mit Auswirkungen tiber die Diaspora hinaus
auf die islamischen Mehrheitsgesellschaften? Oder wird die Integration
von Muslimen in die Strukturen und Institutionen eines westlichen
sikularen Staates, wie von manchen prognostiziert, aufgrund religioser
und kultureller Hindernisse letztlich scheitern? Fragen richten sich
aber auch an Staat und Gesellschaft: Ist es tiberhaupt legitim, Muslime
auf die Sikularitit von Staat und Recht verpflichten zu wollen? Wire es
nicht vielmehr ein Gebot der Toleranz, muslimischen Minderheiten in
der multikulturellen Gesellschaft die Option offen zu halten, ihre ge-
meinschaftlichen Angelegenheiten (ganz oder teilweise) nach islami-
schem Recht statt nach sikularem Recht zu ordnen und damit den Gel-
tungsanspruch des sikularen Staates zu relativieren? Stellt die Siku-
laritdt nicht ihrerseits eine Art von religiosem oder postreligiosem
»Glauben« dar, der nur fiir diejenigen verbindlich sein sollte, die sich
zu diesem Glauben freiwillig bekennen?

Solche und dhnliche Fragen nach dem Verhiltnis von Islam und
sikularem Rechtsstaat spielen in der aktuellen politischen Diskussion
um die Prisenz muslimischer Minderheiten, um ihre Rechte und ihre
gesellschaftliche Integration eine entscheidende Rolle. Manchmal wer-
den sie explizit gestellt; oft aber sind sie eher implizit mit angespro-
chen, wenn konkrete politisch-rechtliche Konflikte — um den Bau re-
prisentativer Moscheen, den Ruf des Muezzin oder das Kopftuch mus-
limischer Lehrerinnen — zur Debatte stehen. Die Vehemenz, die sich in
solchen Auseinandersetzungen vielfach zeigt, ist ein Hinweis darauf,

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSLIME IM SAKULAREN RECHTSSTAAT

dass dabei tiber den angemessenen Umgang mit Minderheiten hinaus
auch das Selbstverstindnis der Gesellschaft im Ganzen beriihrt ist.
Das Ziel des vorliegende Essays besteht darin, Orientierung in die-
sem Spannungsfeld zu finden." Dies ist keine leichte Aufgabe. Die
Schwierigkeiten fangen damit an, dass die Begriffe »Sakularitit«, »Sa-
kularisierung« sowie ihre Derivate sehr unterschiedliche, ja gegensitz-
liche Assoziationen hervorrufen. Sie beziehen sich nicht nur auf vielfil-
tige Phinomene — von Verdnderungen der privaten Lebensfiithrung bis
hin zur Struktur der modernen Gesellschaft —, sondern unterwerfen
diese zugleich kontroversen Deutungen und Bewertungen, die sich
zwischen Verlustingsten und Fortschrittserwartungen, zwischen dem
Vorwurf illegitimer Enteignung religiéser Besitzstinde und dem An-
spruch auf Vollendung der in den monotheistischen Religionen voran-
getriebenen Entsakralisierung der Welt bewegen.” Die Vieldeutigkeit

1 In Form einer ersten knappen Skizze sind Teile des folgenden Gedan-
kengangs im Jahr 1999 als Aufsatz unter dem Titel »Muslime im sikula-
ren Rechtsstaat. Vom Recht der Muslime zur Mitgestaltung der Gesell-
schaft« in der Reihe Interkultureller Dialog (Heft 2), herausgegeben von der
Auslinderbeauftragten des Landes Bremen, erschienen.

2 Zur Diskussion vgl. nur exemplarisch Hermann Liibbe, Sdkularisierung.
Geschichte eines ideenpolitischen Begriffs (Freiburg i.Br./Miinchen: Alber,
1965); Hans Blumenberg, Sdkularisierung und Selbstbehauptung (Frankfurt
a.M.: Suhrkamp, 1974); Kerygma und Mythos VI (1977), Bd. IX; Gerhard
Dilcher/Ilse Staft (Hg.), Christentum und modernes Recht. Beitrige zum
Problem der Sikularisierung (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1984); Walter
Kerber (Hg.), Sikularisierung und Wertewandel. Analysen und Uberlegungen
zur gesellschafilichen Situation in Europa (Miinchen: Kindt, 1986); Niklas
Luhmann, »Die Ausdifferenzierung der Religiong, in: Gesellschaftsstruktur
und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft, Bd. 3
(Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1989), S. 259-357; Erhard Forndran (Hg.),
Religion und Politik in einer sikularisierten Welt (Baden-Baden: Nomos,
1991); Thomas Luckmann, Die unsichtbare Religion (Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp, 1991); Mathias Hildebrandt/Manfred Brocker/Hartmut Behr (Hg.),

Sikularisierung und Resakralisierung in westlichen Gesellschaften. Ideenge-

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I EINFUHRUNG

und Ambivalenz des Sikularisierungsbegriffs schwingt auch dann mit,
wenn — wie in unserem Zusammenhang — im engeren Sinne von der
Sdkularitit des modernen Rechtsstaats die Rede ist. Auch hier stehen Kri-
sendiagnosen gegen Liberalisierungshoffnungen; Projekte der Uber-
windung religios-politischer Ideologien stoflen auf den Verdacht, ihrer-
seits kryptoreligiosen Priamissen verhaftet zu sein; universalistische
Postulate im Namen sikularer Menschenrechtsnormen geraten in
Konflikt mit einer eurozentrischen Identititspolitik, die die Sakularitit
von Staat und Recht als spezifisch abendlindisches Erbe behauptet, das
es gegen fremdkulturelle Einfliisse zu verteidigen gelte.

Im Versuch, eine Schneise in das Geflecht der vielen Fragen zu
schlagen, unternehme ich zunichst in Kapitel II eine normative Be-
stimmung der Sikularitit des Rechtsstaats, und zwar auf der Grund-
lage der Religionsfreiheit, die im Grundgesetz der Bundesrepublik
Deutschland (wie auch in anderen europiischen Verfassungen) den
Status eines allgemeinen Menschenrechts hat. Die Uberlegungen ge-
schehen stets im Blick auf muslimische Minderheiten, deren Prisenz
und Anspriiche Grund zum erneuten Nachdenken tiber die Funktion
des Sikularititsprinzips in einer freiheitlichen Verfassung geben. Es
geht mir darum zu zeigen, dass die Sikularitit des Rechtsstaats die un-
erldssliche Voraussetzung fiir eine an Menschenrechten und Religions-
freiheit orientierte politische Gestaltung des religiésen und weltan-
schaulichen Pluralismus bildet und auch fiir muslimische Minderhei-
ten Chancen bietet.

Die systematische Bezugnahme auf die Religionsfreiheit erméog-
licht es, die rechtsstaatliche Sakularitit gegeniiber anderen Sikulari-
tatsvorstellungen kritisch abzugrenzen. Dies ist das Thema in Kapitel
III. Die autoritiren Ziige einiger ideologischer bzw. kulturalistischer
Sikularititskonzeptionen sollen wiederum anhand der Konsequenzen
deutlich werden, die daraus jeweils fir muslimische Minderheiten fol-
gen. So wird Muslimen etwa von vornherein nur eine marginale Stel-
lung im sikularen Staat eingerdiumt, wenn man Letzteren in den Hori-

schichtliche und theoretische Perspektiven (Opladen: Westdeutscher Verlag,

200I).

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSLIME IM SAKULAREN RECHTSSTAAT

zont einer exklusiv westlich-christlichen »Leitkultur« stellt, wie dies
hiufig geschieht.

Mein besonderes Interesse gilt sodann in Kapitel IV der Frage, ob
und wie sich die Sakularitit des Rechtsstaats von muslimischer Seite als
sinnvolle Option verstehen lisst und welche Antworten Muslime auf
die Frage nach dem Verhiltnis von Scharia und sikularer staatlicher
Rechtsordnung geben. Ein Problem besteht indessen darin, dass es sys-
tematische Untersuchungen zum Umgang muslimischer Minderhei-
ten mit dem sikularen Rechtsstaat in Deutschland (oder auch in ande-
ren europiischen Lindern) bislang nicht gibt. In eine adiquate Ge-
samteinschitzung misste man tiber die Stellungnahmen muslimi-
scher Intellektueller hinaus z.B. auch die mittlerweile sehr differenzier-
te islamische Verbandslandschaft sowie Fallstudien iiber die praktische
Interaktion zwischen staatlichen Behorden und islamischen Verbin-
den einbeziehen.? All dies kann in der vorliegenden Schrift nicht ge-

3 Zu den islamischen Verbinden in Deutschland sind in den letzten Jah-
ren eine Reihe von Studien erschienen. Vgl. z.B. Ministerium fiir Arbeit,
Gesundheit und Soziales des Landes Nordrhein-Westfalen, Tiirkische Mus-
lime in Nordrhein-Westfalen, erstellt vom Zentrum fiir Tiirkeistudien (3.
uiberarb. Aufl., 1997); Nils Feindt-Riggers/Udo Steinbach, Islamische Orga-
nisationen in Deutschland. Eine aktuelle Bestandsaufnahme und Analyse
(Hamburg: Deutsches Orient-Institut, 1997); Ursula Spuler-Stegemann,
Muslime in Deutschland. Informationen und Klirungen (Freiburg i.Br.: Her-
der, 1998, 3. Aufl. 2002), S. 92ff.; Giinter Seufert, »Die Tiirkisch-Islami-
sche Union der tiirkischen Religionsbehérde (DITIB). Zwischen Integra-
tion und Isolation«, in: Giinter Seufert/Jacques Waardenburg (Hg.), Tur-
kish Islam and Europe. Tiirkischer Islam und Europa (Istanbul/Stuttgart:
Steiner, 1999), S. 262-293; ders., »Die Milli-Goriis-Bewegung. Zwischen
Integration und Isolation, in: Seufert/Waardenburg (Hg.), Turkish Islam
and Europe, a.a.0., S. 295-322; Bernhard Trautner, »Tiirkische Muslime,
islamische Organisationen und religiose Institutionen als soziale Triger
des transstaatlichen Raumes Deutschland — Tiirkei«, in: Thomas Faist
(Hg.), Transstaatliche Riume. Politik, Wirtschaft und Kultur in und zwischen
Deutschland und der Tiirkei (Bielefeld: transcript, 2000), S. 57-86; Werner

10

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I EINFUHRUNG

schehen. Im Ruickgriff auf exemplarische Aussagen, die sich im islami-
schen Schrifttum finden, habe ich stattdessen versucht, ohne Anspruch
auf Vollstindigkeit einige typische Facetten der Selbstverortung von
Muslimen zum sikularen Rechtsstaat zu diskutieren. Ich bin dabei von
der Annahme ausgegangen, dass es nicht nur eine Vielzahl von Posi-
tionen gibt, die Muslime im Blick auf den sikularen Rechtsstaat ein-
nehmen, sondern dass auflerdem lingst auch lebenspraktische Einge-
wohnungsprozesse in die sikularen Ordnungsstrukturen der »Dias-
pora« stattgefunden haben, deren lingerfristige Auswirkungen auf
das Selbstverstindnis der Muslime und ihrer Organisationen noch
nicht absehbar sind (und die zu studieren einen interessanten Gegen-
stand kiinftiger religionssoziologischer Untersuchungen bilden wird).
Gegen die Vorstellung eines homogenen Islams, den manche Muslime
als religios-normatives Ideal vertreten mogen, der aber in der sozialen
Wirklichkeit nirgendwo existiert,* soll deshalb im Weiteren von mus-
limischen Vorstellungen und Positionen stets im Plural die Rede sein.

Schiffauer, Die Gottesmdinner. Tiirkische Islamisten in Deutschland (Frankfurt
a.M.: Suhrkamp, 2000); Thomas Lemmen, Islamische Organisationen in
Deutschland (Bonn: Forschungs- und Beratungszentrum der Friedrich-
Ebert-Stiftung, 2000); ders., Muslime in Deutschland. Eine Herausforderung
fiir Staat und Kirche (Baden-Baden: Nomos, 2001); Gerdien Jonker, Eine
Wellenlinge zu Gott: Der »Verband der islamischen Kulturzentren« in Europa
(Bielefeld: transcript, 2002); Levent Tezcan, »Inszenierungen kollektiver
Identitit, Artikulationen des politischen Islam — beobachtet auf den Mas-
senversammlungen der tiirkisch-islamistischen Gruppe Milli Gériis«, in:
Soziale Welt 2002, S. 303-324. Es liegen allerdings bislang kaum Studien
iiber die Interaktion zwischen muslimischen Verbinden und der politi-
schen Offentlichkeit vor. Vgl. dazu Levent Tezcan, »Kulturelle Identitit und
Konflikt. Zur Rolle politischer und religiéser Gruppen der tiirkischen Min-
derheitsbevolkerung«, in: Wilhelm Heitmeyer/Reimund Anhut (Hg.), Be-
drohte Staatgesellschaft. Desintegrationsprozesse und ethnisch-kulturelle Konflikt-
konstellationen (Weinheim: Juventa, 2000), S. 401-448.

4 Vgl. Aziz Al-Azmeh, Die Islamisierung des Islam. Imagindre Welten einer

politischen Theologie (Frankfurt a.M.: Campus, 1996).

I1

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSLIME IM SAKULAREN RECHTSSTAAT

Um das Spannungsfeld von Islam und staatlicher Sakularitit nicht
auf eine konzeptionelle Fragestellung zu reduzieren, mochte ich an-
schliefend in Kapitel V einige aktuelle politisch-rechtliche Auseinander-
setzungen aufgreifen, und zwar wiederum hinsichtlich der Grundsatz-
fragen im Verhiltnis von sdkularem Rechtsstaat und islamischen An-
spriichen, die den konkreten Kontroversen zugrunde liegen. Niherhin
geht es dabei um die Grenzen der Religionsfreiheit — ein Thema, das
derzeit vor allem mit Bezug auf die Religionsausiibung von Muslimen
diskutiert wird; um die Moglichkeiten, im Rahmen des sikularen
Rechtsstaats die islamische Scharia (bzw. Teile der Scharia) zu prakti-
zieren; sowie um die Einfithrung eines islamischen Religionsunter-
richts an 6ffentlichen Schulen.

Obwohl sich die vorliegende Schrift vornehmlich mit Fragen von
Recht und Staat beschiftigt, handelt es sich nicht um eine juristische
Studie. Wer einen Uberblick iiber die rechtlichen, rechtswissenschaftli-
chen und gerichtlichen Auseinandersetzungen im Zusammenhang mit
muslimischen Minderheiten in Deutschland sucht, sei auf die iiber-
sichtlichen und gut lesbaren Darstellungen von Mathias Rohe und Jan-
bernd Oebbecke verwiesen.’ Vielmehr stellen die folgenden Uberle-
gungen einen Beitrag der politischen Philosophie dar. Das fiir das Selbst-
verstindnis einer freiheitlichen Demokratie wichtige Prinzip der
rechtsstaatlichen Sikularitit soll so zur Sprache gebracht werden, dass
sich in seinem Licht Orientierung fiir eine neue Situation — nimlich
die Prisenz von Muslimen in der sich religiés weiter pluralisierenden
Gesellschaft — finden lisst. Die Ausfithrungen beziehen Ergebnisse
anderer wissenschaftlicher Disziplinen (insbesondere der Rechtswis-
senschaft, der Religionssoziologie und der Islamwissenschaft) mit ein,
ohne dass der Anspruch erhoben werden kann, deren Diskussions-
stand vollstindig zu beriicksichtigen.

5 Vgl. Mathias Rohe, Der Islam — Alltagskonflikte und Losungen. Rechtliche
Perspektiven (Freiburg i.Br.: Herder, 2. Aufl. 2001); Janbernd Oebbecke,
»Das deutsche Recht und der Islamg, in: Adel Theodor Khoury/Peter Hei-
ne/Janbernd Oebbecke, Handbuch Recht und Kultur des Islams in der deut-
schen Gesellschaft (Giitersloh: Glitersloher Verlagshaus, 2000), S. 287-327.

I2

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I EINFUHRUNG

Die im Folgenden vorgestellten Einschitzungen und Perspektiven
habe ich nicht nur aus der einschligigen Literatur, sondern mehr noch
aus vielen Gesprichen gewonnen, die iiber die Jahre hinweg stattge-
funden haben: mit Nicht-Muslimen und Muslimen (darunter Sunni-
ten, Schiiten und Aleviten); mit entschieden religiosen Menschen und
solchen, deren Verhiltnis zur Religion durch Skepsis, Ablehnung oder
Gleichgiiltigkeit geprigt ist; mit Anhingern interreligisser Okumene in
den Kirchen; aber auch mit Menschen, denen die Prisenz des Islams
in Deutschland eher Sorgen bereitet oder die sich als dezidierte Islam-
kritiker sehen. Wichtige Impulse verdanke ich auch Kolleginnen und
Kollegen aus unterschiedlichen akademischen Disziplinen. Die Aus-
fithrungen verstehen sich als Anregung und Beitrag zur Weiterfithrung
der Gespriche. Begriffliche Klarstellungen, normative Uberlegungen
und kritische Auseinandersetzungen stehen im Dienste dieses Ziels.
Obwohl die Uberlegungen durchaus in systematischer Absicht gesche-
hen, bilden sie kein abgeschlossenes System. Wenn sie Anlass zu Er-
ginzungen, Einwinden und weiteren Klirungen geben, haben sie ihr
Ziel erreicht.

3

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I ZUurR BESTIMMUNG DER RECHTSSTAATLICHEN
SAKULARITAT

1. Das Prinzip der respektvollen Nicht-Identifikation

Das lateinische Wort »saeculum« hat die Bedeutungen von Welt, Welt-
zeit, Jahrhundert. Der Begriff der Sikularitit charakterisiert den Staat
demnach als ein weltliches Gebilde. Im Unterschied zum religitsen
Staat hat der sikulare Staat weder eine religiése Grundlage, noch steht
er als »weltlicher Arm« im Dienste eines hoheren religiosen Ziels. Als
eine von Menschen fiir Menschen geschaffene Institution ist er ganz
auf seine weltliche Ordnungs- und Gestaltungsfunktion konzentriert;
in ihr besteht sein Daseinsgrund und in ihr findet er die Grenze seines
Wirkens. Analog gilt fiir das staatlich gesetzte sikulare Recht, dass es
weder eine religiose Legitimation fiir sich in Anspruch nimmt noch als
Medium zur Durchsetzung gottlicher Gebote fungiert, sondern sich
auf die Regelung weltlicher Belange beschrinkt.

Sofern man das Kennzeichen staatlicher Sikularitit allein in der
Differenz gegeniiber einem religiosen Bekenntnisstaat sieht, wird man
die grofle Mehrheit der Staaten heute als »sikular« bezeichnen miis-
sen, so dass der Begriff kaum Trennschirfe entfaltet. Unter den in die-
sem weiten Wortsinne sikularen Staaten befinden sich Demokratien
genauso wie Diktaturen, liberale wie autoritire Staaten, freiheitliche
Republiken und autokratische Regime. Verzichtet man auf weitere
Qualifikationen, befinden sich der Irak Saddam Husseins, die tiirki-
sche Republik sowie die Vereinigten Staaten von Amerika in ein und
demselben »sikularen« Lager. Wenn im Rahmen einer freiheitlichen
Demokratie von »Sikularitit« die Rede ist, gewinnt der Begriff indes-
sen eine spezifischere Bedeutung, von der im Folgenden die Rede sein
soll: Sdkularitit steht dann fiir den Anspruch des Staates, in religiosen
Fragen — und, wie gleich hinzuzufiigen ist: auch in weltanschaulichen
Fragen — »neutral« zu sein,’ und zwar um der religios-weltanschauli-

1 Die Formel von der »religiés-weltanschaulichen Neutralitit« des Staates

5

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II ZUR BESTIMMUNG DER RECHTSSTAATLICHEN SAKULARITAT

chen Freiheit der Menschen willen, deren Achtung und Schutz dem
Rechtsstaat aufgetragen ist.

Der Begriff der Neutralitit wirft eine Reihe von Fragen auf, die uns
noch beschiftigen werden.” Wichtig zum Verstindnis ist zunichst
die Klarstellung, dass die religios-weltanschauliche Neutralitit des
Rechtsstaates keine generelle »Wertneutralitit« meint; denn sie ergibt
sich aus dem gebotenen Respekt vor der Religionsfreiheit der Men-
schen, die im Grundgesetz den Rang eines hohen Verfassungswertes,
nimlich eines allgemeinen Menschenrechts hat.? Insofern ist die re-
ligios-weltanschauliche Neutralitit des Staates nicht etwa Ausdruck ei-
ner normativen Bindungslosigkeit, sondern im Gegenteil Konsequenz
einer ethischen und rechtlichen Bindung des Staates: Um der Religi-
onsfreiheit willen ist es diesem prinzipiell versagt, sich mit einem be-
stimmten religiésen oder weltanschaulichen Bekenntnis auf Kosten

findet sich in Varianten regelmifig in der Rechtsprechung des Bundesver-
fassungsgerichts. Vgl. z.B. BVerfGE [= Entscheidungen des Bundesverfas-
sungsgerichts], Bd. 19, S. 206-226, hier S. 216: »Das Grundgesetz legt [...]
dem Staat als Heimstatt aller Staatsbiirger ohne Ansehen der Person welt-
anschaulich-religiése Neutralitit auf.«

2 Zu unterschiedlichen liberalen Verstindnissen der staatlichen Neutrali-
tit vgl. Stefan Huster, »Die religios-weltanschauliche Neutralitit des Staa-
tes. Das Kreuz in der Schule aus liberaler Sicht«, in: Winfried Brugger/
Stefan Huster (Hg.), Der Streit um das Kreuz in der Schule. Zur religios-
weltanschaulichen Neutralitit des Staates (Baden-Baden: Nomos, 1998), S.
69-108.

3 Artikel 4 des Grundgesetzes lautet: »Die Freiheit des Glaubens, des Ge-
wissens und die Freiheit des religiésen und weltanschaulichen Bekenntnis-
ses sind unverletzlich. Die ungestorte Religionsausiibung wird gewihrleis-
tet.« Zum Verstindnis der unterschiedlichen Gewihrleistungen dieses Ar-
tikels (Glaubensfreiheit, Gewissensfreiheit, Bekenntnisfreiheit, Religions-
ausiibungsfreiheit) als Bestandteilen der Religionsfreiheit vgl. Axel Freiherr
von Campenhausen, »Religionsfreiheit«, in: Josef Isensee/Paul Kirchhof
(Hg.), Handbuch des Staatsrechts der Bundesrepublik Deutschland, Bd. VI (Hei-
delberg: C.F. Miiller, 1989), S. 369-434, hier S. 392.

16

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. DAS PRINZIP DER RESPEKTVOLLEN NICHT-IDENTIFIKATION

Andersglaubiger zu identifizieren. Weil die bewusste »Nicht-Identifika-
tion« des Staates einen Akt des Respekts vor der Freiheit der Menschen
darstellt, soll sie fortan als das Prinzip der »respektvollen Nicht-Identi-
fikation« qualifiziert werden. *

Das Prinzip der respektvollen Nicht-Identifikation trigt eine Span-
nung in sich: Mit Verweis auf den gebotenen Respekt vor der Wiirde
und Freiheit des Menschen wird dem Staat gewissermafien etwas »Ne-
gatives« abverlangt, nimlich ein prinzipieller Verzicht auf staatliche
Handlungskompetenz in Fragen umfassender Sinnorientierung. Ein
affirmatives Anliegen fithrt somit paradoxerweise zu einer negativen
Konsequenz, zu einer staatlichen Nicht-Kompetenz. Diese Spannung
steht stets in der Gefahr, nach der einen oder anderen Seite hin aufge-
16st zu werden: entweder in Richtung einer Leugnung des im Respekt
vor der Freiheit begriindeten normativen Gehaltes der staatlichen Saku-
laritit oder in Richtung einer Uberdehnung der Sikularitit zu einer
umfassenden politischen Weltanschauung quasi-religiéser oder postre-
ligioser Art, in der das Prinzip der Nicht-Identifikation aufgehoben wi-
re. Durch beide Auflésungen gerit der spezifische Anspruch des siku-
laren Rechtsstaats aus dem Blick.

Die Isolierung des negativen Aspekts der Nicht-Identifikation kann
dazu fithren, dass der normative Anspruch der rechtsstaatlichen Siku-
laritit aus dem Blickfeld bleibt. Diese erscheint dann typischerweise als

4 Den Begriff der »Nicht-Identifikation« verwenden z.B. Oebbecke, Das
deutsche Recht und der Islam, a.a.0., S. 292; J6érg Miiller-Volbehr, »Das
Grundrecht der Religionsfreiheit und seine Schrankens, in: Die Offentliche
Verwaltung 48 (1995), S. 301-310, hier S. 303. — Geprigt wurde der Begriff
von Herbert Kriiger, Allgemeine Staatslehre (Stuttgart: Kohlhammer, 2. Aufl.
19606), S. 178ff., der das Prinzip der Nicht-Identifikation allerdings als staat-
liche Indifferenz versteht. Vgl. ebd., S. 179: »Es handelt sich um den Grund-
satz, sich fiir Indifferenz zu entscheiden, wenn ein positives Bekenntnis
auf Spaltung hinauslaufen wiirde.« Die im Namen der Religionsfreiheit
gebotene »respektvolle« Nicht-Identifikation ist demgegeniiber selbst dann
durchzuhalten, wenn sie die Kohisionskrifte des Staates moglicherweise
auch nicht stirkt.

7

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II ZUR BESTIMMUNG DER RECHTSSTAATLICHEN SAKULARITAT

Ausdruck blofer Indifferenz in einem »Zeitalter der Neutralisierun-
gen, in dem religiGse, metaphysische, ethische und zuletzt auch genu-
in politische Uberzeugungen immer mehr dahinschwinden, wie etwa
Carl Schmitt behauptet’ Vertreter der christlichen Kirchen haben
itber lange Zeit die moderne Sikularisierung — und damit ineins auch
die spezifische Sikularitit von Staat und Recht — insgesamt unter ein
solches Verdikt des Glaubens- und Wertverlustes gestellt.® Ahnliche
Urteile, oft polemisch zugespitzt, begegnen heute im islamisch-fun-
damentalistischen Schrifttum, wenn darin der sikulare Staat der »Jahi-
liyya«, d.h. einer glaubens- und moralfernen Finsternis zugeschlagen
wird, die es zu bekimpfen gelte.” Unter umgekehrten, nimlich posi-
tiven Vorzeichen finden sich vergleichbare Zuschreibungen erstaunli-
cherweise auch bei manchen Anhingern des sikularen Staates. So
scheint der Islamkritiker Siegfried Kohlhammer Carl Schmitts Diagno-
se zu teilen, wenn er schreibt, dass die Sikularisierung eine »durch
und durch unheroische Gesellschaft« hervorgebracht habe, »die lieber
ehrlos auf den Knien leben als sterben will« — wobei er anders als
Schmitt im kollektiven Glaubensverlust einen besonderen Vorzug der
modernen Gesellschaft sieht, die genau deshalb »feindbildlos« sei.®
Versteht man die Sikularitit des Rechtsstaats von der Religions-
freiheit her, erweist sich ihre Gleichsetzung mit einem generellen
normativen Neutralismus jedoch als verfehlt. Der bewusste Verzicht
des Staates auf die traditionelle »cura religionis« ist in dieser Perspekti-
ve kein blofer Riickzug; er lduft nicht auf eine Reduktion, sondern auf
eine Transformation staatlicher Verantwortung hinaus. An die Stelle der
traditionellen Sorge fiir die Wahrheit der Religion (bzw. fiir die korrekte
Durchfithrung religiéser Gebote) tritt der Einsatz des Staates fiir die

5 Vgl. Carl Schmitt, Der Begriff des Politischen (Berlin: Duncker & Hum-
blot, 1963 — als Nachdruck der 2. Aufl. von 1934), S. 79.

6 Vgl. z.B. Jean Brun, »Die Katastrophe der Sikularisierung«, in: Kerygma
und Dogma VI (1977), Bd. IX., S. 242-251.

7 Vgl. unten, Kap. IV,2.

8 Siegfried Kohlhammer, Die Feinde und die Freunde des Islam (Gottingen:
Steidl, 1990), S. 26.

18

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. DAS PRINZIP DER RESPEKTVOLLEN NICHT-IDENTIFIKATION

Freiheit der Menschen in Fragen des Bekenntnisses und der religiosen
Praxis.” Auf die Achtung und den Schutz der Religionsfreiheit (und
anderer Grundfreiheiten) ist der Staat laut Grundgesetz verfassungs-
rechtlich verpflichtet, und zwar um der Wiirde des Menschen willen,
die in menschenrechtlichen Gewahrleistungen ihre institutionelle An-
erkennung findet.

Wihrend der Vorwurf des »Neutralismus« iibersieht, dass der si-
kulare Rechtsstaat in seiner Orientierung an Wiirde und Freiheit des
Menschen sehr wohl ein rechtsethisches Fundament hat (und insofern
gerade nicht »wertneutral« ist),’ besteht ein anderer, komplementi-
rer Einwand darin, dass man den spezifischen Neutralititsanspruch
des Staates in Fragen von Religion und Weltanschauung fiir illusionir
hilt oder ihn sogar als ein bewusstes Betrugsmandéver zu entlarven
sucht.” Der Verdacht, dass eine religios-weltanschauliche Neutralitit
des Staates streng genommen gar nicht moglich sei, lisst sich nicht
leicht entkriften. Von vornherein einzurdumen ist, dass der Neutrali-
tatsbegriff nicht zur Beschreibung der politischen Wirklichkeit taugt;
denn man wird immer wieder Beispiele dafiir finden kénnen, dass der
Staat unterschiedliche Grade von Nihe, Kooperation und Distanz zu
den verschiedenen Religionsgemeinschaften aufweist und sich somit
faktisch nicht neutral verhilt. Dies ist gerade auch von Muslimen oft

9 Vgl. Ernst-Wolfgang Bockenférde, »Notwendigkeit und Grenzen staat-
licher Religionspolitik«, in: Wolfgang Thierse (Hg.), Religion ist keine Pri-
vatsache (Duisseldorf: Patmos, 2000), S. 173-183, hier S. 174.

10 Vgl. Hans Buchheim, »Religion und Politik — Einige systematische Uber-
legungenc, in: Erhard Forndran (Hg.), Religion und Politik in einer sikula-
risierten Welt, a.a.O., S. 65-75, hier S. 71.

11 Auch dieser Vorwurf ist paradigmatisch von Carl Schmitt formuliert
worden, der in seiner »Politischen Theologie« die These aufstellt, alle
staatsrechtlichen Begriffe seien verkappte theologische Begriffe — womit
der Anspruch auf Sikularitit des Staates jeden Sinn verliert. Vgl. Carl
Schmitt, Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souverdnitit
(Berlin: Duncker & Humblot, 5. Aufl. 1990 — als Nachdruck der 2. Aufl.

von 1934).

9

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II ZUR BESTIMMUNG DER RECHTSSTAATLICHEN SAKULARITAT

festgestellt und beklagt worden.” Der Sinn des Neutralititsbegriffs
besteht indessen genau darin, dass er die Moglichkeit schafft, die dis-
kriminierenden Konsequenzen bewusster oder nicht-bewusster De-
facto-Identifikationen des Staates mit bestimmten Religionsgemein-
schaften kritisch aufzuweisen und Veridnderungen in Richtung echter
Gleichberechtigung anzumahnen. Insofern macht der Begriff der reli-
gios-weltanschaulichen Neutralitit des Staates nicht als deskriptives,
sondern nur als kritisch-normatives Konzept Sinn. Thn preiszugeben oder
im Gestus der Entlarvung zu diskreditieren, hiefe, sich einer Grundla-
ge zur Artikulation von Gleichberechtigungsforderungen zu berauben.

Gegen den Neutralititsbegriff wird weiter eingewandt, dass das
Grundgesetz an einigen zentralen Stellen selbst eine religiése Sprache
anzunehmen scheint, etwa wenn es in Artikel 1 Absatz 2 ein »Be-
kenntnis« des deutschen Volkes zu den Menschenrechten als Folge der
in Absatz 1 postulierten Menschenwiirde statuiert. Hat Walter Leisner
deshalb nicht Recht, wenn er den Staat als »Verkiinder rechtlichen Sol-
lens« in »eine neue Nihe zu Gegenstinden und Formen eines Glau-
bens« riickt, und zwar »geradezu in einem theologischen Sinn«?®
Folgt daraus dann aber nicht, dass der Staat letztlich doch einen Konfes-
sionsstaat (vielleicht in einem weiteren, eher kumenischen oder »zivil-
religiosen« Sinne) bildet, von religis-weltanschaulicher Neutralitit in-
dessen streng genommen keine Rede sein kann? Gegen diesen fun-
damentalen Einwand lidsst sich der Anspruch des sikularen Staates nur
dadurch zur Sprache bringen, dass man eine Differenzierung inner-
halb des Bekenntnisbegriffs durchfiihrt und zwischen einem rechisethi-

12 Vgl Sabiha El-Zayat, »Auf dem Weg zu einem selbstverstindlichen Mit-
einander in einem pluralen Europa«, in: Thomas Hartmann/Margret
Krannich (Hg.), Muslime im sikularen Rechtsstaat. Neue Akteure in Kultur
und Politik (Berlin: Verlag Das Arabisch Buch, 2001), S. 29-36.

13 Walter Leisner, »Geglaubtes Recht. Sikularisierte religivse Grundlagen
der Demokratie, in: Josef Isensee/Wilhelm Rees/Wolfgang Rifner (Hg.),
Dem Staate, was des Staates, der Kirche, was der Kirche ist. Festschrift fiir Jo-
seph Listl zum 70. Geburtstag (Berlin: Duncker & Humblot, 1999), S. 115-
128, hier S. 119.

20

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. DAS PRINZIP DER RESPEKTVOLLEN NICHT-IDENTIFIKATION

schen Bekenntnis einerseits und einem umfassenden religiosen bzw. welt-
anschaulichen Bekenntnis andererseits unterscheidet. Diese Unterschei-
dung, die implizit auch der Rechtsprechung des Bundesverfassungsge-
richts zugrunde liegt, ist fiir das Verstindnis des »wertgebundenenc,
aber religios-weltanschaulich neutralen Staates von alles entscheiden-
der Bedeutung; ja, es ist nicht tibertrieben zu sagen, dass mit ihr der
Anspruch der rechtsstaatlichen Sakularitit steht und fillt.

Eine Schwierigkeit liegt freilich darin, dass zwischen den beiden
genannten Ebenen von »Bekenntnis« keine ein fiir allemal vorgegebe-
ne, von auflen erkennbare Trennungslinie verlduft. Vielmehr bleibt die
Grenze zwischen rechtsethischem und religios-weltanschaulichem Be-
kenntnis offen, verinderlich und umstritten. Selbst wenn Menschen
um der normativen Verstindigung mit Andersdenkenden willen bereit
sind, ihre umfassenderen Weltsichten gleichsam in Klammern zu set-
zen, kann sich ex post herausstellen, dass ihre Formulierungen rechts-
ethischer Prinzipien mit weitreichenden religiosen oder weltanschauli-
chen Interpretamenten durchwirkt waren, die den Autoren nicht ein-
mal bewusst gewesen sein mogen. Der Sinn der Differenzierung zwi-
schen rechtsethischem und religiés-weltanschaulichem Bekenntnis
liegt denn auch nicht in der vorgingigen Abgrenzung zweier in sich
ruhender »Bereiche«, die es in solcher Geschlossenheit nicht gibt.
Vielmehr muss die Differenz von rechtsethischem und religios-welt-
anschaulichem Bekenntnis materialiter immer wieder neu konkret er-
arbeitet werden — nimlich dadurch, dass die Menschen den Anspruch
auf politisch-rechtlichen Respekt ihrer Uberzeugungen und Lebens-
formen 6ffentlich artikulieren und etwaige Diskriminierungen, die sich
aus der staatlichen Nihe zu einer bestimmten Religion oder Weltan-
schauung ergeben, kritisch aufdecken. Als Bedingung der Moglichkeit
solcher kritischen Erarbeitung muss die prinzipielle Differenz von
rechtsethischer und religios-weltanschaulicher Ebene zugleich formal
vorausgesetzt werden.

Die fiir die staatliche Verfassung grundlegenden rechtsethischen
Prinzipien bilden keine Meta-Ebene »jenseits« der religiésen und welt-
anschaulichen Differenzen in der Gesellschaft; vielmehr handelt es
sich um eine Ebene, die »quer« zu ihnen verliuft. Dies lisst den Gliu-
bigen die Option bestehen, die als rechtsethisches Bekenntnis formu-

21

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II ZUR BESTIMMUNG DER RECHTSSTAATLICHEN SAKULARITAT

lierten obersten Verfassungsprinzipien zugleich je fiir sich in umfas-
sendere Horizonte religiéser oder nicht-religioser Letztdeutung zu in-
tegrieren, zwischen denen wechselseitiges Verstehen indes vielleicht
nicht gelingt, aber eben auch nicht um jeden Preis gelingen muss."* So
kann man davon ausgehen, dass fiir einen gliubigen Christen das Ver-
stindnis der Menschenwiirde in der biblischen Idee der Gotteseben-
bildlichkeit des Menschen griindet, wihrend ein Muslim eher an die
im Koran proklamierte Sonderstellung des Menschen als Statthalter
(Khalifa) Gottes auf Erden denken durfte. Wieder anders verlaufen
humanistische Begriindungen der Wiirde, die nicht auf religiose Of-
fenbarungsschriften, sondern auf die sittliche Vernunft des Menschen
rekurrieren. Vielen Menschen mogen derartige Begriindungsversuche
der Menschenwiirde auch gleichgiiltig sein oder unsinnig vorkommen.
Entscheidend ist in jedem Fall, dass der Staat sich keine dieser und an-
derer Letztdeutungen zu eigen machen darf, damit die in Artikel 1

14 Um den Status jenes rechtsethischen Kerns, der die Grundlage des si-
kularen Rechtsstaates bildet, niher zu bestimmen, mag ein Blick auf ganz
analoge Uberlegungen zur normativen Rekonstruktion des politischen
Liberalismus hilfreich sein, wie Rawls sie vorgelegt hat. (Vgl. John Rawls,
Political Liberalism, New York: Columbia University Press, 1993, S. 133ff)
Er unterscheidet die Gerechtigkeitsvorstellung des politischen Liberalis-
mus von umfassenden religiésen oder nicht-religiésen Lehren (»com-
prehensive doctrines«), indem er auf die begrenzte inhaltliche Reichweite
der politischen Gerechtigkeit hinweist: Sie konzentriert sich auf die »basic
structure of society« und beansprucht keineswegs, simtliche Aspekte des
guten Lebens abzudecken oder gar eine weltanschauliche Gesamtorien-
tierung zu leisten. In ihren Grenzen soll die politische Gerechtigkeit je-
doch einen praktischen Vorrang vor etwaigen konkurrierenden religiésen
oder weltanschaulichen Lehren haben, die zwar inhaltlich tiber die politi-
schen Gerechtigkeit hinausgehen konnen, aber nicht gegen sie verstofien
diirfen. Gleichzeitig bietet die leitende Gerechtigkeitsvorstellung Ankniip-
fungsoptionen fiir unterschiedliche religiose bzw. weltanschauliche Deu-
tungen, die mit Bezug auf sie einen »overlapping consensus« ausbilden

konnen.

22

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. DAS PRINZIP DER RESPEKTVOLLEN NICHT-IDENTIFIKATION

Grundgesetz formulierte rechtsethische Bindung an die obersten Ver-
fassungswerte nicht zu einer religiésen oder weltanschaulichen Fun-
dierung des Staates gerit. Dies ist nur ein Beispiel dafiir, dass der
Rechtsstaat sich grundsitzlich jede positive konfessionelle Festlegung
versagen muss, weil ihm um der Religionsfreiheit willen eine Kompe-
tenz in Fragen des religiosen oder weltanschaulichen Bekenntnisses
nicht zukommt. Das in Artikel 1 GG verankerte Bekenntnis zur Men-
schenwiirde und zu den Menschenrechten nimmt davon nichts zu-
riick, sondern gibt im Gegenteil — auf einer rechtsethischen Ebene —
den Grund an fiir die gebotene »Nicht-Identifikation« des Staates mit
einem umfassenden religiosen oder weltanschaulichen Glaubenssys-
tem. Dass iibrigens auch die »invocatio dei« in der Priambel des
Grundgesetzes keine konfessionelle Bindung des Staates impliziert,
zeigt sich schon darin, dass selbst bei der Vereidigung fiir die hochsten
Staatsimter eine Berufung auf Gott in der Eidesformel (»so wahr mir
Gott helfe«) nicht verlangt werden darf.

Das Prinzip der »respektvollen Nicht-Identifikation« macht nur
dann Sinn, wenn man beide Komponenten — Respekt und Nicht-Iden-
tifikation — stets aufeinander bezieht und als Einheit begreift: Der
rechtsethisch gebotene Respekt vor der Wiirde und Freiheit des Men-
schen wirkt sich somit unter anderem dahingehend aus, dass sich der
Staat in Fragen von Religion und Weltanschauung nicht mit einem Be-

15 Als problematisch erweist sich in diesem Zusammenhang immer wie-
der der Begriff der Zivilreligion, weil er einen so weiten Religionsbegriff
impliziert, dass die grundlegende Differenz zwischen rechtlichen Sol-
lensanspriichen (einschlieflich ihrer rechtsethischen Fundierung) einer-
seits und umfassenden religiosen oder weltanschaulichen Sinndeutungen
andererseits nicht mehr zur Sprache kommen kann. Der schillernde Cha-
rakter der Zivilreligion als einer gleichermaflen deskriptiven wie normati-
ven, affirmativen wie kritischen Kategorie zeigt sich etwa bei Rolf Schie-
der, Wieviel Religion vertrigt Deutschland? (Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
2001), S. 119: »Die Weigerung fithrender deutscher Intellektueller der
Nachkriegszeit, sich am Aufbau einer deutschen Zivilreligion zu beteili-

gen, war ihre grofite zivilreligiose Leistung.«

23

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II ZUR BESTIMMUNG DER RECHTSSTAATLICHEN SAKULARITAT

kenntnis identifizieren darf, sondern »neutral« sein soll — womit ein
formaler Anspruch gesetzt ist, der materialiter immer wieder neu aus-
gestaltet werden muss und an dem die reale Religionspolitik des Staa-
tes zugleich gemessen werden kann. Die in der Achtung der Religions-
freiheit begriindete Sikularitit des Staates fungiert deshalb zunichst
als ein kritisches Prinzip, das den unterschiedlichen Formen der institu-
tionellen Ausgestaltung des Verhiltnisses von Staat und Religionsge-
meinschaften normativ vorausliegt.

2. Uberwindung staatlicher Toleranzpolitik

Um das normative Profil des in der Achtung der Religionsfreiheit be-
griindeten sikularen Rechtsstaats weiter zu verdeutlichen, ist es sinn-
voll, ihn gegeniiber verschiedenen historischen Varianten staatlicher
Toleranzpolitik abzugrenzen. Toleranz und Religionsfreiheit werden
bekanntlich oft in einem Atemzug genannt. Auf den ersten Blick mag
dies plausibel sein, stehen doch beide gemeinsam in Gegnerschaft ge-
gen die religiose bzw. weltanschauliche Intoleranz. Die humanisti-
schen und aufklirerischen Vorkidmpfer religiéser Toleranz von Sebas-
tian Castellio iber Bayle und Locke bis zu den franzésischen Enzyklo-
padisten gelten deshalb gemeinhin zugleich als Wegbereiter moderner
Religionsfreiheit.® Auch zeitgenéssische muslimische Autoren, die
der Religionsfreiheit aus islamischer Perspektive Unterstiitzung geben
wollen, verweisen gern auf die traditionelle Toleranz des Islams gegen-
itber religiésen Minderheiten und unterstellen dabei, dass Toleranz
und Religionsfreiheit mehr oder minder identisch sind. Bei niherem
Hinsehen zeigt sich jedoch, dass zwischen Toleranz und dem Men-
schenrecht auf Religionsfreiheit ein wesentlicher Unterschied besteht,
ohne dessen Berlicksichtigung eine angemessene Bestimmung des si-
kularen Rechtsstaats nicht gelingen kann.”

16 Vgl dazu grundsitzlich Heinrich Lutz (Hg.), Zur Geschichte der Toleranz
und Religionsfreiheit (Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1977).
17 Vgl in diesem Sinne auch Joseph Listl, Das Grundrecht der Religionsfrei-

24

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. UBERWINDUNG STAATLICHER TOLERANZPOLITIK

Die Toleranzpolitik, wie sie in einem christlichen Konfessionsstaat
gegeniiber religiosen Dissidenten méglich war, blieb prinzipiell orien-
tiert an der Differenz von religiéser Wahrheit und Irrtum. Paradigma-
tisch dafiir ist Jesu Gleichnis vom Unkraut unter dem Weizen, ein
klassischer Topos der Toleranzbegriindung, in dem die Knechte ange-
wiesen werden, das Unkraut vorerst nicht zu beseitigen. Der erldutern-
de Hinweis »auf dass ihr nicht zugleich den Weizen ausreiflt, wenn ihr
das Unkraut ausjitet«,” macht deutlich, dass dem Unkraut nicht um
seiner selbst willen, sondern nur um des Weizens willen vorliufige
Schonung widerfahren soll. Eine dhnliche Haltung zeigt sich bei Tho-
mas von Aquin. Er verweist zur Begriindung der Toleranz auf den ge-
sellschaftlichen Pragmatismus im Umgang mit dem Ubel der Prostitu-
tion, dessen Beseitigung zwar an sich wiinschenswert, aber nicht im-
mer ohne groferen Schaden fiir die Gesellschaft durchfiihrbar sei.™
Auf diese Weise stellt er klar, dass etwaige Konzessionen gegeniiber
den Ungldubigen allenfalls einen provisorischen Charakter haben kon-
nen, keineswegs aber das prinzipielle Vorrecht des wahren Glaubens
gegeniiber Irrtum und Unglauben in Frage stellen diirfen. Noch die
Toleranzpolitik des aufgeklarten Absolutismus geht typischerweise da-
von aus, dass ein bestimmtes religises Bekenntnis als Norm im Staate

heit in der Rechtsprechung der Gerichte der Bundesrepublik Deutschland (Ber-
lin: Duncker & Humblot, 1971), S. 10ff.

18 Matthius 13, 29.

19 Vgl. Thomas von Aquin, Summa theologica, 11/1I qu. 10, art. 11, resp.: »So
nun dulden auch im Bereich menschlichen Regierens die Vorsteher in
berechtigter Weise manche Ubel, damit Gutes nicht verhindert werde,
oder auch, damit man sich nicht noch schlimmeren Ubeln aussetze. So
sagt z.B. Augustinus: >Entferne die Buhlerinnen aus der menschlichen
Gesellschaft, und du wirst durch die sinnlichen Leidenschaften alles in
Unordnung bringen.< So koénnen also die Ungldubigen in ihren Religi-
onsgebriuchen geduldet werden, obwohl sie damit siindigen [...].« Zitiert
nach der zweisprachigen Ausgabe der Albertus-Magnus-Akademie, Wal-
berberg bei Koln (Miinchen/Salzburg: Gemeinschaftsverlag, 1950), Bd. 15,
S. 225.

25

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II ZUR BESTIMMUNG DER RECHTSSTAATLICHEN SAKULARITAT

herrscht, so dass andere Konfessionen von vornherein als Normabwei-
chungen gelten, die der Herrscher um des inneren Friedens willen
oder aus merkantilen und demographischen Motiven konzedieren
kann. So hilt die Toleranzresolution Kaiser Josephs II. von 1781 am
Status des Katholizismus als der »dominanten Religion« fest, der allein
»der Vorzug des o6ffentlichen Religionsexercitii verbleiben« soll, wih-
rend den Angehdrigen anderer christlicher Bekenntnisse lediglich »das
Privatexercitium auszuiiben erlaubt« wird.*®

Anders als in solchen konfessionsstaatlichen Toleranzkonzeptio-
nen wird im Rahmen der Religionsfreiheit die Differenz von religiser
Wahrheit und Irrtum als Kriterium staatlichen Handelns bewusst aus-
geklammert. Sie darf fiir die Bestimmung des rechtlichen Status eines
Menschen in der Gesellschaft fortan keine Rolle mehr spielen. Denn
die Religionsfreiheit gewinnt ihren Stellenwert als allgemeines Men-
schenrecht iiberhaupt erst dadurch, dass sie einem jeden in Gleichbe-
rechtigung zugesprochen wird,” was nur moglich ist, wenn dem Staat
eine Einteilung der Menschen nach Kriterien der Rechtgliubigkeit
prinzipiell versagt bleibt. Daraus resultiert jenes spezifisch moderne
Prinzip der »respektvollen Nicht-Identifikation«, in dem normativ die
Sakularitit des Rechtsstaates begriindet ist.

Die Religionsfreiheit als Menschenrecht bricht aber nicht nur mit
der konfessionsstaatlichen Form von Toleranz; sie geht auch — was oft
iibersehen wird — tiber eine skeptisch motivierte Toleranz hinaus, fur die
Aufklirer wie Montaigne, Voltaire oder Lessing mit ihrer Kritik an reli-
giosem Dogmatismus stehen.** Als eine bewusste Option fiir die glei-

20 Zitiert nach: Claudia Herdtle/Thomas Leeb (Hg.), Toleranz. Texte zur
Theorie und politischen Praxis (Stuttgart: Reclam, 1987), S. 73.

21 Zur Trias von Freiheit, Gleichheit, Mitwirkung bzw. Solidaritit als
Strukturprinzip der Menschenrechte vgl. Wolfgang Huber/Ernst Eduard
To6dt, Menschenrechte. Perspektiven einer menschlichen Welt (Stuttgart: Kreuz
Verlag, 1977), S. 8off.; Johannes Schwartlinder, »Demokratie — Verwirk-
lichung oder Gefihrdung der Menschenrechte?«, in: ders. (Hg.), Men-
schenrechte und Demokratie (Kehl/Stralburg: N.P. Engel, 1981), S. 189-221.

22 So duflert Montaigne den Gedanken, dass Anmaflung in Fragen des

26

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. UBERWINDUNG STAATLICHER TOLERANZPOLITIK

che Freiheit jedes Menschen lisst sich das Recht auf Religionsfreiheit
weder von der milden Duldsamkeit eines Montaigne noch von der
iiberlegen distanzierten Ironie Voltaires her angemessen begreifen;
nicht einmal Lessings kidmpferischer Anti-Dogmatismus reicht dafiir
aus. Denn ein Staat, der den Menschenrechten verpflichtet ist, kann
sich nicht darauf beschrinken, religiése und weltanschauliche Freiheit
lediglich zuzulassen, sondern steht vor der Aufgabe, ihre Entfaltungs-
chancen nach Mafigabe von Gleichberechtigung aktiv zu sichern.”
Religionsfreiheit soll nicht nur Vorrang gegeniiber pragmatisch-poli-
tischen Gesichtspunkten haben, sondern zugleich rechtsverbindlich ga-
rantiert werden, und zwar als ein Recht, das die Betroffenen ggf. auch
gegen den Staat einklagen konnen. Menschenrechte und Religionsfrei-
heit stellen somit einen hohen Anspruch. Obwohl dem Staat prinzipiell
keine Verantwortung fiir die Wahrheit der Religion zukommt — darin
besteht seine »Sakularitit« —, ist er doch um der Freiheit der religiésen

Wissens »unsere eigentliche angeborene Krankheit sei«. Michel de Mon-
taigne, Die Essais (Stuttgart: Reclam, 1969), S. 205. Um die Absurditit
kleinkarierter dogmatischer Lehrstreitigkeiten zu karikieren, zeichnet
Voltaire das Bild von Ameisen, die die Zugehorigkeit zum je eigenen
Ameisenhaufen zum Kriterium von Heil und Verdammnis erheben und
einander wechselseitig exkommunizieren. Vgl. Voltaire, »Abhandlung
iiber die Toleranz anlifllich des Todes von Jean Calas (Ausziige), in:
Herdtle/Leeb (Hg.) Toleranz, a.a.0., S. 51-55, hier S. 52f. Das bekannteste
Beispiel dogmenkritischer Toleranzbegriindung aber bietet Lessings
Ringparabel, in der der Unterschied zwischen dem echten Ring und sei-
nen Nachahmungen der Sache nach zwar bestehen bleibt, fiir die Men-
schen aber nicht erkennbar ist: »Man untersucht, man zankt, man klagt.
Umsonst; der rechte Ring war nicht erweislich [...] fast so unerweislich,
als uns jetzt der rechte Glaube.« Gotthold Ephraim Lessing, Nathan der
Weise (Stuttgart: Reclam, 1964), S. 8o.

23 Vgl. Klaus Schlaich, »Radikale Trennung und Pluralismus — Zwei Mo-
delle der weltanschaulichen Neutralitit des Staates«, in: Paul Mikat (Hg.),
Kirche und Staat in der neueren Entwicklung (Darmstadt: Wissenschaftliche

Buchgesellschaft, 1980), S. 427-451, hier S. 443ff.

27

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II ZUR BESTIMMUNG DER RECHTSSTAATLICHEN SAKULARITAT

und nicht-religissen Uberzeugungen willen zu rechtlichen Gewihrleis-
tungen verpflichtet, die mit einer Politik skeptisch motivierter Toleranz
allein nicht eingelost werden konnen.**

Auch gegeniiber der klassischen islamischen Toleranz® stellt der
sakulare Rechtsstaat mit der Garantie der Religionsfreiheit ein Novum
dar. Dies wird von muslimischen Autoren nicht immer klar genug ge-
sehen. Zwar ist weithin anerkannt, dass die im islamischen Herr-
schaftsgebiet getibte Toleranz tiber das hinausging, was die mittelal-
terliche bzw. die frithneuzeitliche Christenheit religiosen Minderheiten
einzurdumen bereit war. Die Angehorigen der dem Islam verwandten
Offenbarungsreligionen konnten als Schutzgenossen (»Dhimmis«) der
Muslime dauerhaft leben und religiése und religionsrechtliche Auto-
nomie genieflen. Ein begrenzter religiéser Pluralismus war in den is-
lamischen Grofreichen tiber die Jahrhunderte hinweg selbstverstindli-
che Realitit. Ann Mayer kommt daher zu dem Fazit: »Despite incidents
of discrimination and mistreatment of non-Muslims, it is fair to say
that the Muslim world, when judged by the standard of the day, gener-
ally showed far greater tolerance and humanity in its treatment of reli-
gious minorities than did the Christian West.«*® Die traditionelle is-
lamische Toleranz gegeniiber vorgingig festgelegten religiosen Grup-
pen ist dennoch historisch und systematisch von anderer Struktur als
die menschenrechtlich gedachte, auf individuelle Gleichberechtigungs-
anspriiche gegriindete Religionsfreiheit. Auflerdem hatte auch die is-

24 Vgl. auch BVerfGE, Bd. 32, S. 98-111, hier S. 106.

25 Vgl. dazu Adel Theodor Khoury, Toleranz im Islam (Miinchen: Kaiser/
Mainz: Griinewald, 1980). Zu den koranischen Grundlagen der islami-
schen Toleranz vgl. Christian W. Troll, »Der Blick des Koran auf andere
Religionen, in: Walter Kerber (Hg.), Wie tolerant ist der Islam? (Miinchen:
Kindt, 1991), S. 47-69. Die Schattenseiten der klassischen islamischen
Toleranzkonzeption betont die Historikerin Bat Ye’or, Der Niedergang des
orientalischen Christentums unter dem Islam (Grifelfing: Resch Verlag,
2002).

26 Ann Elizabeth Mayer, Islam and Human Rights. Tradition and Politics
(Boulder: Westview, 1991), S. 148.

28

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. UBERWINDUNG STAATLICHER TOLERANZPOLITIK

lamische Toleranz traditionell ihre Grenzen: Ausgeschlossen waren Po-
lytheisten und andere »Gotzenanbeter« sowie vor allem Apostaten, galt
der Abfall vom Islam doch als ein Kapitalverbrechen, vergleichbar dem
Hochverrat. Der im heutigen islamischen Schrifttum viel zitierte Ko-
ranvers 2,256 — »kein Zwang in der Religion« — wurde in langen Pha-
sen der Vergangenheit anscheinend in einer Weise verstanden, die sich
mit der Position des Thomas von Aquin und anderer mittelalterlicher
Kirchenlehrer vergleichen lisst: Nach Thomas durfte zwar keinerlei
Zwang in Richtung auf die Annahme des Glaubens ausgeiibt werden;
mit der einmal geschehenen Annahme des wahren Glaubens war fort-
an der Riickweg aber verschlossen — so wie der Eintritt ins Kloster zwar
freiwillig geschehen, ein Austritt hingegen nicht méglich sein sollte.*”
Sowohl fiir den traditionellen Islam wie fiir das mittelalterliche Chris-
tentum markierte das Delikt der Apostasie offenbar eine eindeutige
Grenze der Toleranz.®

Die Religionsfreiheit stellt als allgemeines Menschenrecht einen
Anspruch, der iiber die Toleranzpolitik der Staaten, wie eng oder
pragmatisch, demiitigend oder groflherzig diese auch angelegt sein
mochte, konzeptionell hinausgeht. Sie zielt nicht auf eine graduelle
Erweiterung der Toleranz, sondern formuliert ein neues Grundprinzip,

27 Vgl. Thomas von Aquin, Summa theologica I1/11, qu. 10, art. 8: »Von den
Unglaubigen haben einige niemals den Glauben angenommen, wie die
Heiden und Juden. Solche sind denn auf keine Weise zum Glauben zu
notigen, damit sie aus sich heraus glauben; denn Glauben ist eine Sache
des Willens. [...] Es gibt aber andere Ungldubige, die einmal den Glauben
angenommen haben und ihn offen bekennen, wie die Haretiker und alle
Abtriinnigen. Und solche sind auch mit kérperlichen Mitteln zu nétigen,
zu erfiillen, was sie versprochen, und festzuhalten, was sie ein fiir allemal
angenommen haben.« Zitiert nach der Ausgabe von Walberberg, a.a.O.,
Bd. 15, S. 212f.

28 Dies konzedieren heute auch kritische Muslime wie Mohammed Talbi,
»Religionsfreiheit — eine muslimische Perspektive«, in: Johannes Schwart-
lander (Hg.), Freiheit der Religion. Christentum und Islam unter dem An-

spruch der Menschenrechte (Mainz: Griinewald, 1993), S. 53-71, hier S. 64ff.

29

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II ZUR BESTIMMUNG DER RECHTSSTAATLICHEN SAKULARITAT

das erstmals in der Zeit der grofien demokratischen Revolutionen poli-
tisch zum Durchbruch gelangt ist. Dass den Zeitgenossen der Wandel
von der Toleranz zur Religionsfreiheit durchaus bewusst war, zeigt ei-
ne Aussage des Grafen Mirabeau wihrend der Beratungen tiber die
Menschenrechtserklirung der Franzosischen Revolution: »Das Vor-
handensein einer Autoritit, die die Macht hat zu tolerieren«, so Mira-
beau, »ist ein Verstofd gegen die Gedankenfreiheit, und zwar gerade
dadurch, daR sie toleriert und genauso nicht tolerieren kénnte.«*
Ahnlich hatte zuvor schon Kant die Toleranz als einen »hochmiitigen
Namen« bezeichnet.>® Der schirfste zeitgenossische Kritiker des To-
leranzbegriffs aber war Thomas Paine mit seinem Vorwurf, dass die
Toleranz geradezu blasphemisch sei, weil derjenige, der Toleranz prak-
tiziert, sich damit ein Richteramt nicht nur tiber andere Menschen,
sondern auch iiber Gott anmafit, indem er Gott vorschreibt, welchen
Glauben und welchen Gottesdienst er akzeptieren soll.>' Ganz dhnlich
formuliert heute Mohammed Talbi sein Plidoyer fiir eine Uberwin-
dung der klassischen islamischen Toleranzdoktrin zugunsten der
Menschenrechte. Aus islamischer Sicht betont er, die Religionsfreiheit
sei »ein Akt grundlegender Achtung vor der Souverdnitit Gottes und
vor dem Geheimnis seiner Absicht mit dem Menschen«. Und weiter
schreibt er: »Die Freiheit des Menschen achten heifdt letztlich, die Ab-
sicht Gottes achten. Ein echter Muslim sein heifdt, sich dem Willen
Gottes unterwerfen.«*

29 Zitiert nach Roman Schnur (Hg.), Zur Geschichte der Erklirung der Men-
schenrechte (Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2. Aufl.
1974), S. 121.

30 Kant, Beantwortung der Frage: »Was ist Aufkldrung?« (1784), Akademie
Ausgabe Bd. VIII, S. 33-42, hier S. 40.

31 Vgl. Thomas Paine, The Rights of Man. With an Introduction by Arthur
Seldon (London: J.M. Dent & Sons, 1900), S. 66: »[...] by the same act of
assumed authority by which it tolerates man to pay his worship, it [= toler-
ation, H.B.] presumptuously and blasphemously sets itself up to tolerate
the Almighty to receive it.«

32 Talbi, Religionsfreiheit, a.a.0., S. 1.

30

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. UBERWINDUNG STAATLICHER TOLERANZPOLITIK

Die Religionsfreiheit als Menschenrecht ist eine moderne Idee, die
gegeniiber der vormodernen Toleranzpolitik christlicher oder islami-
scher Prigung einen grundlegend anderen Ansatz bedeutet. Dies an-
zuerkennen heifdt nicht, einer einlinigen Fortschrittsidee zu huldigen.
Ob die moderne Gesellschaft gegeniiber vormodernen Gesellschaften
grundsitzlich tiberlegen ist, stellt eine Frage dar, die angesichts der
vielfiltigen Ambivalenzen der Moderne keine einfache Antwort finden
wird; diese Frage kann auch durchaus offen bleiben.”* Worum es
stattdessen geht, ist die Einsicht, dass in den Auseinandersetzungen
mit Krisen- und Unrechtserfahrungen in den sich modernisierenden
Gesellschaften ein neues Prinzip des politisch-rechtlichen Umgangs
mit Pluralismus entstanden ist, das darauf beruht, die Vielfalt der
Uberzeugungen und Lebensformen als Ausdruck menschlicher Frei-
heit zu respektieren und nach Mafdgabe von Gleichberechtigung unter
rechtlichen Schutz zu stellen. Auf dieser neuen, spezifisch modernen
Grundlage steht der sikulare Rechtsstaat, dessen Durchsetzung inso-
fern zugleich die Uberwindung der staatlichen Toleranzpolitik in Reli-
gionsfragen markiert.>*

33 Zum Ort der Menschenrechte in den Ambivalenzen der Moderne vgl.
Heiner Bielefeldt, Philosophie der Menschenrechte. Grundlagen eines weltwei-
ten Freiheitsethos (Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1998),
S. 20ff.

34 Wihrend die Toleranz als Maxime staatlicher Religionspolitik tiberholt
ist, kann sie in der innergesellschaftlichen Wahrheitskonkurrenz bzw. im
Zusammensto unterschiedlicher Lebensformen durchaus mifligend
wirken und ist insofern keineswegs generell verzichtbar. Zur Bedeutung
der Toleranz vgl. die Beitrige bei Alois Wierlacher (Hg.), Kulturthema To-
leranz. Zur Grundlegung einer interdiszipliniren und interkulturellen Tole-
ranzforschung (Miinchen: iudicium, 1996); Reiner Forst (Hg.), Toleranz.
Philosophische Grundlagen und gesellschafiliche Praxis einer umstrittenen Tu-

gend (Frankfurt a.M.: Campus, 2000).

31

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II ZUR BESTIMMUNG DER RECHTSSTAATLICHEN SAKULARITAT

3. Praktischer Geltungsvorrang des sikularen Rechts

Der sikulare Rechtsstaat ist bescheiden und anspruchvoll zugleich. Die
Bescheidenheit zeigt sich in der inhaltlichen Selbstbeschrinkung seines
Geltungsanspruchs: Der Staat ist weder Heilsinstrument noch Instanz
einer umfassenden Sinnorientierung. Vielmehr iiberlisst er die Suche
nach Sinn und nach Wahrheit den Menschen, denen es obliegt, als In-
dividuen und in Gemeinschaft mit Anderen in Freiheit ihren Lebens-
weg zu finden. Genau in dieser Option fiir die Freiheit der Menschen
zeigt sich zugleich der spezifische Anspruch, den der sikulare Rechts-
staat enthilt. Denn fiir die Ermoglichung der Freiheit, und zwar der
gleichen Freiheit aller, tragt der Staat grundlegende politisch-rechtliche
Verantwortung, die ihrerseits durch die gemeinschaftlich wahrgenom-
mene freie Selbstbestimmung der Rechtsunterworfenen — d.h. demo-
kratisch — legitimiert ist. Demokratie und Freiheitsrechte verweisen
gemeinsam zuletzt auf die Idee der Wiirde des Menschen, die zwar
schon in den Grundschriften verschiedener Religionen und Philoso-
phien aufscheint, in der Moderne aber deutlicher als zuvor aus der Be-
fahigung und Bestimmung des Menschen zur Verantwortung, d.h.
zum Subjekt miindiger Selbst- und Mitverantwortung verstanden wird.”
Die Wiirde des Menschen (die ihrerseits fiir weitergehende religiose
oder weltanschauliche Deutungen offen bleibt) stellt das oberste
rechtsethische Prinzip der freiheitlichen Verfassungsordnung dar. Dass
um der »unantastbaren« Wiirde des Menschen willen die rechtliche
Freiheit »unverletzlich« und »unveriufRerlich« ist, findet in Artikel 1
des Grundgesetzes prignanten Ausdruck3® Aus dem Mandat des

35 Besonders prignant ist dieser Zusammenhang von Kant herausgearbei-
tet worden, der die innere Einheit von Wiirde und Autonomie betont. Vgl.
dazu Heiner Bielefeldt, Symbolic Representation in Kant’s Practical Philoso-
phy (Cambridge: Cambridge University Press, 2003), S. 53ff.

36 Vgl. Artikel 1 Absatz 1 und 2 GG: »Die Wiirde des Menschen ist unan-

tastbar. Sie zu achten und zu schiitzen ist Verpflichtung aller staatlichen

32

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. PRAKTISCHER GELTUNGSVORRANG DES SAKULAREN RECHTS

Staates flir Freiheit und Wiirde des Menschen entspringt das Postulat,
dass dem staatlich gesetzten sikularen Recht ein praktischer Geltungs-
vorrang gebiihrt. Dieser Vorrang besteht auch — und dies ist fiir unse-
ren Zusammenhang entscheidend — gegeniiber etwaigen Vorstellun-
gen eines géttlichen Rechts.

Der beanspruchte praktische Geltungsvorrang des sikularen staat-
lichen Rechts hat zu historischen Konflikten, oft zu regelrechten Kul-
turkimpfen mit denjenigen Religionsgemeinschaften gefiihrt, die ih-
rerseits auf dem Vorrang gottlich offenbarter Gebote oder Rechtsnor-
men bestehen. Der Widerstand der katholischen Kirche, der zur Zeit
der Franzosischen Revolution begann und seinen Hohepunkt im be-
riichtigten »Syllabus Errorum« des Papstes Pius IX. von 1864 fand,”
wurde erst auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil (1962-1965) offiziell
beendet.® Im islamischen Raum ist das Verhiltnis von religissem
und sikularem Recht nach wie vor weitgehend ungeklirt; in manchen
Lindern — z.B. in der spitkemalistischen Tiirkei oder im postrevolutio-
niren Iran — finden derzeit heftige politische Auseinandersetzungen
um diese Frage statt}® Weil man sich iiber den Stellenwert des reli-
giosen und des sdkularen Rechts im Staat nicht einigen konnte, hat
Israel bis heute keine geschriebene Staatsverfassung.*° Fiir diverse

Gewalt. Das Deutsche Volk bekennt sich darum zu unverletzlichen und
unveriuferlichen Menschenrechten als Grundlage jeder menschlichen
Gemeinschaft, der Gerechtigkeit und des Friedens in der Welt.«

37 Vgl. Konrad Hilpert, Die Menschenrechte. Geschichte — Theologie — Aktuali-
tit (Diisseldorf: Patmos, 1991), S. 138ff.

38 Vgl. Ernst-Wolfgang Bockenforde, »Die Bedeutung der Konzilserklirung
iiber die Religionsfreiheit. Uberlegungen 20 Jahre danachs, in: ders., Re-
ligionsfreiheit. Die Kirche in der modernen Welt (Freiburg i.Br.: Herder,
1990), S. 59-70.

39 Vgl. Gilles Kepel, Das Schwarzbuch des Dschihad. Aufstieg und Niedergang
des Islamismus (Minchen/Zurich: Piper, 2001), S. goiff.; bzw. Navid
Kermani, Iran. Die Revolution der Kinder (Miinchen: C.H. Beck, 2000).

40 Vgl. Natan Lerner, »Der politische Kompromiss: Religion und Staat in

Israel«, in: Juliane Kokott/Beate Rudolf (Hg.), Gesellschafisgestaltung unter

33

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II ZUR BESTIMMUNG DER RECHTSSTAATLICHEN SAKULARITAT

fundamentalistische Bewegungen, die in allen religiésen Kontexten
vorkommen, ist die Gegnerschaft zum sikularen Staat geradezu konsti-
tutiv.*'

Dass die Durchsetzung des Geltungsvorrangs sikularen staatlichen
Rechts nicht ohne Auseinandersetzungen mit den Religionsgemein-
schaften geschehen konnte bzw. kann, darf Niemanden iiberraschen.
Gleichwohl haben sich mit der Zeit Wege zur Entschirfung oder auch
zur produktiven Bewiltigung solcher Konflikte finden lassen. Dadurch
ist es moglich geworden, dass z.B. Vertreter der christlichen Kirchen
die Sikularitit von Staat und Recht heute theologisch reflektiert akzep-
tieren. Ahnliche Positionen finden sich auch bei manchen zeitgendssi-
schen muslimischen Denkern (vgl. unten Kap. IV,4). Eine wichtige
Voraussetzung fiir eine produktive Uberwindung der Gegnerschaft ist
die Einsicht, dass der vom Staat beanspruchte Primat des sikularen
Rechts sich auf einen praktischen Geltungsvorrang beschrinkt. Es geht
nicht etwa darum, eine abstrakte Uberlegenheit menschlicher Rechts-
setzungen gegeniiber géttlichen Geboten zu behaupten und die Siku-
laritit auf diese Weise zu einer postreligiosen Weltanschauung zu stili-
sieren, die den Religionen ihren Rang und ihre gesellschaftliche Rolle
streitig machen will, wie dies in verschiedenen Fortschrittsideologien
vor allem des 19. Jahrhunderts gedacht war (vgl. dazu unten, Kap.
I11,2). Auch die weltanschauliche Fundamentalopposition von Anthro-
pozentrismus und Theozentrismus, die Bassam Tibi zur Deutung der
Auseinandersetzungen ins Spiel gebracht hat, fithrt in die Irre.** Der
praktische Primat des sikularen Rechts ist vielmehr die politisch-recht-
liche Konsequenz aus der Einsicht, dass religiose Wahrheits- und reli-

dem Einfluss von Grund- und Menschenrechten (Baden-Baden: Nomos,
2001), S. 259-271.

41 Vgl. z.B. Thomas Meyer (Hg.), Fundamentalismus in der modernen Welt
(Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1989); Martin E. Marty/R. Scott Appleby, He-
rausforderung Fundamentalismus. Radikale Christen, Moslems und Juden im
Kampf gegen die Moderne (Frankfurt a.M.: Campus, 19906).

42 Vgl. Bassam Tibi, Im Schatten Allahs. Der Islam und die Menschenrechte
(Muinchen/Ziirich: Piper, 1994), S. 54; 74 u.0.

34

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. PRAKTISCHER GELTUNGSVORRANG DES SAKULAREN RECHTS

gionsrechtliche Geltungsanspriiche (wie immer theozentrisch sie wei-
terhin gedacht sein mogen) stets in menschlicher Interpretation vorliegen
— ein Sachverhalt, der sich in den irreversibel pluralistischen Gesell-
schaften der Moderne deutlicher als je zuvor der Erfahrung aufdringt
und der somit Anlass fiir einen neuen »Gesellschaftsvertrag« auf der
Grundlage der Achtung gleicher Freiheit werden konnte. Wenn der si-
kulare Rechtsstaat mit der Garantie der Religionsfreiheit demnach die
Vielfalt der Uberzeugungen und Lebensformen als Ausdruck menschli-
cher Freiheit und Wiirde anerkennt und schiitzt, schafft er zugleich eine
verbindliche Rahmenordnung, in der Menschen unabhingig von ihren
unterschiedlichen religidsen oder nicht-religissen Uberzeugungen und
Lebensformen gleichberechtigt miteinander leben kénnen.

Fir die Religionsgemeinschaften bedeutet dies Herausforderung
und Chance zugleich. Sie miissen zunichst mit der Tatsache zurecht
kommen, dass ihre jeweilige Wahrheit bzw. Lebensform zwar fiir die
eigenen Anhinger nach wie vor mafigebend ist, dass sie aber nicht
unmittelbar zur Grundlage des politischen Gemeinwesens und sei-
ner Rechtsordnung werden kann. Darin steckt eine Zumutung, die
manchmal als Bedeutungsverlust oder auch als Krinkung des religio-
sen Selbstverstindnisses empfunden worden ist; dies erklirt den oft
lange, teils bis heute anhaltenden oder auch neu aufbrechenden Wi-
derstand gegen den sikularen Staat und seine Rechtsordnung. Die Ori-
entierung an der Freiheit, in deren Namen der praktische Geltungsvor-
rang des sikularen Rechts von Staats wegen vorgebracht wird, gibt den
Religionsgemeinschaften zugleich aber die Chance, ihre eigene religio-
se Praxis deutlicher als zuvor als einen Ausdruck miindiger Verantwor-
tung der Gliaubigen zu verstehen und an diesem Mafdstab zu orientie-
ren. Dies bildet den Kern religionsphilosophischer und theologischer
»Aufklirung, die sich auf hochst unterschiedlichen Wegen vollziehen
kann. Sie ist moglich, insofern die religiosen Quellen fiir eine Wert-
schitzung menschlicher Verantwortung (z.B. als géttlichen Auftrag)
Ankniipfungspunkte bieten, die vom hermeneutischen Standpunkt des
modernen Freiheitsbewusstseins her neu erschlossen werden kénnen.*

43 Vgl. dazu die Beitrige in: Johannes Schwartlinder (Hg.), Modernes Frei-

35

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II ZUR BESTIMMUNG DER RECHTSSTAATLICHEN SAKULARITAT

Damit eroffnet sich schliellich auch die Perspektive einer produktiven
Auseinandersetzung der Religionsgemeinschaften mit dem politisch-
rechtlichen Freiheitsethos, wie es dem modernen sikularen Rechtsstaat
zugrunde liegt. Auch dabei kommt der Religionsfreiheit eine Schliis-
selfunktion zu. Denn an der Moglichkeit, die Religionsfreiheit — also
eine zunichst politisch-rechtliche Kategorie — auch theologisch zu ak-
zeptieren und zu wiirdigen, erweist sich entscheidend die Gesprichs-
fahigkeit und Gestaltungskraft der Religionsgemeinschaften in der
modernen, pluralistischen Gesellschaft.

heitsethos und christlicher Glaube. Beitrige zur Bestimmung der Menschen-

rechte (Mainz: Grinewald, 1981).

36

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ITI ANTILIBERALE SAKULARITATSKONZEPTE

Der Begriff der Sikularitit unterliegt hochst unterschiedlichen Inter-
pretationen. Im Rahmen einer freiheitlichen Demokratie markiert er,
wie erldutert, den Anspruch des Staates auf religios-weltanschauliche
Neutralitit, die ihrerseits eine Konsequenz der Religionsfreiheit dar-
stellt. Die so verstandene rechtsstaatliche Sakularitit soll nun mit anti-
liberalen Sikularititskonzeptionen kontrastiert werden, die gerade
auch in der Debatte um den Islam immer wieder zu Tage treten. Ich
konzentriere mich auf drei verbreitete Varianten: (1) die Erwartung,
dass im sikularen Rechtsstaat Religion eine ausschliefllich private An-
gelegenheit sei und mit Politik nichts zu tun haben diirfe; (2) die Iden-
tifikation der staatlichen Sikularitit mit einem weltanschaulichen Si-
kularismus; und schlieRlich (3) Tendenzen einer kulturalistischen Ver-
einnahmung des sikularen Staats zu einem ausschlieRlich »westli-
chen« Modell. Wihrend die ersten beiden Vorstellungen nicht per se
gegen Muslime gerichtet sind, ist dem kulturalistischen Argumenta-
tionsmuster heutzutage vielfach von vornherein eine islambkritische,
wenn nicht gar eine scharf antiislamische Tendenz inhirent.

1. Privatisierung der Religion

Es wird vielfach unterstellt, dass Religion im sikularen Staat nur noch
eine private Angelegenheit sei und in der Offentlichkeit keine Rolle
spielen solle. Vor allem von der Politik sei die Religion fernzuhalten.
Daraus resultiert die gingige Forderung nach einer Trennung von Re-
ligion und Politik." Dieses Schlagwort wird in jiingerer Zeit immer

1 Vgl. Bassam Tibi, Die neue Weltunordnung. Westliche Dominanz und is-
lamischer Fundamentalismus (Hamburg: Propylien, 1999), S. 352: »Eine
internationale Moralitit, welche die Menschenrechte fordert und von al-
len Zivilisationen anerkannt wird, muss sich auf Sikularitit griinden —

nicht unbedingt im komplexen Sinn einer >funktionalen Differenzierung

37

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIT ANTILIBERALE SAKULARITATSKONZEPTE

wieder in kritischer Absicht gegeniiber Muslimen bemiiht, gilt der Is-
lam doch geradezu als das Paradigma einer »politischen Religion«. Von
daher entsteht leicht der Verdacht, dass zwischen Islam und sikularer
Staatsverfassung ein uniiberwindbarer Antagonismus bestiinde — ein
Verdacht, der sowohl von Islamkritikern als auch von islamistischen
Intellektuellen gendhrt wird.

Die Primisse, dass im sikularen Rechtsstaat die Religion aus-
schlieRlich Privatsache sei, erweist sich bei niherem Hinsehen jedoch
als verfehlt. Denn die Religionsfreiheit beschrinkt sich keineswegs da-
rauf, jedem Einzelnen die Freiheit seines personlichen Glaubens und
Bekenntnisses zu garantieren. IThr Schutzbereich geht tiber jenes »Pri-
vatexercitium« hinaus, das schon tolerante Fiirsten im aufgeklirten
Absolutismus religiésen Dissidenten einzurdumen bereit waren, und
umfasst zugleich auch dffentliche Manifestationen individueller und
gemeinschaftlicher Religionsausiibung. Die Sikularitit des Staates
grindet zwar im Prinzip der respektvollen Nicht-Identifikation, das
sich institutionell in der Trennung von Staat und Religionsgemein-
schaften niederschligt. Sie zielt jedoch keineswegs auf die Abdringung
der Religionsgemeinschaften aus der gesellschaftlichen Offentlichkeit
ab.” Dass sich gerade auf der Grundlage einer Trennung von Staat
und Religionsgemeinschaften ein dffentliches religioses Leben in der
Gesellschaft entfalten kann, war tibrigens die erstaunliche Entdeckung,
die bereits vor ryo Jahren Alexis de Tocqueville auf seiner Expedition
nach Amerika machte. Selbst katholische Geistliche, so seine auf dem
Hintergrund der kulturkimpferischen Verwerfungen im postrevolu-
tiondren Frankreich héchst tiberraschende Beobachtung, »schrieben es

der Gesellschaft¢, sondern schlicht als Trennung von Religion und Poli-
tik.«

2 Vgl. Gerhard Luf, »Die religiose Freiheit und der Rechtscharakter der
Menschenrechte. Uberlegungen zur normativen Genese und Struktur der
Religionsfreiheit«, in: Schwartlinder (Hg.), Freiheit der Religion, a.a.O., S.
71-92, hier S. 89ff.

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. PRIVATISIERUNG DER RELIGION

hauptsichlich der volligen Trennung von Kirche und Staat zu, daf$ die
Religion friedlich in ihrem Lande herrscht«?

Die Moglichkeit offentlichen Wirkens bezieht sich nicht nur auf
die allgemeine gesellschafiliche Offentlichkeit, in der sich Religionsge-
meinschaften sichtbar prasentieren kénnen, indem sie beispielsweise
durch den Bau von Gotteshiusern — darunter heute auch reprisentati-
ven Moscheen* — den 6ffentlichen Raum mitgestalten. Offentlichkeit
schlieft dariiber hinaus die politische Offentlichkeit ein. Auch Religi-
onsgemeinschaften kénnen sich als Akteure der modernen Zivilgesell-
schaft konstituieren und an 6ffentlich-politischen Debatten mitwirken,
wie dies die christlichen Kirchen schon lange erfolgreich praktizieren.
Die Freiheit éffentlicher Selbstprisentation ist im Ubrigen keineswegs
jenen Religionsgemeinschaften vorbehalten, die den Status einer
»Korperschaft offentlichen Rechts« innehaben, sondern steht allen
Gruppen unabhingig von ihrer rechtlichen Organisationsform zu.

Gegen die Offentlichkeitswirksamkeit der Religionsgemeinschaf-
ten wird gelegentlich geltend gemacht, dass dadurch die »negative Re-
ligionsfreiheit« verletzt sei. Eine besondere Rolle spielt dieses Argu-
ment seit einigen Jahren in der Auseinandersetzung um den Ruf des
Muezzin’ In der Tat gibt die Religions- und Weltanschauungsfrei-

3 Alexis de Tocqueville, Uber die Demokratic in Amerika. Zwei Binde
(Stuttgart: Deutsche Verlagsanstalt, 1959/62), Band I, S. 341.

4 Vgl. dazu Claus Leggewie/Angela Joost/Stefan Rech, Der Weg zur Mo-
schee. Eine Handreichung fiir die Praxis (Bad Homburg: Herbert-Quandt-
Stiftung, 2002); dies., »Niitzliche Moscheekonflikte? Lackmustest auf prak-
tische Religionsfreiheit«, in: Bldtter fiir deutsche und internationale Politik,
Heft 7, 2002, S. 812-821. Umfangreiche und griindliche Fallstudien zum
Thema enthilt die noch nicht veréffentlichte Dissertation von Thomas
Schmitt, Moscheen in Deutschland — Konflikte um ihre Errichtung und Nut-
zung (Diss. TU Miinchen, Fakultit fiir Wirtschafts- und Sozialwissenschaf-
ten, 2001).

5 Vgl. Hans-Peter Raddatz, Von Gott zu Allah. Christentum und Islam in der
liberalen Fortschrittsgesellschaft (Miinchen: Herbig, 2001), S. 398: »Im Zuge

der Installation von Lautsprecheranlagen, welche wie im Islam ein solches

39

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIT ANTILIBERALE SAKULARITATSKONZEPTE

heit Menschen nicht nur das (»positive«) Recht, ihren religiésen oder
nicht-religicsen Glauben zu bekennen und ihr Leben danach auszu-
richten; sie schiitzt genauso (»negativ«) das Recht derjenigen, die ihre
Uberzeugungen fiir sich behalten und religiésen Praktiken fernbleiben
wollen.® Die negative Religionsfreiheit rechtfertigt jedoch keineswegs
staatliche Restriktionen gegen solche Einfliisse, die aus der allgemei-
nen gesellschaftlichen Prisenz und 6ffentlichen Selbstprisentation der
Religionsgemeinschaften resultieren. Auch das Kruzifix-Urteil des
Bundesverfassungsgerichts vom Mai 19957 auf das in diesem Zu-
sammenhang gern verwiesen wird, richtet sich nicht per se gegen das
Anbringen von Kreuzen oder anderen religiésen Symbolen im Klas-
senzimmer; es enthilt — entgegen einem verbreiteten Missverstindnis
— kein »Kruzifixverbot«® im 6ffentlichen Raum. Seine StoRrichtung
besteht vielmehr darin, dass es eine staatliche Vorschrift zur Anbrin-
gung von Kreuzen in staatlichen Einrichtungen als unvereinbar mit der
Religionsfreiheit verwirft. Daraus zu schlieflen, dass die negative Reli-
gionsfreiheit einen Rechtstitel zur Purifizierung der Offentlichkeit von
religidsen — insbesondere islamischen — Symbolen gibe, wire abwe-
gig.®

Wenn aber die Religionsfreiheit auch 6ffentliche und — im weite-
ren Sinne des Wortes — »politische« Aktivititen der Religionsgemein-
schaften umfasst, so folgt daraus, dass die gingige Formel von der
Trennung zwischen Religion und Politik zu kurz greift; sie ist zur Be-
stimmung eines auf Achtung der Religionsfreiheit gegriindeten sikula-
ren Rechtsstaats ungeeignet. Es ist zwar richtig, dass die Religionsfrei-
heit eine institutionelle Trennung von Religion und Staat verlangt. In

Bekenntnis uniiberhérbar verbreiten, wird das Recht auf negative Glau-
bensfreiheit entsprechend ausgehdhlt.«

6 Vgl. Bockenforde, Notwendigkeit und Grenzen staatlicher Religionspoli-
tik, a.a.0., S. 174.

7 Vgl BVerfGE, Bd. 93, S. 1-37 (einschliellich der abweichenden Voten).

8 So aber die Unterstellung von Raddatz, Von Gott zu Allah?, a.a.O., S.
407.

9 Vgl. Rohe, Der Islam. Alltagskonflikte ..., a.a.0, S. 86.

40

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. PRIVATISIERUNG DER RELIGION

einer freiheitlichen Demokratie hat der Staat aber gerade nicht das
Monopol des Politischen inne, sondern ist seinerseits zuriickgebunden
an den offentlich-politischen Diskurs in der Zivilgesellschaft, an dem
sich auch die Religionsgemeinschaften beteiligen kénnen.” Die For-
mel »Trennung von Religion und Politik« wire deshalb, wollte man sie
wortlich nehmen, letztlich eine Absage an ein freiheitliches Politikver-
stindnis: Sie impliziert entweder eine Entpolitisierung der Gesellschaft
oder eine erzwungene Privatisierung der Religion (oder auch beides),
in jedem Fall aber eine Einschrinkung politisch-rechtlicher Freiheit.
Eine von Staats wegen erzwungene pauschale Trennung von Religion
und Politik kann es deshalb in einem freiheitlichen Gemeinwesen
nicht geben.

Aus den vorangegangenen Uberlegungen folgt nebenbei, dass die
Verbindung von Religion und Politik keineswegs ein zureichendes Kri-
terium fiir die Bestimmung des religiosen Fundamentalismus bildet.
Wie immer man den Fundamentalismus definieren mag (eine Frage,
die bislang nicht befriedigend gelost ist), sicher ist, dass nicht der poli-
tische Anspruch einer religiosen Bewegung als solcher, sondern allen-
falls ein bestimmter Modus der Verbindung von Religion und Politik
als Merkmal des Fundamentalismus dienen kann. Niherhin ist dies
der Modus der »Unmittelbarkeit«, und zwar dergestalt, dass ein An-
spruch besteht, aus den Quellen der Religion unmittelbar und fur alle
verbindlich definitive Regeln fiir die Gestaltung des Gemeinwesens ab-
leiten zu koénnen. Eine solche Form der Verbindung von Religion und
Politik steht in der Tat in Widerspruch zum Postulat freier, diskursiver
Verstindigung iiber die Grundlagen des Zusammenlebens in einer
pluralistischen Gesellschaft.

Der Klarstellung, dass die Religionsfreiheit keineswegs auf eine
abstrakte Trennung von Religion und Politik hinausliuft, kommt im
Blick auf den Islam und hier lebende Muslime erhebliche Bedeutung
zu. Denn es lisst sich feststellen, dass das Schlagwort »Trennung von

10 Zur Zivilgesellschaft als modernem Ort der Prisenz der Religionsge-
meinschaften vgl. José Casanova, Public Religions in the Modern World

(Chicago: Chicago University Press, 1994).

41

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIT ANTILIBERALE SAKULARITATSKONZEPTE

Religion und Politik« in den aktuellen politischen Debatten vielfach
kritisch gegen den Islam gerichtet wird. Indem es dazu dient, die
Kompatibilitit des Islams als einer politischen Religion mit der sikula-
ren Verfassungsordnung grundsitzlich in Zweifel zu ziehen, spielt es
ausgerechnet denjenigen islamistischen Ideologen in die Hinde, die
ihrerseits den ganzheitlichen Anspruch des Islams polemisch gegen
eine vermeintliche Zwangsprivatisierung des Religiosen durch den si-
kularen Rechtsstaat in Stellung bringen. In beiden Fillen ist die Pra-
misse der Argumentation jedoch falsch. Denn die als Konsequenz der
Religionsfreiheit durchgefiihrte Trennung von Religion und Staat hat
nichts zu tun mit einer Abdringung der Religion in einen bestimmten
Lebensbereich (d.h. den Bereich des Privaten) auf Kosten einer religios
motivierten Mitgestaltung des offentlichen und zumal des politischen
Lebens.” Stattdessen geht es darum, die — individuelle und kommu-
nitire bzw. private und 6ffentliche — Religionsausiitbung von ungewoll-
ter staatlicher Intervention freizuhalten und gleichzeitig den Staat als
weltanschaulich offene (»sikulare«) Heimstitte aller in ihm lebenden
Menschen, quer zu ihren unterschiedlichen religiésen oder nicht-re-
ligissen Uberzeugungen, zu organisieren.

Was der sikulare Rechtsstaat den Religionsgemeinschaften mit
Recht abverlangt, ist nicht der Rickzug ins Private, sondern die fakti-
sche Anerkennung des Pluralismus in einer freiheitlichen Gesellschaft.
Dazu zihlt entscheidend die Akzeptanz der sikularen staatlichen
Rechtsordnung, die als institutionelle Voraussetzung des freien und
gleichberechtigten Zusammenlebens von Menschen unterschiedlicher
Glaubenstiberzeugungen und Lebensformen einen praktischen Gel-
tungsvorrang auch gegeniiber religionsrechtlichen Normen bean-
sprucht. Wenn die Religionsgemeinschaften in 6ffentlichen und politi-
schen Debatten Gehor finden wollen (was ihnen freigestellt ist), miis-
sen sie sich dartiber hinaus auf den gesellschaftlichen Pluralismus so-
wie auf die Sikularitit des Rechtsstaats auch inhaltlich einlassen. Sie
werden dabei nicht umhin kommen, ihre religios begriindeten politi-

11 So aber offensichtlich die Unterstellung von Tibi, Die neue Weltunord-
nung, a.a.0., S. 164{f.

42

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. SAKULARISMUS ALS STAATSIDEOLOGIE

schen Anliegen in die Sprache des sikularen Rechtsstaats und der ihn
tragenden politischen Kultur zu iibersetzen — im Wissen darum, dass
in jeder Ubersetzung unvermeidlich Wesentliches verloren geht."” Bei
alldem werden sie schliefllich auch Verdnderungen ihres theologischen
und ethischen Selbstverstindnisses riskieren miissen. Fiir Traditiona-
listen und Fundamentalisten mag dies im Vergleich zu einem staatlich
verordneten Riickzug ins private Ghetto die gréflere Zumutung sein.

2. Sdkularismus als Staatsideologie

Das Prinzip der respektvollen Nicht-Identifikation bedeutet nicht nur
die Absage an einen religiésen Konfessionsstaat; dem Staat ist es auch
versagt, sich mit einer nicht-religiosen Weltanschauung bekenntnishaft
zu identifizieren. Dies ist im Begriff der religiés-weltanschaulichen
Neutralitit impliziert.” Anlass fiir viel Verwirrung gibt allerdings die
Tatsache, dass manche postreligiosen Weltanschauungsgemeinschaf-
ten selbst unter dem Begriff des »Sikularen« firmieren. Dies gilt etwa
fur die Mitte des 19. Jahrhunderts in England um George Holyoake ge-
bildete »Secular Society«, die ihr zentrales Bekenntnis »Science is the
Providence of Man« in kirchenihnlichen Kultstitten liturgisch zele-
briert hat."* Auch in Deutschland sind im Laufe des 19. Jahrhunderts

12 Vgl Ernst-Wolfgang Bockenforde, »Staat — Gesellschaft — Kirche«, in:
Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft, Bd. 15 (Freiburg i.Br.: Herder,
1982), S. 5-120, hier S. 86.

13 Vgl Christoph Link, »Der staatskirchenrechtliche Rahmen der Reli-
gionsausiibung und Religionspolitik in Deutschland im 20. Jahrhundert.
Historische Einschnitte und aktuelle Situations, in: Gritt Klinkhammer/
Tobias Frick (Hg.), Religionen und Recht. Eine interdisziplindre Diskussion
um die Integration von Religionen in demokratische Gesellschafien (Marburg:
Diagonal, 2002), S. 33-47, hier S. 35.

14 Vgl. Bernhard Plé, »Sikularismus als Religion?«, in: Hildebrandt/ Bro-
cker/ Behr (Hg.), Sikularisierung und Resakralisierung ..., a.a.O., S. 977-116,
hier S. 105.

43

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIT ANTILIBERALE SAKULARITATSKONZEPTE

sakularistische Weltanschauungsgemeinschaften entstanden, etwa die
von Friedrich Jodl und Ferdinand Ténnies gegriindete »Deutsche Ge-
sellschaft fiir Ethische Kultur«.” Wie sehr eine sikularistische Welt-
sicht religiose Sprache annehmen kann, zeigt nicht zuletzt das Beispiel
der »monistischen Sonntagspredigten«, die der »Monistenbund« um
Ernst Haeckel regelmiRig herausgegeben hat.®

Auch die Anhinger eines weltanschaulichen Sikularismus oder
Atheismus haben ein Recht darauf, gleichberechtigt in den Genuss der
Religions- und Weltanschauungsfreiheit zu kommen, die als Men-
schenrecht keineswegs den Mitgliedern theistischer Religionsgemein-
schaften vorbehalten sein kann. Dies schliefst die Moglichkeit zu politi-
schem Engagement ein, in dem sich der weltanschauliche Sikularis-
mus als gesellschaftliche Kraft darstellen und mit seinen ethischen
Prinzipien politische Debatten mitgestalten kann. Die Grenze legiti-
men Engagements wire allerdings dann tiberschritten, wenn der Ver-
such gemacht wiirde, den Staat auf ein sikularistisches Glaubensbe-
kenntnis zu verpflichten. Denn ein sikularistischer Konfessionsstaat
wiirde das Prinzip der respektvollen Nicht-Identifikation verletzen und
stiinde damit — nicht weniger als ein religiéser Konfessionsstaat — in
Gegensatz zur gebotenen religios-weltanschaulichen Neutralitit des
Staates. Er wire nicht eine ideologische Ubersteigerung des sikularen
Rechtsstaats, sondern seine prinzipielle Negation.

Dass ein ideologisch-sikularistischer Staat gleichsam auf ein post-
religivses Aquivalent von Theokratie hinauslaufen kann, lisst sich am
Beispiel der um die Mitte des 19. Jahrhunderts von Auguste Comtes
entworfenen Wissenschaftsideologie illustrieren. Deren »soziokrati-
scher« Anspruch ist ganz analog zu den »theokratischen« Vorstellun-
gen Joseph de Maistres und anderer Denker der katholischen Gegenre-
volution konstruiert, die Comte zwar bekdmpft, fiir die er aber zugleich
offene Bewunderung hegt.” An die Stelle des traditionellen christli-

15 Vgl Libbe, Sdkularisierung, a.a.O., S. 42.
16 Vgl ebd,, S. 51.
17 Vgl. Auguste Comte, Systéme de Politique Positive ou Traité de Sociologie,

44

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. SAKULARISMUS ALS STAATSIDEOLOGIE

chen Klerus treten in seiner Fortschrittsvision wissenschaftlich ausge-
bildete Soziologen, die als »Priester der Humanitit« im Bund mit den
aufsteigenden Kriften von Wirtschaft und Industrie das 6ffentliche Le-
ben formieren und die Staatsgewalt auf ihr um »Liebe, Ordnung und
Fortschritt« zentriertes Bekenntnis verpflichten sollen.” Bei allem Fort-
schrittspathos hat die postreligiose Soziokratie Comtes mit Menschen-
rechten und Religionsfreiheit nichts zu tun. Vielmehr will Comte die,
wie er schreibt, »stets subversiven« Menschenrechte durch eine Kodex
universeller Pflichten ablésen, die den Einzelnen ganz in das gesell-
schaftliche Kollektiv und den quasi-religiésen Kult der Humanitit ein-
binden."” Das historisch wirkmichtigste Beispiel einer sikularisti-
schen Staatsideologie ist indessen bekanntlich der Marxismus. Seine
Intention der Uberwindung der traditionellen Religionen zeigt sich
schon beim frithen Marx, wenn er in seiner Kritik an der Menschen-
rechtserkliarung der Franzosischen Revolution statt des Rechts auf Re-
ligionsfreiheit die Befreiung des Menschen von der Religion fordert.*® Die
dem Marxismus verpflichteten Staaten haben den Religionen im Rah-
men der herrschenden Staatsideologie dementsprechend bestenfalls
»Toleranzspielriume« konzediert, die zwischen den Volksrepubli-
ken Polen und Albanien zwar erheblich differieren konnten, an eine
rechtsverbindlich gewihrleistete Religionsfreiheit aber nicht heran-
reichten.

Der weltanschauliche Sikularismus in allen seinen Varianten un-
terscheidet sich von der Sakularitit des Rechtsstaats nicht nur graduell
(etwa derart, dass die rechtsstaatliche Sikularitit die mildere und der
weltanschauliche Sikularismus die entschiedenere Variante wire),
sondern prinzipiell. Wer beide miteinander vermengt oder miteinander
identifiziert, verbaut sich deshalb von vornherein die Méglichkeit, den

Instituant la Religion de I’Humanité. Drei Binde (Nachdruck der Ausgabe
von 1851, Osnabriick: Otto Zeller, 1967), Bd. 3, S. 6os.

18 Vgl ebd., Bd. 1, S. 321ff.

19 Vgl ebd,, Bd. 1, S. 363ff,; Bd. 3, S. 6Gor.

20 Vgl. Karl Marx, »Zur Judenfrage«, in: Marx-Engels-Werke (Ostberlin:
Dietz, 1970), Bd. 1, S. 347-377, hier S. 369.

45

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIT ANTILIBERALE SAKULARITATSKONZEPTE

normativen Anspruch des sikularen Rechtsstaats iiberhaupt zur Kennt-
nis zu nehmen.

Fir die offentliche Debatte um die Prisenz muslimischer Minder-
heiten und fiir das Gespriach mit Muslimen ist diese Klarstellung von
grofder Bedeutung. Denn die Vermutung, dass dem sikularen Staat ei-
ne sikularistische oder atheistische Weltsicht zugrunde liegt, scheint,
dies jedenfalls ist der Eindruck aus zahlreichen Diskussionen, unter
Muslimen sehr verbreitet zu sein.*” Dies mag nicht zuletzt damit zu-
sammen hingen, dass ihnen mit dem tiirkischen Kemalismus eine
Form des Sikularismus vor Augen steht, dessen Fortschrittspathos und
Wissenschaftsglaube tatsdchlich stark weltanschauliche Ziige hat (und
der deshalb nicht ohne Weiteres als das Beispiel fiir eine Verwirkli-
chung rechtsstaatlicher Sikularitit im islamischen Raum fungieren
kann, als das er nicht selten politisch in Anspruch genommen wird).
Dies gilt vor allem fur die kulturrevolutionire Frithphase des Kemalis-
mus, in der der Staat, um die politische Dominanz des Islams zu bre-
chen, die Religion fast véllig aus dem 6ffentlichen Leben verbannte.**
Nach dem Tode des Staatsgriinders Mustafa Kemal Atatiirk (1938) hat
sich die Religionspolitik zwar geindert; sie hat den sunnitischen Islam
zunehmend als Medium gesellschaftlicher Integration entdeckt und
(auf Kosten religioser Minderheiten wie der Aleviten, der Yeziden und
der orientalischen Christen) aktiv geférdert. Es bleibt aber dabei, dass
der tuirkische Staat in Gestalt des »Prisidiums fiir religiose Angelegen-
heiten« (Diyanet) eine umfassende Kontrolle tiber das religiése Leben
in der Gesellschaft ausiibt,”® die mit den Prinzipien eines sikularen
Rechtsstaats nicht vereinbar ist. Ob und inwieweit es als Konsequenz
der jungst beschlossenen Reformmafinahmen zu einer Liberalisierung

21 Vgl auch die Einschitzung von Thomas Lemmen/Melanie Miehl, Mit-
einander leben. Christen und Muslime im Gesprich (Gutersloh: Giitersloher
Verlagshaus, 2001), S. 111f.

22 Vgl. Schiffauer, Die Gottesmdinner, a.a.0., S. 41ff.

23 Vgl Levent Tezcan, Religidse Strategien der »machbaren« Gesellschafi.
Verwaltete Religion und islamistische Utopie in der Tiirkei (Bielefeld: tran-

script, 2003), S. 61ff.

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. SAKULARISMUS ALS STAATSIDEOLOGIE

der turkischen Religionspolitik kommen wird, bleibt abzuwarten. Jiin-
gere Berichte iiber interreligiose Offnungstendenzen des Diyanet ge-
ben diesbeziiglich immerhin Anlass zur Hoffnung.**

Der weltanschauliche Sikularismus, wie er sich im 19. Jahrhundert
in Gestalt geschlossener quasi-religiéser Systeme und Weltanschau-
ungsgemeinschaften im Sinne Comtes oder Holyoakes konstituiert hat,
kommt uns heute befremdlich vor. Die Fortschrittshoffnungen, die
darin Ausdruck finden, lassen sich nach den Katastrophenerfahrungen
des 20. Jahrhunderts schwer nachvollziehen; und auch die Erwartung,
dass die Wissenschaft mit der Zeit alle »Weltritsel« werde 16sen kon-
nen, wird heute kaum mehr geteilt. In diesem Sinne befinden wir uns
in Europa mittlerweile in einer »postsikularen Gesellschaft«,” wie
Habermas es genannt hat. Es spricht aber viel fiir die Annahme, dass
bestimmte Facetten des weltanschaulichen Sikularismus, eher unsys-
tematisch und fragmentiert, nach wie vor in der Offentlichkeit prisent
sind. Es mag sein, dass sich z.B. hinter dem immer wieder formelhaft
beschworenen Postulat der Trennung von Religion und Politik ideolo-
gische Positionen verbergen, die die Religionen als Relikte der Vergan-
genheit betrachten und aus dem offentlichen Leben herausdringen
wollen. Dass solche Positionen 6ffentlich geduflert werden und Anlass
zum Streit bieten, gehort zur Normalitit einer pluralistischen Gesell-
schaft. Als Programm staatlicher Politik miissten sie jedoch in Wider-
spruch zur religiés-weltanschaulichen Neutralitit des sikularen Staates
geraten.

24 Vgl. Helmut Wiesmann, »Der II. Religionsrat in Ankara (23. bis 27. No-
vember 1998). Interreligiéser Dialog, religionspolitische Entwicklungen
und Lage der katholischen Kirche in der Tiirkei«, in: Reiner Albert/Wil-
fried Dettling (Hg.), Im Schatten der Politik. Einwirkungen auf das christ-
lich-islamische Gesprich (Altenberge: Oros Verlag, 2002), S. 231-281.

25 Jurgen Habermas, Rede angesichts der Verleihung des Friedenspreises des
Deutschen Buchhandels 2001 (Frankfurt a.M.: Borsenverein, 2001), S. 37-
50, hier S. goff.

47

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIT ANTILIBERALE SAKULARITATSKONZEPTE

3. Kulturalistische Vereinnahmungen der Sikularitit

Die Sakularitit des Rechtsstaats ist als verfassungsrechtliches Prinzip
in Nordamerika und Westeuropa entstanden. Dies gilt dhnlich fiir die
Religionsfreiheit, die im Kontext der Menschenrechte ebenfalls zu-
nichst im Westen politisch-rechtlich wirksam geworden ist. Als histo-
risches Faktum lisst sich der westliche Ursprung der Religionsfreiheit
und des sikularen Rechtsstaats (bei aller Kritik an ihrer oft halbherzi-
gen Formulierung und Umsetzung) schwerlich bestreiten. Doch was
folgt daraus systematisch fur das Verstindnis der in der Religionsfrei-
heit begriindeten Sikularitit des Staates? Handelt es sich dabei um ein
exklusiv »westliches Modell«? Gehort der sikulare Rechtsstaat zum
kulturellen Erbe ausschlieflich der »westlichen Zivilisation«, das in
nicht-westlichen Kontexten entweder gar nicht oder nur um den Preis
einer durchgreifenden kulturellen »Verwestlichung« verwirklicht wer-
den kann? Eine solche kulturalistische Sichtweise war und ist weit ver-
breitet. Ihr derzeit prominentester Vertreter heiflt Samuel Huntington,
bekannt geworden durch seine umstrittene These vom drohenden
»clash of civilizations«. In Huntingtons weltpolitischer Landkarte bildet
die Trennung von Staat und Religionsgemeinschaften eines von meh-
reren unterscheidenden kulturellen Merkmalen der westlichen Zivilisa-
tion, durch die Letztere sich gegeniiber anderen Zivilisationen, nament-
lich dem Islam, scharf abgrenzen lasst.?

Kulturalistische Deutungen der Sikularitit des Rechtsstaats finden
sich in den unterschiedlichsten Formen. Vereinfacht kénnte man sie in
eine traditionalistische und eine modernistische Variante einteilen. In-
nerhalb der traditionalistischen Variante geht es vor allem um be-
stimmte Motive des Christentums bzw. der christlichen Geschichte,
von denen es heifdt, dass sie den unerlisslichen historisch-kulturellen
Boden fiir die Entwicklung des neuzeitlichen Sikularititsbegriffs bil-

26 Vgl. Samuel P. Huntington, The Clash of Civilizations and the Remaking
of World Order (New York: Simon & Schuster, 1996), S. 42ff. u.6.

48

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. KULTURALISTISCHE VEREINNAHMUNGEN DER SAKULARITAT

den. Der kulturalistische Fehlschluss besteht nicht im Hinweis auf sol-
che Motive und ihre historische Prigekraft, sondern kommt erst dann
zustande, wenn man sie zur conditio sine qua non der rechtsstaatlichen
Sakularitit stilisiert. Zu den in diesem Sinne hiufig angefiihrten Fak-
toren zihlen die Luther’sche Unterscheidung des geistlichen und des
weltlichen Regiments, der mittelalterliche Investiturstreit und die in
seinem Gefolge erarbeitete begriffliche Differenzierung von spiritualia
und temporalia, wenn nicht schon das Jesus-Wort »Gebt dem Kaiser,
was des Kaisers ist, und Gott, was Gottes ist« (Matthius 22,21).*” Ge-
legentlich findet sich auch die Vorstellung, dass die Sikularitit des
Staates ihren Ursprung im Ganzen der jidisch-christlichen Tradition
habe, nimlich in der darin angelegten Differenz zwischen Schopfergott
und Welt.*® Die modernistische Variante des Kulturalismus konzen-
triert sich demgegentiber auf die Bedeutung der westlichen Aufklirung
als Voraussetzung des modernen sikularen Rechtsstaats. Das Moment
des kulturalistischen Fehlschlusses besteht dabei — analog zur traditio-
nalistischen Variante — wiederum in der Exklusivierung des »westli-
chen« Charakters von Aufklirung und Moderne, d.h. in dem Anspruch,
dass Modernisierung prinzipiell nur im Horizont kultureller Verwestli-
chung moglich ist.*

Kulturalistische Interpretationen, gleich welcher Variante, haben
weitreichende Konsequenzen fiir das Verstandnis und ggf. auch fiir die
praktische Ausgestaltung des sikularem Rechtsstaats. Diese Konse-
quenzen zeigen sich besonders im Blick auf »nicht-westliche« Religi-
onsgemeinschaften, unter denen die Muslime bekanntlich die grofite

27 Vgl. Hartmut Zinser, »Wehrhafte Religionsfreiheit und religiéser Ver-
braucherschutz. Grenzen der Religionsfreiheit in der Bundesrepublik
Deutschlands, in: Klinkhammer/Frick (Hg.), Religionen und Recht, a.a.O.,
S. 71-82, hier S. 5.

28 Vgl. z.B. Wolfhart Pannenberg, »Civil Religion? Religionsfreiheit und
pluralistischer Staat: Das theologische Fundament der Gesellschaft«, in:
Peter Koslowski (Hg.), Die religiése Dimension der Gesellschaft. Religion und
ihre Theorien (Ttibingen: Mohr Siebeck, 198s), S. 63-75, bes. S. 7off.

29 Vgl in diesem Sinne Tibi, Im Schatten Allahs, a.a.0., S. 31 u.6.

49

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIT ANTILIBERALE SAKULARITATSKONZEPTE

Gruppe bilden. Wihrend nach der traditionellen Variante des Kultura-
lismus das Verhiltnis von Muslimen und sikularem Rechtsstaat in der
Linie der alten Auseinandersetzung zwischen Orient und Abendland
gesehen wird, geht es nach der modernistischen Variante scheinbar
um den epochalen Konflikt zwischen Vormoderne und Moderne. In
beiden Fillen jedoch stehen die Muslime gleichsam fiir »das Andere«:
entweder fiir den Orient oder fiir eine unaufgeklirte Vormoderne. Fiir
Hans-Ulrich Wehler reprisentieren sie »einen militanten Monotheis-
mus, der seine Herkunft aus der Welt kriegerischer arabischer Noma-
denstimme nicht verleugnen kann« und Europa deshalb wesensfremd
bleiben muss.>® Dass auch die modernistische Variante des Kultura-
lismus zu Ausgrenzungen fithren kann, zeigt sich bei Hans Ebeling,
wenn er gegen muslimische Migranten eine »Aufklirung« mobilisiert,
die nicht nur von vornherein eurozentrisch definiert ist, sondern zu-
gleich auch mit militirischen Konnotationen aufgeladen wird — nim-
lich in der Forderung, »dass heute die Aufklirung eine Funktion tiber-
nehmen muss, die spitestens seit Karl Martell und der Schlacht zwi-
schen Tours und Poitiers (732) auf der Linge eines nicht unbedeuten-
den Jahrtausends gerade das Christentum wahrgenommen hatte«

30 So Hans-Ulrich Wehler in einem Interview vom 10. September 2002
mit der Tageszeitung (taz), das unter dem Titel »Muslime sind nicht in-
tegrierbar« erschienen ist.

31 Hans Ebeling, Der multikulturelle Traum. Von der Subversion des Rechts
und der Moral (Hamburg: Europiische Verlagsanstalt, 1994), S. 75. Ein
weiteres Beispiel fiir die Verdinglichung der Begriffe von Aufklirung und
kultureller Moderne sind die Biicher von Bassam Tibi, der gleichsam eine
modernisierungstheoretisch gewendete Variante der Huntington-These
vertritt. Infolge seiner Identifikation von moderner Aufklirung mit der
westlichen Zivilisationen attackiert Tibi die Idee des Multikulturalismus
als eine Gefihrdung aller aufklirerischen Errungenschaften. Vgl. z.B.
Tibi, Im Schatten Allahs, a.a.O., S. 107: »Wer heute unter den Bedingun-
gen dieser Revolte zur kulturellen Moderne steht, dem bleibt nur die

Wahl, die Normen und Werte des Westens zu verteidigen oder den Vor-

50

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. KULTURALISTISCHE VEREINNAHMUNGEN DER SAKULARITAT

Nicht selten verbinden sich im Interesse einer Abgrenzung gegentiber
dem Islam auch traditionalistische und modernistische Motive, etwa
wenn Rolf Stolz vom Rolandslied bis zu Voltaires Dramen simtliche
anti-islamischen Klischees mobilisiert, um die symbolischen Grenzen
gegen Muslime dicht zu machen.?*

Nach der kulturalistischen Sichtweise in all ihren Varianten sind
muslimische Minderheiten im modernen Europa wesentlich »Frem-
de«. Sofern sie gleichwohl die Religionsfreiheit des sikularen Rechts-
staats fiir sich einfordern, tun sie dies — so die Konsequenz des kultura-
listischen Ansatzes — im Grunde lediglich als Trittbrettfahrer westli-
cher Errungenschaften, zu denen sie nicht nur keinen eigenen kultu-
rellen Zugang haben, sondern deren kulturelle Voraussetzungen sie
durch ihre Prisenz eventuell sogar gefihrden. Von daher liegt es nahe,
ihre Moglichkeiten zur Inanspruchnahme der Religionsfreiheit entwe-
der in engen Grenzen zu halten oder von einer durchgreifenden kultu-
rellen Assimilation abhingig zu machen, fiir die Bassam Tibi den schil-
lernden Begriff eines »Euro-Islam« geprigt hat.?

Kulturalistische Tendenzen zeigen sich auch in der juristischen
Literatur zum Islam in Deutschland. So wirft Christian Hillgruber die
Frage auf, ob die Religionsfreiheit nicht unter einem »ungeschriebe-
nen Kulturvorbehalt« steht, »der ihre Inanspruchnahme durch Musli-
me und islamische Vereine ausschlieft«.** Zwar hilt Hillgruber letzt-

marsch vormoderner Kulturen mitsamt ihren Anspriichen tatenlos als
Multikulturalismus hinzunehmen.«

32 Vgl. Rolf Stolz, Kommt der Islam? Die Fundamentalisten vor den Toren Eu-
ropas (Miinchen: Herbig, 1997), S. 76 bzw. S. 8c. (Eine ausfiihrliche kriti-
sche Besprechung dieses Buches habe ich vorgelegt in: Newsletter. For-
schungsnetzwerk fiir ethnisch-kulturelle Konflikte, Rechtsextremismus und Ge-
walt, Nr. 11 (1/ 99), S. 44-50.)

33 Vgl. Tibi, Im Schatten Allahs, a.a.0., S. 2806ff.

34 Christian Hillgruber, »Der deutsche Kulturstaat und der muslimische
Kulturimport. Die Antwort des Grundgesetzes auf eine religiése Heraus-
forderunge, in: Juristenzeitung 11 (1999), S. 538-547, hier S. 540. Vgl. auch
ebd., S. 547: »Die Feststellung, dafl sich der aus einem anderen Kultur-

51

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIT ANTILIBERALE SAKULARITATSKONZEPTE

lich doch — nolens volens — daran fest, dass sich das Recht der Religi-
onsfreiheit aufgrund seiner menschenrechtlichen Struktur auch auf
Muslime erstreckt. Schon der Titel seines Aufsatzes »Der deutsche
Kulturstaat und der muslimische Kulturimport« lisst aber das kultura-
listische Grundmuster der Argumentation erkennen, das darauf hi-
nausliuft, zumindest der dffentlichen Religionsausiibung von Muslimen
— sei es in der Frage des Kopftuches, sei es im Blick auf einen islami-
schen Religionsunterricht in staatlichen Schulen — méglichst wenig
Raum zu geben. Josef Isensee spricht Muslimen zwar ebenfalls das
Rechtauf Religionsfreiheit zu, will bei dessen inhaltlicher Ausgestaltung
jedoch am »christlich geprigten ethischen Horizont« als »dem ordre
public unserer Rechtskultur«® festhalten; Vorstellungen, dass auch
das subjektive Verstindnis der Muslime von Religion bzw. Religions-
austibung bei der Interpretation der Religionsfreiheit zu beriicksichti-
gen sei, weist er damit entschieden zuriick. Gegen Forderungen nach
einer Gleichberechtigung muslimischer Verbiande mit den christlichen
Kirchen betont er aufserdem die Funktion des Staatskirchenrechts zur
Pflege einer nationalen und europiischen kulturellen Identitit, wes-
halb eine Ausweitung staatskirchenrechtlicher Kooperation auf die
sImportkultur des Islam« nicht sinnvoll sei3® Von der kulturalisti-

kreis stammende Islam, jedenfalls in seiner heute dominanten, radikalen
Ausrichtung, in der er sich auch in Deutschland {iberwiegend organisiert
hat, in unseren sikularen, freiheitlichen, demokratischen Verfassungs-
staat nicht einfugen 1aft, wirft allerdings die Frage auf, ob nicht dem
Verfassungsvorbehalt — wenn auch verdeckt — ein Kulturvorbehalt zu-
grunde liegt und letztlich eben doch nur das Christentum den Verfas-
sungsstaat westlicher Prigung als Ergebnis einer jahrhundertelangen
abendlindischen Kulturentwicklung zu tragen vermag.«

35 Josef Isensee, »Diskussionsbeitrag«, in: Essener Gespriche zum Thema
Staat und Kirche, Heft 20 (»Der Islam in der Bundesrepublik Deutsch-
land«), 1986, S. 186. Vgl. auch die kritische Reaktion darauf von Klaus
Schlaich, ebd., S. 188.

36 Vgl Josef Isensee, »Die Zukunftsfihigkeit des deutschen Staatskirchen-

52

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. KULTURALISTISCHE VEREINNAHMUNGEN DER SAKULARITAT

schen Primisse her wire eine gleichberechtigte Integration des Islams
— wohl eher theoretisch — allenfalls am Ende eines weitreichenden kul-
turellen Assimilierungsprozesses denkbar. Mit anderen Worten: Nur
ein »Euro-Islamg, der sich kulturell und institutionell den christlichen
Kirchen stark angenihert und selbst gleichsam verkirchlicht hitte, ki-
me, wenn iiberhaupt, als Kooperationspartner des Staates in Frage.”
Ansonsten sollen sich die Muslime, so die teils offen ausgesprochene
Erwartung, anscheinend damit abfinden, vom deutschen Kulturstaat
als eine kulturell fremde »Importreligion« betrachtet und entsprechend
behandelt zu werden.

Gegen die kulturalistische Vereinnahmung des sikularen Rechts-
staats sprechen allerdings historische und vor allem systematische Ge-
sichtspunkte. Zunichst ist gegen etwaige Vorstellungen, der sikulare
Rechtsstaat habe sich gleichsam organisch aus bestimmten — insbe-
sondere christlichen — Wurzeln der europiischen Kultur heraus entwi-
ckelt, daran zu erinnern, dass Menschenrechte, Religionsfreiheit und
staatliche Sdkularitit auch im Westen in langwierigen politischen Aus-
einandersetzung durchgesetzt werden mussten. Sie sind deshalb, wie
Dieter Senghaas ironisch vermerkt, »keineswegs das eherne Erbe einer
urspriinglichen kulturgenetischen Ausstattung Europas«3® Es darf in
diesem Zusammenhang nicht vergessen werden, dass gerade die christ-
lichen Kirchen gegeniiber Religionsfreiheit und sikularem Rechtsstaat

rechts. Gegenwirtige Legitimationsproblemes, in: ders. u.a. (Hg.), Fest-
schrift Listl, a.a.0., S. 67-90, hier S. 87.

37 Vgl. wiederum Hillgruber, Der deutsche Kulturstaat ..., a.a.0., S. 5406.

38 Dieter Senghaas, Wohin driftet die Welt? Uber die Zukunft friedlicher Ko-
existenz (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1994), S. 112. Vgl. ders., »Schluf} mit
der Fundamentalismus-Debatte! Plidoyer fiir eine Reorientierung des
interkulturellen Dialogs«, in: Blétter fiir deutsche und internationale Politik
1995, S. 180-191, hier S. 181: »In Wirklichkeit sind alle wesentlichen
Merkmale des heutigen Westens weit mehr das Ergebnis hochst wider-
spriichlicher und konfliktreicher Entwicklungen als das Produkt einer ur-
spriinglich chromosomenhaft angelegten, kulturgenetischen Selbstentfal-

tung.«

53

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIT ANTILIBERALE SAKULARITATSKONZEPTE

itber lange Zeit hinweg Skepsis gezeigt, wenn nicht offenen Wider-
stand geleistet haben. Die katholische Kirche hat die Religionsfreiheit
nach heftigem internem Ringen erst auf dem Zweiten Vatikanischen
Konzil (1962-1965) offiziell anerkannt?® Das Jesuswort »Gebt dem
Kaiser, was des Kaisers ist«, das Vertreter der christlichen Kirchen heu-
te fiir eine theologische Wiirdigung des sikularen Rechtsstaats frucht-
bar machen, bildet demnach nicht etwa die religiés-kulturelle »Wur-
zel«, aus der im Laufe von fast zweitausend Jahren der sikulare Staat
mehr oder minder organisch erwachsen ist. Vielmehr verhilt es sich
eher umgekehrt so, dass auf dem Boden der Moderne riickblickend sol-
che religiésen und kulturellen Motive aufgefunden werden, die es er-
lauben, zum sikularen Staat auch theologisch ein produktives Verhilt-
nis zu entwickeln.

Entgegen der traditionalistischen Variante des Kulturalismus, die
die Struktur staatlicher Sikularitit tief in der Geschichte des christli-
chen Abendlandes verankert sieht, spricht viel fiir die Annahme, dass
die Durchsetzung des sikularen Rechtsstaats in Europa nur im Durch-
gang durch die »Aufklirung« moglich war, die durch reflexive Distanz-
nahme von den bis dahin dominierenden religicsen und kulturellen
Traditionen Emanzipationsprozesse freigesetzt hat. Auch der Begriff
der Aufklirung kann jedoch kulturalistisch vereinnahmt werden, wenn
man ihn mit einer bestimmten philosophischen Schulrichtung, einer
konkreten Epoche der europiischen Geschichte — dem »siécle des lu-
mieres« — oder auch generell mit der westlich-modernen Zivilisation
exklusiv identifiziert. Bedenkt man dagegen, dass selbst die europdi-
sche Aufklirung im engsten Wortgebrauch ein in sich sehr pluralisti-
sches Unterfangen darstellt (zwischen Kant, Hume und den franzgsi-
schen Enzyklopidisten bestehen nicht nur marginale Differenzen!),
dann oftnet sich der Raum dafiir, auch andere Wege geschehener oder
zukiinftiger Aufklirung zur Kenntnis zu nehmen bzw. zumindest fur
moglich zu halten. Gelegentlich in der Absicht der Entlarvung aufge-
worfene Fragen wie die nach einem »islamischen Voltaire« erweisen
sich deshalb als abwegig. Der Gehalt von Aufklirung kann nicht in der

39 Vgl. Hilpert, Die Menschenrechte, a.a.0., S. 147.

54

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. KULTURALISTISCHE VEREINNAHMUNGEN DER SAKULARITAT

Wahrung und Nachahmung eines vorweg definierten (woméglich so-
gar symbolisch personifizierten) »westlichen« Modells bestehen. Die
Verdinglichung der Aufklirung zu einem partikularen kulturellen Erb-
anspruch, der in postaufklirerischer Selbstgewissheit lediglich zu be-
wahren sei, steht in der Gefahr, schlieflich selbst zum Bestandteile ei-
ner Gegenaufklirung zu geraten — nimlich dann, wenn das Moment
der selbstkritischen Distanznahme im identititspolitischen Gestus kul-
tureller Selbstbehauptung verloren geht.

Gegen die identititspolitische Vereinnahmung des Sikularititsbe-
griffs zum exklusiven Kulturerbe des Westens sprechen deshalb nicht
nur historische, sondern vor allem auch systematische Gesichtspunkte.
Nimmt man die normativen Leitideen, um die es in diesem Zusam-
menhang geht — Menschenrechte und Religionsfreiheit — inhaltlich
ernst, so dringen sie gerade zur Uberschreitung auch desjenigen kultu-
rellen Horizontes, in dem sie historisch zunichst entstanden sind.*°
Der normative Universalismus steht zwar keineswegs fiir jene ge-
schichts- und kulturlose »Abstraktheit«, die ihm konservative Kritiker
von de Maistre {iber Hegel bis zu Carl Schmitt immer wieder vorge-
worfen haben. Tatsichlich aber verlangt er insofern Abstraktionsbereit-
schaft, als er die je spezifischen kulturellen Kontexte, in denen norma-
tive Ideen jeweils konkrete Wirksamkeit entfalten, als zuletzt immer
nur exemplarisch begreift und fir Verinderungen offen hilt. Die Ver-
wirklichung von Menschenrechten und Religionsfreiheit geschieht
deshalb nicht als Ubernahme eines bestimmten kulturellen Modells,
sondern vollzieht sich in der historisch unabgeschlossenen Auseinan-
dersetzung um die Aktualisierung gleichberechtigter Freiheit — eine
Auseinandersetzung, die im Medium von Politik und positivem Recht
stattfindet, zugleich aber auch die Bereitschaft zur Kritik an den positi-
vierten Rechtsnormen einschlieft. Kurz: Menschenrechte und Religi-
onsfreiheit gibt es zwar immer nur in einer bestimmten Kultur, mit der
sie aber dennoch nicht einfach gleichgesetzt werden diirfen. Andern-

40 Niher ausgearbeitet und mit weiteren Literaturhinweisen versehen fin-
den sich die folgenden Uberlegungen bei Bielefeldt, Philosophie der Men-
schenrechte, a.a.0., S. 115ff.

55

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIT ANTILIBERALE SAKULARITATSKONZEPTE

falls wiirde die kritisch-orientierende Funktion des normativen Univer-
salismus zugunsten der Selbstbehauptung eines einmal erreichten
»way of life« verloren gehen.

Bezogen auf die Religionsfreiheit bedeutet dies, dass ihre histori-
sche Konturierung durch die christlich geprigte europdische Geschich-
te keineswegs den zeitlos giiltigen Mafdstab ihrer Reichweite und
Grenzen abgibt. Gegen Isensees eurozentrische Bestimmung der Reli-
gionsfreiheit betont Jorg Miiller-Volbehr zu Recht: »Nicht allein der ge-
schichtlich gewordene und erfillte Wirkungskreis christlicher Kirchen
steckt den Schutzbereich fiir die Reichweite des verfassungsrechtlichen
Schutzes gegeniiber einer nichtchristlichen Religionsausiibung ab. Ei-
ne derart verengte Sichtweise liefe dem Charakter der Religions- und
Weltanschauungsfreiheit als eines Menschenrechts krafl zuwider.«*
Vielmehr muss eine menschenrechtlich gedachte Religionsfreiheit sich
zuallererst am Selbstverstindnis und Problemdruck der betroffenen
Menschen orientieren. Auch Muslimen muss es daher moglich sein,
ihre spezifischen Anliegen — von Kleidungsfragen, iiber die Beachtung
muslimischer Speisevorschriften bis hin zum Problem des Schichtens
— zu Wort zu bringen und dabei Gehor zu finden. Dies bedeutet kei-
neswegs, dass dem Staat jede Definitionskompetenz in Sachen der Re-
ligionsfreiheit entzogen wiirde, wie Isensee fiichtet.** Die unverzicht-
bare rechtliche Definitionskompetenz des Staates steht jedoch ihrer-
seits im Dienst des menschenrechtlichen Universalismus,® der im

41 Miiller-Volbehr, Das Grundrecht der Religionsfreiheit ..., a.a.0., S. 304.

42 Vgl. Iseensee, Diskussionsbeitrag, a.a.0., S. 186. Vgl. ders., Wer definiert
die Freiheitsrechte? Selbstverstindnis der Grundrechtstriger und Grundrechts-
auslegung des Staates (Heidelberg: C.F. Miiller, 1980), S. 35.

43 Auch die von Gerichts wegen vorzunehmende Priifung, ob eine be-
stimmte Praxis rechtlich als Religionsausiibung (z.B. im Unterschied zu
einer Wirtschaftstitigkeit) zu bewerten ist, kann deshalb nicht am Maf-
stab eines durch die christlichen Kirchen geprigten Religionsverstindnis-
ses durchgefithrt werden. Vielmehr bedarf es dazu »abstrakterer« Krite-
rien (z.B. religionssoziologischer Art), die im Ubrigen auch ihrerseits

immer wieder daraufhin kritisch zu befragen sind, ob sie den sich wan-

56

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. KULTURALISTISCHE VEREINNAHMUNGEN DER SAKULARITAT

Blick auf konkrete Unrechtserfahrungen je neu zur Geltung gebracht
werden muss und gegentiber dem Interesse an der Wahrung kollekti-
ver kultureller Identitit prinzipiell Vorrang beansprucht.

Auch die in der Achtung der Religionsfreiheit begriindete Sikulari-
tit des Rechtsstaats verlangt die kritische Uberwindung ihrer stets dro-
henden kulturalistischen Verdinglichung zu einem exklusiv »westli-
chen Modell«. Die Tatsache, dass der sikulare Rechtsstaat in Nordame-
rika und Westeuropa historisch erstmals wirksam geworden ist, soll
damit genauso wenig bestritten werden wie die faktische Prigekraft
bestimmter religis-kultureller Motive des Christentums fiir die politi-
sche Geschichte des Westens. Deshalb aber die Geltung des sikularen
Verfassungsmodells im Sinne Huntingtons oder Tibis auf die westliche
Zivilisation zu beschrinken, wire ein identititspolitischer Kurzschluss,
durch den die kritische Pointe der Sikularitit zerstort zu werden droht.
Denn durch die schlichte Identifizierung der rechtsstaatlichen Sikulari-
tit mit einer bestimmten religios-kulturellen Tradition wiirde zuletzt
gerade jenes Prinzip der respektvollen Nicht-Identifikation, das dem siku-
laren Rechtsstaat normativ zugrunde liegt, seine kritische Funktion
einbiifen. Das Ergebnis wire der Riickfall in eine neue Variante staat-
licher Toleranzpolitik, die iiber die Figur der zu schiitzenden »kulturel-
len Voraussetzungen« des sikularen Staates »kulturell fremden« Men-
schen die gleichberechtigte Partizipation streitig machen wiirde.** Die

delnden religiosen Selbstverstindnissen in der Gesellschaft gerecht wer-
den. Vgl. dazu Miiller-Volbehr, Das Grundrecht der Religionsfreiheit ...,
a.a.0,, S. 302.

44 Um die religiés-kulturellen Grundlagen der sikularen Rechtsordnung
zu wahren, plidiert Pannenberg dafiir, die Beziehung von Staat und Reli-
gion auf der Basis einer spezifisch christlichen Toleranzkultur neu zu de-
finieren. In bewusster Abgrenzung zu einer prinzipiellen Anerkennung
des modernen religiosen und weltanschaulichen Pluralismus insistiert er
darauf, dass die politische Toleranz des demokratischen Verfassungsstaa-
tes ihr kulturelles Zentrum im christlichen Glauben habe, der somit fiir
die politische Kultur des sikularen Rechtsstaates im Ganzen tragend blei-

ben miisse. Mit seinem Plidoyer fiir Toleranz verbindet Pannenberg da-

57

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIT ANTILIBERALE SAKULARITATSKONZEPTE

kulturalistische Vereinnahmung des sikularen Rechtsstaats liefe somit,
konsequent durchgefiihrt, letztlich auf die Authebung des Sakularitits-
begriffs als eines kritisch-normativen Prinzips hinaus.

58

her die Verteidigung der christlichen Grundlagen als der geistig-kultu-
rellen Basis politischer Toleranz, wenn er (Civil Religion?, a.a.O., S. 74)
betont: »Allerdings handelt es sich dabei um ein bestimmtes — nimlich
das christliche — Glaubensbekenntnis, das solche Toleranz erméglicht.
Das ist eine andere Grundlage als die 6ffentliche Gleichgiiltigkeit gegen-
iiber der Religion iiberhaupt und darum auch gegeniiber den Unterschie-

den des religiésen Bekenntnisses.«

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV MUSLIMISCHE STIMMEN ZUM SAKULAREN
RECHTSSTAAT

1. Spezifisch »muslimische« Positionen?

Nach der normativen Bestimmung der rechtsstaatlichen Sikularitit
und nach der Auseinandersetzung mit anti-liberalen Konzepten von
Sakularitit sollen nun muslimische Positionierungen zum sikularen
Staat und Recht diskutiert werden. Zundchst stellt sich aber die Frage,
was unter einer muslimischen Position zu verstehen ist. Sollen alle
Aussagen, die Muslime zu Politik, Staat und Gesellschaft machen, als
»muslimische« Stellungnahmen gewertet werden? Oder ist eine solche
Qualifizierung nur dann angebracht, wenn ein expliziter Riickbezug
auf islamische Quellen oder auf muslimisches Selbstverstindnis vor-
liegt? Beide Alternativen sind problematisch. Im ersten Fall besteht die
Gefahr essentialistischer Aufsenetikettierungen. Viele Muslime diirften
es jedoch befremdlich finden, wenn man ihre — wie immer im Einzel-
nen begriindeten — Aussagen zu Staat und Recht von vornherein als
authentisch muslimische Stellungnahmen verbuchen wiirde. Sowenig
die meisten Christen, wenn sie sich zu einschligigen Themen duflern,
damit schon per se eine spezifisch christliche Position zu formulieren
beanspruchen, sowenig kann man Muslimen generell unterstellen,
dass sie ihre Auerungen stets als genuin islamisch verstanden wissen
wollen; alles andere wire ein kulturessentialistisches Vorurteil. Kon-
zentriert man sich hingegen — dies wire die zweite Alternative — auf
solche Aussagen, die ausdriicklich Bezug auf religioses Selbstverstind-
nis und religiose Quellen nehmen, steht man in der Gefahr, die Dis-
kurse muslimischer Intellektueller zu privilegieren. Eine systemati-
sche, oft deduktiv gedachte Riickbindung an die Quellen des Islams
kennzeichnet vor allem den Ansatz intellektueller Islamisten, deren
Selbstverstindnis somit implizit den Maf3stab einer »authentisch isla-
mischen« Position abgeben wiirde. Alevitische Muslime, die in Fragen
von Politik und Recht erfahrungsgemifs eher selten auf die Quellen der
Religion rekurrieren, wiirden bei einem solchen Vorgehen hingegen
von vornherein aus dem Blickfeld geraten. Aber auch diejenigen sunni-

59

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV MUSLIMISCHE STIMMEN ZUM SAKULAREN RECHTSSTAAT

tischen Muslime (vielleicht die Mehrheit der in Deutschland lebenden
Muslimel), fiir deren Selbstverstindnis und Lebenspraxis die Quellen
der Religion faktisch nicht die einzige und allumfassende Orientierung
bieten, kénnten bei einer Konzentration auf ausdriicklich islamische
Argumentationsmuster nicht angemessen berticksichtigt werden.

Um Auflenetikettierungen zu vermeiden, habe ich mich — nolens
volens — dafiir entschieden, zunichst nur solche Positionierungen
muslimisch zu nennen, in denen eine ausdriickliche religiése Argu-
mentation erkennbar ist. Dass solche im engeren Sinne des Wortes
»muslimischen Stimmen« nicht reprisentativ fiir die Mehrheit der
Muslime (nicht fiir ihr Denken und erst recht nicht fiir ihr Handeln)
sein miissen, soll dabei noch einmal betont werden. Um nicht aus-
schlieflich auf die veréffentlichten Ausfithrungen muslimischer Intel-
lektueller abzustellen, fiige ich sodann einige Anmerkungen zur Be-
deutung sozialer Lernprozesse aus der alltiglichen Lebenswirklichkeit
von Muslimen in der Diaspora hinzu. Mehr noch als fiir die anderen
Kapitel der vorliegenden Schrift gilt fiir die nun vorgestellten Uberle-
gungen, dass sie essayistischen Charakter haben. Die im Folgenden
verwendeten Kategorien — Distanz, faktische Anerkennung, theologi-
sche Wiirdigung — haben nicht die Funktion, einzelne Positionen ein-
deutig zu verorten; vielmehr sollen sie nur dazu dienen, das Diskurs-
feld vorldufig zu strukturieren.

2. Distanzierung

Bekundungen von Distanz gegeniiber dem Begriff der Sikularitit von
Staat und Recht begegnen im islamischen Schrifttum und im Ge-
sprich mit Muslimen immer wieder. Dabei bleibt jedoch vielfach un-
klar, wogegen genau die Bedenken gerichtet sind. Zeigt sich in ihnen
eine prinzipielle Ablehnung des sikularen Rechtsstaats, wie er in der
Bundesrepublik Deutschland besteht? Oder ist der imaginire Adressat
der Vorbehalte die Tiirkei, deren ehedem kulturkimpferischer Laizis-
mus in den staatstragenden kemalistischen Eliten teils bis heute ge-
pflegt wird? Spricht aus polemischen Auferungen gegen den Sikulari-
tatsbegriff implizit die Priferenz fiir einen religios gebundenen, theo-

6o

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. DISTANZIERUNG

kratischen Staat wie die Islamische Republik Iran? Oder gilt die bekun-
dete Distanzierung eigentlich nur einem ideologischen Sikularismus,
so dass die Sache, fur die der sikulare Rechtsstaat steht, gar nicht wirk-
lich betroffen ist?

In vielen Fillen lassen sich solche Fragen schon deshalb nicht be-
friedigend beantworten, weil die grundlegende Differenz zwischen
rechtsstaatlicher Sikularitit einerseits und weltanschaulichem Sikula-
rismus andererseits nicht deutlich genug gesehen wird. Daraus resul-
tieren die Briiche und Schwankungen in manchen einschligigen Au-
Rerungen. Zusitzliche Verwirrung entsteht dadurch, dass auch die kul-
turalistische Verengung des Sikularititsbegriff, wie wir sie oben kri-
tisch erdrtert haben, von manchen Muslimen geférdert wird. Mit dem
Hinweis darauf, dass der sikulare Staat eine spezifisch westlich-christ-
liche Antwort auf ein spezifisch »christliches« Problem — nimlich den
politischen Klerikalismus von Papst und Bischéfen — darstelle, erwe-
cken sie den Eindruck, als sei eine Sikularisierung des Staates im sun-
nitisch-islamischen Kontext historisch niemals nétig gewesen und
auch heute nicht erforderlich, weil der sunnitische Islam Klerus und
Priesterherrschaft nie gekannt habe. Die Debatte um die Sikularitit
von Staat und Recht wird auf diese Weise allerdings nicht ernsthaft ge-
fithrt, sondern lediglich sophistisch unterlaufen.'

Die Vieldeutigkeit des Sakularititsbegriffs bringt es mit sich, dass
gelegentlich auch ausgesprochen liberale Muslime Unbehagen gegen-
iiber diesem Konzept erkennen lassen. So distanziert sich Mohamed
Talbi, seit Jahrzehnten einer der profiliertesten muslimischen Vor-
kiampfer der Religionsfreiheit, von sikularen Rechtsvorstellungen, in
denen »unterschwellig eine Vergotzung des Menschen« anklinge.”

1 Vgl zur Kritik an diesem Argument: Fuad Zakariya, »Sakularisierung —
eine historische Notwendigkeit«, in: Michael Liders (Hg.), Der Islam im
Aufbruch? Perspektiven der arabischen Welt (Miinchen/Ziirich: Piper, 1992),
S. 228-245, hier S. 236: »GewiR ist der Islam ohne Aquivalent zum Papst-
tum, aber es hat immer starke religiose Machtorgane gegeben, deren Auto-
ritit gelegentlich weiter reichte als die des Staates.«

2 Mohamed Talbi, »Religionsfreiheit — Recht des Menschen oder Beru-

61

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV MUSLIMISCHE STIMMEN ZUM SAKULAREN RECHTSSTAAT

Eine implizite Abwertung des Sikularititsbegriffs zeigt sich auch bei
der islamisch-feministischen Autorin Riffat Hassan, wenn sie die All-
gemeine Menschenrechtserklirung der Vereinten Nationen zu einem
quasi-religiosen Dokument ummiinzt. Obwohl »>secular« in terminol-
ogy«, sei die Menschenrechtserklirung »more >religious< in essence
than many >fatwas< given by Muslim and other religious authorities
and agencies«.? Die Tatsache, dass Hassan den Stellenwert der Men-
schenrechtserklirung dadurch erhéhen will, dass sie ihren »sikularen«
Charakter bestreitet, lisst darauf schliefen, dass sie keinen affirmati-
ven Begriff von Sikularitit kennt.

Wihrend im Gesprich mit liberalen Muslimen die Chance besteht,
durch begriffliche Klirungen schlieflich doch Anniherungen im Ver-
stindnis der rechtsstaatlichen Sikularitit zu erreichen, wire es naiv
anzunehmen, dass alle Vorbehalte von Muslimen lediglich durch die
Mehrdeutigkeit des Sakularititsbegriffs bedingt seien und sich auf dem
Wege kategorialer Klarstellungen ausriumen lieRen. Es gibt zweifellos
auch eine prinzipielle Gegnerschaft in der Sache. Dies wird deutlich in
den Stellungnahmen islamischer Fundamentalisten, die das »islami-
sche System« als tiberlegene Alternative gegen den sikularen Staat
ausspielen.* Wenn auch die Konturen des »islamischen Systems« im
Einzelnen oft vage bleiben, so gilt in jedem Fall, dass die Scharia die
Grundlage der staatlichen Ordnung bilden soll; ihr haben alle von
Menschen gemachten Normen und Institutionen zu weichen. Insofern
stellt der auf gottliches Recht gegriindete islamische Staat nach An-

fung des Menschen?«, in: Schwartlinder (Hg.), Freiheit der Religion, a.a.O.,
S. 242-260, hier S. 259.

3 Riffat Hassan, »On Human Rights and the Qur’anic Perspective«, in:
Arlene Swidler (Hg.), Human Rights in Religious Traditions (New York: The
Pilgrim Press, 1982), S. 51-65, hier S. 53.

4 Zur Politik des islamischen Fundamentalismus vgl. Andreas Meier, Der
politische Aufirag des Islam. Programme und Kritik zwischen Fundamentalis-
mus und Reformen. Originalstimmen aus der islamischen Welt (Wuppertal:

Hammer, 1994), S. 169ff.

62

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. DISTANZIERUNG

spruch und Zielsetzung der Islamisten in der Tat die Negation des si-
kularen Rechtsstaats dar.

Sayyid Qutb, der 1966 hingerichtete Martyrer der dgyptischen
Muslimbruderschaft, hilt eine auf der islamischen Scharia basierende
staatliche Ordnung jedem anderen System gegentiber fiir {iberlegen,
weil in ihr jedwede menschliche Willkiir ausgeschlossen sei, wihrend
in menschlicher Gesetzgebung letztlich unvermeidlich parteiische In-
teressen am Werke seien: »Die menschliche Gesetzgebung, so wie sie
vom herrschenden Individuum, der herrschenden Familie, Klasse, Na-
tion oder Rasse praktiziert wird, kann angesichts ihres menschlichen
Ursprungs unméglich véllig unbeeinfluflt von den Wiinschen und In-
teressen des Gesetzgebers bleiben. Wenn jedoch die von Gott offenbar-
te Religion das menschliche Leben beherrscht, dann wird dieser Fehler
ausgeschaltet und echte, vollige und umfassende Gerechtigkeit wird er-
reicht — eine Gerechtigkeit, wie sie von keinem von Menschen erdach-
ten System erzielt werden kann.<’ Qutbs politischer Kampf gilt der
»Jahiliyya«, d.h. jener heidnischen »Unwissenheit«, die im traditionel-
len Islam als Bezeichnung der vor-islamischen Zeit diente und die sich
nach Qutb in allen nicht-islamistischen Vorstellungen manifestiert.®
Auch der sikulare Staat, der nicht gottliches, sondern weltliches Recht
zur Grundlage hat, ist nach Qutb Ausdruck der gottlosen Jahiliyya, die
die Muslime mit aller Entschiedenheit bekimpfen sollen.

Islamistische Positionen lassen sich nicht immer auf den ersten
Blick erkennen. Denn auch die Vertreter des Islamismus berufen sich
heute in der Regel auf Menschenrechte und Demokratie, d.h. auf die
mittlerweile fast schon global anerkannten Legitimationsprinzipien der
politischen Moderne.” Gleichzeitig stellen sie diese allerdings in ei-

5 Sayyid Qutb, Dieser Glaube. Der Islam (Kuwait: Al Faisal Press, 1992), S. 35f.

6 Vgl Yvonne Y. Haddad, »Sayyid Qutb: Ideologue of the Islamic Revi-
val«, in: Joseph L. Esposito (Hg.), Voices of Resurgent Islam (Oxford: Oxford
University Press, 1983), S. 67-98.

7 Vgl. dazu grundlegend Gudrun Krimer, Gottes Staat als Republik. Refle-
xionen zeitgendssischer Muslime zu Islam, Menschenrechten und Demokratie

(Baden-Baden: Nomos, 1999).

63

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV MUSLIMISCHE STIMMEN ZUM SAKULAREN RECHTSSTAAT

nen exklusiv islamischen Deutungshorizont — was erhebliche konzep-
tionelle und inhaltliche Auswirkungen mit sich bringt. Ein Beispiel fiir
eine ideologische Okkupierung menschenrechtlicher Begriffe bietet die
»Allgemeine Islamische Menschenrechtserklirung«, die der Islamrat
fur Europa im Jahre 1981 vorgelegt hat. Alle dort aufgefithrten Rechte
werden direkt aus islamischen Quellen — Koran und Sunna — hergelei-
tet und auflerdem unter den Vorbehalt gestellt, dass sie mit der Scha-
ria iibereinstimmen miissen.® Die Menschenrechte stellen nach die-
ser Vorstellung somit nichts Anderes als Reflexrechte von Scharia-
Normen dar. Kritische Streitfragen wie die Gleichberechtigung von
Frauen und Minnern, die Rechte religioser Minderheiten, das Recht
zum Glaubenswechsel usw. werden in der Erklirung von 1981 und
dhnlichen Dokumenten nicht offen angesprochen, geschweige denn
geklirt. Abgesehen von erheblichen materialen Differenzen gegentiber
den Menschenrechtsnormen der Vereinten Nationen entsteht der Ein-
druck, dass die genannten islamischen Menschenrechtserklirungen
den Geltungsanspruch der internationalen Menschenrechtsstandards
durch eine alternative Konzeption mit exklusiv religiéser Begriindung
konterkarieren sollen.’

Auch den im islamistischen Schrifttum propagierten Vorstellun-
gen von Demokratie ist von vornherein eine polemische StoRrichtung
gegen den sikularen Staat und die sikularen Demokratiekonzeptionen
eigen. So pladiert Abul A’la Maududi, ein Vierteljahrhundert nach sei-
nem Tod lingst ein Klassiker des Islamismus, fiir eine islamische
»Theo-Demokratie«, in der die Gemeinschaft der Gliubigen im Sinne
eines kollektiven Kalifats die Weisungen der Scharia politisch zur Gel-
tung bringen soll."® Zwar soll auch die Theo-Demokratie, wie schon
der Begriff andeutet, eine demokratische Komponente haben und sich

8 Vgl. Martin Forstner, »Ubersetzung und Kommentar zur >Allgemei-
nen Islamischen Menschenrechtserklirung« des Islamrats fiir Europa von
1981«, in: CIBEDO-Dokumentation Nr. 15/16 (Juni/September 1982).

9 Zur Kritik vgl. auch Mayer, Islam and Human Rights, a.a.O.

10 Abul A’la Mawdudi, The Islamic Law and Constitution (Lahore: Islamic

Publications, 3. Aufl. 1967), S. 147f.

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. DISTANZIERUNG

dadurch von den mittelalterlichen Formen des autokratischen Kalifats
unterscheiden; sie bleibt jedoch eine Demokratie primir der Muslime.
Zumindest die politischen Schliisselfunktionen des Staates miissen
nach Maududi den Muslimen vorbehalten bleiben, weil nur sie die —
von Gott vorgegebenen und deshalb jeder diskursiven Infragestellung
entzogenen - religios-normativen Grundlagen der Verfassung verste-
hen und konsequent verwirklichen kénnen.” Gegeniiber der sikula-
ren Demokratie — fiir Maududi ein nur »westliches« Modell, das er mit
menschlicher Willkiir und Selbstiiberhebung gleichsetzt — stellt die ka-
lifatische Theo-Demokratie eine totale Alternative dar. So schreibt er:
»Was nattirlich die islamische Demokratie von der westlichen Demo-
kratie unterscheidet, ist, daf} die westliche auf dem Konzept der Herr-
schaft des Volkes begriindet ist, wihrend die islamische auf dem
Grundsatz des Kalifats des Volkes basiert. In der westlichen sikularen
Demokratie sind die Menschen die Herrscher; im Islam ruht die Herr-
schaftsgewalt bei Gott und die Menschen sind Seine Kalifen oder Statt-
halter. In der westlichen Demokratie erlassen die Menschen ihre eige-
nen Gesetze, in der islamischen miissen sie den von Gott durch Seinen
Propheten erlassenen Gesetzen folgen und gehorchen.«™

Die Schriften von Maududi und Sayyid Qutb sind in zahlreiche
Sprachen iibersetzt worden und werden weltweit vertrieben. Sie diirf-
ten auch unter den in Deutschland lebenden Muslimen weit verbreitet
sein, gibt es doch kaum einen Biichertisch islamischer Studentengrup-
pen, an denen sie nicht zum Verkauf ausliegen. Es ist zu vermuten,
dass derartiges islamistisches Gedankengut dazu beitrigt, eine ableh-
nende Haltung gegeniiber der Sikularitit von Staat und Recht zu for-
dern. Ob und wieweit die ideologische Distanzierung gegeniiber dem
sikularen Rechtsstaat auch zu verfassungsfeindlichen Aktivititen fihrt,
die ggf. staatliche Gegenmafinahmen erfordern, ist damit jedoch noch
nicht ausgemacht.

11 Vgl ebd, S. 295ft.
12 Abul A’la Maududi, Islamische Lebensweise (Beirut: The Holy Koran Pub-
lishing House, 1983), S. 62f.

65

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV MUSLIMISCHE STIMMEN ZUM SAKULAREN RECHTSSTAAT

3. Faktische Anerkennung

Der Islamismus, der in der Linie von Qutb und Maududi aus der Scha-
ria ein allumfassendes und rigides »System« macht, stellt — als eine
moderne Form religiés-politischer Heilsideologie” — gegeniiber tradi-
tionellen Ausprigungen der Scharia in mancher Hinsicht ein Novum
dar. Denn anders als im islamistischen Kontext ist die Scharia, wie sie
in den klassischen Rechtsschulen entwickelt und gepflegt wurde, durch
ein hohes Mafl an Pragmatismus und Flexibilitit charakterisiert."*
Von Anfang an mussten die islamischen Rechtsgelehrten mit der Tat-
sache zurechtkommen, dass — ungeachtet des prinzipiell festgehalte-
nen Vorrangs der Scharia — rechtliche Elemente und Institutionen
nicht-religioser Herkunft in den islamischen Gesellschaften eine nicht
selten entscheidende Rolle spielten.” Man versuchte die daraus resul-
tierende Spannung einerseits dadurch aufzulésen, dass man nicht-is-
lamische Rechtselemente gewissermafien »islamisierte«, zum Beispiel
unter Zuhilfenahme subsididrer Rechtsprinzipien wie des Gemein-
wohls (Maslaha). Andererseits wurden Gebote der Scharia dadurch par-
tiell suspendiert, dass man ihre vollstindige Geltung auf eine ideale
muslimische Gemeinschaft — die Gemeinde des Propheten in Medina
— beschrinkte und somit der Kontingenz des menschlichen Lebens
und der gesellschaftlichen Verhiltnisse Rechnung trug. Trotz des Wi-
derstands puristischer Rechtsgelehrte entwickelte sich so eine Tradi-

13 Zur partiellen Modernitit des islamischen Fundamentalismus im Un-
terschied zum traditionellen, volkstiimlichen Islam vgl. Al-Azmeh, Die
Islamisierung des Islam, a.a.O., S. 74f.; Tezcan, Religidse Strategien der
»machbaren« Gesellschaft, a.a.0., S. 125ff.

14 Vgl. dazu Rohe, Der Islam — Alltagskonflikte ..., a.a.0., S. 28ff.

15 Vgl Baber Johansen, »Staat, Recht und Religion im sunnitischen Islam.
Kénnen Muslime einen religionsneutralen Staat akzeptieren?«, in: Essener
Gespriche zum Thema Staat und Kirche, Heft 20 (1986), S. 12-60 (ein-

schlieflich der Diskussion des Referates).

66

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. FAKTISCHE ANERKENNUNG

tion des flexiblen und pragmatischen Umgangs mit den Weisungen
der Scharia.”® Im Ubrigen konnte man sich dabei auch auf den Koran
berufen, heifit es doch in Sura 2,185: »Gott will firr euch Erleichterung.
Er will fiir euch nicht Erschwernis [...].«

Fir die Situation der islamischen Diaspora haben die meisten
Rechtsschulen zusitzliche Spielriume konzediert.” Zwar hielten sie
daran fest, dass ein Leben auflerhalb einer islamischen Gesellschafts-
ordnung in religiéser Hinsicht eigentlich nicht wiinschenswert und
nur als Provisorium akzeptabel sei. Gleichwohl haben sie Wege gefun-
den, sich unter Berufung auf die Quellen der Scharia auch mit einer
solchen Situation zu arrangieren. Vor allem die Lehre der grofiten
sunnitischen Rechtsschule, der hanefitischen Schule, gibt entspre-
chenden Uberlegungen viel Raum. Demnach sollen Muslime in der
Diaspora die bestehende (d.h. nicht-islamische) Rechtsordnung respek-
tieren, sofern sie in ihr Rechtsschutz genieffen und ihren Glauben
praktizieren kénnen.

Weil schon die klassischen Scharia-Schulen teilweise selbst die
Moglichkeit eines pragmatischen Dispenses bestimmter Scharia-
Normen zugunsten der Akzeptanz der lokalen Rechtsordnung vorge-
sehen haben, wire es voreilig, hinter jeder Berufung auf die Scharia
gleich eine verfassungsfeindliche Antithese zum sikularen Rechtsstaat
zu vermuten. Oft ist das Gegenteil der Fall: In Debatten kann man er-
leben, dass Muslime sich in einem Atemzug sowohl zur Scharia als
auch zum Grundgesetz bekennen und die Loyalitit zum Grundgesetz

16 Vgl. Joseph Schacht, An Introduction to Islamic Law (Oxford: Clarendon
Press, 1904), S. 84: »As long as the sacred Law received formal recogni-
tion as a religious ideal, it did not insist on being fully applied in prac-
tice.«

17 Zum Folgenden vgl. Adel Theodor Khoury, Islamische Minderheiten in
der Diaspora (Mainz: Griinewald/Miinchen: Kaiser, 1985), S. 71ff.; Johan-
sen, Staat, Recht und Religion im sunnitischen Islam, a.a.O.; Khaled
Abou El Fadl, »Legal Debates on Muslim Minorities. Between Rejection and
Accomodation, in: Journal of Religious Ethics 22 (1994), S. 127-162, bes. S.
148ff.

67

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV MUSLIMISCHE STIMMEN ZUM SAKULAREN RECHTSSTAAT

geradezu als einen Akt des Gehorsams gegeniiber der Scharia begrei-
fen. Damit bleiben zwar wichtige konzeptionelle Fragen im Verhiltnis
von religiosem und weltlichem Recht ungeklirt; und man mag mit gu-
ten Griinden bezweifeln, dass das Prinzip der Sikularitit von Staat und
Recht auf diese Weise tiberhaupt in den Blick kommt. Dennoch sollte
man — bis zum Beweis des Gegenteils — davon ausgehen, dass die Be-
kundung faktischer Loyalitit gegeniiber der Verfassungsordnung ernst
gemeint ist.”® Dass trotz bleibender Differenzen im Verstindnis von
Staat und Recht eine zumindest pragmatische Anerkennung des posi-
tiven sidkularen Rechts moglich ist, liegt ndmlich durchaus in der Linie
bereits der traditionellen islamischen Rechtsschulen.™

Ein aktuelles Beispiel fiir die faktische Anerkennung des sikularen
Rechtsstaats bietet die »Islamische Charta«, die der Zentralrat der Mus-
lime in Deutschland®® — einer der islamischen Spitzenvereinigungen

18 Vgl. auch Rohe, Der Islam — Alltagskonflikte ..., a.a.0., S. 96f., der sich
gegen den vielfach pauschal geduflerten Verdacht ausspricht, die Musli-
me wiirden grundsitzlich eine »Verstellung« (Taqiya) praktizieren.

19 Vgl. Adel Theodor Khoury/Ludwig Hagemann, »Diirfen Muslime auf
Dauer in einem nicht-islamischen Land leben?«, in: Ludwig Hagemann/
Reiner Albert (Hg.), Dialog in der Sackgasse? Christen und Muslime zwi-
schen Anndherung und Abschottung (Wiirzburg: Echter, 1998), S. 93-105,
hier S. 104: »Trotz der Vielzahl noch zu klirender Fragen brauchen sich
die Muslime in Lindern der westlichen Welt nicht in eine ablehnende
und verschlossene Haltung zu begeben, die ihnen jede Chance fiir die
Entfaltung ihres Glaubens versperren wiirde. [...] Die Muslime miifiten
sich die Flexibilitit, die im Koran, in der Uberlieferung des Propheten
Muhammad und im islamischen Rechtssystem zu finden ist, selbst zu-
nutze machen.«

20 Zu den islamischen Verbinden in Deutschland vgl. den jiingsten Uber-
blick bei Thomas Lemmen, »Aktuelle Entwicklungen innerhalb der isla-
mischen Organisationen in Deutschland«, in: Andreas Renz/Stephan
Leimgruber (Hg.), Lernprozesse Christen Muslime. Gesellschafiliche Kontexte

— Theologische Grundlagen — Begegnungsfelder (Miinster: LIT, 2002), S. 73-88.

68

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. FAKTISCHE ANERKENNUNG

— im Februar 2002 vorgelegt hat.* Obwohl der Begriff Scharia (ein in
der offentlichen Debatte auflerordentlich negativ besetzter Begriff) in
der Charta nicht expressis verbis vorkommt, ist klar, dass die Scharia
die religionsrechtliche Basis der Argumentation darstellt. Deutlich wird
dies vor allem in Artikel 10 der Charta, der besagt: »Muslime diirfen
sich in jedem beliebigen Land aufhalten, solange sie ihren religitsen
Hauptpflichten nachkommen kénnen. Das islamische Recht verpflichtet
Muslime in der Diaspora, sich grundsdtzlich an die lokale Rechtsordnung zu
halten. In diesem Sinne gelten Visumserteilung, Aufenthaltsgenehmi-
gung und Einbiirgerung als Vertrige, die von der muslimischen Min-
derheit einzuhalten sind.« (Hervorhebung von mir, H.B.) In der aus-
driicklichen Bezugnahme auf die Situation der muslimischen Diaspora
steckt unverkennbar ein Moment der Distanzierung: Offenkundig geht
es in der Charta nicht um eine prinzipielle Wiirdigung der Sikularitit
von Staat und Recht, sondern um einen modus vivendi mit der positiv
geltenden »lokalen Rechtsordnung«, der in den Metaphern einer Ver-
tragsregelung gedacht wird. Die auf diese Weise ausgesprochene Ak-
zeptanz der sikularen Rechtsordnung erstreckt sich immerhin auch
auf solche Rechtsbereiche, die einen Kernbestand der sozialen Scha-
ria-Normen ausmachen, nimlich das Ehe-, Familien- und Erbrecht, das
in den meisten islamisch geprigten Staaten auch heute noch rechtlich
wirksam ist. In Artikel 13 findet sich die Klarstellung: »Das Gebot des
islamischen Rechts, die jeweilige lokale Rechtsordnung anzuerkennen,
schliefft die Anerkennung des deutschen Ehe-, Erb- und Prozessrechts
ein.« Die Charta folgt hier also offenbar der Vorstellung, dass im Na-
men des islamischen Rechts partieller Dispens von islamrechtlichen
Normen erteilt werden kann — wenn auch beschrinkt auf die Situation
der Diaspora.**

21 Zu beziehen ist die Islamische Charta beim Zentralrat der Muslime in
Deutschland (ZMD, Postfach 12 24, D-52232 Eschweiler); sie ist auch im
Internet verfiigbar.

22 Der Vorsitzende des Zentralrats der Muslime in Deutschland, Nadeem
Elyas, hat in 6ffentlichen Debatten die Akzeptanz der sikularen Verfas-

sungsordnung wiederholt auf die islamische Diaspora bezogen, d.h. auf

69

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV MUSLIMISCHE STIMMEN ZUM SAKULAREN RECHTSSTAAT

Die Islamische Charta enthilt einige irritierende Formulierungen.”
So ist das in Artikel 13 ausgesprochene Bekenntnis zu den Menschen-
rechten®* mit einem doppelten — materialen und formalen — Vorbe-
halt versehen. Zum einen bleibt es beschrinkt auf einen nicht niher
definierten »Kernbestand« der Menschenrechte. Zum anderen wird die
Menschenrechtserklirung mit dem Adjektiv »westlich« versehen. So-
fern dabei (wie man vermuten darf) die Allgemeine Menschenrechts-
erklirung der Vereinten Nationen von 1948 gemeint ist, legt deren
Qualifikation als »westliches« Dokument den Eindruck nahe, dass ihr
Geltungsanspruch als fiir Muslime nicht unmittelbar verbindlich ange-
sehen wird. Einen klaren Schritt iber die Grenzen des klassischen isla-
mischen Toleranzkonzepts hinaus enthilt hingegen Artikel 11; im Rah-
men eines Bekenntnis zur Religionsfreiheit bejaht er auch das Recht,
»die Religion zu wechseln, eine andere oder gar keine Religion zu haben«.

»Spitzfindig formuliert« ist, wie Johannes Kandel kritisch ver-
merkt,” der fiir unseren Zusammenhang entscheidende Artikel 12, in
dem das Verhiltnis von Staat und Religionsgemeinschaften mit fol-
genden Worten umschrieben wird: »Wir zielen nicht auf die Herstel-
lung eines klerikalen >Gottesstaates< ab. Vielmehr begriiflen wir das

eine Situation, in der Muslime in der Minderheit sind. Vgl. z.B. Nadeem
Elyas, »Integration ist keine Einbahnstrafe«, in: Kai Hafez/Udo Stein-
bach (Hg.), Juden und Muslime in Deutschland. Minderheitendialog als Zu-
kunfisaufgabe (Hamburg: Deutsches Orient-Institut, 1999), S. 16-20, hier
S. 19: »Nur in einer islamischen Mehrheitsgesellschaft kann ein islami-
scher Staat als Form gewihlt werden. Fiir islamische Minderheiten ist ein
sdkularer Staat aber eine akzeptierte Staatsform, solange die Religions-
freiheit gewihrleistet ist.«

23 Vgl. dazu den Kommentar von Johannes Kandel, Die Islamische Charta.
Fragen und Anmerkungen (verdffentlicht von der Friedrich-Ebert-Stiftung
in Berlin, 2002).

24 »Zwischen den im Koran verankerten, von Gott gewihrten Individual-
rechten und dem Kernbestand der westlichen Menschenrechtserklirung
besteht kein Widerspruch.«

25 Kandel, Die Islamische Charta, a.a.O., S. 5.

70

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. FAKTISCHE ANERKENNUNG

System der Bundesrepublik Deutschland, in dem Staat und Religion
harmonisch aufeinander bezogen sind.« Abgesehen davon, dass der
vage Verweis auf die »harmonische« Beziehung zwischen Staat und
Religion nicht viel besagt, bleibt die Distanzierung vom »klerikalen
Gottesstaat« insofern unklar, als es auch Formen einer nicht-klerikal
verfassten Theokratie geben kann. Dazu zihlt beispielsweise Maududis
Konzept einer »Theo-Demokratie«, das dieser von den europiischen
Klerikokratien ausdriicklich abgrenzt.*® Mit der Absage der Charta an
den »klerikalen Gottesstaat« bleibt demnach eine Option zugunsten
anderer (d.h. nicht-klerikaler) Varianten von theokratischer Ordnung
theoretisch immer noch denkbar.

Insgesamt wird man sagen miissen, dass die im Vorwort der Char-
ta versprochene Klarheit nicht in allen wichtigen Punkten erreicht wird.
Manche Formulierungen bleiben unscharf, und eine inhaltliche Aus-
einandersetzung mit den Prinzipien einer freiheitlichen sikularen
Demokratie findet nicht statt. Eindeutig ist allerdings das Bekenntnis
der Charta zur Akzeptanz der bestehenden sikularen Rechtsordnung,
deren positiv-rechtliche Geltung fiir Muslime insofern klar bejaht wird,
und zwar aus der Perspektive der islamischen Scharia.

Eine Kombination von pragmatischer Akzeptanz und theologisch
motivierter Distanzierung gegeniiber der sikularen Verfassungsord-
nung kennzeichnet auch die Position von Murad Hofmann. Dass Mus-
lime in einem nicht-islamischen Staat leben kénnen und Rechtsgehor-
sam praktizieren sollen, steht fiir ihn aufler Frage: »Die Muslime sind
weder Traumer noch Rebellen. Sie sind grundsitzlich bereit, die
Rechtsordnung der Staaten zu befolgen, in denen sie als Minderheiten
leben.«*”” Hofmann lisst allerdings keinen Zweifel daran, dass er am

26 Vgl. Mawdudi, The Islamic Law and Constitution, a.a.0., S. 147: »[...] Is-
lamic theocracy is something altogether different from the theocracy of
which Europe has had bitter experience wherein a priestly class, sharply
marked off from the rest of the population, exercises unchecked domina-
tion and enforces laws of its own making in the name of God [...].«

27 Murad Wilfried Hofmann, Der Islam im 3. Jahrtausend. Eine Religion im
Aufbruch (Kreuzlingen: Diedrichs, 2000), S. 256f.

71

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV MUSLIMISCHE STIMMEN ZUM SAKULAREN RECHTSSTAAT

Ideal eines auf der Scharia basierenden islamischen Staatswesens fest-
hilt: »Die Muslime halten sich geschichtlich dazu verpflichtet, ein
Staatswesen zu grilnden (moglichst nur ein einziges), das alle Gliubi-
gen umfasst und das Gleichheit, Gerechtigkeit, Wohlergehen, Freiheit
und Wiirde fuir alle strukturell gewidhrleistet: das Gegenteil eines Na-
tionalstaates in einer Welt von Nationalstaaten.«*® Was die Verfas-
sungsstrukturen eines solchen Staates angeht, zeigt Hofmann sich fle-
xibel, hilt aber u.a. auch eine islamische »Theo-Demokratie« im Sinne
Maududis fiir denkbar.*® Sein Bekenntnis zu islamisch konzipierten
Menschenrechten verbindet Hofmann mit dem Hinweis, dass diese
»nicht voll mit den Menschenrechtspakten der Vereinten Nationen
iibereinstimmen«.® Was dies konkret bedeutet, wird nicht niher ent-
faltet.

Trotz der bekundeten Bereitschaft, die positive Rechtsordnung ei-
nes sikularen Staates zu respektieren, wahrt Hofmann gegeniiber dem
darin verkorperten normativen Anspruch eine ausgesprochene Dis-
tanz. Hinter dem Konzept der Sikularitit vermutet er entweder eine
sikularistische Weltanschauung' wie er sie »etwa in Form eines
pseudoreligiosen Kemalismus oder eines militanten franzésischen Lai-
zismus«** vor Augen hat. Oder aber er sieht, alternativ dazu, Tiu-
schung und Selbsttiuschung am Werk, da die bestimmende Prigung
der westlichen Staaten durch die christlichen Kirchen in der Rede von
der Sikularitit des Staates lediglich verdeckt werde.®® In beiden Vari-
anten (und eine dritte Moglichkeit ist nicht im Blick) bleibt aber fiir

28 Ebd, S. 112f.

29 Vgl ebd, S. 116.

30 Ebd, S.104.

31 Vglebd, S. 141.

32 Ebd, S. 111

33 Vgl ebd., S. 110: »Eine Analyse des westlichen Sikularismus zeigt je-
doch, dass Staat und Gesellschaft, also Politik im weitesten Sinne, trotz
aller Dementis weiterhin christlich geprigt sind [...]. Jeffrey Lang hilt da-
her die Bezeichnung des Westens als >sikular< fiir eine glatte Fehlbe-

zeichnung.«

72

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. FAKTISCHE ANERKENNUNG

den Anspruch der rechtsstaatlichen Sikularitit systematisch kein
Raum. Wihrend Hofmann den ideologischen Sikularismus scharf ab-
lehnt und mit Atheismus und Werteverlust assoziiert* duflert er
Sympathie fiir die in Deutschland bestehende und auch staatskirchen-
rechtlich ausgestaltete Form der Kooperation von Staat und Religions-
gemeinschaften. Der Islam wolle, so bekundet er, »nichts anderes als
einen Staat dieses Zuschnitts, in dem Religion und Politik, Religion und
Wirtschaft, Religion und Gesellschaft harmonisch aufeinander bezo-
gen sind«.® Da der Anspruch der religivs-weltanschaulichen Neutrali-
tit des sikularen Staates in Hofmanns Konzeption indessen nicht zum
Tragen kommt, entsteht der Eindruck, dass es ihm letztlich um eine
(nicht niher entfaltete) islamische Variante jenes christlichen Weltan-
schauungsstaates geht, den er als verborgene Tiefenstruktur auch hin-
ter der derzeit bestehenden deutschen Verfassungsordnung meint er-
kennen zu kénnen.

Andere Akzente setzt Tariq Ramadan, der — gut dreiflig Jahre jiin-
ger als Murad Hofmann - zu den bekanntesten Vertretern der jungen
Generation intellektueller Muslime in Europa zihlt3® Deutlicher als
Hofmann betont er die positiven Chancen muslimischen Lebens in
Europa® und fordert die Muslime auf, diese Chancen stirker als bis-
her zu nutzen® Die in der islamischen Tradition vorgesehenen Be-

34 Vgl ebd., S. 184f.

35 Ebd., S. 111. (Diese Formulierung ist tibrigens nicht das einzige Beispiel
fiir wortliche Ubereinstimmungen zwischen Hofmanns Buch und der
Islamischen Charta des Zentralrats der Muslime in Deutschland.)

36 Vgl. Christian W. Troll, »Tariq Ramadan — Vom >Muslim in Europa<
zum >europiischen Muslim«, in: Iranzamin. Echo der iranischen Kultur,
XII. Jg. (Winter 1999 /Frithjahr 2000), S. 127-133.

37 Tariq Ramadan, Muslimsein in Europa. Untersuchung der islamischen
Quellen im europdischen Kontext (Koln: MSV Verlag, 2001), S. 151: »Die
weit tiberwiegende Mehrheit der Muslime in Europa lebt in einer Atmo-
sphire der Sicherheit und des Friedens, was die religiosen Fragen betrifft.«

38 Ebd., S. 152: »[...] so ist doch festzustellen, dass die Mdoglichkeiten, die

ihnen [d.h. den Muslimen, H.B.] heute in Europa fiir islamische Aktiviti-

73

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV MUSLIMISCHE STIMMEN ZUM SAKULAREN RECHTSSTAAT

zeichnungen nicht-islamischer Linder hilt Ramadan fiir anachronis-
tisch: Weil die Muslime im Westen ihre Religion oft besser praktizie-
ren kénnten »als in einigen sogenannten muslimischen Lindern«,*®
sei es abwegig, die Linder Europas dem »dar al-harb« (dem »Haus des
Krieges«) zuzuschlagen. Sie andererseits in den »dar al-islam« (das
»Haus des Islams«) einzubeziehen, hiefe hingegen, das Selbstver-
stindnis der groRen Mehrheit dieser Gesellschaften zu missachten.*°
Ramadan lehnt aber auch die vermittelnde Kategorie des »dar al-’ahd«
(»Haus des Vertrages«) ab, an der sich die Islamische Charta des Zen-
tralrats der Muslime offensichtlich orientiert;* denn die Ubertragung
eines im Volkerrecht {iblichen Begriffs auf die Beziehung zwischen
Staat und muslimischer Bevolkerung kénne zu schwer wiegenden
Missverstindnissen fithren.** Stattdessen optiert er fiir den Begriff
»dar asch-schahada« (»Haus des Bekenntnisses«). Die immer noch ge-
legentlich gestellte Frage, ob Muslime in einem nicht-islamischen Staat
leben diirften, sei mit dieser Klarstellung eindeutig affirmativ beant-
wortet.¥

Die Erlaubnis, im Westen dauerhaft zu leben, verbindet Ramadan
mit der Pflicht, die bestehende Rechtsordnung anzuerkennen. Darin
sieht er eine Forderung der Scharia. »Daraus ergibt sich also«, so sein
Fazit, »dass die Muslime eindeutig unter Beachtung der islamischen
Lehre der Scharia und des Figh im Westen leben kénnen und das

ten [...] offen stehen, im Verhiltnis zum tatsichlichen Engagement der
Muslime und Musliminnen erstaunlich zahlreich sind.«

39 Ebd, S. 158.

40 Vgl. ebd,, S. 158.

41 Vgl. den oben zitierten Artikel 10 der Islamischen Charta.

42 Vgl. Ramadan, Muslimsein in Europa, a.a.O., S. 160: »Der Gebrauch des
gleichen Wortes (‘ahd) in Bezug auf die Vertrige zwischen den Lindern
wie auch auf die Beziehungen der Muslime mit einem Staat (und seiner
Verfassung) konnte zu einer tiefen Begriffsverwirrung fiithren [...].«

43 Vgl. ebd., S. 203: »Wir sind auf die Frage der richtigen Bezeichnung
eingegangen und haben uns fiir den Namen dar asch-schahada entschie-

den, der die Erlaubnis, sich im Westen niederzulassen, einschliefdt.«

74

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. THEOLOGISCHE WURDIGUNG

Recht des Landes achten miissen. Mit anderen Worten: das islamische
Recht verlangt von der muslimischen Person, sich dem Rahmen des in
seinem Aufenthaltsland geltenden Rechts im Namen des stillschwei-
genden Abkommens, das bereits seiner bloRen Anwesenheit zugrunde
liegt, verpflichtet zu fithlen. Und mit wieder anderen Worten: die An-
wendung der Scharia fiir einen muslimischen Biirger oder Einwohner
Europas bedeutet die ausdriickliche Achtung des konstitutionellen und
rechtlichen Rahmens des Landes, dessen Biirger er ist oder in dem er
sich aufhilt.«* Auch bei Tarig Ramadan dient die Berufung auf die
Scharia also nicht dazu, den sikularen Rechtsstaat zu bekimpfen, son-
dern hat die Funktion, eine religiése Grundlage fiir seine Akzeptanz
bereitzustellen.

4. Theologische Wiirdigung

Die faktische Anerkennung des sikularen Rechtsstaats bietet eine Basis
fur die friedliche Koexistenz und Kooperation in der pluralistischen
Gesellschaft. Mehr als diese — wie immer begriindete — faktische Akzep-
tanz kann ein freiheitlicher Staat seinen Biirgern und Einwohnern
nicht zwingend abverlangen. Gleichwohl miissen auf Dauer Probleme
entstehen, wenn die Befolgung des positiven Rechts seitens der Biirger-
innen und Biirger nicht einhergeht mit einem Verstindnis auch des
rechtsethischen Gehalts, der den Institutionen und Normen des Rechts-
staats zugrunde liegt und an dem positives Recht und Politik zugleich
immer wieder kritisch zu messen sind.

Es gibt indessen durchaus Ansitze im islamischen Denken, die
Sikularitit von Recht und Staat nicht nur faktisch zu respektieren,
sondern auch inhaltlich zu wiirdigen. Schon im Jahre 1925 veroffent-
lichte Ali Abdarraziq ein Buch mit dem Titel »Der Islam und die
Grundlagen der Macht«,® in dem er mit islamischen Argumenten die

44 Ebd., S. 211
45 Ich beziehe mich im Folgenden auf die franzésische Ubersetzung: Ali

Abdarraziq, »L'Islam et les bases du pouvoir, in zwei Teilen erschienen

75

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV MUSLIMISCHE STIMMEN ZUM SAKULAREN RECHTSSTAAT

Sikularitit des Staates fordert. Konkreter Ausloser fiir seine Uberle-
gungen war die Abschaffung des Kalifats durch Mustafa Kemal Atatiirk
im Jahre 1924. Obwohl die Absetzung des letzten Kalifen ein machtpo-
litischer Akt und keine religiose Reformmafinahme war, sieht Abdar-
raziq in der Uberwindung des Kalifats eine Chance fiir den Islam.
Denn der Anspruch der Kalifen, ein géttlich begriindetes Herrschafts-
amt auszuiiben oder gar als »Schatten Gottes auf Erden« zu fungieren,
bedeute nichts Anderes als abergliubischen Bilderkult.*® Dieser aber
sei unvereinbar mit dem strengen Monotheismus, wie ihn der Koran
verkiinde.*” Auflerdem verweist Abdarraziq darauf, dass der Koran
keine detaillierten Anweisungen zur Staatsfithrung enthilt.*® Die ko-
ranische Offenbarung als ein staatspolitisch mafigebendes Gesetzbuch
zu lesen, sei daher nicht nur sinnlos, sondern stehe im Widerspruch zu
Geist und Buchstaben des Korans, ja laufe zuletzt auf die Leugnung
des koranischen Anspruchs auf die Endgiiltigkeit und Abgeschlossen-
heit der Offenbarung hinaus. Deshalb fordert Abdarraziq, zwischen der
prophetischen Mission Muhammads und seiner Rolle als politischer
Gemeindeleiter in Medina strikt zu unterscheiden. Nur in seiner Pro-
phetenrolle, nicht aber als politischer Fithrer, kénne Muhammad reli-
giose Autoritit beanspruchen. Alles andere sei Blasphemie, weil der
religiose Charakter von Offenbarung und Prophetie durch Verqui-
ckung mit einem staatspolitischen Modell implizit geleugnet werde.*

in: Révue des Ftudes Islamiques, Bd. VII (1933), S. 353-391 und Bd. VIII
(1934), S. 163-222. Vgl. zu Abdarraziq auch Rotraud Wielandt, Offenba-
rung und Geschichte im Denken moderner Muslime (Wiesbaden: Steiner,
1971), S. 95ff.

46 So Abdarraziq, L’Islam et les bases du pouvoir, a.a.O., Teil 1, S. 391.

47 Vgl. ebd., Teil 2, S. 220f.

48 Vgl. ebd., Teil 2, S. 198.

49 Vgl. ebd., Teil 2, S. 2006f.: »Ce serait blasphémer que de penser autre-
ment. Le Prophéte ne quitta cette terre qu’apres avoir accompli entiére-
ment la mission qu’Allah lui avait confiée et aprés avoir expliqué 2 sa na-
tion les preceptes de la religion entiére sans en rien laisser dans le vague

ou l'equivoque. Comment, dés lors, si son oeuvre avait comporté la

76

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. THEOLOGISCHE WURDIGUNG

In der Tradition Abdarrazigs stehen heute beispielsweise seine
dgyptischen Landsminner Muhammad Said al-Ashmawy, Nasr Hamid
Abu Zaid und Fuad Zakariya, die mit unterschiedlichen Akzenten die
Sakularitit von Recht und Staat aus islamischer Sicht vertreten. So
wendet sich al-Ashmawy gegen jedwede Sakralisierung staatlicher Poli-
tik, die sowohl fiir die Politik als auch fiir die Religion verheerende
Konsequenzen haben miisse.’® Denn, wie die Erfahrung lehre, miinde
die durch Sakralisierung gegen kritische Infragestellung immunisierte
politische Herrschaft nicht selten in Despotie. Gleichzeitig verkomme
die Religion auf diese Weise zum Instrument machtpolitischer Absich-
ten.

Abu Zaid weist in seiner Kritik des herrschenden religiésen Dis-
kurses die taktisch motivierte Vermischung zweier unterschiedlicher
Ebene hin: Die in der modernen Sikularitit angelegte institutionelle
Trennung von Staat und Religionsgemeinschaften werde von Konser-
vativen und Islamisten filschlich mit einer Abtrennung des Glaubens
vom Leben und von der Gesellschaft gleichgesetzt’" Dagegen stellt
Abu Zaid ein Verstindnis von Sakularitit, das »nicht gegen die Religi-
on, sondern gegen die Herrschaft der Religion iiber alle Bereiche«”
gerichtet ist und konkret die politische Macht der Theologen beschrin-
ken soll. Mit der Forderung nach Sikularisierung des staatlichen
Rechts will Abu Zaid die Religion nicht aus der Offentlichkeit verdrin-
gen, sondern den religiosen Diskurs aus dem Klammergriff politischer
Institutionen und Ideologien befreien und damit iiberhaupt erst als ei-
nen freien Diskurs etablieren.

création d’un Ftat, aurait-il pu laisser les Musulmans sans aucune
précision sur ce qui concernait cet Ftat [...]?«

so Vgl. Muhammad Said al-Ashmawy, L'islamisme contre lislam (Paris: La
Découverte, 1989), S. 11, 34, 85 u.6. Zu Ashmawy vgl. Krimer, Gottes
Staat als Republik, a.a.0. S. 65ft.

51 Vgl. Nasr Hamid Abu Zaid, Islam und Politik. Kritik des religiosen Diskur-
ses (Frankfurt a.M.: dipa-Verlag, 1996), S. 26f.

52 Abu Zaid, »Die Befreiung des Korans« (Interview-Gesprich mit Navid

Kermani), in: ders., Islam und Politik, a.a.O., S. 191-213, hier S. 207.

77

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV MUSLIMISCHE STIMMEN ZUM SAKULAREN RECHTSSTAAT

Ein dhnliches Verstindnis von Sikularitit vertritt auch Fuad Zaka-
riya. Er entlarvt die von Islamisten wie Maududi und Qutb beschwore-
ne Antithetik von gottlichem und menschlichem Recht als eine ideolo-
gische Scheinalternative. Denn auch diejenigen, die géttliches Recht
fur sich und ihre Position in Anspruch nehmen, bleiben fehlbare Men-
schen, die sich allerdings weigern, ihre Fehlbarkeit offen einzugeste-
hen und ihre politischen Vorschlige demokratischer Kritik zu unter-
werfen — daher der autoritire Grundzug des Islamismus. Dagegen ver-
steht Zakariya die moderne Sikularitit als ein politisches Ordnungs-
prinzip, das der Fehlbarkeit des Menschen gerecht wird und das Attri-
but der Unfehlbarkeit allein Gott iiberldsst: »Die Sakularisierung wei-
gert sich, aus dem Menschen einen Gott zu machen oder ein unfehlba-
res Wesen. Gleichzeitig erkennt sie die Grenzen menschlicher Ver-
nunft und weifl um die Unzulinglichkeit politischer und sozialer Sys-
teme.«”

Die derzeit wohl dramatischsten Auseinandersetzungen um die
Sakularitit von Staat und Recht finden unterdessen in der Islamischen
Republik Iran statt. Es gehort zu den paradoxen Erfahrungen der
jungsten Geschichte Irans, dass gerade der »Gottesstaat« dazu gefithrt
hat, die Autoritit der Religion und ihrer theologischen Vertreter in den
Augen vieler Menschen zu schwichen. Neben dem Freiheitsanspruch
der Menschen, die sich gegen Bevormundungen durch staatliche oder
selbsternannte religiése Wachterorganisationen immer offener zur
Wehr setzen, sind daher auch theologische Motive zu Faktoren einer
breiten Reformbewegungen geworden, die nach politischen, philoso-
phischen und theologischen Auswegen aus dem offenkundig geschei-
terten theokratischen Projekt suchen.’* Wie die iranische Revolution
der spiten 1970er Jahre eine Fanalwirkung weit tiber Iran und den
schiitischen Zweig des Islams hinaus hatte, so ist zu vermuten, dass
auch die Auseinandersetzung mit ihren Aporien intellektuelle Impul-
se geben wird, die weit tiber den Kreis der Schia hinaus reichen wer-
den.

53 Zakariya, Sakularisierung, a.a.O., hier S. 243.
54 Vgl. Kermani, Iran. Die Revolution der Kinder, a.a.O., S. 43ff.

78

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. THEOLOGISCHE WURDIGUNG

Wihrend die 6ffentliche Artikulation sikularer Staatskonzepte in
manchen islamisch geprigten Lindern als Anschlag auf die religios-
kulturellen Grundlagen des Zusammenlebens verstanden wird und
deshalb buchstiblich lebensgefihrlich sein kann,” reprisentiert der
kiirzlich verstorbene Bosnier Smail Balic eine liberale Ausprigung des
Islams, die in der muslimischen Bevolkerung seiner Heimat Tradition
hat. Balic sieht in der von den Islamisten beschworenen Einheit von
Religion und Staat (»din wa dawla«) eine durch die Quellen des Islams
nicht gedeckte ideologische Konstruktion, die fiir den Glauben der
Muslime schidlich sei, weil sie die religiése Praxis Kriterien program-
matischer Machbarkeit ausliefere: »Das Schlagwort, der Islam sei Reli-
gion und Staat in einem, bedroht den Fortbestand der Frommigkeit
und verdeckt die Eschatologie.«’® Dagegen formuliert er »Ansitze ei-
ner Theologie fiir die sikulare Umwelt«,” von denen er sich ver-
spricht, dass sie der muslimischen Glaubenspraxis in einer modernen
pluralistischen Gesellschaft forderlich seien.

Im Anschluss an Smail Balic plidiert auch der seit langem in
Deutschland lebende muslimische Soziologe Fuad Kandil fiir eine »Re-
ligiositit in der Sikularitit«.’® Dabei legt er Wert auf die Feststellung,

55 Abu Zaid wurde von einem dagyptischen Gericht als Abtriinniger be-
zeichnet — mit der Folge der rechtlichen Zwangsauflgsung seine Ehe. Das
Ehepaar lebt heute in den Niederlanden. Der dgyptische Autor Faraj Foda,
bekannt wegen seines Eintretens fiir eine Sikularisierung von Staat und
Recht, wurde im Jahre 1992 ermordet. Der schiitische Theologe Yousefi
Eshkevari, der im April 2000 auf der Berliner Iran-Konferenz der Hein-
rich-Boll-Stiftung fiir eine institutionelle Entflechtung von Staat und Reli-
gion plidierte, wurde bei seiner Riickkehr in Teheran verhaftet und — wie
auch andere Teilnehmerinnen und Teilnehmer der Konferenz — zu einer
mebhrjahrigen Freiheitsstrafe verurteilt.

56 Smail Balic, Islam fiir Europa. Neue Perspektiven einer alten Religion (K6ln
u.a.: Bohlau, 2001), S. 47.

57 Ebd., S. 48f.

58 Fuad Kandil, »Muslime in der sikularen Gesellschaft«, in: Renz/Leim-

gruber (Hg.), Lernprozess Christen Muslime, a.a.O., S. 29-43, hier S. 36.

79

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV MUSLIMISCHE STIMMEN ZUM SAKULAREN RECHTSSTAAT

dass die Anerkennung der staatlichen Sikularitit nicht mit einer Priva-
tisierung der Religion gleichgesetzt werden diirfe: »Diejenigen Musli-
me, die gegen die Sikularitit (>Ilmaniyya<) heftigst zu Felde ziehen,
verkennen, dass eine saubere Trennung von Staat und Religion kei-
neswegs bedeutet, dass Religion und ihre ideellen Leitorientierungen
und Wertvorstellungen fiir Politik und Gesellschaft keine Relevanz
haben oder haben kénnen. Sie kann weiterhin — so auch der Islam in
einer solchen Gesellschaft — die Aufgabe iibernehmen, fiir Politik und
Gesellschaft grundlegende Maximen zu stellen, die als Leitvorstellun-
gen fiir konkretes politisches und soziales Handeln dienen.«*

5. Lebenspraktische Eingewohnung

Die Darstellung einiger typischer muslimischer Positionen zum siku-
laren Staat und Recht hatte zum Ziel, den Facettenreichtum der inner-
islamischen Diskussion exemplarisch zu illustrieren. Es gibt eben nicht
nur eine genuin islamische Grundhaltung zu den anstehenden Fragen,
an der gemessen andere muslimische Positionierungen von vornherein
als »Abweichungen« konzeptionell marginalisiert werden kénnten.
Weder wire es angemessen, liberal-islamische Ansitze mit dem Stig-
ma minderer Authentizitit zu belegen; noch lassen sich umgekehrt die
fundamentalistischen Richtungen als blof$ duferliche »Instrumentali-
sierung« der islamischen Religion abtun. Vielmehr sind sdmtliche hier
aufgefiihrten Positionen — von der (ggf. kimpferischen) Ablehnung des
sikularen Rechtsstaats iiber verschiedene Formen eines pragmatischen
Arrangements bis hin zu islamisch begriindeten Sikularititsforderun-
gen — gleichermaflen als muslimische Denk- und Handlungsoptionen
ernst zu nehmen. Alles andere hiefle, entweder einem kulturessentia-
listischen Konzept des »wahren Islams« zu verfallen oder eine Ent-
scheidungskompetenz in der innerislamischen Kontroverse in An-
spruch zu nehmen, die die Muslime nur untereinander austragen
kénnen.

59 Ebd, S. 41.

8o

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. LEBENSPRAKTISCHE EINGEWOHNUNG

Die Frage, wie weit die jeweiligen Positionen in der muslimischen
Bevolkerung (global oder in einem bestimmten Land) quantitativ ver-
breitet sind, lisst sich derzeit kaum prizise beantworten. Auch im
Blick auf die in Deutschland lebenden muslimischen Minderheiten
gibt es diesbeziiglich keine umfassenden Studien. Die Bundesregie-
rung geht in ihrer Antwort auf eine Grofle Anfrage der Fraktion der
CDU/CSU davon aus, »dass die Mehrheit der in Deutschland lebenden
Muslime die grundgesetzliche Ordnung und damit die Trennung von
weltlichem Recht und religiés begriindeten Ordnungsvorstellungen ak-
zeptiert und ihren Glauben im Rahmen des demokratischen Staatswe-
sens ausiiben will«.°® Diese Einschitzung wird auch von den Islamex-
perten des Verfassungsschutzes geteilt. »Man sollte nicht vergessenc,
mahnt Herbert L. Miiller vom Verfassungsschutz in Baden-Wiirttem-
berg, »dass die Islamisten nur fiir sich sprechen und eine, wenn auch
lautstarke Minderheit bilden.«*" Einige zentrale Elemente der islamis-
tischen Ideologie — wie die Gleichsetzung der Sikularitit mit allgemei-
nem Werteverfall und gesellschaftlicher Unmoral — diirften indessen
iiber den engeren Kreis der Mitglieder islamistischer Organisationen
hinaus weitaus stirker verbreitet sein. Solche Ideologeme finden sich
nicht nur bei Anhingern des politischen Islam, der in Deutschland vor
allem von der »Islamischen Gemeinschaft Milli Goriis« (IGMG) vertre-
ten wird,®* sondern begegnen hiufig auch im Umfeld anderer mus-
limischer Verbinde oder beispielsweise auch bei locker vernetzten
muslimischen Studentengruppen.

Eine entschiedene Bejahung des sikularen Rechtsstaats, deren Em-
phase gelegentlich auch in identititspolitische Vereinnahmung tiber-

60 Antwort der Bundesregierung auf die Grofle Anfrage der Fraktion der
CDU/CSU (»Islam in Deutschland«) vom 08.11.2000, Deutscher Bundes-
tag, Drucksache 14/4530, S. 72f.

61 Herbert L. Miiller, »Islamistische Organisationen in Deutschland im
Blickfeld des Verfassungsschutzes«, in: Studienzentrum Weikersheim
(Hg.), Der fundamentalistische Islam. Wesen — Strategie — Abwehr (Weikers-
heim: Studienzentrum Weikersheim e.V., 1999), S. 111-131, hier S. 130.

62 Zu Milli Goriis vgl. Tezcan, Inszenierungen kollektiver Identitit, a.a.O.

81

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV MUSLIMISCHE STIMMEN ZUM SAKULAREN RECHTSSTAAT

gehen kann,® charakterisiert die innerislamische Minderheit der Ale-
viten.®* Die Zahl ihrer Angehérigen in Deutschland wird zwischen
400.000 und 600.000 Menschen geschiitzt.s Im Hintergrund ste-
hen historische Unterdriickungserfahrungen der Aleviten, die sich
nicht nur in der Tiirkei, sondern auch in Deutschland bis in die Ge-
genwart hinein auswirken.®® Sie diirften dazu beigetragen haben, das
Bewusstsein fiir die Bedeutung der Religionsfreiheit und des sikularen
Staates zu schirfen. Dass die Aleviten sich in ihren politischen Stel-
lungnahmen oft nicht unmittelbar auf religicse Argumente stiitzen,
darf kein Grund dafiir sein, ihre Positionen nicht als Bestandteil des
islamischen Spektrums 6ffentlich zur Kenntnis zu nehmen.

Auch gegeniiber sunnitischen Muslimen kann nicht von vornher-
ein unterstellt werden, dass sie ausdriickliche religiése Begriindungen
als Voraussetzung fiir die Akzeptanz des sikularen Rechtsstaats in je-
dem Fall fiir notwendig halten. Es scheint vielmehr so zu sein, dass die
meisten Sunniten, darunter auch viele eher konservativ eingestellte
sunnitische Muslime, im Sinne der schon die traditionellen Rechts-
schulen kennzeichnenden pragmatischen Flexibilitit lingst einen mo-
dus vivendi mit dem sikularen Staat und Recht gefunden haben — auch

63 So jedenfalls die Einschitzung von Krisztina Kehl-Bodrogi, vorgetragen
am 18. Oktober 2002 auf der Konferenz »Facetten islamischer Weltenx,
organisiert vom Cornelia-Goethe-Zentrum der Universitit Frankfurt a.M.
(Die Beitrage dieser Konferenz werden demnichst in einem Band, he-
rausgegeben von Ute Gerhard u.a. erscheinen.)

64 Vgl. Dursun Tan, »Aleviten in Deutschland. Zwischen Selbstethnisie-
rung und Emanzipation, in: Gerdien Jonker (Hg.), Kern und Rand. Reli-
giose Minderheiten aus der Tiirkei in Deutschland (Berlin: Verlag Das Arabi-
sche Buch, 1999), S. 65-88.

65 Vgl. Antwort der Bundesregierung auf die Grofe Anfrage der CDU/
CSU, a.a.0,, S. 8.

66 Vgl. die Einschitzung von Spuler-Stegemann, Muslime in Deutschland,
a.a.0., S. 41: »Auch in Deutschland miissen sich die Aleviten gegen die
Tiirken wehren, die sie zu Sunniten machen wollen (stinnilestirmek).

Ohne dass dies die Offentlichkeit bemerkt, spielen sich hier Dramen ab.«

82

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. LEBENSPRAKTISCHE EINGEWOHNUNG

wenn ihnen oftmals die theologische bzw. religionsrechtliche Begrift-
lichkeit fehlen mag, mit der sie ihr Verhiltnis zum Sikularititskonzept
prinzipiell bestimmen konnten. Zu berticksichtigen ist in diesem Zu-
sammenhang auch, dass die islamische Volksreligiositit zahlreiche
Méoglichkeiten religioser Referenzbildung kennt, keineswegs nur die
ausdriickliche reflexive Vergewisserung anhand religiéser Texte und
religionsrechtlicher Normen, die bei muslimischen Intellektuellen ty-
pischerweise im Vordergrund steht.” Viele Muslime diirften deshalb
auf die Frage nach einer »islamischen Rechtfertigung« des sikularen
Staates eher mit Verwunderung reagieren — nicht anders als dies bei
den meisten Christen der Fall wire, wenn man sie mit analogen Fra-
gen konfrontierte.

Es spricht viel fiir Baber Johansens Annahme, »daf} Religionen, die
in einer sikularisierten Staats- und Gesellschaftsform leben, dadurch
angeregt werden, diejenigen Elemente ihrer religiésen Tradition zu ak-
tivieren, die sie im Rahmen einer sikularisierten Ordnung lebens- und
arbeitsfihig halten.«®® Damit soll keineswegs ein Automatismus der
Anpassung an die moderne Gesellschaft unterstellt werden, wie dies in
manchen Konzepten der Modernisierungstheorie gedacht war. Genau-
so wenig soll behauptet werden, dass theologische Reflexionen oder re-
ligionsrechtliche Entwicklungen gegeniiber der gesellschaftlichen Le-
benswirklichkeit ein bloRes »Uberbau«-Phinomen darstellen. Es wire
allerdings ein deduktivistisches Missverstindnis, wollte man generell
davon ausgehen, dass das Verhiltnis von religiosem Selbstverstindnis
(einschliefslich seiner theologischen Reflexionsform) und sozialer Le-
benspraxis primir von den Quellen der Religion her bestimmt wiirde.
Eine entscheidende Rolle spielen sicherlich auch alltigliche Erfahrun-

67 Dass die Volksreligiositit in Studien zum gegenwirtigen Islam viel zu
wenig Beriicksichtigung findet und vielfach konzeptionell in den »Vorhof
der eigentlichen Religiositit« abgeschoben wird, bemingelt Levent Tez-
can, Das Islamische in den Studien zu Muslimen in Deutschland. Ein Litera-
turbericht (noch unversftentlichtes Manuskript).

68 Johansen, Staat, Recht und Religion im sunnitischen Islam, a.a.O., hier

S. 13.

83

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV MUSLIMISCHE STIMMEN ZUM SAKULAREN RECHTSSTAAT

gen von Akzeptanz bzw. Diskriminierung, institutionelle Aufgabenstel-
lungen und gesellschaftliche EingewShnungs- und Lernprozesse. Dazu
zihlen Bemiithungen um die politische und neuerdings auch die ge-
richtliche Durchsetzung voller Religionsfreiheit, bei denen Muslime
die Verfassungsprinzipien und Normen des sidkularen Rechtsstaats mit
wechselndem Erfolg argumentativ fiir sich in Anspruch nehmen.
Wichtig sind nicht zuletzt auch die Lernerfahrungen im Zusammen-
hang der Selbstorganisation islamischen Lebens im Medium des deut-
schen Vereinsrechts. Wihrend in den islamischen Mehrheitsgesell-
schaften (einschliellich der laizistischen Tiirkei!) der Staat das religiose
Leben weitgehend organisiert und kontrolliert, sind Muslime in der
Diaspora dazu gezwungen, sich selbst zu organisieren. Historisch ist
dies ein Novum.®® Wolf Ahmed Aries geht davon aus, dass das deut-
sche Vereinsrecht »durch seine impliziten demokratischen Anforde-
rungen« bereits wahrnehmbare Verinderungen im Vereinsleben der
Muslime bewirkt hat”® Auch ohne vorschnellen Analogiebildungen
Vorschub leisten zu wollen, darf man in diesem Zusammenhang
gleichwohl daran erinnern, dass die Entstehung des Verbandskatholi-
zismus seit dem 19. Jahrhundert erhebliche Auswirkungen auf Leben,
Erscheinungsbild und internes Machtgefiige der katholischen Kirche
hatte. Von daher ist es gewiss nicht abwegig zu vermuten, dass der sich
aktuell in der Diaspora herausbildende »Verbandsislam« entsprechen-
de Verdnderungen im Selbstverstindnis und in der gesellschaftlichen
Praxis islamischer Gruppierungen mit sich bringt, die sich im Laufe
der Zeit noch deutlicher bemerkbar machen werden. ”*

69 Vgl. dazu Lemmen, Muslime in Deutschland, a.a.O., S. 230.

70 Wolf D. Ahmed Aries, »Konfliktlinien westlicher und islamischer Kul-
turvorstellungens, in: Wilhelm Heitmeyer/Rainer Dollase (Hg.), Die be-
dringte Toleranz. Ethnisch-kulturelle Konflikte, religiése Differenzen und die
Gefahren politisierter Gewalt (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1996), S. 349-
359, hier S. 354.

71 So bereits die Prognose von Claus Leggewie, Alhambra — Der Islam im

Westen (Reinbek: Rowohlt, 1993), S. 48 u.6.

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V STREITFRAGEN ZUR INTEGRATION MUSLIMISCHER
MINDERHEITEN

I. Grenzen der Religionsfreiheit

Die Konflikte, die in einer religios pluralistischen Gesellschaft unver-
meidlich auftreten, werfen immer wieder die Frage nach der Reichwei-
te, aber auch nach den Grenzen der Religionsfreiheit auf: Hat der Staat
die Moglichkeit, bestimmte 6ffentliche Manifestationen der Religions-
austibung, die — wie das Glockenlduten oder der Muezzinruf — von der
Nachbarschaft gelegentlich als belastend empfunden werden, nach Ge-
sichtspunkten der Sozialvertriglichkeit zu beschrinken oder zu verbie-
ten? Wie weit ist das betdubungslose Schlachten, das von vielen Men-
schen als VerstoR gegen den Tierschutz abgelehnt wird, von der Religi-
onsfreiheit gedeckt? Kann sich eine muslimische Lehrerin auf das
RechtaufReligionsfreiheit berufen, wenn sieim Unterrichtein Kopftuch
tragen will? Ist es legitim, die Grenzen der Religionsfreiheit mit Hin-
weis auf die religiés-kulturelle Pragung der Mehrheitsgesellschaft un-
terschiedlich zu ziehen und christlichen Symbolen in der Offentlich-
keit von Staats wegen mehr Raum zu geben als den Symbolen des Is-
lams? Da hier nicht der Ort ist, diese und dhnliche Konfliktkonstella-
tionen und die dazu bisher ergangenen Gerichtsentscheidungen im
Einzelnen zu diskutieren,” miissen an dieser Stelle einige prinzipielle
Uberlegungen geniigen.

Generell gilt, dass alle Rechte — also auch die Religionsfreiheit —
Grenzen haben. Denn ein unbeschrinktes Recht wiirde die Rechts-
struktur als solche auflgsen und damit zugleich sich selbst aufheben.
Ein »Recht auf alles« wire faktisch ein Recht auf nichts und fiir Nie-
manden. Es stellt sich daher die Frage, nach welchen Kriterien die Gren-
zen der Religionsfreiheit bestimmt werden sollen. Bei der Suche nach
geeigneten Kriterien ist der besondere Rang der Religionsfreiheit zu
beriicksichtigen: Was den Geltungsumfang betrifft, stellt sie ein allge-

1 Vgl. dazu den Uberblick bei Rohe, Der Islam — Alltagskonflikte ..., a.a.O.

85

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V STREITFRAGEN ZUR INTEGRATION MUSLIMISCHER MINDERHEITEN

meines Menschenrecht dar; auRerdem kommt ihr der Status eines ver-
fassungsmifig verbiirgten Grundrechts zu.”

Als Konsequenz des menschenrechtlichen Ansatzes kann es bei
der Gewihrleistung der Religionsfreiheit (anders als zum Beispiel beim
Recht auf freie Berufsausiibung) keine Abstufung nach Staatsangeho-
rigkeit geben.’ Die Tatsache, dass es sich bei den meisten in Deutsch-
land lebenden Muslimen nach wie vor rechtlich um Auslinder handelt,*
rechtfertigt deshalb keine besonderen Beschrinkungen der Religions-
ausiibungsfreiheit fiir Muslime. Unvereinbar mit dem Universalismus
der Menschenrechte wire auch eine gelegentlich geforderte »Reziprozi-
tatspolitik«, wonach die volle Gewihrleistung der Religionsfreiheit fiir
hier lebende muslimische Auslinder an die Bedingung gekniipft wer-
den sollte, dass bestehende Diskriminierungen von christlichen und
anderen religiésen Minderheiten in den islamischen Staaten ausge-
riumt werden.’ Auch bei Entscheidungen iiber den Bau reprisentati-

2 Beide Aspekte sind nicht identisch: Es gibt international anerkannte
Menschenrechte, die nicht im Grundrechtskatalog des Grundgesetzes auf-
gefithrt sind; dazu zihlen z.B. soziale Menschenrechte, zu denen sich die
Bundesrepublik Deutschland durch Ratifikation des Internationalen Pakts
iiber wirtschaftliche, soziale und kulturelle Rechte von 1966 bekannt hat.
Umgekehrt enthilt der Grundrechtskatalog auch Garantien, die an den
Staatsbiirgerstatus gebunden sind und insofern nicht unmittelbar als Men-
schenrechte formuliert sind; dies gilt etwa fiir die meisten politischen Mit-
bestimmungsrechte.

3 Das rdumen selbst diejenigen ein, die aus politischen Griinden eine
Bindung der Religionsfreiheit an die Staatsangehdrigkeit fiir wiinschens-
wert halten. Vgl. etwa Hillgruber, Der deutsche Kulturstaat ..., a.a.0., S. 541.

4 Nach Angaben der Bundesregierung lebten im Jahre 2000 ca. 2,8 bis
3,2 Millionen Menschen muslimischen Glaubens in Deutschland. Davon
besallen ca. 370.000 bis 450.000 die deutsche Staatsangehdorigkeit. Vgl.
Antwort der Bundesregierung auf die Grofe Anfrage der Fraktion der
CDU/CSU, 2.2.0., S. 5.

5 Einen solchen Gedanken formuliert — allerdings gleichsam im Irrealis

der Vergangenheit — Hillgruber, Der deutsche Kulturstaat ..., a.a.0., S. 541:

86

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. GRENZEN DER RELIGIONSFREIHEIT

ver Moscheen in Deutschland ist die Frage, ob und unter welchen Be-
dingungen Christen in der Tiirkei oder in Iran Kirchen errichten kon-
nen, ohne rechtliche Relevanz (womit nicht bestritten sein soll, dass
Diskriminierungen religiéser Minderheiten in islamisch geprigten
Lindern ein wichtiges politisches Thema bilden). Verbindlicher Maf-
stab staatlichen Handelns in Deutschland bleibt in jedem Fall die Reli-
gionsfreiheit, die laut Grundgesetz allen hier lebenden Menschen zu
gewihrleisten ist — ganz gleich, ob es sich um Deutsche oder Auslinder
handelt, und unabhingig von den politisch-rechtlichen Verhiltnissen
ihrer Herkunftslinder.

Aus der universalistischen Begriindungsstruktur folgt auferdem,
dass die Religionsfreiheit nicht nur fiir die Angehdrigen der in
Deutschland traditionell heimischen Religionsgemeinschaften gilt. Sie
erstreckt sich auch auf Angehérige solcher Religionsgemeinschaften,
die hierzulande als »neu« bzw. eher »fremd« angesehen werden. Die
Tatsache, dass Muslime erst in den letzten Jahrzehnten im Rahmen
von Migrationsbewegungen in gréflerer Zahl nach Deutschland ge-
kommen sind® und in der altansissigen Bevolkerung nicht selten

»Riickblickend betrachtet erscheint diese Grofiziigigkeit [nimlich die Aus-
dehnung der Religionsfreiheit auf Auslinder, H.B.] problematisch, weil sie
der Bundesrepublik Deutschland die Méglichkeit genommen hat, bei der
Erstreckung der Gewihrleistung umfassender Religionsfreiheit auf Ange-
horige fremder Staaten auf dem vélkerrechtlichen Prinzip der Gegenseitig-
keit zu bestehen. Ein solcher Vorbehalt wire angesichts der Unduldsam-
keit, die umgekehrt islamische Linder gegeniiber Christen gleich welcher
Nationalitit an den Tag zu legen pflegen, durchaus angezeigt gewesen.«
Zur Unzulissigkeit der Anwendung des volkerrechtlichen Gegenseitig-
keitsprinzips auf Fragen der Religionsfreiheit vgl. dagegen Eibe H. Riedel,
»Religionsfreiheit und volkerrechtliche Reziprozitit«, in: Schwartlinder
(Hg.), Freiheit der Religion, a.a.O., S. 436-438.

6 Zur teils linger zuriickreichenden Geschichte muslimischer Prisenz
vgl. Muhammad Salim Abdullah, Geschichte des Islams in Deutschland
(Graz/Wien: Styria, 1981). Kritisch dazu: Lemmen, Muslime in Deutschland,
a.a.0., S. iyt

87

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V STREITFRAGEN ZUR INTEGRATION MUSLIMISCHER MINDERHEITEN

immer noch auf Befremden stoflen, bietet insofern keinen legitimen
Grund fir eine Einschrinkung ihrer Religionsfreiheit. SchlieRlich gilt
die Religionsfreiheit auch nicht nur fiir die Gliubigen der »groflen«
Religionsgemeinschaften — Judentum, Christentum, Islam, Buddhis-
mus usw. —, sondern genauso fiir solche Menschen, die kleineren, viel-
leicht wenig bekannten Gemeinschaften angehoren. Dazu zihlen nicht
zuletzt innerislamische Minderheiten wie die Aleviten oder die Ahma-
dis, aber auch nicht-islamische Gruppierungen wie die Yeziden oder
die postislamische Baha’i-Religion.” Da der fiir kleinere Religionsge-
meinschaften oft verwendete Begriff der »Sekte« im Deutschen einen
ausgesprochen negativen Klang hat, besteht die Gefahr, dass die Rechte
der Angehoérigen solcher Gruppierungen nicht angemessen beachtet
werden. Dabei sind gerade sie auf den Schutz der Religionsfreiheit be-
sonders angewiesen.

Aus der menschenrechtlichen Grundlegung der Religionsfreiheit
folgt somit insgesamt, dass Grenzziehungen nur »abstrakter« Art sein
konnen. Speziell an Muslime adressierte staatliche Beschrinkungen
der Religionsaustibung — sei es, dass sie am Auslinderstatus oder an
»kultureller Fremdheit« ansetzen, sei es, dass sie auf Menschenrechts-
verletzungen in islamisch geprigten Lindern verweisen —, wiren hin-
gegen nicht legitim.

Die Religionsfreiheit ist nicht nur Menschenrecht, sondern zu-
gleich ein verfassungsmifig verbiirgtes Grundrecht. Der hohe rechts-
normative Status der Grundrechte im Grundgesetz wirkt sich dahinge-
hend aus, dass sie »Gesetzgebung, vollziehende Gewalt und Rechtspre-
chung als unmittelbar geltendes Recht« binden (Art. 1 Abs. 3 GG). Um
zu verhindern, dass der Gesetzgeber ein Grundrecht durch Ausfiih-
rungsbestimmungen in der Praxis ganz oder teilweise wieder zuriick-
nimmt, kennt das Grundgesetz eine Wesensgehaltsgarantie, die besagt:
»In keinem Fall darf ein Grundrecht in seinem Wesensgehalt angetas-

7 Studien iber die teils wenig bekannten kleineren religiosen Minderhei-
ten, die im Rahmen der Zuwanderung aus der Tiirkei erst in jiingerer Zeit
in Deutschland heimisch geworden sind, enthilt der Sammelband von
Jonker (Hg.), Kern und Rand, a.a.O.

88

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. GRENZEN DER RELIGIONSFREIHEIT

tet werden« (Art. 19 Abs. 2 GG). Dariiber hinaus ist der Menschenwiir-
de-Gehalt der Grundrechte nach Artikel 79 Absatz 3 GG sogar dem
Zugrift des verfassungsindernden Gesetzgebers entzogen. Durch diese
Bestimmungen soll gewihrleistet werden, dass die Grundrechte, wie
einst Carlo Schmid gefordert hat, »das Grundgesetz regieren« und
»nicht bloR Anhingsel des Grundgesetzes« sind.® Grenzziehungen
der Religionsfreiheit sind demnach nicht in das freie Ermessen des
Gesetzgebers gestellt — zumal Artikel 4 GG im Unterschied zu man-
chen anderen Grundrechtsverbiirgungen keinen Gesetzesvorbehalt
formuliert. Als Grundrecht hat die Religionsfreiheit einen héheren
rechtlichen Rang als einfach-gesetzliche Normen, die fiir sich, wie das
Bundesverfassungsgericht betont, folglich noch keinen ausreichenden
Beschrinkungsgrund darstellen.”

Gleichwohl hat auch ein Menschenrecht bzw. Grundrecht seine
Grenzen, und zwar schon deshalb, weil es stets mit anderen Rechten in
Zusammenhang steht und gelegentlich auch in Konflikt geraten kann.™
Dies gilt auch fiir die Religionsfreiheit, die ihre »verfassungsimmanen-
ten« Schranken an anderen Grundrechten bzw. an solchen Verfas-
sungswerten findet, die ihr im Rang vergleichbar sind. Fiir den Falle

8 Zitiert nach Klaus Stern, Das Staatsrecht der Bundesrepublik Deutsch-
land, Bd. I11/1 (Miinchen: C.H. Beck, 1988), S. 158.

9 Vgl. BVerfGE, Bd. 32, S. 98-111, hier S. 108: »Da die Glaubensfreiheit
keinen Vorbehalt fir den einfachen Gesetzgeber enthilt, darf sie weder
durch die allgemeine Rechtsordnung noch durch eine unbestimmte Klau-
sel relativiert werden [...].«

10 Dies gilt auch fiir Grundrechtsgewihrleistungen ohne Gesetzesvorbe-
halt, bei denen gleichwohl sog. verfassungsimmanente Schranken unter-
stellt werden, weil eine absolut schrankenlose Vorstellung eines Grund-
rechts in sich widerspriichlich wire, insofern ein solches Grundrecht zur
Aushebelung anderer Grundrechte (etwa im hypothetischen Falle einer
Durchfiihrung von Menschenopfern im Namen der Religionsfreiheit)
fithren konnte. Zu Moglichkeiten und Grenzen der Grundrechtsbe-
schrinkungen im deutschen Grundgesetz vgl. Robert Alexy, Theorie der

Grundrechte (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2. Aufl. 1994), S. 249ff.

89

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V STREITFRAGEN ZUR INTEGRATION MUSLIMISCHER MINDERHEITEN

kollidierender Grundrechte bzw. mit Verfassungsrang ausgestatteter
Rechtsgiiter gilt es, nach dem Prinzip der »praktischen Konkordanz«"
einen Ausgleich zu finden, der beiden kollidierenden Rechtsnormen
moglichst weitgehend gerecht wird — eine Forderung, die natiirlich
Raum fiir sehr unterschiedliche Einschitzungen gibt.

Unbestritten ist beispielsweise, dass das Glockenlduten bzw. der
Ruf des Muezzin zumindest in solchen Grenzen gehalten werden
muss, dass das Recht auf korperliche Unversehrtheit der Anwohner —
und dazu zihlt auch der ungestorte Nachtschlaf — gewahrt bleibt.
Lirmschutzbestimmungen, die diesem Anliegen dienen, kénnen in
diesem Fall (gleichsam als Konkretisierungen eines konkurrierenden
grundrechtlichen Anspruchs) der Religionsausiibungsfreiheit Grenzen
setzen. Da auch die allgemeine Schulpflicht Verfassungsrang hat, kann
sie mit Hinweis auf die Religionsfreiheit nicht insgesamt in Frage ge-
stellt werden; moglich sind nach der Rechtssprechung des Bundesver-
waltungsgerichts lediglich partielle Befreiungen, etwa vom koedukati-
ven Sport- oder Schwimmunterricht, sofern nur auf diese Weise ein
sonst drohender Gewissenskonflikt vermieden werden kann.” Die
seit einigen Jahren von den Verwaltungsgerichten behandelte Frage, ob
eine muslimische Lehrerin im Schulunterricht ein Kopftuch tragen
darf,® ist deshalb so kompliziert und umstritten, weil in ihr zwei
Aspekte innerhalb der Religionsfreiheit — positive und negative Religi-
onsfreiheit — in Konflikt geraten kénnen. Eine Analogie zum »Kruzi-
fixurteil« des Bundesverfassungsgericht von 1995 besteht aber, anders
als in der offentlichen Debatte vielfach unterstellt, insofern nicht, als
die Lehrerin im Unterschied zum bayerischen Staat auch ihrerseits

11 Vgl dazu Konrad Hesse, Grundziige des Verfassungsrechts der Bundesrepu-
blik Deutschland (Heidelberg: C.F. Miiller, 20. Aufl. 1995), Rdnr. 317{f.

12 Vgl. BVerwGE, Bd. 94, S. 82-94, hier S. 89.

13 Ein diesbeziigliches Ansinnen, vorgetragen von Fereschta Ludin, ist am
4. Juli 2002 vom Bundesverwaltungsgericht in dritter Instanz zuriickge-

wiesen worden (BVerwG 2 C 21.01).

90

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. GRENZEN DER RELIGIONSFREIHEIT

Grundrechtstrigerin ist."* Meines Erachtens wire eine Beschrinkung
ihrer Freiheit, sich der eigenen religissen Uberzeugung gemif im
Dienst zu bekleiden, nur dann gerechtfertigt, wenn fiir eine Beein-
trichtigung der negativen Religionsfreiheit der Schiiler starke Anhalts-
punkte im tatsichlichen Verhalten der Lehrerin gegeben sind. Eindeutig
itberschritten ist die Grenze der Religionsfreiheit hingegen dort, wo ei-
ne Religionsgemeinschaft interne Dissidenten oder abweichende
Gruppierungen bedroht. Zwar haben Religionsgemeinschaften das
Recht, ihre religiose Identitit auch durch die Abgrenzung von Anderen
zu bestimmen und zu sichern; und es ist nicht Aufgabe des Staates, die
aus einseitigen oder wechselseitigen Exkommunikationen resultieren-
den Auseinandersetzungen zu verhindern. Nicht hinnehmbar ist aber,
wenn gegeniiber Minderheiten — etwa gegentiber den in Pakistan mas-
siv verfolgten Mitgliedern der Ahmadiyya-Gemeinschaft — auch in
Deutschland seitens orthodoxer Sunniten organisierter Druck ausgetibt
wird.”

Wihrend die Beriicksichtigung »verfassungsimmanenter« Grund-
rechtsschranken der Religionsfreiheit unumstritten ist (was Dissens
itber die Angemessenheit konkreter Entscheidungen im Fall kollidie-
render Grundrechte nicht ausschlieft), werden in der Diskussion in
jungster Zeit verstirkt Positionen vorgetragen, die auf zusitzliche Ein-
schrinkungsmoglichkeiten hinauslaufen. Dies geschieht vor allem im
Blick auf den sich ausweitenden religiésen Pluralismus, der neuer-
dings vereinzelt sogar die Forderung nach einer »wehrhaften Religi-
onsfreiheit« hat aufkommen lassen. So schreibt Hartmut Zinser: »Es
ist problematisch, wenn Religionsgemeinschaften das Grundrecht auf
Religionsfreiheit in Anspruch nehmen wollen, die in ihren Lehren und
in ihrem Handeln Religionsfreiheit selber ablehnen und z.B. einen
Austritt verwehren. Es muss hier in Anlehnung an das Prinzip der

14 Vgl. dazu mit weiteren Hinweisen Oebbecke, Das deutsche Recht und
der Islam, a.a.0., S. 312.

15 Davon berichtet Herbert L. Miiller, »Islamismus als politische Bewe-
gung in Deutschland«, in: Albert/Dettling (Hg.), Im Schatten der Politik,
a.a.0., S. 141-175, hier S. 168.

(9]

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V STREITFRAGEN ZUR INTEGRATION MUSLIMISCHER MINDERHEITEN

wehrhaften Demokratie eine wehrhafie Religionsfreiheit gefordert wer-
den.«'® Dass der Staat aufgrund seiner Verantwortung fiir die Frei-
heitsrechte dann gegen Religionsgemeinschaften vorgehen muss,
wenn diese durch ihr tatsichliches Handeln die Freiheitsrechte ihrer
Angehorigen bzw. die Rechte Dritter beschneiden, versteht sich von
selbst. Auch die Religionsfreiheit war nie ein Titel fiir rechtsfreie Riu-
me. Indem Zinser nicht nur das tatsichliche Verhalten von Religions-
gemeinschaften, sondern auch bereits deren Doktrin zum Ansatzpunkt
fuir staatliche Beschrinkungen der Religionsfreiheit erhebt, redet er je-
doch einer Politik priventiver Mafnahmen gegen bestimmte Religi-
onsgemeinschaften das Wort, die mit rechtsstaatlichen Grundsitzen
kaum vereinbar sein durfte. Nicht zuletzt richtet sich dies gegen den
Islam, den Zinser pauschal von der fundamentalistischen Formel »din
wa dawla« her bestimmt.” Es besteht daher die Gefahr, dass die
»wehrhafte Religionsfreiheit« zur Ausgrenzungsformel gegen die An-
spriiche von Muslimen und anderen Minderheiten auf ihre grundrecht-
lich garantierte Religionsfreiheit gerit.

Eine Tendenz zur Einschrinkung der Religionsfreiheit speziell fiir
Muslime ergibt sich auch aus den bereits diskutierten kulturalistischen
Ansitzen, die die Religionsfreiheit in den Kontext einer spezifisch
westlich-christlichen Kulturentwicklung stellen und daraus systemati-
sche Konsequenzen fur die inhaltliche Konturierung des Rechts herlei-
ten (vgl. oben, Kap. III,3). Wer der verfassungsmaflig garantierten Reli-
gionsfreiheit mit Hillgruber einen (wenn auch mit Fragezeichen verse-
henen) »ungeschriebenen Kulturvorbehalt«® auferlegt, unterminiert
indessen nicht nur den universalistischen Charakter des Menschen-
rechts, sondern 6ffnet gleichzeitig Tiir und Tor fiir eine Relativierung
des positiven Verfassungsrechts durch »ungeschriebene« Gesichts-
punkte aller Art. Ahnliches gilt fiir Isensees Ansatz, der »den christlich
geprigten ethischen Horizont«® zum ordre public der deutschen

16 Zinser, Wehrhafte Religionsfreiheit, a.a.O., S. 8o.
17 Vgl ebd, S. 75.
18 Hillgruber, Der deutsche Kulturstaat ..., a.a.0., S. 547.

19 So Isensee, Diskussionsbeitrag, a.a.O., S. 186.

92

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. GRENZEN DER RELIGIONSFREIHEIT

Rechtskultur stilisiert und die Interpretation der Religionsfreiheit damit
einer christlichen Leitkultur unterwirft, von der im Grundgesetz nicht
die Rede ist.

Nicht von vornherein auf den Islam gemiinzt ist hingegen ein
jungst vor allem von Stefan Muckel vorgetragener Gedankengang, der
dem Grundrecht der Religionsfreiheit einen generellen Gesetzesvorbe-
halt einziehen will, auch wenn der Wortlaut des Artikel 4 GG selbst
keinen solchen Vorbehalt formuliert.*® Sein Argument besagt, dass
die Religionsfreiheit des Artikel 4 im Lichte der iiber Artikel 140 ins
Grundgesetz inkorporierten Weimarer Kirchenartikel interpretiert
werden miisse. Der Verfassungsgeber habe sich mit der Einbeziehung
der einschligigen Artikel der Weimarer Verfassung dafiir entschieden,
auch die Einschrinkung zu tibernehmen, der die Religionsfreiheit nach
Mafgabe der Weimarer Verfassung unterliegt. Aus der dort zu finden-
den Formulierung, dass »die buirgerlichen und staatsbiirgerlichen
Rechte und Pflichten durch die Ausiibung der Religionsfreiheit weder
bedingt noch beschrinkt« werden (Art. 136 Abs. 1 Weimarer Reichsver-
fassung), schlieflit Muckel auf die Existenz eines Gesetzesvorbehalts,
der sich auch auf Artikel 4 GG erstrecke.” Die Argumentation dient
erklirtermaflen dem Ziel, dem Gesetzgeber im Blick auf den neuen
religisen Pluralismus grofleren Ermessensspielraum bei der Begren-
zung der Religionsfreiheit zu geben, wie Muckel am Beispiel des
Streits um den Muezzinruf deutlich macht.**

Anders als die Anhinger einer kulturalistischen Grundrechtsausle-

20 Vgl. Stefan Muckel, Religidse Freiheit und staatliche Letztentscheidung. Die
verfassungsrechtlichen Garantien religidser Freiheit unter verdnderten gesell-
schaftlichen Verhdltnissen (Berlin: Duncker & Humblot, 1997), S. 196ff.

21 Vgl. Stefan Muckel, »Religionsfreiheit fiir Muslime in Deutschland, in:
Isensee u.a. (Hg.), Festschrift Listl, a.a.0., S. 239-257. Ahnlich argumen-
tiert auch Wolfgang Bock, »Die Religionsfreiheit zwischen Skylla und
Charybdis«, in: Archiv des dffentlichen Rechts 122 (1997), S. 444-475.

22 Vgl Stefan Muckel, »Streit um den muslimischen Gebetsruf. Der Ruf
des Muezzin im Spannungsfeld von Religionsfreiheit und einfachem
Recht, in: Nordrhein-Westfilische Verwaltungsblitter 12 (1998), S. 1-6.

93

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V STREITFRAGEN ZUR INTEGRATION MUSLIMISCHER MINDERHEITEN

gung rekurriert Muckel auf geschriebenes Verfassungsrecht (zu dem
nach einhelliger Auffassung auch die iiber Artikel 140 ins Grundgesetz
iibernommenen einschligigen Weimarer Bestimmungen gehéren);
okzidentalistische Engfithrungen der Religionsfreiheit, aus denen sich
spezielle Beschrinkungen der Religionsfreiheit fiir Muslime nahe le-
gen, weist er mit Hinweis auf den zu respektierenden religios-welt-
anschaulichen Pluralismus in einer freiheitlichen Gesellschaft zuriick.”
Sein Argument, dass der Verfassungsgeber mit der Inkorporierung der
Weimarer Kirchenartikel die Entscheidung getroffen habe, eine aus der
Weimarer Reichsverfassung iibernommene Grundrechtsschranke auf
die in Artikel 4 GG garantierte Religionsfreiheit zu tibertragen, lisst je-
doch die naheliegende Frage unbeantwortet, warum der Verfassungs-
geber dann nicht gleich einen ausdriicklichen Gesetzesvorbehalt in Arti-
kel 4 GG formuliert hat. Angesichts des hohen Stellenwertes der
Grundrechte im Grundgesetz wiirde man jedenfalls erwarten, dass et-
waige Beschrinkungen eines Grundrechts zum einen unzweideutig
formuliert und zum anderen leicht aufzufinden sein miissten. Schon
die komplizierte Verweistechnik, auf die Muckel in seiner Argumenta-
tion zuriickgreifen muss, lisst daher Zweifel aufkommen, ob seine In-
terpretation dem Wortlaut der Verfassung gerecht wird.*

2. Die Scharia im Rahmen des Grundgesetzes

Zwischen der islamischen Scharia und der sikularen Verfassungsord-
nung der Bundesrepublik gibt es grundlegende materiale und formale
Differenzen. Besonders augenfillig sind die Unterschiede, wenn man

23 Vgl ebd, S. 6.

24 Vgl. kritisch zu diesem Ansatz sowohl aus historischer wie aus systema-
tischer Sicht auch Martin Morlok, Zu Artikel 4, in: Horst Dreier (Hg.),
Grundgesetz-Kommentar, Bd. 1. (Tiibingen: Mohr Siebeck, 1996), Rdnr.
90. Morlok verweist u.a. darauf, dass der mit einem Gesetzesvorbehalt
versehene Artikel zur Religionsfreiheit der Weimarer Verfassung (nim-

lich Artikel 135 WRV) nicht ins Grundgesetz inkorporiert worden ist.

94

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. D1E SCHARIA IM RAHMEN DES GRUNDGESETZES

sich an der traditionellen Gestalt der Scharia orientiert, deren Weiter-
entwicklung innerislamisch allerdings schon seit lingerem gefordert,
unternommen und kontrovers diskutiert wird. Die materialen Diffe-
renzen konzentrieren sich in den Bereichen des Geschlechterverhilt-
nisses und der Religionsfreiheit: Bei der Regelung des Geschlechter-
verhiltnisses unterscheidet sich die Scharia von den Prinzipien des
Grundgesetzes, insofern in ihr die Vorstellung leitend ist, dass Méinner
und Frauen unterschiedliche Aufgaben in der Gesellschaft ausiiben
und von daher unterschiedliche Rechte und Pflichten haben.” Dies zeigt
sich vor allem in den familien- und erbrechtlichen Bestimmungen, die
einen Kernbereich der sozialen Scharia-Normen ausmachen und auch
heute noch in den meisten islamisch geprigten Staaten rechtsgiiltig
sind.”® Was den Umgang mit religiésen Minderheiten und Dissiden-
ten angeht, hat sich innerhalb der Scharia zwar eine Kultur der Tole-
ranz entwickelt, die sich aber, wie bereits erortert, von einem universa-
listisch, individualrechtlich und egalitir konzipierten Recht auf Religi-
onsfreiheit wesentlich unterscheidet (vgl. oben Kap. II,2). Offenkundig
in Widerspruch zu den Prinzipien des Grundgesetzes stehen auch die
grausamen Korperstrafen, die in einer Minderheit der islamisch ge-
prigten Staaten praktiziert werden, wihrend die grofle Mehrheit der
Rechtsordnungen islamischer Linder die Scharia-Strafen heute nicht
mehr vorsieht” Abgesehen von solchen »materialen« Differenzen
zwischen Scharia und Grundgesetz, besteht die wesentliche »formale«
Differenz darin, dass die Scharia auf religidsen Quellen basiert, wihrend
staatliches Recht und Verfassung in Deutschland sikularer Natur sind.

Die grundlegende Differenz zwischen beiden Rechtskonzeptionen

25 Vgl. Wiebke Walther, »Die Frau im Islam, in: Peter Antes u.a., Der Is-
lam. Religion — Ethik — Politik (Stuttgart: Kohlhammer, 1991), S. 98-124.

26 Vgl Jamal J. Nasir, The Status of Women Under Islamic Law and Under
Modern Islamic Legislation (London u.a.: Graham & Trotman, 2. Aufl.
1994).

27 Vgl. Sami A. Aldeeb Abu Sahlieh, Les Musulmans face aux droits de
I'homme. Religion & droit & politique. Ftude et documents (Bochum: Dr.
Winkler, 1994), S. 65ff.

95

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V STREITFRAGEN ZUR INTEGRATION MUSLIMISCHER MINDERHEITEN

lsst sich nicht durch Formelkompromisse ausrdumen. Sie bliebe auch
dann erhalten, wenn man in den »materialen« Kontroversen der Men-
schenrechte und Frauenrechte Anniherungen erreichen sollte. Dass
die Scharia kein starrer Kodex ist, dass sie Frauen in ihrer Wiirde und
als Rechtssubjekte anerkennt, und dass sie Raum fiir religiésen Plura-
lismus bietet, gehdrt zu den Uberzeugungen, die heute bis weit ins La-
ger gemifigter Islamisten hinein von Muslimen fast durchgingig ge-
teilt werden.®® Doch selbst wenn es gelingen sollte, die materialen
Streitfragen befriedigend zu 16sen, bliebe die formale Grunddifferenz zwi-
schen religioser und sikularer Rechtskonzeption bestehen, die nicht
harmonisierend {iberspielt werden kann. Was folgt aus dieser Feststel-
lung fiir muslimische Minderheiten in einem sikularen Rechtsstaat?
Heif3t dies, dass sie auf die Praktizierung der Scharia generell verzich-
ten miissen? Oder gibt es Moglichkeiten, auch im Rahmen einer siku-
laren staatlichen Rechtsordnung der Scharia — und sei es wenigstens in
Teilbereichen — Folge zu leisten? Diese Fragen sind von erheblicher
Bedeutung, da eine Loyalitit gegentiber der Scharia (was immer genau
darunter verstanden werden mag) nicht nur Sache einiger fundamenta-
listischer Auflenseiter, sondern fiir viele Muslime wichtig ist.

Der praktische Geltungsvorrang, den der sikulare Staat fiir das von
ihm gesetzte Recht beansprucht, schlieft die Moglichkeit aus, dass
Menschen sich mit der Berufung auf religiéses Recht grundsitzlich
von der Beachtung der sikularen Rechtsnormen dispensieren lassen.
Muslime, die darauf abzielen, die Scharia zur Grundlage der staatli-
chen Rechtsordnung zu erheben, oder die im Vorgriff auf einen kiinf-
tigen islamischen Staat den Rechtsgehorsam gegeniiber staatlichen
Gesetzen aufkiindigen, verfolgen damit ein verfassungsfeindliches Pro-
jekt, das der sikulare Rechtsstaat nicht dulden kann.*® Aktive Bestre-

28 Vgl. Lorenz Miiller, Islam und Menschenrechte. Sunnitische Muslime zwi-
schen Islamismus, Sikularismus und Modernismus (Hamburg: Deutsches
Orient-Institut, 1996), S. 321.

29 Angesichts der eindeutigen Minderheitensituation — nur etwa vier Pro-
zent der in Deutschland lebenden Menschen sind Muslime, von denen

wiederum nur ein kleiner Teil Sympathie fiir die Positionen der Islamis-

96

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. D1E SCHARIA IM RAHMEN DES GRUNDGESETZES

bungen in dieser Richtung machen, sofern sie sich in Rechtsverletzun-
gen manifestieren, ggf. auch MafRnahmen staatlicher Strafverfolgung
notwendig. Allerdings wire es voreilig, hinter jeder Berufung auf die
Scharia gleich eine Kampfansage an die Verfassungsordnung zu sehen,
wie dies in den Berichten des Verfassungsschutzes teils geschieht.’®
Man erlebt nimlich oft, dass Muslime sich argumentativ auf die Scha-
ria stiitzen, ohne dabei eine Antithese zum sidkularen Rechtsstaat zu
formulieren. Es kann sogar sein, dass sie dessen Akzeptanz im Hori-
zont der Scharia fir sich positiv begriinden. Die oben diskutierte »Is-
lamische Charta« des Zentralrats der Muslime in Deutschland (vgl.
Kap. IV,3) bietet ein Beispiel fiir ein solches Denkmuster, das die fak-
tische Anerkennung sikularer Rechtsnormen als Forderung der Scha-
ria fiir die Situation der islamischen Diaspora rechtfertigt. Damit ist die
formale Grunddifferenz zwischen Scharia und sikularem Recht zwar
nicht verschwunden; wohl aber ist sie einer Weise konzipiert, dass sie

ten hegt —, miisste eine solche Politik allerdings entweder einen sehr lan-
gen Atem haben; oder sie wire Ausdruck eines weitgehenden Wirklich-
keitsverlustes, wie er bei religiésen Sektierern ja in der Tat gelegentlich zu
verzeichnen ist.

30 Vgl. Bundesamt fiir Verfassungsschutz, Verfassungsschutzbericht 2001, S.
227f.: »Der Verweis auf die Scharia, das kanonische Gesetz des Islam,
kennzeichnet den Absolutheitsanspruch der islamistischen Ideologie, die
jedes sikulare (weltliche) Rechtssystem ablehnt, da dieses auf der Tren-
nung von Staat und Kirche/Religion beruht. Die Scharia als unfehlbare,
umfassende religiose Pflichtenlehre hingegen bestimmt nicht nur das in-
dividuelle und hiusliche Leben der Muslime, sie regelt vielmehr auch die
sozialen und politischen Verhiltnisse. Die hier formulierte Verpflichtung
der Muslime auf das religiése Gesetz schlieft daher die Anerkennung
einer pluralistischen Gesellschaftsordnung aus.« Der Verfassungsschutz-
bericht enthilt zwar zahlreiche Zitate aus islamistischen Publikationen, in
denen die Ablehnung der sikularen Verfassungsordnung klar ausgespro-
chen wird. Es liegt aber keineswegs in der Natur der Sache, dass jede Be-
rufung auf die Scharia mit einer solchen verfassungsfeindlichen Einstel-

lung verbunden ist.

97

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V STREITFRAGEN ZUR INTEGRATION MUSLIMISCHER MINDERHEITEN

den praktischen Geltungsvorrang des sikularen Rechts bestehen lisst
und einer friedlichen Koexistenz von Menschen unterschiedlicher Re-
ligionszugehdorigkeit im Rahmen einer sikularen Verfassungsordnung
zumindest nicht im Wege steht.

Bei einer Bestimmung des Verhiltnisses von Scharia und sikula-
rem Recht darf auflerdem eine Asymmetrie nicht vergessen werden,
die darin besteht, dass die Scharia mehr ist als nur eine religitse
Rechtsordnung. Sie versteht sich als umfassende Lebensordnung, die
unter anderem auch — aber eben nicht nur — aus juridischen Normen
besteht. Gegen legalistische Engfithrungen sieht Aziz Al-Azmeh in der
Scharia »eine allgemeine Bezeichnung fiir die sittliche Ordnung, dhn-
lich wie nomos oder dharma«® Zentrale Bereiche der Scharia, wie die
Regeln, die das Verhiltnis des Menschen zu Gott betreffen (Gebetspra-
xis, rituelle Waschungen, Speisevorschriften usw.), entziehen sich von
vornherein einem juridischen Verstindnis. Aber auch jene Teile der
Scharia, die das soziale Verhiltnis der Menschen untereinander regeln,
bestehen nicht allein aus im engeren Sinne rechtlichen Vorschriften —
man denke nur an die innerislamisch kontrovers diskutierten Beklei-
dungsregeln.** Von daher aber ist eine unmittelbare Konkurrenz mit
den Normen des sikularen Rechtsstaats in vielen Fillen gar nicht ge-
geben. Es ist durchaus denkbar, dass Muslime ihr persénliches Leben
sowie ihre individuelle und gemeinschaftliche religiése Praxis strikt an
der Scharia als einer religios-ethischen Lebensordnung orientieren,
ohne dass Konflikte mit den Anspriichen des sikularen staatlichen
Rechts auch nur entfernt ins Blickfeld geraten. Die im reformislami-
schen Denken durchgingig betonte Differenz zwischen Scharia und
Figh — nimlich zwischen einer auf géttlichen Quellen beruhenden
ethisch-religiosen »Wegweisung«® einerseits und einer in ihrer kon-

31 Al-Azmeh, Die Islamisierung des Islam, a.a.O., S. 30.

32 Vgl. dazu Yasemin Karakasoglu-Aydin, Muslimische Religiositit und Er-
ziehungsvorstellungen. Eine empirische Untersuchung zu Orientierungen bei
tiirkischen Lehramts- & Pddagogik-Studentinnen in Deutschland (Frankfurt
a.M: IKO-Verlag, 2000).

33 Auf die urspriingliche Bedeutung von Scharia als Wegweisung im Un-

98

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. D1E SCHARIA IM RAHMEN DES GRUNDGESETZES

kreten Kasuistik durchaus zeitbedingten und deshalb verinderbaren
islamischen Jurisprudenz andererseits — ermdglicht auch konzeptionell
die Uberwindung der einseitigen Fixierung auf die juridische Kompo-
nente, mit der die Scharia in der 6ffentlichen Wahrnehmung, aber
auch im islamistischen Lager oftmals geradezu identifiziert wird >

Es gibt gleichwohl auch Beispiele fiir im engeren Sinne rechtliche
Wirkungen der Scharia im Rahmen der Rechtsordnung eines sikula-
ren Staates. Ein sehr komplizierter Bereich, in dem sich dies zeigt, ist
das Internationale Privatrecht (IPR). Auferhalb des engen Kreises von
IPR-Spezialisten wird kaum zur Kenntnis genommen, dass Scharia-
Recht seit vielen Jahren als normative Grundlage fiir Entscheidun-
gen deutscher Gerichte zur Anwendung kommt.*® Dies geschieht z.B.
bei Rechtsstreitigkeiten, die deshalb auf der Grundlage auslindischer
Privatrechtsordnungen entschieden werden, weil die entsprechenden
rechtlichen Verbindlichkeiten, etwa ein Ehevertrag, im Ausland nach
dem dort geltenden Recht entstanden sind. So kann es sein, dass deut-
sche Gerichte tiber eine Ehescheidung nach dgyptischem oder marok-
kanischem Recht befinden miissen, weil die in Deutschland lebenden
Partner ihre Ehe in Agypten bzw. Marokko nach dortigem Recht — in
diesem Fall also nach der Scharia — geschlossen haben. Da die deut-
schen Gerichte in ihrer Rechtsprechung selbstverstindlich an die
Grundprinzipien der eigenen Rechtsordnung gebunden sind, konnen
sie die auslindischen Rechtsnormen allerdings nur unter dem Vorbe-
halt anwenden, dass diese mit dem deutschen »ordre public« vereinbar
sind. Faktisch kann dies darauf hinauslaufen, dass die Gerichte sich
um eine fallbezogene Interpretation der Scharia unter dem Vorbehalt
der elementaren Prinzipien des Grundgesetzes bemithen miissen. Da-

terschied zu einem strikten Recht verweist z.B. Ali Merad, »Die Scharia —
Weg zur Quelle des Lebensx, in: Schwartlinder (Hg.), Freiheit der Religion,
a.a.0,, S.392-393.

34 Zur Differenzierung zwischen Scharia und Figh vgl. Krimer, Gottes
Staat als Republik, a.a.O., S. 51ff.

35 Zum Folgenden vgl. mit zahlreichen Beispielen aus der Rechtspraxis
Rohe, Der Islam — Alltagskonflikte ..., a.a.0., S. 111ff.

99

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V STREITFRAGEN ZUR INTEGRATION MUSLIMISCHER MINDERHEITEN

bei stellen sich oft schwierige Fragen, etwa die Frage, ob und unter
welchen Bedingungen auch polygame Ehen im Einzelfall in Deutsch-
land rechtlich anerkannt werden kénnen, wie dies gelegentlich gesche-
hen ist. Aus rechtspolitischer Perspektive ist zu sagen, dass sich das In-
ternationale Privatrecht unter Gesichtspunkten der Integration von
dauerhaft in Deutschland lebenden Auslindern als sehr unbefriedi-
gend erweist>® Wollten Muslime diesen Umweg nehmen, um Ele-
mente der Scharia in Deutschland systematisch durchzusetzen, hiefle
dies, dass sie ihren Status als Auslinder in den Vordergrund stellen
und auf Dauer verfestigen miissten — was der Etablierung des Islams in
der deutschen Gesellschaft kaum dienlich sein diirfte.

Wihrend die Scharia im Zusammenhang des Internationalen Pri-
vatrechts als das positive Recht des jeweiligen ausldndischen Staates zur
Anwendung kommt, bestehen auch Méglichkeiten, bestimmte Scharia-
Normen im inldndischen Rechtsverkehr wirksam werden zu lassen.’”
Beispielsweise ist es einem Erblasser unbenommen, Gesichtspunkte
des Scharia-Erbrechts im Testament zu berficksichtigen (wobei der
vom deutschen BGB vorgeschriebene »Pflichtteil« allerdings unberiihrt
bleibt). Analoges gilt fiir die rechtliche Gestaltung von Wirtschaftsge-
schiften, die ebenfalls an Prinzipien der Scharia orientiert sein kon-
nen.?® Ein Beispiel dafiir wire das mittlerweile vereinzelt auch in Eu-

36 Mit guten Griinden plidiert Rohe fiir eine Reform des deutschen IPR
dahingehend, dass auch fiir dauerhaft in Deutschland lebende Auslinder
das faktische Aufenthaltsland als Ankniipfungspunkt fiir das Eingehen
und die Bewertung privatrechtlicher Verbindlichkeiten gelten sollte. Vgl.
Mathias Rohe, »Rechtliche Perspektiven eines deutschen und europdi-
schen Islame, in: Zabels Zeitschrift fiir auslindisches und internationales
Privatrecht, Bd. 64 (2000), S. 256-298, hier S. 288. Aus gesamteuropdi-
scher Sicht argumentiert dhnlich Giorgio Conetti, »Concluding Remarksx,
in: Silvio Ferrari/Anthony Bradney (Hg.), Islam and European Legal Systems
(Aldershot u.a.: Ashgate, 2000) S. 199-203, hier S. 201.

37 Vgl. dazu Rohe, Der Islam — Alltagskonflikte ..., a.a.0., S. 128ff.

38 Vgl. Peter Heine, Halbmond iiber deutschen Dichern. Muslimisches Leben
in unserem Land (Minchen: List, 1997), S. 185ff.

I00

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. D1E SCHARIA IM RAHMEN DES GRUNDGESETZES

ropa praktizierte »Islamic banking«, das statt fester Zinssitze Anteils-
eigentum an den mit Kredit unterstiitzten Unternehmen vorsieht und
von bestimmten, aus religiésen Griinden verbotenen Wirtschaftsgiitern
(Alkoholika, Schweinefleisch, Lebensversicherungen usw.) Abstand
hilt? In Europa lebende muslimische Juristen sind derzeit bestrebt,
solche Moglichkeiten fur die teils auch juridische Anwendung der
Scharia innerhalb der bestehenden Rechtsordnungen auszuloten,
praktikable Modell zu entwickeln und Rechtsgutachten (»Fatwas«) zu
konkreten Streitfragen zu erstellen.* Dabei spielt das Internet, in dem
sich z.B. »Cyberfatwas« abrufen lassen, eine immer wichtigere Rolle.#
Tariq Ramadan stellt diese Entwicklung in die historische Perspektive
der Herausbildung eines europiischen Figh, d.h. einer auf die Scharia
gegriindeten islamischen Jurisprudenz fiir Europa: »Es handelt sich
hier ganz ausdriicklich um eine Entwicklung des Figh, der islamischen
Gesetzgebung und Jurisprudenz, nach dem Prinzip der Anpassungs-
fahigkeit an die Umgebung. Das Vorgehen kann nur dynamisch, be-
harrlich, nuanciert und in steter Entwicklung sein. Es geht hier um ei-
nen tiefgreifenden Prozess der Integration iiber das Recht, indem diese
Rechtsgutachten zusammengefasst einen Korpus angepassten Rechts
bilden, einen Figh fiir den Westen. Dies ist wihrend der vergangenen
zwanzig Jahre in den westlichen Lindern bereits geschehen.«*

Bei muslimischen Intellektuellen in Europa klingt gelegentlich die

39 Vgl. Volker Nienhaus, »Zwischen Idealwelt und Weltwirtschaft. Islami-
sche Okonomiex, in: Kai Hafez (Hg.), Der Islam und der Westen. Anstiftung
zum Dialog (Frankfurt a.M.: Fischer, 1997), S. 94-108, hier S. 98ff.

40 Eine Infrastruktur dafiir ist derzeit auch in Deutschland im Entstehen.
Vgl. dazu Gritt Klinkhammer, »Auf dem Weg zur Kérperschaft des 6f-
fentlichen Rechts? Die Integration des Islam in Deutschland im Span-
nungsfeld von sikularer politischer Ordnung, Religionsfreiheit und
christlicher Kultur«, in: Klinkhammer/Frick (Hg.), Religionen und Recht,
a.a.0., S. 181-202, hier S. 191.

41 Detaillierte Auskiinfte findet man etwa unter der Adresse www.
Cyberfatwa.com.

42 Vgl. Ramadan, Muslimsein in Europa, a.a.0., S. 217f.

I0I

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V STREITFRAGEN ZUR INTEGRATION MUSLIMISCHER MINDERHEITEN

Perspektive an, im Sinne einer von Charles Taylor inspirierten »Politik
der Anerkennung«® lingerfristig auf die Eréffnung kollektiver recht-
licher Autonomiebereiche fir Muslime hinzuwirken. Muslime sollten
demnach z.B. die Option erhalten, alternativ zum staatlichen sikularen
Familienrecht ihre Familienangelegenheiten nach der Scharia rechtlich
zu regeln.** Vorsichtige Uberlegungen in dieser Richtungen kommen
etwa bei Murad Hofmann zu Wort. Zwar bekriftigt er, dass Muslime
in einem freiheitlichen Rechtsstaat wie der Bundesrepublik Deutsch-
land durchaus leben kénnen. Er betont zugleich aber die Uberlegenheit
der historischen islamischen Reiche, die religidsen Minderheiten eine
weitreichende kollektive rechtliche Autonomie eingerdumt hitten. Damit
sei »das islamische Statut fiir Minderheiten das liberalste [...], das die
Welt je gekannt hat«.® Auch wenn Hofmann ironisch vermerkt, dass
Muslime die »Gewihrung des liberalen islamischen Minderheitensta-
tus«*® nicht unbedingt fur sich selbst erwarten, lisst er durchblicken,
dass er die Ubertragung dieses Modells auf die Situation der muslimi-
schen Diaspora im Prinzip fiir wiinschenswert hielte. Wie bereits oben
angesprochen (vgl. Kap. IV,3), sieht Hofmann im sikularen Staat aller-
dings nichts anderes als eine Variante des Weltanschauungsstaates —
nimlich einen Staat der postreligiésen Sikularisten und/oder der siku-
larisierten Christen —, dessen positiv-rechtliche Normen fiir Muslime
deshalb stets ein Moment fremdrechtlicher Zumutung enthalten. Der
Anspruch auf einen Geltungsvorrang des staatlichen sikularen Rechts
muss thm unter dieser Voraussetzung als Ausdruck minderer Liberali-
tit erscheinen. Hofmann verkennt dabei, dass der praktische Geltungs-
vorrang der sikularen staatlichen Rechtsordnung seinen Grund gerade

43 Vgl. Charles Taylor, »Die Politik der Anerkennung«, in: Amy Gutmann/
Charles Taylor (Hg.), Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung
(Frankfurt a.M.: Fischer, 1993), S. 13-78.

44 Zu diesbeziiglichen Forderungen vgl. Felice Dassetto, »The New Euro-
pean Islame, in: Ferrari/Bradney (Hg.), Islam and European Legal Systems,
a.a.0., S. 3145, hier S. 39.

45 Hofmann, Der Islam im 3. Jahrtausend, a.a.O., S. 248.

46 Ebd., S. 257.

102

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. D1E SCHARIA IM RAHMEN DES GRUNDGESETZES

in den Freiheitsrechten hat, die ihrerseits einen offenen Pluralismus un-
terschiedlicher Uberzeugungen und Lebensformen nach MafRgabe in-
dividueller Gleichberechtigung freisetzen (und insofern gerade nicht
eine bestimmte Weltanschauung oder einen bestimmten »way of life«
vorschreiben). Auch die Sikularitit des staatlichen Rechts ist, wie dar-
gestellt, eine Konsequenz der Freiheitsrechte — nimlich der Religions-
freiheit. Sollte der Staat den Geltungsanspruch des sikularen staatli-
chen Rechts partiell zuriicknehmen, so wiirde dies daher, anders als
Hofmann unterstellt, auf eine Relativierung des staatlichen Mandats
fiir die Gewihrleistung der Freiheit und auf einen effektiven Verlust an
Liberalitdt hinauslaufen. An die Stelle des offenen Pluralismus der frei-
heitlichen Gesellschaft trite womdglich eine andere Form des Plura-
lismus: nimlich ein Nebeneinander mehr oder weniger in sich geschlos-
sener und religionsrechtlich partiell autonomer Gruppen.

Bei einer fakultativen Einfithrung religiosen Familienrechts alter-
nativ zum staatlichen Recht wire eine solche Gefahr sehr real gegeben.
Dies wiirde auch fiir eine frauenfreundlich weiterentwickelte, »moder-
nisierte« Scharia gelten, und zwar schon deshalb, weil ein ausschlief3-
lich religios konzipiertes Recht fiir Situationen eines Glaubenswechsels
(z.B. fiir den Glaubenswechsel eines Ehepartners innerhalb einer reli-
gionsrechtlich geschlossenen Ehe) kaum in der Lage sein wird, liberale
Losungen bereitzustellen — es sei denn, es stiinde fiir solche Fille die
Option eines Appells an vorrangig giiltige sikulare staatliche Rechts-
normen offen. Der praktische Geltungsvorrang des staatlich gesetzten
sikularen Rechts sollte als eine freiheitliche Errungenschaft deshalb
keinesfalls zur Disposition gestellt werden. Im Ubrigen steht es Mus-
limen natiirlich frei, zusdtzlich zu einer staatlichen, standesamtlichen
Heirat, einen Eheabschluss auch religiés zu sanktionieren und zu fei-
ern.*’ Analog zu kirchlichen Heiraten sind islamische Heiratsrituale

47 Auch die (von Muslimen gelegentlich als vorbildlich gelobte) seit einigen
Jahren in Spanien bestehende Méglichkeit, dass eine nach islamischem
Ritus geschlossene Ehe staatlich anerkannt wird, bedeutet nicht, dass
Ehe- und Familienfragen deshalb islamischem Recht unterworfen wiren.

Vgl. dazu Javier Martinez-Torrén, »The Legal Status of Islam in Spaink,

103

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V STREITFRAGEN ZUR INTEGRATION MUSLIMISCHER MINDERHEITEN

in Deutschland und anderen europiischen Staaten eine mittlerweile
gangige Praxis.

Bei aller Anerkennung, die der klassischen islamischen Toleranz-
konzeption in historischer Sicht gebiihrt, wire es nicht sinnvoll, sie
gleichsam mit umgekehrten Vorzeichen auf die Situation der muslimi-
schen Diaspora in Deutschland bzw. in Europa zu iibertragen und da-
raus die Forderung nach einer partiellen Zuriicknahme des sikularen
staatlichen Rechts zugunsten religidsen Rechts abzuleiten.** Denn die
klassische islamische Toleranz orientiert sich an einem Nebeneinander
vorgangig definierter religioser Gruppen, die (traditionell unter der Hoheit
des islamischen Herrschers) ihre internen Angelegenheiten weitge-
hend eigenstindig regeln und in Teilbereichen auch rechtliche Auto-
nomie genieflen. Fiir Grenzginger, Konvertiten oder Menschen mit
komplexen und wechselnden Loyalititen gibt dieses Modell deshalb
genauso wenig Raum wie fiir Menschen, die sich keiner bestimmten
Religionsgemeinschaft zugehérig fithlen.*® Demgegeniiber ermég-
licht die Religionsfreiheit als Menschenrecht einen offenen religiésen
und weltanschaulichen Pluralismus (oder auch Multikulturalismus), in
dem Menschen — als Einzelne und in Gemeinschaft mit Anderen — ih-
re Lebensweise in Freiheit selbst bestimmen kénnen. Dies schlieft fiir
Muslime, so sie dies wollen, die Moglichkeit einer individuellen und
gemeinschaftlichen Lebensgestaltung nach Grundsitzen der Scharia
weitgehend mit ein. Als Alternative zum sikularen staatlichen Recht —
und sei es begrenzt auf den Kreis der Muslime — kann die Scharia hin-
gegen in einer freiheitlichen Gesellschaft nicht in Betracht kommen.

in: Ferrari/Bradney (Hg.), Islam and European Legal Systems, a.a.O., S. 47-
71, hier S. 57.
48 Vgl. im Ergebnis dhnlich Rohe, Rechtliche Perspektiven ..., a.a.0., S. 291f.
49 Ein eher unfreiwilliger Beleg dafiir ist Murad Hofmanns Versuch, den
Atheisten — tiber die dogmatische Unterstellung, dass Religionslose ir-
gend einer Sucht als ihrem »Gotzen« fronen miissen — unter der Hand
doch eine Religionszugehdrigkeit als »G6tzendiener« zuzusprechen und

sie als solche (!) anzuerkennen (Der Islam im 3. Jahrtausend, a.a.O., S.
254).

104

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. [STAMISCHER RELIGIONSUNTERRICHT AN OFFENTLICHEN SCHULEN

3. Islamischer Religionsunterricht an éffentlichen
Schulen

In der politischen Diskussion um die Integration der Muslime wird
dem Thema Religionsunterricht ein besonderer Stellenwert einge-
rdumt. Dies geschieht aus guten Griinden. Denn zum einen hingt die
Zukunft des Islams in Deutschland naturgemifl entscheidend davon
ab, dass die islamischen Lehren und Lebenspraktiken von Generation
zu Generation weitergegeben werden, was in vielfiltiger Weise und an
vielen Orten geschehen kann. Die spezifischen Erwartungen an den
schulischen Religionsunterricht gehen dabei dahin, dass er — im Un-
terschied zu den vielfach autoritiren Unterrichtspraktiken der »Koran-
schulen«®® — die Vermittlung religioser Inhalte mit moderner Didak-
tik und offener kommunikativer Auseinandersetzung verbinden soll.
Fir viele muslimische Eltern ist die Einfiihrung eines islamischen Re-
ligionsunterrichts in der Schule daher ein zentrales Anliegen. Zum an-
deren ist der islamische Religionsunterricht zum »Testfall« dafiir ge-
worden, ob es gelingt, die Kooperation von Staat und Religionsgemein-
schaften, deren rechtliche Regelung in Deutschland immer noch unter
dem Begriff des »Staatskirchenrechts« firmiert, in Richtung eines der
pluralistischen Gesellschaft angemessenen offenen Religionsverfas-
sungsrechts weiterzuentwickeln.” In der Kontroverse um den islami-

so Vgl dazu die kritischen und zugleich differenzierenden Einschitzungen
von Hasan Alacacioglu, Auferschulischer Religionsunterricht fiir muslimische
Kinder und Jugendliche in NRW. Eine empirische Studie zu Koranschulen in
tiirkisch-islamischen Gemeinden (Miinster: LIT, 1999).

51 Vgl. dazu (mit zahlreichen Belegen aus der historischen und aktuellen
Literatur) Ansgar Hense, »Staatskirchenrecht oder Religionsverfassungs-
recht: mehr als ein Streit um Begriffe?«, in: Andreas Haratsch/Norbert
Janz/Sonja Rademacher/Stefanie Schmahl/Norman Weif3 (Hg.), Religion
und Weltanschauung im sikularen Staat. Assistententagung Offentliches Recht

2001 (Stuttgart u.a.: Boorberg, 2001), S. 9-47.

105

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V STREITFRAGEN ZUR INTEGRATION MUSLIMISCHER MINDERHEITEN

schen Religionsunterricht findet die grundsitzliche Auseinanderset-
zung uber die angemessene Gestaltung des Verhiltnisses von Staat
und Religionsgemeinschaften somit ihren aktuellen Brennpunkt. Dazu
sollen in diesem Abschnitt einige systematische Uberlegungen folgen.

Zur Beschreibung der deutschen Regelung des Verhiltnisses von
Staat und Religionsgemeinschaften trifft man in der Literatur gelegent-
lich auf den Begriff der »hinkenden Trennung«.’* Dieser Begriff sug-
geriert, dass die hierzulande bestehende Kooperation zwischen Staat
und Religionsgemeinschaften Ausdruck einer Inkonsequenz, nimlich
einer nur halbherzigen Verwirklichung des Trennungsprinzips sei. Ei-
ne solche Sichtweise ist allerdings nicht zwingend. Denn die um der
Religionsfreiheit willen gebotene Trennung von Staat und Religion
muss keineswegs auf eine abstrakte Beziehungslosigkeit hinauslaufen.
Tatsichlich haben sich bei der Ausgestaltung der Beziehung von Staat
und Religionsgemeinschaften innerhalb Europas sehr unterschiedliche
Formen entwickelt:*® In England hat man die staatskirchenrechtliche
Tradition formell fortgesetzt, gleichwohl aber in der politischen und
rechtlichen Praxis — bis auf einige Relikte — eine faktische Ausdifferen-
zierung von Staat und Religion erreicht. Das Gegenmodell stellt der
franzésische Laizismus dar, der nicht nur die institutionelle Trennung
von Staat und Religionsgemeinschaften kennt, sondern auferdem jede
formliche Kooperation zwischen beiden weitgehend ausschliefit. Die

52 Geprigt wurde der Begriff der »hinkenden Trennung« von Ulrich Stutz,
Die pipstliche Diplomatie unter Leo XIII: Nach den Denkwiirdigkeiten des
Kardinals Domenico Ferrata. Abhandlungen der Preussischen Akademie
der Wissenschaften. Philosophisch-Historische Klasse Nr.3 und 4 (1925),
S. 54 (Funote).

53 Vgl Richard Potz, »Die Religionsfreiheit in Staaten mit westlich-christli-
cher Tradition«, in: Schwartlinder (Hg.), Freiheit der Religion, a.a.O., S.
119-134; Gerhard Robbers, »Das Verhiltnis von Staat und Kirche in
rechtsvergleichender Sicht«, in: Brugger/Huster (Hg.), Der Streit um das
Kreuz, a.a.0., S. 59-68. Vgl. mit Blick besonders auf Muslime: W.A.R.
Shahid/P.S. van Koningsveld, Religious Freedom and the Position of Islam in
Western Europe (Kampen: Kok Pharos, 1995).

106

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. [STAMISCHER RELIGIONSUNTERRICHT AN OFFENTLICHEN SCHULEN

Situation in Deutschland und den meisten europiischen Staaten befin-
det sich zwischen diesen beiden Polen. Artikel 137 Absatz 1 der Weima-
rer Reichsverfassung (der iiber Artikel 140 GG ins Grundgesetz inkor-
poriert worden ist) bestimmt: »Es besteht keine Staatskirche.« Auf der
Grundlage der prinzipiellen institutionellen Trennung hat sich gleich-
wohl ein rechtlich ausgestaltetes System staatlicher Kooperation insbe-
sondere mit den christlichen Grof3kirchen, aber auch mit einigen ande-
ren Religionsgemeinschaften, entwickelt. Die Kooperation erstreckt
sich iiber viele Bereiche des gesellschaftlichen Lebens, von der Seelsor-
ge in Gefingnissen oder beim Militir iiber die staatliche Einziehung
von Kirchensteuern bis zum Religionsunterricht an 6ffentlichen Schu-
len. Einige Kooperationsfelder sind auf diejenigen Religionsgemein-
schaften beschrinkt, die den Status einer Korperschaft offentlichen
Rechts innehaben.

Fiir eine Kooperation mit den Religionsgemeinschaften gibt es sei-
tens des Staates unterschiedliche Motive. Dazu zihlt zunichst das na-
heliegende staatliche Interesse, die karitativen und sonstigen sozialen
und kulturellen Dienstleistungen der Kirchen (oder auch anderer Reli-
gionsgemeinschaften) fiir die Gesellschaft zu nutzen. Ihre finanzielle
Forderung kann den Staat davon entlasten, Angebote in diesen Berei-
chen neu zu schaffen. Dies ist unter Gesichtspunkten der Religions-
und Weltanschauungsfreiheit unbedenklich, solange gewihrleistet ist,
dass sich nicht Formen informeller De-facto-Identifikation des Staates
mit seinen vornehmlichen Kooperationspartnern ausbilden und solan-
ge die Anspriiche der Menschen, die den entsprechenden Religionsge-
meinschaften nicht angehéren (und dazu zihlen auch die Nicht-Religi-
Gsen), angemessen beriicksichtigt werden. Die Antworten der Bundes-
regierung und der nordrhein-westfilischen Landesregierung auf par-
lamentarische Anfragen zum Islam in Deutschland bzw. in Nord-
rhein-Westfalen haben allerdings einmal mehr deutlich gemacht, dass
Muslime in die bestehenden Kooperationsstrukturen bislang nur un-
zureichend integriert sind.’* Abgesehen von den vielen praktischen

54 Vgl. Antwort der Bundesregierung auf die Grofle Anfrage der CDU/
CSU, a.a.0., S. 34ff; und Antwort der Landesregierung NRW auf die

107

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V STREITFRAGEN ZUR INTEGRATION MUSLIMISCHER MINDERHEITEN

Problemen, die sich daraus fiir Muslime in den verschiedensten Le-
bensbereichen — vom Kindergarten bis zum Seniorenheim — ergeben,
verweist dieser Befund auf eine Gerechtigkeitsliicke, die die Legitimitit
des bestehenden Kooperationssystems auf Dauer gefihrden muss.

Neben dem pragmatischen Interesse des Staates an der Férderung
und Nutzung kirchlicher Sozialeinrichtungen werden auch andere Mo-
tive fiir eine Fortschreibung der bestehenden Kooperation angefiihrt.
Isensee nennt als wichtigsten Grund die Wahrung der christlich ge-
prigten kulturellen Identitit, die als unverzichtbare Voraussetzung des
demokratischen Rechtsstaats einer besonderen staatlichen Pflege be-
diirfe. Die Institutionen des Staatskirchenrechts, schreibt er, »hegen
nationale europdische Kulturidentitit. Die Kirchen tragen auf ihre Wei-
se dazu bei, diese zu wahren und zu erneuern.<** Die im Begriff des
»Staatskirchenrechts« angelegte Partikularitit — ndmlich die traditio-
nelle Nihe des Staates zu den christlichen Kirchen als vornehmlichen
Kooperationspartnern — bildet fiir Isensee nicht etwa einen Anachro-
nismus, den es in Richtung eines pluralistisch konzipierten Religions-
verfassungsrechts zu tiberwinden gilt, sondern beschreibt durchaus
angemessen das Ziel einer Zusammenarbeit, die letztlich der kultu-
rell-politischen Selbsterhaltung des Staates geschuldet sei.

Ein weiteres Motiv stellt die Erwartung dar, dass die Religionsge-
meinschaften zur Festigung moralischer Haltungen und Biirgertugen-
den dienlich und deshalb staatlicher Unterstiitzung wiirdig seien. Sol-
che Vorstellungen werden gerade im Zusammenhang des Religionsun-
terrichts hiufig formuliert. So betont Martin Heckel: »Der weltliche
Staat hat auch ein eigenes Interesse an der religiosen Bildung seiner Biir-
ger, weil er sich aus der Férderung ihrer religiés motivierten Sozial-
und Individualethik zugleich eine Festigung seiner eigenen sittlichen
Grundlagen und Verfassungsvoraussetzungen verspricht.<*® Im Un-

GrofRe Anfrage 4 der Fraktion der FDP, Landtag NRW Drucksache 13/885
v. 9.7.2001, S. 33ff.

55 Vgl Isensee, Die Zukunftsfihigkeit des deutschen Staatskirchenrechts,
a.a.o0,, S. 87.

56 Martin Heckel, »Religionsunterricht fiir Muslime? Kulturelle Integra-

108

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. [STAMISCHER RELIGIONSUNTERRICHT AN OFFENTLICHEN SCHULEN

terschied zu Isensee, der von seinem partikularistischen Ansatz her ei-
nen islamischen Religionsunterricht prinzipiell ablehnt,” spricht sich
Heckel fiir dessen Einfithrung aus. Positive Auswirkungen religioser
Erziehung fiir die Ausbildung sittlicher Haltungen erwartet er nicht
nur von der christlichen Religion, sondern offenkundig von der Reli-
giositit iiberhaupt. Wenn er im Blick auf Muslime die Befiirchtung
juflert, dass ohne einen schulischen Religionsunterricht »Hundert-
tausende muslimischer Kinder ihrer religiosen wie familidren Bindun-
gen entfremdet werden [...] und orientierungslos den Freiheiten wie
Gefahren der industriellen Erwerbs- und Vergniigungsgesellschaft und
den Verftihrungen von Sekten und radikalen Ideologien ausgesetzt
sind«® diirfte er einigen Vertretern der islamischen Verbinde aus
dem Herzen sprechen, die oft dhnlich argumentieren und die moral-
padagogische Funktion eines islamischen Religionsunterrichts in den

tion unter Wahrung der religiésen Identitit. Ein Beispiel fiir die komple-
mentire Natur der Religionsfreiheit«, in: Juristenzeitung, 54. Jg. (1999), S.
741-758, hier S. 746. Vgl. dhnlich auch Stefan Miickl, »Staatskirchenrecht-
liche Regelungen zum Religionsunterricht«, in: Archiv des dffentlichen
Rechts 122 (1997), S. 513-556, hier S. 518; 555.

57 Vgl Isensee, Die Zukunftsfihigkeit des deutschen Staatskirchenrechts,
a.a.0.,, S. 87: »Wenn der Religionsunterricht, die theologischen Fakulti-
ten, die kérperschaftlichen Rechte, die stidtebaulichen Mdoglichkeiten der
Importkultur des Islam gedffnet werden, verkehrt sich die Wirkung der
staatskirchenrechtlichen Einrichtungen. Sie verstirken die Krifte, welche
die kulturelle Identitit aufsprengen.« Vgl. dhnlich auch Hillgruber, Der
deutsche Kulturstaat ..., a.a.0., S. 547: »Wenn daher auch Muslime in
Deutschland individuell und kollektiv in den Grenzen der allgemeinen
Gesetze Religionsfreiheit genieflen, so ist es gleichwohl wegen des spezi-
fischen geschichtlichen wie sachlichen Zusammenhangs von Christen-
tum und politischer Kultur ein Gebot der Selbsterhaltung dieses Staates,
das christliche Erbe als unaufgebbaren geistigen Besitzstand weiterzutra-
gen. Insbesondere die Schule ist dafiir der geeignete Ort [...].«

58 Heckel, Religionsunterricht fiir Muslime?, a.a.O., S. 742.

109

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V STREITFRAGEN ZUR INTEGRATION MUSLIMISCHER MINDERHEITEN

Vordergrund stellen.”® Kritisch zu fragen wire aber, ob von einem sol-
chen Ansatz her, der den Religionen eine unverzichtbare moralpéda-
gogische Rolle zuerkennt, die negative Religionsfreiheit (bzw. die welt-
anschauliche Freiheit der Nicht-Religiosen) nicht von vornherein zu
kurz kommen muss.

Noch einmal anders ist eine Begriindungsstruktur, die bei der
staatlichen Aufgabe aktiver Grundrechtsférderung ansetzt. Der Staat,
so das Argument, sei verpflichtet, Grundrechte nicht nur »formal« zu
gewihrleisten, sondern nach Méglichkeit auch Ressourcen fiir ihre ef-
fektive Ausiibung bereitzustellen. In diesem Sinne argumentiert Ger-
hard Luf fiir eine staatliche Kooperation mit den Religionsgemein-
schaften, die weder die Sonderstellung der kulturprigenden christli-
chen Kirchen befestigen noch im Sinne eines religiésen Kommunita-
rismus die moralpadagogischen Potenziale der Religionen ausschépfen
soll, sondern Chancengleichheit bei der Austibung der Religionsfrei-
heit zum Ziel hat. Damit stellt Luf seinen Ansatz von vornherein in
einen universalistischen, menschenrechtlichen Begriindungszusam-
menhang: »Geboten ist die Forderung religivser Offentlichkeit, weil
der Staat verantwortlich ist fiir die Freiheitschancen seiner Biirger. [...]
Diese Forderung religiser Freiheitschancen darf sich indessen nicht
nur auf die geschichtlich mit dem Staat verwobenen religiosen Ge-
meinschaften beschrinken, deren kultureller Stellenwert allein schon
auf Grund einer gemeinsamen Geschichte Anerkennung finden
kann.«®°

Von allen Feldern der Kooperation zwischen Staat und Religions-
gemeinschaften findet der Religionsunterricht derzeit mit Abstand das

59 Vgl. z.B. Thomas Schaible (Islamlehrer in Osterreich und Mitglied des
AK Islamischer Religionsunterricht in Bayern): »Die Wertevermittlung an
die muslimischen Schiiler beugt einem Abgleiten in Kriminalitit und
Haltlosigkeit vor.« Anhérung des Bayerischen Landtags zum Thema »Is-
lamunterricht an den Schulen in Bayern« vom 25. Mai 2000 (Wortproto-
koll, von den Rednern nicht autorisiert), S. 13.

60 Luf, Religiose Freiheit, a.a.0., S. 91. Vgl. dhnlich auch die Argumenta-

tion von Schlaich, Radikale Trennung und Pluralismus, a.a.O.

II10

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. [STAMISCHER RELIGIONSUNTERRICHT AN OFFENTLICHEN SCHULEN

grofite 6ffentliche Interesse. Dass er als bekenntnisgebundener Unter-
richt die Zusammenarbeit zwischen Staat und Religionsgemeinschaf-
ten voraussetzt, geht aus Artikel 7 Absatz 3 GG hervor, der bestimmit:
»Der Religionsunterricht ist in den 6ffentlichen Schulen mit Ausnah-
me der bekenntnisfreien Schulen ordentliches Lehrfach. Unbeschadet
des staatlichen Aufsichtsrechtes wird der Religionsunterricht in Uber-
einstimmung mit den Grundsitzen der Religionsgemeinschaften er-
teilt. Kein Lehrer darf gegen seinen Willen verpflichtet werden, Religi-
onsunterricht zu erteilen.« Obwohl der Staat demnach fir die Organi-
sation und Durchfithrung des Unterrichts verantwortlich ist, bedarf
dieser der inhaltlichen Autorisierung durch die jeweils betroffenen Re-
ligionsgemeinschaften, die den Lehrplinen die » Ubereinstimmung mit
den Grundsitzen« ihres Glaubens attestieren miissen.”” Der Grund
fur diese Auflage besteht darin, dass der sikulare Staat in Fragen des
religiosen Bekenntnisses keine eigene Kompetenz beanspruchen kann.
Solange der schulische Religionsunterricht auf der Grundlage des je-
weiligen konfessionellen Bekenntnisses erteilt wird — wie dies in Arti-
kel 7 GG als Regelfall vorgesehen ist® —, muss er sich die fehlende
Kompetenz deshalb von den Religionsgemeinschaften gleichsam aus-
leihen. Die Alternativen zu diesem Modell gemeinsamer Verantwortung
von Staat und Religionsgemeinschaften bestehen in einem nicht-be-
kenntnisgebundenen religionskundlichen Unterricht, wie er in Bran-
denburg als Bestandteil von LER (»Lebensgestaltung — Ethik — Reli-

61 Vgl dazu Miickl, Staatskirchenrechtliche Regelungen zum Religionsun-
terricht, a.a.0., S. 528. Nach Miickl gilt das Gebot der Ubereinstimmung
»fiir alle inhaltlichen Fragen wie Lehrplan, Lehrmittel, Lehrmethode,
nicht jedoch fiir den rein schulorganisatorischen Bereich wie die konkrete
Stundenplangestaltung oder die Regelung der Rechtsstellung der Religi-
onslehrer«.

62 Eine Ausnahme sieht Artikel 141 GG fur solche Linder vor, die zum
Zeitpunkt des Inkrafttretens des Grundgesetzes anderweitige Regelungen
hatten. Auf diese »Bremer Klausel, die ebenfalls fiir das Land Berlin gilt,
hat sich auch das Land Brandenburg bei der Einfithrung seines nicht-be-

kenntnisgebundenen Lehrfaches LER berufen.

ITI

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V STREITFRAGEN ZUR INTEGRATION MUSLIMISCHER MINDERHEITEN

gionskunde«) allein vom Staat veranstaltet wird,” bzw. in den ver-
schiedenen Formen eines allein von den Religionsgemeinschaften
durchgefiihrten Religionsunterrichts; im Land Berlin findet Letzterer
auch in den Schulen statt, bildet aber kein ordentliches Lehrfach im
Sinne des Artikel 7 Absatz 3 GG.

Obwohl die Konferenz der Kultusminister bereits im Jahre 1984
beschlossen hatte, einen Religionsunterricht fiir Muslime einzurich-
ten,® existieren bis heute lediglich provisorische Modelle. So finden
Komponenten der »islamischen Unterweisung« im Rahmen des fakul-
tativen muttersprachlichen Unterrichts, vor allem des Tuirkisch-Unter-
richts statt, der in einigen Bundeslindern (z.B. Baden-Wiirttemberg,
Saarland und Schleswig-Holstein) von den Konsulaten der »Herkunfts-
linder« organisiert wird, in anderen Bundeslindern (z.B. Nordrhein-
Westfalen, Niedersachsen, Rheinland-Pfalz) vom jeweiligen Kultusmi-
nisterium getragen wird.® In Nordrhein-Westfalen hat man im Jahre

63 Uberzogen sind Positionen, die dem Staat jede Kompetenz eines reli-
gionsbezogenen, auch eines nicht-bekenntnisgebundenen Unterrichts
uber religiése Themen abzusprechen scheinen. So aber die Statements
von Martin Heckel und Nadeem Elyas in der Anhérung des Bayerischen
Landtags zum Thema »Islamunterricht an den Schulen in Bayern« vom
25. Mai 2000 (Wortprotokoll, von den Rednern nicht autorisiert). Vgl
Heckel, ebd., S. 9: »Wenn schon der schlichte Anblick eines Holzkreuzes
als Eingriff in die Religionsfreiheit gewertet und fiir unzulissig angese-
hen wurde, dann erst recht eine religiése Beeinflussung durch religions-
lose Religionskundelehrer.« Vgl. Elyas, ebd., S. 7: »Wir haben grofe Be-
denken gegen die Beibehaltung der islamkundlichen Unterweisung, vor
allem wegen der Einmischung des weltanschaulich neutralen Staates in
Angelegenheit der Religionsgemeinschaft.«

64 Vgl Heckel, Religionsunterricht fiir Muslime?, a.a.0., S. 747.

65 Einen aktuellen Uberblick bietet Christoph Bochinger, »Islamischer Re-
ligionsunterricht in Deutschland — Zum aktuellen Diskussionsstand
(2001)«, in: Renz/Leimgruber (Hg.), Lernprozesse Christen Muslime, a.a.0.,
S. 312-329. Vgl. auch die umfangreiche Zusammenstellung einschlagiger

Aufsitze und Dokumente zur Lage in verschiedenen Bundeslindern von

112

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. [STAMISCHER RELIGIONSUNTERRICHT AN OFFENTLICHEN SCHULEN

1999 in einem Schulversuch islamische Unterweisung in deutscher
Sprache zum ordentlichen Lehrfach aufgewertet, dabei aber auf die Be-
kenntnisbindung bewusst verzichtet.®® An der Universitit Miinster
soll auflerdem noch im Jahre 2003 ein erster Lehrstuhl fiir »Religion
des Islam« eingerichtet werden. Den Vorgaben des Grundgesetzes
zum Religionsunterricht, der nach Ansicht einiger Kommentatoren
Grundrechtsstatus hat,”” kénnen die derzeit geltenden Regelungen
nicht Geniige tun. Wihrend Heckel die Meinung vertritt, dass diese
provisorischen Angebote einer islamischen Unterweisung dem Grund-
gesetz zumindest niher stehen als ein volliger Verzicht auf jede Form
religiéser Unterrichtung fiir Muslime,®® hilt Oebbecke die bestehen-

Peter Schreiner/Karen Wulff (Hg.), Islamischer Religionsunterricht. Ein Le-
sebuch (Muinster: Comenius-Institut, 2001).

66 Vgl. Antwort der Landesregierung NRW auf die Grofle Anfrage der
FDP, a.a.0,, S. 52.

67 Vgl. Heckel, Religionsunterricht fiir Muslime?, a.a.0., S. 750: »Zu Recht
wird aus Art. 7 III GG jedoch auch [d.h. iiber die institutionelle Garantie
hinaus, H.B.] ein Grundrecht der Religionsgemeinschaften auf Einhal-
tung des >Ubereinstimmungsgebotes< mit ihren Religionsgrundsitzen
abgeleitet, desgleichen ein Recht der Schiiler und Eltern auf Teilhabe am
Religionsunterricht, sofern ein solcher von der Landesverwaltung einge-
richtet wurde.« Vgl. auch Miickl, Staatskirchenrechtliche Regelungen
zum Religionsunterricht, a.a.O., S. 521f., der auf den Zusammenhang von
Art. 7 III GG mit dem Grundrechtskatalog verweist. Anders Stefan Kori-
oth, »Islamischer Religionsunterricht und Art. 7 III GG, in: Neue Verwal-
tungszeitschrift 16 (1997), S. 1041-1049, hier S. 1046: »Der Staat aber kann
[...] nur dann Religionsunterricht einrichten, wenn die Religionsgemein-
schaften ihrerseits zur Kooperation und inhaltlichen Gestaltung bereit
sind. Ein Recht der Eltern und Schiiler auf Religionsunterricht wire also
von vornherein mit diesem Vorbehalt belastet. [...] Zu dem Angebot, das
seinerseits Erforderliche zu diesem Unterricht beizutragen, ist der Staat
allerdings verpflichtet.«

68 Vgl. Heckel, Religionsunterricht fiir Muslime?, a.a.0., S. 754.

113

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V STREITFRAGEN ZUR INTEGRATION MUSLIMISCHER MINDERHEITEN

den Regelungen fiir schlicht verfassungswidrig.®® Weitgehend Einig-
keit besteht jedoch in der Einschitzung, dass die derzeitige Situation
verfassungsrechtlich problematisch und auf Dauer nicht haltbar ist.
Vertreter der islamischen Verbidnden sehen darin eine faktische Dis-
kriminierung, die sie nicht linger hinzunehmen gewillt sind und ge-
gen die sie mittlerweile auch gerichtlich vorgehen.

Was sind die Hindernisse, die der Einftihrung eines vollgiiltigen
islamischen Religionsunterrichts entgegenstehen? Gelegentlich wird
immer noch die Frage aufgeworfen, ob »der Islam« mit der freiheitli-
chen Verfassungsordnung vereinbar sei — eine Frage, die in solcher
Abstraktheit gestellt, wenig Sinn ergibt. Absurd wird sie, wenn man sie
auf den Vergleich zwischen zwei Texten — Koran und Grundgesetz —
zuspitzt. Sollte das Grundgesetz, also eine Kodifikation moderner Ver-
fassungsprinzipien, als Mafdstab zur Bewertung religiéser Offenba-
rungsurkunden fungieren, miisste man konsequenterweise auch die
Bibel aus der Schule entfernen, was natiirlich niemand ernsthaft in Be-
tracht zieht. Auch bei den deutschen Klassikern lieflen sich zuhauf Dif-
ferenzen gegentiber der in Artikel 3 GG normierten Gleichberechti-
gung der Geschlechter finden (»Der Mann muss hinaus ins feindliche
Leben, doch drinnen waltet ziichtig die Hausfrau«), ohne dass bisher
Forderungen nach einer Purifizierung des Deutschunterrichts von ent-
sprechenden Texten bekannt geworden wiren. Dies zeigt, dass fiir eine
verfassungsgemifle Gestaltung des schulischen Religionsunterrichts
offenkundig nicht bestimmte Texte als solche, sondern die Weisen des
hermeneutischen und didaktischen Umgangs mit ihnen entscheidend
sind.

In der Diskussion um den islamischen Religionsunterricht richtet
sich das Augenmerk mittlerweile denn auch hauptsichlich auf die Fra-
ge nach dem geeigneten Lehrpersonal und nach dem méglichen »An-
sprechpartner« des Staates auf Seiten der Muslime. Der letztere Punkt
steht derzeit im Vordergrund der Diskussion. Angesichts der nicht
leicht tiberschaubaren und teils rapiden Verdnderungen unterworfenen

69 Vgl. Oebbecke, Das deutsche Recht und der Islam, a.a.O., S. 320.

114

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. [STAMISCHER RELIGIONSUNTERRICHT AN OFFENTLICHEN SCHULEN

islamischen Verbandslandschaft’® ergeben sich fiir die staatlichen Be-
hérden hier schwer losbare Probleme. Deshalb mogen Vorschlige auf
den ersten Blick attraktiv erscheinen, die darauf hinauslaufen, den is-
lamischen Religionsunterricht dauerhaft allein in staatlicher Regie
durchzufithren. Mit Recht weist Martin Heckel jedoch darauf hin, dass
dies ein Verstoff gegen das Prinzip der Sikularitit wire, wonach der
Staat in Bekenntnisfragen nicht eigenmichtig handeln darf: »Der siku-
lare Staat hat auch kein Recht zur religiosen Nothilfe gegentiber seinen
muslimischen Biirgern und Moscheevereinen.«’* Eine Fiirsorgepoli-
tik gegeniiber religisen Minderheiten, die auf die férmliche Autorisie-
rung von Seiten der Betroffenen verzichtet, wire ein Riickfall in staatli-
chen Paternalismus, der sich fiir einen Rechtsstaat verbietet.

Da die Mehrheit der Muslime in Deutschland aus der Tiirkei
stammt bzw. einen tiirkischen Familienhintergrund hat, liegt der Ge-
danke nahe, bei der Gestaltung des islamischen Religionsunterrichts
mit staatlichen Institutionen der Tiirkei zusammenzuarbeiten. In der
Tat haben die Linder bei der provisorischen Einrichtung der islami-
schen Unterweisung im Rahmen des muttersprachlichen Erginzungs-
unterrichts, die in Nordrhein-Westfalen schon Mitte der 198oer Jahre
etabliert wurde,”* u.a. auf die Unterstiitzung durch tiirkische Behor-
den gesetzt. Aus der damaligen Sicht war dies zweifellos ein plausibles
Vorgehen. Als Kooperationspartner des deutschen Staates bei der Ge-

70 Vgl. dazu Lemmen, Aktuelle Entwicklungen ..., a.a.0., der u.a. auf den
wiederholten Ortswechsel des »Vereins Islamischer Kulturzentren« in-
nerhalb der islamischen Spitzenvereinigungen verweist.

71 Heckel, Religionsunterricht fiir Muslime?, a.a.0., S. 745, Fuinote 27.

72 Zu Geschichte und Konzeption der islamischen Unterweisung in Nord-
rhein-Westfalen, die auch fiir andere Bundeslinder als Vorbild gedient
hat, sind verschiedene Aufsitze von Klaus Gebauer, dem langjihrigen
Vorsitzenden der entsprechenden Lehrplankommission, in einem Reader
zusammengestellt worden: Landesinstitut fiir Schule und Weiterbildung
(Hg.), Religiose Unterweisung fiir Schiilerinnen und Schiiler islamischen
Glaubens in den Schulen des Landes Nordrhein-Westfalen (1979-1995) (Soest:
Landesinstitut, 1995).

115

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V STREITFRAGEN ZUR INTEGRATION MUSLIMISCHER MINDERHEITEN

staltung eines auf Dauer angelegten, vollgiiltigen islamischen Religi-
onsunterrichts kommt ein Riickgriff auf tiirkische staatliche Stellen,
wie er auch heute noch gelegentlich empfohlen wird, jedoch nicht in
Frage. Denn zum einen wiirde dies darauf hinauslaufen, eine anachro-
nistische Gastarbeiterideologie fortzuschreiben, wonach die Belange
der hier lebenden Muslime am besten bei den Auslandsvertretungen
ihrer »Herkunftslinder« aufgehoben seien. Zum anderen wire es un-
ter dem Gesichtspunkt der Religionsfreiheit illegitim, die Religionspoli-
tik des tiirkischen Prasidiums fiir religiose Angelegenheiten (Diyanet),
das eine massive Kontrolle iiber das religiése Leben in der Tiirkei aus-
iibt, zur Maflgabe staatlichen Handelns in Deutschland zu machen.”
Eine staatliche Behorde f6rmlich zum Kooperationspartner fiir die Ge-
staltung des islamischen Religionsunterrichts in Deutschland zu erhe-
ben, hiefRe letztlich, das verfassungsrechtliche Gebot der Trennung von
Staat und Religionsgemeinschaften durch die Hintertiire zu unterlau-
fen. Daher scheidet auch dieser Weg aus.

Nach alldem bleiben als mogliche Ansprechpartner nur die islami-
schen Verbinde bzw. Spitzenvereinigungen in Deutschland iibrig. Die-
se erheben denn auch schon seit Jahren den Anspruch auf verbindliche
Mitwirkung bei der Einrichtung eines islamischen Religionsunter-
richts.”* Der Islamrat fiir die Bundesrepublik Deutschland und der
Zentralrat der Muslime in Deutschland haben zu diesem Zweck mitt-
lerweile einen »Koordinierungsausschuss Islamischer Religionsunter-
richt« gebildet. In Nordrhein-Westfalen haben beide Spitzenvereini-
gungen gemeinsam Klage erhoben, um einen von ihnen mitbestimm-
ten Religionsunterricht gerichtlich durchzusetzen; diese Klage ist vom
Verwaltungsgericht Diisseldorf im November 2001 in erster Instanz

73 Vgl. Christine Langenfeld, »Integration und kulturelle Identitit zuge-
wanderter Minderheiten: Eine Herausforderung fiir das deutsche Schul-
wesen. Einfithrung in einige grundrechtliche Fragestellungen, in: Archiv
des doffentlichen Rechts 123 (1998), S. 375-407, hier S. 402.

74 Vgl. Ibrahim Cavdar, »Islamischer Religionsunterricht an deutschen
Schulen, in: Recht der Jugend und des Bildungswesens — Zeitschrift fiir Schu-
le, Berufsbildung und Jugenderziehung 1993, S. 265-275.

116

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. [STAMISCHER RELIGIONSUNTERRICHT AN OFFENTLICHEN SCHULEN

abgewiesen worden.” Seit einigen Jahren entstehen nach dem Modell
der 1998 gegriindeten »Islamischen Religionsgemeinschaft Hessen«
(IRH) islamische Verbinde auf der Ebene einzelner Bundeslinder, und
zwar mit dem ausdriicklich formulierten Ziel, als Gesprichspartner fiir
die Kultusministerien bei der Schaffung eines islamischen Religions-
unterrichts zur Verfiigung zu stehen. Ein Durchbruch ist dennoch bis-
lang in keinem Bundesland gelungen.”® Die Behorden haben offenbar
nach wie vor starke Vorbehalte; diese griinden sich auf Zweifel an der
Verfassungstreue mancher Moscheevereine sowie generell auf den
Eindruck mangelhafter Transparenz und unzureichender Reprisenta-
tivitit der Verbinde. Es stellt sich deshalb die Frage, welche Kriterien
eine islamische Vereinigung erfillen muss, um den schulischen Reli-
gionsunterricht kooperativ mittragen zu kénnen? Wie reprisentativ
muss eine entsprechende Gruppierung fiir den Islam in Deutschland
sein? Ist die Erwartung, dass es einen Ansprechpartner (im Singular)
fur die Muslime in Deutschland geben kann, realistisch bzw. tiber-
haupt legitim? Wie weit lasst sich andererseits die Pluralitit der islami-
schen Verbande bei der Organisation des Religionsunterrichts bertick-
sichtigen?

Unbestritten ist zunichst das Kriterium der Verfassungstreue,
kann doch dem Staat schlechterdings nicht abverlangt werden, einen
Religionsunterricht zu veranstalten, der den Prinzipien des Grundge-
setzes widerspricht.”” Einsichtig ist ferner die Forderung nach eindeu-

75 Vgl. das Urteil des VG Diisseldorf vom 2. November 2001 (1 K 10519/
98).

76 Der von der Islamischen Foderation Berlin getragene Religionsunter-
richt ist hier nicht zu berticksichtigen, weil der Religionsunterricht im
Land Berlin weder den Charakter eines ordentlichen Lehrfaches hat noch
in inhaltlicher Kooperation von Staat und Religionsgemeinschaften ge-
schieht. Vielmehr gilt auch fiir Berlin die sog. Bremer Klausel des Artikel
141 GG.

77 Damit soll nicht gesagt sein, dass Religionsgemeinschaften die Verfas-
sungsstruktur des Grundgesetzes in der Gestaltung ihrer internen Ver-

hiltnisse unmittelbar widerspiegeln miissen (was bekanntlich auch bei

117

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V STREITFRAGEN ZUR INTEGRATION MUSLIMISCHER MINDERHEITEN

tiger und klarer Mitgliedschaftsstruktur. Denn es darf nicht dazu
kommen, dass muslimische Schiilerinnen und Schiiler von Staats
wegen einem Religionsunterricht (als »ordentlichem Lehrfach«!) zuge-
ordnet werden, wenn sie der den Unterricht mittragenden islamischen
Vereinigung gar nicht angehoren. Die Tatsache oder gar Vermutung,
dass es sich bei den Betroffenen im weitesten Sinne um »Muslime«
handelt, wire als Kriterium schulischen bzw. schuladministrativen
Handelns zu vage. Schon um des Schutzes der negativen Religions-
freiheit willen ist deshalb zu verlangen, dass die Zuordnung von Schii-
lerinnen und Schiilern zum Religionsunterricht aufgrund eines ein-
deutig nachvollziehbaren Willens der Betroffenen bzw. ihrer Eltern ge-
schieht.”® In diesem Sinne hat das Verwaltungsgericht Diisseldorf in
seiner Entscheidung vom 2. November 2001 eine »durchgingige >Legi-
timationskette« vom Ansprechpartner zur Basis der Religionsgemein-
schaft« gefordert, die es im Falle der klagenden Spitzenvereinigungen
— Islamrat und Zentralrat der Muslime in Deutschland — als nicht ge-
geben ansah; die von den Kligern vorgelegten Erklirungsvordrucke mit
ca. 3.000 Unterschriften muslimischer Eltern seien dafiir nicht ausrei-
chend.

Dariiber hinaus wire es aus praktischen Griinden wiinschenswert,
wenn der mogliche islamische Kooperationspartner des Staates einen

der katholischen Kirche aufgrund ihres hierarchischen Kirchenverstind-
nisses nicht der Fall ist). Vielmehr geht es um den praktischen Respekt der
staatlichen Verfassungsordnung als Voraussetzung einer Kooperation zwi-
schen Staat und Religionsgemeinschaften. Weiterreichende Forderungen
z.B. nach einer internen Demokratisierung oder nach Beachtung der
Gleichberechtigung der Geschlechter im Innern der Religionsgemein-
schaften konnen nicht von Staats wegen durchgesetzt werden, sondern
nur von den Angehdrigen der entsprechenden Religionsgemeinschaft
selbst.

78 Vgl. Hans Markus Heimann, »Materielle Anforderungen an Religions-
gemeinschaften fiir die Erteilung schulischen Religionsunterrichts«, in:
Haratsch u.a. (Hg.), Religion und Weltanschauung im sdikularen Staat,

a.a.0,, S. 81-100, hier S. 84.

118

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. [STAMISCHER RELIGIONSUNTERRICHT AN OFFENTLICHEN SCHULEN

groflen Teil der Muslime in Deutschland vertreten wiirde. Da fiir die
Durchfithrung des Religionsunterrichts bestimmte Mindestzahlen von
Schiilerinnen und Schiilern (in Nordrhein-Westfalen sind dies zwolf
Personen) verlangt werden, mindert jede Zersplitterung der muslimi-
schen Verbandslandschaft die Chancen fiir ein flichendeckendes An-
gebot. Dennoch kann es nicht Aufgabe des Staates sein, eine inneris-
lamische Einigung durch eigenes Handeln zu férdern oder gar als Vor-
aussetzung der Kooperation zu fordern. Wollte man von Staats wegen
gar verlangen, dass Sunniten und Aleviten sich auf einen gemeinsa-
men Unterricht einigen (auch solche Vorstellungen waren in den Dis-
kussionen der letzten Jahre hiufig zu horen!), wire das Projekt eines
islamischen Religionsunterrichts auf unabsehbare Zeit auf Eis gelegt.
Zwar ist es legitim, wenn die staatlichen Behérden auf negative Konse-
quenzen verweisen, die sich aus mangelnder Einigkeit der Muslime fiir
die Entwicklung des Unterrichtsangebots zwangsldufig ergeben. An-
sonsten aber muss es den islamischen Verbinden iiberlassen bleiben,
ob und wieweit sie gewillt bzw. in der Lage sind, sich untereinander zu
einigen. In diesen Prozess von Staats wegen zu intervenieren und ggf.
einen Homogenisierungsdruck auf die Muslime auszutiiben, wire we-
der sinnvoll noch legitim. Der tibliche Gebrauch des Singulars, wenn
von »dem (kiinftigen) Ansprechpartner« die Rede ist, erweist sich des-
halb als durchaus fragwiirdig.

In der juristischen Literatur zum Thema werden teils zusitzliche
Anforderungen an die muslimischen Verbinde formuliert. So vertritt
Stefan Korioth die Ansicht, dass nur diejenigen Religionsgemeinschaf-
ten, die den Status einer Kérperschaft 6ffentlichen Rechts besitzen, als
Kooperationspartner des Staates bei der Gestaltung des Religionsunter-
richts in Frage kommen.”? Damit aber wire die Einrichtung eines is-
lamischen Religionsunterrichts vorerst tiberhaupt nicht méglich, da
derzeit kein muslimischer Verband den besagten Status besitzt. Gele-
gentlich wird sogar vorgeschlagen, die staatliche Kooperation mit mus-

79 Vgl. Korioth, Islamischer Religionsunterricht, a.a.0., S. 1047ff. Anderer
Ansicht ist (mit der Mehrheit der Staatskirchenrechtler) Heckel, Religi-

onsunterricht fiir Muslime?, a.a.0., S. 752.

119

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V STREITFRAGEN ZUR INTEGRATION MUSLIMISCHER MINDERHEITEN

limischen Verbinden davon abhingig zu machen, dass diese sich wei-
testgehend kirchlichen Strukturen annihern und somit gleichsam auf
institutioneller Ebene einen »Euro-Islam« ausbilden. »Die christlichen
Kirchen, schreibt Hillgruber in diesem Sinne, »bilden also, zwar nicht
mit ihrem Glaubensverstindnis, wohl aber nach ihrer Verfassung, den
Mafdstab, dem andere Religionsgemeinschaften gentigen miissen, um
ebenfalls Kooperationspartner des Staates werden zu kénnen.«*° Mus-
limische Vertreter haben solche Forderungen nach einer weitreichen-
den Verkirchlichung des Islams als Zumutung, nidmlich als Missach-
tung ihres Selbstverstindnisses als einer »kirchenlosen Gemeinschafi«
zuriickgewiesen.”

Vom Primat der Religionsfreiheit her gedacht, kann der Staat reli-
giosen Minderheiten nicht legitimerweise abverlangen, dass sie sich
entweder in die vorgegebenen staatskirchenrechtlichen Strukturen ein-
passen oder sich mit einer marginalen Stellung in der Gesellschaft ab-
finden. Vielmehr gilt es umgekehrt, die etablierten Strukturen am
Mafistab der Idee gleichberechtigter Freiheit darauthin zu tiberpriifen,
ob sie auch fiir Minderheiten und hierzulande »neue« religiése Grup-
pierungen angemessene Partizipationsoptionen bieten. Dies setzt ei-
nen nicht von vornherein auf Kirchlichkeit hin verengten, offenen und
flexiblen Rechtsbegriff von Religionsgemeinschaft voraus, wie ihn He-
ckel (und mit ihm die Mehrheit der Staatskirchenrechtler) vertritt: »Die
Rechtsform der >Religionsgesellschaft« ist keineswegs nach dem reli-
gionssoziologischen Modell der christlichen Kirche, geschweige denn
nach dem theologischen Kirchenverstindnis der katholischen bzw.
evangelischen Theologie konzipiert. Thre Offenheit und Ausfiillungs-
bediirftigkeit gewahrleistet den Religionsgemeinschaften die Freiheit
der eigenen theologischen Sinndeutung und die Freiheit zur hierarchi-
schen Organisation nach ihrem theologischen Verstindnis der gottli-

8o Hillgruber, Der deutsche Kulturstaat ..., a.a.0., S. 546.

81 Zum Selbstverstindnis des Islams als einer kirchenlosen Gemeinschaft
vgl. Wolf D. Ahmed Aries, »Das Kreuz in der Schule aus islamischer
Sicht«, in: Brugger/Huster (Hg.), Der Streit um das Kreuz in der Schule,
a.a.0., S. 191-201, hier S. 193f.

120

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. [STAMISCHER RELIGIONSUNTERRICHT AN OFFENTLICHEN SCHULEN

chen Offenbarung; das ist ihnen als >eigene Angelegenheit« [...] garan-
tiert.«®

Die Schwierigkeiten auf dem Weg zu einem islamischen Religi-
onsunterricht lassen sich nicht leicht bewiltigen, und es ist noch kei-
neswegs ausgemacht, ob es gelingen wird, eine allseits befriedigende
tragfihige Losung zu finden. Es ist durchaus denkbar, dass im Zu-
sammenhang einer sich verstirkenden Pluralisierung der Gesellschaft
ein bekenntnisgebundener Religionsunterricht in der bisherigen Form
auf Dauer nicht aufrechterhalten werden kann. Alternativen zugunsten
einer stirkeren interreligiésen Zusammenarbeit oder auch in Richtung
einer grundsitzlichen Preisgabe der Bekenntnisbindung sind seit lin-
gerem im Gesprich. So betont Sanem Kleff, Vorsitzende des Landes-
ausschusses Berlin fiir multikulturelle Angelegenheiten der GEW: »Im
Prinzip sehen wir als Gewerkschaft eine grundsitzliche Losung der
Frage, wie die Schule in einer multiethnisch und multireligis struktu-
rierten Gesellschaft organisiert sein sollte, in der strikten Trennung
zwischen Staat und Religion. In der Konsequenz fiihrt diese Trennung
dazu, dass auch die jetzt in der Schule vertretenen evangelischen und
katholischen Glaubensrichtungen aus der Schule heraus miissten.«*?

Gegeniiber dem laizistischen Entflechtungsmodell weist der kon-
fessionelle Religionsunterricht allerdings auch spezifische Vorziige auf.
Denn er macht es moglich, unterschiedliche religiése und nicht-religi-
ose Selbstverstindnisse unter dem gemeinsamen Dach der &ffentli-
chen Schule zur Geltung zu bringen, und zwar auf der Grundlage der
Selbstartikulation der betreffenden Gemeinschaften. Er steht deshalb
fir ein Modell von Integration, das Pluralitit in Fragen von Religion
und Weltanschauung inhaltlich ernstnimmt. Auerdem ist der Religi-
onsunterricht ein Beispiel dafiir, dass der Staat Verantwortung fiir die

82 Heckel, Religionsunterricht fiir Muslime?, a.a.O., S. 752.

83 »Das Berliner Modell des Religionsunterrichtes steht zur Disposition.«
Interview von Claudia Dantschke mit Sanem Kleff, Vorsitzende des Lan-
desausschusses Berlin fiir multikulturelle Angelegenheiten der GEW, in:
SchiLfBlatt. Nachrichten fiir Lehrkrifte von Migranten, 2001, Heft 9, S. 25-
29, hier S. 27.

I21

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V STREITFRAGEN ZUR INTEGRATION MUSLIMISCHER MINDERHEITEN

Forderung religiéser Freiheitsausiibung iibernimmt, ohne sich eine
Kompetenz in Fragen religioser Wahrheit anzumaflen. Dies spricht
meines Erachtens dafiir, den Versuch einer institutionellen und pida-
gogischen Weiterentwicklung des schulischen Religionsunterrichts zu
unternehmen, und zwar unter Einbeziehung der Muslime, von deren
Beteiligung die Legitimitit des bekenntnisgebundenen Unterrichts auf
Dauer entscheidend abhingt. Auf dem Weg dorthin ist von allen Betei-
ligten mehr Klarheit zu fordern: Wahrend der Staat mit guten Griinden
auf ein hoheres Maf$ an Transparenz in der Mitgliedschaftsstruktur der
islamischen Verbinde dringt, haben die Sprecher der islamischen Ver-
binde ihrerseits Recht, wenn sie mehr Verbindlichkeit auf Seiten der
Kultusministerien bei der Festlegung derjenigen Kriterien anmahnen,
denen etwaige muslimische Kooperationspartner des Staates geniigen
miissen. Ohne wechselseitige Offenheit wird sich das Gesprachsklima
zwischen staatlichen Behorden und muslimischen Verbinden, das
derzeit von zunehmendem Misstrauen geprigt zu sein scheint, vermut-
lich weiter verschlechtern. Nicht zuletzt an der Gesprichsfihigkeit aller
Beteiligten wird sich aber entscheiden, ob der schulische Religionsun-
terricht in der multireligiosen Gesellschaft eine Zukunft hat.

122

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI RESUMEE

Verunsicherungen und Konflikte sind in einer religiés und weltan-
schaulich pluralistischen freiheitlichen Gesellschaft unvermeidlich.
Denn religiose und weltanschauliche — darunter auch religionskritische
- Uberzeugungen kénnen, wenn sie wirkliche Uberzeugungen sind,
nicht auf den privaten Bereich beschrinkt bleiben. Sie richten sich
nach auflen, dringen auf sichtbare und hérbare Manifestation, suchen
offentliche Anerkennung oder auch Widerspruch, wollen sich verstind-
lich machen oder auch provozieren. Dabei geht es nicht allein um in-
haltliche Fragen des Bekenntnisses und der rechten Lebensfithrung,
sondern auflerdem um die Behauptung der eigenen individuellen und
gemeinschaftlichen Identitit, also um Fragen von Respekt und Gleich-
berechtigung, Zugehorigkeit und Abgrenzung, Heimatrecht und
Fremdheitsgefiihl.

Nach dem spiten Abschied von der allseits gepflegten Illusion, der
Islam sei hierzulande lediglich eine voriibergehende »Gastarbeiter-Re-
ligion«, haben in den 199oer Jahren auch Muslime verstirkt begon-
nen, ihre Rechte auf 6ffentliche Prisenz und Mitgestaltung der Gesell-
schaft einzufordern. Dass dies nicht ohne Reibungen vonstatten geht,
zeigen die teils mit grofer Emotionalitit ausgetragenen Konflikte um
den Bau reprisentativer Moscheen, den Ruf des Muezzin, die Erlaub-
nis zum Schichten sowie das Kopftuch an Schule und Arbeitsplatz. Die
Beobachtung, dass sich nicht nur unmittelbar Betroffene — etwa die
Anwohner in Hoérweite des Muezzinrufs — an den Auseinandersetzun-
gen vehement beteiligen, ist ein Indiz dafiir, dass dabei auch das
Selbstverstindnis der Gesellschaft mit zur Debatte steht.

In den genannten Konflikten bildet die Religions- und Weltan-
schauungsfreiheit, die im Grundgesetz der Bundesrepublik Deutsch-
land den Rang eines grundrechtlich verbiirgten Menschenrechts hat,
einen unverzichtbaren Mafdstab. Zwar bietet sie keine vorgefertigten
Losungen fiir alle konkreten Konfliktfille an. Wohl aber formuliert sie
eine normative Strukturvorgabe, die aus dem Anspruch einer freiheitli-
chen Demokratie folgt und deren Beachtung die Betroffenen im Ver-
letzungsfall auch gerichtlich einklagen konnen. Es ist dies der Respekt

123

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSLIME IM SAKULAREN RECHTSSTAAT

vor der Freiheit der Menschen, ihr Leben in religiésen und weltan-
schaulichen Fragen selbst zu bestimmen, sich 6ffentlich zu einer Reli-
gion — oder auch zu keiner Religion — zu bekennen und ihr Leben ih-
rem Bekenntnis entsprechend zu gestalten, und zwar sowohl als Indi-
viduen wie in Gemeinschaft mit Anderen.

Der sikulare Rechtsstaat steht im Blick auf die aktuellen religions-
politischen Konflikte vor der doppelten Aufgabe, sowohl »Neutralitdt«
in religiésen und weltanschaulichen Fragen zu wahren als auch eine
Garantenfunktion fiir die Verwirklichung der Religions- und Weltan-
schauungsfreiheit zu iibernehmen. Wihrend dem Staat eine Kom-
petenz in Sachen religidser Wahrheit prinzipiell nicht zusteht, hat
er gleichwohl die Aufgabe, die Religionsfreiheit nach Mafdgabe der
Gleichberechtigung aktiv zu gewihrleisten. Die rechtsstaatliche Sikula-
ritit ist (im Unterschied zum weltanschaulichen Sikularismus in all
seinen Varianten) gerade durch dieses Spannungsverhiltnis gekenn-
zeichnet: Sie folgt einerseits aus dem Prinzip »respektvoller Nicht-Identi-
fikation«, das dem Staat verbietet, mit einer bestimmten Religion (oder
einer Gruppe von Religionen) ein privilegiertes Sonderverhiltnis auf
Kosten der Angehorigen anderer Religionen, einschlieRlich der Nicht-
Religiosen, einzugehen. Und sie geht andererseits mit dem Anspruch
einher, dass der sikularen staatlichen Rechtsordnung — gerade auf-
grund ihrer Orientierung an der Freiheit — ein praktischer Geltungsvor-
rang gebiihrt, der im Konkurrenzfall auch gegeniiber religionsrechtli-
chen Normen durchgesetzt werden muss.

Damit stellt sich zwangsliufig die Frage nach dem Verhiltnis von
Grundgesetz und islamischer Scharia. Den hier lebenden Muslimen
wird in der 6ffentlichen Debatte vielfach unterstellt, dass ihnen die Si-
kularitit von Staat und Recht eigentlich »fremd« sei, weil der Islam ei-
ne Einheit von Religion und Staat (»din wa dawla«) auf der Grundlage
der Scharia vorsehe. Gelegentlich verbindet sich diese Unterstellung
mit dem Plidoyer dafiir, gegeniiber Muslimen eine restriktive Ausle-
gung der Religionsfreiheit zu praktizieren und ihnen die volle Gleich-
berechtigung mit den Angehorigen anderer Religionen, zumal den
Mitgliedern der christlichen Kirchen, zu versagen. Demgegeniiber ist
jedoch zunichst daran zu erinnern, dass auch in Europa die institutio-

124

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI RESUMEE

nelle Trennung von Staat und Religionsgemeinschaften gegen langan-
haltende Widerstinde — nicht zuletzt auch gegen Widerstinde der Kir-
chen - politisch erkdmpft werden musste. Den sikularen Rechtsstaat
als exklusiv westliches Modell zu begreifen oder gar als Bestandteil ei-
ner christlich geprigten »Leitkultur« gegen muslimische Partizipations-
anspriiche zu verteidigen, wire deshalb historisch verfehlt und hief3e
zugleich, den freiheitlichen Anspruch des Sikularititsprinzips durch
dessen kulturalistische Okkupation ins Gegenteil zu verkehren. Hinzu
kommt, dass die viel zitierte Formel »din wa dawla« zwar als Motto is-
lamistischer Bewegungen fungiert, jedoch weder die historische Wirk-
lichkeit des Verhiltnisses von Staat, Recht und Religion im islamischen
Raum angemessen beschreibt, noch die Ausrichtung der Mehrheit der
Muslime reprisentiert. Vielmehr gibt es eine Vielfalt muslimischer Po-
sitionen zu Staat und Recht, die von integralistischer Vereinnahmung
aller Lebensbereiche in ein geschlossenes religioses Weltbild iiber
pragmatische Arrangements mit den gegebenen Verhiltnissen bis hin
zu theologischen Wiirdigungen der Sikularitit reichen.

Auch das Verhiltnis von Scharia und sikularem Rechtsstaat er-
weist sich bei niherem Hinsehen als komplex. Wihrend eine Minder-
heit von Islamisten die Scharia tatsichlich als prinzipielle Alternative
zum sikularen Staat und Recht propagiert und aus dieser Haltung un-
ter Umstinden verfassungsfeindliche Aktivititen betreibt, die der
Rechtsstaat nicht hinnehmen kann, steht fiir liberale Muslime typi-
scherweise eher der ethische Gehalt der Scharia im Vordergrund; als
unmittelbar verbindlich erachten sie insbesondere diejenigen Teile der
Scharia, die sich auf das Verhiltnis des Menschen zu Gott beziehen
(Ibadat). Manche Muslime zeigen auch Distanz gegeniiber der Scharia;
dies gilt insbesondere fiir Aleviten. Aber selbst in den verschiedenen
konservativen Strémungen des sunnitischen Islams kann sich das Be-
kenntnis zur Scharia durchaus verbinden mit einer zumindest fakti-
schen Akzeptanz der sikularen Rechtsordnung, jedenfalls fiir die Si-
tuation der muslimischen Diaspora — was Zweideutigkeiten und Unsi-
cherheiten im Umgang mit dem in der Tat schwierigen Begriff der Si-
kularitit gewiss nicht ausschlief3t. Es wire von daher weder sachange-
messen noch legitim, mit Hinweis auf die Bedeutung der Scharia die

125

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSLIME IM SAKULAREN RECHTSSTAAT

Integrationsfihigkeit muslimischer Minderheiten pauschal in Abrede
zu stellen oder besondere Einschrinkungen der Religionsfreiheit fiir
Muslime zu verlangen.

Die Spannung zwischen Wahrung der religios-weltanschaulichen
Neutralitit und Ubernahme einer Garantenfunktion bestimmt auch die
Aktivititen des Staates gegentiber dem Islam in der Diaspora. Auf der
einen Seite steht der gebotene Respekt vor der Freiheit der Menschen,
der eine interventionistische Religionspolitik nach dem Modell des tiir-
kischen Prisidiums fiir religidse Angelegenheiten (Diyanet) aus-
schlief’t. Beispielsweise kann es nicht Aufgabe eines sikularen Rechts-
staats sein, unmittelbar auf die innere Entwicklung der islamischen
Verbinde Einfluss zu nehmen, eine innerislamische Okumene von
Sunniten und Aleviten zu verlangen oder sich gar zwecks Férderung
eines »Euro-Islams« in islamisch-theologische Debatten einzumischen.
Auch in Sachen des islamischen Religionsunterrichts kann der Staat
nicht unter Hinweis auf die Uneinigkeit der islamischen Verbiande die
inhaltliche Gestaltung der Lehrpline in eigener Regie durchfithren
oder subsididr auf Richtlinien der Tiirkei zuriickgreifen. Solche und
dhnliche Varianten eines (konservativ, politisch-6kumenisch oder sozi-
aldemokratisch intonierten) Paternalismus gegentiber religiésen Min-
derheiten, fiir die es in der Praxis zahlreiche Beispiele gibt, erweisen
sich im Licht der Religionsfreiheit als tiberaus fragwiirdig. Auf der an-
deren Seite ist der Staat ungeachtet seiner Nicht-Zustindigkeit in allen
Fragen religioser Wahrheit gleichwohl gefordert, fiir die Freiheit von
Glaube, Bekenntnis und Religionsausiibung in der sich weiter plurali-
sierenden Gesellschaft einzutreten. Mit der Bereitstellung einer Ge-
richtsbarkeit, vor der Individuen gegen personliche Diskriminierungen
und Verletzungen ihrer Religionsfreiheit klagen kénnen, ist dies noch
nicht ausreichend geleistet. So kommt der Staat nicht umbhin, sich bei-
spielsweise auch mit den islamischen Verbinden auseinanderzusetzen,
wenn sie eine gleichberechtigte Partizipation der Muslime im System
der Kooperation von Staat und Religionsgemeinschaften anmahnen.
Wie schwierig die Einlosung dieses Postulats ist, zeigt sich in der aktu-
ellen Kontroverse um die Einfiihrung eines islamischen Religionsun-
terrichts an 6ffentlichen Schulen.

Bei alldem ist aullerdem darauf zu achten, dass die Anspriiche

126

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI RESUMEE

kleiner Gruppen, z.B. innerislamischer Minderheiten, die in der 6ffent-
lichen Diskussion wenig prisent sind, nicht unter den Tisch fallen.
Dasselbe gilt fiir die Rechte individueller Dissidenten, Konvertiten,
»Synkretisten« oder solcher Menschen (insbesondere auch Frauen), die
gegen konservative Vorstellungen von Tugend und Ehre verstoflen und
unter Umstidnden auf Schutz gegen Mobbing und Vigilantentum an-
gewiesen sind. Zwar haben religiose Gemeinschaften das Recht, sich
sowohl voneinander wie von einzelnen Dissidenten abzugrenzen. So-
fern dies jedoch nachweislich mit massiver Verunglimpfung oder an-
deren Formen von Pression einhergeht, kann staatliches Eingreifen
erforderlich und legitim sein. Dass sich dabei fiir einen freiheitlichen
Rechtsstaat komplizierte Abwigungsprobleme stellen, liegt auf der
Hand.

Die Verwirklichung der Religionsfreiheit in der multireligiésen
Gesellschaft erweist sich demnach als eine komplexe Aufgabe, die
nicht ein fiir allemal gel6st werden kann. Bei allen Schwierigkeiten be-
steht aber zugleich die Chance, dass die Religionsfreiheit eine Briicke
bildet zwischen dem Anspruch der freiheitlichen Demokratie und dem
Selbstverstindnis religioser Gemeinschaften, die in der pluralistischen
Gesellschaft nicht umhin kommen, ihre Anliegen im Medium des mo-
dernen, sikularen Rechts zu artikulieren. Dieser Prozess hat auch bei
den muslimischen Verbinden lingst eingesetzt. Ob sich im Eintreten
der Menschen fiir die eigene Freiheit zugleich das Bewusstsein fiir die
Bedeutung der Freiheit iiberhaupt schirft, lisst sich zwar nicht mit Ge-
wissheit voraussagen; und ob die Inanspruchnahme sikularer Rechts-
normen mit einem Verstindnis fiir den freiheitlichen Gehalt der
rechtsstaatlichen Sikularitit einhergeht, bleibt vorerst ebenfalls eine
offene Frage. Immerhin aber bietet die 6ffentliche Auseinandersetzung
um die Religionsfreiheit Ansatzpunkte fiir Lernprozesse auf allen Sei-
ten. Es kommt darauf an sie politisch zu nutzen.

127

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VII LITERATUR

A’la Mawdudi, Abul, The Islamic Law and Constitution (Lahore: Islamic
Publications, 3. Aufl. 1967).

A’la Maududi, Abul, Islamische Lebensweise (Beirut: The Holy Koran
Publishing House, 1983).

Abdarraziq, Ali, »L’islam et les bases du pouvoir«, in zwei Teilen er-
schienen in: Révue des Etudes Islamiques, Bd. VII (1933), S. 353-391
und Bd. VIII (1934), S. 163-222.

Abou El Fadl, Khaled, »Legal Debates on Muslim Minorities. Between
Rejection and Accomodation«, in: Journal of Religious Ethics 22
(1994), S. 127-162.

Abu Zaid, Nasr Hamid, Islam und Politik. Kritik des religiésen Diskurses
(Frankfurt a.M.: dipa-Verlag, 1990).

Alacacioglu, Hasan, Auflerschulischer Religionsunterricht fiir muslimische
Kinder und Jugendliche in NRW. Eine empirische Studie zu Koran-
schulen in tiirkisch-islamischen Gemeinden (Miinster: LIT, 1999).

Albert, Reiner/Dettling, Wilfried (Hg.), Im Schatten der Politik. Einwir-
kungen auf das christlich-islamische Gesprich (Altenberge: Oros Ver-
lag, 2002).

Al-Azmeh, Aziz, Die Islamisierung des Islam. Imagindre Welten einer poli-
tischen Theologie (Frankfurt a.M.: Campus, 1996).

Aldeeb Abu Sahlieh, Sami A., Les Musulmans face aux droits de ’homme.
Religion & droit & politique. Etude et documents (Bochum: Dr. Wink-
ler, 1994).

Alexy, Robert, Theorie der Grundrechte (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2.
Aufl. 1994).

Aries, Wolf D. Ahmed, »Konfliktlinien westlicher und islamischer Kul-
turvorstellungen«, in: Heitmeyer, Wilhelm/Dollase, Rainer (Hg.),
Die bedringte Toleranz. Ethnisch-kulturelle Konflikte, religiose Diffe-
renzen und die Gefahren politisierter Gewalt (Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp, 1996), S. 349-359.

Aries, Wolf D. Ahmed, »Das Kreuz in der Schule aus islamischer
Sicht«, in: Brugger, Winfried/Huster, Stefan (Hg.), Der Streit um

129

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSLIME IM SAKULAREN RECHTSSTAAT

das Kreuz in der Schule. Zur religiés-weltanschaulichen Neutralitdt des
Staates (Baden-Baden: Nomos, 1998), S. 191-201.

Balic, Smail, Islam fiir Europa. Neue Perspektiven einer alten Religion
(Kéln u.a.: Bohlau, 2001).

Bielefeldt, Heiner, Philosophie der Menschenrechte. Grundlagen eines
weltweiten Freiheitsethos (Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft, 1998).

Bielefeldt, Heiner, Symbolic Representation in Kant’s Practical Philosophy
(Cambridge: Cambridge University Press, 2003).

Blumenberg, Hans, Sikularisierung und Selbstbehauptung (Frankfurt
a.M.: Suhrkamp, 1974).

Bochinger, Christoph, »Islamischer Religionsunterricht in Deutschland
— Zum aktuellen Diskussionsstand (2001)«, in: Renz, Andreas/
Leimgruber, Stephan (Hg.), Lernprozesse Christen Muslime. Gesell-
schafiliche Kontexte — Theologische Grundlagen — Begegnungsfelder
(Miinster: LIT, 2002), S. 312-329.

Bock, Wolfgang, »Die Religionsfreiheit zwischen Skylla und Charyb-
dis«, in: Archiv des dffentlichen Rechts 122 (1997), S. 444-475.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang, »Staat — Gesellschaft — Kirche, in:
Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft, Bd. 15 (Freiburg i.Br.:
Herder, 1982), S. 5-120.

Béckenforde, Ernst-Wolfgang, »Die Bedeutung der Konzilserklirung
iiber die Religionsfreiheit. Uberlegungen 20 Jahre danach, in: Bé-
ckenférde, Ernst-Wolfgang, Religionsfreiheit. Die Kirche in der mo-
dernen Welt (Freiburg i.Br.: Herder, 1990).

Bockenforde, Ernst-Wolfgang, »Notwendigkeit und Grenzen staatlicher
Religionspolitik, in: Thierse, Wolfgang (Hg.), Religion ist keine Pri-
vatsache (Disseldorf: Patmos, 2000), S. 173-183.

Brugger, Winfried/Huster, Stefan (Hg.), Der Streit um das Kreuz in der
Schule. Zur religios-weltanschaulichen Neutralitit des Staates (Ba-
den-Baden: Nomos, 1998).

Brun, Jean, »Die Katastrophe der Sikularisierung«, in: Kerygma und
Dogma VI (1977), Bd. IX., S. 242-251.

Bundesregierung, Antwort auf die Grofle Anfrage der Fraktion der
CDU/CSU (»Islam in Deutschland«) vom o8.11.2000, Deutscher
Bundestag, Drucksache 14/4530.

130

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VII LITERATUR

Campenhausen, Axel Freiherr von, »Religionsfreiheit«, in: Isensee,
Josef/Kirchhof, Paul (Hg.), Handbuch des Staatsrechts der Bundesre-
publik Deutschland, Bd. VI (Heidelberg: C.F. Miller, 1989), S.
369-434.

Casanova, José, Public Religions in the Modern World (Chicago: Chicago
University Press, 1994).

Cavdar, Ibrahim, »Islamischer Religionsunterricht an deutschen Schu-
len«, in: Recht der Jugend und des Bildungswesens — Zeitschrift fiir
Schule, Berufsbildung und Jugenderziehung (1993), S. 265-275.

Comte, Auguste, Systéme de Politique Positive ou Traité de Sociologie, Ins-
tituant la Religion de I’Humanité. Drei Binde (Nachdruck der Aus-
gabe von 1851, Osnabriick : Otto Zeller, 1967).

Conetti, Giorgio, »Concluding Remarks«, in: Ferrari, Silvio/Bradney,
Anthony (Hg.), Islam and European Legal Systems (Aldershot u.a.:
Ashgate, 2000), S. 199-203.

Dassetto, Felice, »The New European Islame, in: Ferrari, Silvio/
Bradney, Anthony (Hg.), Islam and European Legal Systems (Alder-
shot u.a.: Ashgate, 2000), S. 31-45.

Dilcher, Gerhard/Staff, llse (Hg.), Christentum und modernes Recht. Bei-
trige zum Problem der Sdkularisierung (Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
1984).

Ebeling, Hans, Der multikulturelle Traum. Von der Subversion des Rechts
und der Moral (Hamburg: Europiische Verlagsanstalt, 1994).

Elyas, Nadeem, »Integration ist keine Einbahnstrafe«, in: Hafez, Kai/
Steinbach, Udo (Hg.), Juden und Muslime in Deutschland. Minder-
heitendialog als Zukunftsaufgabe (Hamburg: Deutsches Orient-Insti-
tut, 1999), S. 16-20.

El-Zayat, Sabiha, »Auf dem Weg zu einem selbstverstindlichen Mit-
einander in einem pluralen Europa«, in: Hartmann, Thomas/
Krannich, Margret (Hg.), Muslime im sikularen Rechtsstaat. Neue
Akteure in Kultur und Politik (Berlin: Verlag Das Arabisch Buch,
2001), S. 29-36.

Feindt-Riggers, Nils/Steinbach, Udo, Islamische Organisationen in
Deutschland. Eine aktuelle Bestandsaufnahme und Analyse (Ham-
burg: Deutsches Orient-Institut, 1997).

131

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSLIME IM SAKULAREN RECHTSSTAAT

Ferrari, Silvio/Bradney, Anthony (Hg.), Islam and European Legal Sys-
tems (Aldershot u.a.: Ashgate, 2000).

Forndran, Erhard (Hg.), Religion und Politik in einer sikularisierten Welt
(Baden-Baden: Nomos: 1991).

Forst, Reiner (Hg.), Toleranz. Philosophische Grundlagen und gesellschaft-
liche Praxis einer umstrittenen Tugend (Frankfurt a.M.: Campus,
2000).

Forstner, Martin, »Ubersetzung und Kommentar zur >Allgemeinen
Islamischen Menschenrechtserklirung< des Islamrats fiir Europa
von 1981«, in: CIBEDO-Dokumentation Nr. 15/16 (Juni/September
1982).

Gebauer, Klaus, [Mehrere Aufsitze], in: Landesinstitut fiir Schule und
Weiterbildung (Hg.), Religiése Unterweisung fiir Schiilerinnen und
Schiiler islamischen Glaubens in den Schulen des Landes Nordrhein-
Westfalen (1979-1995) (Soest: Landesinstitut, 1995).

Habermas, Jurgen, Rede angesichts der Verleihung des Friedenspreises des
Deutschen Buchhandels 2001 (Frankfurt a.M.: Bérsenverein, 2001).
Haddad, Yvonne Y., »Sayyid Qutb: Ideologue of the Islamic Revivalg,
in: Esposito, Joseph L. (Hg.), Voices of Resurgent Islam (Oxford: Ox-

ford University Press, 1983), S. 67-98.

Hafez, Kai (Hg.), Der Islam und der Westen. Anstiftung zum Dialog
(Frankfurt a.M.: Fischer, 1997).

Haratsch, Andreas/Janz, Norbert/Rademacher, Sonja/Schmahl, Stefa-
nie/Weifl, Norman (Hg.), Religion und Weltanschauung im sikula-
ren Staat. Assistententagung Offentliches Recht 2001 (Stuttgart u.a.:
Boorberg, 2001).

Hartmann, Thomas/Krannich, Margret (Hg.), Muslime im sdkularen
Rechtsstaat. Neue Akteure in Kultur und Politik (Berlin: Verlag Das
Arabisch Buch, 2001).

Hassan, Riffat, »On Human Rights and the Qur’anic Perspectivex, in:
Swidler, Arlene (Hg.), Human Rights in Religious Traditions (New
York: The Pilgrim Press, 1982), S. 51-65.

Heckel, Martin, »Religionsunterricht fiir Muslime? Kulturelle Integra-
tion unter Wahrung der religiosen Identitit. Ein Beispiel fur die
komplementire Natur der Religionsfreiheit«, in: Juristenzeitung 54.

Jg- (1999), S. 741-758.

132

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VII LITERATUR

Heimann, Hans Markus, »Materielle Anforderungen an Religionsge-
meinschaften fiir die Erteilung schulischen Religionsunterrichts,
in: Haratsch, Andreas/Janz, Norbert/Rademacher, Sonja/Schmabhl,
Stefanie/Weify, Norman (Hg.), Religion und Weltanschavung im si-
kularen Staat. Assistententagung Offentliches Recht 2001 (Stuttgart
u.a.: Boorberg, 2001), S. 81-100.

Heine, Peter, Halbmond tiber deutschen Ddchern. Muslimisches Leben in
unserem Land (Miinchen: List, 1997).

Heitmeyer, Wilhelm/Anhut, Reimund (Hg.), Bedrohte Staatgesellschaft.
Desintegrationsprozesse und ethnisch-kulturelle Konfliktkonstellationen
(Weinheim: Juventa, 2000).

Heitmeyer, Wilhelm/Dollase, Rainer (Hg.), Die bedringte Toleranz.
Ethnisch-kulturelle Konflikte, religiose Differenzen und die Gefahren
politisierter Gewalt (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1996).

Hense Ansgar, »Staatskirchenrecht oder Religionsverfassungsrecht:
mehr als ein Streit um Begriffe?«, in: Haratsch, Andreas/Janz,
Norbert/Rademacher, Sonja/Schmahl, Stefanie/Weifs, Norman
(Hg.), Religion und Weltanschauung im sikularen Staat. Assistenten-
tagung Offentliches Recht 2001 (Stuttgart u.a.: Boorberg, 2001), S.
9-47-

Herdtle, Claudia/Leeb, Thomas (Hg.), Toleranz. Texte zur Theorie und
politischen Praxis (Stuttgart: Reclam, 1987).

Hesse, Konrad, Grundziige des Verfassungsrechts der Bundesrepublik
Deutschland (Heidelberg: C.F. Miiller, 20. Aufl. 1995).

Hildebrandt, Mathias/Brocker, Manfred/Behr, Hartmut (Hg.), Sdkula-
risierung und Resakralisierung in westlichen Gesellschaften. Ideenge-
schichtliche und theoretische Perspektiven (Opladen: Westdeutscher
Verlag, 2001).

Hillgruber, Christian, »Der deutsche Kulturstaat und der muslimische
Kulturimport. Die Antwort des Grundgesetzes auf eine religitse
Herausforderungc, in: Juristenzeitung 11 (1999), S. 538-547.

Hilpert, Konrad, Die Menschenrechte. Geschichte — Theologie — Aktualitit
(Diisseldorf: Patmos, 1991).

Hofmann, Murad Wilfried, Der Islam im 3. Jahrtausend. Eine Religion im
Aufbruch (Kreuzlingen: Diedrichs, 2000).

133

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSLIME IM SAKULAREN RECHTSSTAAT

Huber, Wolfgang/T6dt, Ernst Eduard, Menschenrechte. Perspektiven einer
menschlichen Welt (Stuttgart: Kreuz Verlag, 1977).

Huntington, Samuel P., The Clash of Civilizations and the Remaking of
World Order (New York: Simon & Schuster, 19906).

Huster, Stefan, »Die religios-weltanschauliche Neutralitit des Staates.
Das Kreuz in der Schule aus liberaler Sicht«, in: Brugger, Win-
fried/Huster, Stefan (Hg.), Der Streit um das Kreuz in der Schule.
Zur religios-weltanschaulichen Neutralitit des Staates (Baden-Baden:
Nomos, 1998), S. 69-108.

Isensee, Josef, Wer definiert die Freiheitsrechte? Selbstverstindnis der
Grundrechtstrager und Grundrechtsauslegung des Staates (Heidelberg:
C.F. Miiller, 1980).

Isensee, Josef, »Die Zukunftsfihigkeit des deutschen Staatskirchen-
rechts. Gegenwirtige Legitimationsprobleme, in: Isensee, Josef/
Rees, Wilhelm/Riifner, Wolfgang (Hg.), Dem Staate, was des Staa-
tes, der Kirche, was der Kirche ist. Festschrift fiir Joseph Listl zum 7o0.
Geburtstag (Berlin: Duncker & Humblot, 1999), S. 67-90.

Johansen, Baber, »Staat, Recht und Religion im sunnitischen Islam.
Kénnen Muslime einen religionsneutralen Staat akzeptieren?«, in:
Essener Gespriche zum Thema Staat und Kirche 20 (1986), S. 12-60.

Jonker, Gerdien (Hg.), Kern und Rand. Religiése Minderheiten aus der
Tiirkei in Deutschland (Berlin: Verlag Das Arabische Buch, 1999).

Jonker, Gerdien, Eine Wellenldnge zu Gott: Der »Verband der Islamischen
Kulturzentren« in Europa (Bielefeld: transcript, 2002).

Kandel, Johannes, Die Islamische Charta. Fragen und Anmerkungen (ver-
o6ffentlicht von der Friedrich-Ebert-Stiftung in Berlin, 2002).

Kandil, Fuad, »Muslime in der sikularen Gesellschaft«, in: Renz, And-
reas/Leimgruber, Stephan (Hg.), Lernprozesse Christen Muslime. Ge-
sellschaftliche Kontexte — Theologische Grundlagen — Begegnungsfelder
(Mitinster: LIT, 2002), S. 29-43.

Kant, Immanuel, Beantwortung der Frage »Was ist Aufklirung?«, Akade-
mie-Ausgabe, Bd. VII, S. 33-42.

Karakasoglu-Aydin, Yasemin, Muslimische Religiositit und Erziehungs-
vorstellungen. Eine empirische Untersuchung zu Orientierungen bei
tiirkischen Lehramts- und Pddagogik-Studentinnen in Deutschland
(Frankfurt a.M: IKO-Verlag, 2000).

134

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VII LITERATUR

Kepel, Gilles, Das Schwarzbuch des Dschihad. Aufstieg und Niedergang des
Islamismus (Minchen/Ziirich: Piper, 2001).

Kerber, Walter (Hg.), Sdkularisierung und Wertewandel. Analysen und
Uberlegungen zur gesellschaftlichen Situation in Europa (Miinchen:
Kindt, 1980).

Kermani, Navid, Iran. Die Revolution der Kinder (Miinchen: C.H. Beck,
2000).

Kerygma und Mythos VI (1977), Bd. IX.

Khoury, Adel Theodor, Toleranz im Islam (Miinchen: Kaiser/Mainz:
Griinewald, 1980).

Khoury, Adel Theodor, Islamische Minderheiten in der Diaspora (Mainz:
Griinewald/Miinchen: Kaiser, 1985).

Khoury, Adel Theodor/Hagemann, Ludwig, »Diirfen Muslime auf
Dauer in einem nicht-islamischen Land leben?«, in: Hagemann,
Ludwig/Albert, Reiner (Hg.), Dialog in der Sackgasse? Christen und
Muslime zwischen Anniherung und Abschottung (Wirzburg: Echter,
1998), S. 93-105.

Khoury, Adel Theodor/Heine, Peter/Oebbecke, Janbernd, Handbuch
Recht und Kultur des Islams in der deutschen Gesellschaft (Glitersloh:
Gitersloher Verlagshaus, 2000).

Klinkhammer, Gritt, »Auf dem Weg zur Kérperschaft des 6ffentlichen
Rechts? Die Integration des Islam in Deutschland im Spannungs-
feld von sikularer politischer Ordnung, Religionsfreiheit und
christlicher Kultur«, in: Klinkhammer, Gritt/Frick, Tobias (Hg.),
Religionen und Recht. Eine interdisziplinire Diskussion um die Integ-
ration von Religionen in demokratische Gesellschaften (Marburg: Dia-
gonal, 2002), S. 181-202.

Kohlhammer, Siegfried, Die Feinde und die Freunde des Islam (Gottin-
gen: Steidl, 19906).

Korioth, Stefan, »Islamischer Religionsunterricht und Art. 7 III GG,
in: Neue Verwaltungszeitschrift 16 (1997), S. 1041-1049.

Krimer, Gudrun, Gottes Staat als Republik. Reflexionen zeitgendssischer
Muslime zu Islam, Menschenrechten und Demokratie (Baden-Baden:
Nomos, 1999).

Kriiger, Herbert, Allgemeine Staatslehre (Stuttgart: Kohlhammer, 2. Aufl.
1960).

135

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSLIME IM SAKULAREN RECHTSSTAAT

Landesinstitut fiir Schule und Weiterbildung (Hg.), Religidse Unterwei-
sung fiir Schiilerinnen und Schiiler islamischen Glaubens in den Schu-
len des Landes Nordrhein-Westfalen (1979-1995) (Soest: Landesinsti-
tut, 1995)-

Landesregierung NRW, Antwort auf die Grofse Anfrage 4 der Fraktion
der FDP (»Muslime in Nordrhein-Westfalen«), Landtag NRW
Drucksache 13/885 vom 9.7.2001.

Langenfeld, Christine, »Integration und kulturelle Identitit zugewan-
derter Minderheiten: Eine Herausforderung fir das deutsche
Schulwesen. Einfithrung in einige grundrechtliche Fragestellun-
gen, in: Archiv des Gffentlichen Rechts 123 (1998), S. 375-407.

Leggewie, Claus, Alhambra — Der Islam im Westen (Reinbek: Rowohlt,
1993).

Leggewie, Claus/Joost, Angela/Rech, Stefan, »Niitzliche Moscheekon-
flikte? Lackmustest auf praktische Religionsfreiheit«, in: Bldtter fiir
deutsche und internationale Politik, Heft 7, 2002, S. 812-821.

Leggewie, Claus/Joost, Angela/Rech, Stefan, Der Weg zur Moschee. Eine
Handreichung fiir die Praxis (Bad Homburg: Herbert-Quandt-
Stiftung, 2002).

Leisner, Walter, »Geglaubtes Recht. Sikularisierte religivse Grundla-
gen der Demokratie«, in: Isensee, Josef/Rees, Wilhelm/Rufner,
Wolfgang (Hg.), Dem Staate, was des Staates, der Kirche, was der Kir-
che ist. Festschrift fiir Joseph Listl zum 70. Geburtstag (Berlin: Dun-
cker & Humblot, 1999), S. 115-128.

Lemmen, Thomas, Islamische Organisationen in Deutschland (Bonn:
Forschungs- und Beratungszentrum der Friedrich-Ebert-Stiftung,
2000).

Lemmen, Thomas, Muslime in Deutschland. Eine Herausforderung fiir
Staat und Kirche (Baden-Baden: Nomos, 2001).

Lemmen, Thomas, »Aktuelle Entwicklungen innerhalb der islamischen
Organisationen in Deutschland«, in: Renz, Andreas/Leimgruber,
Stephan (Hg.), Lernprozesse Christen Muslime. Gesellschaftliche Kon-
texte — Theologische Grundlagen — Begegnungsfelder (Miinster: LIT,
2002), S. 73-88.

Lemmen, Thomas/Miehl, Melanie, Miteinander leben. Christen und
Muslime im Gesprich (Giitersloh: Glitersloher Verlagshaus, 2001).

136

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VII LITERATUR

Lerner, Natan, »Der politische Kompromiss: Religion und Staat in Is-
rael«, in: Kokott, Juliane/Rudolf, Beate (Hg.), Gesellschafisgestaltung
unter dem Einfluss von Grund- und Menschenrechten (Baden-Baden:
Nomos, 2001), S. 259-271.

Lessing, Gotthold Ephraim, Nathan der Weise (Stuttgart: Reclam, 1964).

Link, Christoph, »Der staatskirchenrechtliche Rahmen der Religions-
austibung und Religionspolitik in Deutschland im 20. Jahrhun-
dert. Historische Einschnitte und aktuelle Situation«, in: Klink-
hammer, Gritt/Frick, Tobias (Hg.), Religionen und Recht. Eine in-
terdisziplindre Diskussion um die Integration von Religionen in demo-
kratische Gesellschaften (Marburg: Diagonal, 2002), S. 33-47.

Listl, Joseph, Das Grundrecht der Religionsfreiheit in der Rechtsprechung
der Gerichte der Bundesrepublik Deutschland (Berlin: Duncker &
Humblot, 1971).

Liibbe, Hermann, Sdkularisierung. Geschichte eines ideenpolitischen Be-
griffs (Freiburg i. Br./Miinchen: Alber, 1965).

Luckmann, Thomas, Die unsichtbare Religion (Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp, 1991).

Luf, Gerhard, »Die religitse Freiheit und der Rechtscharakter der Men-
schenrechte. Uberlegungen zur normativen Genese und Struktur
der Religionsfreiheit«, in: Schwartlinder, Johannes (Hg.), Freiheit
der Religion. Christentum und Islam unter dem Anspruch der Men-
schenrechte (Mainz: Gritnewald, 1993), S. 71-92.

Luhmann, Niklas, »Die Ausdifferenzierung der Religion«, in: Gesell-
schaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der mo-
dernen Gesellschaft, Bd. 3 (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1989), S.
259-357-

Lutz, Heinrich (Hg.), Zur Geschichte der Toleranz und Religionsfreiheit
(Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1977).

Martinez-Torrén, Javier, »The Legal Status of Islam in Spain, in: Fer-
rari, Silvio/Bradney, Anthony (Hg.), Islam and European Legal Sys-
tems (Aldershot u.a.: Ashgate, 2000), S. 47-71.

Marty, Martin E./Appleby, R. Scott, Herausforderung Fundamentalismus.
Radikale Christen, Moslems und Juden im Kampf gegen die Moderne
(Frankfurt a.M.: Campus, 1990).

137

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSLIME IM SAKULAREN RECHTSSTAAT

Marx, Karl, »Zur Judenfrage«, in: Marx-Engels-Werke (Ostberlin: Dietz,
1970), Bd. 1, S. 347-377.

Mayer, Ann Elizabeth, Islam and Human Rights. Tradition and Politics
(Boulder: Westview, 1991).

Meier, Andreas, Der politische Aufirag des Islam. Programme und Kritik
zwischen Fundamentalismus und Reformen. Originalstimmen aus der
islamischen Welt (Wuppertal: Peter Hammer, 1994).

Merad, Ali, »Die Scharia — Weg zur Quelle des Lebens«, in: Schwart-
linder, Johannes (Hg.), Freiheit der Religion. Christentum und Islam
unter dem Anspruch der Menschenrechte (Mainz: Grinewald, 1993),
S.392-393.

Meyer, Thomas (Hg.), Fundamentalismus in der modernen Welt (Frank-
furt a.M.: Suhrkamp, 1989).

Ministerium fiir Arbeit, Gesundheit und Soziales des Landes Nord-
rhein-Westfalen, Tiirkische Muslime in Nordrhein-Westfalen, erstellt
vom Zentrum fur Turkeistudien (3. itberarb. Aufl., 1997).

Montaigne, Michel de, Die Essais (Stuttgart : Reclam, 1969).

Morlok, Martin, Zu Artikel 4, in: Dreier, Horst (Hg.), Grundgesetz-
Kommentar, Bd. 1. (Tiibingen: Mohr Siebeck, 19906).

Muckel, Stefan, Religiose Freiheit und staatliche Letztentscheidung. Die
verfassungsrechtlichen Garantien religiéser Freiheit unter verdnderten
gesellschafilichen Verhdltnissen (Berlin: Duncker & Humblot, 1997).

Muckel, Stefan, »Streit um den muslimischen Gebetsruf. Der Ruf des
Muezzin im Spannungsfeld von Religionsfreiheit und einfachem
Recht«, in: Nordrhein-Westfilische Verwaltungsblitter 12 (1998), S.
1-6.

Muckel, Stefan, »Religionsfreiheit fiir Muslime in Deutschland, in:
Isensee, Josef/Rees, Wilhelm/Riifner, Wolfgang (Hg.), Dem Staate,
was des Staates, der Kirche, was der Kirche ist. Festschrift fiir Joseph
Listl zum 70. Geburtstag (Berlin: Duncker & Humblot, 1999), S.
239-257.

Miickl, Stefan, »Staatskirchenrechtliche Regelungen zum Religionsun-
terricht, in: Archiv des dffentlichen Rechts 122 (1997), S. 513-5506.

Miiller, Herbert L., »Islamistische Organisationen in Deutschland im
Blickfeld des Verfassungsschutzes«, in: Studienzentrum Weikers-
heim (Hg.), Der fundamentalistische Islam. Wesen — Strategie — Ab-

138

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VII LITERATUR

wehr (Weikersheim: Studienzentrum Weikersheim e.V., 1999), S.
III-I31.

Miller, Herbert L., »Islamismus als politische Bewegung in Deutsch-
land«, in: Albert, Reiner/Dettling, Wilfried (Hg.), Im Schatten der
Politik. Einwirkungen auf das christlich-islamische Gesprich (Alten-
berge: Oros Verlag, 2002), S. 141-175.

Miiller, Lorenz, Islam und Menschenrechte. Sunnitische Muslime zwischen
Islamismus, Sdkularismus und Modernismus (Hamburg: Deutsches
Orient-Institut, 1996).

Miiller-Volbehr, Jorg, »Das Grundrecht der Religionsfreiheit und seine
Schranken, in: Die Offentliche Verwaltung 48 (1995), S. 301-310.
Nasir, Jamal J., The Status of Women Under Islamic Law and Under Mo-
dern Islamic Legislation (London u.a.: Graham & Trotman, 2. Aufl.

1994).

Nienhaus, Volker, »Zwischen Idealwelt und Weltwirtschaft. Islamische
Okonomie«, in: Hafez, Kai (Hg.), Der Islam und der Westen. Anstif-
tung zum Dialog (Frankfurt a.M.: Fischer, 1997), S. 94-108.

Oebbecke, Janbernd, »Das deutsche Recht und der Islam, in: Khoury,
Adel Theodor/Heine, Peter/Oebbecke, Janbernd, Handbuch Recht
und Kultur des Islams in der deutschen Gesellschaft (Giitersloh: Gii-
tersloher Verlagshaus, 2000), S. 287-327.

Paine, Thomas, The Rights of Man. With an Introduction by Arthur Sel-
don (London: J.M. Dent & Sons, 19006).

Pannenberg, Wolfhart, »Civil Religion? Religionsfreiheit und pluralisti-
scher Staat: Das theologische Fundament der Gesellschaft«, in:
Koslowski, Peter (Hg.), Die religidse Dimension der Gesellschaft. Reli-
gion und ihre Theorien (Tibingen: Mohr Siebeck, 198s), S. 63-75.

P1¢, Bernhard, »Sdkularismus als Religion?«, in: Hildebrandt, Mathias/
Brocker, Manfred/Behr, Hartmut (Hg.), Sdkularisierung und Resak-
ralisierung in westlichen Gesellschaften. Ideengeschichtliche und theo-
retische Perspektiven (Opladen: Westdeutscher Verlag, 2001), S. 97-
116.

Potz, Richard, »Die Religionsfreiheit in Staaten mit westlich-christli-
cher Tradition, in: Schwartlinder, Johannes (Hg.), Freiheit der Re-
ligion. Christentum und Islam unter dem Anspruch der Menschenrech-
te (Mainz: Grinewald, 1993), S. 119-134.

139

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSLIME IM SAKULAREN RECHTSSTAAT

Qutb, Sayyid, Dieser Glaube. Der Islam (Kuwait: Al Faisal Press, 1992).

Raddatz, Hans-Peter, Von Gott zu Allah. Christentum und Islam in der
liberalen Fortschrittsgesellschaft (Munchen: Herbig, 2001).

Ramadan, Tariq, Muslimsein in Europa. Untersuchung der islamischen
Quellen im europdischen Kontext (Koln: MSV Verlag, 2001).

Rawls, John, Political Liberalism (New York: Columbia University Press,
1993).

Renz, Andreas/Leimgruber, Stephan (Hg.), Lernprozesse Christen Mus-
lime. Gesellschaftliche Kontexte — Theologische Grundlagen — Begeg-
nungsfelder (Minster: LIT, 2002).

Riedel, Eibe H., »Religionsfreiheit und volkerrechtliche Reziprozititc,
in: Schwartlander, Johannes (Hg.), Freiheit der Religion. Christentum
und Islam unter dem Anspruch der Menschenrechte (Mainz: Griine-
wald, 1993), S. 436-438.

Robbers, Gerhard, »Das Verhiltnis von Staat und Kirche in rechtsver-
gleichender Sicht«, in: Brugger, Winfried/Huster, Stefan (Hg.),
Der Streit um das Kreuz in der Schule. Zur religids-weltanschaulichen
Neutralitit des Staates (Baden-Baden: Nomos, 1998), S. 59-68.

Rohe, Mathias, »Rechtliche Perspektiven eines deutschen und europii-
schen Islam, in: Zabels Zeitschrift fiir auslindisches und internatio-
nales Privatrecht, Bd. 64 (2000), S. 256-298.

Rohe, Mathias, Der Islam — Alltagskonflikte und Losungen. Rechtliche Per-
spektiven (Freiburg i.Br.: Herder, 2. Aufl. 2001).

Said al-Ashmawy, Muhammad, L’islamisme contre lislam (Paris: La
Découverte, 1989).

Salim Abdullah, Muhammad, Geschichte des Islams in Deutschland
(Graz/Wien: Styria, 1981).

Schacht, Joseph, An Introduction to Islamic Law (Oxford: Clarendon
Press, 1964).

Schieder, Rolf, Wieviel Religion vertrigt Deutschland? (Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, 2001).

Schiffauer, Werner, Die Gottesminner. Tiirkische Islamisten in Deutsch-
land (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2000).

Schlaich, Klaus, »Radikale Trennung und Pluralismus — Zwei Modelle
der weltanschaulichen Neutralitit des Staates«, in: Mikat, Paul

140

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VII LITERATUR

(Hg.), Kirche und Staat in der neueren Entwicklung (Darmstadt: Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft, 1980), S. 427-451.

Schmitt, Carl, Der Begriff des Politischen (Berlin: Duncker & Humblot,
1963 — als Nachdruck der 2. Aufl. von 1934).

Schmitt, Carl, Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souve-
ranitdgt (Berlin: Duncker & Humblot, 5. Aufl. 1990 — als Nachdruck
der 2. Aufl. von 1934).

Schmitt, Thomas, Moscheen in Deutschland — Konflikte um ihre Errich-
tung und Nutzung (Diss. TU Miinchen, Fakultit fiir Wirtschafts-
und Sozialwissenschaften, 2001).

Schnur, Roman (Hg.), Zur Geschichte der Erklirung der Menschenrechte
(Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2. Aufl. 1974).
Schreiner, Peter/Wulff, Karen (Hg.), Islamischer Religionsunterricht. Ein

Lesebuch (Miinster: Comenius-Institut, 2001).

Schwartlinder, Johannes (Hg.), Modernes Freiheitsethos und christlicher
Glaube. Beitrige zur Bestimmung der Menschenrechte (Mainz: Griine-
wald, 1981).

Schwartlinder, Johannes, »Demokratie — Verwirklichung oder Gefihr-
dung der Menschenrechte?«, in: ders. (Hg.), Menschenrechte und
Demokratie (Kehl/Stralburg: N.P. Engel, 1981), S. 189-221.

Schwartlinder, Johannes (Hg.), Freiheit der Religion. Christentum und
Islam unter dem Anspruch der Menschenrechte (Mainz: Griinewald,
1993).

Senghaas, Dieter, Wohin driftet die Welt? Uber die Zukunft friedlicher Ko-
existenz (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1994).

Senghaas, Dieter, »Schluf mit der Fundamentalismus-Debatte! Plido-
yer fiir eine Reorientierung des interkulturellen Dialogs«, in: Bliit-
ter fiir deutsche und internationale Politik (1995), S. 180-191.

Seufert, Giinter, »Die Tiirkisch-Islamische Union der tiirkischen Reli-
gionsbehorde (DITIB). Zwischen Integration und Isolationk, in:
Seufert, Glinter/Waardenburg, Jacques (Hg.), Turkish Islam and
Europe. Tiirkischer Islam und Europa (Istanbul/Stuttgart: Steiner,
1999), S. 262-293.

Seufert, Glinter, »Die Milli-Goriis-Bewegung. Zwischen Integration
und Isolation, in: Seufert, Glinter/Waardenburg, Jacques (Hg.),

141

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSLIME IM SAKULAREN RECHTSSTAAT

Turkish Islam and Europe. Tiirkischer Islam und Europa (Istanbul/
Stuttgart: Steiner, 1999), S. 295-322.

Shahid, W.A.R./Koningsveld, P.S. van, Religious Freedom and the Posi-
tion of Islam in Western Europe (Kampen: Kok Pharos, 1995).

Spuler-Stegemann, Ursula, Muslime in Deutschland. Informationen und
Klgrungen (Freiburg i. Br.: Herder, 3. Aufl. 2002).

Stern, Klaus, Das Staatsrecht der Bundesrepublik Deutschland, Bd. I11/1
(Miinchen: C.H. Beck, 1988).

Stolz, Rolf, Kommt der Islam? Die Fundamentalisten vor den Toren Euro-
pas (Miinchen: Herbig, 1997).

Stutz, Ulrich, Die pdpstliche Diplomatie unter Leo XIII: Nach den Denk-
wiirdigkeiten des Kardinals Domenico Ferrata (Abhandlungen der
Preussischen Akademie der Wissenschaften. Philosophisch-Histo-
rische Klasse Nr. 3 und 4, 1925).

Talbi, Mohammed, »Religionsfreiheit — eine muslimische Perspekti-
ve«, in: Schwartlinder, Johannes (Hg.), Freiheit der Religion. Chris-
tentum und Islam unter dem Anspruch der Menschenrechte (Mainz:
Griinewald, 1993), S. 53-71.

Talbi, Mohammed, »Religionsfreiheit — Recht des Menschen oder Be-
rufung des Menschen?«, in: Schwartlinder, Johannes (Hg.), Frei-
heit der Religion. Christentum und Islam unter dem Anspruch der
Menschenrechte (Mainz: Griinewald, 1993), S. 242-260.

Tan, Dursun, »Aleviten in Deutschland. Zwischen Selbstethnisierung
und Emanzipation, in: Jonker, Gerdien (Hg.), Kern und Rand. Re-
ligiose Minderheiten aus der Tiirkei in Deutschland (Berlin: Verlag
Das Arabische Buch, 1999), S. 65-88.

Taylor, Charles, »Die Politik der Anerkennung, in: Gutmann, Amy/
Taylor, Charles (Hg.), Multikulturalismus und die Politik der Aner-
kennung (Frankfurt a.M.: Fischer, 1993), S. 13-78.

Tezcan, Levent, »Kulturelle Identitit und Konflikt. Zur Rolle politischer
und religiéser Gruppen der tiirkischen Minderheitsbevolkerung,
in: Heitmeyer, Wilhelm/Anhut, Reimund (Hg.), Bedrohte Staatge-
sellschaft. Desintegrationsprozesse und ethnisch-kulturelle Konfliktkons-
tellationen (Weinheim: Juventa, 2000), S. 401-448.

Tezcan, Levent, »Inszenierungen kollektiver Identitit, Artikulationen
des politischen Islam — beobachtet auf den Massenversammlungen

142

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VII LITERATUR

der tiirkisch-islamistischen Gruppe Milli Goriis«, in: Soziale Welt
(2002), S. 303-324.

Tezcan, Levent, Religidse Strategien der »machbaren« Gesellschaft. Verwal-
tete Religion und islamistische Utopie in der Tiirkei (Bielefeld: tran-
script, 2003).

Thierse, Wolfgang (Hg.), Religion ist keine Privatsache (Diisseldorf: Pat-
mos, 2000).

Thomas von Aquin, Summa theologica, zitiert nach der zweisprachigen
Ausgabe der Albertus-Magnus-Akademie, Walberberg bei Koln
(Miunchen/Salzburg: Gemeinschaftsverlag, 1950).

Tibi, Bassam, Im Schatten Allahs. Der Islam und die Menschenrechte
(Mtinchen/Ziirich: Piper, 1994).

Tibi, Bassam, Die neue Weltunordnung. Westliche Dominanz und islami-
scher Fundamentalismus (Hamburg: Propyliden, 1999).

Tocqueville, Alexis de, Uber die Demokratie in Amerika. Zwei Binde
(Stuttgart: Deutsche Verlagsanstalt, 1959/62).

Trautner, Bernhard, »Tiirkische Muslime, islamische Organisationen
und religiése Institutionen als soziale Triger des transstaatlichen
Raumes Deutschland — Tiirkei«, in: Faist, Thomas (Hg.), Trans-
staatliche Rdume. Politik, Wirtschaft und Kultur in und zwischen
Deutschland und der Tiirkei (Bielefeld: transcript, 2000), S. 57-86.

Troll, Christian W., »Der Blick des Koran auf andere Religionen, in:
Kerber, Walter (Hg.), Wie tolerant ist der Islam? (Miinchen: Kindt,
1991), S. 47-69.

Troll, Christian W., »Tariq Ramadan — Vom >Muslim in Europa< zum
europdischen Muslim«, in: Iranzamin. Echo der iranischen Kultur,
XII. (Jg. Winter 1999 /Frithjahr 2000), S. 127-133.

Voltaire, »Abhandlung tiber die Toleranz anlidfllich des Todes von Jean
Calas (Ausziige)«, in: Herdtle, Claudia/Leeb, Thomas (Hg.) Tole-
ranz. Texte zur Theorie und politischen Praxis (Stuttgart: Reclam
1987), S. 51-55.

Walther, Wiebke, »Die Frau im Islamg, in: Antes, Peter, u.a., Der Islam.
Religion — Ethik — Politik (Stuttgart: Kohlhammer, 1991), S. 98-124.

Wielandt, Rotraud, Offenbarung und Geschichte im Denken moderner
Muslime (Wiesbaden: Steiner, 1971).

Wierlacher, Alois (Hg.), Kulturthema Toleranz. Zur Grundlegung einer

143

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSLIME IM SAKULAREN RECHTSSTAAT

interdisziplindren und interkulturellen Toleranzforschung (Miinchen:
iudicium, 19906).

Wiesmann, Helmut, »Der II. Religionsrat in Ankara (23. bis 277. No-
vember 1998). Interreligiéser Dialog, religionspolitische Entwick-
lungen und Lage der katholischen Kirche in der Turkei, in: Albert,
Reiner/Dettling, Wilfried (Hg.), Im Schatten der Politik. Einwirkun-
gen auf das christlich-islamische Gesprich (Altenberge: Oros Verlag,
2002), S. 231-281.

Ye'or, Bat, Der Niedergang des orientalischen Christentums unter dem Is-
lam (Grifelfing: Resch Verlag, 2002).

Zakariya, Fuad, »Sikularisierung — eine historische Notwendigkeit«, in:
Liders, Michael (Hg.), Der Islam im Aufbruch? Perspektiven der ara-
bischen Welt (Miinchen/Ziirich: Piper, 1992), S. 228-245.

Zentralrat der Muslime in Deutschland, Islamische Charta (2002).

Zinser, Hartmut, »Wehrhafte Religionsfreiheit und religioser Verbrau-
cherschutz. Grenzen der Religionsfreiheit in der Bundesrepublik
Deutschland, in: Klinkhammer, Gritt/Frick, Tobias (Hg.), Religio-
nen und Recht. Eine interdisziplindre Diskussion um die Integration
von Religionen in demokratische Gesellschaften (Marburg: Diagonal,
2002), S. 71-82.

144

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary


https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Weitere Titel zum Thema

Ruth Klein-Hessling, Sigrid
Nokel, Karin Werner (Hg.)
Der neue Islam der Frauen
‘Weibliche Lebenspraxis in der
globalisierten Moderne.
Fallstudien aus Afrika, Asien
und Europa

1999, 324 Seiten,
kart., 24,80 €,
ISBN: 3-933127-42-4

Margaret Rausch

Bodies, Boundaries and Spirit
Possession

Maroccan Women and the
Revision of Tradition

2000, 275 Seiten,
kart., 28,80 €,
ISBN: 3-933127-46-7

Cynthia Nelson,
Shahnaz Rouse (eds.)
Situating Globalization
Views from Egypt

2000, 362 Seiten,
kart., 29,80 €,
ISBN: 3-933127-61-0

Georg Stauth

Islamische Kultur und
moderne Gesellschaft
Gesammelte Aufsdtze zur
Soziologie des Islams

2000, 320 Seiten,
kart., 29,80 €,
ISBN: 3-933127-47-5

Sigrid Nokel

Die Tochter der Gastarbeiter
und der Islam

Zur Soziologie alltagsweltlicher
Anerkennungspolitiken

Eine Fallstudie

2002, 340 Seiten,
kart., 26,80 €,
ISBN: 3-933127-44-0

Hans-Ludwig Frese

»Den Islam ausleben«
Konzepte authentischer
Lebensfithrung junger
tirkischer Muslime in der
Diaspora

2002, 350 Seiten,
kart., 25,80 €,
ISBN: 3-933127-85-8

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:

www.transcript-verlag.de

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary



https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Weitere Titel zum Thema

Margret Spohn
Tiirkische Méanner in
Deutschland

Familie und Identitat.
Migranten der ersten
Generation erzdhlen
ihre Geschichte

2002, 474 Seiten,
kart., 26,90 €,
ISBN: 3-933127-87-4

Georg Stauth

Politics and Cultures of
Islamization in Southeast
Asia

Indonesia and Malaysia in the
Nineteen-nineties

2002, 302 Seiten,

kart., 30,80 €,
ISBN: 3-933127-81-5

Gerdien Jonker

Eine Wellenlinge zu Gott
Der Verband der Islamischen
Kulturzentren in Europa

2002, 282 Seiten,
kart., 25,80 €,
ISBN: 3-933127-99-8

Levent Tezcan

Religiose Strategien der
»machbaren« Gesellschaft
Verwaltete Religion und
islamistische Utopie in der
Tirkei

Januar 2003, 232 Seiten,

kart., 26,80 €,
ISBN: 3-89942-106-X

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:

www.transcript-verlag.de

https://doi.org/1014361/6783839401300 - am 13.02.2028, 21:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) Fmmary



https://doi.org/10.14361/9783839401309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Muslime im säkularen Rechtsstaat
	Inhalt
	I EINFÜHRUNG
	II ZUR BESTIMMUNG DER RECHTSSTAATLICHEN SÄKULARITÄT
	1. Das Prinzip der respektvollen Nicht-Identifikation
	2. Überwindung staatlicher Toleranzpolitik
	3. Praktischer Geltungsvorrang des säkularen Rechts

	III ANTILIBERALE SÄKULARITÄTSKONZEPTE
	1. Privatisierung der Religion
	2. Säkularismus als Staatsideologie
	3. Kulturalistische Vereinnahmungen der Säkularität

	IV MUSLIMISCHE STIMMEN ZUM SÄKULAREN RECHTSSTAAT
	1. Spezifisch »muslimische« Positionen?
	2. Distanzierung
	3. Faktische Anerkennung
	4. Theologische Würdigung
	5. Lebenspraktische Eingewöhnung

	V STREITFRAGEN ZUR INTEGRATION MUSLIMISCHER MINDERHEITEN
	1. Grenzen der Religionsfreiheit
	2. Die Scharia im Rahmen des Grundgesetzes
	3. Islamischer Religionsunterricht an öffentlichen Schulen

	VI RESÜMEE
	VII LITERATUR

