1. Das kulturelle Erbe:
Zur Hervorbringung identitatspolitischer
Auseinandersetzungen

Auch wenn die Suche und Auszeichnung von (materiellem oder immate-
riellem) kulturellem Erbe sich institutionalisiert hat, wenn sich weltweit
Interessenten um die Verleihung des Status eines >Weltkulturerbes« fiir
bestimmte Bauwerke oder kulturelle Praktiken bewerben’, auch wenn
man sich in den entsprechenden Gremien der UNESCO um die Bestim-
mung der Kriterien bemiiht, so hat doch unter den Bedingungen eines
beschleunigten Wandels, der in Zeiten der Globalisierung zunehmend
auch vormalige Linder der Peripherie ergreift, das Konzept des kultu-
rellen Erbes eine beachtliche Karriere angetreten. Gerade auch gegen die
widerspruchslose Integration in eine westliche Lebensweise wird mit die-
sem Konzept eine Berufung auf die eigene, eine andere als die westliche
Identitdt verbunden. Und dies erfolgt weitgehend unter dem Signum ei-
ner Abwehr der Uberformung: Das eigene kulturelle Erbe steht unter
dem Druck einer Modernisierung, die zwar als solche nicht abgelehnt
wird, aber die dennoch zugleich als Bedrohung der eigenen traditionel-
len Lebensweise und Identitit verstanden wird. Hier geht es — im Unter-
schied zu den selbst schon schwierigen Entscheidungen der UNESCO*
- nicht um die Bewahrung einzelner Kulturdenkmailer oder bestimm-
ter Praktiken (wie etwa folkloristischer Art), sondern diese Diskussio-
nen um das kulturelle Erbe sind eher ganzheitlich angelegt: Es geht um
das kulturelle Erbe, das unterzugehen droht. Angesichts schon eingetre-
tener Modernisierung oder auch der Auswirkungen des Massentouris-
mus kommt es darauf, dass die Einheimischen den Wert der Lebensweise

1 Die UNESCO (United Nations Educational, Scientific and Cultural Orga-
nization) verabschiedete 1972 eine Konvention zum Schutz des Weltkultur-
und Naturerbes (Convention concerning the Protection of the World Cul-
tural and Natural Heritage), die dann 1975 in Kraft trat. Bei der UNESCO
konnen Antrdage auf den Status des Weltkultur- bzw. -naturerbes gestellt
werden, wobei als entscheidende Kriterien die Singularitit, Authentizitit
und Integritit der vorgeschlagenen Objekte gelten. 2016 belief sich die Zahl
der anerkannten Weltkulturerbestitten bzw. -praktiken auf 832. In regelma-
figen Abstinden wird iiber die Aufnahme neuer Vorschlage beraten.

2 Thomas Schmitt hat die Verhandlungsprozesse der UNESCO, die langst un-
ter Beobachtung der interessierten Lander stehen und — neben den eigenen
Kriterien — auch auf diese Riicksicht nehmen miissen, womit gleichzeitig
Proporzgesichtspunkte ins Spiel kommen, untersucht (vgl. Schmitt, 2013;
vgl. auch Harrison/Hitchcock, 2005).

28

https://dol.org/10.5771/8783748906520-28 - am 19.01.2026, 17:48:23. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTURELLES ERBE: ZWISCHEN KONTINGENZ UND SCHICKSAL

ihrer Vorfahren als Erbe wertzuschitzen lernen und moglichst auch als
fir die eigene Identitat und Lebensperspektive verbindlich annehmen.

Ein solcher Einsatz fiir die traditionellen Lebensweisen und Praktiken
impliziert immer schon, dass sie nicht automatisch als Erbe verstanden
und tradiert werden. Sie als Erbe zu bestimmen, impliziert immer schon
den Versuch, sie als wertvoll zu etablieren. Es sollen ihr Wert und ihre
Attraktivitdt fir jene sein, die sich tendenziell bereits von der Traditi-
on abgewendet haben, der diese zur Annahme dieses wertvollen Erbes
bewegt. Der Signifikant des Erbes steht dabei immer schon fiir eine In-
Wert-Setzung der Tradition (oder ausgewahlter Aspekte dieser Traditi-
on), die es erlaubt, die Adressaten der eigenen Aufklarungsbemiihungen
zu Erben zu stilisieren und sie damit in eine bestimmte Verantwortung zu
rufen. Eine solche Strategie ist notwendig, weil eben Herkunft und Tradi-
tion nicht per se als zu bewahrendes Erbe verstanden werden. Die Rede
vom kulturellen Erbe setzt Operationen voraus, die eine solche Umfor-
mung und daruber auch eine aussichtsreiche Adressierung der >Erbenc
ermoglichen. Dabei greift sie — wie nun zu zeigen ist — metaphorisch auf
privatrechtliche und biologische Konnotationen der Rede vom Erbe zu-
ruck, um einen rhetorischen Raum zu erzeugen, in dem die Bedeutsam-
keit der Rede vom kulturellen Erbe Sinn macht. Es geht also hier nicht
um die Definition dessen, was als kulturelles Erbe zu gelten hat, oder um
die Bestimmung dessen, wie eine Aneignung dieses Erbes genau auszu-
sehen hat: Es geht darum, den Signifikanten des kulturellen Erbes in den
Selbstverstandigungs- und Sinngebungsdiskursen der adressierten Popu-
lation so zu verankern, dass diese sich — wie auch immer — auf die Frage
des kulturellen Erbes beziehen.

1.1 Kulturelles Erbe:
Zwischen Kontingenz und Schicksal

Die Rede von einem kulturellen Erbe oszilliert zwischen zwei Bezugs-
punkten, die fir das, was als >Erbe« verstanden wird, unterschiedliche
Bedeutungsdimensionen aufrufen. In einer privatrechtlich geregelten Di-
mension setzt das Erbe gleichsam den Tod des Erblassers voraus und
das Erbrecht regelt die Ubertragung und Verteilung seiner (quantifizier-
baren) Giter auf die Nachkommen. Diese Nachkommen oder jene, die
von einem Testament der jeweils Verstorbenen begtinstigt werden, kon-
nen selbst dariiber entscheiden, ob sie das Erbe annehmen. Sollte es sich
beim Erbe um Giiter von Wert handeln, werden die Erben das Erbe meist

3 Der von Schnepel/Girke/Knoll (2013) herausgegebene Band versammelt Bei-
trige, die die Konjunktur der Diskussion um das kulturelle Erbe in Zeiten
des Massentourismus analysieren.

29

https://dol.org/10.5771/8783748906520-28 - am 19.01.2026, 17:48:23. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS KULTURELLE ERBE

annehmen; sollten Schulden oder zweifelhaft erworbene Giiter vererbt
werden, konnen die Erben aus okonomischen oder moralischen Grin-
den die Annahme des Erbes verweigern. Das Erbe ist im erbrechtlichen
Zusammenhang immer schon unter dem Gesichtspunkt seines Wertes
interessant: Andere als 6konomisch wertvolle Gegenstinde fallen nicht
unter das, was hier als Erbe bezeichnet wird. Dies gilt unabhingig da-
von, ob die entsprechenden Gegenstinde fiir die jeweiligen Erben einen
sentimentalen Erinnerungswert haben. Die rechtlich kodifizierte Erbbe-
ziehung ist eine unpersonliche Beziehung, die sich auf die Ubertragung
von Werten konzentriert. Dies gilt selbst dann, wenn die jeweiligen Er-
blasser die Ubertragung der Erbschaft an Bedingungen binden sollten.
Auch diese Bedingungen und damit die Annahme der Erbschaft konnen
von den Erben ausgeschlagen werden.

Im vorliegenden Zusammenhang ist festzuhalten, dass es sich bei
der rechtlich fixierten Erbbeziehung um eine Ubertragung von o6ko-
nomischen Werten handelt, die selbst zwar auf einer verwandtschaftli-
chen oder vertraglich fixierten, nicht aber auf einer personlichen Bezie-
hung beruhen. Erblasser bestimmen (begrenzt durch gesetzlich geregelte
Pflichtanteile), wem sie etwas hinterlassen; und die Empfanger entschei-
den, ob sie die Erbschaft annehmen. Die Rede von einer Bewahrung des
(kulturellen) Erbes, seiner Gefahrdung durch den Lebenswandel der Er-
ben, der vor allem auch eine Gefihrdung fiir diese selbst darstellen soll,
scheint hier kaum einen Sinn zu ergeben. Vielmehr erscheint das Erbe
eher als ein Geschenk, als etwas, das man nicht selbst verdient hat, auf
das man aber einen (rechtlich verbrieften) Anspruch hat.

Dies dndert sich, wenn man einen anderen Kontext aufruft, in dem
die Rede vom Erbe eine sinnvolle Verwendung erfahrt. Hier geht es um
die Vererbung personlicher Merkmale und Eigenschaften in einer Ab-
stammungslinie. Zwei Gesichtspunkte, die selbst wiederum in einem ei-
gentumlichen Spannungsverhiltnis stehen, sind hier zu beachten. So ist
es auf der einen Seite gar nicht so klar, was da jeweils vererbt wurde.
Dies liegt daran, dass ererbte Ahnlichkeiten in persénlichen Merkmalen
und Eigenschaften eher eine Frage der Interpretation darstellen. Man
kann sich dariiber streiten, ob und worin genau die ererbte Uberein-
stimmung besteht, ob ihre Bedeutung fiir die Erbenden wirklich wich-
tig oder mit Blick auf die ihnen zugeschriebene Identitat eher neben-
sdchlich ist. Zum anderen aber leben solche Diskurse um die ererbten
Merkmale und Eigenschaften von biologischen Untertonen. Die Erb-
schaft beruht hier weder auf einer bewussten Ubertragung noch auf einer
Ubernahme durch die Erben, die diese Erbschaft auch hitten ablehnen
konnen. Die Vererbung von personlichen Merkmalen und Eigenschaft
suggeriert ein Schicksal, dem man nicht hat entkommen kénnen. Die
Bindung an die Vorfahren ist keine gewihlte, sondern eine, die einfach
da ist und der man auch unter verdnderten Lebensbedingungen letztlich

30

https://dol.org/10.5771/8783748906520-28 - am 19.01.2026, 17:48:23. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTURELLES ERBE: ZWISCHEN KONTINGENZ UND SCHICKSAL

nicht entrinnen kann. Auch dieses Erbe hat man sich letztlich nicht ver-
dient. Im Unterschied zum Erbe von Giitern aber ist die Beziehung zum
>Erblasser< hier keine dufSerliche, sondern als eine personliche Bindung
zu verstehen.

Beide Gesichtspunkte, sowohl jener der Interpretationsbediirftigkeit
dessen, was personlich vererbt wurde, wie auch jener, der die Schicksal-
haftigkeit und damit auch die unentrinnbare Verbindlichkeit des (nicht
ganz eindeutigen) Ererbten betont, bilden Bezugspunkte, die metapho-
risch auf das Konzept des kulturellen Erbes tibertragen werden kon-
nen. Auch hier ist die Erbschaft nicht eindeutig und auch hier wird die
Verbindlichkeit eines Erbes beschworen, das man nicht einfach aufge-
ben kann, ohne sich letztlich selbst aufzugeben. Eine solche metaphori-
sche Ubertragung scheint allerdings mit einem Makel behaftet zu sein.
Zwar vermag sie die Bedeutung und Verbindlichkeit des kulturellen Er-
bes hervorzuheben, aber sie tut dies letztlich, indem sie diese als Zwang,
als Schicksal stilisiert, dem man nicht entrinnen kann. Unter dieser Per-
spektive und angesichts der sich jenseits dieses Erbes bietenden Mog-
lichkeiten konnte das Erbe durchaus als Fluch erscheinen. Hier hilft nun
der metaphorische Ruckgriff auf jene positiven Konnotationen weiter,
die mit dem privatrechtlichen Konzept des Erbes verbunden waren. Die-
se bestanden darin, dass es sich bei dem Erbe normalerweise um etwas
(auch 6konomisch) Wertvolles handelt und dass dessen Annahme kein
unentrinnbares Schicksal, sondern eine Wahlmoglichkeit darstellt und
daher auf einer Freiwilligkeit beruht, die die schicksalhafte Bindung zu-
mindest relativiert. Die hier zu verfolgende These wire also, dass die
Strahlkraft, die Attraktivitit des Konzepts eines kulturellen Erbes und
auch die damit in Verbindung stehenden Krisenartikulationen auf einer
metaphorischen Nutzung und Verbindung der beiden hier unterschie-
denen Vererbungstheorien beruhen: einer privatrechtlichen In-Wert-Set-
zung und einer biologischen Vererbungshypothese, die fiir den personli-
chen Verpflichtungsgehalt zustandig ist.

Der Wert des kulturellen Erbes liegt — auch wenn unter kapitalisti-
schen Bedingungen alles zur Ware werden kann — zumindest nicht pri-
mar im materiellen Bereich. Die Rede von einer Gefihrdung und sei-
nem drohenden Verlust legt keine Verbindung zu einem finanziellen Ruin
nahe. Sie verweist eher darauf, dass hier ein Verlust eintreten konnte,
dessen Bedeutung die Erben nicht einmal — oder zu spit — bemerken.
Ein Verlust, den man aber vielleicht nicht einmal bemerkt, deutet darauf
hin, dass es sich wohl um nichts fiir die Erben Wertvolles handeln diirf-
te. Offensichtlich kann man auch ohne die Wertschdtzung und die ver-
bindliche Ubernahme eines kulturellen Erbes leben.

Die piadagogisch-rhetorische Situation, in der sich diejenigen befin-
den, die den Wert des kulturellen Erbes vermitteln wollen, ist damit
eine, die zwei Probleme bearbeiten muss: Auf der einen Seite muss sie

31

https://dol.org/10.5771/8783748906520-28 - am 19.01.2026, 17:48:23. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS KULTURELLE ERBE

den Wert des kulturellen Erbes herausstellen, seine Bedeutung fiir dieje-
nigen, die sich doch dadurch erst als Erben zu verstehen lernen sollen.
Auf der anderen Seite ist zugleich davon auszugehen, dass tiber die An-
nahme dieses Erbes nicht verfiigt werden kann. Es ist gerade die Mog-
lichkeit, ohne das Erbe zu leben, die die adressierten Erben in eine sou-
verdne Entscheidungsposition bringt: Selbst wenn das Erbe (oder auch
Teile dieses Erbes) als wertvoll dargestellt werden konnen, heifst das
noch nicht, dass die Erben dies auch als fiir sich wertvoll und verbind-
lich iibernehmen.

Das Erbe muss also zunichst einmal iiberhaupt als Erbe verstanden
werden und es muss dariiber hinaus als wertvoll eingesehen werden. Im
Unterschied zum privatrechtlich geregelten Bereich der Vererbung von
Gitern ist diese doppelte Einsicht hier nicht selbstverstandlich. So konn-
te man darauf hinweisen, dass in diesem Fall die Identitat des Erblassers
gar nicht eindeutig ist. Das kulturelle Erbe kann zudem in Bauformen,
Wirtschaftsweisen, personlichen Beziehungen, rituellen und religiosen
Verpflichtungen oder kulturellen Praktiken (wie Musik, Tanzen usw.)
bestehen. Neben dem Erblasser ist also auch das Vererbte, die >Erbmas-
se, eher unspezifisch. Eine Parallele zum privatrechtlich geregelten Er-
brecht gibt es aber insofern, dass die Ubernahme oder die Zuriickwei-
sung des Erbes nicht selbst der Auswetis einer personlichen Beziehung ist.
Das Erbrecht hat — wie jedes formale Recht — von einer solchen personli-
chen Beziehung abstrahiert. Und im Fall des kulturellen Erbes findet die-
se Abstraktion dadurch statt, dass >die« Vorfahren, »die« alte Kultur, >die<
Tradition ebenso wie die verallgemeinerten Adressaten, >die< kulturellen
Erben unbestimmt bleiben.

Nun scheint gerade diese Abstraktion aber hier zum Problem zu wer-
den. Dies ldsst sich am Freiheitsspielraum der Erben deutlich machen.
Wiahrend in der Vererbung materieller Guter klar ist, um welche mate-
riellen Werte es sich handelt, und dass die Erben vor der eindeutigen Al-
ternative der Annahme oder Ablehnung des Erbes stehen, ist dies im Fal-
le des kulturellen Erbes anders. Es ist nicht nur unklar, worin genau das
Erbe und worin zugleich dessen Wert besteht, sondern die Bedingungen
seiner Annahme folgen auch nicht der einfachen Alternative von Annah-
me oder Ablehnung. Fur den Wert des kulturellen Erbes muss bei den
Erben geworben werden und auch die Art, die Reichweite und Verbind-
lichkeit einer Annahme oder Ablehnung sind nicht definierbar. Die durch
den Riickgriff auf das (nicht zuletzt 6konomisch konnotierte) >Erbe« sug-
gerierte Bedeutsamkeit scheint sich also gerade durch das kontingente
Verhalten der als Erben Adressierten wieder zu relativieren. Ein Erbe,
zu dem man sich >irgendwies, vielleicht aber auch gar nicht verhalten
kann, droht seinen Wert als Erbe einzubtifSen. Der metaphorische Riick-
griff auf das Erbe schien dessen Wert zu bekriftigen und durch die kaum
abzulehnende Ubernahme auch eine Verbindlichkeit wahrscheinlich zu

32

https://dol.org/10.5771/8783748906520-28 - am 19.01.2026, 17:48:23. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTURELLES ERBE: ZWISCHEN KONTINGENZ UND SCHICKSAL

machen. Wenn nun aber das Erbe als Erbe nicht einmal so relevant ist,
dass es eine (positive oder negative) Positionierung zu ihm hervorzuru-
fen vermag, dann stellt sich die Frage, fir wen und warum ein solches
Erbe iiberhaupt eine Bedeutung haben soll.

Genau an dieser Stelle hilft der Ruckgriff auf eine Vererbungsvorstel-
lung, der man nicht entrinnen kann. Diese setzt nicht — wie die formal-
rechtliche Bezugnahme auf das Erbkonzept — bei der In-Wert-Setzung
des Erbes selbst an und versucht, die Erben von dem Wert des Ererbten
zu tiberzeugen. Hier geht es darum, die Erben als Erben so zu bestim-
men, dass die Erbbeziehung als solche nicht mehr befragt werden kann.
Lebte der Bezug auf das formalrechtliche Erbkonzept von einer meta-
phorischen Verbindung von 6konomischem und kulturellem Wert, so
findet sich hier eine metaphorisch konstituierte Nihe und Ubersetzbar-
keit zwischen einem biologischen und einem kulturellen Konzept. Eine
Vererbung von Merkmalen und Eigenschaften von den Vorfahren auf
die Nachkommen ist nicht nur als etwas zu verstehen, zu dem man sich
— zustimmend, ablehnend oder auch gleichgiiltig — verhalten kann. Ent-
scheidend ist hier, dass eine solche Positionierung zum Vererbten immer
schon vom Boden dieser Erbschaft aus erfolgt. Man wird diese Erbschaft
nicht los, indem man sich zu ihr verhalt, weil sie letztlich noch die eige-
ne Stellungnahme veranlasst. Eine solche Vererbungsgeschichte l4sst kei-
ne oder aber nur tragische Befreiungsgeschichten zu. Wer versucht, sich
von dieser Erbschaft zu befreien, gerdt nur ins Ungliick, weil er letztlich
gegen seine eigene Identitdt kimpft. Trotz scheinbarer Erfolge in seinem
Bemiihen darum, sein kulturelles Erbe hinter sich zu lassen, werden die
Kosten doch am Ende die Erfolge tiberwiegen.

Vor diesem Hintergrund muss die Gefihrdung oder gar der Verlust
des kulturellen Erbes als eine direkte Bedrohung auch fiir die Identi-
tat der Erben angesehen werden. Das kulturelle Erbe zu bewahren, ist
dann nicht mehr einfach nur eine Aufgabenstellung, zu der man sich
frei und souveridn verhalten konnte, sondern es geht dann letztlich um
die Sicherung der eigenen Identitit. Auch als personliche, aufgrund un-
terschiedlicher Lebensgeschichten entwickelte, basiert diese Identitit
letztlich noch auf einem Grund, iiber den man nicht verfiigen kann:
Ihn aufzugeben, hief3e, sich selbst die Grundlage zu entziehen. Die Be-
wahrung des kulturellen Erbes stellt sich von hierher als eine MafSnah-
me des Selbstschutzes dar, zu der es — wenn man dariiber nachdenkt —
keine Alternative gibt.

Die bisherigen Uberlegungen versuchen, durch den Riickgriff auf
eine rechtliche und biologische Vererbungsfigur die Probleme und Span-
nungsverhiltnisse im Konzept des kulturellen Erbes zu eruieren. Sie ge-
hen davon aus, dass das Erbe als Erbe hervorgebracht werden muss und
dass mit diesem Konzept zugleich ein Appell- und Verbindlichkeitsan-
spruch einhergeht. Um die mit der Vorstellung des Erbes verbundene

33

https://dol.org/10.5771/8783748906520-28 - am 19.01.2026, 17:48:23. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS KULTURELLE ERBE

In-Wert-Setzung sowie Bedeutsambkeit seiner Annahme angeben zu kon-
nen, wurde auf die metaphorische Bedeutsamkeit der beiden Vererbungs-
konzepte verwiesen. Diese Konzepte konnen verdeutlichen, warum der
Diskurs um das Verhiltnis von Tradition und Verdanderung sich auf das
Bild eines Erbes bezieht. Es geht dabei nicht um eine begriffliche Herlei-
tung, von der her die Begriindbarkeit oder die Kritikwiirdigkeit der Fi-
gur des kulturellen Erbes angegangen werden konnte; es geht auch nicht
um die empirische Bestitigung der Analogie in den Verwendungsweisen
des kulturellen mit dem rechtlichen oder biologischen Erbe. Wohl aber
geht es darum, iiber die Ahnlichkeiten und Differenzen zu den rechtli-
chen und biologischen Vererbungsdiskursen das diskursive Terrain zu
umreiflen, innerhalb dessen iiber die Bedeutung und die Verbindlich-
keit von etwas gestritten werden kann, das genau daruber als kulturel-
les Erbe aufgerufen wird.

Die Vermutung ist dabei, dass diese beiden Vorstellungen eines juris-
tisch und biologisch verfassten Erbes die unterschwellig-metaphorischen
Referenzpole eines Spannungsverhaltnisses bilden, in das auch die Per-
spektiven einer >sozialen Vererbung« eingetragen werden konnen. »>So-
ziale Vererbung« meint dabei die (auch in den Interviews haufig zu fin-
dende) Vorstellung, dass man doch die ersten Sozialisationserfahrungen
noch in der Familie oder dem Dorf, in einer eher intakten ladakhischen
Kultur gemacht habe, und dass genau darin das Erbe liege, an dem man
auch unter modernen Bedingungen und nach dem Besuch weiterfiihren-
der Ausbildungsinstitutionen aufSerhalb Ladakhs festhalten misse. Eine
solche Vorstellung der >sozialen Vererbung« ist schwicher, d.h. auch un-
verbindlicher als die beiden hier eingefithrten Konzeptionen der Ver-
erbung: Sie stellt die Annahme des Erbes letztlich in die Entscheidung
der Erben und hofft, dass die frithkindliche Sozialisation hier ihre Wir-
kung zeigt. Sie ist nicht zuletzt deshalb schwicher, weil sie den Wert des
Erbes nicht angeben kann. Traditionelle Umgangsformen werden hier
einfach mit der In-Wert-Setzung als Erbe in Verbindung gebracht. Und
dies geschieht letztlich dadurch, dass man eine Kosten/Nutzen-Kalku-
lation fur das Verhaltnis von Tradition und Moderne aufmacht. Die-
ser schwachen >6konomischen«< Kalkulation, die als solche nicht zuletzt
darauf zielt, die Figur des >Erben« zu konstituieren, steht aber zugleich
die relative Unverbindlichkeit der Annahme entgegen: Hier kann man
die nur relative Bedeutung der frithkindlichen Sozialisation dadurch er-
hohen, dass man auf die Kontinuitit ladakhischer Charaktermerkmale
abhebt. Der bescheidene, offene, hilfsbereite und vielleicht auch etwas
naive Ladakhi bildet dann so etwas wie eine sich im Lauf und Wandel
der Zeit durchhaltende >Erbschaft«. Von dieser her erscheint die An-
nahme des kulturellen Erbes dann als wertvoll. Erbberechtigung und
Verbindlichkeit — das sind die beiden Bezugspunkte, die im juristischen
und biologischen Vererbungsdiskurs dramatisiert werden und die im

34

https://dol.org/10.5771/8783748906520-28 - am 19.01.2026, 17:48:23. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS KULTURELLE ERBE: DIE UNGEWOLLTE RELATIVIERUNG DES EIGENEN

Diskurs uiber das kulturelle Erbe zu untergrindigen Bezugspunkten fiir
jene symbolische Transformation werden, die aus einer gelebten Tradi-
tion ein >Erbe« macht.

Bisher wurde allerdings das >Kulturelle¢, aus dem das Erbe bestehen
soll, nur unter dem Gesichtspunkt einer Abstraktion von konkreten Le-
bensverhiltnissen als problematische Einheitsvorstellung angesprochen.
Von hierher erschien es dann schwierig, den Wert dieses Erbes im Ver-
haltnis etwa zu einem 6konomisch angebbaren Erbe einzuschatzen. Der
Bezug auf das Kulturelle kompliziert daher zusitzlich die Rede vom
»Erbe«. Zugleich aber birgt die Rede von der >Kultur« selbst wiederum
Probleme, die das diskursive Terrain, in dem uber das kulturelle Erbe
verhandelt wird, noch schwieriger erscheinen lassen.

1.2 Das kulturelle Erbe:
Die ungewollte Relativierung des Eigenen

Wer von fremden Kulturen spricht, wer die Kultur Ladakhs gegentuber
der westlichen Kultur verteidigen mochte, der geht von einem ganzheit-
lichen Konzept der Kultur aus. Die Kultur eines Landes, eines Volkes
oder einer Region ist dann das, was allen dort Lebenden gemeinsam ist:
Sie definiert die Zugehorigkeit und grenzt diese gegeniiber anderen Kul-
turen ab. Ein solches Verstindnis einer gemeinsamen und letztlich alle
Lebensbereiche durchdringenden Kultur ist nicht selbstverstandlich. So
war etwa in der Antike der Begriff der Kultur an bestimmte Praktiken
gebunden, die sich sowohl auf die Welt wie auch das eigene Selbst rich-
ten konnten. Dabei hatte die Verwendung dieses Konzepts — unabhingig
davon, ob es um Ackerbau oder die eigene Seele oder den eigenen Leib
ging — eine normative Komponente. Es ging immer um Techniken, also
um die Art und Weise des jeweils richtigen Verhaltens, aber zugleich ging
es auch um die richtige Weise: Es ging nicht nur um das Notwendige oder
Mogliche, sondern darum, dieses angesichts einer Vergewisserung des
Menschen in der Welt in ein sinnvolles Verhaltnis zu bringen. Das dem
Menschen Mogliche und mit Blick auf eine (kosmologisch) verbuirgte
Ordnung Adaquate sollten Eingang finden in die jeweiligen Praktiken.+
Was nicht zum Gegenstand eines Nachdenkens iiber »Kultur« wurde, das
war die Frage nach einer gemeinsamen Grundlage dieser unterschied-
lichen Lebensverhiltnisse. Diese Frage wurde unter Ruckgriff auf die
Metaphysik oder kosmologische bzw. kosmogenetische Spekulationen

4  Foucault (1986) hat in diesem Zusammenhang zu Recht auf das Konzept
der Sorge verwiesen und die >Sorge um sich« betont. Hadot (2005) hat das

theoretisch-philosophische Nachdenken in der Antike auf die Frage einer
addquaten praktischen Bewiltigung des Lebens bezogen.

35

https://dol.org/10.5771/8783748906520-28 - am 19.01.2026, 17:48:23. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS KULTURELLE ERBE

beantwortet, die als solche die Situation des Menschen jenseits jeder kul-
turellen Zugehorigkeit zum Gegenstand hatten.s

Auch die Frage nach der richtigen Praxis, nach der richtigen Art und
Weise etwas zu tun, setzt eine Distanzierung vom selbstverstindlichen
Vollzug konkreter Praktiken voraus. Aber die Kriterien zur Beantwor-
tung dieser Frage sind nicht darauf bezogen, eine moglichst einheitliche
kulturelle Identitit zu stiften oder zu garantieren. Nicht die gemeinsame
kulturelle Identitat bildet das tibergreifende Kriterium, sondern die An-
ndherung an eine transzendente Ordnung. Erst deren Zerbrechen gegen
Ende des Mittelalters und wohl auch die Entdeckung anderer Lebens-
weisen im Zuge von Entdeckungsreisen und morderischen Kolonisierun-
gen erlaubten einen dezentrierten Blick auf das Eigene. Wenn dieser auch
lange vom Standpunkt einer (nicht zuletzt auch rassistischen) Uberlegen-
heit gekennzeichnet war, die so weit reichte, den Anderen den Status als
Menschen streitig zu machen, so bestand ein sich selbst auf diese Weise
dennoch einstellender Effekt darin, das Eigene als Eigenes in Abgrenzung
vom Anderen in den Blick zu nehmen. Spétestens im 18. Jahrhundert
wird dann die Figur des >guten Wilden< entwickelt, um der vermeintli-
chen Uberlegenheit der westlichen Kultur den Spiegel vorzuhalten.®

Dirk Baecker hat darauf hingewiesen, dass sich ein solcher ganz-
heitlicher, die unterschiedlichen Praktiken, Institutionen und Selbst-
verstandnisse einer Gesellschaft umfassender Kulturbegriff erst im 17.
Jahrhundert herausbildet.” Erst ein solcher Kulturbegriff muss von der
Unterschiedlichkeit dieser gesellschaftlichen Praktiken, Institutionen
und Selbstverstindnisse abstrahieren, um deren Einheit behaupten zu

5 Eine solche metaphysische Rahmung der menschlichen Dinge schliefSt nicht
aus, dass man sich mit Blick auf einzelne Praktiken oder Selbstverstind-
nisse von anderen abgrenzt: Bauern konnen sich von Viehziichtern, demo-
kratische von tyrannischen Organisationen des Politischen oder auch z.B.
kultische oder religiose Zeremonien und Glaubenssysteme von anderen ab-
grenzen. Und solche Abgrenzungen konnen nicht selten bis zu kriegerischen
Auseinandersetzungen fiihren. Aber die Vergewisserung des Eigenen, der ei-
genen kulturellen Identitit, wie sie im Folgenden Thema wird, gilt hier nicht
als ein Problem, dessen Losung grofSerer Anstrengungen bedarf.

6  So nimmt Montesquieu (1991) in seinen >Persischen Briefens, die 1721 er-
schienen und sehr schnell verboten wurden, die Perspektive eines Persers
ein, um die Wunderlichkeiten der eigenen Kultur deutlich zu machen und
in einem kritikwiirdigen Licht erscheinen zu lassen. Das Motiv ist bis heute
wirksam: So erschien 1937 unter dem Titel >The Savage hits back<ein Buch
von Julius Lips, in dem die Objektivierung der >Wilden« aus ethnologischer
Perspektive selbst von den so Objektivierten zum Gegenstand gemacht wur-
de. Eine dhnliche Perspektive verfolgen Edward Said (1978) oder auch Fritz
Kramer (1987).

7 Vgl. Baecker, 2003, S. 64.

36

https://dol.org/10.5771/8783748906520-28 - am 19.01.2026, 17:48:23. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS KULTURELLE ERBE: DIE UNGEWOLLTE RELATIVIERUNG DES EIGENEN

konnen. Eine solche Abstraktion impliziert zum einen, dass man sol-
che Praktiken, Institutionen und Selbstverstindnisse auch beschreiben
konnte, ohne sie als Ausdruck einer Kultur aufzufassen. Damit ist an-
dererseits aber zugleich der Anspruch eines solchen Kulturkonzepts do-
kumentiert, die gemeinsame Grundlage, das generierende Prinzip hinter
diesen Praktiken, Institutionen und Selbstverstindnissen anzugeben. Die
Einheit der Kultur wird als Grundlage behauptet, die sich in einer gesell-
schaftlichen Heterogenitit ausdriickt und dieser Heterogenitit ihre Ein-
heit gibt. »Kultur< kann dann als eine Perspektive verstanden werden, in
der unterschiedliche soziale Sachverhalte auf eine ihnen vorausliegende
Gemeinsamkeit zuriickgefiihrt werden sollen.®

Ein solches Verstandnis von Kultur als einer Kategorie, die das Sozi-
ale zur Einheit bringen soll, wirft nun (zumindest) zwei Probleme auf.’
Das erste Problem besteht darin, dass ein solches Kulturverstindnis nicht
nur die kriteriale Frage aufwirft, was sich mit Blick auf die Heterogenitat
des Sozialen als Teil der Kultur verstehen lasst und was moglicherweise
als problematisch anzusehen ist. Der Kulturperspektive diese kriteriale
Funktion zuzuweisen, setzt nicht nur voraus, dass sie selbst gerade kein
Gegenstand der eigenen Bewertung ist, sondern auch, dass ihre verein-
heitlichende Funktion begriindet ist — und zwar unabhingig von den so-
zialen Praktiken und Selbstverstindnissen, auf die sie sich urteilend be-
zieht. Das zweite Problem ergibt sich, wenn man in Betracht zieht, dass
die Rede von einer kulturellen Einheit nur Sinn macht in der Beziehung,
im Vergleich mit und in der Abgrenzung zu anderen kulturellen Einhei-
ten. Ein solcher Vergleich verweist auf die Moglichkeit anderer Kultu-
ren und damit zugleich auf die Relativitat der eigenen. Von hierher stellt
sich die Frage nach einer moglichen Begriindung der eigenen Kultur
noch einmal anders als dies mit Blick auf die eigene Stellung gegeniiber
der Heterogenitit sozialer Praktiken und Selbstverstindnisse der Fall ist.

Das erste genannte Problem entsteht aus dem Anspruch, die Diffe-
renz von Eigenem und Fremdem noch auf die Bestimmung des Eigenen

8  Baecker fasst daher vor dem Hintergrund der luhmannschen Systemtheo-
rie >Kultur« als eine Beobachterperspektive zweiter Ordnung (vgl. ebenda,
S. 33ff.). Demgegeniiber insistiert etwa Konersmann auf kulturellen Tat-
sachen, worunter er Werke versteht: »Zeugnisse menschlicher Selbst- und
Weltverhiltnisse, die gegenstandlich Gestalt gefunden haben« (ders. 2006,
S. 11).>Kultur< meint in dieser (hier nicht verfolgten) Hinsicht den Prozess
einer endlosen (philosophischen) Selbstverstindigung, in der das Verhiltnis
von (konkreter) Kontextualitit und (abstrakter) Kontextindifferenz sinnge-
bend verarbeitet wird.

9  Diese Probleme werden hier als solche einer operativen Logik thematisiert.
Im nédchsten Abschnitt sollen dann die damit verbunden (identitats-)politi-
schen Implikationen im Vordergrund stehen, die sich ebenfalls an den bei-
den hier aufgezeigten Problemen abarbeiten.

37

https://dol.org/10.5771/8783748906520-28 - am 19.01.2026, 17:48:23. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS KULTURELLE ERBE

anwenden zu konnen. Dabei ist mit dem als Einheit gedachten Konzept
der Kultur ein Urteilsmafstab angegeben, der selbst nicht mehr hin-
terfragt werden kann. Zwar kénnen immer neue Sachverhalte als Teil
dieser Kultur bestimmt werden; sie kann durch die Betrachtung unter-
schiedlicher Praktiken und Selbstverstindnisse angereichert und kom-
plexer werden, aber was nicht zur Disposition steht, ist der Gesichts-
punkt der Einheit. Er liegt der kulturellen Perspektive einerseits voraus
und bildet andererseits das, wonach in der Betrachtung der sozialen He-
terogenitit gesucht wird. Dass es eine kulturelle Einheit gibt, steht fest,
bevor man nach ihrer konkreten Auspriagung sucht. Dies impliziert eine
Betrachtung sozialer Sachverhalte darauf hin, inwiefern sie Ausdruck
einer ihnen vorausgehenden kulturellen Einheit sind — oder eben nicht.
Auf diese Weise konnen Praktiken als kulturfremd ausgeschlossen' und
andere nobilitiert werden. Zugleich aber liegt ein solcher MafSstab einer
vorauszusetzenden kulturellen Einheit und Homogenitat auflerhalb der
Logik bestimmter Praktiken und Sinnbestimmungen. Diese bearbeiten
ganz unterschiedliche konkrete Aufgaben und Problemstellungen, fur die
die Frage danach, inwiefern sie Teil oder Ausdruck einer tibergreifenden
Kultur sind, eher unerheblich sein diirfte.

Wenn aber die Perspektive auf eine kulturelle Einheit gegentiber den
Vollziigen und immanenten Logiken konkreter Praktiken und Verstan-
digungen sich als zugleich abstrakt und extern erweist, dann stellt sich
die Frage nach der Legitimitat einer solchen Perspektive. Inwiefern also
lasst sich der Anspruch einer solchen Perspektive plausibel machen oder
begriinden, den Grund einsehen und vertreten zu konnen, der allen Prak-
tiken und Diskursen als gemeinsame Voraussetzung implizit ist. Ein sol-
cher Grund muss sich zugleich als das angeben lassen, das diese Prak-
tiken und Selbstverstindigung ermoglicht und strukturiert und als das,
was sie begrenzt und damit als Einheit kenntlich macht. An dieser Stelle
kann man (grob vereinfacht) auf zwei Strategien zuriickgreifen, die als
ermoglichende, d.h. auch: generative wie zugleich begrenzende Prinzi-
pien funktionieren. Man kann auf metaphysisch behauptete Substanzi-
alisierungen verweisen, die sich in jeder Artikulation einer kulturellen
Einheit als Ermoglichungsgrund wie auch als eine in der substanziellen
Identitat liegende Grenze zeigen. Von hier aus fithrt dann der Weg zu Si-
gnifikanten wie >Volk< oder >Nation<, deren Karriere und empirisch kons-
tatierbare Attraktivitit bis in die Gegenwart anhilt. Dabei wird hier nur
eine problematische Einheitsformel, die der kulturellen Einheit, mit ei-
ner anderen kurzgeschlossen**: An beider reale Existenz, die als solche

10 Welsch weist auf die der kulturellen Homogenisierung immanente Gefahr
hin, dass das >Unpassende« unterdriickt wird (vgl. ders. 1994, S. 155).

11 Ich gehe nicht darauf ein, dass Konzepte wie »Volk< oder >Nation« leere Kon-
zepte sind (vgl. Laclau, 2002), dass es sich um Erfindungen (vgl. Anderson,

38

https://dol.org/10.5771/8783748906520-28 - am 19.01.2026, 17:48:23. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS KULTURELLE ERBE: DIE UNGEWOLLTE RELATIVIERUNG DES EIGENEN

das hier skizzierte Begriindungsproblem nicht aufhebt, sondern nur hin-
und herschiebt, muss man glauben.

Wenn man nicht an eine solche >wahre« Wirklichkeit hinter der so-
zialen Wirklichkeit glauben méchte, dann bietet sich eine transzenden-
tallogische Bearbeitung der geschilderten Begriindungsproblematik an.
Kants Frage nach den Bedingungen der Moglichkeit und Grenzen der
Erkenntnis versucht sich gerade von einer substanzialistischen oder
ontologischen Wirklichkeitskonzeption zu verabschieden und begreift
Wirklichkeit als Resultat einer subjektiven Erkenntnisaktivitat, in der
sinnliche Anschauung und Verstand zusammenwirken. Wenn nun hier
von einer transzendentallogischen Begrindungsperspektive eines vo-
rausgesetzten Kulturkonzepts die Rede ist, dann kann dies wiederum
nicht im kantischen Sinne verstanden werden: Denn in diesem Fall wire
die >Kultur« selbst nur als Resultat einer (vielleicht nicht unproblemati-
schen) Erkenntnisaktivitdt zu verstehen. Auch die sich von Kant her er-
offnende Perspektive, sie als Vernunftbegriff zu verstehen, dem wie an-
deren Vernunftbegriffen auch niemals eine erkennbare Wirklichkeit wird
entsprechen konnen, hilft hier nicht weiter. Wenn also vom Versuch ei-
ner transzendentallogischen Begriindung des Kulturbegriffs die Rede ist,
dann derart, dass gleichsam die Kultur die Stelle des kantischen Erkennt-
nissubjekts einnimmt: Sie legt dann die Bedingungen der Moglichkeit,
aber auch die Grenzen des sinnvoll Denk- und Sagbaren und damit auch
begriindbarer Praxis fest. In diesem Fall gilt: Wer aus einer bestimmten
Kultur kommt, der kann gar nicht anders. Jemand aus einer islamischen
Kultur kann einfach seine patriarchalische Sicht auf das Geschlechter-
verhdltnis oder die autoritiren Erziehungsmuster nicht aufgeben, wih-
rend Deutsche gar nicht anders konnen, als egalitar, hilfsbereit, christlich
usw. zu denken und zu sein. Eine solche holzschnittartige Zuschreibung
kann das doppelte Problem einer transzendentallogischen Perspektive
auf die Kultur deutlich machen. Zum einen lebt sie von Oppositionsbil-
dungen und Abgrenzungen, die soziale Unterschiede mit einer kulturel-
len Bedeutung aufladen und dramatisieren's; zum anderen tendieren sie

2005), um imaginire Bezugspunkte handelt, die die gleiche Funktion haben
wie das Konzept einer kulturellen Einheit: Sie sollen das schaffen und mit
Verbindlichkeit ausstatten, von dem sie reden. An der politischen Wirksam-
keit und den nicht zuletzt auch verheerenden Implikationen solcher Kon-
zepte kann kein Zweifel bestehen. Dass sie aber einfach durch den Verweis
auf eine verniinftige Begriindung aufzulosen wiren, eine solche Hoffnung
erscheint verwegen, weil diese die Bedeutung des Imaginiren fir die Kon-
stitution sozialer Einheiten verkennt.

12 Vgl. Kant (1974).

13 So weisen etwa Diehm und Radtke (1998) darauf hin, wie soziale Probleme,
die im schulischen Alltag auftreten, dadurch externalisiert werden, dass man
sie kulturell zurechnet: Probleme mit Migrantenkinder sind dann Probleme,

39

https://dol.org/10.5771/8783748906520-28 - am 19.01.2026, 17:48:23. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS KULTURELLE ERBE

— mit Blick auf das hier interessierende Problem des Verhiltnisses von
Kultur und sozialer Wirklichkeit — dazu, die Komplexitit, Kontextab-
hiangigkeit und Heterogenitit des Sozialen soweit zu reduzieren und zu
vereindeutigen, dass es sich zur Karikatur eignet.

Die transzendentallogische Verortung der Kultur beweist — siecht man
einmal von den stereotypisierenden Abgrenzungen zu anderen Kulturen
ab — zu viel. Dies betrifft einerseits den Sachverhalt, dass Kultur in die-
sem Verstindnis nur funktionale Ausdrucksweisen zulassen wiirde. Von
hier aus waren Vorstellungen ihrer Entwicklung nur aufgrund dufSerer
Anstofse vorstellbar, da sie ja ansonsten in sich geschlossen bleibt. Auch
ein Anschluss dieser Vorstellung an ein performatives Konzept von Kul-
tur, das diese als immer neu hervorzubringende begreift, wire von hier
aus kaum moglich.# Andererseits lasst ein solches transzendentallogisch
verstandenes Konzept der Kultur kaum Raum fiir die Produktivitiat und
Reflexivitdt der individuellen Praxen und intersubjektiven Selbstverstan-
digungen. Zwar mogen sich Individuen oder Gruppierungen zur eige-
nen Kultur in ein Verhiltnis setzen, aber sie tun dies immer schon in den
grundgelegten Bahnen der Kultur: Es gibt fur sie keinen Ort, von dem
her sie ihre kulturellen Grundlagen in Zweifel ziehen oder auch nur
uber deren Reichweite und Verbindlichkeit diskutieren konnten. Das
hier verhandelte Problem, mit welchem Recht oder welcher Begriindung
die Komplexitit und Heterogenitit sozialer Praktiken und Diskurse als
kulturell einheitlich verstanden werden kénnen, ist hier immer schon auf
eine Weise gelost, die diese Problemstellung tiberfliissig erscheinen lasst.

Das zweite oben aufgeworfene Problem lasst sich an die eben erwihn-
te stereotypisierende Abgrenzung der Kulturen voneinander anschlie-
Ben. Es bestand darin, dass die Identifizierung einer Kultur nicht zuletzt
im Vergleich mit anderen Kulturen erfolgt. Die Abgrenzung von ande-
ren Kulturen mit Hilfe einer stereotypen Gegentiberstellung von Lebens-
weisen, Haltungen oder Denkformen bildet nur eine Form eines solchen
Vergleichs. Mit ihrer Hilfe sollen Unterschiede gegeneinander profiliert,
das Eigene positiv dargestellt und beides in einer eindeutigen (transzen-
dentalen) Bestimmtheit verankert werden. Eine solche Ab- und Ausgren-
zungsstrategie mag Meidungsverhalten, die Segregation kultureller Mi-
lieus oder aggressive Auseinandersetzungen befordern. Im vorliegenden
Zusammenhang, der nach den Begrindbarkeiten einer Einheitsvorstel-
lung von Kultur fragt, ist eher die Frage interessant, von woher sol-
che Unterscheidungen vorgenommen werden. Hinter der transzenden-
tallogischen Unterteilung von Kulturen steht die Frage, wer dies von

an denen die Schule vergeblich arbeitet, weil sie hier auf den Granit der
fremden Kultur stofst. Ha (1999) und Mecheril (2004) diskutieren diese At-
tribuierungsprobleme ebenfalls.

14 Zur performativen Vorstellung von Kultur: vgl. Wirth (20025 2008).

40

https://dol.org/10.5771/8783748906520-28 - am 19.01.2026, 17:48:23. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS KULTURELLE ERBE: DIE UNGEWOLLTE RELATIVIERUNG DES EIGENEN

welcher Position aus unternimmt.”s Diese Frage fuhrt jeden Antwort-
versuch in eine Zwickmiihle. Entweder man nimmt das eigene Konzept
ernst, dann ist auch die Unterscheidung von Kulturen nur eine, die aus
dem (transzendentalen) Innenbereich der eigenen Kultur getroffen wird
—und dann kann im Grunde nichts Bedeutsames tiber die anderen Kul-
turen gesagt werden. Wenn aber nichts Bedeutsames tiber diese gesagt
werden kann, dann wiederum ergibt sich das Problem, dass auch tber
die eigene kaum etwas gesagt werden kann, da das zu Sagende sich nicht
zuletzt aus der Unterscheidung von anderen Kulturen speist. Oder man
nimmt fur die Moglichkeit eines kulturellen Vergleichs an, dass dieser
aus einer Position heraus erfolgt, die beide (oder mehrere) Kulturen ver-
gleichen kann, weil sie selbst nicht nur eine kulturelle Binnenperspekti-
ve artikuliert. Fir eine solche Position, die sich selbst nicht fir kulturell
determiniert und damit einseitig halt, ergibt sich jedoch ein Dilemma.
Auf der einen Seite konnte man einen allgemein menschlichen, d.h. tiber
den kulturellen Zugehorigkeiten stehenden Standpunkt fiir sich rekla-
mieren. Ein solcher Standpunkt aber wiirde Begriindungen, die innerhalb
von Kulturen fir Praktiken, Institutionen und Selbstverstindnisse gege-
ben werden, ebenso relativieren wie den von wo auch immer erhobenen
Anspruch, dass diese Kultur iiberhaupt begriindet sei. Auf der anderen
Seite erscheint allein schon durch den Anspruch eines vergleichenden
Standpunktes auch die von ihm her erfolgende Begriindung notwen-
dig kontingent. Es konnen genauso Griinde fiir den Wert der einen wie
der anderen Kultur vorgebracht werden und diese Griinde hingen von
unterschiedlichen Perspektiven des Vergleichs ab. Die Kriterien verfliis-
sigen und vervielfiltigen sich nicht zuletzt deshalb, weil man eben die
Perspektiven und internen Rationalisierungen der verglichenen Kultu-
ren berticksichtigen kann.

Die Moglichkeit des Kulturvergleichs untergrabt so letztlich die Be-
grindungskraft des vergleichenden Standpunkts. Wendet man diese logi-
schen Betrachtungen empirisch, so kann man darauf verweisen, dass die-
se Position des Kulturvergleichenden aufgrund von Reisen, politischen
und 6konomischen Kontakten, Migrationsbewegungen usw. vielleicht
nicht hinreichend mit der oben gewihlten >allgemein menschlichen<, im
Sinne einer nicht kulturgebundenen Position, beschrieben werden kann.
Eher bietet sich an dieser Stelle der Ruckgriff auf Positionen an, die
von einer kulturellen Hybriditit oder einer Transkulturalitit sprechen.*

15 Man konnte dies als eine Riickkehr zur kantischen Fragestellung begreifen,
die in der transzendentallogischen Fassung von Kultur eben nicht erkennt-
nistheoretisch bearbeitet, sondern gegenstandstheoretisch unterlaufen wur-
de.

16 Die Diskussion um die Hybriditat der Kultur und die Frage des Multikultu-
ralismus ist prominent von dem Literaturwissenschaftler Homi K. Bhabha

41

https://dol.org/10.5771/8783748906520-28 - am 19.01.2026, 17:48:23. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS KULTURELLE ERBE

Diese Positionen verstehen sich insofern als zugleich empirisch beleg-
bare wie programmatische: Es geht letztlich um die Dekonstruktion
des Konzepts der kulturellen Identitdt (und seiner substanzialisierenden
oder transzendentallogischen Festschreibung). Betrachtet man vor die-
sem Hintergrund das Konzept des kulturellen Erbes, dann scheint es sich
gleichsam um eine gegenldufige Programmatik zu handeln. Gegen eine
Hybridisierung soll das eigene kulturelle Erbe stark gemacht werden. Al-
lerdings wird hier diese Hybridisierung eher als ambivalent eingeschatzt:
Sie erscheint sowohl als Gefihrdung wie auch als Entwicklungschance.
Diese Ambivalenz ist produktiv. Sie verhindert den einfachen Ruickfall in
essentialistische (oder transzendentallogische) Festschreibungen des eige-
nen kulturellen Selbst. Und sie ruft dazu auf, das Eigene unter den Bedin-
gungen der modernen Entwicklung >neu« zu bestimmen und dennoch die
Verbindlichkeit des Alten zu wahren. Man kann das Gleiche auch so for-
mulieren, dass hier der Ausgang von der Hybridisierung des Eigenen ge-
nommen wird und dass man dennoch daran festzuhalten versucht, dass
es im Hybriden doch noch die Referenz auf ein Eigenes geben misste.
Und auch eine solche Vergewisserung wird vor der hier skizzierten dop-
pelten Problematik stehen: derjenigen der Konstruktion einer gemeinsa-
men Identitdt angesichts der sozialen Heterogenitit und derjenigen, in
der Relativierung, wie sie der Kulturvergleich impliziert, dennoch den
Ort des Eigenen angeben zu konnen. Und fiir beide Probleme diirfte es
wohl kaum hinreichend begriindbare Losungen geben.

1.3 Kulturelles Erbe:
Identititspolitische Vergewisserungen

Schon in der Einleitung wurde die Perspektive auf >Kultur« als eine sym-
bolische eingefithrt. Es war der Anspruch, die Heterogenitit sozialer
Praktiken, Institutionen und Selbstverstaindigungsdiskurse als Einheit
aufzurufen. Eine solche Einheit verlangt einerseits die Abstraktion von
den konkreten praktischen Kontexten und diskursiven Selbstverstandi-
gungen; andererseits beansprucht sie, deren Einheit zu reprasentieren.
Diese Reprasentation kann unterschiedlich ambitioniert sein: Sie kann
sich auf mythische und zugleich marktkompatible Bilder konzentrie-
ren, die sich in lange gehegte Sehnsiichte der modernen Gesellschaft ein-
schreiben. Sie kann aber auch fiir sich reklamieren, wirklich das den

angestofsen worden (vgl. Bhabha, 2000 und dazu: Bronfen/Marius/Steffen,
1997). Das Konzept der Transkulturalitit hat Wolfgang Welsch (1994) ent-
wickelt: Mit ihm soll die Uberschreitung der traditionellen Figur der Inter-
Kulturalitit iiberwunden werden, die noch davon ausgeht, dass Kulturen
wie Blocke aufeinandertreffen.

42

https://dol.org/10.5771/8783748906520-28 - am 19.01.2026, 17:48:23. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTURELLES ERBE: IDENTITATSPOLITISCHE VERGEWISSERUNGEN

unterschiedlichen Praktiken und Diskursen Gemeinsame auf den Begriff
zu bringen. Unabhingig davon, welche Ambition hinter den jeweiligen
Versuchen steckt, so ist ihnen doch der Anspruch einer Reprasentation
der Einheit der Kultur gemeinsam. Genau an diesem Charakter der Re-
prasentation hingt nun das Symbolische: Die Reprisentation bezieht
sich immer auf eine (soziale) Wirklichkeit, die sich letztlich jeder Repri-
sentation entzieht. Die Reprisentation — so wurde bisher gesagt — steht
fur eine Abstraktion von der reprisentierten Wirklichkeit. Sie scheitert
notwendig, aber zugleich wire es ohne sie fiir das von ihr Reprisentier-
te kaum moglich, eine Einheitsvorstellung von sich zu entwickeln. Um-
gekehrt ist jede Reprisentation davon abhingig, dass sich das Reprisen-
tierte in ihr wiedererkennt — auch dann, wenn es von ihr niemals addquat
wiedergegeben werden kann.

Es ist nun genau dieses Spannungsverhaltnis der Reprasentation zum
von ihr Reprasentierten, das im letzten Abschnitt zum Thema wurde:
Verdeutlicht werden sollten die Versuche, genau dieses Spannungsver-
hiltnis aufzulosen. Und das heifSt nichts anderes als zu versuchen, die
Liicke zwischen Reprasentation und reprasentierter Wirklichkeit, von
Kulturbegriff und Wirklichkeit zu schliefSen. Dabei wurden die Schwie-
rigkeiten offenkundig, in die man sich verstrickt, wenn man versucht,
die Heterogenitat, Komplexitit und Ereignishaftigkeit des Sozialen un-
ter dessen symbolische Einheitsfiktion zu subsumieren. Weder schien dies
fiir konkrete Praktiken und Selbstverstindigungen moglich, ohne diese
in ihrem komplexen Charakter zur blofsen Erscheinungsform einer ih-
nen vorausliegenden >wahren« Wirklichkeit zu stilisieren; noch gelang ein
solches Zusammenfiigen von symbolischer Figur und sozialer Wirklich-
keit durch den Vergleich von scheinbar in sich ruhenden Kulturen. Das
Ergebnis bestand eher darin, dass der Ruickgriff auf einen Vergleich der
Kulturen, mit dem Ziel iiber die Andersheit der anderen Kulturen das
Profil der eigenen hervortreten zu lassen, statt zu einer Begriindung eher
zu einer Relativierung fuhrt. Und dies lag nicht zuletzt daran, dass der
Ort, von dem her ein solcher Kulturvergleich erfolgen soll, sich selbst
dadurch relativiert, dass er weder als Ort in der eigenen Kultur noch als
uber kulturellen Zugehorigkeiten schwebende Metaperspektive sinnvoll
angegeben werden kann. Dies aber wiederum heif$t nichts anderes, als
dass unterschiedliche solcher Orte, unterschiedliche Vergleiche und Kri-
terien moglich sind, dass jede Begriindung relativ bleibt. Es handelt sich
dann letztlich um interessierte oder strategische, d.h. politische Einsat-
ze, in denen es um die Festlegung einer symbolisch zu plausibilisieren-
den kulturellen Identitdt bzw. eines kulturellen Erbes geht. Damit ist der
Einsatzpunkt der nun folgenden Uberlegungen markiert.

Schon der Anspruch auf die Reprisentation einer kulturellen Einheit
setzt eine Trennung von den komplexen, uneindeutigen, vielfiltigen,
sich in alltdglichen Kooperationen und Konflikten bewegenden sozialen

43

https://dol.org/10.5771/8783748906520-28 - am 19.01.2026, 17:48:23. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS KULTURELLE ERBE

Prozessen voraus. Der Anspruch selbst besteht dabei darin, dieser viel-
faltigen und uneinheitlichen Wirklichkeit zumindest symbolisch eine
einheitliche Form zu geben. Das Symbolische zielt darauf, eine in sich
geordnete Wirklichkeit wiederzugeben, deren immanente Betrachtung
kaum den Schluss auf eine solche einheitliche Form nahelegt. Damit ist
eine erste Perspektive angegeben, unter der die Rede von einer Nicht-
identitdt von Représentation und Reprisentiertem Sinn macht. Die Ein-
heit der sozialen Wirklichkeit wird in ihrer symbolischen Reprasentation
als Kultur erst hervorgebracht. Andererseits aber scheint diese symboli-
sche Formgebung vorauszusetzen, dass ihr etwas in den Selbstverstind-
nissen sozialer Akteure entgegenkommt. Die symbolische Inszenierung
der Einheit von Kultur muss an die soziale Selbstverstindigung tiber
Praktiken und Sinngebungen zumindest anschliefsen, wenn sie Aussicht
auf Akzeptanz haben will.

Zugleich aber besteht der Anspruch, die Einheit der sozialen Wirklich-
keit als Kultur hervorzubringen, nicht nur darin, sie auf eine akzepta-
ble Weise zu reprdsentieren. Schon dieser Anspruch ist prekir, weil hier
immer schon ein holistisches Bild der Kultur mit dem Verstdndnis kon-
kreter Praktiken und Selbstverstindnisse zusammentrifft. Dies bildet so-
wohl fir den holistischen Reprisentanten eine Herausforderung, da er
das Konkrete mit dem Allgemeinen so vermitteln muss, dass (kulturel-
le) Identitdt und (praktische) Partikularitidt zusammenpassen. Es bildet
auch ein Vermittlungsproblem gegeniiber den sozialen Akteuren, da die-
se die gleiche Verbindung, das gleiche Verstindnis des Partikularen ihrer
Lebensweisen als Ausdruck einer allgemeinen Identitdt, nachvollziehen
miissen und dies vielleicht anders tun. Hinzu kommt, dass der Anspruch,
die Einheit des Sozialen symbolisch zu reprisentieren, nicht nur ein Pro-
blem der Abstimmung von Sichtweisen darstellt. Die erwahnte Tren-
nung der symbolischen Reprisentation von dem, was sie zu reprisen-
tieren beansprucht, besteht auch in der Konstitution einer Asymmetrie.
Den in ihren disparaten Praktiken und den darauf bezogenen Selbstver-
standigungsdiskursen Verstrickten steht eine Perspektive gegentuiber, die
allem einen einheitlichen Sinn gibt, der den sozialen Akteuren so nicht
einfach zuganglich ist. Zwar sind jene, die die symbolische Einheitsinter-
pretation vertreten, mit Blick auf ihre Autorisierung und Legitimation an
die Akzeptanz jener gebunden, die sie zu reprasentieren beanspruchen.
Zugleich aber resultiert aus der erwihnten Asymmetrie ein Uberlegen-
heitsanspruch, der sich vielleicht in zwei Dimensionen verdeutlichen
ldsst. Zum einen kann sich dieser Uberlegenheitsanspruch des Symbo-
lischen gegentiber der von ihm hervorgebrachten Einheits-Wirklichkeit
darin zeigen, dass mit Aufklarungsinitiativen oder padagogischen Pro-
grammen der Gesichtspunkt des Gemeinsamen und seiner identitatsver-
biirgenden Bedeutung unter den Reprisentierten verbreitet wird. Ge-
geniiber einer immer drohenden Zergliederung, Partikularisierung oder

44

https://dol.org/10.5771/8783748906520-28 - am 19.01.2026, 17:48:23. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTURELLES ERBE: IDENTITATSPOLITISCHE VERGEWISSERUNGEN

auch Zerrissenheit im Ablauf sozialer Prozesse wird dann auf die Bedeu-
tung einer gemeinsamen kulturellen Identitdt hingewiesen. Zum anderen
kann sich der Uberlegenheitsanspruch aber auch darin zeigen, dass im
Namen der einheitlichen Kultur praktische Regelungsinitiativen unter-
nommen werden. Man versucht dann, im Namen der kulturellen Iden-
titatsvorstellung bestimmte praktische Entwicklungen oder auch deren
Zusammenhidnge zu regulieren, dem Sozialen eine Form zu geben, die
mit der kulturellen Identitit iibereinstimmen soll. Man versucht, im Na-
men der kulturellen Einheit identifizierte Verfalls- bzw. Desintegrations-
erscheinungen zu kompensieren. Man versucht etwa — um ein spater auf-
gefiihrtes Beispiel zu nennen — im Namen der eigenen Kultur gegen die
Zunahme des indischen Brautpreissystems vorzugehen, das man auf eine
(kulturfremde) Konkurrenz in der Demonstration des eigenen Reichtums
zuriickfithrt. Man kann aber auch initiativ werden, um die Festigung der
eigenen Kultur und deren Zusammenhalt zu fordern. Solche Anstrengun-
gen konnen (im hier untersuchten Fall) von der Einrichtung von Fest-
veranstaltungen, in denen traditionelle Kulturtechniken gepflegt werden,
bis zur Etablierung von Schulen reichen, in denen die eigene Kultur zum
Bestandteil des Curriculums werden soll. Alle diese Initiativen, die auf
eine Formung des Sozialen im kompensierenden wie fordernden Sinne
zielen, implizieren einen Machtanspruch, dessen Wirksamkeit aber letzt-
lich wiederum von der Akzeptanz durch die Reprisentierten abhingig
gedacht werden muss.

Der theoretische wie praktisch formende Anspruch einer symboli-
schen Reprisentation der Einheit einer in sich komplexen und hetero-
genen sozialen Wirklichkeit kompliziert sich nun allerdings noch wei-
ter, wenn man den Gesichtspunkt hinzunimmt, dass sich der Anspruch
dieser symbolischen Reprisentation nicht nur auf die gegebene soziale
Wirklichkeit, sondern auf das kulturelle Erbe richtet.”” Die Einheit die-
ses Erbes reprisentieren zu wollen, verdoppelt gleichsam die Spaltung
zwischen symbolischer Reprasentation und gelebter Sozialitiat. Und dies
geschieht sowohl hinsichtlich der Reprasentierten wie auch mit Blick
auf die Reprisentanten selbst. Die Reprasentierten, als jene, denen qua

17 Die bisherige Thematisierung des Verhaltnisses von symbolischer Repra-
sentation zur von ihr reprisentierten Wirklichkeit orientierte sich an der
Darstellung der demokratischen Reprisentation, wie sie von Claude Le-
fort (1990) entwickelt wurde (vgl. dazu auch Weymans, 2006; Marchart,
2010; Maier, 2014). Solche Beziige werden auch weiterhin feststellbar sein
—auch wenn sich mit der Fokussierung auf das kulturelle Erbe und die Fra-
ge der kulturellen Identitit (jenseits ihrer fremdenfeindlichen Instrumenta-
lisierung) hier ebenso Spezifika ergeben wie auch im Hinblick darauf, dass
in diesem Fall die symbolischen Reprisentanten nicht durch formale Proze-
duren autorisiert werden. Trotz vieler Uberschneidungen ist die >Identitits-
politik< nicht einfach mit der >Realpolitik« gleichzusetzen.

45

https://dol.org/10.5771/8783748906520-28 - am 19.01.2026, 17:48:23. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS KULTURELLE ERBE

symbolischer Reprisentation eine einheitliche Form gegeben werden
soll, werden in Bezug auf ein soziales Erbe als diejenigen aufgerufen,
denen einerseits eine einheitliche Identitdt zugeschrieben werden kann,
die aber andererseits gerade zur Disposition steht oder gar nur eine Ver-
gangenheit angibt. Das kulturelle Erbe bildet jenen Signifikanten, mit
dem die in der symbolischen Reprisentation behauptete Einheit der Re-
prasentierten zugleich zum Problem wird. Inwieweit die Reprasentier-
ten, also die Menschen in der sozialen Wirklichkeit Ladakhs, iiberhaupt
noch als Einheit aufgerufen und adressiert werden koénnen, steht nun
systematisch in Frage. Das aber betrifft zugleich auch den Anspruch der
symbolischen Einheitsreprasentation selbst. Es ist nun — tiber das in sich
schon problematische Verhaltnis zwischen Reprisentierenden und Re-
prasentierten hinaus — nicht mehr klar, von welchem Ort die Reprasen-
tanten der Einheitskultur sprechen. Sprechen sie als Repriasentanten ei-
ner kulturellen Vergangenheit, die es nicht mehr gibt? Wenn das der Fall
wire, kann man sich fragen, mit welchem Recht sie sich an jene anderen
Zeitgenossen wenden, die sie von einem solchen Standpunkt aus gerade
nicht mehr reprisentieren. Man kann auch fragen, ob aktuell tberhaupt
ein Standpunkt moglich ist, der beansprucht, die Wahrheit der Vergan-
genheit zu reprasentieren. Sind nicht auch die aktuellen Reprisentan-
ten der Vergangenheit Zeitgenossen, die wie andere auch die authentifi-
zierte Vergangenheit gar nicht mehr reprisentieren konnen? Zumindest
wird man davon ausgehen konnen, dass fiir beide — die im Namen des
kulturellen Erbes Reprasentierten wie auch jene, die sie zu reprisen-
tieren beanspruchen — eine Vergewisserung der kulturellen Einheit und
Identitdt problematisch ist und dies auch bleiben diirfte. Diagnosen wie
jene von der Gefihrdung des kulturellen Erbes oder der Notwendigkeit
seiner Entwicklung verweisen gleichsam von der Gegenstandsseite auf
diese Problematik, die das Verhiltnis von reprisentierter sozialer Wirk-
lichkeit zu den Reprasentanten ihrer symbolischen Einheit noch einmal
kompliziert.

Spdtestens mit einer problematisch gewordenen Identitit der Repra-
sentierten wie auch derjenigen, die deren kulturelle Einheit symbolisch
reprasentieren wollen, gewinnt die Bestimmung dieser Einheit als Erbe
ihre ganze Dramatik. Unter den Bedingungen des Ubergangs steht nicht
nur das, was als Erbe gelten soll, unter Vorbehalt. Wie oben gezeigt, sind
auch die Bedingungen, unter denen diesem Erbe ein Wert zugeschrie-
ben werden kann, ebenso problematisch wie die Behandlung der Fra-
ge, welche Verbindlichkeit denn ein als wertvoll stilisiertes Erbe fur die
aktuell lebenden Menschen haben soll. Hinzu kommt nun auch noch
die Frage nach einer legitimen Reprisentation. Es gibt keine Verfahren
oder institutionelle Mechanismen, durch die solche Reprisentanten be-
stimmt wiirden. Der Anspruch, als Repridsentant des gemeinsamen kul-
turellen Erbes zu jenen zu sprechen, die um dieses Erbe vielleicht nicht

46

https://dol.org/10.5771/8783748906520-28 - am 19.01.2026, 17:48:23. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTURELLES ERBE: IDENTITATSPOLITISCHE VERGEWISSERUNGEN

mehr wissen, die man aber in seiner Anrede dennoch zu reprisentie-
ren behauptet, scheint nur an den Akt seiner Artikulation gebunden zu
sein. Demnach konnte jeder den Anspruch erheben, im Namen der kul-
turellen Einheit bzw. des kulturellen Erbes sein Wort an andere zu rich-
ten. Dies aber wiirde wiederum nichts anderes bedeuten, als dass es fiir
den Streit oder die Proklamation des kulturellen Erbes keine privilegier-
te Reprasentantenfunktion gibt. Oder anders formuliert: Das (immer
auch problematisch bleibende) Verhaltnis von Reprasentanten und Re-
prasentierten scheint weder an bestimmte Personen noch an bestimmte
soziale Funktionen gebunden zu sein. Jeder kann letztlich den Anspruch
erheben, im Namen des kulturellen Erbes die Einheit und Identitit der
Ladakhi zu beschworen und sich damit als Reprasentanten zu inszenie-
ren, der zugleich fur die anderen spricht — sofern sich diese als Ladakhi
sehen und reprisentiert fihlen.

Das bedeutet nun nicht, dass die Vertreter lokaler Organisationen
(der Religionen, der Verwaltung, unterschiedlicher ziviler Initiativen, der
Kloster, der Schulen usw.) keinen privilegierten Zugang zu einer solchen
reprasentativen Position hatten. Aber ihre Sicht und ihr Reprasentations-
anspruch sind dann zunichst autorisiert durch ihre soziale Funktion und
konnen nur sehr eingeschriankt den Anspruch erheben, allgemein fir das
kulturelle Erbe Ladakhs oder eine gemeinsame Identitidt der Ladakhi zu
sprechen. Thr Anspruch auf Reprisentation bleibt letztlich ein partiku-
larer, obwohl er mit Blick auf das kulturelle Erbe notwendig einen allge-
meinen Anspruch erheben muss.'® Partikular formulierte Universalisie-
rungsanspriiche aber dokumentieren nur die Relativitat der Perspektiven
auf das Allgemeine: das einheitliche kulturelle Erbe.

Die unterschiedlichen Reprisentationen dessen, worin das gemein-
same kulturelle Erbe und dessen heutige Bedeutung bestehen sollen, re-
lativieren sich auf der einen Seite gegenseitig. In ihnen konnen sogar
Konlfliktlinien deutlich werden, in denen Fragen der Zugehorigkeit und
Nicht-Zugehorigkeit sich zumindest andeuten. Auf der anderen Seite
bewirkt diese Auseinandersetzung um das kulturelle Erbe, in der offen-
sichtlich niemand das letzte Wort hat, dass die Frage des kulturellen Er-
bes selbst in den Selbstverstindigungsdiskursen der Ladakhi eine Bedeu-
tung erhalt. Das kulturelle Erbe wird zu einem wichtigen Problem der
Identitdtsvergewisserung und der Auseinandersetzungen um die eigene
Identitit, weil viele dieses Erbe und diese Identitit reprasentieren wol-
len, ohne dass jemand hier eine definitive Auskunft geben konnte. Die

18 Fiir Laclau und Mouffe (2000) ist genau dieser Mechanismus konstitutiv
fiir ein demokratisch verstandenes Politisches: Partikulare Anspriiche miis-
sen universalisiert werden, um einen allgemeinen Anspruch, der alle Adres-
saten betrifft, zu signalisieren. Aber jeder universelle Anspruch verweist zu-
riick auf seine uniiberschreitbare partikulare Herkunft.

47

https://dol.org/10.5771/8783748906520-28 - am 19.01.2026, 17:48:23. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS KULTURELLE ERBE

Bedeutsamkeit des kulturellen Erbes und der Ladakhi-Identitdt wird so
gerade dadurch gesteigert, dass niemand so richtig weif$, was auf dem
Spiel steht und auf keinen Fall verlorengehen sollte. Das kulturelle Erbe
bzw. die gemeinsame Identitat der Ladakhi riickt so in die Position ei-
nes leeren Signifikanten™, eines Knotenpunktes, um den sich die Selbst-
verstandigungsdiskurse der Ladakhi drehen. Leere Signifikanten orga-
nisieren solche Diskurse nicht nur theoretisch, sondern sie konstituieren
auch das Begehren, den identitatspolitischen Einsatz der Akteure. Die
(auch emotionale) Bedeutsamkeit der identitatspolitischen Auseinander-
setzungen um das kulturelle Erbe riihrt also nicht aus einer von allen ge-
teilten symbolischen Reprasentation des Gemeinsamen, sondern gerade
daraus, dass die Frage einer autorisierten Reprasentation nicht entschie-
den werden kann.

In der Konsequenz wandert damit die Frage der symbolischen Ein-
heitsreprisentation in den sozialen Bereich selbst ein. Dies bedeutet, dass
im identitdtspolitischen Diskurs um das kulturelle Erbe Ladakhs sich die
Autorisierungsversuche einer »radiaquaten< Reprasentation letztlich da-
rum drehen diirften, die Grenze zwischen der sozialen Wirklichkeit (als
dem im Lichte des Erbes zugleich Problematischen) und seiner symbo-
lischen Reprasentation mit Aussicht auf Zustimmung zu ziehen. Identi-
tatspolitisch ist dieser Diskurs und sind die jeweiligen Reprisentations-
versuche des kulturellen Erbes deshalb, weil es keine Machtposition gibt,
die durch ihr zweifelsfreies Wissen oder ihre institutionelle oder recht-
liche Position diese Auseinandersetzung um das kulturelle Erbe und die
eigene Identitdt beenden konnte.

Vor diesem Hintergrund wird eine Diskursanalyse, die Artikulationen
von Ladakhi untersucht, die sich auf eine Vergewisserung des eigenen
kulturellen Erbes, einer (nicht zuletzt durch die Entwicklung der touris-
tischen Infrastruktur) unter Druck stehenden eigenen Identitit beziehen,
sich nicht nur auf eine Heterogenitit dieser identitatspolitischen Einsat-
ze richten mussen. Zugleich wird sie die damit verbundenen Autorisie-
rungsstrategien beriicksichtigen mussen, mit deren Hilfe der Anspruch
einer symbolischen Reprisentation abgestiitzt werden soll. Es wird also
nicht nur darum gehen, was als kulturelles Erbe aufgerufen wird, wie
dies mit einer gemeinsamen und daher allgemeinen Bedeutung ausgestat-
tet und wie diese kulturelle Identitit mit einer Verbindlichkeit versehen
wird, die auch unter den gegenwirtigen Modernisierungsbedingungen
berticksichtigt werden muss. Zugleich steht in Frage, wie sich diese (letzt-
lich immer selektiven und partikularen) Perspektiven mit dem Anspruch
ausstatten, fur alle, fur die Ladakhi zu sprechen — mit Hilfe welcher dis-
kursiver Mittel also der Eindruck einer symbolischen Reprisentation

19 Im Anschluss an die Psychoanalyse Lacans hat Laclau (2002) diesen Begriff
in die Demokratietheorie eingefiihrt.

48

https://dol.org/10.5771/8783748906520-28 - am 19.01.2026, 17:48:23. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTURELLES ERBE: IDENTITATSPOLITISCHE VERGEWISSERUNGEN

hervorgebracht wird, die beanspruchen kann, jenseits aller konkreten
Praktiken, Verhiltnisse, Entwicklungen und Selbstverstandnisse doch de-
ren Gemeinsames und Wesentliches zu erfassen. Die Betrachtung solcher
diskursiven Strategien schliefSt nicht nur die Wege ein, auf denen das Ge-
meinsame einsichtig gemacht wird; zugleich wird es immer auch darum
gehen, Problematisierungen dieser symbolischen Einheitskonstruktion
abzuwehren, zu relativieren oder zu marginalisieren. Beide Strategien
erscheinen notwendig, wenn die Autorisierung des je eigenen Reprisen-
tationsanspruchs gesichert werden soll.

49

https://dol.org/10.5771/8783748906520-28 - am 19.01.2026, 17:48:23. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.1  Kulturelles Erbe: Zwischen Kontingenz und Schicksal
	1.2  Das kulturelle Erbe: Die ungewollte Relativierung des Eigenen
	1.3  Kulturelles Erbe: Identitätspolitische Vergewisserungen

