
Fazit: Erdgeschichten. 

Vom Anthropozän zu posthumanen Ge/Schichten der Erde 

»›What worlds must we sow, for the gardens 
of the world to be fertile again?‹ asked the 
poet Janine Selasse. What histories must we 
write to learn to inhabit the Anthropocene?« 
Bonneuil & Fressoz (2017): The Shock of the 
Anthropocene, S. 289 

The Earth after us – ›Die Erde nach uns. Welches Erbe wird die Menschheit in den irdi
schen Schichten hinterlassen?‹1 Mit dieser Frage betitelt Jan Zalasiewicz, Gründungs
mitglied und Forschungsleiter der Anthropocene Working Group, sein Buch, welches zeit
gleich zum Beginn der organisierten Suche nach den eindeutigen menschlichen Spuren 
in den planetaren Straten erscheint. Auch nach dem Abschluss der AWG, 15 Jahre später, 
ist die Antwort darauf noch unklar. Unzweifelhaft ist jedoch, dass sich die Intensität des 
menschlichen Abdrucks in den Erdschichten Jahr um Jahr erhöht wie auch der anthro
pogene Carbon Foodprint in der Atmosphäre beständig zunimmt. Insgesamt wächst der 
Korpus humaner Hinterlassenschaften in den planetaren Archiven damit seit dem Zeit
punkt der Fragestellung (wie auch schon die Jahrzehnte davor) weiter erheblich an. Doch 
ist dieser Einschreibungsprozess in höchstem Maße ambivalent, wie auch Zalasiewicz 
weiß: »The deeper the footprint that we leave, the greater will be the immediate calami
ty that awaits our children. This particular fossilization process has harmful – indeed 
potentially catastrophic – side-effects. It would be immortality cruelly won.«2 Die litho
graphische Verewigung im Gedächtnis der Erde hat damit ihren Preis. Was bleibt also 
von uns? Welche Erinnerung, welches Vermächtnis menschlicher Existenz wird sich in 
den Ge/Schichten der Erde ablagern und dort über Jahrmillionen konserviert werden? 
Und wird dieser Abdruck von einem abrupten, katastrophalen Ende zeugen, wie die be
schleunigte Eskalationsdynamik und das baldige Erreichen von Kipppunkten und pla
netaren Grenzen vermuten lassen? Auch ohne die Antworten zu kennen, repräsentieren 

1 Zalasiewicz 2009. Übers. des engl. Titels durch J.P. 
2 Ebd., S. 239. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-023 - am 13.02.2026, 19:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


426 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

diese mit dem Anthropozän aufkommenden Fragestellungen den Gründungsimpuls ei
nes neuen »planetaren Denkens«3, welcher menschliche Wesen und ihre irdische Umwelt 
auf bisher unvorstellbare Art und Weise zusammenbringt. Noch bis vor wenigen Deka
den schien es für weite Teile der westlichen Welt undenkbar, dass Mensch und Planet in 
irgendeiner greifbaren Form für einander Relevanz entwickeln könnten. Unendlich weit 
entfernt und für das menschliche Vorstellungsvermögen schlicht unfassbar erschien die 
planetare Dimension. Winzig, kurzlebig und zufällig war die Emergenz anthropogener 
Phänomene im Maßstab geologischer Prozesse. Mensch und Erde existierten schlicht 
auf unterschiedlichen Wirklichkeitsebenen und hatten somit weder epistemisch noch 
ontologisch eine gemeinsame Schnittmenge. 

Doch diese Trennung ist nun zweifellos vorüber. Denn die klimatischen, ökologi
schen und weiter zunehmenden Transformationen des irdischen Habitats lösen eine 
fundamentale Erschütterung der bisherigen Wissensformen, welche auf der Separie
rung und Hierarchisierung des menschlichen Wirkungsbereichs gegenüber jenem der 
Erde basieren, aus. Was sich uns gegenwärtig als radikale Veränderung terrestrischer 
Lebensbedingungen aufdrängt, führt damit zu einer umfassenden Erosion tradierter 
Gewissheiten in Bezug auf unsere Wirklichkeit. Denn die sich weitenden Risse im 
Erdreich, welche nun vermehrt durch langanhaltende Trockenheit, zunehmende Erd
rutsche und Schlammlawinen, extraktiven Bergbau oder gerodete Waldflächen offen zu 
Tage treten, erzeugen auch Frakturen in etablierten Vorstellungen von unserer Welt. 
Laut Latour hat sich bereits eine neue »universelle Conditio humana« herausgebildet: 
»Die neue Universalität ist das Empfinden, dass einem [wortwörtlich] der Boden unter 
den Füßen wegsackt.«4 Die globalen Disruptionen stellen damit nicht weniger als die 
moderne Raumzeitordnung zur Disposition. Unsere seit Jahrhunderten bestehende 
Kosmologie bietet schlichtweg keine Orientierung und keine Antworten mehr auf die 
multiplen irdischen Krisen der Gegenwart. Clark und Szerszynski diagnostizieren: »We 
simply do not have to hand stories, theories or concepts fit for the task of explaining what 
it means for human agents to find themselves behaving like Earth or cosmic forces.«5 
Der planetare Wandel erzwingt so eine fundamentale Reperspektivierung menschlicher 
Wesen und ihrer Heimatwelt. Aber noch ist die Deutung planetarer Wirklichkeit im und 
durch das Anthropozän unabgeschlossen, wie auch der Definitionsprozess um das neue 
Erdzeitalter selbst zu keinem eindeutigen Ergebnis gekommen ist. 

Offen bleibt, ob die Krisen der Gegenwart als Weckruf und Ausgangpunkt eines 
produktiven Umdenkens genutzt werden, oder eher das Wiedererstarken altbekannter 
Muster humanistischer Herrschsucht droht. Das Festhalten an tradierten Erzählungen 
und gewohnten Handlungsmustern, welche die globalen Eskalationen überhaupt erst 
auslösten, scheint verführerischer, als dass das Verhältnis von Erde und Erdbewoh
nenden wahrhaftig neu zu definieren versucht wird. Denn nur auf den ersten Blick 
scheint auch die von Zalasiewicz und anderen Erd(system)wissenschaftler:innen nach
zuweisende neue Erdepoche eine Veränderung von menschlicher Selbstpositionierung 

3 Hanusch et al. 2021. 
4 Latour 2018, S. 17. 
5 Clark/Szerszynski 2021, S. 7. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-023 - am 13.02.2026, 19:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fazit: Erdgeschichten 427 

und Selbstverständnis – weg von der humanistischen Nabelschau und hin zu den ter
restrischen Prozessen – zu bedeuten. Das so proklamierte epochale Ereignis, welches 
Natur und Mensch, wie die entsprechend zugeordneten Wissenschaftstraditionen, auf 
unerwartete Weise zueinander in Beziehung setzt, impliziert dabei wahrscheinlich nur 
die Erfüllung eines langgehegten humanistischen Traums. Auf den zweiten Blick wird 
nämlich klar, dass in der begrifflichen und inhaltlichen Ausdeutung des Anthropozän 
ein über Jahrhunderte gepflegter Anthropozentrismus zum Ausdruck kommt, welcher 
keineswegs eine Revision des problematischen modernen Welt/Mensch-Verhältnisses 
nach sich zieht. Vielmehr scheint in der Beschwörung des namensgebenden Anthropos 
erneut ein universalistisches Heldenepos um sich zu greifen, welches die multiplen 
nicht-, weniger- und mehr-als-menschlichen Akteure und Autor:innen überschattet 
– eine Fortsetzung der neuzeitlichen Fortschritts-, Zivilisations- und humanistischen 
Großerzählung. Auch der Versuch, die lange und diverse Geschichte menschlicher In
teraktion mit dem Planeten in einem sich langsam entfaltenden ›anthropozänen Event‹ 
statt einer disruptiven ›anthropozänen Epoche‹ zu fassen (wofür kritische Stimmen plä
dieren)6, birgt Gefahr, da hier die gravierenden und sich erst seit wenigen Jahrhunderten 
oder gar nur Dekaden entfaltenden Dynamiken aus dem Blick geraten.7 Fakt ist, dass 
erst mit dem Eintritt in die Moderne und mit der Großen Beschleunigung eine radikale 
Veränderung des Klima- und Erdsystems beginnt, welche es seit hunderttausenden 
oder gar Millionen von Jahren nicht mehr auf dem Planeten gegeben hat.8 

So signalisiert das um die Jahrtausendwende ausgerufene neue Erdzeitalter einen 
geo-historischen Schwellenmoment, dessen zukünftige Entwicklung zwar noch unge
wiss ist, aber dessen Ankündigung in jedem Fall ein verändertes Wissen des Menschen 
erforderlich macht. Die planetaren Katastrophen als Bedrohung der menschlichen Spe
zies, also die Konfrontation mit der (Selbst-)Auslöschung der Menschheit, hat zumindest 
ein Bewusstsein für die massiven Differenzen innerhalb der Humanpopulation geschaf
fen (also für die intrahumanen Unterschiede). Tatsächlich scheint erst im Angesicht eines 
möglichen Untergangs, die Idee eines wahrhaftig gemeinschaftlichen Humankollektivs 
als reale Utopie formuliert und angestrebt zu werden. So meint etwa Zalasiewicz: »The 
current inequalities in wealth (and thus in health, and lifespan) between the hyper-rich 
and dirt-poor may seem to any alien explorer to be the stuff of science fiction. They will 
certainly make it difficult for us to act collectively as our drama unfolds. So steps towards 
encouraging a common humanity might help preserve humankind, rather than merely 
preserving its remains.«9 Gleichzeitig werden im Angesicht globaler Extinktion auch die 
Grenzziehungen zu der Sphäre nicht-menschlicher Entitäten (also die interhumane Dif
ferenz) und damit insbesondere die Separierung der Umwelt als zunehmend unplausibel 
erkennbar. Die strikte Trennung von anderen Lebewesen sowie dem belebten wie unbe
lebten Milieu scheint schlicht unsinnig, wenn die Zerstörung nonhumaner Existenzen 
das Aussterben des Menschen zur Folge hat. In diesem Sinne äußerte sich António Gu
terres auf der UN-Biodiversitätskonferenz in Montreal: 

6 Vgl. Gibbard et al. 2022. 
7 Vgl. Mateo 2024. 
8 Vgl. Waters et al. 2024b, S. 47–59. 
9 Zalasiewicz 2009, S. 240. Herv. J.P. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-023 - am 13.02.2026, 19:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


428 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

»Plants, mammals, birds, reptiles, amphibians, fish and invertebrates – are all at risk. 
A million species teeter on the brink. […] With our bottomless appetite for unchecked 
and unequal economic growth, humanity has become a weapon of mass extinction. We 
are treating nature like a toilet. And ultimately, we are committing suicide by proxy. 
Because the loss of nature and biodiversity comes with a steep human cost.«10 

Anstelle der Idee einer Welt für den Menschen – als Bühne der Selbstinszenierung, hin
tergründige Landschaft, bloße Ressourcenquelle oder Sprungbrett in höhere Sphären – 
kündigt sich auf dem gegenwärtigen Entwicklungspfad tatsächlich eine Welt ohne hu
mane Beteiligung an. 

Foucaults berühmtes und vieldeutiges Bild des Menschen am Meeresufer, welches 
von den Gezeiten überspült oder gar ausradiert wird, scheint angesichts der planetaren 
Veränderungen unmittelbar bevorzustehen. Jedoch würde das Verschwinden des Men
schen nun nicht nur die Folge einer »Veränderung in den fundamentalen Dispositio
nen des Wissens«11 sein, sondern womöglich auch das Resultat seiner Auflösung als Da
seinsform. Das Antlitz des Menschen mag in der Tat bald von steigenden Meeresspie
geln und versauerten Ozeanen, sich intensivierenden Wirbelstürmen, anhaltenden Hit
zewellen oder sintflutartigen Regengüssen, von sich ausbreitenden Müll- und Plastik
bergen sowie dem Zuwachs versalzener, verseuchter und verstrahlter lebensfeindlicher 
Zonen überall von der Erde getilgt werden. Was von der menschlichen Existenz auf dem 
Planeten übrig bliebe, wäre so nur ein gigantisches Mahnmal. Eine Schicht aus Asche, 
Bauschutt, Plastikmüll, Elektroschrott und anderen Technikfossilien, ein Stratum aus 
verbogenem Metall und organischen Schadstoffen, ein Horizont der das langsam nach
lassende Strahlen radioaktiver Elemente nuklearen Fallouts wiedergibt.12 Doch ist diese 
spezifische Form anthropozäner Ge/Schicht(s)schreibung nur eine Möglichkeit der Erin
nerung an die menschliche Präsenz auf dem Planeten. 

Andere Erdgeschichten und damit auch ein anderer Grund und Boden waren stets 
vorhanden und sind auch jetzt wieder im Entstehen begriffen. So hat sich schon längst 
eine umfangreiche Kritik an diesem monumentalen Epos des Anthropozän herausgebil
det, welche die riesigen Macht- und Verantwortungsunterschiede innerhalb des Kollek
tivsubjekts einer menschlichen Spezies (homo sapiens, dem Anthropos), der als dominan
ter Akteur eines neuen Erdzeitalters auftritt, adressiert. Die in anthropozänen Diskur
sen beschworene menschliche Einheit, »the ›we‹ of the Anthropocene«13 verdeckt dabei 
die seit Jahrhunderten bestehende strukturelle Ausbeutung und Inhumanität gegenüber 
den ›weniger humanen‹ Mitmenschen, welche sich gleichzeitig in der Abgrenzung und 
Vernichtung der nonhumanen Mitgeschöpfe sowie insbesondere dem »blood brother 
earth«14 widerspiegelt. Die gewaltsame Eroberung von irdischen Territorien, die rück
sichtslose Extraktion von Bodenschätzen und Vernichtung von lokalen Populationen fin
det ihr Pendant in der Landnahme der ›Neuen Welt‹, der Verschleppung und Ausbeu
tung Schwarzer Sklaven und der fortgeführten Zerstörung Indigener Bevölkerung und 

10 Guterres 2022a. 
11 Foucault 1974, S. 462. 
12 Vgl. Zalasiewicz et al. 2017a, S. 58. 
13 Yusoff 2018, S. 12. 
14 Aimé, Césaire in Ebd., S. 64. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-023 - am 13.02.2026, 19:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fazit: Erdgeschichten 429 

Lebensformen.15 Es besteht also ein mehr als dringender Entwicklungsbedarf für ande
re Beziehungsweisen zwischen sich als Menschen definierenden und nicht-menschlich 
verstandenen Wesen. 

Diese alternativen, pluralen und lebensförderlichen Formen von Beziehungsstiftung 
sind – marginalisiert und unterdrückt – dennoch stets vorhanden gewesen. Durch die 
historische wie räumliche Einklammerung der modernen anthropozentrischen Kosmo
logie, kann ein produktiver Denk- und Handlungsraum für alternative Modi der Weltbe
ziehung und Welterzeugung geöffnet werden. Der Aufdeckung dieser posthumanistischen 
Perspektiven und Potentiale war dieses Buch gewidmet. So existiert nämlich – trotz des 
Beharrens auf humanistische Autonomie und Exklusivität – stets eine tiefe Verbunden
heit und wechselseitige Kokonstitution von Erde und Erdbewohnenden, wie etwa Clark und 
Szerszynski betonen: 

»[It] is never simply a matter of inscribing a social or cultural power on a waiting land
scape, but always an active conjoining of powers from across the different parts of the 
Earth: human, more-than-human, fully inhuman. It is about the making of ourselves 
as we make over land and life.«16 

Ein Bewusstsein für das gegenseitige Hervorbringen, ein Mitwerden, von Mensch und 
Milieu, von humanen und nonhumanen Entitäten leitet somit einen zeitgemäßen wie 
dringend benötigten Paradigmenwechsel in der Betrachtung und Erzeugung von sozialer 
Wirklichkeit ein. 

Dieses Buch versteht sich als genau ein solcher Versuch, die mannigfaltigen ter
restrischen Irritationen für eine moderne Weltordnung zu reflektieren und so auch 
zu einem anderen Verständnis sozialer Realität zu gelangen. Die Sozial- und Geis
teswissenschaften sind bisher beinahe exklusiv ihrem auf den Menschen reduzierten 
Wirklichkeitsbereich verpflichtet, welcher strukturell posthumane Akteure und Prozesse 
negiert und damit intra- und interhumane Differenzen, also weniger- und mehr-als- 
menschliche Grenzziehungen, gerade erst zu hinterfragen beginnt.17 Die moderne 
Matrix, welche qua ihrer Grundstruktur auf hierarchischen Gegensatzpaaren – wie 
human/nonhuman, Subjekt/Objekt, Kultur/Natur, Geist/Körper, belebt/unbelebt, ak
tiv/passiv, Mensch/Materie etc. – basiert, ist in systematischer Weise blind für die 
mannigfaltigen Spielarten und Existenzweisen ihres exkludierten Gegenübers.18 

Im Anthropozän treten die Folgen dieser systematischen Ignoranz, Verdrängung 
und Zerstörung nun auf erschreckende Weise zu Tage und erzwingen in Gestalt klima
tischer und ökologischer Katastrophen wie politischen Spaltungen, unbarmherzigen 
Verteilungskonflikten und Identitätskämpfen eine neue gesellschaftliche Realität. Da
mit werden die äußeren wie inneren Grenzen der Soziosphäre liquide. Denn die radikalen 
ökosystemischen Transformationen erfordern eine Bearbeitung und damit Einbezie
hung in die Gesellschaft, wie auch die einst für weniger-menschlich befundenen Akteure 

15 Vgl. bspw. Haraway 2016; Yusoff 2018; Clark/Szerszynski 2021, S. 100–122. 
16 Clark/Szerszynski 2021, S. 10. 
17 Vgl. Braidotti 2013b; Fox/Alldred 2017; Clark/Szerszynski 2021. 
18 Vgl. Latour 2015. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-023 - am 13.02.2026, 19:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


430 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

lautstark Gehör und Rechte einfordern.19 So hebt auch Sylvia Wynter hervor: »[A]ll our 
present struggles with respect to race, class, gender, sexual orientation, ethnicity, strug
gles over the environment, global warming, severe climate change, the sharply unequal 
distribution of the earth resources […] – these are all differing facets of the central ethn
oclass Man vs. Human struggle.«20 Die von der Soziologie untersuchte soziale Realität 
dehnt sich damit aus (weg von ›Man‹) und wird gleichzeitig engmaschiger (hin zu ›more- 
than-human‹). Die sozialen Akteure erweitern sich um die vernachlässigten, vorher als 
nicht- sowie weniger-menschlich geltenden Entitäten. Dadurch ergeben sich nun struk
turelle Herausforderungen aber auch Entwicklungsmöglichkeiten für soziologische 
Theorie- und Methodenbildung. Das Programm einer in diese Richtung sensibilisierten 
Soziologie, beginnt mit der Einsicht: Wenn die von einer humanistischen Soziologie 
untersuchte soziale Realität bisher nur aus menschlichen Akteuren bestand, so versucht 
eine posthumanistische Soziologie, die Genese und Veränderung von sozialer Wirklichkeit 
durch Inklusion mehr-als-menschlicher Agentialität zu erklären. 

Eine solche soziologische Rejustierung scheint überfällig, da sich nonhumane Ob
jekte, andere natürliche wie artifizielle Geschöpfe, die belebte und unbelebte Umwelt 
und damit nicht zuletzt der irdische Planet in all seinen mannigfaltigen Emanationen 
kaum mehr aus dem Bereich gesellschaftlicher Teilhabe heraushalten lassen, sondern 
eindringlich und nachhaltig Sichtbarkeit und Partizipation erzwingen. Es ist höchste 
Zeit für eine »mehr-als-menschliche Soziologie«21. Wir sollten dementsprechend La
tours Impuls aufnehmen und damit beginnen, den »›Akteuren zu folgen‹«22 und dabei 
eben nicht mehr von nur menschlichen Wesen als Gestaltende der sozialen Kollektive 
ausgehen. Insbesondere die jüngsten Bemühungen ›das Terrestrische‹ als eigenständi
ge und eigenlogische Komponente einer um nicht-menschliche Entitäten erweiterten 
Gesellschaft zu etablieren, sind für ein neues Verständnis der irdischen Situation und 
Prozesse relevant.23 So hat auch diese Arbeit versucht, eine posthumanistische Lesart 
der anthropozänen Gegenwart zu entwickeln, welche die menschlichen, menschen
gemachten und nicht-menschlichen Ge/Schichten der Erde, ihre Abhängigkeiten und 
gegenseitige Durchdringung, nachvollziehbar macht. Denn der irdische Boden der 
Tatsachen ist und war eben nie nur anthropogenen Ursprungs. 

Es geht also letztlich darum, den weltweiten Bodenverlust, die Vernichtung der 
irdischen Lebensgrundlage durch die Erzeugung eines vielschichtigen, heterogenen und 
fruchtbaren Bodens der Tatsachen zu kompensieren und so ein neues Fundament mehr- 
als-menschlichen Zusammenlebens zu komponieren.24 Das gemeinsame Hervorbringen 
eines alternativen Common Grounds ist möglich – figurativ, wie wortwörtlich. Andere 
Formen des Wissens und veränderte Weisen seiner Anwendung führen zu alternativen 

19 »[Philosophical and other forms of posthumanism aim] to replace anthropocentrism with a set 
of relational links to human and nonhuman others, including indigenous peoples, LGBT people, 
other species, technological artifacts, and cosmic others. The collective feminist exit from Anthro
pos does not mark a crisis, but the explosion of multiple new beginnings.« (Braidotti 2020.) 

20 Wynter 2003, S. 260. 
21 Hoppe 2022; Barla 2023. 
22 Latour 2010, S. 32. 
23 Vgl. Latour 2017; Latour 2018. 
24 Oder, nach Haraway, zu ›kompostieren‹. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-023 - am 13.02.2026, 19:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fazit: Erdgeschichten 431 

Welten und Wirklichkeiten. Post-anthropozäne Ge/Schichten bilden sich überall auf 
dem Planeten. Diese müssen nur auf eine nicht zerstörerische Weise sichtbar gemacht, 
hervorgehoben und vermehrt werden. Dies bedeutet insbesondere, denjenigen zuzu
hören, die bisher unterdrückt, verdrängt und zum Schweigen gebracht wurden. Wie 
António Guterres auf der Biodiversitätskonferenz COP15, in Montreal, meinte: »[W]e 
need to work side-by-side with the most effective guardians of biodiversity – Indigenous 
Peoples first of all, local communities, and young people […]. The sad truth is that we’ve 
made a mess of our world. We cannot pass the buck to our children to clean it up. Forget 
the dreams of some billionaires. There is no planet B.«25 

Es ist an der Zeit, die heroischen und hierarchischen Geschichten einer homogeni
sierenden humanistischen Weltordnung abzulegen und sich für die vielfältigen posthu
manen Formen des Werdens zu öffnen. Ein erweitertes Verständnis sozialer Realität, 
welches sich aus mehr als den bisher entkoppelten, uniformen und idealisierten mensch
lichen Akteuren zusammensetzt, kann zu diesem Unterfangen beitragen. 

Das Verstehen der Gegenwart, ob nun Anthropozän genannt oder nicht, sowie die 
Gestaltung einer alternativen Zukunft erfordern damit eine strukturelle Erdung unseres 
Wissens. Kathryn Yusoff drückt diese geologische Reorientierung vorbildhaft aus: 

»Th[e] geologic prehistory has everything to do with the Anthropocene as a condition 
of the present; it is the material history that constitutes the present in all its geotrau
mas and thus should be embraced, reworked, and reconstituted in terms of agency for 
the present, for the end of this world and the possibility of others, because the world 
is already turning to face the storm, writing its weather for the geology next time. We 
are all, after all, involved in geology, from the cosmic mineralogical constitution of our 
bodies to the practices and aesthetics that fuel our consumption and ongoing extrac
tion. Our desire is constituted in the underground, shaped in the mine and the dark 
seams of forgotten formations that one day we will become, that we are already be
coming.«26 

25 Guterres 2022b. 
26 Yusoff 2018, S. 101. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-023 - am 13.02.2026, 19:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839475492-023 - am 13.02.2026, 19:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

