Abu °Ali al-Jubba’i et son livre al-Magalar

Hassan Ansari

Abu ‘Ali Muhammad b. ‘Abd al-Wahhab b. Salam al-Jubba’i (né 235/849-50;
mort a Bassora 303/915-16) figure parmi les plus importants théologiens mu‘tazi-
lites.! Adhérant a la branche basrienne de la Mu‘tazila, ses théses attirérent ce-
pendant jusqu’a 'attention des mutakallimin sunnites ; le fait qu’Abu l-Hasan al-
Ash‘ari (m. 324/936) ait été son éléve a également contribué a sa renommée.
Pourtant, dans la théologie mu‘tazilite tardive, les theses d’Abu “Ali furent éclip-
sées par celles de son fils Aba Hashim (m. 321/933), qui se démarqua de son
pere sur d’importantes questions théologiques.? Les theses théologiques d’Abu
Hashim, dont I’école est connue sous le nom de Babshamiyya, furent admises par
Abu ‘Abd Allah al-Basri (m. 369/980) et par le célebre Qadi al-Qudat “Abd al-
Jabbar al-Hamadhani (m. 415/1024), ainsi que par la majorité de leurs disciples
contemporains et postérieurs, parmi lesquels on compte certains mutakallimiin
zaydites tels que les freres Haruni, Abu I-Husayn Ahmad (m. 411/1024) et Abu

Je tiens a remercier Dr. Hossein Masoumi Hamedani et Gregor Schwarb pour leur aide lors
de la préparation de cet article.

Pour sa vie et ses ceuvres, voir Abu 1-Qasim al-Balkhi, “Magqalat al-islamiyyin,” dans Fad!
al-1'tizal wa-tabaqat al-Mu‘tazila, éd. F. Sayyid, Tunis [1974], p. 74; Ibn al-Nadim, al-Fibrist,
éd. Rida Tajaddud, Téhéran 1350/1971, pp. 217-18 et 218 n. 2; ‘Abd al-Jabbar, “Fadl al-
i‘tizal wa-tabaqat al-Mu‘tazila wa-mubayanatuhum li-s2’ir al-mukhalifin,” dans Fadl al-
‘tizal, pp. 281-96; al-Dhahabi, Siyar a‘lam al-nubal@ 1-23, éd. Shu‘ayb Arna‘at, Beyrouth
1993, vol. 14, pp. 183-84; Ibn Hajar al-‘Asqalani, Lisan al-mizan 1-7, Beyrouth 1971, vol. 5,
p. 271. Voir également “U. R. Kahhala, MuGam al-mw’allifin. Tarajim musannifi al-kutub al-
‘arabiyya 1-15, Beyrouth s.d., vol. 10, p. 269; Sabine Schmidtke, “Jubba’i, Abt Ali,” dans
Danishnama-yi Jahan-i Islam, vol. 9, pp. 540-44. Les doctrines théologiques d’al-Jubba’i sont
discutées dans ‘Ali F. Khushaym, ALJubba’iyyan. Abi ‘Ali wa-Abi Héshim, Tripoli 1968.
Lun des points sur lesquels Abt Hashim se démarque des positions de son pére porte sur
le célebre concept des “états” (ahwal) décrivant le statut ontologique des attributs de Dieu
et des étres crées. Voir Richard M. Frank, Beings and Their Attributes. The Teachings of the Ba-
srian School of the Mu‘tazila in the Classical Period, Albany 1978, idem, “Alma‘dim wal-
mawyid. The non-existent, the existent, and the possible in the teaching of Abu Hashim
and his followers,” Mélanges de I'Institut Dominicain d’Etudes Orientales du Caire 14 (1980),
pp. 185-210 [réimpr. dans idem, Early Islamic Theology. The Mu‘tazilites and al-Ash‘ari. Texts
and Studies on the Development and History of Kalam, ed. Dimitri Gutas, Aldershot 2007, no.
IV]; idem, “Abu Hashim’s theory of «states». Its structure and function,” dans Actas do
quarto congresso de estudos drabes e isldmicos, Coimbra-Lisboa, 1 a 8 setembro 1968, Leiden 1971,
pp- 85-100 [réimpr. dans loc.cit., no. V; Frank a récemment admis que le terme “état” se ré-
velait “dans la plupart des cas” une traduction inadéquate de pal; cf. son “Ya kalam,” dans
idem, Philosophy, Theology and Mysticism in Medieval Islam. Téxts and Studies on the Develop-
ment and History of Kalam, Vol. 1, ed. D. Gutas, Aldershot 2005, I p. 5.]; Daniel Gimaret,
“La théorie des ahwdl I’Abti Hasim al-Gubba’i d’apres des sources as‘arites,” Journal asiati-
que 258 (1970), pp. 47-86; Ahmed Alami, Lontologie modale. Etude de la théorie des modes
dAbi Hasim al-Gubba’t, Paris 2001, pp. 205-19.

https://dol.org/10.5771/9783956506895-21 - am 22.01.2026, 04:11:14. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783956506895-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22 HASSAN ANSARI

Talib Yahya b. al-Husayn (m. 424/1033) et, un peu plus tard, le savant iranien al-
Hakim al-Jishumi (m. 494/1101). Ceci explique Iabsence d’intérét que les muta-
kallimin zaydites du Yémen montrérent pendant les siecles suivants a ’égard de
Abu “Ali al-Jubba’i, et ce d’autant plus qu’apres le 6¢m¢/12¢me siecle, I’école bahs-
hamite fut supplantée peu a peu par celle d’Abu [-Husayn al-Basri (m. 436/1045).
Dés lors, la plupart des auteurs zaydites, dont nous ne mentionnerons qu’al-
Imam al-Mu’ayyid bi-llah Yahya b. Hamza (m. 749/1348), se référérent principa-
lement aux ceuvres d’Abu I-Husayn al-Basri et de Rukn al-Din Mahmaud Ibn al-
Malahimi (m. 536/1142).3

En ce qui concerne les ceuvres d’Abu “Ali al-Jubba’i, le Fibrist d’Ibn al-Nadim
(m. circa 380/991), source principale de connaissance des écrits mu‘tazilites an-
ciens, n’est pas de grand secours, les manuscrits contenant les chapitres traitant
des auteurs mu‘tazilites étant trés endommagés.* En revanche, Ibn Hajar al-
‘Asqalani (m. 852/1449) mentionne [existence de soixante-dix ouvrages d’al-
Jubba’i cités dans le Fibrist, ce qui suggere que le texte du Fibrist dont il disposait
était plus complet que celui qui nous est parvenu.> Bien qu’aucune ceuvre d’Abu
‘Ali al-Jubba’i ne semble avoir survécue, Daniel Gimaret a réussi a compiler dans
les deux articles qu’il a consacrés a la bibliographie des Jubba’is, les intitulés de
plus de quarante de ses écrits, a partir des références faites a ses ceuvres dans
d’autres sources.® On ne trouve cependant ni chez lui, ni dans les autres sources
anciennes et modernes jusqu’ici étudiées, trace d’un ouvrage d’al-Jubba’i intitulé

al-Magalat.”

3 Voir Abu |-Husayn al-Basri, Tasaffub al-adilla. The Extant Parts Introduced and Edited by
Wilferd Madelung and Sabine Schmidtke, Wiesbaden 2006; Rukn al-Din Mahmud al-
Malahimi al-Khwarazmi, Kitab al-Mu‘tamad fi usil al-din. The extant parts edited and in-
troduced by W. Madelung and Martin McDermott, London 1991; S. Schmidtke, “The Ka-
raites’ Encounter with the Thought of Abu 1-Husayn al-Basri (d. 436/ 1044). A Survey of
the Relevant Materials in the Firkovitch-Collection, St. Petersburg,” Arabica 53 (2006), pp.
108-42.

Voir Josef van Ess, “Die Mu‘tazilitenbiographien im Fibrist und die mu‘tazilitische biogra-
phische Tradition,” dans Ibn al-Nadim und die mittelalterliche arabische Literatur. Beitrige des
Johann Wilhelm Fiick-Kolloguium (Halle 1987), Wiesbaden 1996, pp. 1-6. — Pour un état géné-
ral de la recherche sur le Fibrist, voir Devin J. Stewart, “Scholarship on the Fihrist of Ibn al-
Nadim. The Work of Valeriy V. Polosin,” A Usur al-Wusta 18 i (April 2006), pp. 8-13.

5 Ibn Hajar al-“Asqalani, Lisan al-mizan, vol. 5, p. 271. Voir aussi Johann Fiick, “Neue Mate-
rialien zum Fihrist,” Zeitschrift der Dentschen Morgenlindischen Gesellschaft 90 (1936), p. 317.

6 Voir Daniel Gimaret, “Matériaux pour une bibliographie des Gubba’i,” Journal Asiatique
264 (1976), pp. 277-332; idem, “Matériaux pour une bibliographie des Jubba’i. Note com-
plémentaire,” dans Islamic theology and philosophy. Studies in honor of G.F. Hourani, éd. Mi-
chael E. Marmura, Albany 1984, pp. 31-38.

7

La seule exception est d’al-Jundari (m. 1337/1918), qui cite normalement les sources plus
anciennes. Dans la notice biographique qu’il a consacrée a al-Jubba’i (voir “Tarajim al-rijal
al-madhkara fi Sharh al-azhar,” repris dans I'introduction d’Ibn al-Murtada, Sharh al-azhar
1-4, San‘a’ 1400/1980, vol. 1, p. 35), al-Jundari écrit: wa-lahi Magalit mashhira fi l-awwalin.
Il est peu probable, nous semble-t-il, qu’al-Jundari entende par cela un ouvrage. Il est sans
doute question des doctrines théologiques d’al-Jubba’1.

https://dol.org/10.5771/9783956506895-21 - am 22.01.2026, 04:11:14. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783956506895-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ABU ALI ALJUBBA’ ET SON LIVRE AL-MAQALAT 23

Cela dit, certaines raisons nous incitent a penser qu’il avait rédigé une ceuvre
portant ce nom. Ainsi, ‘Abd al-Jabbar, au début de son livre Fadl al-i‘tizal, cite-t-il
plusieurs passages d’al-Jubba’1 qui ont trait aux questions d’hérésiographie.® En
outre, sur un point précis, il compare la these d’al-Jubba’i a celle d’Abu [-Qasim
al-Balkhi (m. 319/932).° Puisque, dans le cas de ce dernier, il s’agit de son livre
sur ’hérésiographie intitulé Kitab al-Magalat, on peut supposer que le livre d’al-
Jubba’i cité par ‘Abd al-Jabbar ait aussi traité du méme théme et se soit égale-
ment intitulé al-Magalat, a 'instar des autres ceuvres de cette époque appartenant
a ce genre de littérature.

De plus, un passage de Yusuf b. Muhammad al-Hajuri (premiére moitié du
7¢me/13¢me siecle) dans son ouvrage intitulé Rawdat al-akhbar wa-kuniz al-asrar, se
révele particulierement éclairant sur la question. Al-Hajuri écrit en effet: wa-Abi
Al al-Jubb@’t al-Basri Mubammad b. ‘Abd al-Wabhab sannafa fi I-Magalat, indiquant
ainsi qu’Abu “Ali al-Jubba’i aurait composé un ouvrage intitulé al-Magalar.'® Par
ailleurs, Sulayman b. Muhammad al-Mubhalli (milieu du 6me/12¢me siecle), savant
zaydite de la branche mutarrifite, dans son ouvrage inédit intitulé al-Burban al-
r@’iq, mentionne un Kitab al-Magalat I’Abu “Ali al-Jubba’i.1! On trouve égale-
ment, chez un autre savant zaydite du Yémen, quelques pages d’un Kitab
al-Magalat qu’il attribue explicitement a al-Jubba’i. Il s’agit de I'ouvrage intitulé
al-Iqd al-nadid de Fakhr al-Din ‘Abd Allah b. al-Hadi b. Yahya b. Hamza (m. ca.
793/1391).12 On peut donc déduire qu’al-Jubba’i a composé un livre traitant
d’hérésiographie intitulé a-Magalat et que, jusqu’a une date assez tardive, ce livre
a été a la disposition de certains auteurs zaydites du Yémen.

De fait, le copiste d’un vieux manuscrit de Kitab al-Tahrish conservé a la biblio-
théque de la mosquée a Shahara (Yémen) — et dont I'auteur nous semble étre
Dirar b. ‘Amr (m. circa 200/815)!3 — cite en premiére page le Kitab al-Magalat
d’al-Jubba’i (f. 59a) : gala Abn “Ali al-Jubbd’i fi Kitab al-Magalat ma lafzubi wa-
kana wada‘a ya'ni Dirar fi tilka Fayyam Kitab al-Tabrish wa-kina Dirar kifiyan
ndsibiyan fi kalam tawil dbakara fibi annabu taba ‘ald yaday ‘Al al-Aswari. De fagcon
intéressante, on trouve dans le méme recueil de textes un traité d’hérésiographie
(ff. 115a-172b) dont la premiére feuille, et par conséquent I’intitulé et le nom de

8 Voir “Fadl al-itizal,” pp. 142-43, 146, 149, 153, 158-59.

9 “Fadl al-i‘tizal,” p. 142.

Abtu Muhammad al-Hajuri, Rawdat al-akbbar wa-kuniiz al-asrar wa-nukat al-athar wa-
mawd’iz al-akbbar, MS Maktabat Muhammad Muhammad Zayd al-Mufarrah (Yemen),
vol. 3, f. 132b.

Sulayman b. Muhammad b. Ahmad al-Muhalli, al-Burban al-r@’iq al-mukballis min wart al-
madayiq, MS San‘@’, al-Jami® al-kabir, al-Maktaba al-sharqiyya, no. 673, f. 229b.

12 <Abd Allah b. al-Hadi, al-Iqd al-nadid, MS Maktabat al-Ghalibi (Yemen), p. 677,

Nous nous sommes intéressés a cet ouvrage par ailleurs; voir Hassan Ansari, “Kitab-i
Kalami az Dirar b. ‘Amr,” Kitab-i Mah-i Din 89-90 (1383-84/2004-5), pp. 4-13.

https://dol.org/10.5771/9783956506895-21 - am 22.01.2026, 04:11:14. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783956506895-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24 HASSAN ANSARI

’auteur, ont été perdus.!* On y rencontre cependant les phrases d’al-Jubba’i déja
rapportées par le copiste a la premiére page du Kitab al-Taprish, ce qui peut nous
conduire d’une part 2 identifier auteur de ce traité, et d’autre part a supposer
que le copiste tenait pour certaine son identité.!> Par ailleurs, ce traité fut corrigé
a partir d’un autre manuscrit, comme en témoignent les notes marginales tout au
long du manuscrit. La date de copie ne nous est pas connue, mais étant donné
que ce traité se trouve juste apres le Kitab al-Tabrish, et qu’il a été écrit de la
méme main, il est fort probable qu’il ait été copié a peu pres a la méme date que
le Kitab al-Tabrish, c’est a dire environ en ’an 540/1145.16 Ce recueil de traités
fait vraisemblablement partie d’une collection de manuscrits rapportée au Yé-
men en 541/1146-47 par le savant zaydite iranien, Zayd b. al-Hasan b. “Ali al-
Bayhaqi (m. circa 543/1149).17 Ainsi, les auteurs zaydites yéménites que nous
avons déja signalés s’appuyaient-ils probablement sur le manuscrit dont il est
question ici, puisque celui-ci se trouve actuellement au Yémen.

Les autorités qui se trouvent au bout de la chaine de transmission des tradi-
tions prophétiques ou des anecdotes historiques citées par I'auteur de ce traité ne
nous sont pas toutes connues, mais celles qui le sont vivaient a la méme époque
qu’al-Jubba’i. A propos de I'une de ces traditions prophétiques, I’auteur précise
qu’il I’a entendue a Bagdad, ce qui concorderait avec le voyage qu’al-Jubba’i fit a

14" Le majmi‘a en son entier comporte 187 feuilles, le Kitab al-Tabrish commencant au f. 59a et

finissant au f. 114a. Fait également partie de ce recueil Kitab al-Ifada d’Abtu Talib al-Harani
(ff. 1a-49b), ainsi que certains traités de I'Imam zaydite Yahya b. al-Husayn al-Hadi (m.
298/911), notamment le Kitab al-<Adl wa-l-tawhid (ff. 49b-57b), Tathbit imamat Amir al-
mu’minin (ff. 58a-b). Il semble que certaines feuilles de ce recueil, parmi lesquelles se trou-
vent les deux premiéres feuilles de Kitab al-magalat, ont été arrachées. A en croire les pro-
priétaires de la bibliothéque a laquelle appartient ce manuscrit, ces deux feuilles naguére
existaient. — Pour une description de ce manuscrit collectif, voir ‘Abd al-Salam ‘Abbas al-
Wajih, Masadir al-turath fi F-maktabat al-kbassa fi FYaman 1-2, San‘a’> 1422/2002, vol. 2, p.
616, no. 69. Al-Wajih décrit le fragment que je pense étre le K. al-Magalat I’Abu “Alj,
comme un Kitab pawla Ifirag d’un auteur anonyme. Il indique cependant qu’au début du
majmii‘a se trouvent deux folios du Kitab al-Magalat Abu “Ali (waraqatayn min Kitab [al-
Magalat] li-Abi ‘Al al-Jubba’i al-mu‘tazili) - il n’est pas évident pourquoi il indique ‘al-
Magqalar entre parenthéses. Sur la base de la photographie digitale du codex qui était 4 ma
disposition, ce & quoi il fait référence ne m’apparait pas clairement. Il est possible que
deux feuillets indépendants contenant le début du texte étaient placées en téte du codex
lorsque al-Wajih I’a consulté, qui plus tard furent déplacés.
15 Tauteur cite Aba Bakr Ahmad b. Dirar al-Dirari (f. 134b:1-4):

355 Lol 5 1y 565 ool IS W1 3 125 28 612 3Ly 255008 TN 3 Dbl S Lo )
S als gl o 5 yadl sl L5

16 Voir le colophon 2 la fin de la copie du Kitah al-Tabrish (f. 114a) daté du 1 Muharram
540/23 Juin 1145; voir aussi Ansari, “Dirar b. ‘Amr,” p. 6.

Voir ‘Ali Muhammad Zayd, Tayyarat Mu‘tazilat al-Yaman fi I-qarn al-sadis al-hijri, San‘@
1997, pp. 132-34.

https://dol.org/10.5771/9783956506895-21 - am 22.01.2026, 04:11:14. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783956506895-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ABU ALI ALJUBBA’ ET SON LIVRE AL-MAQALAT 25

cette ville.!® Nous allons donc passer en revue la liste des autorités citées par
’auteur (chaque autorité étant introduite par haddathana ou haddathani):

- Hilal b. al-“Al2’ (f. 118b:3; il s’agit probablement de Hilal b. al-“Ala’ al-Raqgqj,
m. 280/894);1°

- ‘Abd al-Malik b. ‘Abd al-‘Aziz qui cite Yahya b. Ma‘in, m. 233/848
(f. 118b:10);

- Abu Bakr Ahmad b. Dirar al-Dirari (f. 134a:20-134b:1);

- Ahmad b. Dawud al-Makki (f. 149a:16);20

- Abu Zur‘a ‘Abd al-Rahman b. ‘Amr al-Basri (f. 160a:10);

- al-Harith b. Abi Usama (ff. 167a:6; 171b:9),2! célebre traditionaliste, mort en
282/896. Lauteur le cite a propos d’une tradition prophétique qu’il lui avait
transmise a Bagdad;

- Ibrahim b. Ahmad al-Wasiti (f. 167b:7, il s’agirait d’Abu Ishaq Ibrahim b. Ah-
mad b. Marwan al-Wasiti, mort apres 285/898);22

- Masa b. Kathir al-Washsha’ (ff. 168a:6; 172a:18);

- probablement un traditionaliste nommé Ibn Abi Maryam (f. 172b:1).23

Au début du traité, I'auteur parle des diverses questions juridiques et théologi-
ques qui suscitaient débat a la fin du 3¢me¢/9¢me siecle en terre d’Islam, telles que
Iintellect, I’dme, la création du paradis et de I’enfer, le chitiment dans le tombe,
le retour de Jésus, ’Antéchrist, le probléeme de la création du Coran, celui de
I’abrogation de certains versets du Coran, les controverses au sujet des prophétes,
I'imamate, le Mabdi, le Sufyani, I’histoire du Fadak, le statut religieux de
Iastrologie et de la médecine, les traditions transmises par les Hashwiyya, etc.?* A
la fin de cette introduction, I"auteur promet de traiter de toutes ces questions de
facon organisée, dans des chapitres appropriés, et de mettre en avant, argument a
’appui, sa propre opinion a propos de chacune d’entre elles. Le fait qu’il
n’honore pas sa promesse laisse supposer que le traité, tel qu’il se présente au-
jourd’hui, est tronqué.

Le traité s’ouvre sur les Mur’a et leurs doctrines (ff. 117a:13-118a:12).
Lauteur passe ensuite aux Hashwiyya (dbikr al-Hashwiyya al-‘awamm; f. 118a:13ff)

18 Selon Ibn al-Nadim (Fibrist, p. 218 n. 2), Abii “Ali aurait fait un voyage 2 Bagdad. Voir aus-
si Schmidtke, “Jubba’i,” p. 541.

19" Voir Ibn Hajar al-*Asqalani, Tahdhib al-tahdhib 1-12, Beyrouth 1984, vol. 11, pp. 73-74.

20 ] était maitre de Sulayman b. Ahmad al-Tabarini (m. 360/971). Voir al-Tabarani, AL
MuGam al-saghir 1-2, Beyrouth s.d., vol. 1, p. 22.

21 Voir al-Dhahabi, Tadbkirat al-huffaz 1-3, Beyrouth, vol. 2, pp. 679ff.

22 Voir al-Khatib al-Baghdadi, Ta’rikh Baghdad 1-14, éd. M.A. “At2’, Beyrouth 1417/[1997-98],

vol. 6, p. 5.

Il s’agit, probablement, d’Ibn Abi Maryam, de qui al-Tabarani cite quelques traditions.

Voir al-Tabarani, Kitab al-Du‘@, éd. M.A. At2’, Beyrouth 1413/[1992-93], p. 22.

Pour se faire une idée de la structure du traité, nous en citerons I'introduction (ff. 115a-

116b:5) dans ’Appendice I.

23

24

https://dol.org/10.5771/9783956506895-21 - am 22.01.2026, 04:11:14. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783956506895-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26 HASSAN ANSARI

a propos desquels il écrit: thumma I-Hashwiyya al-hayara IF-nuwwam al-sakara ...
[ici un mot est illisible] wa-hum al-“amma aitba al-mulitk wa-ahl al-shukik a‘wan
kull jabbar taght wa-ansar kull fasiq baghi ... 1l rappelle certaines traditions prophé-
tiques selon lesquelles les fideles sont enjoints a s’en tenir au texte du Coran et a
ne pas consigner la transmission de hadith par écrit. 1l traite, a ce propos, du pro-
bléeme de Panthropomorphisme (al-tashbih), en écrivant (f. 125a:14-15): fa-l-
Hashwiyya qawm jabilin mukbivian yw’minin bi-I-Qur’an tanzilan wa-yakfurin bibi
t@’wilan wa-yufarrigianabi taprifan. Lauteur signale certaines traditions que les
Hashwiyya emploient afin d’étayer leurs doctrines, tout en précisant qu’elles ont
toutes été forgées par les Hashwiyya eux-mémes. Il établit une correspondance,
sur la question du tashbib, entre les Hashwiyya et les Rawafid, en notant (f.
124a:7-9): kama samia min ikbwanihim al-Rawafid Hisham b. al-Hakam wa-Shaytin
al-Taq wa-man wafagabum fi maqalatibim hin qali buwa sira la ka-l-suwar wa-lahi
yad ld ka-l-aydi. Selon I'auteur, Ahmad b. Hanbal (m. 241/856) est le chef de file
des Hashwiyya, le désignant de Iépithéte «al-Sunni al-jama» (f. 132b). Par ail-
leurs, il critique la thése des Hashwiyya renvoyant a la nécessité d’obéir au gou-
verneur. Au cours de son analyse des Hashwiyya, ’auteur mentionne les “piliers
de Ulslam” (dhikr da‘@im al-islam) (f. 138b:3-9) et, sous ce titre, il cite les cinq
principes mu‘tazilites sans les nommer comme tels.

Vient ensuite un chapitre intitulé dbikr al-Qaramita wa-dbikr al-Masih (ft.
141b:15ff), faisant de ce traité 'une des sources les plus anciennes signalant les
Qaramita. Selon 'auteur, ces derniers croient qu’un autre prophéte se présentera
apres le prophete de I'Islam. De ce chapitre, auteur passe a un autre sur les sectes
du chiisme (dbikr al-shiya® wa-ma fiha min al-Rawafid wa-ghayribim) (ff. 142b:4ff).
Ce qu’il écrit a ce propos est important, car il témoigne de 'opinion de I’auteur
sur les chiites de son époque. A cet égard, son point de vue est comparable a celui
d’Abu |-Hasan al-Ash‘ari (m. 324/935-36) dans ses Magqalat al-islamiyyin et Abu I-
Husayn al-Khayyat (mort vers la fin du 3¢me/9¢me siecle) dans son Kitab al-Intisar.2®
Notre auteur écrit (f. 142b:5-9): wa-amma al-shiya“ fa-minhum firqa qa’ila bi-I-hagq
lazima li-Lsawab laysa “indabum ghuliw wa-hum alladbin yaqilin bi-I-“adl wa-I-tawhid
wa-yatawallin kull man tawallabu Al b. Abi Talib min alladbin zabara minbum nakth
aw abdath fi Fislam wa-yaqilian: “Ali kana absar wa-a‘raf bi-man yatawalla wa-‘amman
yatabarra®’ wa-huwa min awlya’ Allabh subbanabi yatawalli waliyyabi wa-yatabarra’
min ‘aduwwibi. Par cela, il entendrait certains groupes des Zaydites mais aussi pro-
bablement des Imamites. En ce qui concerne les Rawafid, il écrit (f. 142b:10-11):
thumma al-Rawafid alladbin Id yarawna al-amr bi-Lma‘rif wa-I-nahy ‘an al-munkar wa-
yudalliliin al-salaf wa-yukbatti inabum wa-yukaffiranabum idh lam ya‘qidi al-imama li-
‘Ali gabla ghayribi. 11 évoque ensuite certaines de leurs doctrines, et ce qu’il écrit
est trés important du point de vue doxographique. Parmi les sectes des Rawafid, il

2> Voir Wilferd Madelung, “Imamism and Mu‘tazilite Theology,” dans Le Shiisme imdmite,
ed. T. Fahd, Paris 1970, pp. 13-29 [réimpr. dans W. Madelung, Religious Schools and Sects in
Medieval Islam, London 1985, no. VII].

https://dol.org/10.5771/9783956506895-21 - am 22.01.2026, 04:11:14. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783956506895-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ABU “ALI ALJUBBA’I ET SON LIVRE AL-MAQALAT 27

mentionne (dbikr ikbtilaf al-Rawafid, {f. 142a:13ft): al-Batihiyya (peut-étre : al-
Fathiyya), al-Aflabiyya, al-Qaramita, al-Batriyya, etc.

Il fait quelques remarques a propos de la these chiite de 'imam caché, et dis-
cute la position chiite selon laquelle 'imam a une connaissance des choses oc-
cultes (ghayb) (ff. 144a:20ff). Les chapitres suivants traitent également de diverses
croyances chiites, parmi lesquelles la question des ombres (azilla) (ff. 133a:16ff),
puis Pauteur souléve quelques problémes qui n’ont aucun lien apparent avec le
chiisme (ff. 147b:15ff).

On sait par ailleurs qu’al-Jubba’ avait entretenu des discussions avec des
Imamites de son temps, discussions dont quelques rapports nous sont d’ailleurs
parvenus.2® Les titres de certains de ses ouvrages témoignent également de son
intérét pour de tels sujets.?’” Dans les fragments de son exégese coranique qui
nous sont parvenus, al-Jubba’i parle ainsi des doctrines imamites.?8 Ce fait est
également attesté par 'ouvrage du savant chiite Ibn Tawus Sa‘d al-su‘ud® et par
quelques autres sources.’? De plus, étant donné que I'auteur vivait a une époque
décisive pour la formation de la doctrine imamite,3! celle de ’Occultation mi-

26 11 croyait ainsi 4 Pexistence de points de convergence entre les chiites et les mu‘tazilites.

Voir ‘Abd al-Jabbar, “Fadl al-itizal,” p. 291. Pour son opinion sur les Imamites, voir ‘Abd
al-Jabbar, Tathbit dal@’il al-nubnwwa 1-2, éd. ‘Abd al-Karim ‘Uthman, Beyrouth 1966, vol.
2, pp- 528-29. Isma‘il b. “Ali al-Nawbakhti, al-Hasan b. Musa al-Nawbakhti, Abu ‘Abd All-
ah Muhammad b. ‘Abd Allah al-Jurjani al-Isfahani, Majalis ma“ Abi ‘Ali al-Jubba’t (Dhari‘a,
vol. 19, p. 366; vol. 20, p. 353; MuGam al-turath al-kalami, vol. 5, p. 39 nos. 10398 et
10399; p. 101 no. 10701).

27 Voir Schmidtke, “Jubba’i,” p. 542.

28 Pour son Tafsir, qui a été fréquemment cité par les auteurs d’autres commentaires corani-
ques, voir Etan Kohlberg, A Medieval Muslim Scholar at Work. Ibn Tawis and His Library,
Leiden 1992, p. 342 n. 563. Trois chercheurs ont entrepris de colliger les fragments qui
existent de cet ouvrage. Voir Rosalind W. Gwynne, The Tafsir of Abi “Ali al-Jubba’t. First
Steps Toward a Reconstruction, with Texts, Translation, Biographical Introduction and Analytical
Essay, PhD. thesis, University of Washington, 1982; Daniel Gimaret, Une lecture mu‘tazilite
du Coran. Le Tafsir dAbi “Ali al-Djubba’i (m. 303/915) partiellement reconstitué a partir de ses ci-
tatenrs, Leuven / Paris 1994; Khudr Muhammad Nabha (éd.), Tafsir Abi ‘Al al-Jubba’i,
(Mawsi‘at tafasir al-Mu‘tazila, 3), Beyrouth 1428/2007.

29 Voir Ibn Tawis, Sa’d al-suiid, Qum s.d., pp. 13, 142, 144, 165, 167, 173.

30 Méme si, durant sa vie, Abt “Ali al-Jubba’i semble n’avoir pas pu trancher la question de
la supériorité relative des compagnons du prophéte, et qu’il a préféré ne pas s’y prononcer
A en croire al-Qadi ‘Abd al-Jabbar, il aurait cependant adopté, vers la fin de sa vie, la thése
de la supériorité d’“Ali. Voir Ibn Abi -Hadid, Sharh Nakyj al-balagha 1-20, éd. M.A. Ibrahim,
Caire 1959, vol. 1, p. 8 (Pauteur cite le Sharh al-Magalat [li-Abi I-Qasim al-Balkhi!] d’*Abd
al-Jabbar).

31 Voir Hossein Modarressi, Crisis and Consolidation in the Formative Period of Shi‘ite Islam. Abi
Jatfar ibn Qiba al-Razi and His Contribution to Imamite Shi‘ite Thought, Princeton 1993; Said
Amir Agomand, “Imam Absconditus and the Beginnings of a Theology of Occultation.
Imami Shi‘ism circa 280-90 A.H./ 900 A.D.,” Journal of the American Oriental Society 117
(1997), pp. 1-12; idem, “The Consolation of Theology. Absence of the Imam and Transi-
tion from Chiliasm to Law in Shi‘ism,” The Journal of Religion 76 (1996), pp. 548-71; idem,
“The crisis of the Imamate and the Institution of Occultation in Twelver Shi‘ism. A So-
ciohistorical Perspective,” International Journal of Middle East Studies 28 (1996), pp. 491-515.

https://dol.org/10.5771/9783956506895-21 - am 22.01.2026, 04:11:14. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783956506895-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28 HASSAN ANSARI

neure (al-ghayba al-sughra), les doctrines qu’il attribue aux Imamites méritent une
étude sérieuse, au méme titre que les autres sectes dont il traite.

Lauteur s’attache ensuite a 'examen des croyances de ceux qu’il consideére
comme les disciples d’Uthman (alnawasib al-‘uthmaniyya) et mentionne leurs
théories a propos de I’assassinat de ce dernier. A cette occasion, il met en lumiére
les opinions des Khawarij et des Mu‘tazilites a propos de cette méme question
(ff. 158a-161b).

La mention des Khawarij a ce propos (dhikr al-Khawarij, ff. 161b:14ff) conduit
I’auteur a consacrer le chapitre suivant de son ceuvre a cette secte et a ses diverses
branches, dont il mentionne les suivantes: al-lbadiyya, al-Sufriyya, al-Azariga et
al-Najdiyya. 1l est ainsi amené a aborder le probleme du kburij et du amr bi-I-
ma‘rif wa-I-nahy ‘an al-munkar.3? 11 reprend ensuite les doctrines des Imamites et
des Mu‘tazilites en mettant en avant leurs theéses au sujet de ces deux derniéres
questions. Il déclare que, selon les Mu‘tazilites, il n’est obligatoire d’instaurer le
réegne de la religion que lorsque I'imam est présent et qu’il est accompagné au
moins de 313 compagnons (f. 162b). I attribue aux Imamiyya une doctrine quel-
que peu différente, en les citant: galat al-lmamiyya: la yahillu li-abad an yansura
dinan wa-li an ya’mura bi-ma‘rif wa-la yanha ‘an al-munkar batta ya’tihim imam
yalamu al-ghayb (f. 162b:7-9). Par la suite, I’auteur s’emploie a la réfutation des
doctrines kharijites (dhikr al-radd ‘ala -Khawary, {f. 162b:14fY).

Dans le chapitre “sur les sectes musulmanes” (dbikr firaq abl al-milla) (ff. 164b:
4ft), il rappelle, tout en les critiquant, les positions des quatre sectes — a savoir a/-
Murji’a, al-Khawarij, al-Nawasib et al-mamiyya,— au sujet des califes et des compa-
gnons du Prophéte. Il en profite pour examiner également la doctrine mu‘tazilite
a ce propos. Dans le reste du manuscrit, il souléve quelques probléemes non liés
les uns aux autres.

Bien que le copiste précise que le livre s’achéve sur cette partie (f. 172b:18 en
précisant: tamma dhalika), il est fort probable, étant donné les questions dont
traite 'auteur, et ce qu’il avait promis dans son introduction, que le manuscrit
principal ait été tronqué, ou que le livre ait eu un deuxiéme volume qui ne nous
est pas parvenu. Ainsi, les passages cités par ‘Abd al-Jabbar, dont nous avons déja
parlé, ne se trouvent-ils pas dans le manuscrit dont nous disposons. Donc, de
deux choses I'une: ou bien ‘Abd al-Jabbar cite un autre ouvrage d’al-Jubba’i, ou
bien il cite les chapitres perdus de ce méme livre.

Un trait caractéristique de cet ouvrage réside dans le fait que ’auteur transmet
certaines traditions relatant des événements historiques, en nommant tous les ac-
teurs de la chaine de transmission, indiquant ainsi qu’il fréquentait les milieux
traditionalistes (ashab al-hadith) de Bagdad. Il exprime pourtant tout au début de
son livre des réserves a propos des traditions transmises par les traditionalistes.

32 Voir Michael Cook, Commanding Right and Forbidding Wrong in Islamic Thought, Cambridge
2000, pp. 199-201.

https://dol.org/10.5771/9783956506895-21 - am 22.01.2026, 04:11:14. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783956506895-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ABU ALI ALJUBBA’ ET SON LIVRE AL-MAQALAT 29

Bien que tout semble témoigner de ’appartenance de ce livre a al-Jubba’, il
nous faudrait, pour trancher définitivement la question de I'authenticité de ce
manuscrit, entreprendre une étude comparée du contenu de ce traité et de tout
ce qui a été attribué, dans d’autres sources, a al-Jubba’i. Toutefois, le fait que les
fragments attribués a al-Jubba’i par certains auteurs zaydites du Yémen se trou-
vent dans notre manuscrit®? accrédite fortement la thése selon laquelle cet ou-
vrage soit d’al-Jubba’i, et ce d’autant plus que ce dernier s’était penché sur le
méme genre de questions développées dans ce traité.3*

Ce livre est 'un des rares documents mu‘tazilites dont on dispose avant al-
Qadi “Abd al-Jabbar, et a ce titre, il peut nous aider a nous faire une meilleure
idée du développement de cette école théologique. Il est antérieur aux Magalat
al-islamiyyin I’Abu 1-Qasim al-Balkhi et d’Abu I-Hasan al-Ash‘ari et il est de tres
peu postérieur au K. al-Magqalat wa-I-firag de Sa‘d b. ‘Abd Allah al-Ash‘ari (m. en-
tre 299/912 et 301/914). Etant donné 'importance de I'ceuvre d’al-Balkhi et
d’Abu 1-Hasan al-Ash‘ari, et la grande influence qu’elle a exercée sur ce genre de
livre, il nous semble impératif de comparer le contenu de ce livre avec les frag-
ments qui existent de ’ouvrage d’al-Balkhi ainsi qu’avec celui d’Abu I-Hasan al-
Ash‘ari.

Appendice I: Texte de U'introduction (ff 115a:1-1165:5)

?,a.{\ ol c;féqd sl o Nenoge ol el o9 Ao ,,\a“}”? [115] . . .]
o e Jsp 3 e oy L) o Sl il ey candl o e
Qe 3 o sy gl W ds Wl Rl 3 o 2y Bl s
b 52 s Y1+ fod Sl s 2 NE oy oL s 3 £y Al
:&,gj]dg_j\)ﬁyvu}néﬂsm\}, fuwj,md, ;ggd)gjgy
B o pll i T 3 0 2 STl ol e [l e Y et
<y 3ol oy Y ;‘ opae pll pn N3 552 Jo aa ) 1 ) gdlly Sl 3y Y {‘ 055
355 Y ol o U 39l 00B) 3 (3051 o2 YL ls 5 s ol 3 LYl e
il 592 oy Y r? M ) s o s Jr SIS e f\ﬁ\,g Iy o 1)

33 Al-Muhalli, al-Burban al-r@iq, f. 229b (cf. al-Jubba’i, al-Magalat, f. 125b); “Abd Allih b. al-
Hadi, al-Iqd al-nadid, pp. 666-70 et 671-77 (cf. al-Jubba’i, al-Magalat, ff. 158a-166a).
34 Schmidtke, “Jubba’i,” p. 541.

https://dol.org/10.5771/9783956506895-21 - am 22.01.2026, 04:11:14. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783956506895-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30 HASSAN ANSARI

el P15 o3 I3 o (bl 5555 i sl 301 [8,800 500 30y 1 Y,
S o2y A Jal 535 1l o ol o e Wy 3 el oy o
355 o U 3 0 iy il Bl LSO ls e ol L e 0L 3 iyl

\)\yr}\ws\gw‘v \w\gmw&pr;\\,u \Lgr@b-\}%c\} i
s, \)> Lol \J‘*"Q‘M\J’\ Sl 2yl 3 S ¢ {A.\S«dyr-é\}wf) N \u\,&j.
sy a3 o 2y cmably Sl glab 3 S s [ Y 374 A
355 Jas Y (1l sy LS Ll bl ) ads i) o &l dpeny 5y o (i35
ade 5315) 36 g o6l [115] Do b o 1 U3 559 Y ol Bl e s ol Y
Cﬁjfnguw\lﬁ@u\cﬁéﬁw Sy ade Jud Yo asle 3 il
W-L‘ I el G ks 25 f\ Sobally 256l U3 9% Jay Y ‘M‘ﬂb’b K254l
o S W g el e L B WIS 2y sy leoly 0 2 3y
Ny 3 mN 2 ‘{\JL\, Jo )l Ms\,;;;l\ 3 S 2 leadly pndly JWdly S

3 gemel) g0l 3 Dbl 552 By el O8I 3 DA 02 iy sl JU sy o B
bl ade o Ol B kall gy il o 1y \Kﬂﬁy@&wu&{\s) ol
sywy) ol Do 3 0opdll 3y ol Do 3 @IS 12 @L@M‘zrwéﬁﬁs\
g\ﬂ—\‘dwwr Slakal [at : &ﬂ]&@g}"w‘d) g =) Wiy 5l
cwwm‘.’w\nu\;w)\m&a uu«,mpdu@,\ sl g S 42,
J:ﬂ\{u—éj‘\:%ﬁwubm;r\‘)wgﬁ % s LYl s heler 3phall 3 1y
Sliall gp el 3 oI 12 (B e jadl 3 DAl sk 3 IS 2 ol Yy

u,\.a\,ou,\&w\ o Bl a1 oxd S gl N 58 by s n
Sl U 5 oy g 3oL e B Y gl sV GEST B s A5 0 Jay L))
3 S 2y s A ol o oo Jo bWl oy S 308 S L 3 ek
J$ 5o dhall 37N 345 s B & e 25 el 52 B s 34153

https://dol.org/10.5771/9783956506895-21 - am 22.01.2026, 04:11:14. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783956506895-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ABU “ALI ALJUBBA’I ET SON LIVRE AL-MAQALAT 31

3 oty (S Do 3 s 2y QB0 A2b 5 3] ol LY s W
‘;,w';\}» 1) 5330 ol 52 o ALYl ;)\';Y\ ér@ycs\ Zy u\;,&s\ [9\116]
355 3oy bl a8 3 Al et 3l Y 02 oy WL L1 L 5l st gy
aer 3 1 [ £(5) o] s Lyl s b 3 3 e 551 023
s ol Sl e I i oy W1 e L Oy }C\ﬂs\ 2 9% o
‘Pidﬁouf)ﬂiéc\%afj (GrA Do 3y Loy Bo A v TR
2 Ll g By Jl s b 5l o3 5 sl g,y el s 3
Cal Jay il (e s 3 el e e oy et o) 3y Dl gy o0 3 LS
o= w r,,a\, Dy ol oy 12 a1 L o bl sy LS5 200 Ayl )
N w, mmsauu. el K gl W,j\ Sl Eanomy gl Zan
el @AM «:\mlﬁ(‘ ) ol Tl 3 oS 25 QB any 2
el o s oy by Lo o e b S 0l By ooy ads D o s
U3 e 2y Gelilll 3 o 2 ol g a5 GG 5l 35% Jos INSERVREY
Rdar 8 A 5 e ey W:\i),h,s\y@y,‘wimy,&\@
LVl olan 3 oI5 2y disgtd) sy L sl iy s 5l ol el

A &Lﬂ,\u‘&"}(ﬁd\))ﬁu{m\s«w\y>)\>JQL~\..#U&)<M\NA9&\Q\
e {ubyu\ﬂub@n«smw 2y il Gydem o3 o Loyl Gl
s [116] Jay (o B Gl o 0 s b u’)\f Ly el U’J\{ L) ol
Wl (gl 3y D Suell oy 5o s g bl it 3 S 52 ol 3 51 420 o
s =

O s Czj\, Kol 5o L ase ué,,;\,.\f\,.\,}:m s 5l ey e Ul
YC\.Jaiju\&}wwAYQ\gu\&)w&‘i\}@%u\&«i\y@dﬁ?\dscﬁrr&;@
co0ie oo M)yl Loy b Wi Yy ane JSC)

https://dol.org/10.5771/9783956506895-21 - am 22.01.2026, 04:11:14. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783956506895-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32 HASSAN ANSARI

Appendice 11: Table du contenu du traite:

1117 <>l 5
1118 Apdl iy 241 53
o123 J=l §5
<124 w3 e Ja3 55
<125 Sy A s 35l Gl £
o 126 2l §5
o 126 1.1 §5
o128 Lodl £5
1129 Sy ©gls §5
o129 L2kl §5
1130 oy £5
o 130 s 55
o 130 oyl 55
o131 Lodl £3
132 e 55
o 134 elesll §3
1135 0ol o dloms il L3 o5 $5
o 135 Sl Jlel s $5
1136 el il $5
o 136 LYl $3

o 137 A iles 55

https://dol.org/10.5771/9783956506895-21 - am 22.01.2026, 04:11:14. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783956506895-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ABU ALI ALJUBBA’ ET SON LIVRE AL-MAQALAT 33

<137 MU
o 137 2l Gyl $3
o 138 aslly o) $3
et i
1139 050 Y Lz S50l
o 139 el $5
1140 il §5
o 140 A5
o 140 b $55 a3l 55
o 141 s B 5o e Ly ) £
1142 Jls )l s 5
1144 S oy oYl a3l gl 55
o 144 M‘H&,{S
1145 o e 5
1146 P bl 55
o 146 S 055 3 ¥l il
1147 ALY $5
o 147 Pl ads ool i £
o 148 il £
1149 spell oWle §5
154 ind o)l Ul bl £5
< 154 Al Q) i 5 55
1156 s o 3yt ied 55

https://dol.org/10.5771/9783956506895-21 - am 22.01.2026, 04:11:14. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783956506895-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34 HASSAN ANSARI
1158 WA Colydl Ol 5

1160 A3 43 o6 a0 ol Loy gl 15 53
o 161 7 5

o 162 LW 55
o 162 CLaP DL
o 163 G da BE
o 164 Al sl 5 §5
1165 N 381 e oYl $5
1165 S e il 55
1166 il o oY1 55
o 166 oo iady il §5
167 Sy gl e 55

1168 ;wrw«g&&\yﬁms\sjfs
1169 FOPERTES

o 171 ol U phdlade ol o Dhall $5

References

‘Abd Allah b. al-Hadi b. Yahya al-Hamza, al-‘lgd al-nadid, MS Maktabat al-
Ghalibi (Yemen).

‘Abd al-Jabbar al-Hamadani, “Fadl al-i‘tizdl wa-tabagat al-Mu‘tazila wa-
mubayanatuhum li-sa’ir al-mukhalifin,” dans Fadl al-i‘tizal wa-tabagat al-
Mu‘tazila, éd. Fu’ad Sayyid, Tunis [1974], pp. 139-350.

—, Tathbit dal@’il al-nubuwwa 1-2, éd. “Abd al-Karim ‘Uthman, Beyrouth 1966.

Abu 1-Husayn al-Basri, Tasaffub al-adilla. The Extant Parts Introduced and Edited
by Wilferd Madelung and Sabine Schmidtke, Wiesbaden 2006.

Abu 1-Qasim al-Balkhi al-Ka‘bi, “Maqalat al-islamiyyin,” dans Fadl al-i‘tizal wa-
tabaqat al-Mu‘tazila, éd. Fu’ad Sayyid, Tunis [1974], pp. 63-119.

https://dol.org/10.5771/9783956506895-21 - am 22.01.2026, 04:11:14. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783956506895-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ABU ALI ALJUBBA’ ET SON LIVRE AL-MAQALAT 35

Alami, Ahmed, Lontologie modale. Etude de la théorie des modes dAbi Hasim al-
Gubba’i, Paris 2001.

Ansari, Hassan, “Kitabi Kalami az Dirar b. “Amr,” Kitab-1 Mah-i Din 89-90 (1383-
84/2004-5), pp. 4-13.

Arjomand, Said Amir, “The Consolation of Theology. Absence of the Imam and
Transition from Chiliasm to Law in Shi‘ism,” The Journal of Religion 76 (1996),
pp. 548-71.

—, “The Crisis of the Imamate and the Institution of Occultation in Twelver
Shi‘ism. A Sociohistorical Perspective,” International Journal of Middle East Stu-
dies 28 (1996), pp. 491-515.

—, “Imam Absconditus and the Beginnings of a Theology of Occultation. Imami
Shi‘ism circa 280-90 A.H./ 900 A.D.,” Journal of the American Oriental Society
117 (1997), pp. 1-12.

Cook, Michael, Commanding Right and Forbidding Wrong in Islamic Thought, Cam-
bridge 2000.

Danishnama-yi Jahan-i Islam |Encyclopaedia of the World of Islam) 1-. Téhéran
1375/1996-.

-Dhahabi, Muhammad b. Ahmad, Siyar alam al-nubala’ 1-23, éd. Shu‘ayb Ar-
na‘at, Beyrouth 1993.

—, Tadbkirat al-buffaz 1-3, Beyrouth s.d.

Dhari‘a = Agha Buzurg al-Tihrani, al-Dhari‘a ila tasanif al-shi‘a 1-25, Beyrouth
1403-6/1983-86.

van Ess, Josef, “Die Mu‘tazilitenbiographien im Fihrist und die mu‘tazilitische
biographische Tradition,” dans 1bn al-Nadim und die mittelalterliche arabische Li-
teratur. Beitrige des Johann Wilbelm Fiick-Kolloquinms (Halle 1987), Wiesbaden
1996, pp. 1-6.

Frank, Richard M., “Abu Hashim’s theory of «states». Its structure and function,”
dans Actas do quarto congresso de estudos drabes e isldmicos, Coimbra-Lishoa, 1 a 8
setembro 1968, Leiden 1971, pp. 85-100.

—, Beings and Their Attributes. The Teachings of the Basrian School of the Mu‘tazila in
the Classical Period, Albany 1978.

—, Early Islamic Theology. The Mu‘tazilites and al-Ash‘ari. Texts and Studies on the De-
velopment and History of Kalam, ed. Dimitri Gutas, Aldershot 2007.

—, “Al-ma‘dim wal-mawjid. The non-existent, the existent, and the possible in
the teaching of Abu Hashim and his followers,” Mélanges de I'Institut Domini-
cain d’Etudes Orientales du Caire 14 (1980), pp. 185-210.

—, Philosophy, Theology and Mysticism in Medieval Islam. Texts and Studies on the De-
velopment and History of Kalam, Vol. 1, ed. D. Gutas, Aldershot 2005.

Fiick, Johann, “Neue Materialien zum Fihrist,” Zeitschrift der Deutschen Morgenlin-
dischen Gesellschafi 90 (1936), pp. 298-321 [repr. dans The Teachings of the
Mu‘tazila. Texts and Studies II. Selected and reprinted by Fuad Sezgin in col-

https://dol.org/10.5771/9783956506895-21 - am 22.01.2026, 04:11:14. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783956506895-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36 HASSAN ANSARI

laboration with Mazen Amawi, Carl Ehrig-Eggert, Eckhard Neubauer, Frank-
furt/Main 2000, pp. 142-65].

Gimaret, Daniel, “Matériaux pour une bibliographie des Gubba’i,” Journal Asia-
tique 264 (1976), pp. 277-332.

—, “Matériaux pour une bibliographie des Jubba’i. Note complémentaire,” in Is-
lamic theology and philosophy. Studies in honor of G.F. Hourani, éd. Michael E.
Marmura, Albany 1984, pp. 31-38.

—, “La théorie des ahwal I’Abt Hasim al-Gubba’i d’apres des sources ai‘arites,”
Journal asiatique 258 (1970), pp. 47-86.

—, Une lecture mu‘tazilite du Coran. Le Tafsir dAbi ‘Al al-Djubba’t (m. 303/915) par-
tiellement reconstitué a partir de ses citatenrs, Leuven / Paris 1994.

Gwynne, Rosalind Ward, The Tafsir of Abit “Ali al-Jubba’i. First Steps Toward a Re-
construction, with Texts, Translation, Biographical Introduction and Analytical Essay,
PhD. thesis, University of Washington, 1982.

-Hajuri, Aba Muhammad Yusuf b. Muhammad, Rawdar al-akhbar wa-kuniiz al-
asrar wa-nukat al-athar wa-mawd’iz al-akbbar, MS Maktabat Muhammad
Muhammad Zayd al-Mufarrah (Yemen).

Ibn Abi al-Hadid, Sharh Nakj al-balagha 1-20, éd. M.A. Ibrahim, Caire 1959.

Ibn Hajar al-‘Asqalani, Ahmad b. ‘Ali, Lisan al-mizan 1-7, Beyrouth 1971.

—, Tahdhib al-tahdhib 1-12, Beyrouth 1984.

Ibn al-Murtada, Sharh al-azhar 1-4, Sana’ 1400/[1980].

Ibn al-Nadim, Ahmad b. Yahya, al-Fibrist, éd. Rida Tajaddud, Téhéran
1350/1971.

Ibn Tawas, ‘Ali b. Musa, Sad al-su‘id, Qum s.d.

Kahhala, ‘Umar Rida, MuGam al-mw’allifin. Tarajim musannifi al-kutub al-arabiyya
1-15, Beyrouth s.d.

Khushaym, ‘Ali ., al-Jubba’iyyan. Abi ‘Al wa-Abu Héshim, Tripoli 1968.

-Khatib al-Baghdadi, 7a’7ikh Baghdad 1-14, éd. M.A. ‘Ata’, Beyrouth 1417/[1997-
98].

Khudr Muhammad Nabha (éd.), Tafsir Abi ‘Al al-Jubba’i, (Mawsi‘at tafasir al-
Mu‘tazila, 3), Beyrouth 1428/2007.

Kohlberg, Etan, A Medieval Muslim Scholar at Work. Ibn Tawiis and His Library,
Leiden 1992.

Madelung, Wilferd, “Imamism and Mu‘tazilite Theology,” dans Le Shiisme imdi-
mite, ed. T. Fahd, Paris 1970, pp. 13-29 [repr. dans W. Madelung, Religious
Schools and Sects in Medieval Islam, London 1985, no. VIIJ.

Modarressi Hossein, Crisis and Consolidation in the Formative Period of Shi‘ite Islam.
Abi Jafar ibn Qiba al-Razi and His Contribution to Imamite Shiite Thought,
Princeton 1993.

-Mubhalli, Sulayman b. Muhammad b. Ahmad, al-Burban al-ra’iq al-mukballis min
wart al-madayig, MS al-Jami® al-kabir, al-Maktaba al-sharqiyya (San‘a’) 673.

https://dol.org/10.5771/9783956506895-21 - am 22.01.2026, 04:11:14. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783956506895-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ABU “ALI ALJUBBA’I ET SON LIVRE AL-MAQALAT 37

MuGam al-turath al-kalami = al-Lajna al-‘ilmiyya fi mu’assassat al-Imam al-Sadiq,
MuSam al-turath al-kalami. MuGam yatandwalu dbikr asma@ al-mw’allafar al-
kalamiyya (al-makbtitat wa-I-mathi‘at) ‘abra Lqurin wa-I-maktabat allati tatawaf-
firu fibd nusakhiba 1-5, Qum 1423/1381/{2002].

Rukn al-Din Mahmuad b. Muhammad al-Malahimi al-Khuwarazmi, Kitab al-
Mu‘tamad fi usil al-din. The extant parts edited and introduced by Wilferd
Madelung and Martin McDermott, London 1991.

Schmidtke, Sabine, “The Karaites’ Encounter with the Thought of Aba I-Husayn
al-Basri (d. 436/ 1044). A Survey of the Relevant Materials in the Firkovitch-
Collection, St. Petersburg,” Arabica 53 (2006), pp. 108-42.

Stewart, Devin J., “Scholarship on the Fibrist of Ibn al-Nadim. The Work of Vale-
riy V. Polosin,” A Usur al-Wusta 18 1 (April 2006), pp. 8-13.

-Tabarani, Sulayman b. Ahmad, Kitab al-Du‘@, éd. M.A. At2’, Beyrouth 1413/
[1992-93].

—, al-MuSam al-saghir 1-2, Beyrouth s.d.

-Wajih, ‘Abd al-Salam Abbas, Masadir al-turath fi I-maktabat al-khassa fi I-Yaman
1-2, San‘a’ 1422/2002.

Zayd, ‘Ali Muhammad, Tayyarat Mutazilat al-Yaman fi I-qarn al-sadis al-hijr,
San‘a’ 1997.

https://dol.org/10.5771/9783956506895-21 - am 22.01.2026, 04:11:14. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783956506895-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783956506895-21 - am 22.01.2026, 04:11:14. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783956506895-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

