
Ab� �Al� al-Jubb��� et son livre al-Maq�l�t* 

Hassan Ansari 

Ab� �Al� Mu
ammad b. �Abd al-Wahh�b b. Sal�m al-Jubb��� (né 235/849-50; 
mort à Bassora 303/915-16) figure parmi les plus importants théologiens mu�tazi- 
lites.1 Adhérant à la branche basrienne de la Mu�tazila, ses thèses attirèrent ce-
pendant jusqu’à l’attention des mutakallim�n sunnites ; le fait qu’Abu l-	asan al-
Ash�ar� (m. 324/936) ait été son élève a également contribué à sa renommée. 
Pourtant, dans la théologie mu�tazilite tardive, les thèses d’Ab� �Al� furent éclip-
sées par celles de son fils Ab� H�shim (m. 321/933), qui se démarqua de son 
père sur d’importantes questions théologiques.2 Les thèses théologiques d’Ab� 
H�shim, dont l’école est connue sous le nom de Bahshamiyya, furent admises par 
Ab� �Abd All�h al-Ba�r� (m. 369/980) et par le célèbre Q��� al-Qu��t �Abd al-
Jabb�r al-Hamadh�n� (m. 415/1024), ainsi que par la majorité de leurs disciples 
contemporains et postérieurs, parmi lesquels on compte certains mutakallim�n 
zaydites tels que les frères H�r�n�, Abu l-	usayn A
mad (m. 411/1024) et Ab� 

* Je tiens à remercier Dr. Hossein Masoumi Hamedani et Gregor Schwarb pour leur aide lors
de la préparation de cet article.

1  Pour sa vie et ses œuvres, voir Abu l-Q�sim al-Balkh�, “Maq�l�t al-isl�miyy�n,” dans Fa�l 
al-i�tiz�l wa-
abaq�t al-Mu�tazila, éd. F. Sayyid, Tunis [1974], p. 74; Ibn al-Nad�m, al-Fihrist, 
éd. Ri�� Tajaddud, Téhéran 1350/1971, pp. 217-18 et 218 n. 2; �Abd al-Jabb�r, “Fa�l al-
i�tiz�l wa-
abaq�t al-Mu�tazila wa-mub�yanatuhum li-s��ir al-mukh�lif�n,” dans Fa�l al-
i�tiz�l, pp. 281-96; al-Dhahab�, Siyar a�l�m al-nubal�	 1-23, éd. Shu�ayb Arna��t, Beyrouth 
1993, vol. 14, pp. 183-84; Ibn 	ajar al-�Asqal�n�, Lis�n al-m�z�n 1-7, Beyrouth 1971, vol. 5, 
p. 271. Voir également �U. R. Ka

�la, Mu�jam al-mu	allif�n. Tar�jim mu�annif� al-kutub al-
�arabiyya 1-15, Beyrouth s.d., vol. 10, p. 269; Sabine Schmidtke, “Jubb���, Ab� �Al�,” dans 
D�nishn�ma-yi Jah�n-� Isl�m, vol. 9, pp. 540-44. Les doctrines théologiques d’al-Jubb��� sont 
discutées dans �Al� F. Khushaym, Al-Jubb�	iyy�n. Ab� �Al� wa-Ab� H�shim, Tripoli 1968. 

2  L’un des points sur lesquels Ab� H�shim se démarque des positions de son père porte sur 
le célèbre concept des “états” (a�w�l) décrivant le statut ontologique des attributs de Dieu 
et des êtres crées. Voir Richard M. Frank, Beings and Their Attributes. The Teachings of the Ba-
srian School of the Mu�tazila in the Classical Period, Albany 1978, idem, “Al-ma�d�m wal-
mawj�d. The non-existent, the existent, and the possible in the teaching of Abu Hashim 
and his followers,” Mélanges de l’Institut Dominicain d’Etudes Orientales du Caire 14 (1980), 
pp. 185-210 [réimpr. dans idem, Early Islamic Theology. The Mu�tazilites and al-Ash�ar�. Texts 
and Studies on the Development and History of Kal�m, ed. Dimitri Gutas, Aldershot 2007, no. 
IV]; idem, “Abu Hashim’s theory of «states». Its structure and function,” dans Actas do 
quarto congresso de estudos árabes e islâmicos, Coimbra-Lisboa, 1 a 8 setembro 1968, Leiden 1971, 
pp. 85-100 [réimpr. dans loc.cit., no. V; Frank a récemment admis que le terme “état” se ré-
vèlait “dans la plupart des cas” une traduction inadéquate de ��l; cf. son “Y� kal�m,” dans 
idem, Philosophy, Theology and Mysticism in Medieval Islam. Texts and Studies on the Develop-
ment and History of Kal�m, Vol. I, ed. D. Gutas, Aldershot 2005, I p. 5.]; Daniel Gimaret, 
“La théorie des a�wâl d’Abû Hâšim al-�ubbâ�î d’après des sources aš�arites,” Journal asiati-
que 258 (1970), pp. 47-86; Ahmed Alami, L’ontologie modale. Etude de la théorie des modes 
d’Ab� H�šim al-�ubb�	�, Paris 2001, pp. 205-19. 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-21 - am 22.01.2026, 04:11:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HASSAN ANSARI 22 

��lib Ya
y� b. al-	usayn (m. 424/1033) et, un peu plus tard, le savant iranien al-
	�kim al-Jishum� (m. 494/1101). Ceci explique l’absence d’intérêt que les muta-
kallim�n zaydites du Yémen montrèrent pendant les siècles suivants à l’égard de 
Ab� �Al� al-Jubb���, et ce d’autant plus qu’après le 6ème/12ème siècle, l’école bahs-
hamite fut supplantée peu à peu par celle d’Abu l-	usayn al-Ba�r� (m. 436/1045). 
Dès lors, la plupart des auteurs zaydites, dont nous ne mentionnerons qu’al-
Im�m al-Mu�ayyid bi-ll�h Ya
y� b. 	amza (m. 749/1348), se référèrent principa-
lement aux œuvres d’Abu l-	usayn al-Ba�r� et de Rukn al-D�n Ma
m�d Ibn al-
Mal�
im� (m. 536/1142).3 

En ce qui concerne les œuvres d’Ab� �Al� al-Jubb���, le Fihrist d’Ibn al-Nad�m 
(m. circa 380/991), source principale de connaissance des écrits mu�tazilites an-
ciens, n’est pas de grand secours, les manuscrits contenant les chapitres traitant 
des auteurs mu�tazilites étant très endommagés.4 En revanche, Ibn 	ajar al-
�Asqal�n� (m. 852/1449) mentionne l’existence de soixante-dix ouvrages d’al-
Jubb��� cités dans le Fihrist, ce qui suggère que le texte du Fihrist dont il disposait 
était plus complet que celui qui nous est parvenu.5 Bien qu’aucune œuvre d’Ab� 
�Al� al-Jubb��� ne semble avoir survécue, Daniel Gimaret a réussi à compiler dans 
les deux articles qu’il a consacrés à la bibliographie des Jubb���s, les intitulés de 
plus de quarante de ses écrits, à partir des références faites à ses œuvres dans 
d’autres sources.6 On ne trouve cependant ni chez lui, ni dans les autres sources 
anciennes et modernes jusqu’ici étudiées, trace d’un ouvrage d’al-Jubb��� intitulé 
al-Maq�l�t.7  

3  Voir Abu l-	usayn al-Ba�r�, Ta�affu� al-adilla. The Extant Parts Introduced and Edited by 
Wilferd Madelung and Sabine Schmidtke, Wiesbaden 2006; Rukn al-D�n Ma
m�d al-
Mal�
im� al-Khw�razm�, Kit�b al-Mu�tamad f� u��l al-d�n. The extant parts edited and in-
troduced by W. Madelung and Martin McDermott, London 1991; S. Schmidtke, “The Ka-
raites’ Encounter with the Thought of Ab� l-	usayn al-Ba�r� (d. 436/ 1044). A Survey of 
the Relevant Materials in the Firkovitch-Collection, St. Petersburg,” Arabica 53 (2006), pp. 
108-42. 

4  Voir Josef van Ess, “Die Mu�tazilitenbiographien im Fihrist und die mu�tazilitische biogra-
phische Tradition,” dans Ibn al-Nad�m und die mittelalterliche arabische Literatur. Beiträge des 
Johann Wilhelm Fück-Kolloquium (Halle 1987), Wiesbaden 1996, pp. 1-6. – Pour un état géné-
ral de la recherche sur le Fihrist, voir Devin J. Stewart, “Scholarship on the Fihrist of Ibn al-
Nad�m. The Work of Valeriy V. Polosin,” Al-�U�ur al-Wus
a 18 i (April 2006), pp. 8-13. 

5  Ibn 	ajar al-�Asqal�n�, Lis�n al-m�z�n, vol. 5, p. 271. Voir aussi Johann Fück, “Neue Mate-
rialien zum Fihrist,” Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft 90 (1936), p. 317. 

6  Voir Daniel Gimaret, “Matériaux pour une bibliographie des �ubb���,” Journal Asiatique 
264 (1976), pp. 277-332; idem, “Matériaux pour une bibliographie des Jubba’i. Note com-
plémentaire,” dans Islamic theology and philosophy. Studies in honor of G.F. Hourani, éd. Mi-
chael E. Marmura, Albany 1984, pp. 31-38. 

7  La seule exception est d’al-Jund�r� (m. 1337/1918), qui cite normalement les sources plus 
anciennes. Dans la notice biographique qu’il a consacrée à al-Jubb��� (voir “Tar�jim al-rij�l 
al-madhk�ra f� Shar
 al-azh�r,” repris dans l’introduction d’Ibn al-Murta��, Sharh al-azh�r 
1-4, �an��� 1400/1980, vol. 1, p. 35), al-Jund�r� écrit: wa-lah� Maq�l�t mashh�ra f� l-awwal�n. 
Il est peu probable, nous semble-t-il, qu’al-Jund�r� entende par cela un ouvrage. Il est sans 
doute question des doctrines théologiques d’al-Jubb���. 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-21 - am 22.01.2026, 04:11:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AB� �AL� AL-JUBB��� ET SON LIVRE AL-MAQ�L�T 23 

Cela dit, certaines raisons nous incitent à penser qu’il avait rédigé une œuvre 
portant ce nom. Ainsi, �Abd al-Jabb�r, au début de son livre Fa�l al-i�tiz�l, cite-t-il 
plusieurs passages d’al-Jubb��� qui ont trait aux questions d’hérésiographie.8 En 
outre, sur un point précis, il compare la thèse d’al-Jubb��� à celle d’Abu l-Q�sim 
al-Balkh� (m. 319/932).9 Puisque, dans le cas de ce dernier, il s’agit de son livre 
sur l’hérésiographie intitulé Kit�b al-Maq�l�t, on peut supposer que le livre d’al-
Jubb��� cité par �Abd al-Jabb�r ait aussi traité du même thème et se soit égale-
ment intitulé al-Maq�l�t, à l’instar des autres œuvres de cette époque appartenant 
à ce genre de littérature. 

De plus, un passage de Y�suf b. Mu
ammad al-	aj�r� (première moitié du 
7ème/13ème siècle) dans son ouvrage intitulé Raw�at al-akhb�r wa-kun�z al-asr�r, se 
révèle particulièrement éclairant sur la question. Al-	aj�r� écrit en effet: wa-Ab� 
�Al� al-Jubb�	� al-Ba�r� Mu�ammad b. �Abd al-Wahh�b �annafa f� l-Maq�l�t, indiquant 
ainsi qu’Ab� �Al� al-Jubb��� aurait composé un ouvrage intitulé al-Maq�l�t.10 Par 
ailleurs, Sulaym�n b. Mu
ammad al-Mu
all� (milieu du 6ème/12ème siècle), savant 
zaydite de la branche mu
arrifite, dans son ouvrage inédit intitulé al-Burh�n al-
r�	iq, mentionne un Kit�b al-Maq�l�t d’Ab� �Al� al-Jubb���.11 On trouve égale-
ment, chez un autre savant zaydite du Yémen, quelques pages d’un Kit�b  
al-Maq�l�t qu’il attribue explicitement à al-Jubb���. Il s’agit de l’ouvrage intitulé 
al-�Iqd al-na��d de Fakhr al-D�n �Abd All�h b. al-H�d� b. Ya
y� b. 	amza (m. ca. 
793/1391).12 On peut donc déduire qu’al-Jubb��� a composé un livre traitant 
d’hérésiographie intitulé al-Maq�l�t et que, jusqu’à une date assez tardive, ce livre 
a été à la disposition de certains auteurs zaydites du Yémen. 

De fait, le copiste d’un vieux manuscrit de Kit�b al-Ta�r�sh conservé à la biblio-
thèque de la mosquée à Shah�ra (Yémen) – et dont l’auteur nous semble être 
�ir�r b. �Amr (m. circa 200/815)13 – cite en première page le Kit�b al-Maq�l�t 
d’al-Jubb��� (f. 59a) : q�la Ab� �Al� al-Jubb�	� f� Kit�b al-Maq�l�t m� laf�uh� wa-
k�na wa�a�a ya�n� �ir�r f� tilka l-ayy�m Kit�b al-Ta�r�sh wa-k�na �ir�r k�fiyan 
n��ibiyan f� kal�m 
aw�l dhakara fih� annahu t�ba �al� yaday �Al� al-Asw�r�. De façon 
intéressante, on trouve dans le même recueil de textes un traité d’hérésiographie 
(ff. 115a-172b) dont la première feuille, et par conséquent l’intitulé et le nom de 

                                                                                                                                                                                                                          
8  Voir “Fa�l al-i�tiz�l,” pp. 142-43, 146, 149, 153, 158-59. 
9  “Fa�l al-i�tiz�l,” p. 142. 
10  Ab� Mu
ammad al-	aj�r�, Raw�at al-akhb�r wa-kun�z al-asr�r wa-nukat al-�th�r wa-

maw�	i� al-akhb�r, MS Maktabat Mu
ammad Mu
ammad Zayd al-Mufarra
 (Yemen), 
vol. 3, f. 132b. 

11  Sulaym�n b. Mu
ammad b. A
mad al-Mu
all�, al-Burh�n al-r�	iq al-mukhalli� min war
 al-
ma��yiq, MS �an���, al-J�mi� al-kab�r, al-Maktaba al-sharqiyya, no. 673, f. 229b. 

12  �Abd All�h b. al-H�d�, al-�Iqd al-na��d, MS Maktabat al-Gh�lib� (Yemen), p. 677. 
13  Nous nous sommes intéressés à cet ouvrage par ailleurs; voir Hassan Ansari, “Kit�b-i 

Kal�mi az �ir�r b. �Amr,” Kit�b-i M�h-i D�n 89-90 (1383-84/2004-5), pp. 4-13. 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-21 - am 22.01.2026, 04:11:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HASSAN ANSARI 24 

l’auteur, ont été perdus.14 On y rencontre cependant les phrases d’al-Jubb��� déjà 
rapportées par le copiste à la première page du Kit�b al-Ta�r�sh, ce qui peut nous 
conduire d’une part à identifier l’auteur de ce traité, et d’autre part à supposer 
que le copiste tenait pour certaine son identité.15 Par ailleurs, ce traité fut corrigé 
à partir d’un autre manuscrit, comme en témoignent les notes marginales tout au 
long du manuscrit. La date de copie ne nous est pas connue, mais étant donné 
que ce traité se trouve juste après le Kit�b al-Ta�r�sh, et qu’il a été écrit de la 
même main, il est fort probable qu’il ait été copié à peu près à la même date que 
le Kit�b al-Ta�r�sh, c’est à dire environ en l’an 540/1145.16 Ce recueil de traités 
fait vraisemblablement partie d’une collection de manuscrits rapportée au Yé-
men en 541/1146-47 par le savant zaydite iranien, Zayd b. al-	asan b. �Al� al-
Bayhaq� (m. circa 543/1149).17 Ainsi, les auteurs zaydites yéménites que nous 
avons déjà signalés s’appuyaient-ils probablement sur le manuscrit dont il est 
question ici, puisque celui-ci se trouve actuellement au Yémen.  

Les autorités qui se trouvent au bout de la chaîne de transmission des tradi-
tions prophétiques ou des anecdotes historiques citées par l’auteur de ce traité ne 
nous sont pas toutes connues, mais celles qui le sont vivaient à la même époque 
qu’al-Jubb���. A propos de l’une de ces traditions prophétiques, l’auteur précise 
qu’il l’a entendue à Bagdad, ce qui concorderait avec le voyage qu’al-Jubb��� fit à 

14  Le majm��a en son entier comporte 187 feuilles, le Kit�b al-Ta�r�sh commençant au f. 59a et 
finissant au f. 114a. Fait également partie de ce recueil Kit�b al-If�da d’Ab� ��lib al-H�r�n� 
(ff. 1a-49b), ainsi que certains traités de l’Imam zaydite Ya
y� b. al-	usayn al-H�d� (m. 
298/911), notamment le Kit�b al-�Adl wa-l-taw��d (ff. 49b-57b), Tathb�t im�mat Am�r al-
mu	min�n (ff. 58a-b). Il semble que certaines feuilles de ce recueil, parmi lesquelles se trou-
vent les deux premières feuilles de Kit�b al-maq�l�t, ont été arrachées. A en croire les pro-
priétaires de la bibliothèque à laquelle appartient ce manuscrit, ces deux feuilles naguère 
existaient. – Pour une description de ce manuscrit collectif, voir �Abd al-Sal�m �Abb�s al-
Waj�h, Ma��dir al-tur�th f� l-maktab�t al-kh���a f� l-Yaman 1-2, �an��� 1422/2002, vol. 2, p. 
616, no. 69. Al-Waj�h décrit le fragment que je pense être le K. al-Maq�l�t d’Ab� �Al�, 
comme un Kit�b �awla l-firaq d’un auteur anonyme. Il indique cependant qu’au début du 
majm��a se trouvent deux folios du Kit�b al-Maq�l�t d’Ab� �Al� (waraqatayn min Kit�b [al-
Maq�l�t] li-Ab� �Al� al-Jubb�	� al-mu�tazil�) – il n’est pas évident pourquoi il indique ‘al-
Maq�l�t’ entre parenthèses. Sur la base de la photographie digitale du codex qui était à ma 
disposition, ce à quoi il fait référence ne m’apparaît pas clairement. Il est possible que 
deux feuillets indépendants contenant le début du texte étaient placées en tête du codex 
lorsque al-Waj�h l’a consulté, qui plus tard furent déplacés. 

15  L’auteur cite Ab� Bakr A
mad b. �ir�r al-�ir�r� (f. 134b:1-4): 

���  ���� ��	
��� ��	
�� ���� ���� ������� ���� ����� ��� � ��� !" ���� ���� ��#$ %
�&��

 �'�(�� )�* � �!+� ,!- �#
%
�&��. /	(�
 0���1�� 2�3 4�5
�� 6# 78�9
 ����:�.

16  Voir le colophon à la fin de la copie du Kit�b al-Ta�r�sh (f. 114a) daté du 1er Mu
arram 
540/23 Juin 1145; voir aussi Ansari, “�ir�r b. �Amr,” p. 6. 

17  Voir �Al� Mu
ammad Zayd, Tayy�r�t Mu�tazilat al-Yaman f� l-qarn al-s�dis al-hijr�, �an��� 
1997, pp. 132-34. 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-21 - am 22.01.2026, 04:11:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AB� �AL� AL-JUBB��� ET SON LIVRE AL-MAQ�L�T 25 

cette ville.18 Nous allons donc passer en revue la liste des autorités citées par 
l’auteur (chaque autorité étant introduite par �addathan� ou �addathan�):  

– Hil�l b. al-�Al�� (f. 118b:3; il s’agit probablement de Hil�l b. al-�Al�� al-Raqq�, 
m. 280/894);19 

– �Abd al-Malik b. �Abd al-�Az�z qui cite Ya
y� b. Ma��n, m. 233/848 
(f. 118b:10); 

– Ab� Bakr A
mad b. �ir�r al-�ir�r� (f. 134a:20-134b:1); 
– A
mad b. D�w�d al-Makk� (f. 149a:16);20 
– Ab� Zur�a �Abd al-Ra
m�n b. �Amr al-Ba�r� (f. 160a:10); 
– al-	�rith b. Ab� Us�ma (ff. 167a:6; 171b:9),21 célèbre traditionaliste, mort en 

282/896. L’auteur le cite à propos d’une tradition prophétique qu’il lui avait 
transmise à Bagdad; 

– Ibr�h�m b. A
mad al-W�si
� (f. 167b:7, il s’agirait d’Ab� Is
�q Ibr�h�m b. A
- 
mad b. Marw�n al-W�si
�, mort après 285/898);22 

– M�s� b. Kath�r al-Washsh�� (ff. 168a:6; 172a:18); 
– probablement un traditionaliste nommé Ibn Ab� Maryam (f. 172b:1).23 

Au début du traité, l’auteur parle des diverses questions juridiques et théologi-
ques qui suscitaient débat à la fin du 3ème/9ème siècle en terre d’Islam, telles que 
l’intellect, l’âme, la création du paradis et de l’enfer, le châtiment dans le tombe, 
le retour de Jésus, l’Antéchrist, le problème de la création du Coran, celui de 
l’abrogation de certains versets du Coran, les controverses au sujet des prophètes, 
l’imamate, le Mahdi, le Sufy�n�, l’histoire du Fadak, le statut religieux de 
l’astrologie et de la médecine, les traditions transmises par les 
ashwiyya, etc.24 A 
la fin de cette introduction, l’auteur promet de traiter de toutes ces questions de 
façon organisée, dans des chapitres appropriés, et de mettre en avant, argument à 
l’appui, sa propre opinion à propos de chacune d’entre elles. Le fait qu’il 
n’honore pas sa promesse laisse supposer que le traité, tel qu’il se présente au-
jourd’hui, est tronqué. 

Le traité s’ouvre sur les Murji	a et leurs doctrines (ff. 117a:13-118a:12). 
L’auteur passe ensuite aux 
ashwiyya (dhikr al-
ashwiyya al-�aw�mm; f. 118a:13ff) 

                                                                                                                                                                                                                          
18  Selon Ibn al-Nad�m (Fihrist, p. 218 n. 2), Ab� �Al� aurait fait un voyage à Bagdad. Voir aus-

si Schmidtke, “Jubb���,” p. 541. 
19  Voir Ibn 	ajar al-�Asqal�n�, Tahdh�b al-tahdh�b 1-12, Beyrouth 1984, vol. 11, pp. 73-74. 
20  Il était maître de Sulaym�n b. A
mad al-�abar�n� (m. 360/971). Voir al-�abar�n�, Al-

Mu�jam al-�agh�r 1-2, Beyrouth s.d., vol. 1, p. 22. 
21  Voir al-Dhahab�, Tadhkirat al-�uff�� 1-3, Beyrouth, vol. 2, pp. 679ff. 
22  Voir al-Kha
�b al-Baghd�d�, Ta	r�kh Baghd�d 1-14, éd. M.A. �A
��, Beyrouth 1417/[1997-98], 

vol. 6, p. 5. 
23  Il s’agit, probablement, d’Ibn Ab� Maryam, de qui al-�abar�n� cite quelques traditions. 

Voir al-�abar�n�, Kit�b al-Du��	, éd. M.A. A
��, Beyrouth 1413/[1992-93], p. 22. 
24  Pour se faire une idée de la structure du traité, nous en citerons l’introduction (ff. 115a-

116b:5) dans l’Appendice I. 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-21 - am 22.01.2026, 04:11:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HASSAN ANSARI 26 

à propos desquels il écrit: thumma l-
ashwiyya al-�ay�r� l-nuww�m al-sak�r� … 
[ici un mot est illisible] wa-hum al-��mma attb�� al-mul�k wa-ahl al-shuk�k a�w�n 
kull jabb�r 
�gh� wa-an��r kull f�siq b�gh� ... Il rappelle certaines traditions prophé-
tiques selon lesquelles les fidèles sont enjoints à s’en tenir au texte du Coran et à 
ne pas consigner la transmission de �ad�th par écrit. Il traite, à ce propos, du pro-
blème de l’anthropomorphisme (al-tashb�h), en écrivant (f. 125a:14-15): fa-l-

ashwiyya qawm j�hil�n mukh
i	�n yu	min�n bi-l-Qur	�n tanz�lan wa-yakfur�n bih� 
ta	w�lan wa-yufarriq�nah� ta�r�fan. L’auteur signale certaines traditions que les 

ashwiyya emploient afin d’étayer leurs doctrines, tout en précisant qu’elles ont 
toutes été forgées par les 
ashwiyya eux-mêmes. Il établit une correspondance, 
sur la question du tashb�h, entre les 
ashwiyya et les Raw�fi�, en notant (f. 
124a:7-9): kam� sami�� min ikhw�nihim al-Raw�fi� Hish�m b. al-
akam wa-Shay
�n 
al-T�q wa-man w�faqahum f� maq�latihim ��n q�l� huwa ��ra l� ka-l-�uwar wa-lah� 
yad l� ka-l-ayd�. Selon l’auteur, A
mad b. 	anbal (m. 241/856) est le chef de file 
des 
ashwiyya, le désignant de l’épithète «al-Sunn� al-jam���» (f. 132b). Par ail-
leurs, il critique la thèse des 
ashwiyya renvoyant à la nécessité d’obéir au gou-
verneur. Au cours de son analyse des 
ashwiyya, l’auteur mentionne les “piliers 
de l’Islam” (dhikr da��	im al-isl�m) (f. 138b:3-9) et, sous ce titre, il cite les cinq 
principes mu�tazilites sans les nommer comme tels. 

Vient ensuite un chapitre intitulé dhikr al-Qar�mi
a wa-dhikr al-Mas�� (ff. 
141b:15ff), faisant de ce traité l’une des sources les plus anciennes signalant les 
Qar�mi
a. Selon l’auteur, ces derniers croient qu’un autre prophète se présentera 
après le prophète de l’Islam. De ce chapitre, l’auteur passe à un autre sur les sectes 
du chiisme (dhikr al-shiya� wa-m� f�h� min al-Raw�fi� wa-ghayrihim) (ff. 142b:4ff). 
Ce qu’il écrit à ce propos est important, car il témoigne de l’opinion de l’auteur 
sur les chiites de son époque. A cet égard, son point de vue est comparable à celui 
d’Abu l-	asan al-Ash�ar� (m. 324/935-36) dans ses Maq�l�t al-isl�miyy�n et Abu l-
	usayn al-Khayy�
 (mort vers la fin du 3ème/9ème siècle) dans son Kit�b al-Inti��r.25 
Notre auteur écrit (f. 142b:5-9): wa-amm� al-shiya� fa-minhum firqa q�	ila bi-l-�aqq 
l�zima li-l-�aw�b laysa �indahum ghul�w wa-hum alladh�n yaq�l�n bi-l-�adl wa-l-taw��d 
wa-yatawall�n kull man tawall�hu �Al� b. Ab� ��lib min alladh�n �ahara minhum nakth 
aw a�d�th f� l-isl�m wa-yaq�l�n: �Al� k�na ab�ar wa-a�raf bi-man yatawall� wa-�amman 
yatabarra	 wa-huwa min awliy�	 All�h sub��nah� yatawall� waliyyah� wa-yatabarra	 
min �aduwwih�. Par cela, il entendrait certains groupes des Zaydites mais aussi pro-
bablement des Imamites. En ce qui concerne les Raw�fi�, il écrit (f. 142b:10-11): 
thumma al-Raw�fi� alladh�n l� yarawna al-amr bi-l-ma�r�f wa-l-nahy �an al-munkar wa-
yu�allil�n al-salaf wa-yukha

i	�nahum wa-yukaffir�nahum idh lam ya�qid� al-im�ma li-
�Al� qabla ghayrih�. Il évoque ensuite certaines de leurs doctrines, et ce qu’il écrit 
est très important du point de vue doxographique. Parmi les sectes des Raw�fi�, il 

25  Voir Wilferd Madelung, “Im�mism and Mu�tazilite Theology,” dans Le Shî�isme imâmite, 
ed. T. Fahd, Paris 1970, pp. 13-29 [réimpr. dans W. Madelung, Religious Schools and Sects in 
Medieval Islam, London 1985, no. VII]. 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-21 - am 22.01.2026, 04:11:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AB� �AL� AL-JUBB��� ET SON LIVRE AL-MAQ�L�T 27 

mentionne (dhikr ikhtil�f al-Raw�fi�, ff. 142a:13ff): al-Bat��iyya (peut-être : al-
F�t�iyya), al-Afla�iyya, al-Qar�mi
a, al-Batriyya, etc. 

Il fait quelques remarques à propos de la thèse chiite de l’imam caché, et dis-
cute la position chiite selon laquelle l’imam a une connaissance des choses oc-
cultes (ghayb) (ff. 144a:20ff). Les chapitres suivants traitent également de diverses 
croyances chiites, parmi lesquelles la question des ombres (a�illa) (ff. 133a:16ff), 
puis l’auteur soulève quelques problèmes qui n’ont aucun lien apparent avec le 
chiisme (ff. 147b:15ff).  

On sait par ailleurs qu’al-Jubb��� avait entretenu des discussions avec des 
Imamites de son temps, discussions dont quelques rapports nous sont d’ailleurs 
parvenus.26 Les titres de certains de ses ouvrages témoignent également de son 
intérêt pour de tels sujets.27 Dans les fragments de son exégèse coranique qui 
nous sont parvenus, al-Jubb��� parle ainsi des doctrines imamites.28 Ce fait est 
également attesté par l’ouvrage du savant chiite Ibn ��w�s Sa�d al-su��d29 et par 
quelques autres sources.30 De plus, étant donné que l’auteur vivait à une époque 
décisive pour la formation de la doctrine imamite,31 celle de l’Occultation mi-

                                                                                                                                                                                                                          
26  Il croyait ainsi à l’existence de points de convergence entre les chiites et les mu�tazilites. 

Voir �Abd al-Jabb�r, “Fa�l al-i�tiz�l,” p. 291. Pour son opinion sur les Imamites, voir �Abd 
al-Jabb�r, Tathb�t dal�	il al-nubuwwa 1-2, éd. �Abd al-Kar�m �Uthm�n, Beyrouth 1966, vol. 
2, pp. 528-29. Ism���l b. �Al� al-Nawbakht�, al-	asan b. M�s� al-Nawbakht�, Ab� �Abd All-
�h Mu
ammad b. �Abd All�h al-Jurj�n� al-I�fah�n�, Maj�lis ma� Ab� �Al� al-Jubb�	� (Dhar��a, 
vol. 19, p. 366; vol. 20, p. 353; Mu�jam al-tur�th al-kal�m�, vol. 5, p. 39 nos. 10398 et 
10399; p. 101 no. 10701). 

27  Voir Schmidtke, “Jubb���,” p. 542. 
28  Pour son Tafs�r, qui a été fréquemment cité par les auteurs d’autres commentaires corani-

ques, voir Etan Kohlberg, A Medieval Muslim Scholar at Work. Ibn ��w�s and His Library, 
Leiden 1992, p. 342 n. 563. Trois chercheurs ont entrepris de colliger les fragments qui 
existent de cet ouvrage. Voir Rosalind W. Gwynne, The Tafs�r of Ab� �Al� al-Jubb�	�. First 
Steps Toward a Reconstruction, with Texts, Translation, Biographical Introduction and Analytical 
Essay, PhD. thesis, University of Washington, 1982; Daniel Gimaret, Une lecture mu�tazilite 
du Coran. Le Tafs�r d’Ab� �Al� al-Djubb�	� (m. 303/915) partiellement reconstitué à partir de ses ci-
tateurs, Leuven / Paris 1994; Khu�r Mu
ammad Nabh� (éd.), Tafs�r Ab� �Al� al-Jubb�	�, 
(Maws��at taf�s�r al-Mu�tazila, 3), Beyrouth 1428/2007. 

29  Voir Ibn ��w�s, Sa�d al-su��d, Qum s.d., pp. 13, 142, 144, 165, 167, 173. 
30  Même si, durant sa vie, Ab� �Al� al-Jubb��� semble n’avoir pas pu trancher la question de 

la supériorité relative des compagnons du prophète, et qu’il a préféré ne pas s’y prononcer 
à en croire al-Q��� �Abd al-Jabb�r, il aurait cependant adopté, vers la fin de sa vie, la thèse 
de la supériorité d’�Al�. Voir Ibn Abi l-	ad�d, Shar� Nahj al-bal�gha 1-20, éd. M.A. Ibr�h�m, 
Caire 1959, vol. 1, p. 8 (l’auteur cite le Shar� al-Maq�l�t [li-Abi l-Q�sim al-Balkh�!] d’�Abd 
al-Jabb�r). 

31  Voir Hossein Modarressi, Crisis and Consolidation in the Formative Period of Shi�ite Islam. Ab� 
Jacfar ibn Qiba al-R�z� and His Contribution to Im�mite Sh��ite Thought, Princeton 1993; Said 
Amir Arjomand, “Imam Absconditus and the Beginnings of a Theology of Occultation. 
Imami Shi�ism circa 280-90 A.H./ 900 A.D.,” Journal of the American Oriental Society 117 
(1997), pp. 1-12; idem, “The Consolation of Theology. Absence of the Imam and Transi-
tion from Chiliasm to Law in Shi�ism,” The Journal of Religion 76 (1996), pp. 548-71; idem, 
“The crisis of the Imamate and the Institution of Occultation in Twelver Shi�ism. A So-
ciohistorical Perspective,” International Journal of Middle East Studies 28 (1996), pp. 491-515. 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-21 - am 22.01.2026, 04:11:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HASSAN ANSARI 28 

neure (al-ghayba al-�ughr�), les doctrines qu’il attribue aux Imamites méritent une 
étude sérieuse, au même titre que les autres sectes dont il traite. 

L’auteur s’attache ensuite à l’examen des croyances de ceux qu’il considère 
comme les disciples d’�Uthm�n (al-naw��ib al-�uthm�niyya) et mentionne leurs 
théories à propos de l’assassinat de ce dernier. A cette occasion, il met en lumière 
les opinions des Khaw�rij et des Mu�tazilites à propos de cette même question 
(ff. 158a-161b).  

La mention des Khaw�rij à ce propos (dhikr al-Khaw�rij, ff. 161b:14ff) conduit 
l’auteur à consacrer le chapitre suivant de son œuvre à cette secte et à ses diverses 
branches, dont il mentionne les suivantes: al-Ib��iyya, al-�ufriyya, al-Az�riqa et 
al-Najdiyya. Il est ainsi amené à aborder le problème du khur�j et du amr bi-l-
ma�r�f wa-l-nahy �an al-munkar.32 Il reprend ensuite les doctrines des Imamites et 
des Mu�tazilites en mettant en avant leurs thèses au sujet de ces deux dernières 
questions. Il déclare que, selon les Mu�tazilites, il n’est obligatoire d’instaurer le 
règne de la religion que lorsque l’imam est présent et qu’il est accompagné au 
moins de 313 compagnons (f. 162b). Il attribue aux Im�miyya une doctrine quel-
que peu différente, en les citant: q�lat al-Im�miyya: l� ya�illu li-a�ad an yan�ura 
d�nan wa-l� an ya	mura bi-ma�r�f wa-l� yanh� �an al-munkar �att� ya	t�him im�m 
ya�lamu al-ghayb (f. 162b:7-9). Par la suite, l’auteur s’emploie à la réfutation des 
doctrines kharijites (dhikr al-radd �al� l-Khaw�rij, ff. 162b:14ff). 

Dans le chapitre “sur les sectes musulmanes” (dhikr firaq ahl al-milla) (ff. 164b: 
4ff), il rappelle, tout en les critiquant, les positions des quatre sectes – à savoir al-
Murji	a, al-Khaw�rij, al-Naw��ib et al-Im�miyya,– au sujet des califes et des compa-
gnons du Prophète. Il en profite pour examiner également la doctrine mu�tazilite 
à ce propos. Dans le reste du manuscrit, il soulève quelques problèmes non liés 
les uns aux autres. 

Bien que le copiste précise que le livre s’achève sur cette partie (f. 172b:18 en 
précisant: tamma dh�lika), il est fort probable, étant donné les questions dont 
traite l’auteur, et ce qu’il avait promis dans son introduction, que le manuscrit 
principal ait été tronqué, ou que le livre ait eu un deuxième volume qui ne nous 
est pas parvenu. Ainsi, les passages cités par �Abd al-Jabb�r, dont nous avons déjà 
parlé, ne se trouvent-ils pas dans le manuscrit dont nous disposons. Donc, de 
deux choses l’une: ou bien �Abd al-Jabb�r cite un autre ouvrage d’al-Jubb���, ou 
bien il cite les chapitres perdus de ce même livre. 

Un trait caractéristique de cet ouvrage réside dans le fait que l’auteur transmet 
certaines traditions relatant des événements historiques, en nommant tous les ac-
teurs de la chaîne de transmission, indiquant ainsi qu’il fréquentait les milieux 
traditionalistes (a���b al-�ad�th) de Bagdad. Il exprime pourtant tout au début de 
son livre des réserves à propos des traditions transmises par les traditionalistes. 

32  Voir Michael Cook, Commanding Right and Forbidding Wrong in Islamic Thought, Cambridge 
2000, pp. 199-201. 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-21 - am 22.01.2026, 04:11:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AB� �AL� AL-JUBB��� ET SON LIVRE AL-MAQ�L�T 29 

Bien que tout semble témoigner de l’appartenance de ce livre à al-Jubb���, il 
nous faudrait, pour trancher définitivement la question de l’authenticité de ce 
manuscrit, entreprendre une étude comparée du contenu de ce traité et de tout 
ce qui a été attribué, dans d’autres sources, à al-Jubb���. Toutefois, le fait que les 
fragments attribués à al-Jubb��� par certains auteurs zaydites du Yémen se trou-
vent dans notre manuscrit33 accrédite fortement la thèse selon laquelle cet ou-
vrage soit d’al-Jubb���, et ce d’autant plus que ce dernier s’était penché sur le 
même genre de questions développées dans ce traité.34 

Ce livre est l’un des rares documents mu�tazilites dont on dispose avant al-
Q��� �Abd al-Jabb�r, et à ce titre, il peut nous aider à nous faire une meilleure 
idée du développement de cette école théologique. Il est antérieur aux Maq�l�t 
al-islamiyy�n d’Abu l-Q�sim al-Balkh� et d’Abu l-	asan al-Ash�ar� et il est de très 
peu postérieur au K. al-Maq�l�t wa-l-firaq de Sa�d b. �Abd All�h al-Ash�ar� (m. en-
tre 299/912 et 301/914). Etant donné l’importance de l’œuvre d’al-Balkh� et 
d’Abu l-	asan al-Ash�ar�, et la grande influence qu’elle a exercée sur ce genre de 
livre, il nous semble impératif de comparer le contenu de ce livre avec les frag-
ments qui existent de l’ouvrage d’al-Balkh� ainsi qu’avec celui d’Abu l-	asan al-
Ash�ar�. 

Appendice I: Texte de l’introduction (ff. 115a:1-116b:5) 

 [...]]115� [ �<=��# 6�� >?@�� 63� A��	- 7!=. B(
� �� 2C �� !-�� ���# � 2C� !D+� 6#
 �E� A��D�F� 6# /@&D# 6�� G(=�� 63� A!D+� �	H � %ID
@#� J��# 6. BD	3 ��K� � J<
L�*

 �E� A��MN!�� O��* ��� �E� AP �� ���"��Q �R GC ��@��� %@+� � J<
L�*� ��S3 � J<
L�*
T�=� GC� �'�(�� )�* � J<
L�*� �E� AU(��
 �� %V��
 /WV X�I� �� G +]��(� P %W��[JZ�" �E� A :

P  �E� A��*�D@# �'�(�� 6# 82^ ��&� �� $�_� ��&� �� $�` GC ��#F� � J<
L�*]��&� �� :
�C�:�� a�3 G��� � ��Ib# [ �E� AP �� c	
�� GC� de 6#� GC ��5@# ��#f dg. Mhi� � J<
L�*

+� �� AP �� $�` �Kg��� j�<f c"� � �?D�� 63� AP �� ��5@# ��#f dg. ��k $�` GC ����� ��j B�
 �E� AP �� ��k $�` GC l���9��� � ��#F� �!3�P �� ��5@# ��#f dg. j�!i� %#�"f � J<
L�*  $�m

 ��
5@� B�- �<�#�"ff �
!� �� $�` GC l���K�� 63� A��#�#fGC� AP �� ��#F� de B� $�` � n�"o1
                                                                                                                                                                                                                          
33  Al-Mu
all�, al-Burh�n al-r�	iq, f. 229b (cf. al-Jubb���, al-Maq�l�t, f. 125b); �Abd All�h b. al-

H�d�, al-�Iqd al-na��d, pp. 666-70 et 671-77 (cf. al-Jubb���, al-Maq�l�t, ff. 158a-166a).  
34  Schmidtke, “Jubb���,” p. 541. 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-21 - am 22.01.2026, 04:11:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HASSAN ANSARI 30 

 po��� ����� jP��]po�� :p�b�� [��j q�Sr G
" ��5@# ��#f 4�3j dg. ��
	�� 6�S��  AP �� �L1F�
� ��#f q5@� B�- ���-� J<�� s�@�� �� �SC �@��#$ � !	
=�� !N�� GC�t B�f JC�3!�� p�b�� GC� �k

���#� �W� ��i� ��j 6# ��.��� �# s�u� S*v� Jw �L1F� �E� Ax� � $�` GC q1�&y� � J<
L�*
 �E� AP ��� J	C��.f G
" ���i� c	
�� z. GC� AP �� c	
�� Mh- /	�3 x� B�� �j' ���.� �� � J<
L�*

 �<T�"�� ���- �CM!^�� ��d* ��!�
�� TG"� $�9i� {�� � %
=&�� c��� %�3 0� JZ�t1 63� AP �� G	�|�
 }8�# +] P %W����(� [ �E� Aq5|�� ~���� ��!�. � 6&� ��� �E� A4!3 dg� nLI�� � J<
L�*

� $�` GC� AP �� ���=�� cW3$ �W� %=.�D�� 8�WD�� B�f /	�3 x� B�� x� ��1�. 0�1� GC J<
L�*
dg. ~�� �� !-� L� 2D� 6# �
����� ��" 63� AP �� x� 4]115� [ 4j�3f L
 �<@3 ��� �� /	�3

 6#�� �E� A/	�3 GDe L
 /#�@# � q@�N� ��&� $�` GC� ��?��� ��&� �� %=�y� ��&� � J<
L�*
 �E� AP �� ���5@��� j�<	�� ���.k $�` GC� AP �� %	���5@��� %�j�<	��� �T?�|� B�3 �Dy� � J<
L�*

 �E� A�<
53� �<
����� %�	y� j��N ��� !C�b�� � J<
L�* �E� A�W	�� �#� ��i G�� � J<
L�*
 �E� AX�
D��� dWi�� ��g
��� G	|�� !�� � J<
L�*� �E� A4��y�. GN���� !
=��. G�(� M��i� � J<
L�*

 � �� >9@�� ����� � 4L5�� $�m GC� >9@�� ��&y� � 4L5�� $�m GC� /	.� ��# ,�� GC ��K��
zy� /.��� ��� �kf ����� �E� A���b�� /	�3 �(� ����� � 4L5�� 63� A%b��3 63 ���� �W� pM�?� G<
 

� �E� A��V#� �<^ ��	" � J<
L�*� 4L� GC� A�9?�� 4L� � l�@(�� �� B�V�� 4L� � J<
L�*
�.� J3$ �W� %
N�� �����  �I(� GC ��V�� �� A%?	@-]�I(� :�I(� [T�5y� 0!� �. M�# �# �� 4L5�� A2

 �E��L� � �(� �� j�$ 6W	
 J<
L�* A��!91 !9D� Jw 6(	� �# B�3 z
� �� !	=� GC ��	C�1 /�
 d#v. >	�� %	3� �C 6# ~�* %=W+� BT�5� �� $�` GC� A��#F� !(
 !@3 %3�H � 4L5�� $�m GC�

 �E� A��#v� P�� �E� A��* dg. �?D�� � 4L5�� d5(� � J<
L�*�L�* l���5�� �. �W+� � J<

 J� BT�� �# B�3 ~���Dy� z
� Jw ,!-� �C �kf 7de ~���D� �� ��#�� $�` GC� A%�3 dg.
 l���5�� x� 6M	. GC� A�W<	
 48��(�� 6# M!. P �� 6��*�� ��=���� � 48��(�� p�� $�` GC� A��#F�

P� 63� A6<3��� j!3 J� �'�(�� � >W|� 8�9@�1 �E� AX�I� �� GV
 �� {�
 �C GC� � J<
L�*
 �E� AJ	-��� 6���� x� JD. 48��"�P� 4d
&� !@3 6�!	�� �
� � J<
L�*L5�� � ����
 ��" 63� A4

https://doi.org/10.5771/9783956506895-21 - am 22.01.2026, 04:11:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AB� �AL� AL-JUBB��� ET SON LIVRE AL-MAQ�L�T 31 

 �E� A���&�� %��
 J�* �kf �#' ��#F� ~�* s�@���� A��D&�� 4L� � J<
L�*� � J<
L�*
]116� [� AK��@+� B�3 d
&��� �E� A�Tk� �C �kf �ktW�� q��I��� $�` GC� A%#�"F�� ��k�� � J<
L�*

 $�` GC� A�#�+� !9Dy� de � 4L5�� �W` �� !-� $�` GC� A��iv. �'�(�� ��(� �� $�` GC�
 q5� �#� A�#�N !9D# �<	
� %��" � ��!9D# z
�� �� !-�] q5�)� :(qD� [ A!N�Dy� � )�|�

�` GC� ��(D�D� �� 8�(D�1P� !@3 s�@�� B�5� GC� As�@�� B�3 �<@# ��^ BT�- �#��5�� �
� $
L� c"� B�#� A4��� de 6# J<M.� x� ��3!�� A�I
� GC ��V#� �<^ � �#�N 6# 63� A6�!	=�� 4

E� AJ��5�� J9�� GC� ��(�� �SC G�# ��(� �� �@� $�` GC ���D�� ���*�� ��I?�� ���93 JZ�"� �
� qI�� GC� Aq	g�� J�3 p�j � ��9@�� J�3 �5� GC� A65�� JN� �� A�b�� ��� ��� � J<
L�*

 �5� GC� A��9@��. p�!� q	g�� J�3� %.�m �C ��f qI�� �� !@Z� cW3$ �W� %.�9���. p�j� ��f
�.� �� p!
 ��!- �� 2��	?D�� ��!-� 0!<y� ��!- D"� ��W�� %W��
 6# �<3K��� �&. �C �� ���

 �E� A���� /=�� 82^� �� 8�N ��� %#L=�� �� An��1f �C �� G	3��f �C� �	.S�� � J<
L�*
 78�N B�- ��k ��=� �� v
1 ��" U* /@3 ��e ~	� ��W	�1 �� AJ�1� /	�3 x� B�� !W�

 �E� A!-� 63 !-� h� �� $�` GC� AJCU� !C!Z�� �E� A%3�?b�� � J<
L�*� s�	�f � J<
L�*
 %(�=# c��� ��� %�D�D�� U* �5� 6#� A/	3M!y ��D�� GW3 �5� GC� A�W<	�3 x� B�� �V|� ��

 �E� A%��bi� cW3$ �W	
 s!(y� c	. B�3 4��5�� 8�$ . 8�WD�� 6#� 8�	
��� 2��=# � J<
L�*
�W	�1 63� A�=H� J<	�3 x� l���� x� 8�	
�� 6# �� G<` �� $�` ~	� /	�3 x� B�� j��j 6. �

 ��# ��� ��f� ���	b��� dI��� ����� /� x� �T�1 !"� >Wb�� ��!
=� ��" �<	
 ����� /���
1
 GC� A{��� p��# �	H ��	�� ��=� !" 6E� G.�. {�v. �#f� ��b�� {�v. �#f ��W	�1]116� [ �(@�

 G�" �� G	�(�� GN� �E� A/�Nv.� %��- M0� �� M!- S	
@�� ��^ 6# B�3 GC� S	
@�� J��� � J<
L�*
!i� /	�3 q` �&D�� 6#.  

 ��&� B�- %�P!�� ����� %9i� 6M	. �# /@# >
��� �# �T��#� ��.�. ��.�. x� 8�^ �f ��k �MD?# ����
P� ��k �	H J�3 6#�	. B�3� /=# M�^ P �(� B�3 /.���� �L�* P ��V�f B�3� /=# >
� P �

/=# ��&^f .7!@3 6# Pf �5@�� �#� x�. Pf 4�" P�. 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-21 - am 22.01.2026, 04:11:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HASSAN ANSARI 32 

Appendice II: Table du contenu du traité: 

%¡N�y� ��k  117�  
���=�� %��bi� ��k  118�  

��N!�� ��k  123� 
J��# 6. aD	3 ��K� ��k  124� 

� %@+� )�* ��k� U(�� ��S3 ��k��@��  125� 
%�D�D�� ��k  126� 
%
=&�� ��k  126� 
�!(�� ��k  128� 

l���#� l���C ��k  129�  
�V|� ��k  129� 
~1�� ��k  130�  
a1�# ��k  130� 
���� ��k  130� 
�!(�� ��k  131� 

�'�(�� )�* ��k  132� 
%3�?b�� ��k  134� 

?� ��k7j�
3 a�3 /���
1 x� 8�V" dD  135�  
j�
=�� ��=
� )�* ��k  135� 

�	Dy�� ��K=�� ��k  136�  
%#�#F� ��k  136� 

�L1F� J��3j ��k  137� 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-21 - am 22.01.2026, 04:11:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AB� �AL� AL-JUBB��� ET SON LIVRE AL-MAQ�L�T 33 

x�. %
�=y� ��k  137� 
%
�=y� ���.� ��k  137� 

%3�I�1P�� J�=�� ��k  138� 
J�=�� dD?� ��.  138� 

��&� P �# dD?� ��k ��.  139�  
��9@�� ��k  139� 

%3�I�1P� ��k  140�  
6+� ��k  140� 

�	Dy� ��k� %I#��(�� ��k  140� 
JCde� �
����� 6# �<	
 �#� �	b�� ��k  141� 

�
����� �L�*� ��k  142�  
�
����� J3K. ��#F� �C 0S�� 2���� ��k  144�  

q	g�� J�3 ��k  144� 
J��# 6. aD	3 ��k  145�  

��#F�. JZ %
��Iy� ��k  146�  
�
����� J3$ � ��#F� q��93 ��.  146� 

%T���� ��k  147�  
�LD�� /	�3 �j' GD� ��k  147� 

¢D@�� ��k  148� 
4�
@�� l�#L3 ��k  149�  

£f 4�9Z� ��k%b
i� {��   154� 
2^�9@�� £f �?=N O��* ��k  154� 

7��W3 �# ��W3 %5" ��k  156�  

https://doi.org/10.5771/9783956506895-21 - am 22.01.2026, 04:11:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HASSAN ANSARI 34 

%	��W�=�� q���@�� �L�*� ��k  158�  
/��" G
" 7����" /. h�-� �#� ��W�3 G�" ��k  160�  

O���|� ��k  161� 
%	#�#F� ��k  162� 

O���|� a�3 j��� ��k  162� 
O���|� a�3 O�9�-P� ��k  163� 

%�y� GC� n�
 ��k  164� 
�.��� n�?�� a�3 O�9�-P� ��k  165�  

�'�(�� 6# O�9�-P� ��k  165�  
%	#�#F� a�3 O�9�-P� ��k  166�  

p!
 %5"� %W��
 ��k  166� 
2��	?D��� 0!<y� ��!- ��k167� 

a�� �@�� 4�
� ��k��W	�D� J�1� /	�3 x�   168�  
�&. 2.� %�P� ��k  169�  

l�# �y �LD�� /	�3 �@�� a�3 4L5�� ��k  171� 

References 

�Abd All�h b. al-H�d� b. Ya
y� al-	amza, al-�Iqd al-na��d, MS Maktabat al-
Gh�lib� (Yemen). 

�Abd al-Jabb�r al-Hamad�n�, “Fa�l al-i�tiz�l wa-
abaq�t al-Mu�tazila wa-
mub�yanatuhum li-s��ir al-mukh�lif�n,” dans Fa�l al-i�tiz�l wa-
abaq�t al-
Mu�tazila, éd. Fu��d Sayyid, Tunis [1974], pp. 139-350. 

—, Tathb�t dal�	il al-nubuwwa 1-2, éd. �Abd al-Kar�m �Uthm�n, Beyrouth 1966. 
Abu l-	usayn al-Ba�r�, Ta�affu� al-adilla. The Extant Parts Introduced and Edited 

by Wilferd Madelung and Sabine Schmidtke, Wiesbaden 2006. 
Abu l-Q�sim al-Balkh� al-Ka�b�, “Maq�l�t al-isl�miyy�n,” dans Fa�l al-i�tiz�l wa-


abaq�t al-Mu�tazila, éd. Fu��d Sayyid, Tunis [1974], pp. 63-119. 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-21 - am 22.01.2026, 04:11:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AB� �AL� AL-JUBB��� ET SON LIVRE AL-MAQ�L�T 35 

Alami, Ahmed, L’ontologie modale. Etude de la théorie des modes d’Ab� H�šim al-
�ubb�	�, Paris 2001. 

Ansari, Hassan, “Kit�bi Kal�mi az �ir�r b. �Amr,” Kit�b-i M�h-i D�n 89-90 (1383-
84/2004-5), pp. 4-13. 

Arjomand, Said Amir, “The Consolation of Theology. Absence of the Imam and 
Transition from Chiliasm to Law in Shi�ism,” The Journal of Religion 76 (1996), 
pp. 548-71. 

—, “The Crisis of the Imamate and the Institution of Occultation in Twelver 
Shi�ism. A Sociohistorical Perspective,” International Journal of Middle East Stu-
dies 28 (1996), pp. 491-515. 

—, “Imam Absconditus and the Beginnings of a Theology of Occultation. Imami 
Shi�ism circa 280-90 A.H./ 900 A.D.,” Journal of the American Oriental Society 
117 (1997), pp. 1-12.  

Cook, Michael, Commanding Right and Forbidding Wrong in Islamic Thought, Cam-
bridge 2000. 

D�nishn�ma-yi Jah�n-i Isl�m [Encyclopaedia of the World of Islam] 1-. Téhéran 
1375/1996-. 

-Dhahab�, Mu
ammad b. A
mad, Siyar a�l�m al-nubala	 1-23, éd. Shu�ayb Ar-
na��t, Beyrouth 1993. 

—, Tadhkirat al-�uff�� 1-3, Beyrouth s.d. 
Dhar��a = �gh� Buzurg al-�ihr�n�, al-Dhar��a il� ta��n�f al-sh��a 1-25, Beyrouth 

1403-6/1983-86. 
van Ess, Josef, “Die Mu�tazilitenbiographien im Fihrist und die mu�tazilitische 

biographische Tradition,” dans Ibn al-Nad�m und die mittelalterliche arabische Li-
teratur. Beiträge des Johann Wilhelm Fück-Kolloquiums (Halle 1987), Wiesbaden 
1996, pp. 1-6. 

Frank, Richard M., “Abu Hashim’s theory of «states». Its structure and function,” 
dans Actas do quarto congresso de estudos árabes e islâmicos, Coimbra-Lisboa, 1 a 8 
setembro 1968, Leiden 1971, pp. 85-100. 

—, Beings and Their Attributes. The Teachings of the Basrian School of the Mu�tazila in 
the Classical Period, Albany 1978. 

—, Early Islamic Theology. The Mu�tazilites and al-Ash�ar�. Texts and Studies on the De-
velopment and History of Kal�m, ed. Dimitri Gutas, Aldershot 2007. 

—, “Al-ma�d�m wal-mawj�d. The non-existent, the existent, and the possible in 
the teaching of Abu Hashim and his followers,” Mélanges de l’Institut Domini-
cain d’Etudes Orientales du Caire 14 (1980), pp. 185-210. 

—, Philosophy, Theology and Mysticism in Medieval Islam. Texts and Studies on the De-
velopment and History of Kal�m, Vol. I, ed. D. Gutas, Aldershot 2005. 

Fück, Johann, “Neue Materialien zum Fihrist,” Zeitschrift der Deutschen Morgenlän-
dischen Gesellschaft 90 (1936), pp. 298-321 [repr. dans The Teachings of the 
Mu�tazila. Texts and Studies II. Selected and reprinted by Fuad Sezgin in col-

https://doi.org/10.5771/9783956506895-21 - am 22.01.2026, 04:11:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HASSAN ANSARI 36 

laboration with Mazen Amawi, Carl Ehrig-Eggert, Eckhard Neubauer, Frank-
furt/Main 2000, pp. 142-65]. 

Gimaret, Daniel, “Matériaux pour une bibliographie des �ubb���,” Journal Asia-
tique 264 (1976), pp. 277-332. 

—, “Matériaux pour une bibliographie des Jubba’i. Note complémentaire,” in Is-
lamic theology and philosophy. Studies in honor of G.F. Hourani, éd. Michael E. 
Marmura, Albany 1984, pp. 31-38. 

—, “La théorie des a�w�l d’Abû Hâšim al-�ubbâ�î d’après des sources aš�arites,” 
Journal asiatique 258 (1970), pp. 47-86. 

—, Une lecture mu�tazilite du Coran. Le Tafs�r d’Ab� �Al� al-Djubb�	� (m. 303/915) par-
tiellement reconstitué à partir de ses citateurs, Leuven / Paris 1994. 

Gwynne, Rosalind Ward, The Tafs�r of Ab� �Al� al-Jubb�	�. First Steps Toward a Re-
construction, with Texts, Translation, Biographical Introduction and Analytical Essay, 
PhD. thesis, University of Washington, 1982. 

-	aj�r�, Ab� Mu
ammad Y�suf b. Mu
ammad, Raw�at al-akhb�r wa-kun�z al-
asr�r wa-nukat al-�th�r wa-maw�	i� al-akhb�r, MS Maktabat Mu
ammad 
Mu
ammad Zayd al-Mufarra
 (Yemen). 

Ibn Abi al-	ad�d, Shar� Nahj al-bal�gha 1-20, éd. M.A. Ibr�h�m, Caire 1959. 
Ibn 	ajar al-�Asqal�n�, A
mad b. �Al�, Lis�n al-m�z�n 1-7, Beyrouth 1971. 
—, Tahdh�b al-tahdh�b 1-12, Beyrouth 1984. 
Ibn al-Murta��, Sharh al-azh�r 1-4, �an��� 1400/[1980]. 
Ibn al-Nad�m, A
mad b. Ya
y�, al-Fihrist, éd. Ri�� Tajaddud, Téhéran 

1350/1971. 
Ibn ��w�s, �Al� b. M�s�, Sa�d al-su��d, Qum s.d. 
Ka

�la, �Umar Ri��, Mu�jam al-mu	allif�n. Tar�jim mu�annif� al-kutub al-�arabiyya 

1-15, Beyrouth s.d. 
Khushaym, �Al� F., al-Jubb�	iyy�n. Ab� �Al� wa-Ab� H�shim, Tripoli 1968. 
-Kha
�b al-Baghd�d�, Ta	r�kh Baghd�d 1-14, éd. M.A. �A
��, Beyrouth 1417/[1997-

98]. 
Khu�r Mu
ammad Nabh� (éd.), Tafs�r Ab� �Al� al-Jubb�	�, (Maws��at taf�s�r al-

Mu�tazila, 3), Beyrouth 1428/2007. 
Kohlberg, Etan, A Medieval Muslim Scholar at Work. Ibn ��w�s and His Library, 

Leiden 1992. 
Madelung, Wilferd, “Im�mism and Mu�tazilite Theology,” dans Le Shî�isme imâ-

mite, ed. T. Fahd, Paris 1970, pp. 13-29 [repr. dans W. Madelung, Religious 
Schools and Sects in Medieval Islam, London 1985, no. VII]. 

Modarressi Hossein, Crisis and Consolidation in the Formative Period of Shi�ite Islam. 
Ab� Jacfar ibn Qiba al-R�z� and His Contribution to Im�mite Sh��ite Thought, 
Princeton 1993. 

-Mu
all�, Sulaym�n b. Mu
ammad b. A
mad, al-Burh�n al-r�	iq al-mukhalli� min 
war
 al-ma��yiq, MS al-J�mi� al-kab�r, al-Maktaba al-sharqiyya (�an���) 673. 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-21 - am 22.01.2026, 04:11:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AB� �AL� AL-JUBB��� ET SON LIVRE AL-MAQ�L�T 37 

Mu�jam al-tur�th al-kal�m� = al-Lajna al-�ilmiyya f� mu�assassat al-Im�m al-��diq, 
Mu�jam al-tur�th al-kal�m�. Mu�jam yatan�walu dhikr asm�	 al-mu	allaf�t al-
kal�miyya (al-makh
�
�t wa-l-ma
b���t) �abra l-qur�n wa-l-maktab�t allat� tatawaf-
firu f�h� nusakhih� 1-5, Qum 1423/1381/[2002]. 

Rukn al-D�n Ma
m�d b. Mu
ammad al-Mal�
im� al-Khuw�razm�, Kit�b al-
Mu�tamad f� u��l al-d�n. The extant parts edited and introduced by Wilferd 
Madelung and Martin McDermott, London 1991. 

Schmidtke, Sabine, “The Karaites’ Encounter with the Thought of Ab� l-	usayn 
al-Ba�r� (d. 436/ 1044). A Survey of the Relevant Materials in the Firkovitch-
Collection, St. Petersburg,” Arabica 53 (2006), pp. 108-42. 

Stewart, Devin J., “Scholarship on the Fihrist of Ibn al-Nad�m. The Work of Vale-
riy V. Polosin,” Al-�U�ur al-Wus
a 18 i (April 2006), pp. 8-13. 

-�abar�n�, Sulaym�n b. A
mad, Kit�b al-Du��	, éd. M.A. A
��, Beyrouth 1413/ 
[1992-93]. 

—, al-Mu�jam al-�agh�r 1-2, Beyrouth s.d. 
-Waj�h, �Abd al-Sal�m �Abb�s, Ma��dir al-tur�th f� l-maktab�t al-kh���a f� l-Yaman  

1-2, �an��� 1422/2002. 
Zayd, �Al� Mu
ammad, Tayy�r�t Mu�tazilat al-Yaman f� l-qarn al-s�dis al-hijr�, 

�an��� 1997. 
 
 
 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-21 - am 22.01.2026, 04:11:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506895-21 - am 22.01.2026, 04:11:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

