Rezensionen

La troisieme partie, intitulée “scepticisme et polémi-
ques” étend encore 1’examen des clivages qui accompa-
gnent ’installation, par ailleurs triomphante, du peleri-
nage. La sincérité des uns et des autres est d’abord vulné-
rable, bien évidemment, a I’argumentaire de 1’intérét : nul
doute que le flux des pelerins favorise le tourisme autant
qu’il remplit les caisses du couvent. Mais la polémique
concerne aussi les racines mémes du culte : que valent
des “saints nés de réves” ? Faut-il, a la honte de la popu-
lation locale, laisser triompher I’archaisme de la supers-
tition et de la crédulité ? La critique peut aussi concerner
les bases archéologiques de la construction hagiographi-
que, viser I’esthétique douteuse des nouveaux batiments,
ou encore la politique un peu trop habile de 1’actuelle
mere supérieure du monasteére, en qui il est tentant de
voir une virtuose du marketing plus que de la mystique . . .

Dans une derniere partie, S. Rey entend enfin a la
fois présenter une vue synthétique du parcours complexe
qui a conduit & la reconnaissance des nouveaux saints
et insister sur un ingrédient majeur des débats qu’elle
a suscités : le sexe des “réveurs”, qui étaient pour la
plupart des “réveuses”. Cela la conduit a une analyse
des formes locales du discrédit susceptible de frapper la
parole féminine ou le style religieux des femmes : une
suspicion qui, dans le monde du christianisme orthodoxe
comme ailleurs, ne va pas sans une instrumentalisation,
par Dinstitution, de la capacité prophétique associée a
leur identité.

Voila les grandes lignes d’un ouvrage dont I'intérét
documentaire est incontestable, et qui offre également
des perspectives d’analyse souvent trés pertinentes. Sans
doute y reconnait-on parfois les marques un peu scolaires
de la theése dont il est issu — quelques interprétations
générales ou références théoriques un peu superflues —
mais il reste a la fois une monographie solide et un style
d’analyse qui pourront faire référence dans les études
consacrées a la “religion locale” et au culte des saints
(ou autres virtuoses) dans I’espace chrétien et ailleurs.

Jean-Pierre Albert

Riese, Berthold: Aztekische Schopfungs- und Stam-
mesgeschichte. Berlin: Lit Verlag, 2007. 212 pp. ISBN
978-3-8258-0129-8. (Ethnologische Studien, 38) Preis:
€39.90

In zahlreichen, hiufig auch populdrwissenschaftli-
chen Publikationen ist die aztekische Schopfungs- und
Stammesgeschichte paraphrasiert und in Ausziigen wie-
dergegeben. Dem Leser ist dabei zumeist unbekannt,
welch komplexe Entstehungs- und Uberlieferungsge-
schichte sich hinter diesen Erzidhlungen verbirgt. Eines
der bedeutendsten aztekischsprachigen Dokumente zur
Mythologie und Stammesgeschichte der Mexikaner ist
die “Leyenda de los Soles” (die Sage von den Sonnen-
bzw. Weltzeitaltern), die nun mit dieser Veroffentlichung
erstmals vollstindig in deutscher Sprache vorliegt. Es
handelt sich um die authentischste Darstellung des reli-
giosen Weltbildes der Azteken, die mit der Schopfungs-
geschichte beginnt und mit der Eroberung des Azteken-
reiches durch Herndn Cortés endet.

Anthropos 104.2009

Erlaubnls Ist

251

In der Einleitung (7—19) gibt Berthold Riese einen
Uberblick iiber die Geschichte dieses Dokuments, die
bis in die Jahre 1558—1563 zuriickreicht. Er referiert in
iibersichtlicher und leicht verstindlicher Form die bisher
vorliegenden Handschriften, Editionen, Ubersetzungen,
quellenkritischen Untersuchungen sowie Inhaltswieder-
gaben, Kontextualisierungen und Popularisierungen und
erldutert im Anschluss seine eigene Vorgehensweise.
Den in zwolf Abschnitte unterteilten Text (29—179) hat
er durch Kapiteliiberschriften ergéinzt und durch Abbil-
dungen das je Kapitel behandelte Thema abschlieBend
erlautert (insgesamt 14 Abb., darunter 6 Farbtafeln, so-
wie die Konigsliste von Tenochtitlan). Die folgenden Ab-
schnitte umfassen die Erlduterung bzw. Auflosung der
verwendeten Symbole, Abkiirzungen und Fachtermini
(181-186), Literatur (187—194) und ein mit einer Ein-
leitung versehenes Register aztekischer Begriffe (v. a. Ei-
gennamen von Goéttern, Menschen und Orten) mit Zu-
ordnung der Lemmata zu Sachbereichen und Angabe der
dazugehorigen Textstelle.

Der eigentliche Text der “Leyenda de los Soles” ist
zweispaltig in aztekischer und in deutscher Sprache an-
geordnet und von Riese durch insgesamt 608 Fufinoten
ergianzt worden. Die auf den ersten Blick verwirrenden,
da in grofer Zahl von ihm verwendeten Abkiirzungen
kommen allerdings einer allgemeinen Ubersichtlichkeit
zugute, denn ansonsten wire die Textmenge sicher deut-
lich groBer gewesen.

Dieser Text zur aztekischen Mythologie fiihrt keinen
Titel. Die Bezeichnung “Leyenda de los Soles” stammt
von seinen Entdeckern F. Ramirez und C. E. Brasseur de
Bourbourg, die damit ein wichtiges Thema hervorheben,
das zu Beginn des Textes abgehandelt wird. Die Rede ist
dabei von den vier Sonnen oder Weltaltern, die entstan-
den, wieder zerstort wurden und die der fiinften, gegen-
wirtigen Sonne oder Welt vorausgingen. Dieses Thema
ist auch in anderen aztekischen Dokumenten zur Kosmo-
gonie erwihnt, jedoch findet sich hier in der Ubersetzung
von Riese ein interessanter neuer Blickwinkel. Zu Beginn
des 1. Zeitalters der vier Sonnen {ibersetzt er:“vor langer
Zeit schon geschah es, dass die Sonne zu Lebewesen
wurde” (29). Er merkt dazu an, dass seine Ubersetzung
deutlich von den anderen Ubersetzungen (Walter Leh-
mann und John Bierhorst) abweicht. Er nennt sogar die
aztekischen Begriffe, die anders iibersetzt und gedeutet
wurden, leider aber nicht deren alternative Ubersetzung
ins Deutsche. Die Beschiftigung Rieses mit der “Leyen-
da de los Soles” reicht bis in die 1960er-Jahre zuriick und
vermutlich ist es fiir ihn nicht vorstellbar, dass einige Le-
ser iltere Ubersetzungen dieser Textstelle nicht kennen
bzw. nicht gleich problemlos nachschlagen kénnen. Das
ist sehr schade, da der Text nicht nur fiir Altamerikanis-
ten, sondern auch fiir die vergleichende Mythenanalyse
von grofem Interesse ist. Auch hitte man sich noch wei-
tere Erkldrungen zu diesem fraglichen und offensichtlich
zentralen Begriff mamacatlalli (also nicht fonatiuh, wie
die darauthin entstehenden Sonnen bezeichnet sind) ge-
wiinscht. Der unbefangene Leser konnte sich bei dieser
Textstelle an Joh. 1 erinnert fithlen und sich fragen, ob
hier eventuell christliches Gedankengut eingeflossen ist.

218.73.218.60, am 23.01.2026, 05:38:44. © Inhalt.
Inhalts Im 10 oder

r |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-251

252

Wie in anderen kosmogonischen Mythen werden
auch in der “Leyenda de los Soles” in Einschiiben, so-
zusagen nebenbei, Dinge der Gegenwart erklirt. Z. B.
wird das gescheckte Fell des Jaguars darauf zuriickge-
fiihrt, dass er als Helfer beim Selbstopfer der Gotter nicht
in das Feuer, sondern nur dariiber sprang. Dabei wurde
sein Fell angesengt, was die dunklen Flecken verursach-
te (95). Die Parallelen zu allgemeinen Mythencharakte-
ristika konnten jedoch betrichtlich ausgeweitet werden.
Bei der Entstehung der Sonne durch das Selbstopfer des
Gottes Nanahuatl ist kurz erwihnt, dass dieser eigentlich
nicht ins Feuer springen will, da er doch verkriippelt
sei (74). Riese bezeichnet diese AuBerung als mogli-
che Ausrede. Verkriippelung bzw. Unvollstindigkeit, die
durch das Selbstopfer aufgehoben wird (der verkriippelte
Nanahuatl wird zur makellosen Sonne), ist jedoch ein
weitverbreitetes Mythenmotiv. Hier steht es zudem in
Zusammenhang mit dem Schicksal des Mondes, der nach
Nanahuatl als Zweiter ins Feuer springt. Er verliert durch
das Selbstopfer seine Vollstindigkeit und wird verkriip-
pelt (sein Gesicht wird mit einem Kaninchenkrug zer-
schmettert), was die heute noch sichtbaren Mondflecken
erklirt (84).

Es zeigt sich eine Gliederung des Mythentextes in
die Erschaffung der Welt in den ersten fiinf Kapiteln
(Die fiinf Weltalter, Sintflut und Feuererzeugung, Er-
schaffung des Menschen, Auffindung des Maises, Geburt
der Sonne). Dann setzt mit der Zeit der Wolkenschlangen
ein ebenfalls in fiinf Kapiteln geschildertes neuerliches
Schopfungsgeschehen ein, das mit dem Untergang der
Tolteken endet (Die Wolkenschlangen, Xiuhnel und Mi-
mich, Mixcohuatl, Eins Rohr, Untergang der Tolteken).
Nun beginnt im 11. Kapitel die Wanderung der Azte-
ken, die mit ihrer Ankunft in Tenochtitlan endet. Das 12.
und letzte Kapitel schildert die Geschichte Tenochtitlans
und die Eroberungen der aztekischen Herrscher. Es endet
mit den Eroberungen des letzten Aztekenherrschers Mo-
teuczomatzin und der Ankunft von Herndn Cortés sowie
Jahresvortrdgen “fiir eine nicht ausgefiihrte annalistische
Fortschreibung des Berichtes” (178, Fn 608).

Deutlich wird in der “Leyenda de los Soles” damit
die oft besprochene und diskutierte Wechselwirkung zwi-
schen Mythos und aztekischer Geschichte. Die Azteken
fassten den Mythos offenbar nicht als abgeschlossenes
Ereignis in der Vergangenheit auf, sondern verstanden
ihn als ein Geschehen, das sich in abgewandelter Form
wiederholte und das daher den Deutungsrahmen fiir ihre
Gegenwart bildete.

Es ist der Arbeit von Berthold Riese und seinen Mit-
arbeitern zu verdanken, dass die in der “Leyenda de los
Soles” iiberlieferte Mythologie nun vorbildlich aufberei-
tet vorliegt und dariiber hinaus damit auch ein Einblick
in Sprache, Weltbild und Geschichte der Azteken sowie
deren Erforschung gegeben ist. Brigitte Wiesenbauer

Rio, Knut Mikjel: The Power of Perspective. So-
cial Ontology and Agency on Ambrym Island, Vanuatu.
New York: Berghahn Books, 2007. 270 pp. ISBN 978-1-
84545-293-3. Price: $ 80.00

Rezensionen

This study of ceremonial exchange and its role in
constituting society is based on 18 months of ethno-
graphic research centered in the village of Ranon on Am-
brym’s west coast. Exchanges taking place at marriage,
death, and male initiation are described in some detail,
but this is a very theoretically oriented book as well.
Ethnographic description and theoretical discussion are
mutually illuminating. Demands are made on the reader,
but the book is well worth the effort.

Ambrym Island, Vanuatu, has occupied a promi-
nent place in kinship studies since the time of W. H. R.
Rivers. Rivers interpreted the Omaha-type terminology
he recorded there in terms of systematic intergenerational
marriage. In the 1920s, Bernard Deacon viewed Ambrym
kinship in terms of a six-section marriage system and was
impressed by the ability of an informant to represent it
as a simple line figure drawn in the sand. Later Harold
Scheffler reinterpreted the system in terms of the gen-
erality of sister exchange and the structural equivalence
(reflected in the terminology) of ego’s agnatic kin of al-
ternate generations (e.g., FF=B; F=S) and of uterine kin
three generations removed from one another (MMM=Z7)).

Rio summarizes this history and offers his own in-
terpretation of Ambrym kinship and marriage. The focal
point in his analysis is the relationship between father
and son and their mutual nurturance. A male ego marries
a woman equivalent to his MBDD, a woman whom his
father calls “mother” and whose son the father will call
“brother.” At his son’s circumcision a man kills pigs and
amasses garden produce and money to give to the boy’s
mother’s agnates in payment for their gift of life (mater-
nal blood and milk). In turn, at the death of his father,
the son will contribute pigs for the final payment to his
father’s maternal kin.

The author’s discussion of the place Ambrym occu-
pies in the history of kinship studies becomes the starting
point for a broader analysis of Ambrym sociality and
the concept of society itself, both as understood in North
Ambrym and as a theoretical construct in social science.
This is an ambitious undertaking. In the course of devel-
oping his argument the author makes a number of related
theoretical claims, each of which could stand alone as the
basis for the comparative study of Melanesian societies.
These begin with the claim that the key to understanding
the Ambrym concept of society is the “role of the third.”
This role is played by specific relatives, spirits, or leaders
who stand, as it were, outside of social interaction and
view it from a larger, more inclusive perspective than
any of the principals. For example, a bride’s mother’s
brothers (who are also the groom’s tubiung, or MF) are
the quintessential “thirds”; they sit to the side and play
no direct role in the wedding but, rather, monitor the
ceremony “in relation to a totality of past and present
kinship” (70). As his mother’s fathers a man’s tubiung
stand in a joking relationship to him, but they will also
chastise him publicly for any failures on his part in his
role as husband to their sister’s child.

Rio grounds his discussion of the importance of the
third in social life in Melanesian ethnography more gen-
erally and in Jean-Paul Sartre’s analysis of reciprocity,

Anthropos 104.2009

218.73.218.60, am 23.01.2026, 05:38:44. © Inhalt.
Inhalts Im 10 oder

Erlaubnls Ist

r |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-251

