208

»ICH BIN KEIN SYMBOL, EINE FRAU BIN ICH!«’
WEIBLICHE IDENTIFIKATIONSMUSTER IM >GLOBALISIERTEN
DORF¢. SUDLIBANON UND ELFENBEINKUSTE

Anja Peleikis

Im Mittelpunkt des Beitrages stehen unterschiedliche Identitéitskonstrukte
weiblicher Akteure im >Globalisierten Dorfe. Es sind Dorfbewobnerinnen
im Siidlibanon und Migrantinnen in Abidjan (Elfenbeinkiiste), deren
Lebenswelten iiber vielfiltige soziale Beziehungen eng verbunden sind.
Uber die Zugehorigkeit zu neuen politisch-religiosen Bewegungen, wie
z.B. der schiitischen Amal-Bewegung, schaffen sich junge Framen neue
soziale und politische Handlungsmoglichkeiten und grenzen sich so von
straditionellc verbindlichen weiblichen Identititen, der Welt ihrer Miitter,
ab. Dabei ist es wichtig zu betonen, dafS Differenzen und unterschiedliche
Identifikationsmuster nicht unbedingt zwischen Zuriickgebliebenen und
Migrantinnen konstruiert werden. Identifikationsmuster haben sich aus
thren lokalen Kontexten gelost und wurden translokal nen definiert. In
diesem Zusammenhang konstituieren sich translokale Identititen auf glo-
baler Ebene. Der Identititstypus der >modern-islamischen< Amal-Frau
grenzt sich auf diese Weise im translokalen Raum gegeniiber anderen
Identititen, wie z.B. der >sdkular-westlich< orientierten Identitit, ab.

Wihrend der jihrlichen ’Ashura-Feierlichkeiten? im schiitischen Dorf
Zrarie im Studlibanon erregten 1996 einige Frauen besondere Aufmerk-
samkeit. Der neunte Tag der zehntigigen Gedenkfeiern zu Ehren des 680
n.Chr. in der Schlacht von Karbala (Iran) gefallenen Imams Husain war
gepriagt von Aufmirschen im Zentrum des Dorfes, die von den beiden
schiitischen Bewegungen Amal und Hizb Allah’ organisiert wurden.
Angefithrt wurde der Prozessionszug von den beiden Scheichs des Dor-
fes, gefolgt von einer Gruppe Minner, die sich als Amal-Anhinger deut-
lich sichtbar auswiesen. Amal-Fahnen wurden geschwungen und Plakate
getragen, auf denen Musa Sadr, der Griinder der Bewegung, und Nabih
Berri, der derzeitige Amal-Fihrer, zu sehen waren. Den Miannern folgte
eine Gruppe von Frauen, die mit ihren Ausrufen »Ya Husain, Ya Musa
Sadr« ebenfalls thre Sympathie fir die Amal-Bewegung deutlich mach-
ten. Diesen Frauen folgte eine weitere Gruppe von Minnern in dunkler
Kleidung und abschliefend Frauen, gekleidet in den schwarzen, den gan-

https://doi.org/1014361/6783839400425-011 - am 14.02.2026, 07:16:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400425-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Weibliche Identifikationsmuster im >Globalisierten Dorf« 209

zen Korper verhiillenden iranischen Tschador. Diese Manner und Frauen
trugen Khomeini-Portraits und Hizb Allah-Fahnen und wiederholten
immer wieder den Ruf nach Husain und Khomeini. Plotzlich kam es
zum Aufruhr, die Ordnung des Demonstrationszuges wurde aufgebro-
chen. Frauen schrien sich an. Es kam zu einem Handgemenge zwischen
den AnhingerInnen der zwei unterschiedlichen politisch-religiosen Be-
wegungen. Dabei versuchten Amal- und Hizb Allah-Frauen, sich gegen-
seitig die Kopftiicher vom Kopf zu reiflen. Nach einigem Hin und Her
konnten die Scheichs die aufgebrachten Frauen zur Ruhe bringen und
sorgten dafiir, daf} der Demonstrationszug seiner vorgesehenen Ordnung
entsprechend weiter lief.

Eine Amal-Frau kommentierte das Ereignis im nachhinein mit den fol-
genden Worten:

Wir Amal-Frauen marschierten vor den Hizb Allah-Minnern und -Frau-
en. Amal ist grofler und wichtiger in Zrarie. Deshalb gehen wir immer vor
ihnen. An diesem Tag wollten Hizb Allah-Mianner und -Frauen vor Amal
gehen. Da begann die Schreierei und das Gezerre an den Kopftiichern.
Das war ein wirklicher Kampf zwischen uns und ihnen!

In historischen Betrachtungen der ’Ashura-Zeremonien — zumeist auf
den schiitischen Iran bezogen — wird darauf hingewiesen, dafl sich frither
Gruppen von Minnern entsprechend ihren Dorf- oder Stadtteilen in die-
sen Prozessionen zusammentaten und jede Gruppe eine spezifische Fah-
ne trug (Reuter 1993: 44; Kippenberg 1981: 225). Frauen waren von die-
sen offentlichen Dorfteilumziigen, von denen auch aus Zrarie berichtet
wird, ausgeschlossen. Auch die verschiedenen Geifilergruppen, die die
Prozessionen am letzten *Ashura-Tag dominieren, werden ausschlieflich
von Minnern durchgefiihrt. In den historischen *Ashura-Beschreibungen
wird dartiber hinaus erwihnt, daff wihrend der Umziige rituelle Straflen-
schlachten stattfanden, in denen die Konflikte zwischen den Dorf- und
Stadtteilen inszeniert und ausgetragen wurden (Richard 1995: 100-101;
Kippenberg 1981: 228-223). Wihrend frither in den Umziigen zur Erin-
nerung an das Martyrertum von Imam Husain unter anderem die politi-
schen und familidren Dorfteil-Loyalititen demonstriert wurden, wird in
den heutigen Prozessionen im Stdlibanon die politische und ideologische
Auseinandersetzung zwischen den schiitischen Bewegungen Amal und
Hizb Allah auf dem Feld des Rituals ausgetragen. Die wichtigen Elemen-
te, die diese ’Ashura-Prozessionen seit vielen Jahren geprigt haben, wie
z.B. die Aufmirsche von Gruppen, die ihr >Wir-Gefiihl< mit Fahnen

https://doi.org/1014361/6783839400425-011 - am 14.02.2026, 07:16:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400425-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210 ANjA PELEIKIS

symbolisch markieren, und die nawuhas, die Gesinge, die den Prozes-
sionszug untermalen (Neubauer 1972: 269), finden sich auch in den heu-
tigen Umziligen im Stidlibanon wieder. Ein wichtiger Unterschied zu
frither ist jedoch, dafl Frauen an diesen Prozessionen teilnehmen. Als
Teil einer religios-politischen Bewegung und als eigene >Frauengruppen«
tragen sie ihre politischen Loyalititen in der Offentlichkeit vor und sind
in meinem Fallbeispiel sogar die Initiatorinnen einer rituellen Straflen-
schlacht.

In der eingangs gelieferten kurzen ethnographischen Beschreibung
werden die involvierten Amal- und Hizb Allah-Frauen als engagierte
Akteurinnen sichtbar. Sie nehmen nicht nur an den Prozessionen als Ver-
treterinnen der schiitischen Bewegungen teil, sondern beziehen als han-
delnde Subjekte Stellung in der Auseinandersetzung um die politische
Dominanz im Dorf. Im Gegensatz dazu werden in vielen Arbeiten tiber
>die Frau im Islam< muslimische Frauen immer noch in ein Korsett star-
rer Bilder und statischer Konstrukte geprefit, ohne dafl die vielfiltigen
und uneinheitlichen Meinungen und weiblichen Handlungsspielraume
wahrgenommen werden. Oft wird ihnen Symbolfunktion zugeschrieben
und iiber Bilder wie z.B. der >verschleierten Frau« versucht, Riickschliisse
auf Riickstindigkeit oder Fortschritt einer Gesellschaft zu ziehen. Neue-
re Arbeiten versuchen, die komplexen, oft auch widerspriichlichen Le-
benswelten muslimischer Frauen aufzuzeigen. Die Frauen erscheinen in
diesen Studien nicht nur als Objekte gegebener Strukturen, sondern tre-
ten als soziale Akteurinnen auf, die die gesellschaftlichen Verhaltnisse
mitstrukturieren. Die Frauen in meinem ethnographischen Beispiel be-
ziehen Stellung und mischen sich offentlich in das politische Geschehen
ein. Sie sind soziale Akteurinnen mit personlichen Meinungen und
Handlungsstrategien und nicht nur Symbole. Treffend hat dies eine Pro-
tagonistin in dem Roman »Das Tor« der paldstinensischen Autorin Sahar
Khalifa ausgedriickt:

...im ersten Gedicht war ich die Mutter, jetzt bin ich der Boden, und
morgen werde ich natiirlich das Symbol sein. In Wahrheit, du Tausend-
sassa, bin ich weder die Mutter noch der Boden, noch sonst ein Symbol.
Ein Mensch bin ich, ich esse, trinke, triume und mache Fehler, ich lasse
mich gehen, ich berausche mich, quile mich und rede mit dem Wind. Ich
bin kein Symbol, eine Frau bin ich! (Khalifa 1994: 154)

An Fallbeispielen schiitischer Frauen aus dem Siidlibanon mochte ich in
diesem Beitrag die Diversitit weiblicher Identititskonstrukte skizzieren.

https://doi.org/1014361/6783839400425-011 - am 14.02.2026, 07:16:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400425-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Weibliche Identifikationsmuster im >Globalisierten Dorf« 211

Nationale und globale gesellschaftliche Verinderungen, Biirgerkriegs-
und Migrationserfahrungen haben die etablierten lokalen Identifika-
tionsmuster im Stidlibanon in Frage gestellt und fordern Neupositionie-
rungen heraus. Im folgenden soll der Frage nachgegangen werden, wie
Frauen diesen neuen Einfliissen begegnen und wie sie ihre Identititen
neu gestalten.

FRAUEN IM >GLOBALISIERTEN DORF¢*

Die hier vorgestellten Frauen sind Bewohnerinnen des oben schon er-
wihnten Dorfes Zrarie, das ich in meinen Arbeiten als >Globalisiertes
Dorf« beschreibe (Peleikis 1998a,b). Die Bezeichnung >Dorf< wird oft mit
Vorstellungen von abgegrenzten, kleinriumlichen Einheiten mit niedri-
ger EinwohnerInnenzahl sowie mit Begriffen wie Riickstindigkeit und
Tradition in Verbindung gebracht (von Oppen 1996). Im Gegensatz dazu
sind in dem von mir untersuchten siidlibanesischen Dorf die Grenzen
zwischen dem Urbanen und dem Ruralen genauso wie zwischen dem
Globalen und dem Lokalen flielend. Tausende von stidlibanesischen Ar-
beitsmigranten und Kriegsfliichtlingen leben beispielsweise in den Stid-
beiruter Vorstidten in dorflichen, lokalen Kontexten, wihrend Dorfbe-
wohnerInnen in stiadtischen globalen Zusammenhingen in lindlichen
Regionen leben. Dariiber hinaus muf§ die Vorstellung vom Dorf im liba-
nesischen Kontext um eine weitere, globale Perspektive ergianzt werden.
Die libanesischen Dorfer stellen einerseits tatsichlich in territorialen und
geographischen Grenzen beschriebene Raume >vor Ort im Libanon« dar.
So befindet sich das Dorf Zrarie im Saida-(Sidon-)Distrikt (mobafazat),
im Dreieck zwischen Saida, Sour und Nabatiye, in der Nihe des Litani-
Flusses. Andererseits sind diese Ortschaften >Globalisierte Dorfer<, die
raumlich unbegrenzt DorfbewohnerInnen auf der ganzen Welt verbin-
den und fir diese identititsbestimmend sind. Tatsichlich sind die mei-
sten libanesischen Ortschaften >Globalisierte Dorfers, in denen ein Teil
der Dorfbevolkerung in libanesischen Migrantengemeinschaften in den
unterschiedlichsten Regionen der Welt lebt. Ahnlich wie fiir andere Mi-
granten-Communities beschrieben (vgl. z.B. Gardner 1995; Glick Schil-
ler et al. 1992; Pries 1996), halten die libanesischen MigrantInnen tiberall
auf der Welt den starken Bezug zu ihren Herkunftsdorfern aufrecht (vgl.
z.B. Nabti 1992; Humphrey 1998; Peleikis 1997, 1998a,b; Walbridge

https://doi.org/1014361/6783839400425-011 - am 14.02.2026, 07:16:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400425-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212 ANjA PELEIKIS

1997). Aus diesem Grunde ist >das Dorf<, vorgestellt als abgegrenzter so-
zialer Raum, im libanesischen Kontext eine Fiktion, die nicht mehr der
alltaglichen Praxis der involvierten Akteure entspricht. In der Vorstel-
lung der BewohnerInnen konstituiert sich das libanesische >Dorf« tiber
die Zugehorigkeit zu einer bestimmten patrilinearen Verwandtschafts-
gruppe, die historisch an einen spezifischen Ort im Libanon gebunden
war, heute jedoch auf der Basis von weitverzweigten Migrantennetzwer-
ken in ganz unterschiedlichen Regionen der Welt zu finden ist. In dem
Fallbeispiel von Zrarie wird der soziale Raum, das >Globalisierte Dorfs,
tiber die Menschen in Zrarie wie tiber die MigrantInnen, vornehmlich in
Abidjan (Elfenbeinkiiste/ Westafrika), konstituiert. In so einem >Globali-
sierten Dorf< kommt der Kommunikation und Koordination unabhingig
von direkter Interaktion und physischer Nihe eine besondere Rolle zu.
Im Zeitalter der Globalisierung sind es die modernen Kommunikations-
mittel, die es den MigrantInnen und den Zuriickgebliebenen erlauben, in
einem kontinuierlichen, wechselseitigen Austausch zu stehen. In dem un-
tersuchten >Globalisierten Dorf< Zrarie spielen, neben dem Telefon,
besprochene Audiokassetten und selbstproduzierte Videoaufnahmen die
wichtigste Rolle, um den Informationsflufl zwischen den Menschen im
Stdlibanon und den MigrantInnen nicht abreiflen zu lassen. Aber auch
die Moglichkeit, via Internet E-Mails zwischen dem Libanon und Afrika
zu versenden, nimmt immer mehr zu. Es sind die alltiglichen Gegeben-
heiten, die kleinen und groflen Ereignisse im Lebenszyklus der Men-
schen, die Geburt eines Kindes, die Hochzeit eines Paares, der Tod eines
alten Mannes, Streitereien und Konflikte zwischen Familien und Indivi-
duen und die kleinen Klatsch- und Tratschgeschichten, die in allen Ein-
zelheiten erzdhlt, beschrieben, aufgenommen und gefilmt werden, um
dann zwischen den sozialen Akteuren im >Globalisierten Dorf<, >hier«
und >dorts, erzihlt, neu erfunden und ausgehandelt zu werden. So wur-
den beispielsweise die oben beschriebenen ’Ashura-Feierlichkeiten ge-
filmt und nach Abidjan zu den >anderen< DorfbewohnerInnen gebracht,
die zwar nicht real anwesend waren, aber mit ithren Kommentaren und
Beobachtungen nachtriglich virtuell am Geschehen partizipierten. Auf
diese Weise konnen sich auch die lokalen Amal- und Hizb Allah-Bewe-
gungen im globalen Raum ausbreiten und iiberall auf der Welt bei den
libanesischen MigrantInnen Unterstiitzung finden. Die lokalen libanesi-
schen politisch-religiosen Bewegungen haben beispielsweise inzwischen
ihre eigenen Homepages entwickelt, in denen sie ihre Ziele und Pline be-
schreiben und um Unterstiitzung weltweit werben (siche z.B. http://

https://doi.org/1014361/6783839400425-011 - am 14.02.2026, 07:16:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400425-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Weibliche Identifikationsmuster im >Globalisierten Dorf« 213

www.hizbollah.org). So wie sich religids-politische und soziale Bewe-
gungen aus dem spezifischen lokalen Kontext gelost haben, so bilden
sich auch >Wir-Gruppen<, Gemeinschaften und Identifikationsmuster
tiber Grenzen hinweg durch die Reduzierung geographischer Distanzen
infolge neuer globaler Informationstechnologien. Dabei konstituieren
sich >Translokalititen< (Appadurai 1996) bzw. translokale soziale Riume
parallel bzw. quer zu den gegebenen geographisch-territorialen und na-
tionalen Raumen. Als Translokalititen werden beispielsweise Fliicht-
lingslager, Migrantengemeinschaften oder Touristenanlagen vorgestellt,
also Orte, in denen Gruppen in veridnderten sozialen Kontexten leben,
jedoch eng und wechselseitig mit ihren >Herkunftsgemeinschaften< ver-
bunden sind. Das >Globalisierte Dorf« Zrarie soll als so eine Translokali-
tit gedacht werden. Diese Konzeption macht es unmoglich, die sozialen
Akteure in >Zuriickgebliebene< und >MigrantInnens, als Akteure unter-
schiedlicher sozialer Lebenswelten einzuordnen. Im Gegensatz, >Zu-
riickgebliebene< und >MigrantInnen« agieren gleichzeitig im >Globalisier-
ten Dorfs, das die soziale Arena ist, in der lokale Aushandlungsprozesse
tiber Identifikationsmuster stattfinden. Um diese Prozesse der Pluralisie-
rung von Identifkationsmustern im translokalen Raum deutlicher zu ma-
chen, mochte ich jetzt beispielhaft die zwei Schwestern Rima und Naila
sowie Zainab vorstellen, um an ihren Aussagen exemplarisch Lebensstra-
tegien stdlibanesischer junger Frauen deutlich zu machen. Typisierungen
in Amal- und kommunistische Frauen, die aus Eigenbezeichnungen her-
vorgehen, sollen dabei helfen, Abstraktionen und Generalisierungen von
Handlungssituationen zu erreichen.

RIMA: »)EDER IN MEINER FAMILIE UNTERSTUTZT AMAL«

Ich traf Rima in einem Telefonladen in Zrarie, in dem sie die wichtige
Funktion einnimmt, die Verbindungen zwischen den Zuriickgebliebenen
und den MigrantInnen herzustellen. Abijdan, Dakar, New York, Sydney
oder Berlin: Von diesem Ort im Stidlibanon ist die ganze Welt mittels Sa-
tellitentelefonverbindungen erreichbar. Wenn ich zum Telefonieren kam,
ergab sich oft ein kurzes Gesprich. Spiter besuchte ich Rima zu Hause,
wo sie mit ihren Eltern und zwei Schwestern lebt. Eine weitere Schwe-
ster und zwei Briider leben in Abidjan. Rima wurde 1973 geboren, kurz
vor dem Ausbruch des libanesischen Biirgerkrieges. Thre Kindheits- und

https://doi.org/1014361/6783839400425-011 - am 14.02.2026, 07:16:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400425-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214 AnjyA PELEIKTS

Jugenderinnerungen sind stark von den Kriegsingsten und -eindriicken
gepragt:
Ich werde den Tag nie vergessen, als die Israelis kamen und meinen Bru-

der mitnahmen. Sie kamen mehrmals, sie kamen immer wihrend der
Nacht. Und wir hatten immer sehr grofle Angst.

Wie viele andere Madchen und Frauen im Dorf wurde Rimas politisches
Interesse durch die Aktivititen ihrer Briider und des Vaters geweckt.
Rimas Brider schlossen sich Anfang der 80er Jahre der Amal-Bewegung
an. Diese wurde von Musa Sadr, einem im Iran geborenen schiitischen
Geistlichen, zu Beginn des Biirgerkrieges als militirischer Arm der
»Bewegung der Unterprivilegierten« (harakat al-mahrumin) gegriindet,
die ebenfalls von Musa Sadr zuvor ins Leben gerufen worden war. Musa
Sadr war eine charismatische Personlichkeit, die es verstand, die in der
libanesischen Gesellschaft stark benachteiligte schiitische Bevolkerung zu
mobilisieren. Seine Gefolgschaft rekrutierte er insbesondere aus den schi-
itischen RemigrantInnen, die in den Libanon zurtickgekehrt waren und
eine neue soziale Stellung in den eingefahrenen, feudal anmutenden so-
zialen und politischen Strukturen suchten. Gleichzeitig erhielt er grofle
Unterstlitzung von jungen, religids motivierten Menschen, die zwar dhn-
liche Ziele wie die >Linken< verfolgten, aber wegen ihrer muslimischen
Uberzeugungen einen Beitritt in die sikular bestimmten linken Parteien
ablehnten, die in den 70er Jahren immer mehr Anhinger fanden. Musa
Sadr nutzte die muslimischen Feiertage, wie z.B. die ’Ashura-Zeremo-
nien, um seine Botschaft in religioser Sprache zu verbreiten, und prigte
dabei den politischen Charakter der Feierlichkeiten, den sie heute noch
haben. Er re-interpretierte die Geschichte von Husains Martyrertum und
tibersetzte sie in die heutige Zeit. So wie Husain in Karbala gegen die
feindlichen Truppen des Umayyaden-Kalifen Yazid kimpfte, so sollten
sich auch die Schiiten in der Gegenwart zusammentun und fiir Gerech-
tigkeit und Freiheit kimpfen. Dabei stand der Widerstand gegen Israel,
das seit 1978 einen Teil des Siidlibanons besetzt hilt, an oberster Stelle.

Es waren die personlichen Erfahrungen der israelischen Invasion in den
Sudlibanon, die viele stidlibanesische Manner und Frauen dazu beweg-
ten, Mitglied in einer der Widerstandsorganisationen zu werden.” Rimas
gesamte Familie unterstiitzt die Amal-Bewegung. Als junges Midchen in
den Biirgerkiegsjahren war es daher eine Selbstverstindlichkeit fir sie,
die Sommer in Amal-Camps zu verbringen.

Dort lernten wir vieles iiber Amal, iiber den Islam und iiber bestimmte

https://doi.org/1014361/6783839400425-011 - am 14.02.2026, 07:16:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400425-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Weibliche Identifikationsmuster im >Globalisierten Dorf« 215§

Alltagspraktiken. Wir lernten beispielsweise, auf welche Art und Weise
wir das Kopftuch tragen sollten.

Ungefahr seit ithrem 10. Lebensjahr trigt Rima ein Kopftuch. Sie hatte es
von ihrer Mutter gelernt und bezeichnet ihr Zuhause als >religios< »Wir
beten und fasten.« Im Gegensatz zu anderen muslimischen Frauen war
fir Rima der Schritt, ein Kopftuch anzulegen, kein selbstbewufiter und
gewihlter Entschlufl. Es war vielmehr Teil ihrer Sozialisation und die all-
tigliche soziale Praxis. Wihrend der Sommer-Camps lernte sie dann, das
Tuch >Amal-like<, wie sie es nennt, zu tragen.

Wir Amal-Frauen tragen meist bunte Kopftiicher, die auf eine bestimmte
Weise gebunden sind. Dazu tragen wir Jeans oder lange Rocke und Blu-
sen. Die Hizb Allah-Frauen tragen ihr Kopftuch anders, oft ziehen sie das
Tuch tief iiber die Augenbrauen und bedecken auch das Kinn. Die mei-
sten Hizb Allah-Frauen tragen lange, bis zum Boden reichende dunkle
Mintel und dunkle Kopftiicher. Manche von ihnen tragen den schwarzen
iranischen Tschador. Wir sind anders.

Fiir Rima entspricht die Wahl der Kleidung nicht nur ihrem personlichen
Geschmack, sondern ist auch Ausdruck ihrer Identitit als Amal-Frau,
die sich in ihrer Kleidung deutlich von einer Hizb Allah-Frau abgrenzt.
Rima steht fiir eine Gruppe von jungen Fauen in Zrarie, fiir die die reli-
giose Praxis ein Teil ihres Alltags seit frithester Kindheit ist. Der Schritt,
sich fiir eine islamische Bewegung zu interessieren, gehort somit in ge-
wisser Weise zur Kontinuitit im Leben dieser jungen Frauen. Gleichzei-
tig kann ihr Engagement in der Amal-Bewegung auch als ein Versuch der
Distanzierung zur >Welt ihrer Miitter< gesehen werden. Wihrend das Le-
ben der Miitter von Arbeiten im Haushalt, Kindererziehung und Arbeit
auf den Feldern gepragt ist, eroffnen die islamistischen Bewegungen den
Tochtern neue >Frauenraume« (Lachenmann 1992) aulerhalb der hausli-
chen Sphire. In Gesprichen betonte sie immer wieder die Bedeutung, die
Bildung und Erwerbsarbeit fiir sie haben:

Ich bin zum Gymnasium gegangen, und ich habe Abitur gemacht. Ich
war eine wirklich gute Schiilerin, und ich wollte studieren. Aber leider
konnten meine Eltern mir das Studium nicht finanzieren. Also horte ich
auf und arbeite seitdem hier in Zrarie als Grundschullehrerin und nach-
mittags in dem Telefonladen.

Bildung ermoglicht es Rima, »anders zu denken< und den Ausbruch aus
dem Haus und der hiuslichen Arbeit, die ihr nicht gefallt:

https://doi.org/1014361/6783839400425-011 - am 14.02.2026, 07:16:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400425-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216 ANjA PELEIKIS

Ich mag keine Hausarbeit, und ich bin froh, dafl meine Schwestern sie
tun. Ich arbeite lieber den ganzen Tag und treffe mich mit den Amal-
Frauen.

Verschiedene Autorinnen, die sich mit Frauen in den neuen islamisti-
schen Bewegungen beschiftigt haben, haben auf die besondere Rolle von
Bildung hingewiesen (vgl. z.B MacLeod 1991; Klaes 1997; Werner 1996;
1997). So verweist Ursula Klaes beispielsweise in ihrer Arbeit tiber die
Hizb Allah-Frauen in den Sidbeiruter Vorstidten darauf, dafl die Repri-
sentantinnen der Hizb Allah stets die Bedeutung von Wissen und Bil-
dung betonen, wobei dies fiir Manner und Frauen in gleicher Weise gelte.
Musliminnen hitten demnach die Pflicht, sich zu bilden, da der Koran an
verschiedenen Stellen den hohen Wert des Wissens (’ilm) hervorhebe
(Klaes 1997: 58).

Rima erzdhlte von ihrem groflen Vorbild Rabab Sadr, der Schwester
von Musa Sadr. Diese begann als Sozialarbeiterin in den 60er Jahren, un-
terstiitzt von ihrem Bruder, sich fiir die Menschen im Siidlibanon einzu-
setzen. Nach dem mysteriosen Verschwinden ihres Bruders 1978 wih-
rend einer Reise nach Libyen fiihrte sie die von ihm aufgebauten sozialen
Einrichtungen weiter. Engagiert betreut Rabab Sadr heute eine Reihe von
padagogischen Einrichtungen und Berufsbildungswerken in Beirut und
im Sudlibanon, in denen sie sich insbesondere fiir die Bildungschancen
von Midchen und Frauen einsetzt. Fiir Rima steht Rabab Sadr als leuch-
tendes Beispiel fiir eine muslimische Frau, die es geschafft hat, Beruf, po-
litischen Aktivismus, Familie und muslimische Praxis zu vereinbaren.®

Dariiber hinaus verweisen Amal- und Hizb Allah-Frauen gleichzeitig
immer wieder auf die grofle Bedeutung und Vorbildfunktion von zwei
historischen islamischen Frauenfiguren: Fatima al-Zahra und Zainab
werden in dem Versuch der Konstruktion eines neuen, >modern-isla-
misch« geprigten Frauenbildes immer wieder herangezogen. Fatima war
die Tochter des Propheten Mohammed und die Ehefrau des von den
Schiiten als wahrer Nachfolger Mohammeds angesehenen und verehrten
AlL. Sie wird als klug und gebildet beschrieben. Thre Tochter Zainab, die
Schwester von Hasan und Husain, nimmt eine bedeutende Rolle in der
schiitischen Geschichtsschreibung ein. Von ihr wird gesagt, daf} sie die
Schlacht von Karbala mutig tiberlebt habe. In Gefangenschaft genom-
men, soll sie sich fiir das Leben des einzigen Sohnes von Husain einge-
setzt haben. Als die Minner um Yazid das Kind toten wollten, habe sich
Zainab schiitzend vor Husains Sohn gestellt. Sowohl sie als auch das

https://doi.org/1014361/6783839400425-011 - am 14.02.2026, 07:16:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400425-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Weibliche Identifikationsmuster im >Globalisierten Dorf« 217

Kind tberlebten und wurden spiter aus der Gefangenschaft entlassen.
Auch Musa Sadr feierte Zainab und beschrieb sie als die Frau, die die
Schlacht von Karbala tiberlebte, um dann der ganzen Welt von >Husains
Revolution« zu berichten:

The woman at Karbala complemented the man’s role and his struggle. Is-
lam needs women of this kind (Sadr, zit. in Halawi 1992: 179).

In den Versuchen, das gegenwirtige Bild der muslimischen Frau umzu-
gestalten, mufl zwischen den Anstrengungen der muslimischen Frauen
selbst, sich mittels der Re-interpretationen in einer sich wandelnden Welt
neu zu positionieren, und den Konstrukten von Frauenbildern durch
minnliche Akteure unterschieden werden. »Die muslimische Frau betet,
verteidigt und kiampft, zitiert Stephan Rosiny ein Flugblatt einer islami-
stischen Organisation im Libanon (1996: 267). Ahnlich wie in den natio-
nalen Befreiungsbewegungen in Algerien oder Palidstina wurde »die kimp-
fende und gleichzeitig gliubige muslimische Frau< im Libanon zum
Symbol des anti-zionistischen Widerstandes gemacht. Hierbei setzen
Amal- und Hizb Allah-Aktivisten ein unterschiedliches soziales Kon-
strukt der >muslimischen Frau< ein, um dadurch gleichzeitig Differenz
zwischen den beiden schiitischen Bewegungen zu schaffen und sich im
konfessionellen Kontext im Libanon zu positionieren. Die Bilder der
Tschador-tragenden Hizb Allah-Frau oder der Amal-Frau im bunten
Kopftuch werden dabei zu authentischen, grenzziehenden Symbolen
zwischen den beiden Organisationen, sowohl im lokalen als auch im
translokalen Umfeld. Die Frauen selbst sehen sich jedoch nicht als
stumme Symbole, sondern machen aus den frithislamischen Frauenfigu-
ren Aktivistinnen, mit denen sie ihren Weg in die Offentlichkeit legiti-
mieren. Allerdings ist dieser Weg nicht widerspruchsfrei und einfach, da
die Ideologie der islamistischen Bewegungen versucht, patriarchale Ge-
schlechterverhiltnisse zu zementieren und Frauen primir die Identitit als
Mutter und Hausfrau zuzuschreiben. Paradoxerweise haben die Frauen,
die tGber diese politischen Bewegungen direkt in den offentlichen Bereich
eingetreten sind, einen Wandel in Gang gesetzt, der genau diese weibli-
che Begrenzung auf die hausliche Sphire in Frage stellt. Damit bergen sie
im Keim den Konflikt mit ihrer islamistischen Umwelt und insbesondere
mit den Minnern (Gole 1995: 170-171).

https://doi.org/1014361/6783839400425-011 - am 14.02.2026, 07:16:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400425-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218 ANjA PELEIKIS

NAILA: AMAL-FRAU IM TRANSLOKALEN KONTEXT

Rimas Schwester Naila lebt seit elf Jahren in Abidjan, der Hauptstadt des
westafrikanischen Landes Elfenbeinkiiste. Als sie 16 Jahre alt war, kam
ihr Cousin Ali nach einem mehrjihrigen Arbeitsaufenthalt in Abidjan
zuriick nach Zrarie und bat ihre Eltern um die Heirat mit Naila. Noch
wihrend des einmonatigen Sommerurlaubs wurden sie verlobt. Nach
einem weiteren Jahr kam der Migrant wieder, und die beiden heirateten.
Kurz nach der Hochzeit flog Naila dann mit ithrem Mann in die Elfen-
beinkiiste. Hier leben ca. 90.000 LibanesInnen, die somit die zahlenmi-
Big grofite libanesische Community in Westafrika bilden (Bierwirth
1994: 9).

Die libanesische Migration nach Westafrika ist kein neues Phinomen.
Die ersten Libanesen erreichten Westafrika Ende des 19. Jahrhunderts.
In der Kolonialzeit etablierten sich viele Libanesen als Zwischenhindler
zwischen afrikanischer Bevolkerung und den kolonialen Handelsfirmen
und entwickelten sich als erfolgreiche Hindlerminoritit in fast allen
westafrikanischen Lindern.” Die ersten Migranten blieben oft Jahrzehnte
oder kehrten tiberhaupt nicht in den Libanon zuriick, trotzdem hielten
sie den Kontakt zu ihren Familien in ithren Herkunftsdorfern — wenn
auch unter schwierigen Umstinden — aufrecht und legten so die Grund-
lage fiir die sich entwickelnden und heute sehr engen Beziehungen.

Im Kontext meiner Feldforschung, die sich an der Primisse orientierte,
den sozialen AkteurInnen in ihren Handlungsraum zu folgen, verbrachte
ich zwei Monate in Abidjan. Dort besuchte ich unter anderem auch
Rimas Schwester Naila. Mein Besuch war fiir sie nicht iberraschend. Schon
in Telefongesprichen und auf besprochenen Audiokassetten hatten Rima
und ihre Familie meinen Besuch bei ihr angekiindigt. Ich brachte ihr die
neuesten Nachrichten ihrer Familie in Form von Briefen, Audiokassetten
und dem Videoband einer Hochzeit.

Rein duflerlich dhnelte Naila ihrer zwei Jahre jingeren Schwester sehr.
Auch sie trug ein buntes Kopftuch >Amal-like, einen langen weiten
Rock und eine langidrmlige Bluse. Beim Eintritt in ihre Wohnung, die in
dem von Libanesen dominierten Viertel Marcory liegt, fiel mein Blick
auf ein gerahmtes Foto an der Wand. Ich erinnerte mich, daf§ ich dasselbe
Foto in der Wohnung ihrer Eltern in Zrarie gesehen hatte. Es zeigt ihren
Bruder Ahmed, der als Amal-Milizionir ums Leben kam. Neben dem
Foto hing ein grofles, handgemaltes Portrait von Musa Sadr. »Ich male
sehr gerne«, kommentierte Naila meinen Blick und fuhr fort: »Seit ich

https://doi.org/1014361/6783839400425-011 - am 14.02.2026, 07:16:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400425-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Weibliche Identifikationsmuster im >Globalisierten Dorf« 219

ein Kind bin, male ich sehr viel. Dieses Bild habe ich an einem 30. August
gemacht, dem Tag, an dem Musa Sadr verschwand und der fiir uns zu
einem jahrlichen Gedenktag wurde!« Sie erzihlte mir, daf} sie Videoauf-
nahmen von der letzten Gedenkfeier in der stidlibanesischen Stadt Naba-
tiye gesehen habe. Amal veranstaltet jahrlich am 30. August eine Grof3-
veranstaltung zu Ehren von Musa Sadr, dessen Verschwinden sich am 30.
August 1998 zum zwanzigsten Mal jahrte. Religiose und politische Ver-
treter aus dem ganzen Land gedenken dabei seiner Personlichkeit und
beurteilen seine Arbeit im Hinblick auf die heutige Zeit. Die dabei ent-
standenen Videos verbreiten die Amal-Veranstaltung dann unter den
Anhingern in aller Welt.

Naila erzihlte mir, daf} sie am Abend zuvor zusammen mit ihrem
Mann im Hotel Ivoire gewesen sei, welches ein beliebter Treffpunkt der
libanesischen Gemeinschaft in Abidjan ist. Dort finden Hochzeiten
sowie kulturelle und politische Treffen statt. An jenem Abend war Rabab
Sadr dort und sprach tber ihre Arbeit mit libanesischen Waisenkindern.
Ahnlich wie ihre Schwester Rima schwirmte auch Naila von Rabab Sadr
und berichtete tiber den Abend:

Rabab Sadr, die Schwester von Musa Sadr, ist eine einflufireiche Frau, die
eine Reihe von wichtigen sozialen Institutionen im Libanon leitet. Sie
zeigte uns Dias von ihrer Arbeit und beschrieb die Situation von Waisen
im Stidlibanon. Viele Libanesen waren zu diesem Treffen eingeladen, vor-
nehmlich Amal-Mitglieder. Mein Mann und ich, wir unterstiitzen Amal,
darum waren wir auch dabei.

Nicht nur Rabab Sadr, auch andere bedeutende Personlichkeiten der
Amal-Bewegung, wie beispielsweise der derzeitige Amal-Fihrer Nabih
Berri, der selbst in Westafrika geboren wurde, besuchen in regelmafligen
Abstinden die libanesische Community in der Elfenbeinkiiste und an-
derswo. Auf diese Art und Weise werden die Amal-Anhinger in aller
Welt von den Aktivititen der Bewegung im Libanon informiert und so-
wohl ideell als auch insbesondere durch finanzielle Unterstiitzungen ein-
gebunden. Schon in den 70er Jahren sah Musa Sadr das grofle Potential
der Migranten. Er reiste nach Westafrika, hielt mitreiffende Reden in Ni-
geria, im Senegal, in der Elfenbeinkiiste und anderen westafrikanischen
Lindern und suchte so schon in der Konstituierungsphase die Unterstiit-
zung der Migranten fiir seine Bewegung. Somit ist Amal ein Beispiel fir
eine Bewegung, die sich nicht nur im lokalen Kontext formiert und aus-
breitet, sondern auch im translokalen Raum, entlang der Migranten-Ge-

https://doi.org/1014361/6783839400425-011 - am 14.02.2026, 07:16:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400425-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220 ANjA PELEIKIS

meinschaften. Wihrend des Biirgerkrieges verfolgten die Libanesen in
Abidjan die Geschehnisse im Libanon intensiv. Viele fithlten sich >schul-
dig< und hilflos, da sie nicht vor Ort bei ihren Verwandten sein konnten.
Die finanzielle Unterstiitzung fiir Verwandte, aber auch fiir politische
Parteien und Bewegungen war so oft der einzige Weg, ihre Teilnahme
auszudriicken. Fliichtlinge, die wihrend des Krieges zu Verwandten in
die Elfenbeinkiiste flohen, lieflen den Informationsstrom nicht abbre-
chen, und viele engagierten sich auch in Westafrika weiterhin, sammelten
Geld- und Sachspenden. Sie wurden zu Protagonisten und Akteuren der
translokalen politischen Bewegungen.

Amal-Frauen wie Rima und Naila finden in diesen politisch-religiosen
Bewegungen neue Moglichkeiten des politischen Engagements und der
Redefinition etablierter Identifikationsmuster. Dabei wird deutlich, daf§
sich die neuen Identifikationsformen nicht entlang von begrenzten na-
tionalstaatlichen Rdaumen ausbreiten, sondern analog zu den politisch-
religiosen Bewegungen im translokalen sozialen Raum Verbreitung fin-
den. >Hier< und >dorts, im Siidlibanon wie in Abidjan oder in Dear-
born/USA,} ist das Identifikationsmuster >modern-islamische< Amal-
Frau ein Angebot fiir junge schiitische libanesische Frauen, um sich in
ihren spezifischen Lebenswelten neu zu verorten. Dabei grenzen sie sich
von traditionell verbindlichen Identititen ab. Gleichzeitig positionieren
sich diese neuen Identititen in grenziiberschreitenden sozialen Raumen.
Es kann gesagt werden, dafl translokale, partikulare Identititen und
>Wir-Gruppen« auf globaler Ebene im Entstehen sind, die sich im trans-
lokalen Raum gegeneinander abgrenzen, wie z.B. >modern-islamisch« ge-
gentiber >westlich-sikular«.

ZAINAB: »WIR UNTERSTUTZEN DIE KOMMUNISTISCHE PARTEI«

Die 34jihrige Zainab arbeitet wie Rima als Grundschullehrerin in Zrarie.
Sie hatte ebenfalls angefangen, in der nichstgrofleren Stadt, Saida, zu stu-
dieren, brach ihr Studium jedoch ab, als sie ihren Jugendfreund Ahmed
heiratete. Zainab ist das jiingste von zehn Kindern und die einzige, die
nicht migrierte, wahrend ihre Briider und Schwestern in Abidjan, den
Arabischen Golfstaaten, in den USA und Europa leben. Seit drei Jahren
ist sie mit Ahmed verheiratet und hat zwei kleine Sohne. Als sie iiber ihr

https://doi.org/1014361/6783839400425-011 - am 14.02.2026, 07:16:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400425-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Weibliche Identifikationsmuster im >Globalisierten Dorf« 221

Leben sprach, begann sie mit ithrer Beziehung zu threm Mann und dem
politischen Interesse, das sie verband:

Meine Liebe zu Ahmed hat eine lange Geschichte. Wir verliebten uns in
der Schule. Ahmed war sehr aktiv in der Kommunistischen Partei. Mir
gefiel sein politisches Engagement. Die Kommunisten wollten das konfes-
sionelle System tiberwinden und einen neuen sikularen Libanon schaffen.
Mir gefiel das, weil ich die Menschen in Zrarie leiden sah, und ich wollte
Verinderung.

Zainab, ihr Mann Ahmed und viele andere junge Erwachsene im Siidliba-
non unterstiitzen die libanesische Kommunistische Partei (al-Hizb al-
Shuyn’i), die seit den 60er Jahren in betrichtlichem Mafle unter Libane-
sen schiitischer Herkunft Zulauf erhielt.” Traditionell war die schiitische
Gemeinschaft die am stirksten benachteiligte Gruppe im Libanon. Bis in
die 50er Jahre hinein gehorten ihre Siedlungsgebiete, der Siidlibanon und
die Bekaa-Ebene, zu den am wenigsten entwickelten Gegenden des Liba-
non. Hier waren die wenigsten Schulen, eine schlechte Gesundheitsver-
sorgung und eine mangelhafte Infrastruktur. Das Land gehorte einer
kleinen Schicht von Grofigrundbesitzern, die eine quasi-feudale Bezie-
hung zu ihren Pichtern unterhielten. Von 1950 an setzte infolge der Ver-
schlechterung der Lebensbedingungen der Kleinbauern ein wachsender
Strom von Migranten nach Beirut ein, und die Migration nach Afrika
und in die Golfstaaten verstirkte sich. In diese Zeit fiel die Herausbil-
dung einer neuen schiitischen Mittelschicht, die sich ihrer marginalisier-
ten Situation immer bewufter wurde. Linksgerichtete politische Parteien
und Bewegungen, wie die Kommunistische Partei, die Ba’th-Partei oder
die Syrische Nationale Sozialistische Partei (PSNS), die alle nicht das
spezifische Interesse einer konfessionellen Gemeinschaft vertraten, son-
dern soziale und wirtschaftliche Programme vorlegten, fanden jetzt
immer mehr Zuspruch innerhalb der schiitischen Gemeinschaft. Insbeson-
dere die jungen Schiiten schlossen sich den linken Parteien an, deren Ziel
es ist, das konfessionelle politische System zu tiberwinden, und die in
Richtung eines sikularen sozialistischen Staates streben. Obwohl die
Linke dhnlich wie die Amal-Bewegung um Musa Sadr die benachteilig-
ten, armen Schiiten ansprach, gelang es ihr nicht, die breite Masse zu er-
reichen. Dies wurde insbesondere ihrer fremden, ideologisch geprigten
Terminologie zugeschrieben (Picard 1986: 168).

Nichtsdestotrotz sympathisieren auch heute noch viele junge Frauen
und Minner im Dorf mit der Kommunistischen Partei. Auf lokaler Ebe-

https://doi.org/1014361/6783839400425-011 - am 14.02.2026, 07:16:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400425-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222 ANjA PELEIKIS

ne signalisiert die Zugehorigkeit zur Kommunistischen Partei vor allem
eine deutliche Abgrenzung gegeniiber den politisch-religiosen Bewegun-
gen von Amal und Hizb Allah. Frauen, die die Kommunistische Partei
unterstiitzen, sind oft Tochter oder Ehefrauen von Minnern in dieser
Partei. Politische Loyalititen sind tatsichlich oft Familienloyalititen. In
Zrarie konnte ich feststellen, dafl ehemalige familidre Gegensitze heute
oft auf dem Feld der Zugehorigkeit zu einer politischen Partei ausgetra-
gen werden. Wihrend so beispielsweise eine Grofifamilie mehrheitlich
Amal favorisiert, unterstiitzt eine andere Familie Hizb Allah oder die
Kommunistische Partei. Von Familienmitgliedern und hier insbesondere
von Téchtern und Ehefrauen wird erwartet, dafl sie loyal gegeniiber ihrer
Familie sind, sofern sie sich politisch interessieren, also die politische
Richtung des Vaters unterstiitzen.

Zainabs Vater unterstiitzt zwar nicht offen die Kommunistische Partei,
aber toleriert ihr politisches Interesse, insbesondere vor dem Hinter-
grund, dafl ihr Mann dies ebenfalls tut. Generell bedeutet fiir Zainab die
Unterstiitzung der Partei jedoch nicht eine kommunistische oder gar
atheistische Uberzeugung, sondern ist vielmehr Ausdruck einer sikula-
ren Lebenspraxis. Diese stellt die muslimische Identitdt nicht grundsatz-
lich in Frage, steht jedoch dem politischen Konfessionalismus (ta’ifiyya)
im Libanon negativ gegeniiber.'® Zainab macht ihre sikulare Uberzeu-
gung nach auflen hin durch ihre Kleidung deutlich. Sie trigt drmellose
T-Shirts, enge Jeans, Mini-Rocke und vor allem kein Kopftuch und
grenzt sich dadurch deutlich von den Amal- oder Hizb Allah-Frauen ab.

Ich kann tragen, was mir gefallt und was ich hiibsch finde. Das macht
mich frei. Ich muff meinen Korper nicht mit diesen schrecklich weiten
Minteln verhillen.

Den >modern-islamischen< Frauen fiihlt sich Zainab tiberlegen und kann
sich nicht vorstellen, dafl Frauen das Kopftuch freiwillig tragen:

Sie sagen vielleicht, dafl sie es freiwillig gemacht haben, aber ich glaube
das nicht. Sie tun es, weil die Mianner oder Viter es wollen.

Die >modern-islamischen< Frauen versuchen umgekehrt ihre subjektive
Uberlegenheit gegeniiber den unverschleierten Frauen zu demonstrieren,
indem sie ihre Uberzeugung kundtun, dafl sie Gott niher seien, da sie
sich an die Pflichten des Islam halten. Die Konkurrenz zwischen den un-
terschiedlichen weiblichen Identititsmustern konnte ich sowohl zwi-
schen den Frauen in Zrarie als auch auf translokaler Ebene innerhalb der

https://doi.org/1014361/6783839400425-011 - am 14.02.2026, 07:16:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400425-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Weibliche Identifikationsmuster im >Globalisierten Dorf« 223

Migrantengemeinschaft in Abidjan feststellen. Genauso wie das Identi-
titsmuster der >-modern-islamischen< Frau sowohl im Libanon als auch in
den Migrantengemeinschaften Verbreitung findet, so positionieren und
organisieren sich die sikular orientierten Frauen im translokalen Raum.
In Menschenrechtsbewegungen, die sich fiir die Uberwindung der kon-
fessionalistischen Strukturen und die Einfihrung eines zivilen Personen-
standsgesetzes einsetzen und dafiir sowohl im Libanon als auch in den
Migranten-Gemeinschaften Anhingerinnen suchen, oder als Mitglieder
der libanesischen Kommunistischen Partei, die ebenfalls translokal orga-
nisiert sind, machen sikular eingestellte Frauen ihre Position deutlich
und setzen sich fiir diese ein.

DIFFERENZEN UND GEMEINSAMKEITEN

Wihrend ich mit Rima und Zainab zwei Frauen im >Globalisierten Dorf<
beschrieben habe, die auf den ersten Blick unterschiedliche religiose und
politische Einstellungen haben, so lassen sich auf den zweiten Blick doch
auch gemeinsame Ziele und dhnliche Lebensstrategien erkennen. Ge-
meinsam ist vielen, insbesondere jungen Frauen, ob >modern-islamisch«
oder >sikular-westlich< orientiert, das Interesse, einen Bildungsweg ein-
zuschlagen, sich politisch zu engagieren und gleichzeitig eine Familie zu
griinden. Frauen aus allen Reihen der libanesischen Gesellschaft fordern
eine Berufsausiibung ein. Im >Globalisierten Dorf< arbeiten sowohl jun-
ge, »omodern-islamische« als auch >westlich-sikular< orientierte Frauen. Sie
sind Lehrerinnen, arbeiten in Telefonshops, als Verkduferinnen, Friseu-
rinnen, oder sie studieren und werden Arztinnen und Juristinnen. Frauen
aller politischen und religiosen Richtungen im Libanon und in vielen an-
deren Lindern der muslimischen Welt haben >das Haus< verlassen und
finden sich gemeinsam mit Minnern in verschiedenen 6ffentlichen Rau-
men. Der Libanon ist seit langem ein westlich orientiertes Land, in dem
Frauen im Vergleich zu anderen arabischen Lindern schon seit langem
Zugang zu Schulen, Universititen und Berufen haben. Diese Moglichkei-
ten hatten oft jedoch nur Frauen aus der Oberschicht, und in vielen Fal-
len Christinnen, die sich an Europa, insbesondere an Frankreich orien-
tierten. Die muslimischen Bewegungen, ob Amal oder Hizb Allah, geben
jetzt auch den schiitischen Frauen mit eher drmeren familiiren Hinter-
grinden die Moglichkeit, am o6ffentlichen Leben teilzuhaben. Und fir

https://doi.org/1014361/6783839400425-011 - am 14.02.2026, 07:16:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400425-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224 AnjyA PELEIKTS

die Frauen selbst kann der Weg in die islamistischen Bewegungen und
Parteien ein personlicher Schritt sein, zwischen den Grenzen und Mog-
lichkeiten, die ihnen gegeben sind, zu mandvrieren und neue Lebenswege
einzuschlagen.

Schon in den 70er Jahren, vor dem Ausbruch des Biirgerkrieges,
schlossen sich libanesische Frauen — vornehmlich in Beirut — politischen
Parteien an, in der Hoffnung, daf} sich durch ihre politische Arbeit die
Situation der libanesischen Frauen indern und verbessern wiirde (Sharara
1978). 1975 trafen sich im Kontext der Aktivititen zum »Internationalen
Jahr der Frau« Delegierte unterschiedlicher Parteien, um eine gemeinsa-
me Resolution fiir mehr Frauenrechte zu verabschieden. Yolla Polity
Sharara bemerkte jedoch, daf§ die Frauen zuerst einmal als Rivalinnen
zusammenkamen: »They came together as distrustful rivals, convinced
that no agreement was possible« (ebd.: 9). Es kam zu keinem weiteren
Treffen. Parteiliche, familiire und konfessionelle Solidarititen standen
tiber einer grenziiberschreitenden Frauensolidaritit. Indem auch Frauen
im Birgerkrieg fiir politische Parteien und religiose Bewegungen mobili-
siert wurden, verstirkte sich die Differenz zwischen den Frauen noch
mehr. Frauen definieren und sehen sich in diesem Kontext oft primir in
der sie unterscheidenden Identitit beispielsweise als Amal-, Hizb Allah
oder kommunistische Frauen oder als Mitglieder unterschiedlicher kon-
fessioneller Gruppen und nicht als Frauen mit oft sehr dhnlichen Pro-
blemen, Wiinschen und Zielen. Hinzu kommt, daff >Frauenbilder< be-
wuflt von Minnern unterschiedlicher konfessioneller Zugehorigkeiten
bzw. unterschiedlicher politischer Richtungen eingesetzt werden, um
Differenz zwischen den Gruppen aufzubauen. Frauen werden so zu
Symbolen und >Grenzposten« der eigenen Konfession, Partei oder Bewe-
gung.

Nicht immer haben Frauen die gesetzten Grenzen akzeptiert, und nicht
immer haben sie sich an die von Vitern oder Eheminnern vorgegebenen
politischen Richtungen gehalten, sondern sind eigene Wege gegangen.
Frauenorganisationen setzten sich z.B. wihrend des Biirgerkrieges tiber
die konfessionell-politischen Grenzen, die das Milizsystem durch Gesell-
schaft und Staat zog, hinweg. Sie organisierten verschiedene Friedensde-
monstrationen und versuchten, die Barrikaden der Milizen, die Beirut an
der »Griinen Linie« in zwei konfessionell bestimmte Teile trennte, zu
entfernen (Fawaz 1992; Sharara 1978). Wenn auch erfolglos, so demon-
strierten sie eindrucksvoll, daf§ sie die konfessionellen Grenzen nicht ak-
zeptierten und zumindest symbolisch tibertraten.

https://doi.org/1014361/6783839400425-011 - am 14.02.2026, 07:16:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400425-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Weibliche Identifikationsmuster im >Globalisierten Dorf« 225§

Nach dem Biirgerkrieg haben sich die Grenzen jedoch nicht unbedingt
aufgelost, sondern die Gegensitze z.B. zwischen sikularen und religiosen
schiitischen Frauen haben sich, meiner Meinung nach, eher verfestigt.
Hinzu kommt, daff sich im Kontext der immer stirkeren kommunikati-
ven Vernetzung die unterschiedlichen Organisationen, Parteien und Be-
wegungen in neuen translokalen sozialen Kontexten konstituieren. Es
kommt zu Grenzverschiebungen und zu Neufigurierungen. Fir die
Frauen im >Globalisierten Dorf< bedeutet dies, daf} sie moglicherweise
viel mehr mit Frauen, die ihre Identititen und politischen Uberzeugun-
gen teilen, auf translokaler Ebene interagieren und kommunizieren, als
dafl versucht wird, die Differenzen zwischen Frauen auf lokaler Ebene
zu Uberbriicken.

ANMERKUNGEN

1 Der Ausspruch »Ich bin kein Symbol, eine Frau bin ich!« stammt aus dem
Roman »Das Tor« (Bab as-saha) (1994: 154) der palistinensischen Autorin
Sahar Khalifa.

2 Bzgl. der ’Ashura-Feierlichkeiten im Libanon siehe vor allem Reuter (1993).

3 Amal bedeutet auf Arabisch »Hoffnung«. Gleichzeitig ist es ein Akronym
fiur Afwag al-Muqawama al-Lubnaniya (»Bataillone des Libanesischen Wi-
derstands«); Hizb Allah ist die »Partei Gottes«.

4 Die Ausfihrungen in diesem Aufsatz basieren auf den Ergebnissen einer
einjahrigen Feldforschung, die ich 1995/1996 in Zrarie/Stidlibanon und in
Abidjan/Elfenbeinkiiste als Promotionsstipendiatin des Graduiertenkollegs
»Markt, Staat, Ethnizitidt« des Forschungsschwerpunktes Entwicklungsso-
ziologie und Sozialanthropologie (Fakultit fir Soziologie, Universitat Biele-
feld) durchgefiihrt und in der Dissertation »Lebanese in Motion: The
Making of a Gendered >Globalized Village<«« (1998b) dargestellt habe.

5 Auch Frauen waren aktiv im Widerstand, sowohl in den linken Parteien als
auch spiter in den religidsen Bewegungen. Sie riskierten und verloren ihr
Leben, wie beispielsweise Nassar Mroué aus Zrarie, die bei einer Operation
von Israelis getotet wurde, oder Zuhar Bechara, die zehn Jahre im Gefingnis
in Khiam in dem von Israel besetzten Siidlibanon safi. Sie hatte versucht, den
Anfihrer der Siidlibanesischen Armee, die mit Israel kollaboriert, zu toten.
Sie wurde im Sommer 1998 freigelassen und als Nationalheldin und Heldin
der Kommunistischen Partei im Libanon gefeiert.

6 Zur Person Rabab Sadr siche LaTeef (1997: 218-223).

https://doi.org/1014361/6783839400425-011 - am 14.02.2026, 07:16:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400425-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226 ANjA PELEIKIS

7 Zur libanesischen Migration nach Westafrika siehe z.B. Bierwirth (1994),
Bigo (1992), Boumedouha (1992), van der Laan (1975, 1992).

8 In Dearborn/Michigan, USA, gibt es eine grofle schiitische Community, die
zum groflen Teil aus dem Siidlibanon, insbesondere aus Bint Jbeil kommt.
Viele StidlibanesInnen sind in engen Familiennetzwerken zwischen Dear-
born, Westafrika und Stidlibanon vernetzt (vgl. Walbridge 1997).

9 Die Kommunistische Partei Libanons wurde erstmals in den 20er Jahren im
Libanon aktiv. Traditionell war sie besonders stark in Gewerkschaftsver-
banden engagiert. Seit den 60er Jahren findet sie Zulauf aus der Gruppe der
linken Intellektuellen des Libanons (Hanf 1990: 103).

10 Der libanesische Konfessionalismus (¢a’fiyya) ist ein politisches System, das
offentliche Amter und Parlamentsmandate nach regional differenziertem
Konfessionsproporz verteilt und den Religionsgemeinschaften weitreichen-
de Kompetenz im Personenstandsrecht iibertrigt. Das bedeutet z.B., daf} es
bisher keine Zivilehe im Libanon gibt. Heiraten, Scheidungen, Sorgerecht
fir Kinder und Erbrecht werden nach den Bestimmungen der 18 anerkann-
ten konfessionellen Gruppen geregelt.

LITERATUR

Ajami, Fouad (1986): The Vanished Imam. Musa Sadr and the Shia of Lebanon.
Ithaca, London: Cornell University Press.

Appadurai, Arjun (1995): »The Production of Locality«. In: Fardon, Richard
(Hg.), Counterworks: Managing the Diversity of Knowledge. London: Rout-
ledge, S. 204-225.

Appadurai, Arjun (1996): »Sovereignity without Territoriality: Notes for a Post-
national Geography«. In: Yaeger, Patricia (Hg.), The Geography of Identity.
Ann Arbor: The University of Michigan Press, S. 40-58.

Bierwirth, Henry Christian (1994): Like Fish in the Sea: The Lebanese Diaspora
in Cote d’Ivoire, ca. 1925-1990, Ph.D. thesis. Madison: University of Wiscon-
sin.

Bigo, Didier (1992): »The Lebanese Community in the Ivory Coast: A Non-na-
tive Network at the Heart of Power?«. In: Hourani, Albert/Shehadi, Nadim
(Hg.), The Lebanese in the World. A Century of Emigration. London: Cen-
tre for Lebanese Studies/I.B. Tauris, S. 509-530.

Boumedouha, Said (1992): »Change and Continuity in the Relationship between
the Lebanee in Senegal and their Hosts«. In: Hourani, Albert/Shehadi, Nadim
(Hg.), The Lebanese in the World. A Century of Emigration. London: Centre
for Lebanese Studies/I.B. Tauris, S. 549-563.

Fawaz, Leila (1992): »Women and Conflict in Lebanon«. In: Spagnolo, John P.

https://doi.org/1014361/6783839400425-011 - am 14.02.2026, 07:16:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400425-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Weibliche Identifikationsmuster im >Globalisierten Dorf« 227

(Hg.), Problems of the Modern Middle East in Historical Perspective. Essays
in Honour of Albert Hourani. Oxford, Reading: Ithaca Press, S. 63-77.

Gardner, Katy (1995): Global Migrants, Local Lives. Travel and Transformation
in Rural Bangladesh. London: Clarendon Press.

Glick Schiller, Nina/Basch, Nina/Blanc-Szanton, Christina (Hg.) (1992): To-
wards a Transnational Perspective on Migration: Race, Class, Ethnicity, and
Nationalism Reconsidered. New York: New York Academy of Sciences.

Gole, Nilufer (1995): Republik und Schleier. Die muslimische Frau in der mo-
dernen Tirkei. Berlin: Babel Verlag.

Halawi, Majed (1992): A Lebanon Defied. Musa Sadr and the Shi’a Communi-
ty. San Francisco, Oxford: Westview Press.

Hanf, Theodor (1990): Koexistenz im Krieg. Staatszerfall und Entstehen einer
Nation im Libanon. Baden-Baden: Nomos.

Humphrey, Michael (1998): Islam, Multiculturalism and Transnationalism. From
the Lebanese Diaspora. London: Centre for Lebanese Studies/I.B. Tauris.

Khalifa, Sahar (1994): Das Tor. Ziirich: Unionsverlag.

Kippenberg, Hans G. (1981): »Jeder Tag >’Ashuras, jedes Grab Kerbala — Zur
Ritualisierung der Straflenkdmpfe im Iran«. In: Berliner Institut fur Verglei-
chende Sozialforschung (Hg.), Religion und Politik im Iran. Mardom Nameh
— Jahrbuch zur Geschichte und Gesellschaft des Mittleren Orients. Frank-
furt/M.: Syndikat Autoren- und Verlagsgesellschaft, S. 217-256.

Klaes, Ursula (1997): »Ich habe in der Wissenschaft mein Gliick gefunden< Zur
Bedeutung von Bildung bei Frauen in der libanesischen Hizb Allah«. Beiruter
Blatter 5, Orient-Institut der Morgenliandischen Gesellschaft, S. 57-63.

Laan, Laurens H. van der (1975): The Lebanese Traders in Sierra Leone. Den
Haag, Paris: Mouton.

Laan, Laurens H. van der (1992): »Migration, Mobility and Settlement of the
Lebanese in West Africa«. In: Hourani, Albert/Shehadi, Nadim (Hg.), The
Lebanese in the World. A Century of Migration. London: Centre for Leba-
nese Studies/I.B. Tauris, S. 531-547.

Lachenmann, Gudrun (1992): »Frauen als gesellschaftliche Kraft im sozialen
Wandel in Afrika«. Peripherie 47/48, S. 74-93.

LaTeef, Nelda (1997): Women of Lebanon. Interviews with Champions for
Peace. Jetferson/NC, London: McFarland & Company.

MacLeod, Arlene Elowe (1991): Accomodating Protest. Working Women, the
New Veiling, and Change in Cairo. Cairo: The American University in Cairo
Press.

Nabti, Patricia (1992): »Emigration from a Lebanese Village: A Case Study of
Bishimizzine«. In: Hourani, Albert/Shehadi, Nadim (Hg.), The Lebanese in
the World. A Century of Emigration. London: The Centre for Lebanese
Studies/I.B. Tauris, S. 41-64.

Neubauer, Eckhard (1972): »Muharram-Briuche im heutigen Persien«. Der
Islam 49/2, S. 249-272.

https://doi.org/1014361/6783839400425-011 - am 14.02.2026, 07:16:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400425-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228 ANjA PELEIKIS

Oppen, Achim von (1996): »Village Studies. Zur Geschichte eines Genres der So-
zialforschung im siidlichen Afrika«. Paideuma, Bd. 42, S. 17-36.

Peleikis, Anja (1997): »Migration and Gender in a Global Village. Lebanese Wo-
men at Home and in West Africa«. Zokak el-Blat(t) 6, Orient-Institut der

Deutschen Morgenlandischen Gesellschaft, (Arbeitspapier) Beirut.

Peleikis, Anja (1998a): »Das globalisierte Dorf in translokalen Kontexten: Liba-
nesinnen zu Hause und in West-Afrika«. In: Schmidt, Heike/Wirz, Albert
(Hg.), Afrika und das Andere. Alteritit und Innovation. Schriften der Verei-
nigung von Afrikanisten in Deutschland (VAD e.V.), Bd. 17, Minster: Lit
Verlag, S. 141-149.

Peleikis, Anja (1998b): Lebanese in Motion. The Making of a Gendered »Global-
ized Village«. Dissertation, Fakultat fir Soziologie, Universitit Bielefeld (im
Druck: Bielefeld: transcript, 1999).

Picard, Elizabeth (1986): »Political Identities and Communal Identities: Shifting
Mobilization among the Lebanese Shi’a through Ten Years of War, 1975-
1985«. In: Thompsen, Dennies/Ronen, Dov (Hg.), Ethnicity, Politics, and
Development. Boulder/CO: Westview Press, S. 159-178.

Pries, Ludger (1996): »Transnationale Soziale Riume. Theoretisch-empirische
Skizze am Beispiel der Arbeitswanderungen Mexico-USA«. Zeitschrift fiir
Soziologie 25/6, S. 456-472.

Reuter, Birbel (1993): »’Ashura«-Feiern im Libanon. Zum politischen Potential
eines religiosen Festes. Miinster, Hamburg: Lit Verlag.

Richard, Yann (1995): Schi’ite Islam. Polity, Ideology, and Creed. Oxford, Cam-
bridge: Blackwell.

Rosiny, Stephan (1996): Islamismus bei den Schiiten im Libanon. Religion im
Ubergang von Tradition zur Moderne. Berlin: Das Arabische Buch.

Sharara, Yolla Polity (1978): »Women and Politics in Lebanon«. Khamsin. Jour-
nal of Revolutionary Socialists of the Middle East 6, S. 6-15.

Walbridge, Linda (1997): Without Forgetting the Imam. Lebanese Shi’ism in an
American Community. Detroit: Wayne State University Press.

Werner, Karin (1996): »Junge Frauen in Agypten zwischen Islamisierung und
Verwestlichung«. In: Schlee, Glinther/Werner, Karin (Hg.), Inklusion und
Exklusion. Die Dynamik von Grenzziehungen im Spannungsfeld von Markt,
Staat und Ethnizitit. Koln: Ridiger Koppe Verlag, S. 247-274.

Werner, Karin (1997): Between Westernization and the Veil: Contemporary Life-
styles of Women in Cairo. Bielefeld: transcript.

https://doi.org/1014361/6783839400425-011 - am 14.02.2026, 07:16:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400425-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

